
97

12) B. Waldenfels: Responsive Ethik  
im Zeichen des Politischen

Das Politische und auch das Ethische sind im Werk von Bernhard 
Waldenfels stets gegenwärtig, aber zumeist nicht als zentrale Themen, 
sondern eher als Beimischung in anderen Phänomenen. Darin gleicht 
es dem Werk Merleau-Pontys. Die Philosophie von Waldenfels versteht 
sich von sich selbst her als eine Phänomenologie des Fremden. Sie ist da-
bei zugleich auch eine Sozialphilosophie der Vulnerabilität, denn ihr gilt 
die »Leiblichkeit als eine Sphäre der Verletzlichkeit.« (Waldenfels 2006, 
181) Der Sache nach erschließen sich von hier aus weitere Begriffe, die 
sich im Laufe der Zeit verändert haben. Dialog und Ordnung standen 
zunächst im Vordergrund, dann die Responsivität und schließlich das 
Fremde, dies wiederum in sehr verschiedenen Schattierungen. Zur Ori-
entierung im Hinblick auf das Politische wollen wir das Feld zunächst 
durch vier Begrifflichkeiten abstecken: das Unendliche, das Fremde, die 
Ethik und die Gewaltsamkeit.

Waldenfels folgt den Spuren einer »Umwertung von Endlichkeit und 
Unendlichkeit.« (Waldenfels 2012, 57) Das »Unendliche« ist jetzt etwas, 
»das uns in unserer Endlichkeit heimsucht.« Das Unendliche »liegt nicht 
in der Ferne und in der Fremde, es ist selbst das Ferne und Fremde, das 
uns hier und jetzt beunruhigt.« (ebd., 74) Das Fremde wird als fremder 
Anspruch verstanden und unser Handeln als Responsivität, genauer als 
Antwortlichkeit, die Grundzug des Verhaltens, Handels und Sprechens 
ist. Das »Antworten auf einen fremden Anspruch« (Waldenfels 2006, 
53) ist unausweichlich, weil ich auf den Anderen eingehen muss, egal 
ob ich seiner Rede zustimme oder widerspreche. Der Anspruch ist in 
der fremden (An)Rede enthalten und muss nicht eigens formuliert wer-
den. Aus dieser Nicht-Indifferenz leitet sich die Gestalt einer »respon-
siven Ethik« (ebd., 41) ab. Sie ist keine weitere Moral der Ziele, Geset-
ze oder Kontrakte, sondern der Aufweis der Herkunft jeder Moral aus 
dem Antworten auf fremde Ansprüche. Zur Moral gehören Regeln und 
Normen, zur Ethik die Dimension der Verbindlichkeit als das, woran 
ich nicht vorbeigehen kann, sondern dem ich Beachtung schenken muss. 
In diesem Geschehen finden sich Spuren von Gewalt und zwar in Form 
einer »Gewaltsamkeit der Antwort« (Waldenfels 1994, 357) zu der es 
kommt, da wir nicht »selektionsfrei auf alle Ansprüche antworten kön-
nen.« (Waldenfels 1994, 369) 

Bevor wir das damit abgesteckte Feld befragen, wollen wir kurz nach-
vollziehen, woher die Motive zur Bildung der Begrifflichkeiten stam-
men.

https://doi.org/10.5771/9783748911654-97 - am 26.01.2026, 05:35:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98

a. Kritik an Husserls transzendental-phänomenologischem Idealismus

Husserls Programm trägt unter anderem den Namen transzendental 
phänomenologischer Idealismus. Sein Radikalismus der Erkenntnisau-
tonomie hat für Husserl auch eine höchste praktische Dimension. Er 
wirkt nämlich bei der Rettung des gefährdeten Europa mit; eine Be-
mühung, die heute aktueller denn je scheint. Husserls Arbeitsphilo-
sophie ist dabei auf eine »Unendlichkeit des Lebens und Strebens auf 
Vernunft hin« (Husserl 1976, 275) ausgerichtet. »Wissenschaftliche 
Kultur unter Ideen der Unendlichkeit bedeutet also eine Revolutionie-
rung der gesamten Kultur, eine Revolutionierung in der ganzen Wei-
se des Menschentums als Kulturschaffenden. Sie bedeutet auch eine 
Revolutionierung der Geschichtlichkeit, die nun Geschichte des Ent-
werdens des endlichen Menschentums im Werden zum Menschentum 
unendlicher Aufgaben ist.« (ebd., 325) Die Tragweite dieser prokla-
mationsartigen Aussage ist nicht zu unterschätzen. Der endliche und 
verletzliche Mensch übernimmt die Ansprüche der Unendlichkeit. Es 
war Alexandre Koyré, der die Implikationen dieser Übernahme aus der 
Wissenschaftshistorie herauspräparierte. »Das unendliche Universum 
der neuen Kosmologie, unendlich in der Dauer wie in der Ausdehnung, 
in welchem sich ewige Materie in Übereinstimmung mit ewigen und 
notwendigen Gesetzen ohne Ende und Ziel bewegt, hat das Erbe aller 
ontologischen Attribute der Gottheit angetreten. Jedoch nur dieser – 
alle anderen nahm der abgeschiedene Gott mit sich hinweg.« (Koyré 
2008, 249) Eine Art von Theologie des wissenschaftlichen Zeitalters 
beseelt das Projekt der Moderne.

Das europäische Menschentum vermag sich stets zu erneuern, in-
dem es sich in den Strahl der Unendlichkeit eines »Geistes« stellt, »der 
allein unsterblich ist.« (348) Unendlichkeit ist nicht eine des Anderen 
(Levinas), die von außen in die Eigenheitssphäre der Vernunft einbricht, 
sondern eine der Immanenz und damit »eine Unendlichkeit des Lebens 
und Strebens auf Vernunft hin.« (275) Der Mensch entwird, wie Hus-
serl sagt, sich und »wird zum unbeteiligten Zuschauer, Überschauer der 
Welt, er wird zum Philosophen.« (331)

Ähnlich wie Michel Foucault gelangt Hans Blumenberg zu der Ein-
sicht in die Probleme der Antinomie von Endlichem und Unendlichem. 
Weil Unendlichkeit der Vernunft vom endlichen Leben aus gedacht wer-
den muss, bleibt diesem Leben die »Erfüllung versagt.« (Blumenberg 
2015, 193) Dieses Versagen ist auch ein Versagen bei der Rettung Eu-
ropas. »Man kann nicht vom Werden zum Menschentum unendlicher 
Aufgaben schwärmen und gleichzeitig den Preis für dieses Werden ver-
weigern.« (ebd., 194) Husserl hat zu viel gefordert, die Vernunft er-
schöpfte sich dabei und ist hinter der versprochenen Rettung des Men-
schentums zurückgeblieben. Die Konsequenz daraus ist die Einsicht, dass 

B. WALDENFELS: RESPONSIVE ETHIK IM ZEICHEN DES POLITISCHEN

https://doi.org/10.5771/9783748911654-97 - am 26.01.2026, 05:35:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


99

»der konkrete Mensch gar nicht mögliches Subjekt einer unendlichen 
Aufgabe ist.« (198)

b. Die Endlichkeit des Leibes

Es gilt der alte Satz von Ludwig Landgrebe, dass es immer wieder mög-
lich ist, mit Husserl gegen Husserl zu argumentieren. Die Phänomenolo-
gie der Leiblichkeit rückt die Verletzlichkeit des endlichen Leibes in den 
Mittelpunkt. Bei allem aktiven Tun wird mir immer auch etwas ange-
tan. Ich applaudiere dem Sänger. Dabei erleidet jede meiner Hände den 
Widerstand der je anderen. Ich erfahre die Welt, indem sie mir wider-
fährt. Darin liegt eine Verletzlichkeit, die prinzipiell nicht aufzuheben 
ist. Daraus ergeben sich erhebliche Konsequenzen. Der alte Grundsatz 
Neminem laedere (niemanden schaden), der in mancher medizinischen 
Ethik hochgehalten wird, ist wichtig, zugleich aber auch ein Problem. 
Der Mensch ist nicht Gott und somit nicht unverletzbar, sondern er ist 
ein Prothesengott.

c. Merleau-Ponty: Die Gewaltsamkeit der Erfahrung

Was passiert, wenn man schweren Herzens die Endlichkeit der leiblichen 
Person anerkannt hat und wenn diese auf Unendliches reagieren muss? 
Das ist die Frage, die Husserl an Merleau-Ponty weitergibt. Die Ant-
wort Merleau-Pontys bringt uns zum Problem der Gewaltsamkeit, die 
das Ethische und das Politische wiederum herausfordert.

»Gewalt ist eben nur deshalb notwendig, weil es keine letzte Wahrheit 
der betrachteten Welt gibt; sie kann sich also kein absolut Wahres zu-
gute halten.« (Merleau-Ponty 1974, 66) Das Leben ist endlich und im-
pliziert Verletzlichkeit und eine Anfälligkeit für Gewalt. Ethik und Poli-
tik sind Angesichts dessen zu verstehen - und zwar im Ausgang von der 
Erfahrung.

Zu jeder Aufweisung gehört das Phänomen der Mehrmeinung. Eine 
Sache ist mir gegeben und »während sie aktuell gegeben ist, meine ich 
mehr, als sie bietet.« (Husserl 1976, 160) Husserls Analysen zur Passiven 
Synthesis enthalten zahlreiche Phänomene, die der einer möglichen Hy-
bris des Unendlichen entgegenstehen. Unter Hinzuziehung der Gestalt-
theorie hat Aron Gurwitsch diese Gesetzlichkeit der Erfahrung ausge-
deutet. Ebenso Merleau-Ponty. Er nimmt die Mehrmeinung zum Anlass 
einer phänomenologischen Fundamentalbetrachtung.

»Jede Wahrnehmung behauptet … mehr als sie erfaßt: Wenn ist sage, 
ich sehe den Aschenbecher da und daß er da ist, so setze ich eine Er-
fahrungsentfaltung als vollendet voraus, die ins Unendliche ginge, ich 

MERLEAU-PONTY: DIE GEWALTSAMKEIT DER ERFAHRUNG

https://doi.org/10.5771/9783748911654-97 - am 26.01.2026, 05:35:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100

antizipiere alle zukünftige Wahrnehmung. Und ebenso ziele ich, wenn 
ich sage, ich kenne jemanden oder ich liebe ihn, jenseits aller seiner Ei-
genschaften auf einen unerschöpflichen Grund seines Seins, der eines Ta-
ges das Bild sprengen könnte, das ich mir von ihm machte. Um diesen 
Preis nur gibt es für uns Dinge und Andere, nicht aufgrund einer Illusi-
on, sondern auf Grund eines gewaltsamen Aktes [acte violent], der eben 
die Wahrnehmung selbst ist.« (Merleau-Ponty 1966, 413f)

Diese bemerkenswerte und höchst erstaunliche Ausweisung besagt, dass 
die Wahrnehmung ein Ort der Gewalt ist. Wenn es stimmt, dass man 
nicht nicht wahrnehmen kann, dann ist Gewaltsamkeit in der Tat ein un-
vermeidliches Problem. Stets beende ich eine potentiell unendliche Erfah-
rungsentfaltung ohne dafür zureichende Gründe zu haben. Ich beraube 
das Ding (Aschenbecher) und auch den Anderen seiner Unendlichkeit, 
indem ich der Erfahrungsentfaltung ein Ende setze. 

Wenn ich den Anderen ansehe und als meinen Freund und damit 
als-jemanden identifiziere, dann behaupte ich etwas, ohne eine vollstän-
dige Kenntnis zu haben. Müsste ich nicht eigentlich auch auf seinen Rü-
cken und nicht nur in sein Gesicht und auf seine Gestalt sehen, wenn ich 
ihn als-jemanden behandele? Ich könnte zusätzlich noch mindestens von 
oben auf ihn schauen und darüber hinaus noch Zeugnisse Dritter einho-
len – wann genau habe ich alles erschöpfend erledigt? Bei Platon exis-
tiert die Vorstellung, dass die Wirklichkeit vorgegebene Strukturen hat 
(vgl. Platon Phaidros 265d ff). Wer einen Sachverhalt identifiziert, richtet 
sich nach diesen Strukturen. Ein Koch tranchiert ein Huhn nicht irgend-
wie, denn er folgt den von der Natur vorgegebenen Linien. Ebenso ver-
fährt jemand, der ein Ding als-etwas oder einen Anderen als-jemanden 
auffasst. Doch eine solche klare Vorzeichnung, nach der wir uns richten 
können, gibt es Merleau-Ponty zufolge nicht mehr. Daher ist eine Gewalt 
unvermeidlich. Ich setze der Auffassung ein Ende.

Die Gewaltsamkeit hat jedoch nicht nur einen einschränkenden, son-
dern auch einen konstitutiven Aspekt. Durch sie gibt es überhaupt eine 
Welt der Dinge und der Anderen für mich. Ich fasse das Ding als-etwas 
und den Andere als-jemanden auf. Damit lege ich sie auf bestimmte Ei-
genschaften fest. Aschenbecher, Freund. Beide sind aber mehr als das. 
Jenseits der immer auch mit Gewaltsamkeit festgelegten Eigenschaften 
befindet sich ein unerschöpflicher Grund des Unendlichen. Das Unend-
liche ist immer indirekt gegeben, denn es lässt sich nicht abschließend 
fixieren. Es ist ein Überschuss, der über die Eigenschaften, die ich etwas 
oder jemandem zuschreibe, hinausgeht. Das Andere und der Andere sind 
immer auch anders, ja fremd und vermögen das Bild, das ich mir von ih-
nen machte, aufzusprengen. 

An dieser Stelle verweisen wir auf frühere Überlegungen. Dort haben 
wir den Begriff der Person, den die analytische Philosophie durch Eigen-
schaften bestimmt, neu gefasst, so dass jenseits wichtiger Eigenschaften 

B. WALDENFELS: RESPONSIVE ETHIK IM ZEICHEN DES POLITISCHEN

https://doi.org/10.5771/9783748911654-97 - am 26.01.2026, 05:35:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


101

auch eine Andersheit der Person zur Geltung kommen konnte (vgl. 
Schnell 2017, 93ff). 

d. Levinas und die Ethik des Unendlichen

Merleau-Ponty hat einen wichtigen Paradigmenwechsel angestoßen. Das 
Unendliche ist nichts mehr, dem wir als endliche Wesen vergeblich nach-
laufen. Es ist deshalb aber auch nicht Nichts. Das Unendliche ist nun et-
was, das uns heimsucht. Damit gehen wir zu Emmanuel Levinas und auf 
das Feld des Ethischen über. Ganz im Sinne Merleau-Pontys überschrei-
tet auch für Levinas der Andere jedes Bild und alle ihm zugeschriebenen 
Eigenschaften. »In jedem Augenblick zerstört und überflutet das Ant-
litz des Anderen das plastische Bild, das er mir hinterläßt, überschreitet 
er die Idee, die nach meinem Maß und nach dem Maß ihres ideatum ist 
– die adäquate Idee.« (Levinas 1987, 63) Levinas entwickelt von hier 
aus, »in Übereinstimmung mit den bemerkenswerten Analysen von Mer-
leau-Ponty« (Levinas 1989, 40), aber auch darüber hinaus, seine Ethik 
des Unendlichen. 

»Das Unendliche ist das radikal, das absolut Andere.« (Levinas 1983, 
197) Das Unendliche impliziert eine »soziale Beziehung« (ebd., 198) In 
ihr setzt mir der Andere einen »ethischen Widerstand« (199) entgegen, 
der besagt: »Du wirst nicht töten!«, »Du bist verantwortlich für den An-
deren und die Anderen!« Im Unterschied zu Autoren wie Hans Jonas hü-
tet sich Levinas vor einem rigorosen Ethizismus. Politik und Institutio-
nen sind ebenso wichtig. »Die Politik muß …. immer von der Ethik aus 
kontrollierbar und kritisierbar sein.« (Levinas 1986, 63) Ohne Zweifel 
versteht sich diese Ethik als nichtexklusiv, da es niemanden gibt, der per 
se als nacktes Leben aus dem Schutzbereich des Ethischen ausgeschlos-
sen werden kann. »In der Nähe des Anderen bedrängen mich – bis zur 
Besessenheit – auch all die Anderen, die Andere sind für den Anderen.« 
(Levinas 1992, 344) Wie haben wir uns die ethische Kontrolle der Po-
litik vorzustellen?

e. Ungerechtigkeit durch Gerechtigkeit

Bernhard Waldenfels hebt im Sinne Merleau-Pontys hervor, dass die 
Ethik des Unendlichen und des Fremden eine Ordnung beinhalten müs-
se, über die hinaus das Unendliche und Fremde als Überschuss fassbar 
wäre. Ein direkter Zugriff auf das Fremde impliziert allzu schnell Welt-
losigkeit. Ein Ansatzpunkt für die Frage nach dem Ethischen und dem 
Politischen bietet der Mitanspruch des Dritten, der gegeben ist, weil 
mich im Antlitz des Anderen andere Andere, ja die Menschheit betrifft. 

UNGERECHTIGKEIT DURCH GERECHTIGKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748911654-97 - am 26.01.2026, 05:35:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102

Der Dritte ist Nächster des Anderen und fordert einen Vergleich des 
Unvergleichlichen. Unvergleichlich, da jeder Andere nicht per se jeder-
mann ist, sondern als Singularität erscheint. Weil diese Singularität im 
Plural auftritt, ist der Vergleich aber unerlässlich. Da ich meine Verant-
wortung nicht jedem gegenüber sofort und auf einen Schlag angehen 
kann, stellt sich die Frage, »welcher Vortritt vor dem Anderen hat?« 
(Levinas 1992, 343) 

Der Vergleich des Unvergleichlichen ist als Prozess der Ordnungsbil-
dung ambivalent. Einerseits zielt er auf Gerechtigkeit als Möglichkeit der 
ethischen Kontrolle der Politik, andererseits praktiziert er Ungerechtig-
keit (vgl. Waldenfels 1997, 125f). Wenn gerecht ist, dass jeder das Sei-
nige erhält und zu tun hat, dann wird das je Seinige von einer Ordnung 
her gedacht, die jeden Anderen als-jemanden auffasst, fixiert und damit 
der Fremdheit des Anderen Gewalt antut. Insofern erscheint die Ord-
nung im Zwielicht.

Wir begegnen hier erneut einer ambivalenten Genealogie politischer 
Ordnung. Kant und Hegel waren die ersten, die versuchten in der Mo-
derne damit umzugehen. Kant unterschied zwischen Tätern und Zu-
schauern und belegte den zu verteidigenden Wert der republikanischen 
Verfassung mit der Tatsache, dass sie von den unbeteiligten Zuschau-
ern begrüßt wird. Für Hegel wohnt der Geburt eines neuen und maß-
geblichen Allgemeinen ein Terrorismus inne, so dass erst nach der 
Etablierung des Allgemeinen eine differenzierte Behandlung des Be-
sonderen möglich wird. Als Dialektiker zeigt Hegel diese Logik für die 
Weltgeschichte, die Geschichte der Gesellschaften und die Individual-
geschichte (am Beispiel der Pubertät) auf. Entweder zählt die Gewalt-
samkeit gar nichts oder sie ist beinahe alles. Gibt es zu dieser Alterna-
tive eine Alternative?

f. Der Anspruch des Fremden und der Mitanspruch des Dritten

»Vom einem Mitanspruch des Dritten sprechen wir insofern, als im 
fremden Anspruch stets eine Instanz mitspricht, die nicht mit dem Ad-
ressaten zusammenfällt.« (ebd., 124) Wie ist in dieser Konstellation eine 
Politik möglich, die ethisch verantwortlich wäre? Levinas beantwortet 
diese Frage erstaunlich klar. 

»Wenn es mir gegenüber allein den Anderen gäbe, würde ich ganz klar 
sagen: ich schulde ihm alles. Ich bin für ihn. Und das gilt selbst noch 
für das Böse, das er mir antut. Ich bin nicht mit ihm auf einer Stufe, 
ich bin ihm auf immer unterworfen. Mein Widerstand beginnt dann, 
wenn das Böse, das er mir antut, einem Dritten angetan wird, der eben-
so mein Nächster ist. Der Dritte ist es, der die Quelle der Gerechtigkeit 
und dadurch der berechtigten Repression ist. Die Gewalt, die ein Dritter 

B. WALDENFELS: RESPONSIVE ETHIK IM ZEICHEN DES POLITISCHEN

https://doi.org/10.5771/9783748911654-97 - am 26.01.2026, 05:35:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


103

erleiden muß, rechtfertigt es, daß man gewaltsam der Gewalt des Ande-
ren Einhalt gebietet.« (Levinas 1985, 104) 

Levinas spricht hier im Rahmen des Ethischen als politischer Denker. Die 
politische Strategie, die dem entspricht, besagt, dass Flächenbrände zu 
vermeiden sind. Die Politik debattiert und legt zu einem Zeitpunkt fest, 
dass der Andere als Aggressor definiert wird. Sie bekämpft ihn darauf-
hin gewaltsam im Namen der Gerechtigkeit. Die Gerechtigkeit besteht 
schon zu Hegels Zeiten darin, dass auch der Verbrecher das Seinige er-
hält, selbst wenn es eine Verletzung ist. Wir wollen an dieser Stelle of-
fenlassen, ob diese Art der ethischen Kontrolle und Rechtfertigung einer 
Politik etwas mit einem israelischen Nationalismus zu tun hat, den Ju-
dith Butler Levinas unterstellt (vgl. Butler 2016, 142f) Wichtiger ist uns 
der Hinweis, dass Waldenfels andere Strategien als das verletzende Ein-
greifen vorsieht. Ihm geht es eher um ein Offenhalten.

Anlässlich des Krieges in Jugoslawien plädiert er dafür, die Ansprü-
che Anderer und anderer Anderer nicht zu beschneiden, sondern offen 
zu halten. Politik ist keine Parteinahme für Werte, sondern das handeln-
de Eingreifen in den öffentlichen Raum. Problematisch sei in der spezifi-
schen Situation Jugoslawiens das »Nichteingreifen in den Krieg« (Wal-
denfels 1997, 127), das dadurch gerechtfertigt werde, dass man ihn als 
regionale und ethnische Familienfehde einstufe. Eine Alternative wäre 
es, zwischen berechtigten und unberechtigten Anliegen zu unterscheiden 
und die unberechtigten aktiv zu bekämpfen. Aber auch hier ist Vorsicht 
geboten. Fragwürdig ist nämlich »das Bestreben, Ansprüche des Ande-
ren und Fremden gegen Rechte und Pflichten aufzurechnen, die sich aus 
dem Blickwinkel des Dritten ergeben. … Es käme vielmehr darauf an, 
die Dimension fremder Ansprüche offenzuhalten.« (130) 

g. Ausweitung des Fremden und die Folgen

Das Fremde ist für Waldenfels ethisch relevant. Die Frage ist jetzt, was 
diese Relevanz im Rahmen des Politischen, innerhalb dessen Entschei-
dungen gefällt und durchgeführt werden, bedeutet. Es geht darum, die 
Dimension fremder Ansprüche offenzuhalten. Die politische Strategie ist 
auch hier deutlich zu erkennen. Menschen im Krieg dürfen nicht im Stich 
gelassen werden. Eingriffe sollen aber nicht, wie heute üblich, mit Mo-
ralisierungen und vorschnellen Feindzuschreibungen legitimiert werden. 
An dieser spezifischen Auffassung hat sich seither die Dimension ethisch 
relevanter Fremdheit verändert. 

Diese Veränderung bedeutet, dass nicht mehr nur die Relation 
Selbst-Anderer-Dritte bedeutsam ist, denn »die Fremdheit haftet nicht 
nur an uns selbst im Verhältnis zum Anderen, sie durchfurcht die Welt, 

AUSWEITUNG DES FREMDEN UND DIE FOLGEN

https://doi.org/10.5771/9783748911654-97 - am 26.01.2026, 05:35:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104

in der wir leben.« (Waldenfels 2002, 11) Damit wäre das Fremde nicht 
nur auf Menschen zu beziehen, sondern auch auf Personen, Tiere, Din-
ge und Atmosphären. Die »responsive Ethik … unterläuft die strik-
te Zäsur von Person und Sache« (Waldenfels 2006, 83). Diese Auffas-
sung geht weit über Levinas hinaus! Für Levinas ist die Nichtexklusivät 
des Ethischen auf die Person des Anderen bezogen. Tiere gehören pri-
mär nicht in die Ethik. Darin ist sich Levinas mit Kant und Habermas 
einig. Indem Waldenfels dem Fremden neue und andere Aspekte abge-
winnt als Levinas es tut, stellt sich die Frage, ob im Krieg auch eine ethi-
sche Relevanz von Tieren und Landschaften zu beachten wäre? Würde 
diese Option, für die im Falle von Tieren durchaus etwas spricht (vgl. 
das Kapitel »Das Tier als Person« in: Schnell 2017, 160ff), nicht erfor-
dern, dass die responsive Ethik auf die ökologische Ethik zugehen soll-
te? Bruno Latour plädiert dafür, dass Politik heute immer auch die Erde 
und das Klima beachten solle. Die Erde ist auch vulnerabel! Die respon-
sive Ethik erscheint unvermeidlich im Zeichen des Politischen und einer 
Option für Politiken.

Wenn dem Antworten auf fremde Ansprüche eine Gewaltsamkeit in-
newohnt, dann affiziert und verletzt diese nicht nur die andere Person, 
sondern auch alles fremde Andere und alles Fremde an Anderem. Mit 
Georg Simmel können wir festhalten, dass das eine große Verschuldung 
beinhaltet. Obwohl wir das Fremde zu beachten haben und an ihm nicht 
einfach vorbeigehen können (selbst wenn wir es wollten), kommt nicht 
alles im Hinblick auf die Möglichkeit einer Realisierung zum Zuge. Man 
muss antworten, aber man wird nicht allem und allen gerecht werden, 
weil die Gerechtigkeit nicht frei von Ungerechtigkeit ist. Mit Judith But-
ler könnte man befürchten, dass die Ordnung der Gerechtigkeit, auf die 
nicht verzichtet werden kann, eher die Natur als die Menschen, eher 
Frauen als Männer, eher die Armen als die Reichen benachteiligen wird. 

Die Ausweitung des Fremden hat zur Folge, dass der Schutzbereich 
des Ethischen als das, was ethisch relevant und damit zu beachten ist, 
über das, was wir von Levinas her kennen, hinaus geöffnet wird. Das 
Politische hat darauf zu reagieren, nicht nur im Falle von Konflikten wie 
in Jugoslawien. Wäre es dann nicht notwendig, das Politische in Rich-
tung eines Konfliktfeldes widerstreitender Ansprüche und eines offenen, 
nicht fundamentalistischen und nicht separatistischen Wettbewerbes um 
Macht, ihre Ausgestaltung und eine Unterbrechung um ausgelassener 
Möglichkeiten willen auszubauen? Die daraus entstehende Form des 
Politischen könnte man im Ausgang von Claude Lefort als Demokra-
tie bezeichnen.

Im Ausgang von Waldenfels wollen wir nun drei Punkte weiterver-
folgen: zunächst die Auffassung des Politischen als Konfliktfeld, dann 
das das Miteinander von Macht und Ethischem, welches die Eigenstän-
digkeit des Politischen, auf die Cornelius Castoriadis so viel Wert legt, 

B. WALDENFELS: RESPONSIVE ETHIK IM ZEICHEN DES POLITISCHEN

https://doi.org/10.5771/9783748911654-97 - am 26.01.2026, 05:35:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


105

gegenüber der Ethik zu betonen ermöglicht. Schließlich wenden wir uns 
der Frage einer Ausweitung des Ethischen, die über die Differenz von 
Natur und Sache hinausgeht, zu. Unsere Gesprächspartner sind Claude 
Lefort, Emmanuel Levinas und die politische Ökologie.

AUSWEITUNG DES FREMDEN UND DIE FOLGEN

https://doi.org/10.5771/9783748911654-97 - am 26.01.2026, 05:35:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	a.  Kritik an Husserls transzendental-phänomenologischem Idealismus
	b.  Endlichkeit des Leibes
	c.  Merleau-Ponty: Gewaltsamkeit der Erfahrung
	d.  Levinas: Ethik des Unendlichen
	e.  Ungerechtigkeit durch Gerechtigkeit
	f.  Der Anspruch des Fremden und der Mitanspruch des Dritten
	g.  Ausweitung des Fremden und die Folgen

