12) B. Waldenfels: Responsive Ethik
im Zeichen des Politischen

Das Politische und auch das Ethische sind im Werk von Bernhard
Waldenfels stets gegenwirtig, aber zumeist nicht als zentrale Themen,
sondern eher als Beimischung in anderen Phianomenen. Darin gleicht
es dem Werk Merleau-Pontys. Die Philosophie von Waldenfels versteht
sich von sich selbst her als eine Phanomenologie des Fremden. Sie ist da-
bei zugleich auch eine Sozialphilosophie der Vulnerabilitit, denn ihr gilt
die »Leiblichkeit als eine Sphire der Verletzlichkeit.« (Waldenfels 2006,
181) Der Sache nach erschliefSen sich von hier aus weitere Begriffe, die
sich im Laufe der Zeit verdndert haben. Dialog und Ordnung standen
zunichst im Vordergrund, dann die Responsivitit und schlieflich das
Fremde, dies wiederum in sehr verschiedenen Schattierungen. Zur Ori-
entierung im Hinblick auf das Politische wollen wir das Feld zunichst
durch vier Begrifflichkeiten abstecken: das Unendliche, das Fremde, die
Ethik und die Gewaltsambkeit.

Waldenfels folgt den Spuren einer » Umwertung von Endlichkeit und
Unendlichkeit.« (Waldenfels 2012, §7) Das »Unendliche« ist jetzt etwas,
»das uns in unserer Endlichkeit heimsucht.« Das Unendliche »liegt nicht
in der Ferne und in der Fremde, es ist selbst das Ferne und Fremde, das
uns hier und jetzt beunruhigt.« (ebd., 74) Das Fremde wird als fremder
Anspruch verstanden und unser Handeln als Responsivitit, genauer als
Antwortlichkeit, die Grundzug des Verhaltens, Handels und Sprechens
ist. Das » Antworten auf einen fremden Anspruch« (Waldenfels 2006,
53) ist unausweichlich, weil ich auf den Anderen eingehen muss, egal
ob ich seiner Rede zustimme oder widerspreche. Der Anspruch ist in
der fremden (An)Rede enthalten und muss nicht eigens formuliert wer-
den. Aus dieser Nicht-Indifferenz leitet sich die Gestalt einer »respon-
siven Ethik« (ebd., 41) ab. Sie ist keine weitere Moral der Ziele, Geset-
ze oder Kontrakte, sondern der Aufweis der Herkunft jeder Moral aus
dem Antworten auf fremde Anspriiche. Zur Moral gehoren Regeln und
Normen, zur Ethik die Dimension der Verbindlichkeit als das, woran
ich nicht vorbeigehen kann, sondern dem ich Beachtung schenken muss.
In diesem Geschehen finden sich Spuren von Gewalt und zwar in Form
einer » Gewaltsamkeit der Antwort« (Waldenfels 1994, 357) zu der es
kommt, da wir nicht »selektionsfrei auf alle Anspriiche antworten kon-
nen.« (Waldenfels 1994, 369)

Bevor wir das damit abgesteckte Feld befragen, wollen wir kurz nach-
vollziehen, woher die Motive zur Bildung der Begrifflichkeiten stam-
men.

97

hitps://dol.org/10.5771/97837489711654-97 - am 26.01.2026, 05:35:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ Em—.


https://doi.org/10.5771/9783748911654-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

B. WALDENFELS: RESPONSIVE ETHIK IM ZEICHEN DES POLITISCHEN
a. Kritik an Husserls transzendental-phinomenologischem Idealismus

Husserls Programm trdgt unter anderem den Namen transzendental
phanomenologischer ldealismus. Sein Radikalismus der Erkenntnisau-
tonomie hat fiir Husserl auch eine hochste praktische Dimension. Er
wirkt namlich bei der Rettung des gefihrdeten Europa mit; eine Be-
mithung, die heute aktueller denn je scheint. Husserls Arbeitsphilo-
sophie ist dabei auf eine »Unendlichkeit des Lebens und Strebens auf
Vernunft hin« (Husserl 1976, 275) ausgerichtet. » Wissenschaftliche
Kultur unter Ideen der Unendlichkeit bedeutet also eine Revolutionie-
rung der gesamten Kultur, eine Revolutionierung in der ganzen Wei-
se des Menschentums als Kulturschaffenden. Sie bedeutet auch eine
Revolutionierung der Geschichtlichkeit, die nun Geschichte des Ent-
werdens des endlichen Menschentums im Werden zum Menschentum
unendlicher Aufgaben ist.« (ebd., 325) Die Tragweite dieser prokla-
mationsartigen Aussage ist nicht zu unterschitzen. Der endliche und
verletzliche Mensch tibernimmt die Anspriiche der Unendlichkeit. Es
war Alexandre Koyré, der die Implikationen dieser Ubernahme aus der
Wissenschaftshistorie herauspriparierte. »Das unendliche Universum
der neuen Kosmologie, unendlich in der Dauer wie in der Ausdehnung,
in welchem sich ewige Materie in Ubereinstimmung mit ewigen und
notwendigen Gesetzen ohne Ende und Ziel bewegt, hat das Erbe aller
ontologischen Attribute der Gottheit angetreten. Jedoch nur dieser —
alle anderen nahm der abgeschiedene Gott mit sich hinweg.« (Koyré
2008, 249) Eine Art von Theologie des wissenschaftlichen Zeitalters
beseelt das Projekt der Moderne.

Das europiische Menschentum vermag sich stets zu erneuern, in-
dem es sich in den Strahl der Unendlichkeit eines »Geistes« stellt, »der
allein unsterblich ist.« (348) Unendlichkeit ist nicht eine des Anderen
(Levinas), die von aufSen in die Eigenheitssphire der Vernunft einbricht,
sondern eine der Immanenz und damit »eine Unendlichkeit des Lebens
und Strebens auf Vernunft hin.« (275) Der Mensch entwird, wie Hus-
serl sagt, sich und »wird zum unbeteiligten Zuschauer, Uberschauer der
Welt, er wird zum Philosophen.« (331)

Ahnlich wie Michel Foucault gelangt Hans Blumenberg zu der Ein-
sicht in die Probleme der Antinomie von Endlichem und Unendlichem.
Weil Unendlichkeit der Vernunft vom endlichen Leben aus gedacht wer-
den muss, bleibt diesem Leben die »Erfillung versagt.« (Blumenberg
2015, 193) Dieses Versagen ist auch ein Versagen bei der Rettung Eu-
ropas. »Man kann nicht vom Werden zum Menschentum unendlicher
Aufgaben schwirmen und gleichzeitig den Preis fur dieses Werden ver-
weigern.« (ebd., 194) Husserl hat zu viel gefordert, die Vernunft er-
schopfte sich dabei und ist hinter der versprochenen Rettung des Men-
schentums zuriickgeblieben. Die Konsequenz daraus ist die Einsicht, dass

98

hitps://dol.org/10.5771/97837489711654-97 - am 26.01.2026, 05:35:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ Em—.


https://doi.org/10.5771/9783748911654-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MERLEAU-PONTY: DIE GEWALTSAMKEIT DER ERFAHRUNG

»der konkrete Mensch gar nicht mogliches Subjekt einer unendlichen
Aufgabe ist.« (198)

b. Die Endlichkeit des Leibes

Es gilt der alte Satz von Ludwig Landgrebe, dass es immer wieder mog-
lich ist, mit Husserl gegen Husserl zu argumentieren. Die Phinomenolo-
gie der Leiblichkeit riickt die Verletzlichkeit des endlichen Leibes in den
Mittelpunkt. Bei allem aktiven Tun wird mir immer auch etwas ange-
tan. Ich applaudiere dem Sanger. Dabei erleidet jede meiner Hinde den
Widerstand der je anderen. Ich erfahre die Welt, indem sie mir wider-
fahrt. Darin liegt eine Verletzlichkeit, die prinzipiell nicht aufzuheben
ist. Daraus ergeben sich erhebliche Konsequenzen. Der alte Grundsatz
Neminem laedere (niemanden schaden), der in mancher medizinischen
Ethik hochgehalten wird, ist wichtig, zugleich aber auch ein Problem.
Der Mensch ist nicht Gott und somit nicht unverletzbar, sondern er ist
ein Prothesengott.

¢. Merleau-Ponty: Die Gewaltsamkeit der Erfabrung

Was passiert, wenn man schweren Herzens die Endlichkeit der leiblichen
Person anerkannt hat und wenn diese auf Unendliches reagieren muss?
Das ist die Frage, die Husserl an Merleau-Ponty weitergibt. Die Ant-
wort Merleau-Pontys bringt uns zum Problem der Gewaltsambkeit, die
das Ethische und das Politische wiederum herausfordert.

»Gewalt ist eben nur deshalb notwendig, weil es keine letzte Wahrheit
der betrachteten Welt gibt; sie kann sich also kein absolut Wahres zu-
gute halten.« (Merleau-Ponty 1974, 66) Das Leben ist endlich und im-
pliziert Verletzlichkeit und eine Anfilligkeit fiir Gewalt. Ethik und Poli-
tik sind Angesichts dessen zu verstehen - und zwar im Ausgang von der
Erfahrung.

Zu jeder Aufweisung gehort das Phinomen der Mehrmeinung. Eine
Sache ist mir gegeben und »wihrend sie aktuell gegeben ist, meine ich
mehr, als sie bietet.« (Husserl 1976, 160) Husserls Analysen zur Passiven
Synthesis enthalten zahlreiche Phianomene, die der einer moglichen Hy-
bris des Unendlichen entgegenstehen. Unter Hinzuziehung der Gestalt-
theorie hat Aron Gurwitsch diese Gesetzlichkeit der Erfahrung ausge-
deutet. Ebenso Merleau-Ponty. Er nimmt die Mehrmeinung zum Anlass
einer phanomenologischen Fundamentalbetrachtung.

»Jede Wahrnehmung behauptet ... mehr als sie erfafSt: Wenn ist sage,
ich sehe den Aschenbecher da und daf$ er da ist, so setze ich eine Er-
fahrungsentfaltung als vollendet voraus, die ins Unendliche ginge, ich

99

hitps://dol.org/10.5771/97837489711654-97 - am 26.01.2026, 05:35:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ Em—.


https://doi.org/10.5771/9783748911654-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

B. WALDENFELS: RESPONSIVE ETHIK IM ZEICHEN DES POLITISCHEN

antizipiere alle zuktnftige Wahrnehmung. Und ebenso ziele ich, wenn
ich sage, ich kenne jemanden oder ich liebe ihn, jenseits aller seiner Ei-
genschaften auf einen unerschopflichen Grund seines Seins, der eines Ta-
ges das Bild sprengen konnte, das ich mir von ihm machte. Um diesen
Preis nur gibt es fiir uns Dinge und Andere, nicht aufgrund einer Illusi-
on, sondern auf Grund eines gewaltsamen Aktes [acte violent], der eben
die Wahrnehmung selbst ist.« (Merleau-Ponty 1966, 413f)

Diese bemerkenswerte und hochst erstaunliche Ausweisung besagt, dass
die Wahrnehmung ein Ort der Gewalt ist. Wenn es stimmt, dass man
nicht nicht wahrnehmen kann, dann ist Gewaltsamkeit in der Tat ein un-
vermeidliches Problem. Stets beende ich eine potentiell unendliche Erfah-
rungsentfaltung ohne dafiir zureichende Griinde zu haben. Ich beraube
das Ding (Aschenbecher) und auch den Anderen seiner Unendlichkeit,
indem ich der Erfahrungsentfaltung ein Ende setze.

Wenn ich den Anderen ansehe und als meinen Freund und damit
als-jemanden identifiziere, dann behaupte ich etwas, ohne eine vollstin-
dige Kenntnis zu haben. Misste ich nicht eigentlich auch auf seinen Rii-
cken und nicht nur in sein Gesicht und auf seine Gestalt sehen, wenn ich
ihn als-jemanden behandele? Ich konnte zusatzlich noch mindestens von
oben auf ihn schauen und dartiber hinaus noch Zeugnisse Dritter einho-
len — wann genau habe ich alles erschopfend erledigt? Bei Platon exis-
tiert die Vorstellung, dass die Wirklichkeit vorgegebene Strukturen hat
(vgl. Platon Phaidros 265d ff). Wer einen Sachverhalt identifiziert, richtet
sich nach diesen Strukturen. Ein Koch tranchiert ein Huhn nicht irgend-
wie, denn er folgt den von der Natur vorgegebenen Linien. Ebenso ver-
fahrt jemand, der ein Ding als-etwas oder einen Anderen als-jemanden
auffasst. Doch eine solche klare Vorzeichnung, nach der wir uns richten
konnen, gibt es Merleau-Ponty zufolge nicht mehr. Daher ist eine Gewalt
unvermeidlich. Ich setze der Auffassung ein Ende.

Die Gewaltsamkeit hat jedoch nicht nur einen einschriankenden, son-
dern auch einen konstitutiven Aspekt. Durch sie gibt es tiberhaupt eine
Welt der Dinge und der Anderen fiir mich. Ich fasse das Ding als-etwas
und den Andere als-jemanden auf. Damit lege ich sie auf bestimmte Ei-
genschaften fest. Aschenbecher, Freund. Beide sind aber mehr als das.
Jenseits der immer auch mit Gewaltsambkeit festgelegten Eigenschaften
befindet sich ein unerschopflicher Grund des Unendlichen. Das Unend-
liche ist immer indirekt gegeben, denn es ladsst sich nicht abschliefSend
fixieren. Es ist ein Uberschuss, der iiber die Eigenschaften, die ich etwas
oder jemandem zuschreibe, hinausgeht. Das Andere und der Andere sind
immer auch anders, ja fremd und vermogen das Bild, das ich mir von ih-
nen machte, aufzusprengen.

An dieser Stelle verweisen wir auf frithere Uberlegungen. Dort haben
wir den Begriff der Person, den die analytische Philosophie durch Eigen-
schaften bestimmt, neu gefasst, so dass jenseits wichtiger Eigenschaften

I00

hitps://dol.org/10.5771/97837489711654-97 - am 26.01.2026, 05:35:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ Em—.


https://doi.org/10.5771/9783748911654-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UNGERECHTIGKEIT DURCH GERECHTIGKEIT

auch eine Andersheit der Person zur Geltung kommen konnte (vgl.
Schnell 2017, 93ff).

d. Levinas und die Ethik des Unendlichen

Merleau-Ponty hat einen wichtigen Paradigmenwechsel angestofSen. Das
Unendliche ist nichts mehr, dem wir als endliche Wesen vergeblich nach-
laufen. Es ist deshalb aber auch nicht Nichts. Das Unendliche ist nun et-
was, das uns heimsucht. Damit gehen wir zu Emmanuel Levinas und auf
das Feld des Ethischen tiber. Ganz im Sinne Merleau-Pontys tiberschrei-
tet auch fiir Levinas der Andere jedes Bild und alle ihm zugeschriebenen
Eigenschaften. »In jedem Augenblick zerstort und tberflutet das Ant-
litz des Anderen das plastische Bild, das er mir hinterldf3t, iberschreitet
er die Idee, die nach meinem MafS und nach dem Maf ihres ideatum ist
— die addquate Idee.« (Levinas 1987, 63) Levinas entwickelt von hier
aus, »in Ubereinstimmung mit den bemerkenswerten Analysen von Mer-
leau-Ponty« (Levinas 1989, 40), aber auch dariiber hinaus, seine Ethik
des Unendlichen.

»Das Unendliche ist das radikal, das absolut Andere.« (Levinas 1983,
197) Das Unendliche impliziert eine »soziale Beziehung« (ebd., 198) In
ihr setzt mir der Andere einen »ethischen Widerstand« (199) entgegen,
der besagt: »Du wirst nicht toten!«, »Du bist verantwortlich fur den An-
deren und die Anderen!« Im Unterschied zu Autoren wie Hans Jonas hii-
tet sich Levinas vor einem rigorosen Ethizismus. Politik und Institutio-
nen sind ebenso wichtig. »Die Politik mufS .... immer von der Ethik aus
kontrollierbar und kritisierbar sein.« (Levinas 1986, 63) Ohne Zweifel
versteht sich diese Ethik als nichtexklusiv, da es niemanden gibt, der per
se als nacktes Leben aus dem Schutzbereich des Ethischen ausgeschlos-
sen werden kann. »In der Nihe des Anderen bedridngen mich — bis zur
Besessenheit — auch all die Anderen, die Andere sind fiir den Anderen.«
(Levinas 1992, 344) Wie haben wir uns die ethische Kontrolle der Po-
litik vorzustellen?

e. Ungerechtigkeit durch Gerechtigkeit

Bernhard Waldenfels hebt im Sinne Merleau-Pontys hervor, dass die
Ethik des Unendlichen und des Fremden eine Ordnung beinhalten miis-
se, iiber die hinaus das Unendliche und Fremde als Uberschuss fassbar
wire. Ein direkter Zugriff auf das Fremde impliziert allzu schnell Welt-
losigkeit. Ein Ansatzpunkt fur die Frage nach dem Ethischen und dem
Politischen bietet der Mitanspruch des Dritten, der gegeben ist, weil
mich im Antlitz des Anderen andere Andere, ja die Menschheit betrifft.

IOI

hitps://dol.org/10.5771/97837489711654-97 - am 26.01.2026, 05:35:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ Em—.


https://doi.org/10.5771/9783748911654-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

B. WALDENFELS: RESPONSIVE ETHIK IM ZEICHEN DES POLITISCHEN

Der Dritte ist Nachster des Anderen und fordert einen Vergleich des
Unvergleichlichen. Unvergleichlich, da jeder Andere nicht per se jeder-
mann ist, sondern als Singularitiat erscheint. Weil diese Singularitit im
Plural auftritt, ist der Vergleich aber unerldsslich. Da ich meine Verant-
wortung nicht jedem gegentiber sofort und auf einen Schlag angehen
kann, stellt sich die Frage, »welcher Vortritt vor dem Anderen hat?«
(Levinas 1992, 343)

Der Vergleich des Unvergleichlichen ist als Prozess der Ordnungsbil-
dung ambivalent. Einerseits zielt er auf Gerechtigkeit als Moglichkeit der
ethischen Kontrolle der Politik, andererseits praktiziert er Ungerechtig-
keit (vgl. Waldenfels 1997, 125f). Wenn gerecht ist, dass jeder das Sei-
nige erhalt und zu tun hat, dann wird das je Seinige von einer Ordnung
her gedacht, die jeden Anderen als-jemanden auffasst, fixiert und damit
der Fremdheit des Anderen Gewalt antut. Insofern erscheint die Ord-
nung im Zwielicht.

Wir begegnen hier erneut einer ambivalenten Genealogie politischer
Ordnung. Kant und Hegel waren die ersten, die versuchten in der Mo-
derne damit umzugehen. Kant unterschied zwischen Tatern und Zu-
schauern und belegte den zu verteidigenden Wert der republikanischen
Verfassung mit der Tatsache, dass sie von den unbeteiligten Zuschau-
ern begrufSt wird. Fur Hegel wohnt der Geburt eines neuen und maf3-
geblichen Allgemeinen ein Terrorismus inne, so dass erst nach der
Etablierung des Allgemeinen eine differenzierte Behandlung des Be-
sonderen moglich wird. Als Dialektiker zeigt Hegel diese Logik fiir die
Weltgeschichte, die Geschichte der Gesellschaften und die Individual-
geschichte (am Beispiel der Pubertit) auf. Entweder zahlt die Gewalt-
samkeit gar nichts oder sie ist beinahe alles. Gibt es zu dieser Alterna-
tive eine Alternative?

f. Der Anspruch des Fremden und der Mitanspruch des Dritten

»Vom einem Mitanspruch des Dritten sprechen wir insofern, als im
fremden Anspruch stets eine Instanz mitspricht, die nicht mit dem Ad-
ressaten zusammenfallt.« (ebd., 124) Wie ist in dieser Konstellation eine
Politik moglich, die ethisch verantwortlich wiare? Levinas beantwortet
diese Frage erstaunlich klar.

»Wenn es mir gegentiber allein den Anderen gibe, wiirde ich ganz klar
sagen: ich schulde ihm alles. Ich bin fiir ihn. Und das gilt selbst noch
fiir das Bose, das er mir antut. Ich bin nicht mit ihm auf einer Stufe,
ich bin ihm auf immer unterworfen. Mein Widerstand beginnt dann,
wenn das Bose, das er mir antut, einem Dritten angetan wird, der eben-
so mein Nichster ist. Der Dritte ist es, der die Quelle der Gerechtigkeit
und dadurch der berechtigten Repression ist. Die Gewalt, die ein Dritter

I02

hitps://dol.org/10.5771/97837489711654-97 - am 26.01.2026, 05:35:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ Em—.


https://doi.org/10.5771/9783748911654-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AUSWEITUNG DES FREMDEN UND DIE FOLGEN

erleiden muf, rechtfertigt es, dafy man gewaltsam der Gewalt des Ande-
ren Einhalt gebietet.« (Levinas 1985, 104)

Levinas spricht hier im Rahmen des Ethischen als politischer Denker. Die
politische Strategie, die dem entspricht, besagt, dass Flaichenbrande zu
vermeiden sind. Die Politik debattiert und legt zu einem Zeitpunkt fest,
dass der Andere als Aggressor definiert wird. Sie bekampft ihn darauf-
hin gewaltsam im Namen der Gerechtigkeit. Die Gerechtigkeit besteht
schon zu Hegels Zeiten darin, dass auch der Verbrecher das Seinige er-
hilt, selbst wenn es eine Verletzung ist. Wir wollen an dieser Stelle of-
fenlassen, ob diese Art der ethischen Kontrolle und Rechtfertigung einer
Politik etwas mit einem israelischen Nationalismus zu tun hat, den Ju-
dith Butler Levinas unterstellt (vgl. Butler 2016, 142f) Wichtiger ist uns
der Hinweis, dass Waldenfels andere Strategien als das verletzende Ein-
greifen vorsieht. hm geht es eher um ein Offenhalten.

Anlisslich des Krieges in Jugoslawien pladiert er dafir, die Ansprii-
che Anderer und anderer Anderer nicht zu beschneiden, sondern offen
zu halten. Politik ist keine Parteinahme fiir Werte, sondern das handeln-
de Eingreifen in den 6ffentlichen Raum. Problematisch sei in der spezifi-
schen Situation Jugoslawiens das »Nichteingreifen in den Krieg« (Wal-
denfels 1997, 127), das dadurch gerechtfertigt werde, dass man ihn als
regionale und ethnische Familienfehde einstufe. Eine Alternative wire
es, zwischen berechtigten und unberechtigten Anliegen zu unterscheiden
und die unberechtigten aktiv zu bekimpfen. Aber auch hier ist Vorsicht
geboten. Fragwiirdig ist namlich »das Bestreben, Anspriiche des Ande-
ren und Fremden gegen Rechte und Pflichten aufzurechnen, die sich aus
dem Blickwinkel des Dritten ergeben. ... Es kame vielmehr darauf an,
die Dimension fremder Anspriiche offenzuhalten.« (130)

g. Ausweitung des Fremden und die Folgen

Das Fremde ist fiir Waldenfels ethisch relevant. Die Frage ist jetzt, was
diese Relevanz im Rahmen des Politischen, innerhalb dessen Entschei-
dungen gefallt und durchgefithrt werden, bedeutet. Es geht darum, die
Dimension fremder Anspriiche offenzuhalten. Die politische Strategie ist
auch hier deutlich zu erkennen. Menschen im Krieg diirfen nicht im Stich
gelassen werden. Eingriffe sollen aber nicht, wie heute tiblich, mit Mo-
ralisierungen und vorschnellen Feindzuschreibungen legitimiert werden.
An dieser spezifischen Auffassung hat sich seither die Dimension ethisch
relevanter Fremdheit verandert.

Diese Verianderung bedeutet, dass nicht mehr nur die Relation
Selbst-Anderer-Dritte bedeutsam ist, denn »die Fremdheit haftet nicht
nur an uns selbst im Verhiltnis zum Anderen, sie durchfurcht die Welt,

103

hitps://dol.org/10.5771/97837489711654-97 - am 26.01.2026, 05:35:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ Em—.


https://doi.org/10.5771/9783748911654-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

B. WALDENFELS: RESPONSIVE ETHIK IM ZEICHEN DES POLITISCHEN

in der wir leben.« (Waldenfels 2002, 11) Damit wire das Fremde nicht
nur auf Menschen zu beziehen, sondern auch auf Personen, Tiere, Din-
ge und Atmosphiren. Die »responsive Ethik ... unterlauft die strik-
te Zasur von Person und Sache« (Waldenfels 2006, 83). Diese Auffas-
sung geht weit tiber Levinas hinaus! Fiir Levinas ist die Nichtexklusivat
des Ethischen auf die Person des Anderen bezogen. Tiere gehoren pri-
mir nicht in die Ethik. Darin ist sich Levinas mit Kant und Habermas
einig. Indem Waldenfels dem Fremden neue und andere Aspekte abge-
winnt als Levinas es tut, stellt sich die Frage, ob im Krieg auch eine ethi-
sche Relevanz von Tieren und Landschaften zu beachten wire? Wiirde
diese Option, fiir die im Falle von Tieren durchaus etwas spricht (vgl.
das Kapitel »Das Tier als Person« in: Schnell 2017, 160ff), nicht erfor-
dern, dass die responsive Ethik auf die 6kologische Ethik zugehen soll-
te? Bruno Latour pladiert dafiir, dass Politik heute immer auch die Erde
und das Klima beachten solle. Die Erde ist auch vulnerabel! Die respon-
sive Ethik erscheint unvermeidlich im Zeichen des Politischen und einer
Option fur Politiken.

Wenn dem Antworten auf fremde Anspriiche eine Gewaltsamkeit in-
newohnt, dann affiziert und verletzt diese nicht nur die andere Person,
sondern auch alles fremde Andere und alles Fremde an Anderem. Mit
Georg Simmel konnen wir festhalten, dass das eine grofSe Verschuldung
beinhaltet. Obwohl wir das Fremde zu beachten haben und an ihm nicht
einfach vorbeigehen konnen (selbst wenn wir es wollten), kommt nicht
alles im Hinblick auf die Moglichkeit einer Realisierung zum Zuge. Man
muss antworten, aber man wird nicht allem und allen gerecht werden,
weil die Gerechtigkeit nicht frei von Ungerechtigkeit ist. Mit Judith But-
ler konnte man befiirchten, dass die Ordnung der Gerechtigkeit, auf die
nicht verzichtet werden kann, eher die Natur als die Menschen, eher
Frauen als Manner, eher die Armen als die Reichen benachteiligen wird.

Die Ausweitung des Fremden hat zur Folge, dass der Schutzbereich
des Ethischen als das, was ethisch relevant und damit zu beachten ist,
uber das, was wir von Levinas her kennen, hinaus geoffnet wird. Das
Politische hat darauf zu reagieren, nicht nur im Falle von Konflikten wie
in Jugoslawien. Ware es dann nicht notwendig, das Politische in Rich-
tung eines Konfliktfeldes widerstreitender Anspriiche und eines offenen,
nicht fundamentalistischen und nicht separatistischen Wettbewerbes um
Macht, ihre Ausgestaltung und eine Unterbrechung um ausgelassener
Moglichkeiten willen auszubauen? Die daraus entstehende Form des
Politischen konnte man im Ausgang von Claude Lefort als Demokra-
tie bezeichnen.

Im Ausgang von Waldenfels wollen wir nun drei Punkte weiterver-
folgen: zunichst die Auffassung des Politischen als Konfliktfeld, dann
das das Miteinander von Macht und Ethischem, welches die Eigenstin-
digkeit des Politischen, auf die Cornelius Castoriadis so viel Wert legt,

104

hitps://dol.org/10.5771/97837489711654-97 - am 26.01.2026, 05:35:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ Em—.


https://doi.org/10.5771/9783748911654-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AUSWEITUNG DES FREMDEN UND DIE FOLGEN
gegeniiber der Ethik zu betonen ermoglicht. SchliefSlich wenden wir uns
der Frage einer Ausweitung des Ethischen, die iiber die Differenz von

Natur und Sache hinausgeht, zu. Unsere Gesprichspartner sind Claude
Lefort, Emmanuel Levinas und die politische Okologie.

105

hitps://dol.org/10.5771/97837489711654-97 - am 26.01.2026, 05:35:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ Em—.


https://doi.org/10.5771/9783748911654-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	a.  Kritik an Husserls transzendental-phänomenologischem Idealismus
	b.  Endlichkeit des Leibes
	c.  Merleau-Ponty: Gewaltsamkeit der Erfahrung
	d.  Levinas: Ethik des Unendlichen
	e.  Ungerechtigkeit durch Gerechtigkeit
	f.  Der Anspruch des Fremden und der Mitanspruch des Dritten
	g.  Ausweitung des Fremden und die Folgen

