Vulnerabilitat, Vulneranz, Resilienz | 4
Vulnerability, Vulnerance, Resilience

Ulrike Peisker [Hrsg]

Vom Umgang mit
emotionaler Verletzlichkeit
und Verletzungen

Interdisziplinare Zugange



https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vulnerabilitat, Vulneranz, Resilienz
Vulnerability, Vulnerance, Resilience

Herausgegeben von
Prof. Dr. Hildegund Keul
Prof. Dr. Thomas Miiller
Prof. Dr. Maike Schult

Wissenschaftlicher Beirat
Prof. Dr. Christian Bauer
Prof. Dr. Claudia Bruns

Prof. Dr. Jorn Miiller

Prof. Dr. Caroline Schmitt
Prof. Dr. Hella von Unger
Peter J. Winzen

Prof. Dr. David Zimmermann

Band 4



https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ulrike Peisker [Hrsg.]

Vom Umgang mit
emotionaler Verletzlichkeit
und Verletzungen

Interdisziplindre Zugange

VERLAG KARL ALBER A



https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verdffentlicht mit freundlicher Unterstiitzung der Fritz Thyssen Stiftung.

_______
RN

Fritz Thyssen Stiftung

fiir \\Wissenschaftsférderung

© Coverbild: Tran-Photography - stock.adobe.com

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in
der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische
Daten sind im Internet Gber http://dnb.d-nb.de abrufbar.

1. Auflage 2025
© Die Autor:innen

Publiziert von

Verlag Karl Alber - ein Verlag in der
Nomos Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG
WaldseestraBe 3-5 | 76530 Baden-Baden
www.verlag-alber.de

Gesamtherstellung:
Nomos Verlagsgesellschaft mbH € Co. KG
WaldseestraBe 3-5 | 76530 Baden-Baden

ISBN (Print): 978-3-495-99215-9
ISBN (ePDF): 978-3-495-99216-6

Onlineversion

DOI: https://doi.org/10.5771/9783495992166 Nomos eLibrary

Dieses Werk ist lizensiert unter einer Creative Commons Namensnennung
4.0 International Lizenz.

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Inhaltsverzeichnis

Ulrike Peisker

Wie umgehen mit emotionaler Verletzlichkeit und
Verletzungen?
EineEinleitung . . . . . . . . . ... ..o oL

l. Von der Verletzbarkeit zur Verletzung —
Voraussetzungen fiir das Reden liber den
Umgang mit entstandenen Verletzungen . . . . .

Maria-Sibylla Lotter

Das traumatisierte Opfer

Wie durch die Verflechtung von medizinischen und moralischen
Kategorien ein neuer Opfertypus geschaffenwurde. . . . . . .

Michael Roth

(Hoch)sensibilitat fur Verletzlichkeit und
Unzumutbares

Uber die Gefahren von Triggerwarnungen, Forderungen nach
safe spaces und Begrenzungen von schidlichen Meinungen im
offentlichenRaum. . . . . . ... ... ... ...

Gerhard Schreiber

Quadle deinen Nachsten?
Zur ethischen Beurteilung einvernehmlicher Kérperverletzungen
im Rahmen sadomasochistischer Sexualpraktiken. . . . . . . .

am 21.01.2028, 00:02:34.

21

23

49

75


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Inhaltsverzeichnis

Il. Umgang der Verletzer:innen mit ihrem

Verletzen und den durch sie Verletzten . ... .. 103
Brigitte Boothe
Reue und die eigene Fragwiirdigkeit . . . . . . ... .. 105

Ulrike Link-Wieczorek

Wiedergutmachung im Prozess der Versohnung —
umstritten, unmoglich und doch unverzichtbar? . . . . 133

lll. Umgang der Verletzten mit Verletzungen —
Zwischen Vergeltung und Vergebung . . . . . . .. 153

Lisanne Teuchert

Von Rachedurst bis zu gerechtem Zorn
Zugange zu retributiven Emotionen aus der Perspektive
theologischer Anthropologie. . . . . . . . . ... ... ... 155

Sonja Fiicker
Vergebung revisited — Pladoyer fiir eine andere

Konfliktkultur. . . . ... ... ... ... .. .. .. 173
Ulrike Peisker

Unbeabsichtigt vergeben?

Zur Problematik des Vergeben-Wollens . . . . . . . . . .. .. 197

Susanne Boshammer

Moralische Verletzungen und die normative Kraft des
Verzeihens . . . . ... ... Lo Lo L. 215

Verzeichnis der Autor:innen. . . . . . ... ... .... 239

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ulrike Peisker

Wie umgehen mit emotionaler Verletzlichkeit
und Verletzungen?

Eine Einleitung!

Menschen verletzen einander und sind verletzbar — sie sind ,yulne-
rant“ und ,vulnerabel“?, an dieser anthropologischen Grundeinsicht
besteht gemeinhin kein Zweifel.> Wo immer Menschen zueinander
in eine Beziehung treten, sei sie intim, freundschaftlich oder kolle-
gial, besteht die Moglichkeit zur Verletzung dieser Beziehung und
der in dieser Beziehung Stehenden. Sind Vulneranz und Vulnerabi-
litdt als conditiones humanae anerkannt, so wird in gegenwiértigen

1 Dieser Band geht auf die Ergebnisse einer durch die Fritz Thyssen Stiftung fiir
Wissenschaftsforderung geforderten, interdisziplinaren Tagung zum Umgang mit
emotionaler Verletzlichkeit und Verletzungen zuriick.

2 Zur Terminologie vgl. Keul, Hildegund, Diskursgeschichtliche Einleitung zur
theologischen Vulnerabilitatsforschung, in: dies., Theologische Vulnerabilitats-
forschung. Gesellschaftsrelevant und interdisziplinar, Stuttgart 2021, 7-18, 10-12;
vgl. auch Bernhardt, Fabian, Der eigene Schmerz und der Schmerz der anderen.
Versuch tiber die epistemische Dimension der Verletzlichkeit, in: Hermeneuti-
sche Blatter 23 (2017), 7-22, 9-11.

3 vgl. Klein, Rebekka A., Der ethische Sinn der Verletzlichkeit. Ein hermeneu-
tisch-phédnomenologischer Beitrag, in: Michael Coors (Hg.), Moralische Dimen-
sionen der Verletzlichkeit. Interdisziplindre Perspektiven auf einen anthropologi-
schen Grundbegriff und seine Relevanz fiir die Medizinethik, Humanprojekt
19, Berlin 2022, 57-84; Teuchert, Lisanne/Christoffersen, Mikkel Gabriel/Dietz,
Dennis, Einleitung, in: dies. (Hg.), Verletzt fiihlen. Systematisch-theologische
Perspektiven auf den Zusammenhang von Verletzung und Emotion, Religion
in Philosophy and Theology 119, Tiibingen 2022, 1-18, 7-10; Springhart, Heike,
Vulnerabilitdt als Kernkategorie einer realistischen Anthropologie. Grundsatzli-
che Erwigungen aus Sicht der evangelischen Theologie, in: Hildegund Keul
(Hg.), Theologische Vulnerabilitatsforschung. Gesellschaftsrelevant und interdis-
ziplindr, Stuttgart 2021, 100-217; Keul, Hildegund/Miiller, Thomas, Einleitung,
in: dies. (Hg.), Verwundbar. Theologische und humanwissenschaftliche Perspek-
tiven zur menschlichen Vulnerabilitit, Wiirzburg 2020, 9-12.

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ulrike Peisker

gesellschaftlichen Diskursen nicht selten eine jiingst gesteigerte ero-
tionale Verletzlichkeit im zwischenmenschlichen Miteinander und
damit einhergehend eine Zunahme von Momenten der Verletztheit
diagnostiziert, sei es negativ im Sinne einer gesteigerten Empfind-
lichkeit oder positiv im Sinne einer gesteigerten Empfindsamkeit.*
Mit dem regen gesellschaftlichen Diskurs korrespondiert ein neu be-
ziehungsweise erneut wachsendes geisteswissenschaftliches Interesse
an Verletzlichkeit, Verletztheit und dem Akt des Verletzens. Dabei ist
dem gesellschaftlichen und dem wissenschaftlichen Diskurs gemein,
zu der Frage zu provozieren, wie in unseren Beziehungen mit ent-
standenen Verletzungen umgegangen wird beziehungsweise werden
kann.

Der in diesem Band abgebildete interdisziplindre Austausch zwi-
schen Theologie, Philosophie, Soziologie und Psychologie partizi-
piert an dem Interesse einer Verstindigung beziiglich dieser Fragen
und trégt durch die interdisziplindre Konzeption der Multidimensio-
nalitit des Phanomens emotionaler Verletzungen und dem Umgang
mit ihnen Rechnung. Dabei ist primér ein systematischer Zugang
leitend und historische Ansatzpunkte nur von sekundarem Interesse,
insofern dieser Band um ein Verstehen gegenwirtiger Phdnomene
des Verletztseins und des Umgangs damit bemiiht ist, deren Genese
gegebenenfalls historisch erhellt werden kann, ohne dass historische
Verstandnisse von Verletzlichkeit, Verletzungen und dem Umgang
damit eigens im Fokus des Interesses stehen.

In dem Bemiihen zu verstehen, was genau zwischen Menschen
geschieht, wenn sie einander verletzen und in welcher Weise mit sol-
chen Verletzungen umgegangen werden kann, kann auf die Erkennt-
nisse verschiedener Diskurse zuriickgegriffen werden, die in unter-
schiedlichen Disziplinen, teils auch interdisziplindr gefiihrt werden,
aber thematisch eher parallel laufen und bisher nur punktuell ver-
kntipft sind. So sind fiir die Fragestellung dieses Bandes neben dem
Vulnerabilitats- und Vulneranzdiskurs auch der Resilienz-, Emoti-
ons-, Empathie-, Gerechtigkeits- und der Schulddiskurs von Interes-
se. Dabei fillt auf, dass der Vulnerabilitits- und Vulneranzdiskurs

4 vgl. Han, Byung-Chul, Palliativgesellschaft. Schmerz heute, Frohliche Wissen-
schaft 169, Berlin *2022; Flafipohler, Svenja, Sensibel. Uber moderne Empfind-
lichkeit und die Grenze des Zumutbaren, Stuttgart 2021, 13-45.

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wie umgehen mit emotionaler Verletzlichkeit und Verletzungen?

vor allem im Gesprdch mit dem Resilienz-> und neuerdings auch
dem Emotionsdiskurs® gefithrt wird, weniger aber mit dem Schuld-
und Gerechtigkeitsdiskurs, die ihrerseits wiederum vermehrt mitein-
ander in Dialog stehen.” Die Verkniipfung der verschiedenen Dis-
kursfelder scheint jedoch unbedingt angezeigt, da jeweils unter un-
terschiedlichen Vorzeichen derselbe Phanomenbereich der Betrach-
tung unterzogen wird. Eine Verkniipfung ermdglicht daher, jeweils
auf blinde Flecken in den bisherigen Diskussionen aufmerksam zu
werden und ihnen entgegenzuwirken. An zwei Punkten zeichnet
sich dieses Potential besonders deutlich ab:

Erstens konnen die Einsichten aus dem Vulnerabilitats- und Emoti-
onsdiskurs die im Rahmen des Schuld- und Gerechtigkeitsdiskurses
gefiihrten Diskussionen um die Perspektive der emotionalen und
affektiven Qualitdt des Diskutierten ergédnzen. Wahrend Fragen nach
dem ,Umgang mit Schuld*® in erster Linie unter einem normativ-
moralischen Vorzeichen verhandelt werden und diejenigen Situatio-
nen, die zu Strafe, Rache, Sithne, Wiedergutmachung, Nachsicht,
Vergebung und anderem mehr als Formen des Umgangs mit Schuld
reizen, primér als Vorkommnis moralischen Unrechts und Ungerech-
tigkeit charakterisiert werden, kann der Vulnerabilitats- und Emoti-
onsdiskurs auf die meist tiefgreifende emotional-affektive und damit
auch subjektive Dimension dessen hinweisen, worauf die genannten
Umgangsformen eine mogliche Reaktion sind.® Umgekehrt vermag

5 vgl. Breyer, Thiemo, Selbstsorge und Fiirsorge zwischen Vulnerabilitit und
Resilienz, in: Cornelia Richter (Hg.), Ohnmacht und Angst aushalten. Kritik der
Resilienz in Theologie und Philosophie, Religion und Gesundheit 1, Stuttgart 2017,
119-132; Keul, Hildegund, Vulnerabilitit und Resilienz. Christlich-theologische
Perspektiven, in: Miinchener Theologische Zeitschrift 67 (2016), 224-233; Held,
Martin, Resilienz und Verwundbarkeit. Eine Initiative in der Evangelischen
Akademie Tutzing, in: Miinchener Theologische Zeitschrift 67 (2016), 284-285.

6 vgl. Teuchert, Lisanne/Christoffersen, Mikkel Gabriel/Dietz, Dennis (Hg.), Ver-
letz fiihlen. Systematisch-theologische Perspektiven auf den Zusammenhang von
Verletzung und Emotion, Religion in Philosophy and Theology 119, Tiibingen
2022.

7 vgl. Moos, Thorsten/Engert, Stefan (Hg.), Vom Umgang mit Schuld. Eine multi-
disziplinare Annéherung, Normative Orders 15, Frankfurt a.M. 2016; Beyerle,
Stefan/Roth, Michael/Schmidt Jochen (Hg.), Schuld. Interdisziplindre Versuche
ein Phidnomen zu verstehen, Theologie, Kultur, Hermeneutik 11, Leipzig 2009.

8 Moos/Engert (s. Anm. 7).

9 vgl. Boshammer, Susanne, Die zweite Chance. Warum wir (nicht alles) verzeihen
sollten, Hamburg 2020, 26f; Peisker, Ulrike, Zwischenmenschliche Vergebung.

9

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ulrike Peisker

der Schuld- und Gerechtigkeitsdiskurs im Blick auf Verletzungen eine
saffektiv-normative Doppelstruktur“l® durchsichtig zu machen, inso-
fern jeder Verletzung mindestens eine ,,schwache, normative Valenz‘!
attestiert werden kann und Ausdruck dessen ist, dass ,[z]Ju dem
empfundenen Schmerz [...] ein Bewusstsein hinzutreten [muss], das
diesen Schmerz als Unrecht qualifiziert und der erlittenen Verletzung
damit den Stempel des Unzuldssigen aufdriickt !,

Zweitens kann der Vulnerabilititsdiskurs durch den Schulddiskurs
um den Fokus auf konkrete Verletzungen in zwischenmenschlichen
Nahbeziehungen ergénzt werden. Interessanterweise versammeln die
einschldgigen Sammelbdnde des theologisch initiierten, interdiszipli-
nar angelegten Vulnerabilitatsdiskurses' ndmlich beinahe ausschlief3-
lich Beitrdge zur Verletzlichkeit und Verletzungen in einem erweiterten
Sinne und weniger zur paradigmatischen Grundsituation von Verlet-
zungen in menschlichen Beziehungen, in denen ein Mensch einen
anderen verletzt. So werden Vulneranz und Vulnerabilitit in politi-

Phidnomenologische Betrachtungen in protestantischer Perspektive, Religion in
Philosophy and Theology 128, Tiibingen 2024, 69-75; Peisker, Ulrike, Der assis-
tierte Suizid als Beziehungsabbruch. Verortung zwischenmenschlicher Schuld in
einem aktuellen Problemfeld, in: Matthias Pulte/Josef Ruthig (Hg.), Assistierter
Suizid. Ethische Fragen und rechtliche Entwicklungen angesichts fortschreitend
pluralisierender Lebenswelten, Mainzer Beitrdge zu Kirchen- und Religions-
recht 10, Wiirzburg 2022, 187-210.

10 Bernhardt, Fabian, Rache. Uber einen blinden Fleck der Moderne, Berlin 2021, 81.

11 a.a.0., 86.

12 a.a.0., 80.

13 Teuchert/Christoffersen/Dietz (s. Anm. 6); Keul, Hildegund (Hg.), Theologische
Vulnerabilitatsforschung. Gesellschaftsrelevant und interdisziplindr, Stuttgart
2021; Keul, Hildegund/Miiller, Thomas (Hg.), Verwundbar. Theologische und
humanwissenschaftliche Perspektiven zur menschlichen Vulnerabilitit, Wiirzburg
2020; Springhart, Heike/Thomas, Giinter (Hg.), Exploring Vulnerability, G6ttin-
gen 2017.

10

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wie umgehen mit emotionaler Verletzlichkeit und Verletzungen?

scher Hinsicht', in Bezug auf Flucht und Migration', Interkulturali-
tat!o, Terror', institutionellen Missbrauch!® und medizinische Aspek-

14

15

16

17

18

Gautier, Dominik, Politische Theologie der Trauer. Das Problem der Unbetrauer-
barkeit in US-amerikanischen Kreuzestheologien, in: Lisanne Teuchert/Mikkel
Gabriel Christoffersen/Dennis Dietz (Hg.), Verletz fithlen. Systematisch-theolo-
gische Perspektiven auf den Zusammenhang von Verletzung und Emotion,
Religion in Philosophy and Theology 119, Tiibingen 2022, 207-212; Bauer,
Christian, Verwundbarkeit der offenen Gesellschaft. Widerstand gegen den Terror
asymmetrischer Gegenbegriffe, in: Hildegund Keul (Hg.), Theologische Vulnera-
bilitatsforschung. Gesellschaftsrelevant und interdisziplinér, Stuttgart 2021, 21-41;
Quast-Neulinger, Michaela, Zartlich jenseits der Naivitdt. Zur theo-politischen
Bedeutung von Verwundbarkeit, in: Hildegund Keul (Hg.), Theologische Vul-
nerabilititsforschung. Gesellschaftsrelevant und interdisziplinér, Stuttgart 2021,
57-74.

Keul, Hildegund, Migration im Spannungsraum von Vulnerabilitdt, Vulneranz
und Resilienz. Was Inkarnation zum interdisziplindren Diskurs beitragt, in: dies
(Hg.), Theologische Vulnerabilititsforschung. Gesellschaftsrelevant und inter-
disziplinar, Stuttgart 2021, 75-95; Kohl, Bernhard, Migration und Flucht - phi-
losophisch-theologische Perspektiven, in: Hildegund Keul/Thomas Miiller
(Hg.), Verwundbar. Theologische und humanwissenschaftliche Perspektiven
zur menschlichen Vulnerabilitdt, Wiirzburg 2020, 32-41; Silva, Melissa, Flucht
als Folge menschlicher Vulnerabilitit - was Hannah Arendts ,Fliichtlings“-Be-
griff in aktuellen Migrationsdebatten zu sagen hat, in: Hildegund Keul/Thomas
Miiller (Hg.), Verwundbar. Theologische und humanwissenschaftliche Perspek-
tiven zur menschlichen Vulnerabilitdt, Wiirzburg 2020, 42-48.

Quast-Neulinger, Michaela, Perfekte Harmonie oder radikale Exklusion? Theo-
logische Perspektiven auf Verwundbarkeit im christlich-muslimischen Dialog,
in: Hildegund Keul/Thomas Miiller (Hg.), Verwundbar. Theologische und hu-
manwissenschaftliche Perspektiven zur menschlichen Vulnerabilitit, Wiirzburg
2020, 154-164; Egger, Dominik, Interkulturalitdt — Fremdheit — Vulnerabilitit.
Uber Bildung durch Responsivitit, in: Hildegund Keul/Thomas Miiller (Hg.),
Verwundbar. Theologische und humanwissenschaftliche Perspektiven zur
menschlichen Vulnerabilitit, Wiirzburg 2020, 165-175.

Klocker, Katharina, Verwundbarkeit und Widerstand. Ein theologisch-ethischer
Beitrag zur Terrorbekdmpfung, in: Hildegund Keul (Hg.), Theologische Vul-
nerabilititsforschung. Gesellschaftsrelevant und interdisziplinér, Stuttgart 2021,
43-55; Keul, Hildegund, Vulnerabilitat und Vulneranz in Unsicherheit und Ter-
rorangst — eine theologische Perspektive, in: dies./Thomas Miiller (Hg.), Ver-
wundbar. Theologische und humanwissenschaftliche Perspektiven zur mensch-
lichen Vulnerabilitat, Wiirzburg 2020, 60-71.

Hallay-Witte, Mary, Institutionlle Vulneranz und Vulnerabilitit. Sich anvertrau-
en - ein ethischer Moment, in: Hildegund Keul/Thomas Miiller (Hg.), Ver-
wundbar. Theologische und humanwissenschaftliche Perspektiven zur mensch-
lichen Vulnerabilitat, Wiirzburg 2020, 72-84; Kirchner, Elisabeth, Sexualisierte
Gewalt in Institutionen und der Beratungsansatz von ,Wildwasser Wiirzburg",

11

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ulrike Peisker

te!® behandelt, aber weniger in Bezug auf Verletzungen von in unmit-
telbarer Beziehung stehenden Menschen im alltdglichen Miteinander.
Demgegeniiber ist bei dem Fragen nach Schuld und dem Umgang mit
ihr meist das konkrete zwischenmenschliche Miteinander im Blick?®
und kann so den Vulnerabilitatsdiskurs bereichern.

Dieser Band mochte einen Beitrag leisten zu der Vernetzung
dieser unterschiedlichen Diskurse. Hierzu gliedert er sich in drei
Abschnitte, von denen der erste die gemeinsame Grundlage fiir die
beiden weiteren Abschnitte bildet. Wihrend im ersten Abschnitt
ndmlich sowohl Klarungen in Bezug auf die Verletzlichkeit als
Grundbedingung menschlichen Daseins und als Bedingung fiir das
Entstehenkonnen konkreter Verletzungen getroffen werden als auch
in Bezug auf die Frage, wie aus dem Zustand der Verletzlichkeit her-
vorgegangene tatsdchliche Verletzungen zu verstehen sein konnten,
bieten die Abschnitte IT und IIT exemplarisch Einsicht in verschiede-
ne Formen des Umgangs mit entstandenen Verletzungen.

in: Hildegund Keul/Thomas Miiller (Hg.), Verwundbar. Theologische und hu-
manwissenschaftliche Perspektiven zur menschlichen Vulnerabilitat, Wiirzburg
2020, 85-89.

19 Haker, Hille, Verletzliche Freiheit. Zu einem neuen Prinzip der Bioethik, in:
Hildegund Keul (Hg.), Theologische Vulnerabilitatsforschung. Gesellschaftsre-
levant und interdisziplindr, Stuttgart 2021, 99-118; Bieler, Andrea, Im Raum des
Pathischen. Vulnerabilitdt in der Seelsorge mit kranken Menschen, in: Hilde-
gund Keul (Hg.), Theologische Vulnerabilitatsforschung. Gesellschaftsrelevant
und interdisziplindr, Stuttgart 2021, 119-136.

20 Lotter, Maria-Sibylla, Scham, Schuld, Verantwortung. Uber die kulturellen
Grundlagen der Moral, Suhrkamp Taschenbuchwissenschaft 2016, Berlin #2019,
123-316; Moos, Thorsten/Engert, Stefan, Vom Versuch, die Freiheit zu reparie-
ren. Praktiken des Umgangs mit Schuld in multidisziplindrer Perspektive, in:
dies. (Hg.), Vom Umgang mit Schuld. Eine multidisziplindre Annaherung, Nor-
mative Orders 15, Frankfurt a.M. 2016, 13-35; Moos, Thorsten, Vergebung und
Sithne. Zum religiésen Umgang mit Schuld, in: ders./Stefan Engert (Hg.), Vom
Umgang mit Schuld. Eine multidisziplindre Annaherung, Normative Orders 15,
Frankfurt a.M. 2016, 89-114; Sjostrom, Arne/Braun, Judith/Gollwitzer, Mario,
Rache und ihre Beziehung zu Strafe und Vergebung aus psychologischer Sicht,
in: Thorsten Moos/Stefan Engert (Hg.), Vom Umgang mit Schuld. Eine multi-
disziplinare Anniherung, Normative Orders 15, Frankfurt a.M. 2016, 51-68.

12

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wie umgehen mit emotionaler Verletzlichkeit und Verletzungen?

I. Von der Verletzbarkeit zur Verletzung — Voraussetzungen fiir
das Reden liber den Umgang mit entstandenen Verletzungen

Bevor mégliche Formen des Umgangs mit emotionalen Verletzun-
gen diskutiert werden kdnnen, ist es zunachst notwendig, den Hori-
zont zu zeichnen, vor dem diese Fragestellung tiberhaupt relevant
wird. Es gilt daher zu erortern, inwiefern Menschen tberhaupt
verletzbar sind. Hierfiir unterzieht Maria-Sibylla Lotter in ihrem
Beitrag die Begriffe des Traumas und des Opfers sowie deren Ge-
brauch der Betrachtung und analysiert den Einfluss dessen auf das
Verstandnis von individueller Verletzlichkeit. Lotter rekonstruiert
hierfiir einen laientheoretischen Traumabegriff, der ihr zufolge das
Verstindnis von und den Umgang mit Opfern in der Gegenwart
maf3geblich prégt. Die ehemals vor allem psychiatrische Kategorie
des Traumas habe, so Lotter, eine Ausweitung hinsichtlich ihres
Gebrauchs erfahren und werde im Unterschied zu ihrem urspriingli-
chen Gehalt nicht nur viel haufiger in Anschlag gebracht, sondern
dariiber hinaus auch mit Passivitit und Ohnmacht verkniipft und
infolgedessen als etwas verstanden, was Opfer, nicht aber Titer:in-
nen betreffe. Uber verschiedene Stadien habe sich die Vorstellung
des ,totalen Opfers” etabliert, dessen Ohnmacht und Handlungsun-
fahigkeit identitatsstiftendes Merkmal sei und das daher Opferver-
treter:innen brauche, um der widerfahrenen Ungerechtigkeit Gehor
verschaffen zu konnen. Dies konne zu einer Entmiindigung von
Opfern fiihren, die sie ihrem Opfersein nicht entkommen lasst und
damit Opfern gegebenenfalls mehr schade als diene. Fiir die Frage
nach méglichen Formen des Umgangs mit emotionalen Verletzun-
gen gibt Lotter mit ihrem Beitrag insofern von der Bedingung poten-
tieller Verletzbarkeit fiir das Reden iiber konkrete Verletzungen her
zu bedenken auf, inwiefern Vulnerabilitdit Handlungs(un)fahigkeit
impliziert und einen bewussten Umgang mit entstandenen Verlet-
zungen (un)moglich macht.

Die Uberlegungen beziiglich der Verletzlichkeit als Ermogli-
chungsbedingung von Verletzungen werden durch den Beitrag von
Michael Roth erganzt. Roth widmet sich in seinem Beitrag der Fra-
ge, ob — und wenn ja, inwiefern - in gegenwartigen gesellschaftli-
chen Diskursen ein gesteigertes Bewusstsein, eine Hochsensibilitat
fiir Verletzendes und Unzumutbares zu beobachten ist und ob inso-
fern auch von einer gesteigerten Verletzlichkeit ausgegangen werden

13

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ulrike Peisker

kann. Roth erortert diese Fragen anhand der Forderung nach Trig-
gerwarnungen, safe spaces und der Begrenzung von Auferungen
schddlicher Meinungen, die sich Roth zufolge zur Demonstration ei-
gener Hochsensibilitdt in Bezug auf Vulnerabilitit eignen, was Roth
zugleich als problematischen Zug beschreibt. So wiirde sich die Au-
erung entsprechender Forderungen zum moral grandstanding und
virtue signaling eigenen, wodurch sie einerseits in der Gefahr stiin-
den, zu (allein) diesem Zwecke instrumentalisiert zu werden und
ihnen andererseits eine Tendenz zu stetiger Steigerung und einem
stindigem Sich-selbst-Uberbieten inhirent sei: Je umfassender der
status quo in Bezug auf das sei, was als verletzend zu gelten hat,
desto sensibler miisse ein Subjekt werden, um die eigene Sensibi-
litat fir Vulnerabilitdit noch zum moral grandstanding nutzen zu
konnen. Dies kénne jedoch gesellschaftlich problematisch werden.
Wo immer mehr als verletzend gilt, und gleichzeitig die Billigung
eigenen Verletztwerdens immer weiter sinkt, verliere das Subjekt
zunehmend an Handlungsspielraum und setze sich gewissermafien
selbst schachmatt. Mit seiner Problemanzeige einer mdéglicherweise
lebensundienlich werdenden fortwéihrenden Steigerung von Verletz-
lichkeit lenkt Roth Augenmerk auf die Frage nach Grenzen und
Grenzziehungen in Bezug auf den Bereich des Verletzlichen und
damit auch des konkret Verletzbaren und leitet damit zu der Frage
tiber, wann von konkreten Verletzungen gesprochen werden kann.
Haben die ersten beiden Beitrdge dazu beigetragen zu erhellen,
inwiefern der Mensch tiberhaupt verletzbar ist, wie sich dies auf
ihn auswirkt und wo die Grenzen dessen liegen, soll in einem wei-
teren Beitrag dieses Abschnitts Einsicht gegeben werden, wie zu ver-
stehen ist, was geschieht, wenn der verletzbare Mensch tatsachlich
verletzt wird. In Bezug auf die Frage, was es braucht, damit konkrete
Verletzungen zustande kommen, gibt Gerhard Schreibers Beitrag ex-
emplarisch Aufschluss, der mit seinen Uberlegungen zur ethischen
Beurteilung einvernehmlicher Korperverletzungen im Rahmen sa-
domasochistischer Sexualpraktiken die grundlegende Frage beriihrt,
was gegeben sein muss, um nicht nur von Verletzlichkeit als poten-
tieller Verletzbarkeit des Menschen zu sprechen, sondern von tat-
sichlich erfolgten Verletzungen. Durch das Beispiel sadomasochis-
tischer Sexualpraktiken vermag Schreiber infrage zu stellen, dass
das Hauptkriterium fiir das Vorliegen einer Verletzung das Zufiigen
von Gewalt ist und stellt stattdessen vielmehr das Kriterium der

14

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wie umgehen mit emotionaler Verletzlichkeit und Verletzungen?

Einvernehmlichkeit beziehungsweise ,Einverstindlichkeit” ins Zen-
trum, deren Fehlen Merkmal tatsachlicher Verletzungen sein kénnte.
Gleichzeitig votiert Schreiber dafiir, die Einverstdndlichkeit nicht
als einziges Kriterium fiir die Legitimitat der gewalttatigen Handlun-
gen zu verstehen. Vielmehr hitten auch einvernehmlich gewalttitige
Handlungen Grenzen der Legitimitdt, die Schreiber unter anderem
dort gegeben sieht, wo sie der Humanitét des Menschen widerspre-
chen, insofern sie sich nicht nur gegen das konkrete Gegeniiber,
sondern in ihm gegen die Menschheit und damit auch gegen den
Handelnden selbst richten wiirden. Mit diesem fiir eine Kriteriologie
zwischenmenschlicher Verletzungen aufschlussreichen Beispiel sa-
domasochistischer Sexualpraktiken macht Schreiber unter anderem
auf eine mogliche Diskrepanz zwischen Innen- und AufSenperspek-
tive aufmerksam. Nicht alles, was fiir andere wie eine Verletzung
aussieht, wird von den Betroffenen notwendigerweise auch als sol-
che wahrgenommen beziehungsweise ist als solche gemeint. Damit
speist Schreiber den Aspekt der Deutungssensibilitit von Situatio-
nen entstandener Verletzungen in die Reflexionsbemiihungen dieses
Bandes ein. Nicht nur zwischen den konkret Beteiligten und Dritten,
sondern vor allem auch zwischen den Beteiligten selbst, zwischen
Verletzten und Verletzer:innen, koénnen die Interpretationen davon,
wer wem was aus welchen Griinden angetan hat, divergieren. Ge-
rade dies scheint auch beim Umgang mit den Verletzungen selbst
nicht selten eine wichtige Rolle zu spielen, insofern unterschiedliche
Umgangsmechanismen unter anderem darauf zu zielen scheinen,
zundchst eine gemeinsame Interpretation des Geschehenen zu eta-
blieren.

Il. Umgang der Verletzer:innen mit ihrem Verletzen und den
durch sie Verletzten

Der zweite Abschnitt dieses Bandes widmet sich moglichen Umgangs-
formen der Verletzer:innen mit ihrem verletzenden Verhalten, den
dadurch entstandenen Verletzungen und mit den Menschen, die sie
verletzt haben. Dies setzt — darin schlieen die hier enthaltenen
Beitrdge an den Hinweis auf die Interpretationssensibilitat des vorigen
an - ein Einverstandnis zwischen Verletzten und Verletzer:innen tiber
ebendies voraus: sich in einer Situation des Verletzens und Verletzt-

15

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ulrike Peisker

werdens vorzufinden. Ein Ausdruck dieses Einverstindnisses seitens
der Verletzer:innen kann die Reue sein. Brigitte Boothe macht mit
ihrem Beitrag daher auf eine Facette moglichen Umgangs von Té-
ter:innen mit durch sie verursachten Verletzungen aufmerksam, wenn
sie das Phanomen der Reue aus psychologischer beziehungsweise
psychoanalytischer Perspektive thematisiert. Boothe unterscheidet
Reue von einer Art Bedauern von vergebenen Lebenschancen und
dhnlichem und profiliert demgegeniiber ein Verstdndnis von Reue in
Bezug auf Geschehnisse mit moralischem Impact. Boothe schldgt vor,
Reue in diesem Zusammenhang als Selbstentméchtigung der Té-
ter:innen zu verstehen, die ein Leiden an dem Leiden beziehungsweise
Leidenmachen anderer ist. Davon abzugrenzen seien Formen des Self-
Blamings, bei denen es vielmehr um die Inszenierung von Betroffen-
heit und ein ,Schauspiel massiver Selbstattacke® gehe, bei der es zu
»leiser Selbstbewunderung fiir die Grofartigkeit des eigenen Martyri-
ums“ kommen konne. Im Gegensatz dazu komme Reue ohne ein
solches ,,Spektakel“ aus und habe nicht die eigene Entschuldung im
Blick. Vielmehr gehe es bei Reue um den anderen, den durch das eigene
Handeln Verletzten und sei damit als Beziehungsgeschehen zu verste-
hen, das Neuanfinge in Beziehungen ermdglichen kdnne, auch wenn
sie diese nicht notwendig nach sich ziehe.

Ulrike Link-Wieczorek trigt mit ihren Uberlegungen beziiglich
Wiedergutmachungsmechanismen einen weiteren Aspekt hinsicht-
lich moglicher Formen des Umgangs von Téter:innen mit den
durch sie gewirkten Verletzungen bei. Entlang von drei Kontexten,
in denen Wiedergutmachung eine Rolle spiele, dem der Kriegsre-
parationen auf staatlicher Ebene, dem des Téter-Opfer-Ausgleichs
und der symbolischen Wiedergutmachung auf strafrechtlicher Ebe-
ne und dem organisierter Versohnungsprozesse im innerkirchlichen
Bereich, spiirt Link-Wieczorek der Bedeutung von Wiedergutma-
chung fiir Verséhnungsprozesse nach. Wiedergutmachungsbemi-
hungen seien nicht als Ungeschehenmachen des Geschehenen oder
als vollstandige Wiederherstellung des vorherigen Zustandes zu ver-
stehen, sondern vielmehr als Signale von Téter:innen an die Verletz-
ten, dass sie zu Umkehr und Reue bereit seien. Solche Signale kénn-
ten beispielsweise die Unterstiitzung der Verletzten in ihrer weiteren
Lebensfithrung umfassen, vor allem in Bereichen, die durch die
Verletzung tangiert wurden. Reflektiere man diese Prozesse theolo-
gisch, so empfehle sich, nicht nur ein zweipoliges Beziehungsmodell

16

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wie umgehen mit emotionaler Verletzlichkeit und Verletzungen?

zwischen Gott und Mensch zugrundezulegen, sondern ein mehrpo-
liges zwischen Gott, Mensch und Mitmenschen. Sowohl Boothe als
auch Link-Wieczorek heben mit ihren Uberlegungen jeweils hervor,
dass der Umgang der Verletzer:innen mit den Verletzungen ein Be-
ziehungsgeschehen ist und insofern eben auch immer Umgang mit
den durch sie verletzten Personen. Damit bereiten sie bereits den
Weg fiir die im III. Abschnitt thematisierten Umgangsformen der
Verletzten mit den ihnen zugefiigten Verletzungen und ihren Verlet-
zer:innen.

Ill. Umgang der Verletzten mit Verletzungen — Zwischen
Vergeltung und Vergebung

Fragt man nach den Moglichkeiten der Verletzten zum Umgang mit
ihren Verletzungen, mdgen einem in den hiesigen Zusammenhingen
zunidchst gesellschaftlich angesehene Optionen wie etwa die des Ver-
zeihens, der Nachsicht oder des Kompromissschlieflens einfallen.
Es darf jedoch nicht {ibersehen werden, dass die Moglichkeiten des
Umgangs auch vergeltende Formen nicht ausschliefSen, die nicht
minder kulturell verankert zu sein scheinen. So weif$ der Volksmund
»Rache ist siif$!“ und zahlreiche Mirchen enden damit, dass jedem
und jeder das jeweils Gerechte zuteilwird. Insofern widmet sich
Lisanne Teuchert mit ihrem Beitrag zur Rache einer vergeltenden
Form des Umgangs der Verletzten mit jhren Verletzungen und
den Tater:innen, die diese Verletzung zu verantworten haben. In
Beziehung zu und in Abgrenzung vom Zorn als Aggressionsaftekt
zeichnet Teuchert ein Bild von dem Mechanismus der Rache und
seiner (theologie-)geschichtlichen Bewertung. Entlang unterschied-
licher theologischer Bewertungen des Zorns als Tod- beziehungswei-
se Wurzelsiinde einerseits und als gerecht und tugendhaft, weil zur
Bekampfung von Ungerechtigkeit motivierend, andererseits zeich-
net Teuchert den Gratwandel der Bewertung auch des Phdnomens
der Rache nach. Die Bewertung dieses Phdnomens vollziehe sich
theologisch entlang der Unterscheidung zwischen altem und neuem
Menschen und der Frage, welchem der beiden Zustdnde das Phino-
men zuzurechnen sei. Dass es sich bei Rache und Zorn um dichte
Begriffe handele, die nicht beschrieben werden kénnen, ohne auto-
matisch mit einer Wertung bedacht zu werden, kénne dabei insofern

17

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ulrike Peisker

verhéngnisvoll werden, als sie dadurch in der Gefahr stiinden, in so-
genannte ,Deckaffekte® umgemiinzt zu werden, die — anders als die
durch sie verdeckten Affekte — als moralisch integer oder sogar wiin-
schenswert gelten, wie etwa Emporung oder eben gerechter Zorn,
und dadurch das Potential hitten, Gewalt zu legitimieren. Teuchert
votiert dafiir - und darin sieht sie auch das Potential und die Aufga-
be einer theologischen Anthropologie — die Ambivalenz von Rache
und Zorn bewusst zu halten. Mit ihrem Beitrag macht Teuchert auch
fir die weiteren Uberlegungen darauf aufmerksam, dass die den
verschiedenen Emotionen beziehungsweise Umgangsmechanismen
wie der Rache kulturell angediehene Bewertungen Einfluss auf un-
ser jeweils eigenes potentielles und faktisches Handlungsrepertoire
haben.

Schliefilich werden in einem letzten Schritt vergebende Formen
des Umgangs von Verletzten mit ihren Verletzungen beleuchtet.
Hierbei weist Sonja Fiicker in ihrem Beitrag von der Warte der
Vergebung auf etwas dhnliches hin wie Teuchert in Bezug auf Rache.

Aus soziologischer Perspektive erhellt Fiicker das Konzept der
Vergebung und definiert dieses entlang empirischer Einsichten neu.
Fiicker beobachtet eine gesellschaftliche Konjunktur von Vergebung.
Vergebung sei als Ideal im Umgang mit Briichen in unseren Be-
ziehungen tief in unser kollektives kulturelles Moralempfinden ein-
geschrieben, jedoch wiirden sich Vergebungsappelle und explizite
oder implizite Vergebungsverpflichtungen an ,gefiihlsoptimierte In-
dividuen® richten und die neben dem Vergebungsideal gleichzeitig
bestehende und sozial tief verankerte Regel der Reziprozitit aufler
Acht lassen. Entgegen eines nicht zu realisierenden Vergebungsideals
reformuliert Fiicker Vergebung vor allem als Praxis des Fremdver-
stehens. Vergebung in diesem Sinne bedeute, sich als Verletzte in
die Verletzer:innen hineinversetzen zu konnen und die situativen
und biografischen Handlungsgriinde nachzuvollziehen, die die Ver-
letzer:innen jeweils geleitet haben. ,Mit Praktiken des Fremdverste-
hens blickt man’, so Fiicker, ,nicht auf die anderen und ihre Schuld,
sondern macht sich ihnen dhnlich mit dem Bekennen, dass es die
eigene Schuld sein oder in Zukunft werden konnte. Damit dekon-
struiert Fiicker herkommliche Vergebungsvorstellungen als Umgang
mit zwischenmenschlicher Schuld, insofern das Fremdverstehen ge-
rade dazu fiihre, dass eigentlich nichts mehr zu vergeben wire.
Man kénne also entweder an klassischen Vergebungsvorstellungen

18

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wie umgehen mit emotionaler Verletzlichkeit und Verletzungen?

festhalten, miisse dann jedoch Vergebung konsequenterweise als
realitatsfern kennzeichnen, oder man verstehe Vergebung neu als
fremdverstehende Dekonstruktion des zu Vergebenden. Fiir letzteres
pladiert Fiicker.

Ausgehend von dhnlichen Beobachtungen und Schlussfolgerun-
gen wiahlt Ulrike Peisker in ihrem Beitrag den entgegengesetzten
Lésungsvorschlag und meint, die konsequente Ausformulierung ei-
nes Vergebungsverstindnisses miisse eine gewisse Verabschiedung
der Vergebung oder zumindest eine weitaus sparsamere Rede von
Vergebung zeitigen, als dies im gesellschaftlichen, kirchlichen und
theologischen Diskurs der Fall ist. In ihrem Beitrag kontrastiert
Peisker im Rahmen ihrer Uberlegungen zum Verhiltnis von Verge-
bung und (Handlungs-)Absicht die (Un)Moglichkeit zu vergeben
mit den moglichen Rachebediirfnissen der Verletzten. Peisker argu-
mentiert, dass sich das Vergeben sprode verhalte zum Modus des
absichtsvollen Handelns, sowohl in Bezug auf das Verfolgen dufSerer
Absichten durch das Mittel der Vergebung als auch hinsichtlich der
Beabsichtigung von Vergebung selbst. So mangele es der Vergebung
- anders als der Rache - an einer solchen Anmutungsqualitat, die
sie uns plausiblerweise beabsichtigen wollen lassen kénnte. Fiir die
Rachefantasie gebe es kein Aquivalent einer Vergebungsfantasie.
Dariiber hinaus konne einerseits die erkldrte Absicht zu vergeben
in der fraglichen Beziehung dhnlich destruktiv wirken wie das zu
Vergebende selbst und andererseits berge eine Absicht zu vergeben
konzeptionelle Probleme in Bezug auf die Vergebung an sich. In
Anschluss an und Modifikation von Jacques Derrida, Jean-Luc Ma-
rion und Bernhard Waldenfels zeichnet Peisker Vergebung als ein
ereignishaftes Geschehen, das sich nicht intendieren lasse und sich
erst retrospektiv in der Wahrnehmung der Vergebungsempfinger als
Vergebenheit® erschliefSe. Als solches entziehe es sich jedoch der Be-
und Empfehlbarkeit und geschehe vermutlich weitaus seltener, als es
die Beliebtheit der Rede von Vergebung nahelege.

Einen anderen Ansatz, Vergebung zu verstehen, bietet Susanne
Boshammer in ihrem Beitrag. Uber die Abgrenzung der Vergebung
von anderen Mechanismen des Umgangs mit moralischem Unrecht
wie dem Vergessen, der Nachsicht und dem Entschuldigen gelangt
Boshammer zur Darstellung eines nicht — oder nicht ausschliefSlich
- sentimentalistischen Vergebungsverstindnisses. Beim Vergeben ge-
he es Boshammer zufolge nicht (allein) um einen Wandel der Emp-

19

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ulrike Peisker

findungen oder Gefiihle in Bezug auf das erlittene Unrecht und die
Person, die dieses Unrecht zugefiigt hat, sondern Vergebung sei vor
allem als ,normative Fahigkeit zu betrachten, also eine Form des
Umgangs mit Unrecht, mit der wir bewusst Einfluss darauf nehmen,
was wir einander schulden® Diese Annahme trifft Boshammer auf
der Grundlage dessen, was sie das ,Opfer-Privileg“ nennt — der Ge-
danke, dass es allein den Geschadigten beziehungsweise Verletzten
zustehe, Vergebung zu gewéhren. Da negative Gefiihle wie Groll
oder Empoérung in Bezug auf das geschehene Unrecht nicht nur
von den Verletzten selbst, sondern auch von Dritten empfunden
und entsprechend auch aufgegeben werden konnten, eigne sich ein
sentimentalistisches Vergebungsverstdndnis nicht dazu, dem Opfer-
Privileg Rechnung zu tragen. Vergebung als normative Féhigkeit,
wie sie Boshammer beschreibt, bestehe nun in der Entbindung der
Tater:innen von ihrer durch das zugefiigte Unrecht entstandenen
Verpflichtung den Verletzten gegeniiber, sich das fragliche Verhalten
vorzuwerfen. Diese Verpflichtung sei ,,salopp gesagt, ein schlechtes
Gewissen.”

So facettenreich die Beitrdge sind, die dieser Band versammelt,
so wenig beansprucht diese Sammlung, eine umfassende Aufarbei-
tung der gestellten Fragen zu bieten. Vielmehr mdchte der Band
mit exemplarischen Perspektiven aus Theologie, Philosophie, Psy-
chologie und Soziologie dazu beitragen, hinsichtlich der Frage nach
moglichen Umgangsformen mit emotionaler Verletzlichkeit und Ver-
letzungen die oben genannten, parallel laufenden Diskurse in Bezug
auf Vulnerabilitit und Vulneranz einerseits sowie Schuld und Ge-
rechtigkeit andererseits miteinander zu verzahnen und ins Gesprich
zu bringen. Das Feld ist damit offen fiir weitere Vertiefungen.

20

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

l.

Von der Verletzbarkeit zur Verletzung
— Voraussetzungen fur das Reden
uber den Umgang mit entstandenen
Verletzungen

21



https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Maria-Sibylla Lotter
Das traumatisierte Opfer

Wie durch die Verflechtung von medizinischen und
moralischen Kategorien ein neuer Opfertypus geschaffen
wurde!

1 Die Omniprasenz des Traumas

Der Traumabegriff hat seit der Einfiihrung der Diagnose posttrau-
matische Belastungsstorung um 1980 die Vorstellung von individuel-
ler psychischer Verletzlichkeit gepragt. Wie kein anderer medizini-
scher Begriff steht er seit den Neunzigern fiir die menschliche Fragi-
litat. Auch in der populdren Literatur und im Film, wo lange Zeit der
unerschiitterliche Held dominierte, der seine Emotionen und sein
Handeln stets unter Kontrolle hatte, dient heute das Trauma als zen-
trales Erzdhl- und Erklarungsmuster. Die Taten von Bosewichten,
wie dem Joker in der Version von Joaquin Phoenix, entspringen tie-
fen seelischen Verletzungen. Auch die Guten sind, wie sie sind, weil
sie leiden oder gelitten haben. Die Protagonisten wirken dadurch
menschlicher und zugleich tragischer. Allerdings nur dann, wenn
nicht eine allzu klischeehafte Vorstellung vom Trauma fiir eine ent-
sprechend klischeehaft imaginierte ,Tiefe“ sorgt.

Mittlerweile dominiert das Trauma auch die politische Kultur der
Gegenwart und unser allgemeines Weltbild. Wir nehmen die Gegen-
wart heute als eine nicht verheilte moralische Wunde wahr, die auf
eine gewalttitige Vergangenheit verweist. Umgekehrt erscheinen uns
historische Ereignisse als eine Kette von Traumatisierungen, die bis
in die Gegenwart nachwirken. Der Holocaust, Kolonialverbrechen

1 Dieser Beitrag enthilt Passagen und Uberlegungen, die in meinem Buch mit dem
Arbeitstitel ,Verwundbarkeit“ weiter ausgefithrt werden, das 2026 bei Hanser in
Miinchen erscheinen wird.

23

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Maria-Sibylla Lotter

aus dem 19. Jahrhundert oder die Anschlage vom 11. September - all
diese Ereignisse werden heute als kollektive Traumata verstanden,
unter denen nicht nur die unmittelbar Betroffenen, sondern auch
nachfolgende Generationen zu leiden haben.?

Entsprechend werden auch politisch-moralische Anspriiche zu-
nehmend in der Begrifflichkeit der Psychotherapie formuliert: Die
offentliche Erinnerung an Gewaltverbrechen und die Anhorung der
Opfer sollen individuelle und kollektive Heilungsprozesse ermog-
lichen. Vergessen und Nicht-Erinnern wird hingegen mit einem
verdrangten und ungeheilten Trauma assoziiert. Daraus ergibt sich
nicht nur ein verandertes Geschichtsbild, sondern auch eine neue
Aufgabe der Politik als Gedéchtnispolitik. An die Stelle von Utopien
sind vergangenheitsorientierte Heilsvorstellungen getreten.

In diesem Prozess hat sich der Traumabegriff rétselhafterweise
mit moralischen Kategorien verbunden. Das hat unsere Wahrneh-
mung der sozialen Welt verdndert und dazu beigetragen, dass wir
die Welt heute in Téter und Opfer, Aktive und Erleidende aufteilen
- in Kategorien, die eigentlich mit der medizinischen Bedeutung des
Begriffs nichts zu tun haben. Wie konnte es dazu kommen - und
wie wirkt es sich auf unsere Wahrnehmung von Opfern aus? Diesen
Fragen mochte ich hier nachgehen.

2 Wie die Laientheorie des Traumas unser Verstandnis
von Opfern verandert hat

»Die Bedeutung eines Wortes“ ist nach Wittgenstein ,,sein Gebrauch
in der Sprache®3 Dies gilt auch fiir den Traumabegriff. In den letzten
Jahrzehnten haben sich mindestens drei verschiedene Verwendun-
gen des Traumabegriffs entwickelt, die sich teilweise betrachtlich
unterscheiden: die psychiatrische Kategorie posttraumatische Belas-
tungsstorung, eine speziell literaturwissenschaftliche Traumatheorie
und eine weit verbreitete Laientheorie des Traumas, die in der po-
puldren Kunst, aber auch in anderen nichtmedizinischen Bereichen
zum Ausdruck kommt.

2 Vgl. Fassin, Didier/Rechtman, Richard, The Empire of Trauma. An Inquiry into
the Condition of Victimhood, Princeton 2009, xi.

3 Wittgenstein, Ludwig, Philosophische Untersuchungen, Frankfurt a.M. 2015, 40/
§43.

24

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das traumatisierte Opfer

Wenn ich hier von einer Laientheorie des Traumas spreche, ver-
stehe ich unter ,Theorie® nicht mehr als eine Reihe von Annahmen
iber Traumata, die in den Humanwissenschaften, aber auch in juris-
tischen und politischen Kontexten und der populdren Kunst prasent
sind, die aber nur in einem losen Zusammenhang zu dem stehen,
was Uber Traumata im Kontext der empirisch vorgehenden Wis-
senschaften belegt ist. Diese Laientheorie des Traumas unterschei-
det sich in mehrfacher Hinsicht von dem psychiatrischen Krank-
heitsbild der posttraumatischen Belastungsstorung, das im Lichte
empirischer Forschung immer wieder revidiert wird. Wahrend em-
pirisch forschende Psychologen darauf hinweisen, dass posttrauma-
tische Belastungsstorungen selten sind,* neigt die Laientheorie des
Traumas erstens dazu, die Anzahl der tatsichlich oder potenziell
Traumatisierten zu iiberschitzen. Es wird oft angenommen, dass
schreckliche Ereignisse bei allen Betroffenen automatisch Traumata
hervorrufen. Zweitens wird der Traumabegrift nach der Laientheorie
heute mit Passivitdt, Ohnmacht und Handlungsunfédhigkeit assozi-
iert, was allein Opfern im Unterschied zu Tdtern zugeschrieben
wird. Hingegen besteht aus psychiatrischer Perspektive kein Zweifel
daran, dass Titer ebenso wie Opfer durch ihre Taten und deren
Folgen an posttraumatischen Belastungsstorungen leiden konnen.

Die amerikanische Rechtswissenschaftlerin Saira Mohamed, die
sich intensiv mit der juristischen Aufarbeitung von Massengrauel-
taten und Fragen der Gewaltpravention beschaftigt hat, machte
schon vor einem Jahrzehnt darauf aufmerksam, dass der Trauma-
begrift in geistes- und sozialwissenschaftlichen sowie juristischen
Kontexten zunehmend nach moralischen Kriterien verwendet und
nur noch Opfern zugeschrieben wird>: Wenn Tiéter unter ihren
Taten leiden, so argumentiert etwa die Theologin Katharina von
Kellenbach, dann seien das Schuldgefiihle, die nicht als Traumata
verstanden werden diirften. Der Begrift eines Traumas, ,sollte fir
die Wunden reserviert bleiben, die Opfer von Gewalt erleiden.®
Diese Unterscheidung, so Kellenbach, sei aus moralischen und poli-

4 Vgl. McNally, Richard J., Remembering Trauma, Cambridge/Massachusetts 2003.

5 Vgl. Mohamed, Saira, Of Monsters and Men. Perpetrator Trauma and Mass
Atrocity, in: Columbia Law Review 115 (2015), 1157-1216.

6 Kellenbach, Katharina von, Rituals of Repentance. Joshua Oppenheimer’s The
Act of Killing, in: Katharina von Kellenbach/Matthias Buschmeier (Hg.), Guilt.
A Force of Cultural Transformation, Oxford 2022, 185-204, 186.

25

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Maria-Sibylla Lotter

tischen Griinden wichtig. Schuld setze Handlungsféhigkeit und Ent-
scheidungsmacht voraus, die Tatern zukommt, aber nicht Opfern.

Trauma ist nach dieser Laientheorie also eine Eigenschaft von
Opfern und mit Passivitit und Ohnmacht verbunden, wéhrend
Tidtern freie Handlungsmacht und Schuld zugeschrieben wird. Die
Frage nach einer moglichen Traumatisierung wird bei Letzteren
nur dann gestellt, wenn man sich ihr Verhalten durch traumatische
Erfahrungen in der Kindheit oder andere traumatische Ereignisse
erkldrt, fir die sie selbst nichts konnen. Tater diirfen beispielsweise
dann traumatisiert sein, wenn sie als Opfer der Umsténde und der
Gewalt anderer Téter verstanden werden konnen: etwa wenn die
Urheber von Gréueltaten als Kinder entfiihrt und zu Kindersoldaten
gemacht wurden. Diese Assoziation von Traumatisierten mit Opfern
findet sich schon im Kontext der Einfithrung der posttraumatischen
Belastungsstérung. Diese wurde zwar vor allem fiir die Veteranen
des Vietnamkrieges entwickelt. Aber auch diese wurden im Kontext
der Antikriegsbewegung nicht primdr als Téter wahrgenommen,
sondern als Opfer eines ungerechten Systems, das psychisch verletz-
liche junge Ménner, die sich der Einberufung nicht entziehen konn-
ten, in einen unmoralischen Krieg schickte.”

Mohamed fordert, das Trauma als ein wertneutrales medizini-
sches Syndrom zu begreifen, das nichts mit Moral zu tun hat und
keineswegs unvereinbar mit der aktiven Begehung von Verbrechen
ist. Sie befiirchtet, dass sich die Verwandlung der Traumakategorie
in eine moralische Kategorie problematisch auf unsere Wahrneh-
mung der sozialen Wirklichkeit und der menschlichen Psyche aus-
wirkt. So wie der Traumabegrift mittlerweile gebraucht wird, fiihrt
er nach Mohamed zu einer stereotypen Wahrnehmung sowohl von
Opfern als auch von Tiétern, die ihrer komplexen psychologischen
Realitét nicht gerecht wird. Wahrend Opfer als hilflos gedacht wer-
den, neigt man dazu, Téter auf ihre Téterschaft zu reduzieren. Aber
auch wenn sie zugleich als Opfer wahrgenommen werden, ist diese
Sichtweise nicht weniger stereotyp. Sie reduziert den Téter wiede-
rum auf das Opfer seiner eigenen Vergangenheit und negiert die
Komplexitat menschlichen Handelns und Erlebens.

7 Vgl. hierzu: Mohamed, Saira, The Contours and Controversies of Perpetrator
Trauma, in: Susanne C. Knittel/Zachary J. Goldberg (Hg.), The Routledge Inter-
national Handbook of Perpetrator Studies, London 2019, 265-275, 268.

26

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das traumatisierte Opfer

Mohamed warnt davor, die Bemiithungen um die Erforschung
der Ursachen und Auswirkungen von kollektiven Gewaltverbrechen
durch solche moralistischen Vereinfachungen zu ersetzen. Die ste-
reotype Wahrnehmung von Tatern und Opfern verhindert ein Ver-
stehen historischer und psychologischer Komplexitit, da sie aus T&-
tern unverstindliche Monster macht. Das fordert ein illusorisches
Gefiihl moralischer Uberlegenheit, macht es uns aber zugleich un-
moglich zu verstehen, wie Menschen, die sich nicht wesentlich von
uns unterscheiden, zu Gewalttitern werden kénnen. Mohamed pla-
diert daher dafiir, zu akzeptieren, dass die Begehung von Gewaltver-
brechen bei den Tdtern zu posttraumatischen Belastungsstérungen
und anderen psychischen Leiden und Narben fithren kann, unab-
héngig davon, ob die Taten freiwillig oder unfreiwillig begangen
wurden. Dies sei nicht zu verwechseln mit einer Entschuldigung
oder gar Mitleid mit den Tétern.

3 Das aktive Opfer

Ist es moglich, den Ort und den Zeitpunkt zu bestimmen, an dem
sich der Begriff des Traumas mit dem Begriff des Opfers verband
und eine moralische Bedeutung annahm? Der komplexe Prozess
der Dehnung und Moralisierung des Traumabegriffs umfasst zwei
verschiedene Transformationen. Diese Transformationen sind nicht
isoliert voneinander zu betrachten, sondern stehen in einem histori-
schen und diskursiven Zusammenhang.

Die erste Transformation des Traumabegriffs vollzog sich im Zuge
der Emanzipations- und Rechtsbewegungen der 1960er und 1970er
Jahre. Emanzipationsbewegungen wie die Frauenbewegung, die
Schwulenbewegung und die Antikriegsbewegung der Vietnamvete-
ranen ibten einen mafigeblichen Einfluss auf die psychiatrischen
und psychotherapeutischen Diskurse aus.® Der Traumabegriff hatte
in diesem Kontext von Anbeginn auch eine moralische und politi-
sche Funktion: Mit der Diagnose eines Traumas konnte man auf
die psychischen Schaden hinweisen, die durch strukturelle Unge-

8 Vgl. Brunner, José, Die Politik des Traumas. Gewalterfahrungen und psychisches
Leid in den USA, in Deutschland und im Israel/Palistina-Konflikt, Berlin 2014,
56-93.

27

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Maria-Sibylla Lotter

rechtigkeiten, Vorurteile und moralisch fragwiirdige Kriegseinsétze
verursacht wurden. Die politische und moralische Aufladung des
Traumabegriffs war jedoch nicht mit der Vorstellung verbunden,
das traumatisierte Individuum sei ein passives und ohnmaichtiges
Wesen.

Die zweite Transformation des Traumabegriffs setzte Ende der
1980er Jahre ein und hatte ihren Ursprung in einem dekonstrukti-
vistisch gepragten Zweig der amerikanischen Literaturwissenschaft.
Hier spielte die Auseinandersetzung mit den Zeugnissen von Holo-
caust-Uberlebenden eine zentrale Rolle. Der Fokus verschob sich
von der sozialen und politischen Dimension des Traumas hin zu
Fragen der kognitiven und sprachlichen Fassbarkeit und der sprach-
lichen Vermittlung traumatischer Erfahrungen. Unter einem Trauma
wurde nun etwas vom gewohnlichen Bewusstsein Abgespaltenes ver-
standen, das sich einer vollstindigen Représentation entzieht und
sich stattdessen in Fragmenten, Briichen und Liicken manifestiert.
In dieser zweiten Phase wurde das Trauma zunehmend zu einem
Symbol fiir die Grenzen der Sprache, des Begreifens und der Ver-
standigung.

Teil dieser Transformation war die Entwicklung einer von Am-
bivalenz gepriagten Doppelrolle des Opfers: Einerseits wurde das
Opfer zu einem viel hilfloseren Wesen als vorher. Es wurde nun als
ein Wesen wahrgenommen, das sich nicht selbst Gehor verschaffen
kann, sondern auf andere angewiesen ist, die ihrerseits aufgefordert
sind, ihm gegeniiber in die Rolle von moralischen Therapeuten zu
schliipfen. Andererseits wurde das Opfer zugleich zum Tréger einer
besonderen moralischen Autoritdt und Verkiinder besonderer Wahr-
heiten. Und schliefilich erhielt das Trauma im Anschluss an das
Paradigma des Holocaust-Traumas eine identitétsstiftende Funktion
fiir politische Kollektive.

Eigentlich gibt es keinerlei Grund, ein Opfer im moralischen
Sinne des Begriffs — d.i. eine Person, die zu Unrecht geschadigt
wurde - als ein in seiner Artikulations- und Handlungsfdhigkeit
vermindertes Subjekt zu betrachten. Wer einen Schaden oder eine
Benachteiligung erleidet, wird dadurch nicht automatisch in seiner
Fahigkeit beeintrachtigt, sich seiner Vergangenheit und seiner eige-
nen Rechte und Interessen bewusst zu sein, sich zu Wort zu melden
und Gehor zu finden. Zwischen der Vorstellung, dass jemand in
einer bestimmten Hinsicht Opfer eines Unrechts geworden ist, und

28

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das traumatisierte Opfer

der Vorstellung, dass jemand quasi durch sein Opfersein und die
passive Rolle definiert ist, liegen Welten.

Dies gilt nicht nur fiir das Verbrechensopfer, sondern auch fiir
die politische Dimension des Protests gegen ungerechte soziale Ver-
hiltnisse. Als die schwarze Biirgerrechtsbewegung, die Homosexuel-
lenbewegung, die Frauenbewegung und die Gruppen der Vietnam-
veteranen in den sechziger und siebziger Jahren des vergangenen
Jahrhunderts an die Offentlichkeit traten und sich mit ihren Protes-
ten als Opfer von Entrechtung, Gewalt, Unterdriickung und Diskri-
minierung prasentierten, wurden sie keineswegs als Opfer im Sinne
stereotyper Passivitdt wahrgenommen: als Wesen, die ihrer aktiven
menschlichen Fahigkeiten, wie Willens-, Handlungs- und Sprach-
tahigkeit, beraubt wurden. Sie stellten ja ihre Handlungsfahigkeit
unter Beweis, indem sie, teilweise mit erheblichen Risiken, einen
gleichberechtigten Status in der Gesellschaft einforderten. Damit
préagten sie ein gesellschaftliches Bild des selbstbestimmten, sich
selbst ermachtigenden Opfers schlechter sozialer Verhdltnisse; das
Bild eines Opfers, das nicht mehr bereit ist, die Missachtung durch
grofie Teile der Gesellschaft hinzunehmen, sondern umgekehrt die
Gesellschaft notigt, Vorurteile zu hinterfragen und Ungerechtigkei-
ten zu beseitigen. Es waren vor allem die Opfer, die in den siebzi-
ger Jahren die Gesellschaft aktiv transformierten — und damit auch
das Opferbild prégten. Entsprechend gingen linke Intellektuelle wie
Foucault und Deleuze in den siebziger Jahren davon aus, dass die
Opfer von Unterdriickung und Marginalisierung fiir sich selbst spre-
chen konnen und keine Intellektuellen benétigen, die den zweifel-
haften Anspruch erheben, sie zu reprasentieren.’

4 Das subalterne Opfer

Das Bild vom aktiven, heroischen Opfer wird je nach den sozia-
len Umstinden mehr oder weniger realistisch sein. Es ist gewiss
nicht auf alle Formen sozialer Unterdriickung iibertragbar. Opfer
von sozialen Gewaltverhdltnissen, die kein Bewusstsein davon ent-
wickeln konnen, dass ihnen Unrecht geschieht, sind in einem ganz

9 Vgl. Mounk, Yascha, The Identity Trap. A Story of Ideas and Power in Our Time,
Dublin 2023, 35.

29

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Maria-Sibylla Lotter

anderen Sinne Opfer als diejenigen, die sich aktiv gegen eine Ent-
rechtung oder Benachteiligung wehren. Im Kontext postkolonialisti-
scher Theoriebildung wurde bereits in den 1950er Jahren dariiber
diskutiert, dass die Fahigkeit, sich offentlich zu artikulieren oder
auch nur ein Bewusstsein fiir die eigenen Rechte und Interessen
zu entwickeln, nicht in allen gesellschaftlichen Kontexten gegeben
ist. So griffen koloniale Herrschaftsstrukturen oft tief in das kulturel-
le und psychologische Selbstverstindnis und Selbstwertgefiihl der
kolonisierten Volker ein. Dazu gehérte die Etablierung eines hierar-
chischen Weltbildes, das die Kolonialherren als iiberlegene Spezies
von Menschen darstellte. Solche Formen des negativen Einflusses
auf die Selbstwahrnehmung und das Selbstwertgefiihl unterdriickter
Gruppen finden sich allerdings nicht nur im kolonialen Kontext,
und auch nicht nur in der Neuzeit. Sie haben Parallelen in vielen
Gesellschaften mit statischen Hierarchien, wie etwa in der traditio-
nellen indischen Kastengesellschaft. Frauen, Angehorige niedriger
Kasten, Bauern in lindlichen Regionen und viele andere Gruppen
hatten in traditionellen asiatischen Gesellschaften schwerlich die
Moglichkeit, jhre Situation mit der Lage anderer Gruppen in an-
deren Regionen der Welt zu vergleichen und tiberhaupt auf den
Gedanken zu kommen, dass ihnen Unrecht geschehe. Mit Blick auf
solche ,subalternen® Gruppen in Indien vertritt die indisch-ameri-
kanische Literaturwissenschaftlerin Gayatri Chakravorty Spivak in
ihrem bertihmten Aufsatz Can the Subaltern Speak? gegen Foucault
die These, dass die Fihigkeit, die eigenen Interessen wahrzunehmen
und aktiv zu vertreten, weniger von den Betroffenen als von den
Zuhorenden abhingt.l® Menschen haben nur dort eine Stimme, wo
auch die Bereitschaft vorhanden ist, sie wichtig zu nehmen und
ihnen zuzuhoren. Spivaks 1988 erschienener Essay beeinflusste auch
die Rezeption der Zeugnisse von Holocaust-Uberlebenden in den

10 ,According to Foucault and Deleuze [...] the oppressed, if given the chance
[...] and on the way to solidarity through alliance politics (a Marxist thematic
is at work here) can speak and know their conditions. We must now confront
the following question: On the other side of the international division of labor
from socialized capital, inside and outside the circuit of the epistemic violence
of imperialist law and education supplementing an earlier economic text, can the
subaltern speak?“ Spivak, Gayatri Chakravorty, Can the Subaltern Speak?, in:
Patrick Williams/Laura Chrisman (Hg.), Colonial Discourse and Post-Colonial
Theory. A Reader, New York 1994, 66-111, 78.

30

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das traumatisierte Opfer

Kulturwissenschaften. Denn waren sie nicht die exemplarischen Op-
fer, die im wortlichen wie im iibertragenen Sinne zum Schweigen ge-
bracht wurden - indem in den Vernichtungslagern alles dafiir getan
wurde, dass sie sich selbst nicht mehr als Menschen wahrnehmen
konnten, selbst dann, wenn man sie im physischen Sinne am Leben
lief3?

Zur gleichen Zeit, als Spivak die These entwickelte, dass die Sub-
alternen nicht einmal {iber die Fahigkeit verfiigen, fiir sich selbst
zu sprechen, begann die systematische Archivierung der Zeugnisse
von Holocaust-Uberlebenden. Ein ebenfalls stark von der franzo-
sischen Diskurstheorie und dem Dekonstruktivismus beeinflusster
Zweig der amerikanischen Literaturwissenschaft begann, sich mit
den Traumata der Uberlebenden zu befassen und sie im Lichte einer
Theorie der Sprachlosigkeit und Entméachtigung zu betrachten.

5 Die Zeitzeugenberichte der Holocaust-Uberlebenden

1979 griindete der israelische Psychoanalytiker und Zeitzeugenfor-
scher Dori Laub, der als Kind mit seinen Eltern der Vernichtung ent-
kommen war, gemeinsam mit Kollegen das Fortunoff Video Archive
for Holocaust Testimonies an der Yale University. Um ihre Erinnerun-
gen zu bewahren und sie der Forschung zuginglich zu machen,
wurden Zeitzeugenberichte von Holocaust-Uberlebenden auf Video
aufgezeichnet. In seiner Person verband sich also die Perspektive
eines Psychoanalytikers mit der eines Uberlebenden, der die Erinne-
rung an die Geschichte wachhalten, und es spateren Generationen
ermdglichen wollte, sich in die Lage der Opfer zu versetzen.

Laub hatte eine eigene Technik des emphatischen Zuhérens ent-
wickelt. Der Psychoanalytiker sollte die Berichte der Patienten, die
unfassbare Grausambkeiten erlebt hatten, nicht in Frage stellen. Das
aktive emphatische Zuhoren sollte es den tiberlebenden Opfern des
nationalsozialistischen Vernichtungsprogramms erméglichen, ihre
Stimme wiederzufinden. Jeder Uberlebende, so Laub, ,hat das drin-
gende Bediirfnis, seine Geschichte zu erzdhlen und dadurch seine
Geschichte kennen zu lernen! Er war tiberzeugt, dass die Bemi-

11 Laub, Dori, Truth and Testimony, in: Cathy Caruth (Hg.), Trauma. Explo-
rations in Memory, Baltimore 1995, 63, iibers. MSL.

31

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Maria-Sibylla Lotter

hungen, das Erlebte in Worte zu fassen, in vielen Féllen Leben rette-
ten.

Allerdings hielt Laub diesen Wunsch fiir letztlich unerfiillbar:
Kein noch so umfassender Bericht kann jemals dem inneren Drang
gerecht werden, das Erlebte in Worte zu fassen. Wer es versucht, so
Laub, stofit immer wieder an uniiberwindbare Grenzen. Aus Laubs
Berichten lassen sich unterschiedliche Hindernisse rekonstruieren.
Einige davon kommen bei allen Erinnerungen vor, andere ergeben
sich aus dem extremen Charakter des Erlebten. So spielt mitunter
die Erinnerung den Uberlebenden Streiche. Eine Zeitzeugin schien
sich genau daran zu erinnern, wie beim Haftlingsaufstand in Ausch-
witz vier Schornsteine von Krematorien in Flammen aufgingen, ob-
wohl es in Wirklichkeit nur einer war. Die Mitteilungsfahigkeit stof3t
aber auch dort an eine Grenze, wo die Erlebnisse so extrem waren,
dass die Betroffenen sie nicht als eigene Erfahrung wahrhaben -
oder mitteilen — mochten. So vermutete Laub bei derselben Frau,
dass sie in Auschwitz zu der Gruppe von Hiftlingen gehorte, die
die Kleidung der in den Gaskammern Ermordeten sortierte. Daran
schien sie sich jedoch nicht zu erinnern - jedenfalls sprach sie nicht
davon. Sie erwéhnte jedoch mit einem Ausdruck des Stolzes, dass sie
ihren diirftig bekleideten Leidensgenossen gute Kleidung und heile
Schuhe in die Lagerbaracke bringen konnte.!?

Eine andere Grenze der Mitteilungsfahigkeit liegt darin, dass je-
der Bericht Zuhorer braucht, bei denen zu erwarten ist, dass sie
den Bericht mit Wohlwollen aufnehmen oder ihn zumindest akzep-
tieren konnen. Laub berichtet von einer Uberlebenden, die ihre
gesamte Familie im Holocaust verloren hatte. Nach seiner Einschit-
zung erlebte sie ihr damaliges Alltagsleben als eine stdndige Enttau-
schung, weil ihre neue Familie kein Ersatz fiir die verlorene Welt
der Eltern, Briider und Kinder sein konnte. Es war ihr jedoch nicht
moglich, diesen furchtbaren Verlust in Worte zu fassen. Wie hitte
sie darauf vertrauen konnen, dass ihre neuen Familienangehdrigen
derart grof3ziigig, verstindnisvoll und selbstlos waren, um akzeptie-
ren zu konnen, dass sie als enttduschender Ersatz wahrgenommen
wurden?®

12 Vgl. ebd.
13 Vgl. ebd.

32

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das traumatisierte Opfer

Eine weitere Schwierigkeit besteht darin, dass sich die Erfahrun-
gen der Uberlebenden den gingigen Kommunikations- und Sprach-
mustern entziehen.'* Worte, die sonst dazu dienen, das Erlebte mit-
zuteilen, stoflen hier an ihre Grenzen. Die Schwierigkeit ergibt sich
daraus, dass die Gesprachspartner in der Regel keine vergleichbaren
Erfahrungen gemacht haben. Begriffe wie ,Hunger, ,Angst“ oder
Verzweiflung® existieren zwar im Wortschatz aller, doch ihre Bedeu-
tung ist in extremen Ausnahmesituationen radikal verdndert. Der
wochen- und monatelange Hunger, der einen Menschen dazu treibt,
einem Leidensgenossen das Brot zu stehlen, ist iiberhaupt nicht
vergleichbar mit dem Hunger, den jemand auf einer Wanderung
empfindet, der nicht geniigend Brote mitgenommen hat. Diese Dis-
krepanz im Erfahrungshintergrund, die es vielen unmdglich macht,
die ,moralische Grauzone“ des Lagers zu verstehen, wie es Primo
Levi genannt hat,!”® fithrt zu Missverstindnissen und kann Gefiihle
der Frustration und Isolation bei den Uberlebenden auslésen.

6 Die literaturwissenschaftliche Traumatheorie

Die von Laub und anderen beschriebenen Schwierigkeiten der
Uberlebenden aus den Vernichtungslagern, eine angemessene Spra-
che fiir die Mitteilung ihrer Erfahrungen zu finden, lassen nicht da-
rauf schlieflen, dass sie die Fahigkeit verloren hatten, fiir sich selbst
zu sprechen und iiberhaupt ihr Leben selbst zu bestimmen. Weder
lasst sich aus seinen Berichten auf eine Bewusstseinsspaltung noch
auf eine generelle Hilflosigkeit und Ohnmacht der Uberlebenden
schlieflen. Dass ihnen ihre traumatischen Erlebnisse oft die Fahig-
keit genommen hatten, ihr Leben zu genieflen und die Welt mit
einer gewissen Heiterkeit wahrzunehmen, bedeutet nicht, dass es
ihnen an Eigeninitiative, Gestaltungsfahigkeit oder Sprachfahigkeit
mangelte. Dieses Bild eines tendenziell zur Ohnmacht verdamm-
ten und sprachlosen traumatisierten Opfers vermittelt jedoch eine
von Janet und Freud inspirierte Traumatheorie aus Yale, die von

14 Vgl. Langer, Lawrence L., Holocaust Testimonies. The Ruins of Memory, New
Haven/London 1991.

15 Vgl. Levi, Primo, Die Untergegangenen und die Geretteten, Miinchen 1990,
Kapitel 2.

33

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Maria-Sibylla Lotter

Literaturwissenschaftlerinnen entwickelt wurde, mit denen Laub in
den 90er Jahren zusammenarbeitete. Sie wirkt in den Geisteswissen-
schaften bis heute nach.

Die literaturwissenschaftliche Traumatheorie kniipft an eine
psychiatrische Tradition an, die von der Vorstellung einer Spaltung
des Bewusstseins als Schutzmechanismus des Geistes gegen iiber-
wiltigende Erlebnisse ausgeht. Der Geist versucht, das Individuum
vor der vélligen Uberwiltigung durch das Trauma zu bewahren, in-
dem er das Erlebnis in isolierte Fragmente abkapselt. Diese Theorie
geht urspriinglich auf den franzosischen Psychologen Pierre Janet
zuriick und wurde von Janets Schiiler Sigmund Freud in seinen
frithen Schriften weiter ausgearbeitet, die in den Geisteswissenschaf-
ten weiterhin stark rezipiert werden. Heute ist diese Dissoziations-
theorie des Gedichtnisses unter empirisch arbeitenden Psychiatern
und Psychologen weitgehend aufgegeben worden. Ein zentrales Ar-
gument gegen sie ist die Beobachtung, dass Gedachtnisverlust in
der Regel korperliche Ursachen hat, etwa Kopfverletzungen oder
neurologische Erkrankungen. Eine rein psychisch bedingte Amnesie
ist dagegen duflerst selten und konnte in wissenschaftlichen Studien
kaum nachgewiesen werden.!¢

Die Theorie, dass sich der Geist vor schrecklichen Erlebnissen
durch eine Abspaltung des Bewusstseins schiitzt, kann somit als
empirisch widerlegt gelten. Extreme Erlebnisse werden nicht verges-
sen, wenn keine Hirnschddigung vorliegt. Die empirische Forschung
kommt auch eindeutig zu dem Schluss, dass emotionaler Stress das
Gedachtnis eher verbessert als verschlechtert. Psychiater und Ho-
locaustforscher stellen immer wieder fest, dass traumatisierte Men-
schen sich in der Regel nur allzu gut an das erinnern, was ihr Trau-
ma ausgelost hat, auch wenn sie es am liebsten vergessen wiirden.
Die Erinnerung ist viel stirker als bei gewdhnlichen Erlebnissen.”
Aus evolutiondrer Sicht ist dies auch zu erwarten — wie anpassungs-
fahig wire eine Spezies, die lebensbedrohliche Situationen sofort
wieder vergisst?

Vor diesem Hintergrund erscheint die von den Anhingern
der Dissoziationstheorie gepflegte Vorstellung einer traumatischen

16 Vgl. hierzu die umfassende Sichtung des Forschungsstandes bei McNally (s.
Anm. 4), 184.
17 Vgl.a.a.0,, 156.211.213.

34

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das traumatisierte Opfer

Amnesie als eine Verwechslung von tatsichlicher Amnesie - die
als rein psychisches Phanomen duflerst selten ist - mit dem viel
héufigeren Vermeiden von Erinnerungen. Aus der Tatsache, dass
Menschen nicht tber traumatische Erlebnisse sprechen oder sich
momentan nicht daran erinnern kénnen, folgt aber noch nicht, dass
diese Erinnerungen unzuginglich fiir das Bewusstsein wiren.

Gleichwohl wirkt die Theorie des gespaltenen Bewusstseins bis
heute nicht nur in der populdren Kunst nach. Bevor sie in der
Psychiatrie und Psychologie fallengelassen wurde, fand sie Anfang
der 1990er Jahre iiber eine intensive Freud-Lektiire Eingang in den
erwahnten dekonstruktivistischen Zweig der Literaturwissenschaft
in Yale. Inspiriert durch Denker wie Jacques Derrida und Paul de
Man begann man, traumatische Erfahrungen auch in der Literatur
und tiberhaupt in fragmentierten Ausdrucksformen zu suchen.

Bringt man das vermeintliche Phédnomen der traumatischen
Amnesie mit der dekonstruktivistischen Theorie des (Nicht-)Verste-
hens in Verbindung, dann liegt die Idee nahe, traumatische Erfah-
rungen quasi als Prototypen des Unbegreiflichen und Unsagbaren zu
verstehen. Strukturbriiche in Narrativen und Erzdhlungen verweisen
dann auf traumatische Erfahrungen - und umgekehrt. Verschiede-
ne Spielarten dieser Thematik entwickelten sich Anfang der 1990er
Jahre bei den Literaturwissenschaftlerinnen Shoshana Felman und
Cathy Caruth. Caruth beschreibt die traumatische Erfahrung als
eine Spaltung des Bewusstseins, die auf die Unfdhigkeit des Men-
schen zuriickgeht, das allzu Erschreckende bewusst zur Kenntnis zu
nehmen: ,Traumatische Erfahrungen zeigen ein Paradoxon an: Das
unmittelbarste Erfahren von Gewalt kann in der absoluten Unfahig-
keit bestehen, sie zu erkennen.® Die Gewalterfahrung dringt also
in den Geist ein und wirkt dort fort, ohne empfunden und erkannt
zu werden. Das Opfer kann sie nicht einordnen, interpretieren, mit
anderen Erfahrungen in Beziehung setzen und in eine sprachliche
Form bringen. Die Betroffenen werden nach dieser Theorie immer
wieder von etwas Unbegreiflichem heimgesucht, das sie nicht in
Worte fassen konnen.

Diese Theorie fithrt zu einer verdnderten Sicht des Opfers. Da das
Trauma nicht verarbeitet werden kann, hailt es das Opfer in einer

18 Caruth, Cathy, Unclaimed Experience. Trauma, Narrative and History, London
1996, 91f., tibers. MSL.

35

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Maria-Sibylla Lotter

starren Identitdt gefangen und untergribt seine autonome Gestal-
tungsmacht. Das traumatisierte Opfer ist wie kein anderer Mensch
durch Passivitit und Ohnmacht gekennzeichnet. Einerseits. Ande-
rerseits beschreibt Caruth das Trauma aber auch als eine Art un-
verfalschte (weil kognitiv und sprachlich unverarbeitete) Wahrheit,
die sich dem rationalen Verstehen entzieht. So gelangt das Opfer
gerade aufgrund seiner Passivitdt und weil es die Trauma-Symptome
nicht verarbeiten kann, in den Besitz einer unverfiigbaren nichtsub-
jektiven Wahrheit, die ,gewdhnlichen® Menschen nicht zugénglich
ist.” Das macht das Opfer zum unwissenden Zeugen einer aufler-
gewohnlichen Wahrheit. Jedenfalls nach der literaturwissenschaftli-
chen Traumatheorie.

Die Gedidchtnisforschung und die Einschitzung von Wissen-
schaftlern, die mit Holocaust-Uberlebenden gearbeitet haben,
spricht allerdings gegen die Vorstellung eines solchen vom Bewusst-
sein abgespaltenen und unaussprechlichen Erlebnisses. Die litera-
turwissenschaftliche Traumatheorie wird daher von namhaften For-
schern abgelehnt, so etwa von dem Psychologen Richard McNally
und der Wissenschaftshistorikerin Ruth Leys. Die mangelnde empi-
rische Evidenz konnte jedoch ihren Einfluss in den Geistes- und
Sozialwissenschaften, wo sie iiber die Trauma Studies und die Holo-
caust Studies starke Verbreitung fand, nicht wirklich authalten. Wie
so oft in den Geisteswissenschaften ist es weniger die wissenschaft-
liche Belegbarkeit einer Theorie als die von ihr ausgehende Faszina-
tion in einem bestimmten Wirkungsbereich, der sich ihr Einfluss
verdankt.

7 Die identitatsstiftende Funktion von Trauma,
Zeugenschaft und Opfertum

Um zu verstehen, wie sich der Opferbegrift verandert hat und wel-
che Rolle dabei eine bestimmte politisch-religiose Interpretation
der Traumatisierung durch den Holocaust spielt, hilft ein Blick auf
die Rekonstruktion des damals dreif3ig Jahre zuriickliegenden Eich-

19 Vgl. hierzu die Kritik der Wissenschaftshistorikerin Ruth Leys an Caruths Theo-
rie in: Leys, Ruth, Trauma. A Genealogy. Chicago 2000.

36

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das traumatisierte Opfer

mann-Prozesses durch die Literaturwissenschaftlerin Felman Ende
der 90er Jahre. Mit der Anwendung der literaturwissenschaftlichen
Traumatheorie auf diesen Prozess brachte Felman auch eine neue
Interpretation des Opfers ins Spiel, die sich auffillig vom Verstdnd-
nis des aktiven und heroischen Opfers unterscheidet, aber auch iiber
die Stereotype des passiven und hilflosen Opfers hinausreicht. Denn
Felman definierte hier einen Begriff des totalen Opfers, dem gerade
aufgrund seiner totalen Passivitdt auch eine besondere normative
Autoritat und daruber hinaus eine sakrale, identitatsstiftende Bedeu-
tung zukommt.?0

Der Prozess gegen Eichmann, der die Transporte im Dienste
der nationalsozialistischen Vernichtungspolitik gegen die Juden or-
ganisiert hatte, hatte 1961 einen Wendepunkt in der internationalen
Wahrnehmung des Volkermords an den Juden markiert, fiir den sich
in christlichen Kontexten der Begriff ,Holocaust", in jidischen der
Begriff ,Shoah® durchsetzte. Felman bezeichnete diesen Prozess als
revolutiondr, weil er zum ersten Mal in der Geschichte den Opfern
ermoglicht habe, ihre eigene Geschichte als historische Wahrheit
zu etablieren.?! Das Gericht war aus ihrer Sicht nur sekundér ein
Ort der Anklage gegen den Téter. Es war vor allem ein Forum, in
dem die Stimmen der Opfer nicht mehr marginalisiert oder zum
Schweigen gebracht wurden, sondern die Autoritdt erhielten, fiir die
Gemeinschaft zu sprechen. Die schopferische Leistung des Prozesses
besteht nicht in der detailgenauen Beschreibung der Verbrechen und
ihrer Préisentation vor der Weltoffentlichkeit. Vielmehr geschieht
in Felmans Darstellung des Prozesses eine auffillige Akzentverschie-
bung von der historischen zur traumatischen Zeugenschaft. Nicht
die Ermittlung der historischen Tatsachen, sondern die Traumatisie-
rung der Uberlebenden steht im Zentrum: ,,Der Prozess ist in erster
Linie ein rechtliches Verfahren zur Ubersetzung tausender privater,
geheimer Traumata in ein kollektives, offentliches und allgemein
anerkanntes Trauma:??

20 Vgl. Felman, Shoshana, Theaters of Justice. Arendt in Jerusalem, the Eichmann
Trial, and the Redefinition of Legal Meaning in the Wake of the Holocaust, in:
Critical Inquiry 27 (2001), 201-238.

21 Vgl a.a.0,230.

22 A.a.Q., 227, tibers. MSL.

37

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Maria-Sibylla Lotter

Felman beschreibt das Zeugnis der Holocaust-Uberlebenden
nicht primir als Beitrag zur historischen Dokumentation von Grau-
eltaten, sondern als Ausdruck und Uberwindung erlittener Sprach-
losigkeit.?* Sie versteht — analog zu Spivaks Beschreibung der Subal-
ternen — die Traumatisierung der Uberlebenden als Verlust einer
eigenen Stimme und damit auch als Verlust einer eigenen kohiren-
ten Erinnerung. Indem die Opfer als Zeugen berufen wurden, so
Felman, verlieh man ihnen rechtlich eine ,semantische Autoritat“*4,
die es ihnen iiberhaupt erst ermdglichte, zu sprechen und damit
auch ihre eigene Erinnerung wiederzufinden.

Da die Verfolgungs- und Vernichtungspolitik der Nationalsozia-
listen gezielt auf die religiose und ethnische Identitit der Juden
abzielte, haben die Zeugenaussagen fiir Felman auch eine politi-
sche und religiése Dimension.?> Aus den Erzdhlungen des indivi-
duellen Schreckens entstand zugleich ein gemeinsames Narrativ,
da alle aufgrund ihrer jidischen Identitdt verfolgt worden waren.
Felman interpretiert dies als einen Akt der Wiederaneignung oder
Neuschopfung kollektiver jiidischer Identitdt. Sie schreibt den vielen
Erzahlungen ausdriicklich eine sakrale Bedeutung zu: Der ,,Chor der
Zeugnisse der Verfolgten wird zum ,Schopfer einer kanonischen
oder heiligen Erzdhlung®2°

In diesem Kontext bekommt der Traumabegriff eine ganz andere
politische Funktion als im Kontext der US-amerikanischen Emanzi-
pationsbewegungen. Dort diente die psychiatrische Diagnose einer
posttraumatischen Belastungsstérung oder eines Vergewaltigungs-
traumas den Opfern als Beleg eines zu Unrecht erlittenen Leidens
und damit als eine objektive Grundlage, um ihre Rechte und Interes-
sen gegen eine Gesellschaft einzuklagen, die sie ihnen vorenthielt.
Im Kontext von Felmans Interpretation des Eichmann-Prozesses
hingegen wird der Prozess zu einer Heilsgeschichte, die individuelle
Heilung mit der Schaffung einer Gemeinschaft verbindet.

23 Sie spricht sogar von der Unmdglichkeit von Zeugenschaft. Vgl. Felman,
Shoshana, From ,,The Return of the Voice: Claude Lanzmann’s Shoah', in: dies.
(Hg.), The Claims of Literature. A Shoshana Felman reader, New York 2007,
293-314, 301.

24 Felman (s. Anm. 20), 229, 233, tibers. MSL.

25 Sie meint dies im Sinne von Nietzsches ,monumentaler Geschichtsschreibung"
Vgl. a.a.0,, 215.

26 A.a.Q., 236, iibers. MSL.

38

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das traumatisierte Opfer
8 Das totale Opfer

Ausgehend vom Paradigma des Traumas als eines Sprachverlustes
definiert Felman auch den Begriff des Opfers neu. Ein Opfer ist
yjemand, der nicht nur unterdriickt wird, sondern der auch keine
eigene Sprache hat, der im Grunde jeder Sprache beraubt ist, um
seine Opferschaft zu artikulieren” Das Opfer, von dem Felman
spricht, ist also nicht mehr nur in einer bestimmten Hinsicht Opfer.
Es hat nicht nur etwas erlitten — etwa eine Korperverletzung, den
Raub einer Handtasche oder auch die Extremerfahrung totaler Ent-
rechtung und Entmenschlichung. Es ist vollstindig Opfer geworden,
vollkommen passiv — es hat nichts Aktives, nichts Selbstbestimm-
tes mehr an sich. Es ist das totale Opfer, das nicht einmal mehr
beschreiben kann, was es erlitten hat.

Dieser gedankliche Ubergang vom Opfer als einem Menschen,
der Unrecht erlitten hat, zum Opfer im emphatischen Sinne volli-
ger Passivitit und Ohnmacht, ist ein extremer Schritt. Die litera-
turwissenschaftliche Traumatheorie, die sich auf den Holocaust als
exemplarisches Trauma stiitzt, hat damit den Begriff des Opfers
grundlegend verindert. Aber warum werden die Uberlebenden des
Holocaust iiberhaupt auf eine stereotype Passivitit reduziert? Die-
ser Schritt wird sich in seiner Ausstrahlung auf den Gebrauch des
Opferbegriffs als fatal erweisen, da er zu einer Mystifizierung und
Sakralisierung von Opfern beitragt, durch die sie auf die Opferrolle
festgenagelt werden. Das ist auch fiir die Betroffenen schadlich und
fihrt mitunter dazu, dass sie respektlos behandelt werden, wenn sie
dieser Rolle nicht entsprechen - Natascha Kampusch musste das
schmerzhaft erfahren. Im Kontext der literaturwissenschaftlichen
Traumatheorie driickt sich in diesem Opferbegrift allerdings kein
Mangel an Respekt gegeniiber den Betroffenen aus. Es ist gerade ihr
totales Opfertum, repréasentiert durch den imaginierten Verlust der
Erkenntnis- und Sprachféhigkeit, das in einer Rhetorik, die mitunter
an Mystik erinnert, mit auflerordentlicher moralischer Bedeutung
und Autoritat aufgeladen wird. In dieser Rhetorik verbindet sich das
Mitgefiihl mit denen, die in ihrer Subjektivitit zutiefst beschadigt
wurden, mit der Verehrung von Menschen, die Dinge erfahren ha-
ben, die Menschen gewdhnlich nicht erfahren.

27 A.a.Q., 228, iibers. MSL.

39

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Maria-Sibylla Lotter

Wir treffen diese Rhetorik nicht erst in der literaturwissenschaft-
lichen Traumadeutung an. Der Psychiater Robert Jay Lifton, der
auch mit Uberlebenden von Hiroshima gearbeitet hatte, hatte schon
in den siebziger Jahren begonnen, die Uberlebenden moralisch zu
iiberhohen. Der Uberlebende wurde von ihm als ein Prophet oder
Visionar betrachtet, weil er den Tod berthrt hat, ,auf die andere
Seite hiniibergegangen und zuriickgekehrt ist“ und ,nun ein exklusi-
ves Wissen iiber alle Angelegenheiten im Zusammenhang mit Tod
und Holocaust beanspruchen kann“?® Der traumatisierte Mensch
wird so zum Botschafter einer aufSergewdhnlichen Erfahrung und
Trager eines hoheren (wenn auch schrecklicheren) Wissens, als es
gewohnlichen Menschen zur Verfiigung steht.

Seit den spéten siebziger Jahren konzentrierte sich die mystifizie-
rende Wahrnehmung der Uberlebenden von kollektiver Gewalt auf
die Uberlebenden des Holocaust. Als 1978 die Fernsehserie Holo-
caust erschien, reagierte der Holocaust-Uberlebende und Autor Elie
Wiesel empért iiber diesen Versuch, den Volkermord an den Juden
zu erkldren und die Situation der Betroffenen mit den gew6hnlichen
Mitteln des Films oder Romans nachvollziehbar zu machen: ,Der
Holocaust? Das letzte der letzten Geheimnisse, weder zu begreifen,
noch zu vermitteln. Nur diejenigen, die dort waren, wissen, was
war, kein anderer wird es je wissen? Fiir Elie Wiesel hatte der
Holocaust eine religiose Bedeutung, die ,der Offenbarung des Sinai
ebenbiirtig“®® war. Er war nicht der einzige, der den Uberlebenden
eine privilegierte und quasi priesterliche Autoritét bei der Interpreta-
tion des Mysteriums zuschrieb. Diese Haltung war unter religiésen
Juden allerdings sehr umstritten, und Bemithungen, die Shoah in
die jiidische Liturgie aufzunehmen, haben sich unter den Glaubens-
vertretern nicht durchgesetzt.® Nach Einschitzung des Historikers

28 Aus Lifton, Robert, Home from the War. Vietnam Veterans. Neither Victims nor
Executioners, New York 1973, 314. Hier wiedergegeben nach Luckhurst, Roger,
The Trauma Question, London 2008, 64.

29 Wiesel, Elie, Die Trivialisierung des Holocaust, in: Peter Martesheimer/Ivo
Frenzel (Hg.), Im Kreuzfeuer. Der Fernsehfilm Holocaust. Eine Nation ist be-
troffen, Frankfurt a.M. 1979, 25-30, erstmals abgedruckt in der New York Times
vom 16.04.1978.

30 Novick, Peter, Nach dem Holocaust. Der Umgang mit dem Massenmord, Stutt-
gart/Miinchen 2001, 261.

31 Vgl.a.a.0, 260.

40

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das traumatisierte Opfer

Peter Novick hat jedoch im amerikanischen Volksjudaismus faktisch
eine Sakralisierung des Holocaust stattgefunden.??

Die Neigung zur Sakralisierung der Holocaust-Opfer und ihrer
Zeugnisse hat sich durch die literaturwissenschaftliche Traumatheo-
rie auch in den Geisteswissenschaften verbreitet und wurde auch
auf andere Gruppen {ibertragen. Mit der Sakralisierung der Zeugen-
schaft wurden dem Traumabegrift Ziige verliehen, die an die Funkti-
on von Begriffen wie Erbsiinde im Kontext von Erlésungsreligionen
erinnern. In seiner Verbindung mit dem Begriff des totalen Opfers
steht er fiir eine durch menschliches Fehlverhalten verursachte Be-
schadigung der geistigen Féahigkeiten, die einen Menschen im vol-
len Sinne ausmachen, insbesondere der Erkenntnisfahigkeit, der
Sprachfihigkeit, der freien Gestaltungsfahigkeit iberhaupt. Zugleich
ist damit ein Weg zur Erlosung vorgezeichnet. Wenn die Auswirkung
von Unterdriickung, Marginalisierung, Verbrechen und Gewalt in
der Sprachlosigkeit besteht, dann liegt der Weg zur Erlosung darin,
die richtigen Worte zu finden. Von diesem Muster geht allein schon
aufgrund seiner Marchenhaftigkeit eine betrdchtliche Faszination
aus. Es erinnert an das Mirchen vom Rumpelstilzchen, das der
Protagonistin auf iible Weise nachstellt, bis sie es bei seinem Namen
nennt und sich so von der Verfolgung durch die Vergangenheit
befreit. Es sind die richtigen Worte, durch die wir erlost werden
kénnen. So wird das Trauma zum Schliissel fiir die menschliche Dy-
namik zwischen Unheil und Erlésung, wie es die Psychoanalytikerin
Judith Herman beschreibt:

Dem Wunsch, etwas Schreckliches zu verleugnen, steht die GewifSheit
entgegen, daf} Verleugnung unmaglich ist. Viele Sagen und Mirchen be-
richten von Geistern, die nicht in ihren Grabern ruhen wollen, bis ihre
Geschichten erzihlt sind. Mord muss ans Tageslicht. Die Erinnerung
an furchtbare Ereignisse und das Aussprechen der graflilichen Wahrheit
sind Vorbedingungen fiir die Wiederherstellung der gesellschaftlichen
Ordnung, fiir die Genesung der Opfer. Der Konflikt zwischen dem
Wunsch, schreckliche Ereignisse zu verleugnen, und dem Wunsch,
sie laut auszusprechen, ist die zentrale Dialektik des psychischen Trau-
mas.>

32 Vgl.aa.0,, 26l
33 Lewis Herman, Judith, Die Narben der Gewalt. Traumatische Erfahrungen ver-
stehen und {iberwinden, Miinchen 1998.

41

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Maria-Sibylla Lotter

Es wundert nicht, dass von dieser Interpretation eine starke Faszina-
tion auf die Geisteswissenschaft und die Kultur iiberhaupt ausging.
Denn sie bietet einen Losungsweg angesichts der Sorge an, dass
sich etwas so Unertrégliches wie der Holocaust, den wir nicht in
die unvermeidliche Tragik des menschlichen Lebens einordnen kon-
nen, wiederholen kénnte. Wenn man namlich die Wiederholbarkeit
von Ereignissen im Sinne des traumatischen Wiederholungszwanges
deutet, dann kommt alles darauf an, sie zu erinnern, in die richtigen
Worte zu fassen, damit sich das Grauen nicht wiederholen kann.

9 Sprachlosigkeit

Da die Sprachlosigkeit der Zeugen eine wesentliche Funktion in
Felmans Heilsgeschichte einnimmt - schliefSlich werden sie von
dieser erlost und eine neue kollektive Sprache erzeugt - stellt sich
die Frage, in welchem Sinne hier iiberhaupt Sprachlosigkeit vorlie-
gen konnte. Bei Zeugen, die sich selbst beworben haben, beim Eich-
mann-Prozess aussagen zu diirfen, kann man nicht davon ausgehen,
dass die Grauel, die sie erlebt haben, fur sie im wortlichen Sinne
unaussprechbar waren.

Felman gibt an einer Stelle jhrer Interpretation des Eichmannpro-
zesses eine Erlduterung. Sie verweist auf eine Zeugenaussage aus
Claude Lanzmanns Film Shoah. In diesem Film schildern Zeitzeu-
gen an historischen Tatorten die Details der nationalsozialistischen
Vernichtungsmaschinerie. Ein Zeuge berichtet, dass bei der Besei-
tigung von Leichen aus Massengrdbern ausschliefSlich ein vorge-
schriebenes Vokabular verwendet werden durfte: Worter wie ,Lum-
pen” oder , Figuren® statt ,Menschen® oder ,Leichen®. Diese Sprach-
regelung entmenschlichte die Opfer und diente vielleicht auch dazu,
fir die Téter Distanz zur Grausamkeit ihres Handelns zu schaffen.3*

Felman verallgemeinert dieses Beispiel: ,Die Sprache ist nur die
Sprache des Unterdriickers. Aber in der Sprache des Unterdriickers
klingt der Misshandelte verriickt, sogar vor sich selbst, wenn er sich
selbst als misshandelt bezeichnet.>> Kann man jedoch davon ausge-
hen, dass die aufoktroyierte Sprache die Betroffenen in einen fort-

34 Vgl. Felman (s. Anm. 20), 228.
35 Aa.O,229.

42

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das traumatisierte Opfer

wihrenden Zustand totaler sprachlicher Entméachtigung oder trau-
matischer Bewusstseinsspaltung versetzt habe, sodass sie das ihnen
Widerfahrene auch spiter nicht mehr artikulieren konnten? Ihre In-
terpretation einer Szene im Prozess deutet in der Tat darauf hin: Als
wahrend des Prozesses ein Schriftsteller, der sich K-Zetnik nennt,
wihrend seiner Ausfithrungen vom Richter aufgefordert wird, ,bei
der Sache zu bleiben, fallt er in Ohnmacht. Felman versteht den
Ohnmachtsanfall des (in Romanen und spéteren Interviews recht
eloquenten) Autors als unmittelbaren physischen Ausdruck einer
Traumatisierung, die mit Sprachlosigkeit verbunden ist.

Die Reaktion des Richters, die einem Strafprozess durchaus ange-
messen ist, erscheint ihr daher unangebracht. Zu ihrer Vision des
Prozesses scheint es nicht zu gehéren, dass Richter gegeniiber den
Zeugen als juristische Autoritdten agieren. Hier tritt eine Verschie-
bung der Bedeutung von Zeugenschaft zutage: Im Kontext dieser
literaturwissenschaftlichen Traumatheorie treten Zeugen nicht pri-
mar als juristische Zeugen auf, sondern als Zeitzeugen. Sie legen
Zeugnis von der Unmenschlichkeit ihrer Erlebnisse ab, indem sie
ihr eigenes Trauma bezeugen. In dieser Neuinterpretation des Eich-
mann-Prozesses ergibt es keinen Sinn, dass die Richter gegeniiber
den Zeugen als juristische Autoritaten agieren. Will Felman mit ihrer
Kritik also zum Ausdruck bringen, dass es vielmehr Aufgabe der
Richter gewesen wire, in die Rolle von Therapeuten zu schliipfen,
um ,die Juden aus dem ,Untermenschentum’ herauszufiithren, das
ihnen durch die Sprache des Unterdriickers auch sprachlich einge-
pragt wurde“3¢? Kann der Strafprozess seine revolutiondre Funktion
nur erfiillen, wenn er als kollektive Psychotherapie stattfindet?

Auch wenn K-Zetnik als prominenter Autor von KZ-Romanen
wenig geeignet ist, um Sprachlosigkeit im tiblichen Sinne zu veran-
schaulichen, und Felmans stereotype Beschwérung der Sprachlosig-
keit der Opfer sich an der Grenze zum geisteswissenschaftlichen
Kitsch bewegt, steckt darin durchaus ein Kérnchen Wahrheit: Der
Prozess gegen Eichmann war vielleicht fiir viele Uberlebende der
Vernichtungslager die erste Gelegenheit, sich offentlich mit ihren
Erlebnissen auseinanderzusetzen. Allerdings hatte das Schweigen
der Uberlebenden in den fiinfziger Jahren viele Griinde, und nicht
alle sind pathologischer Natur. Neben dem Gefiihl der ,,Uberlebens-

36 A.a.O., 233, tibers. MSL.229.

43

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Maria-Sibylla Lotter

schuld®, dem Wunsch, ein neues Leben zu beginnen und die Erinne-
rung verblassen zu lassen, dem Wunsch, die Kinder nicht zu belas-
ten, waren es auch soziale: Wer damals tiber seine Erlebnisse sprach,
musste damit rechnen, auf Ablehnung zu stoffen.’” Auch in Israel
wurden Uberlebende nicht selten der Kollaboration verdichtigt. Da-
riiber hinaus trugen in Israel im ersten Jahrzehnt nach Kriegsende
auch politische Griinde dazu bei, dass Uberlebende nicht ermutigt
wurden, Uber ihre Erlebnisse zu sprechen: Man wollte das Bild des
Juden als Opfer nicht verstirken, da dies in der politischen Situation
- umgeben von feindlichen arabischen Staaten - als eher geféhrlich
empfunden wurde. Aus diesen vielfiltigen personlichen, sozialen
und politischen Griinden erkldrt sich das Phianomen des langen
Schweigens der Holocaust-Uberlebenden. Hinzu kam die Schwierig-
keit, Extremerfahrungen sprachlich mitzuteilen.

Aber wird die generalisierende Pathologisierung des Schweigens
von Holocaust-Uberlebenden in Verbindung mit der Vorstellung,
dass offentliche Zeugenschaft der Konigsweg zur Heilung von Trau-
mata sei, der Situation der Holocaust-Uberlebenden wirklich ge-
recht? Die israelische Anthropologin Carol Kidron hat gegen die
Psychopathologisierung schwieriger Erinnerungen eingewandt, dass
die stumme Présenz einer schwierigen Vergangenheit ,nicht notwen-
digerweise das Ergebnis von Verdringung, Verleugnung oder eines
nicht verarbeiteten Traumas ist“3%. Unter anderem weist Kidron da-
rauf hin, dass der Traumadiskurs, wonach die Uberlebenden durch
Zeugenschaft geheilt werden sollen, mit den Wiinschen und Bediirf-
nissen der Betroffenen und ihrer Kinder kollidieren kann. Nicht
wenige wollen ihre Erlebnisse lieber privat halten. Schweigen kann
auch eine nichtpathologische Form der Vergangenheitsreprésentati-
on sein.

37 Felman ist sich dieser sozialen Ursachen durchaus bewusst. Vgl. a.a.0., 232.

38 Kidron, Carol A., Verkérperte Prisenz statt Psychopathologie. Eine Dekonstruk-
tion der transgenerationellen Weitergabe des Uberlebenden-Syndroms, in: José
Brunner/Nathalie Zajde (Hg.), Holocaust und Trauma. Kritische Perspektiven
zur Entstehung und Wirkung eines Paradigmas, Gottingen 2011, 161-184, 161.

44

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das traumatisierte Opfer
10 Die Mystifizierung und Pathologisierung von Opfern

In Felmans Uminterpretation eines beriihmten Strafprozesses als
einer kollektiven Therapie driickt sich eine Haltung aus, die in
den letzten Jahrzehnten zunehmend den Umgang mit Menschen be-
stimmt, die — ob sie es wollen oder nicht - als Opfer wahrgenommen
werden. So hat sich in den vergangenen Jahrzehnten das Bewusst-
sein fiir Sexualstraftaten und insbesondere Kindesmissbrauch enorm
geschérft, und die Sensibilitat fiir die Opfer ist deutlich gestiegen.
Kindesmissbrauch betrachten wir heute als eines der schlimmsten
Verbrechen, das in einer Gesellschaft geschehen kann. Diese Ent-
wicklung ist insofern ein grofier Fortschritt, als sie dazu gefiihrt
hat, dass Missbrauchsfille ernster genommen werden, Opfer mehr
Unterstiitzung erhalten und die Gesellschaft entschiedener gegen
Tater vorgeht. Die intensive Anteilnahme an den Opfern hat jedoch
auch eine Schattenseite.

Schon 2010 beklagte der forensische Psychiater Hans-Ludwig
Krober eine Veranderung in der allgemeinen Wahrnehmung von
Opfern, die es ihm schwer mache, seine gutachterliche Tétigkeit
mit Blick auf Verbrechensopfer auszuiiben: die ,zunehmende Mysti-
fizierung und Sakralisierung von Opfern®. Denn Betroffene wiirden,
so Krober, ,ganz unabhingig von der Frage, was ihnen eigentlich
widerfahren ist, als schwerst traumatisierte, sprachlose, hilf- und
wehrlose Wesen dargestellt, denen man keinesfalls irgendetwas ab-
verlangen diirfe. Insbesondere soll man sie wohl nicht fragen, was
genau passiert ist, und man darf auf keinen Fall zweifeln, dass all
das, was sie sagen und iiber Vorfille vor 30 Jahren zu erinnern
meinen, auch stimmt.*®

Krober wollte nicht kritisieren, dass wir heute den Schutz von
Kindern vor sexuellen Ubergriffen und anderen Misshandlungen
so ernst nehmen, wie vielleicht nie zuvor — und {iber solche Taten
entsetzt sind, weil wir uns anders als frither bewusst sind, dass sie
lebenslange Wirkungen haben und Leben zerstéren konnen. Was
er kritisierte, war erstens die Nivellierung der Anldsse durch die
Klassifizierung als Opfer: ,Ohrfeigen gegen Schiiler oder Chorkna-
ben rangieren in der gleichen Ereignisklasse wie genitale Manipula-

39 Kréber, Hans-Ludwig, Opfer, in: Forensische Psychiatrie, Psychologie, Krimino-
logie 3 (2010), 211f.

45

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Maria-Sibylla Lotter

tionen, Anfassen am Po in der gleichen wie anale Penetration. 4
Die Einordnung als Opfer verbindet sich zweitens quasi automatisch
mit der abstrakten und undifferenzierten Unterstellung beschadigter
Subjektivitit. Die Betroffenen werden nur noch als Opfer wahrge-
nommen, und zwar als Opfer in dem von Felman gemeinten totalen
Sinne: Wesen, die nicht nur durch einen Ubergriff geschidigt und
verletzt wurden, sondern die daher auch nicht mehr tiber die subjek-
tiven Fahigkeiten gewohnlicher Menschen verfiigen. Wahrend die
Opfer tendenziell entmiindigt werden, neigt man nach Krober drit-
tens zunehmend dazu, sie ,als nahezu heilige, unantastbare Wesen"
zu betrachten, ,denen jegliche Belastung, auch in Form kritischer
Nachfragen, erspart bleiben muss“#

Die Vorstellung, dass die Aussagen von Opfern aus ethischen und
therapeutischen Griinden nicht infrage gestellt werden diirfen, ist je-
doch mit rechtsstaatlichen Prinzipien nicht vereinbar. Der Wunsch,
grofitmogliche Riicksicht auf Opfer zu nehmen, kann ungewollt da-
zu fihren, dass wissenschaftliche und juristische Standards nicht
eingehalten werden. Wenn es um strafrechtlich relevante Vorfille
geht, miissen die Aussagen von Opfern gepriift werden, insbesonde-
re wenn sich diese auf Ereignisse beziehen, die Jahrzehnte zuriicklie-
gen. Die Erinnerung ist fehleranfillig und retrospektive Narrative
konnen durch nachtragliche Einfliisse, Suggestion oder unbewusste
Verzerrungen verandert sein.

Handelt es sich hier um einen Konflikt zwischen zwei gleicherma-
Ben giiltigen Forderungen: der Forderung, Opfer nicht erneut zu
traumatisieren und den Anspriichen fairer Rechtsverfahren? Eher
nicht. Es gibt keinen sachlichen Grund, pauschal von der moralisch-
rechtlichen Kategorie des Opfers auf eine gestorte Subjektivitit zu
schlieflen, der nichts zugemutet werden kann - auch wenn es in
Einzelfillen notig erscheinen mag, auf die Befragung eines trauma-
tisierten Opfers zu verzichten. Krober weist darauf hin, dass das
Spektrum der individuellen Bewiltigungsformen und der mittel-
und langfristigen Folgen von Ubergriffen auflerordentlich breit ist
und nicht nur von der Art des Ubergriffs, sondern auch von der
Person und ihrer sozialen Situation abhingt. Opfer von Ubergriffen
benétigen Mitgefithl und Unterstiitzung. Dies sollte jedoch nicht da-

40 A.a.O,21L
41 Ebd.

46

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das traumatisierte Opfer

zu fithren, ihnen die Selbstverantwortung fiir die Aufarbeitung ihrer
schrecklichen oder unerfreulichen Erfahrungen in einem viel h6he-
ren Mafle abzusprechen als Menschen, die einen schweren privaten
Verlust, eine berufliche Niederlage oder andere Schicksalsschldge
erlitten haben oder an einer schweren kérperlichen Erkrankung lei-
den. Wenn man die von illegitimen Ubergriffen Betroffenen primir
als Opfer wahrnimmt und nur sekundér ihre speziellen Erlebnisse
und deren Folgen beriicksichtigt, besteht die Gefahr, dass sie sich
mit der Opferrolle identifizieren und so zu Opfern in einem anderen
Sinne werden: zu Menschen, die keine Verantwortung fiir ihr Leben
ibernehmen, sondern diese externalisieren.

47

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Michael Roth

(Hoch)sensibilitat fiir Verletzlichkeit und
Unzumutbares

Uber die Gefahren von Triggerwarnungen, Forderungen
nach safe spaces und Begrenzungen von schadlichen
Meinungen im o6ffentlichen Raum

Hochsensibilitdt, also eine tiberdurchschnittlich starke Wahrneh-
mung von subtilen Reizen (wie bspw. Gerduschen oder Lichtern),
ist das, was ein Modethema genannt zu werden verdient. Obwohl
das Konzept bereits in den 90er Jahren des letzten Jahrhunderts
erstmals beschrieben wurde!, ist der Hype in der Bevdlkerung erst
ca. 20 Jahre spiter aufgekommen. Die enorme Bedeutung spiegelt
sich beispielsweise in der groflen Zahl populdrwissenschaftlicher
Biicher und Selbsthilfe-Ratgeber zum Thema.? Bisher sind allein im
deutschsprachigen Raum mehr als 70 Ratgeber zum Thema ,Hoch-

1 Vgl. Aron, Elaine N./Aron, Arthur, Sensory-Processing Sensitivity and Its Rela-
tion to Introversion and Emotionality, in: Journal of Personality and Social
Psychology 73 (1997), 345-368.

2 Diese behandeln das Thema ,Hochsensibilitat“ entweder allgemein (vgl. Brown,
Carol A., Highly Sensitive. Understanding Your Gift of Spiritual Sensitivity,
Shippensburg 2011) oder beziehen sich auf bestimmte Untergruppen wie hoch-
sensible Kinder (vgl. Rosenshein, Julie B., Parenting the Highly Sensitive Child.
A Guide for Parents and Caregivers of ADHD, Indigo and Highly Sensitive
Children, Bloomington 2013), hochsensible Eltern (vgl. Aron, Elaine N., The
Highly Sensitive Parent. Be Brilliant in Your Role, Even when the World Over-
whelms You, London 2020), hochsensible Jungen (vgl. Zeff, Ted, The Strong
Sensitive Boy. Help Your Son Become a Happy, Confident Man, San Ramon
2010) und Ménner (vgl. Falkenstein, Tom, The Highly Sensitive Man. Finding
Strength in Sensitivity, London 2019), hochsensible Patienten (vgl. Aron, Elaine
N., Psychotherapy and the Highly Sensitive Person. Improving Outcomes for
that Minority of People Who Are the Majority of Clients, New York 2011),
hochsensible Arbeitnehmer (vgl. Cooper, Tracy M., Thrive! The Highly Sensitive
Person and Career, Ozark 2015) - und sogar hochsensible Liebende (vgl. Aron,

49

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Michael Roth

sensibilitat” veroffentlicht worden. Verstandlicherweise zeichnen sol-
che Ratgeber ein recht plakatives Bild von dieser ,besonderen Spezi-
es“: Hochsensible Personen seien durch intensivere Wahrnehmung
und durch eine groflere Tiefe der Informationsverarbeitung gekenn-
zeichnet. Anders allerdings als die Ratgeberliteratur suggeriert, spielt
das als grundlegende Personlichkeitseigenschaft verstandene Merk-
mal ,,Hochsensibilitat“ in der wissenschaftlichen Psychologie so gut
wie keine Rolle Im Gegenteil: In der Wissenschaft blickt man
dufSerst kritisch auf dieses Konzept. So hat der Personlichkeitspsy-
chologe Jens Asendorpf bereits 2016 in einem Interview mit ,Ge-
hirn und Geist* darauf hingewiesen, dass die Tendenz, sehr emp-
findlich zu reagieren, in der Personlichkeitsforschung iiblicherweise
Neurotizismus genannt werde, Hochsensibilitat beschreibe folglich
einen neurotischen Charakter. Typisch sei demnach ausschliefSlich
die Empfindlichkeit fiir Reize, nicht deren bessere Wahrnehmung
oder ein besseres Einfithlungsvermdgen. Die Annahme, dass eine
bessere oder tiefere Wahrnehmung und ein besseres Einfithlungsver-
mogen vorliegen, wie dies in der populdrwissenschaftlichen Litera-
tur behauptet wird, ldsst sich wissenschaftlich nicht nachweisen.®

Elaine N., The Highly Sensitive Person in Love. Understanding and Managing
Relationships When the World Overwhelms You, New York 2001).

3 Dies zeigt sich unter anderem daran, dass in den Neuauflagen der beiden Stan-
dardwerke der Personlichkeitspsychologie von Hagemann/Spinath/Mueller (Ha-
gemann, Dirk/Spinath, Frank M./Mueller, Erik M., Differentielle Psychologie
und Personlichkeitsforschung, Stuttgart °2022) und Neyer/Asendorpf (Neyer,
Franz J./Asendorpf, Jens B., Psychologie der Personlichkeit, Berlin 72024) das
Konzept nicht einmal erwéahnt wird.

4 Vgl. Langosch, Nele, Gibt es hochsensible Menschen?, in: Gehirn und Geist 7
(2016), 19-23.

5 In den letzten Jahren zeichnet sich in der Forschung eine Bestitigung dieser An-
nahmen von Asendorpf ab. Als Beispiel sei die Untersuchung von Gubler/Roth/
Troche (Gubler, Daniele A./Roth, Marcus/Troche, Stefan, Sensory Processing
Sensitivity and its Relation to Subjective and Objective Measures of Heat and
Auditory Sensory Thresholds, Ziirich 2022) genannt. In ihrer experimentellen
Studie zeigte sich, dass zwischen Hochsensibilitit und objektiven Maflen der
Reizerkennung kein Zusammenhang bestand - jedoch mit der subjektiven
Wahrnehmung. So gaben hochsensible Personen an, diese Reize intensiver wahr-
zunehmen. Bei objektiver Messung hingegen scheint Hochsensiblitit nicht mit
einer feineren Wahrnehmung von Reizen zusammenzuhédngen. Vielmehr schei-
nen hochsensible Menschen mit hohen SPS-Werten ihre Wahrnehmungsfihig-
keiten subjektiv als besser einzuschitzen als die anderen. Zudem zeigen Studien,

50

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(Hoch)sensibilitat fiir Verletzlichkeit und Unzumutbares

Interessant ist die Frage, wieso so viele Menschen sich mit dem
Label ,Hochsensibilitat“ versehen wollen. Bei Interviews mit sich
als hochsensibel bezeichnenden Menschen zeigte sich, dass sich die
betreffenden Personen oft als Auflenseiter gefiihlt und erleichtert
reagiert haben, als sie von Hochsensibilitdt gelesen hatten.® Viele
gaben an, dass sie sich dadurch nicht mehr als ungeniigend und
tiberempfindlich wahrgenommen haben, sondern jetzt annehmen,
dass es eben besondere Fihigkeiten sind, die dazu fithren, dass sie
sich hdufiger belastet fithlen, ndmlich die Fahigkeit zu einer beson-
ders vertieften Wahrnehmung. Ein gutes Beispiel ist die Hessenschau
vom 29.04.2024. Hier berichtet eine 37-jahrige Frau aus Marburg,
dass sie lange nicht wusste, was mit ihr los sei. Von ihren Bekannten
und Freunden sei sie als Mimose und Neurotikerin bezeichnet wor-
den, aber seitdem sie die Diagnose ,hochsensibel“ bekommen habe,
habe sich ihr Leben verdndert.” Erkennbar ist, dass Hochsensibilitat
offenkundig eine selbstwertdienliche Attribution ist.

Im Folgenden mochte ich mich nicht mit der Hochsensibilitat
tiir Reize wie Gerdusche und Lichter beschiftigen, sondern mit der
Hochsensibilitit fiir Verletzlichkeit und Unzumutbares®, einer Art ge-
sellschaftlicher Hochsensibilitdt. Wir sind - so Svenja Flafipohler in
ihrem Buch ,Sensibel” - ,mehr denn je damit beschiftigt, das Limit
des Zumutbaren neu zu justieren®, der Schutz fiir Verletzliche gerit

dass der von Elaine Aron entwickelte Fragebogen nichts anderes misst als die
Fragebogen, die Neurotizismus und Offenheit (zwei Merkmale der sog. ,Big
Five“) messen (vgl. Hellwig, Susan/Roth, Marcus, Conceptual Ambiguities and
Measurement Issues in Sensory Processing Sensitivity, in: Journal of Research in
Personality 93 [2021], 104-130).

6 Vgl. Roth, Marcus/Gubler, Daniéle A./Janelt, Thomas/Kolioutsis, Banous/Tro-
che, Stefan J., On the Feeling of Being Different — an Interview Study with People
who Define Themselves as Highly Sensitive, DOI: https://doi.org/10.1371/journal
.pone.0283311.

7 Vgl. hessenschau, ,Der Tag, der mein Leben veranderte® — Diagnose Hochsensi-
bilitdt, URL: https://www.hessenschau.de/tv-sendung/diagnose-hochsensibilitae
t-der-tag-der-mein-leben-veraenderte,video-196420.html (Zugriff: 03.03.2025).

8 Wenn ich daher im Folgenden von Sensibilitét fiir Verletzliche oder fiir Verletz-
lichkeit spreche, meine ich die Sensibilitat fiir verletzliche Menschen, nicht die
mogliche Sensibilitét verletzlicher Menschen. Letztere wird nur am Rande the-
matisiert.

9 FlaBBpohler, Svenja, Sensibel. Uber moderne Empfindsamkeit und die Grenzen
des Zumutbaren, Stuttgart 2021, 15; ahnlich Hiibl, Philipp, Moralspektakel. Wie

51

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.1371/journal.pone.0283311
https://www.hessenschau.de/tv-sendung/diagnose-hochsensibilitaet-der-tag-der-mein-leben-veraenderte,video-196420.html
https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1371/journal.pone.0283311
https://www.hessenschau.de/tv-sendung/diagnose-hochsensibilitaet-der-tag-der-mein-leben-veraenderte,video-196420.html

Michael Roth

immer stirker in das Zentrum der Aufmerksambkeit.!® Dabei sind
wir nicht nur sensibel fiir gegenwirtige Verletzungen, sondern - wie
Andreas Reckwitz deutlich macht - auch fiir Verletzungen in der
Vergangenheit. So werden ,Schddigungen, Traumata und Opfer der
Vergangenheit zu einem Politikum in der Gegenwart, sodass die
Kultur der Spatmoderne zu einer ,,Kultur der 6ffentlich debattierten
Jhistorischen Wunden™! geworden ist.

Um der gesellschaftlich gewachsenen Sensibilitét fiir Verletzlich-
keit genauer auf die Spur zu kommen, werde ich mich im Folgenden
Triggerwarnungen, der Forderung nach der Etablierung von safe
spaces und der Begrenzung von Meinungen im offentlichen Raum
zuwenden. Das Zumutbare wird hier neu definiert, das Unzumutba-
re soll in seine Schranken gewiesen werden. Demonstriert werden
hier eine neue, vertiefte Sensibilitdit und Empfindsamkeit fiir die
Verletzlichkeit anderer Menschen. So ist nach Svenja Flafipohler
»[a]n die Stelle der empfindsamen kiinstlerischen Existenz [...] die
empfindsame politische Existenz getreten*. Meine Frage dabei ist
folgende: Wie ist diese neue Sensibilitét fiir Verletzlichkeit zu ver-
stehen? Unbestritten ist: Sensibel fiir Opferidentititen zu sein, ist
eine selbstwertdienliche Selbstzuschreibung. Sich als sensibel fiir
Verletzlichkeit anderer zu gerieren, bedeutet — um einen Begrift von
G. W. E. Hegel zu verwenden - als ,schone Seele“® zu gelten und
als solche auch wahrgenommen werden zu diirfen. Unter den vielen
moglichen Fragen, die man in diesem Zusammenhang stellen kann,
werde ich folgender Frage nachgehen: Welche Kosten werden durch
diese Praxis der selbstwertdienlichen Zuschreibungen verursacht?

die richtige Haltung zum Statussymbol wurde und warum das die Welt nicht
besser macht, Miinchen 2024, 10.

10 So zeigt Ramsay, Peter, The Insecurity State. Vulnerable Autonomy and the
Right to Security in the Criminal Law, Oxford 2012, dass Rechte in England
zunehmend als Schutz fiir Verletzliche verstanden werden und nicht mehr als
Grundlage individueller Freiheit und Autonomie.

11 Reckwitz, Andreas, Verlust. Ein Grundproblem der Moderne, Berlin 2024, 11.

12 Flalpohler (s. Anm. 9), 179.

13 Hegel, Georg Wilhelm Friedrich, Phianomenologie des Geistes (1807). Nach
dem Text der Orginalausgabe, hg. v. Johannes Hoffmeister, Philosophische Bi-
bliothek 114, Hamburg 1952, 463.

52

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(Hoch)sensibilitat fiir Verletzlichkeit und Unzumutbares

1 Triggerwarnungen, safe spaces und cancel culture —
Demonstrationen der Hochsensibilitat. Eine kurze
Begriffsklarung

Triggerwarnungen, die Etablierung von safe spaces und die soge-
nannte cancel culture sind deutliche Demonstrationen der gescharf-
ten Sensibilitét fiir Verletzungen und vulnerable Identititen. Ich be-
ginne mit einer knappen begrifflichen Kldrung.

Uber Triggerwarnungen gibt die Homepage der Universitit Koln
wie folgt Auskunft:

Eine Triggerwarnung oder Contentwarnung/Content Notification (In-
haltswarnung) bezeichnet eine Kennzeichnung von sensiblen Inhalten.
Diese Warnungen sollen Leser*innen und Zuhorer*innen die Moglich-
keit geben, sich darauf einzustellen und zu entscheiden, ob sie sich mit
den sensiblen Inhalten auseinandersetzen wollen. Triggernde Inhalte
konnen bei Menschen starke Emotionen oder Erinnerungen auslosen.
Die Warnungen werden am Anfang eines Beitrags oder einer Mitteilung
platziert, manchmal mit Leerraum zwischen der Warnung und dem ei-
gentlichen Inhalt, sodass der Inhalt nicht gleichzeitig mit der Warnung
erscheint. Ziel ist es, einen nichtdiskriminierenden, sicheren oder siche-
reren Raum fiir die Teilnehmer*innen zu schaffen 4

Triggerwarnungen wollen somit ausschlieflen, dass Opfer von Dis-
kriminierung und Gewalterfahrungen re-traumatisiert werden.”
Dies kann auch literarische Werke wie Antigone oder The Great
Gatsby betreftfen'é, in denen eine Vergewaltigung thematisiert wird.
Eine zweite Methode zum Schutz vor Verletzungen ist die Etablie-
rung sogenannter safe spaces. Der safe space wird definiert als Raum,
der gesichert ist vor Diskriminierung und Gewalt. In diesen Raum
konnen sich Menschen ,,mit dhnlichen Diskriminierungs- und Mar-

14 Universitdt zu Koln, Triggerwarnung, URL: https://vielfalt.uni-koeln.de/antidis
kriminierung/glossar-diskriminierung-rassismuskritik/triggerwarnung (Zugriff:
03.03.2025).

15 Kostner, Sandra, Bedrohte Meinungsfreiheit oder Meinungsfreiheit als Bedro-
hung?, in: Maria-Sibylla Lotter (Hg.), Probleme der Streitkultur in Demokratie
und Wissenschaft, Baden-Baden 2023, 99-128, 104.

16 Fourest, Carolin, Generation beleidigt. Von der Sprachpolizei zur Gedankenpo-
lizei. Uber den wachsenden Einfluss linker Identitirer. Eine Kritik. Aus dem
Franzosischen von Alexander Carstiuc, Mark Feldon, Christoph Hesse, Berlin
2020, 105f.

53

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://vielfalt.uni-koeln.de/antidiskriminierung/glossar-diskriminierung-rassismuskritik/triggerwarnung
https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://vielfalt.uni-koeln.de/antidiskriminierung/glossar-diskriminierung-rassismuskritik/triggerwarnung

Michael Roth

ginalisierungserfahrungen zuriickziehen [...], um sich tiber ihre Er-
fahrungen auszutauschen, sich zu organisieren und gegenseitig zu
empowern‘”. Der Raum soll daher frei von diskriminierenden oder
abwertenden Auferungen oder Handlungen sein. Dies kann durch
sogenannte Awareness-Teams sichergestellt werden, die sich um Dis-
kriminierung, die passiert, kiimmern bzw. dieser vorbeugen.!® Mitt-
lerweile spricht man statt von safe spaces eher von safer spaces,
um dem Sachverhalt Rechnung zu tragen, dass kein Raum jemals
vollstindig ohne Gewalt und Diskriminierung sein kann, jeder safe
space sich innerhalb gegebener Machtstrukturen befinde und daher
nicht vollig ohne rassistische, sexistische und heteronormative Ein-
flisse sei. Der Anspruch, Raume sicher zu machen, sei iiberhoht,
sodass es nur darum gehen konne, Raume so sicher wie nur irgend
moglich zu machen.!

In diesem Zusammenhang ist auch auf den Begrift cancel culture
einzugehen. Anders als die Begriffe der Triggerwarnungen und safe
spaces ist der Begrift cancel culture ein dichter Begriff??, das heifit,
er besitzt neben einem beschreibenden auch einen bewertenden
Bedeutungsanteil. Er bezeichnet kritisch die Methode, unliebsame
Meinungen oder Personen aus dem offentlichen Diskurs zu verban-
nen. So versteht Julian Nida-Riimelin unter cancel culture

eine kulturelle Praxis [...], die Menschen abweichender Meinung zum
Schweigen bringt, indem sie 1. die Auflerung dieser Meinungen unter-
bindet, behindert oder zumindest erschwert; II. Personen, die diese
Meinung haben, zum Schweigen bringt, aus dem Diskurs ausgrenzt
oder zumindest marginalisiert; III. Personen, die diese Meinungen ha-

17 JFF - Institut fiir Medienpadagogik, Safe Space, URL: https://rise-jugendkultur.
de/glossar/safe-space/ (Zugriff: 03.03.2025).

18 Annika, Kummerkastenantwort 3.115: Was ist der Unterschied zwischen Safe
Spaces und Safer Spaces?, URL: https://queer-lexikon.net/2022/12/08/kummerk
astenantwort-3-115-was-ist-der-unterschied-zwischen-safe-spaces-und-safer-spa
ces/ (Zugriff: 03.03.2025).

19 Priess, Sabine, Was einen Safe(r) Space ausmacht, URL: http://www.rbb24.de/
panorama/beitrag/2023/06/safe-space-berlin-schutzraeume-marginalisierte-
unterdrueckung.html (Zugriff: 03.03.2025).

20 Schonecker, Dieter, Akademische Verbannung. Auch ein Zwischenbericht, in:
Maria-Sibylla Lotter (Hg.), Probleme der Streitkultur in Demokratie und Wis-
senschaft, Baden-Baden 2023, 189-216, 190.

54

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://rise-jugendkultur.de/glossar/safe-space
https://queer-lexikon.net/2022/12/08/kummerkastenantwort-3-115-was-ist-der-unterschied-zwischen-safe-spaces-und-safer-spaces
http://www.rbb24.de/panorama/beitrag/2023/06/safe-space-berlin-schutzraeume-marginalisierte
https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://rise-jugendkultur.de/glossar/safe-space
https://queer-lexikon.net/2022/12/08/kummerkastenantwort-3-115-was-ist-der-unterschied-zwischen-safe-spaces-und-safer-spaces
http://www.rbb24.de/panorama/beitrag/2023/06/safe-space-berlin-schutzraeume-marginalisierte

(Hoch)sensibilitat fiir Verletzlichkeit und Unzumutbares

ben, totet, verfolgt oder ihnen Nachteile auferlegt, die die Freiheit ihrer
personlichen Lebensgestaltung beeintrachtigen.?!

In eine dhnliche Richtung gehen die Uberlegungen von Philipp
Hiibl, der statt von cancel culture von einer ,Einschiichterungskultur,
[...] in der man Leute, deren Wertevorstellungen einem missfallen,
nicht einfach ignoriert oder mit Argumenten widerlegt, sondern
sie stattdessen Offentlich oder privat unter Druck setzt und sogar
versucht, ihre private Lebensgrundlage zu zerstoren??, spricht. Zen-
tral sei daher, dass auf Menschen Druck ausgeiibt werde, sich nicht
zu duflern.?’ Dabei wird in diesem Zusammenhang immer wieder
darauf aufmerksam gemacht, dass diese Form der Begrenzungen von
Meinungen und der ausgeiibte Druck nicht vom Staat, sondern von
der Gesellschaft und ihren Leitmedien ausgeht.?*

In dem Begrift cancel culture steckt eine weitere zusitzliche Be-
hauptung, ndmlich dass es sich nicht nur um Einzelfélle handelt,
sondern dass es eine Kultur der Begrenzung gibt. Hier herrschen un-
terschiedliche Auffassungen. Wihrend einige die Fille des Cancelns
- gerade an Universititen — namhaft machen?’, darauf verweisen,
dass dieses Phdnomen mittlerweile in vielen westlichen Léndern
nachweisbar?® ist und hierin sogar teilweise eine Gefahr der Demo-
kratie sehen?, sehen andere — wie Adrian Daub - die cancel culture

21 Nida-Rimelin, Julian, ,Cancel Culture. Ende der Aufklarung? Ein Pladoyer fiir
eigenstdandiges Denken, Miinchen 4023, 15.

22 Hubl (s. Anm.9), 13.

23 Vgl.a.a.0, 182.

24 Vgl. Meyen, Michael, Cancel Culture. Wie Propaganda und Zensur Demokratie
und Gesellschaft zerstoren, Berlin 2024, 8; Fourest (s. Anm. 16), 8; Mangold,
Jjoma, An ihren Worten sollt ihr sie erkennen!, in: Hanna Engelmeier u.a.
(Hg.), Canceln. Ein notwendiger Streit, Miinchen 2023, 9-16, 10; Leonhardt,
Rochus, Die politische Kultur Deutschlands im Schatten des Rechtspopulismus,
in: Johann Hinrich Claussen u.a. (Hg.), Christentum von rechts. Theologische
Erkundungen und Kritik, Tiibingen 2021, 147-189, 154f.

25 Meggle, Georg, Akademische Freiheit? Ein Kiibel voller Gegenbeispiele, in:
Maria-Sibylla Lotter (Hg.), Probleme der Streitkultur in Demokratie und Wis-
senschaft, Baden-Baden 2023, 217-235.

26 Vgl. Lukianoff, Greg/Schlott, Rikki, The Canceling of the American Mind. Can-
cel Culture Undermines Trust and Threatens Us All — But There Is a Solution,
New York 2023.

27 Vgl. Kopf, Peter/Ramadani, Zana, Woke. Wie eine moralisierende Minderheit
unsere Demokratie bedroht, Kéln 2023.

55

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Michael Roth

als ein Gespenst, das eher von Panik bestimmt sei, wenig objektiven
Anhalt habe und mit mickerigen Anekdoten als Beleg aufwarte?3,
oder - wie Martina Thiele - als Popanz, der von denen geprégt wird,
die ihre Macht und Privilegien nicht loslassen wollen.?

Nun ist der Begriff cancel culture fir unseren Zusammenhang
ungeeignet, vor allem, weil mit ihm immer eine aggressive Ausgren-
zung unterstellt wird, die das Ziel habe, Menschen ,die berufliche
Lebensgrundlage zu zerstoren“®. Neutraler ist es daher, von einem
Versuch zu sprechen, ein vermeintliches Fehlverhalten, beleidigende
oder diskriminierende Handlungen 6ffentlich zu dchten und Perso-
nen und Meinungen zu boykottieren. Hier kann dann zwischen
illegitimer und legitimer Begrenzung von Meinungen und Personen
unterschieden werden, wobei natiirlich differiert, wann eine Be-
grenzung als legitim angesehen wird und wann als illegitim.

2 Fragen an die Demonstrationen der Hochsensibilitat

Triggerwarnungen, die Forderung nach Einrichtungen von safe
spaces und das Bestreben der Begrenzung von schidlichen Meinun-
gen oder Personen im o6ffentlichen Diskurs wollen als Bemiihen ver-
standen werden, der Verletzlichkeit gefdhrdeter Psychen Rechnung
zu tragen und sie zu schiitzen. Kaum zu bestreiten ist, dass es
dabei zu einer zunehmenden Ausdehnung der Vorstellung dessen,
was Menschen als Gewalt erleben und was sie emotional schidigt,
kommt. So werden ,,Begriffe wie ,Trauma; ,Mobbing; ,Hass; ,Gewalt’
oder ,Sicherheit’ [...] in den letzten Jahren auf immer schwichere

28 Daub, Adrian, Cancel Culture Transfer. Wie eine moralische Panik die Welt
erfasst, Berlin 2022, 44.

29 Thiele, Martina, Political Correctness und Cancel Culture - eine Frage der
Macht! Plidoyer fiir einen Perspektivwechsel, in: Journalistik 4 (2021), 72-79.
- Eine Mittelstellung nimmt hier Julian Nida-Riimelin ein. Die Gefahr fiir die
Demokratie als Staats- und Lebensform gehe gegenwirtig nicht von der cancel
culture aus, sondern von rechtspopulistischen Kriften, die allerdings durch kul-
turelle und politische Fehlentwicklungen gestirkt werden, zu denen die cancel
culture gehore (vgl. Nida-Rimelin [s. Anm. 21], 10).

30 Hiibl (s. Anm. 9), 183.

31 Schonecker (s. Anm. 20), 190.

56

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(Hoch)sensibilitat fiir Verletzlichkeit und Unzumutbares

Phinomene sowie auf neuere Bereiche ausgedehnt“*2. Dieses concept
creep ist bereits mehrfach beobachtet worden.® Ist diese Ausdeh-
nung ausschliellich als ein Symptom fiir die starker werdende Sensi-
bilitat fiir Verletzlichkeit zu verstehen? Dass es in vielen Bereichen
eine — im Vergleich zu fritheren Zeiten - stirker werdende Sensi-
bilitat fiir Verletzlichkeit gibt, scheint nicht gut bestreitbar (bspw.
fir Opfer von sexuellem Missbrauch). Ich méchte im Folgenden
die starker werdende Sensibilitét fiir Verletzlichkeit unter der Frage
genauer ansehen, welche Probleme eventuell mit ihr verbunden sein
kénnten. Dabei werde ich einige Beobachtungen zusammentragen in
der Hoffnung, dass uns diese Beobachtungen weiterfiithren.

Erstens: Es diirfte Einigkeit dariiber bestehen, dass wir Menschen
vor Gewalt und Ubergriffen schiitzen miissen, und auch dariiber,
dass die Sprache nicht zu einer Unterdriickung sozialer Gruppen
missbraucht werden darf. Einigkeit diirfte aber ebenfalls darin beste-
hen, dass eine Auseinandersetzung mit divergierenden Positionen
Teil unseres gesellschaftlichen Zusammenlebens ist. Zu Recht macht
Julian Nida-Riimelin darauf aufmerksam, dass der offentliche Ver-
nunftgebrauch zu den Voraussetzungen einer vitalen Demokratie
gehore’, epistemische Rationalitit aber ohne Meinungsvielfalt und
Respekt gegeniiber abweichenden Auffassungen nicht méglich sei.?
Eine vitale Demokratie lebe von ,kreativen Ideen und konstruktiver
Kritik" und halte ,Widerspriiche und Konflikte aus**®. Dies hat John
Stuart Mill bereits 1859 genau gesehen:

[Das] eigentliche Ubel, wenn man eine Meinung zum Schweigen bringt,
besteht darin, dass es ein Raub an der Gemeinschaft aller ist, an der
kiinftigen und an der, die jetzt lebt, und zwar noch mehr an den Men-
schen, die von dieser Meinung abweichen, als an denen, die sich zu ihr
bekennen.?”

32 Lotter, Maria-Sibylla, Verletzende Worte und Grenzen des Sagbaren, in: dies.
(Hg.), Probleme der Streitkultur in Demokratie und Wissenschaft, Baden-Baden
2023, 149-164, 157.

33 Vgl. Kostner (s. Anm.15), 103; Schoénecker (s. Anm.20), 112; Fourest (s.
Anm. 16), 13f.

34 Vgl. Nida-Riimelin (s. Anm. 21), 153.

35 Vgl.a.a.0, 88.

36 A.a.0.,90.

37 Mill, John Stuart, Uber die Freiheit, Hamburg 2009, 25.

57

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Michael Roth

Dass die Sprache nicht zur Unterdriickung sozialer Gruppen miss-
braucht werden darf, heifit offenbar nicht, dass eine Politik der
Repression von einigen als rassistisch, sexistisch und transphob ein-
gestuften Meinungen zur Verbesserung der sozialen und politischen
Verhiltnisse beitragt, weil in der Auseinandersetzung und (diffe-
renziert begriindeten) Ablehnung von Meinungen das politische
Bewusstsein wiéchst. So ldsst sich sicherlich ein Konsens dariiber
erzielen, dass das Begrenzen von als schddlich angesehenen Meinun-
gen und das Etablieren von safe spaces nicht dazu fithren diirfen,
dass wir dem Anderssein und kontroversen Debatten entfliehen.
Offensichtlich stellt es ein Problem dar, den gemeinsamen Raum der
Griinde zu verlassen, in dem wir einander Griinde und Argumente
vortragen und auf Griinde und Argumente anderer héren — wohl-
gemerkt: auf Griinde und Argumente horen, die uns immer auch
herausfordern und provozieren kénnen. Dass die Begrenzung von
als nicht akzeptabel empfundenen Meinungen und safe spaces in
dieser Hinsicht gefahrlich sein konnen, diirfte nicht von der Hand
zu weisen sein, gerade fiir universitire Kontexte, zu deren Wesen
Meinungs-, Rede- und Wissenschaftsfreiheit gehéren. Droht hier
eine Begrenzung von Meinungen nicht die akademische Freiheit zu
konterkarieren und konnte dies nicht dazu fithren, dass Studierende
sich Meinungen, die den eigenen widersprechen, entziehen konnen?
Weiter gefragt: Sollte nicht die Universitét als ein Ort, der geschiitzt
ist vor der Beschrinkung von Meinungen und der Beschrinkung
von Redefreiheit, den Studierenden die Chance bieten, ihre Posi-
tionen und ihr Selbstverstindnis in Frage stellen zu lassen, aus
den eigenen Selbstverstindlichkeiten herausgerufen und so in einem
wohl verstandenen Sinn verstort zu werden3’, kurz: sich ,triggern®
zu lassen?

38 Vgl. Fourest (s. Anm. 16), 8.

39 So formuliert Lisa Feldman Barrett: ,Entertaining someone else’s distasteful
perspective can be educational® (Feldman Barrett, Lisa, When is Speech Vio-
lence? New York Times, 14.07.2017, URL: http://www.nytimes.com/2017/07
/14/opinion/sunday/when-is-speech-violence.html [Zugriff: 03.03.2025]).
Sie erldutert dies an einem interessanten Beispiel aus einem Kurs tiber die
Eugenik-Bewegung, die sich fiir die selektive Ziichtung von Menschen einsetzte.
Sie bat die Studierenden, die Position der Eugenik-Bewegung zu vertreten und
Argumente fiir die Richtigkeit dieser Position, die in ihrer Zeit als eine wissen-
schaftliche Rechtfertigung des Rassismus diente, zu finden. Als die Studierenden

58

am 21.01.2028, 00:02:34,


http://www.nytimes.com/2017/07/14/opinion/sunday/when-is-speech-violence.html
https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.nytimes.com/2017/07/14/opinion/sunday/when-is-speech-violence.html

(Hoch)sensibilitat fiir Verletzlichkeit und Unzumutbares

Zweitens: Neben gesellschaftlichen Konsequenzen werden auch
Konsequenzen in der individuellen Lebensfithrung erwogen. So
fragt Ulrike Ackermann, ob Vermeidungsstrategien (etwa durch
Triggerwarnungen und safe spaces) nicht zu einer ,mangelnde[n]
Ambivalenztoleranz“4? fithren kénnen. Und die Psychologin Esther
Bockwyt formuliert:

Wenn wir versuchen, nicht mehr verletzbar zu sein, indem wir das Au-
en, die Welt derart verandern mdchten, dass uns nichts mehr kranken
kann, ist dies nicht nur ein unmdogliches Unterfangen, sondern fiihrt
durch Vermeidung und operantes Lernen zu einer noch ausgepragteren
Krankbarkeit.*!

Fiir ein solches Vermeidungsverhalten sei typisch, dass die Toleranz
fir das, was vermieden werden soll, immer weiter zuriickgeht.*?
Dabei sei die Vorstellung, ,,der Mensch brauche eine weitgehend un-
gestorte, nicht krinkende, schmerzfreie Umwelt [...] aus psychologi-
scher Perspektive nicht haltbar“43. Hat der amerikanische Schmerz-
experte David M. Morris bereits 1996 davon gesprochen, dass die
Amerikaner zu der ersten Generation der Erde gehoren, die ein
schmerzfreies Dasein als eine Art ,Verfassungsrecht® ansdhen und
fiir die Schmerzen ein Skandal seien*4, so diagnostiziert Byung-Chul
Han in seinem Buch ,Palliativgesellschaft“ aus dem Jahr 2022 eine
»Gesellschaft der Positivitit, die sich jeder Form von Negativitit zu

sich weigerten, bat sie ein afroamerikanisches Fakultatsmitglied, in ihr Seminar
zu kommen, und bat dieses, in ihrem Seminar fiir die Eugenik zu argumentie-
ren, wahrend sie dagegen argumentierte, um nach der Hilfte der Debatte die
Seiten zu wechseln. ,We were modeling for the students a fundamental principle
of a university education, as well as civil society: When you're forced to engage
a position you strongly disagree with, you learn something about the other
perspective as well as your own. The process feels unpleasant, but it’s a good
kind of stress — temporary and not harmful to your body — and you reap the
longer-term benefits of learning” (Feldman Barrett).

40 Ackermann, Ulrike, Wenn aus Emanzipationsbestrebungen Ideologie wird ...
Wissenschaftsfreiheit unter Druck, in: Maria-Sibylla Lotter (Hg.), Probleme der
Streitkultur in Demokratie und Wissenschaft, Baden-Baden 2023, 131-147, 136.

41 Bockwyt, Esther, Woke. Psychologie eines Kulturkampfs, Neu-Isenburg 2024,
119.

42 Vgl.a.a.0,120.

43 A0, 121

44 Morris, David B., Geschichte des Schmerzes, Frankfurt a.M. 1996, 103.

59

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Michael Roth

entledigen sucht“#. Die Philosophin Maria-Sibylla Lotter fragt, ,,ob
es iiberhaupt eine wissenschaftliche Grundlage fiir die Annahme
einer Schadigung und nachhaltigen Vulnerabilitit durch Worte gibt,
die irritierend oder als feindlich oder demiitigend empfunden wer-
den™6, Zwar - so Lotter — sei durch medizinische Untersuchungen
deutlich erwiesen, dass lange Phasen von psychischem Stress psychi-
sche Schéddigungen hervorrufen, doch sei dies nicht auf einzelne
Stresssituationen ohne Weiteres iibertragbar. Nichts spreche dafiir,
dass eine als beleidigend empfundene Rede unmittelbar einen psy-
chischen Schaden hervorruft.*’ In der Tat wird in der Forschung
sowohl die Meinung vertreten, dass unser Korper gelernt habe, mit
periodisch auftretenden Stresssituationen umzugehen, und daher
der Versuch einer volligen Vermeidung von Stresssituationen eher
schédlich sei, als auch, dass es keine Belege dafiir gebe, dass — wie
chronischer Stress — das blofle Zuhoren bei einem Redner, dessen
Rede als beleidigend wahrgenommen wird, zu Schaden fithrt.*3
Drittens: Es findet sich in der Literatur die Warnung, dass durch
Unternehmungen wie Triggerwarnungen und die Forderung und
Etablierung von safe spaces Personengruppen zu Opfern?® gemacht
und dadurch Opfer- und Schuldidentititen festgeschrieben zu wer-

45 Han, Byung-Chul, Palliativgesellschaft. Schmerz heute, Berlin 2022, 8. Ziel einer
solchen Palliativgesellschaft sei, ,aus dem Menschen ein moglichst schmerzun-
empfindliches, permanent gliickliches Leistungssubjekt zu formen* (a.a.O., 9).
Dadurch verliere der Schmerz jedoch an Bedeutung (a.a.0., 32). Allerdings wer-
de das schmerzlose Leben mit permanentem Gliick kein menschliches Leben
mehr sein (vgl. a.a.0., 81).

46 Lotter (s. Anm. 32), 155.

47 Vgl.a.a.0., 156.

48 Vgl. hierzu die Diskussion: Feldman Barrett (s. Anm.39); Leef, George, No,
Professor, Words Are Not Violence, The James G. Martin Center for Academic
Renewal, 16.08.2017, URL: https://www.jamesgmartin.center/2017/08/no-pr
ofessor-words-not-violence/ (Zugriff: 03.03.2025); Haidt, Jonathan/Lukianoff,
Greg, Why It's a Bad Idea to Tell Students Words Are Violence. A Claim Increas-
ingly Heard on Campus Will Make Them More Anxious and More Willing to
Justify Physical Harm, The Atlantic, 18.07.2017, URL: http://www.theatlantic.co
m/education/archive/2017/07/why-its-a-bad-idea-to-tell-students-words-are-vi
olence/533970// (Zugrift: 03.03.2025).

49 Dabei ist zwischen Verlierern und Opfern zu unterscheiden. Im Unterschied
zu einem Verlierer ist das Opfer nicht selbst verantwortlich (vgl. Reckwitz [s.
Anm. 11], 220).

60

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://www.jamesgmartin.center/2017/08/no-professor-words-not-violence
http://www.theatlantic.com/education/archive/2017/07/why-its-a-bad-idea-to-tell-students-words-are-violence/533970
https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.jamesgmartin.center/2017/08/no-professor-words-not-violence
http://www.theatlantic.com/education/archive/2017/07/why-its-a-bad-idea-to-tell-students-words-are-violence/533970

(Hoch)sensibilitat fiir Verletzlichkeit und Unzumutbares

den drohen.>® Dies ist besonders deshalb verhdngnisvoll, weil Men-
schen sich gegenwirtig in viel stirkerem Maf3e als frither als Opfer
erleben, die Opferrolle somit eine solche ist, die offeriert werden
kann und in die sich Menschen anders als frither gerne dringen
lassen. Bradley Campbell und Jason Manning haben neben Kulturen
der Ehre und Kulturen der Wiirde eine Kultur des Opferseins (vic-
timhood) herausgearbeitet, die gegenwartig anzutreffen sei. In dieser
Kultur werde die Hilfe, die man verlange, und der Respekt, den
man erwarte, begriindet durch erlittene Unterdriickung.”! In dieser
Weise diagnostiziert auch Andreas Reckwitz, dass Opfer zu sein ,in
der Spitmoderne gewissermafien zu einer erstrebenswerten Katego-
rie geworden [ist], die eine auf ihre Weise privilegierte Position*>?
sichert. Robert Pfaller beobachtet, dass in diesen Kulturen des Op-
ferseins versucht wird, ,kleinste Verletzungen wahrzunehmen und
sie einer moglichst groflen Offentlichkeit zur Kenntnis zu bringen
- um dadurch nicht nur fiir Sympathie, sondern zugleich auch da-
fiir zu werben, dass Sympathie gerade solchen Opfern zu gebiihren
scheint“?. Wie die Produktion von Tiétern dazu tendiert, jede sach-
liche Auseinandersetzung zu ersetzen, weil sie als Unpersonen der
sachlichen Auseinandersetzung fiir unwiirdig erachtet werden, so
macht auch die Produktion von Opfern eine sachliche Auseinander-
setzung tiberfliissig: Dem Opfer gebiihrt aufgrund seines Opferseins
Zustimmung. Der in diesem Verfahren leitende Grundsatz lautet:
JWer sich verletzt, beleidigt etc. fithlt, hat Recht*>*. Den Opfern muss
geglaubt werden und die, die angeklagt werden, sind automatisch
Tater. Norbert Bolz formuliert: ,Man zeigt seine Wunden und
klagt die Gesellschaft an. Als Opfer braucht man keine Argumente.

50 Kostner (s. Anm. 15), 102; Bockwyt (s. Anm. 41), 106.

51 Vgl. Campbell, Bradley/Manning, Jason, Microaggression and Moral Cultures,
in: Comparative Sociology 13 (2014), 692-726, bes. 715.

52 Reckwitz (s. Anm. 11), 383.

53 Vgl. Pfaller, Robert, Erwachsenensprache. Uber ihr Verschwinden aus Politik
und Kultur, Frankfurt a.M. >2018, 116. Dabei macht Pfaller darauf aufmerksam,
dass diese Mechanismen typisch fiir die Oberschicht seien, wihrend die unte-
ren Schichten nicht dazu greifen (vgl. a.a.0., 118). So tauche das Klagen tiber
»Mikroaggressionen® vorwiegend ,,im sozialen wie fachlichen Luxussegment der
Universitaten® (a.a.0., 118) auf.

54 A.a.O,,55.

55 Vgl. Stegemann, Bernd, Wutkultur, Berlin 2021, 61f.

61

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Michael Roth

An die Stelle von Ideologiekritik tritt Indigniertheit, Entriistung gilt
heute als Echtheitsbeweis*®. Dabei wird man bereits durch negative
Emotionen zum Opfer, wie die vermeintlichen Ausldser der negati-
ven Emotionen zu Tatern werden. Die durch das Opfersein erziel-
ten Gewinne machen dabei verstdndlich, warum man sich auch
ungerechtfertigterweise als Opfer stilisiert, ja liigt, um als Opfer zu
erscheinen (,Opfer-Hochstapler®”) - etwas, das in einer Kultur der
Ehre undenkbar wire, in der das Opfersein Ehrverlust bedeutet.”®
So wird kritisch gefragt, ob das Offerieren der Opferrolle nicht eine

56

57
58

62

Bolz, Norbert, Keine Macht der Moral! Politik jenseits von Gut und Bése, Berlin
2021, 168f.

Hubl (s. Anm. 9), 12.

Erinnert sei an den Fall des Singers Gil Ofarim (vgl. Diehl, Jorg/Maxwill,
Peter/Winter, Steffen, So fiel der Antisemitismus-Skandal in Leipzig in sich zu-
sammen, Spiegel 14 [2022]): Am 4. Oktober 2021 verdffentlichte Ofarim auf Ins-
tagram ein Video, in dem er unter Tranen davon berichtete, von einem Hotelan-
gestellten des Hotels The Westin Leipzig antisemitisch beleidigt und gedemiitigt
worden zu sein. Der Rezeptionist des Hotels — so Ofarim - habe ihn dazu aufge-
fordert, seine Kette mit Davidstern abzulegen, weil er sonst nicht einchecken
diirfe. Der Vorfall 16ste allgemeine Emporung aus. So versammelten sich am
darauffolgenden Tag Menschen vor dem Hotel, um gegen Antisemitismus zu
demonstrieren. Im weiteren Verlauf kamen allerdings (u.a. durch Videomaterial
einer Uberwachungskamera) Zweifel an der von Ofarim geschilderten Version
auf. Verschiedene Dinge konnten sich so nicht ereignet haben, wie Ofarim sie
geschildert hatte. So stellte die zustindige Staatsanwaltschaft Ende Marz 2022
das Verfahren wegen Volksverhetzung gegen den Hotelangestellten ein und
erhob Anklage gegen Ofarim wegen Verleumdung und falscher Verdachtigung.
In dem anschliefflenden Verfahren Ende November 2023 gestand Ofarim, alles
frei erfunden zu haben, und entschuldigte sich bei dem beschuldigten Hotelan-
gestellten. Interessant ist der Fall, weil er ein erschreckendes Bild auf unsere
Kultur des Opferseins wirft. Offenkundig besitzt es in unserer postheroischen
Mentalitit eine erschreckende Attraktivitdt, sich selbst als Opfer zu stilisieren.
Dies ldsst sich auch im Alltag beobachten: So begegnen uns Menschen, die sich
bereits bei dem geringsten Anlass gemobbt fithlen und daher {iber Mobbing
oder mobbingghnliches Verhalten klagen. Indem ich mich als Opfer stilisiere,
gibt es keine Grauténe mehr, vielmehr ist die Welt in Opfer und Téter, Gut
und Bose aufgeteilt und - zu meinen Gunsten - vereindeutigt. Mein Opfersein
ist Beweis dafiir, dass ich Respekt und Hilfe verdiene. Dabei macht der Fall
Ofarim noch etwas anderes deutlich, auf das Campbell/Manning in anderem
Zusammenhang bereits hingewiesen haben: Die Kultur der Viktimisierung wird
durch das Internet und Plattformen wie Facebook, Instagram oder Twitter
unterstiitzt (Campbell/Manning [s. Anm. 51], 710), bilden sie doch das Forum,
sich selbst als Opfer zu présentieren.

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(Hoch)sensibilitat fiir Verletzlichkeit und Unzumutbares

»emotionale Fragilitit und ein[en] {iberhéhte[n] Narzissmus® ebenso
unterstiitzt wie eine ,pessimistische bis katastrophierende Grund-
anspannung, verbunden mit Schwarz-Weif-Denken und Projektion
des Bosen in andere und in die gesamtgesellschaftliche Struktur?,
sodass Menschen zur erwachsenen Ubernahme von Verantwortung
demotiviert werden. Aus dem Verantwortung iibernehmenden ge-
stalterischen Menschen wird der, der passiv leidend Riicksichtnahme
tiir sich verlangt. Am Beispiel einer Warnung vor ,adult language®
bemerkt Robert Pfaller eine gesellschaftliche Entwicklung, ,in deren
Verlauf Erwachsenheit nicht mehr selbstverstdndlich von erwachse-
nen Menschen erwartet werden darf“6°. Nicht mehr Erwachsenheit
sei Offentlicher Standard, ,sondern diverse Empfindlichkeiten, Her-
kiinfte oder sonstige Beschaffenheiten”. Demgegeniiber fordert Pfal-
ler ,Erwachsenheit® ,Diese Haltung bedeutet, manche Unannehm-
lichkeiten oder Ubel ebenso als notwendige Begleiterscheinungen
des Lebens zu erkennen wie die eigenen Moglichkeiten, sie zu ertra-
gen oder zu tiberwinden“®.

In der Tat lasst sich die Kultivierung mangelnder Erwachsenheit
an verschiedenen Phdnomenen - wie etwa der Sprache - beobach-
ten. So bekommt man heute bspw. nicht gesagt, dass Marie-Louise
die ,Mutter” von Yara Mimi ist, sondern es wird davon gesprochen,
dass sie ihre ,Mama®“ sei.> Auch die zu Padagogisierenden sind iiber
die klassischerweise als erziehungsbediirftig angesehene Gruppe der
Minderjahrigen ausgeweitet. So macht Juli Zeh in einem Interview
im Cicero auf den ,padagogischen Ansatz“ und die ,Top-down-Me-
thode® in der Politik aufmerksam, die miindige Wéhler wie kleine
Kinder behandelt, denen ,etwas zu erklaren® ist, die ,abzuholen“
und ,mitzunehmen“® sind. Die Kommunikation mit den Biirgern
habe daher ,pddagogische; ja ,therapeutische Ziige®s. Allerdings

59 Bockwyt (s. Anm. 41), 106.

60 Pfaller (s. Anm. 53), 9.

61 A.a.O,10.

62 Die Firma ,boep’ die vegane Naturkosmetik anbietet, wirbt: ,Liebevoll ent-
wickelt von einer Arztin und Mama“ Das boep GmbH, Startseite, URL: https://
dasboep.de/?srsltid=AfmBO00olGPNUyV3HGAqqwhe_gbF9UyygvZe8C-Zk4C
VCjy9Gn5Pv2z9F (Zugriff: 03.03.2025).

63 Zeh, Juli/Resing, Volker, Padagogische Politik ist gefahrlich. Ein Interview, in:
Cicero 9 (2024), 27-34, 28.

64 Ebd.

63

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://dasboep.de/?srsltid=AfmBOoo1GPNUyV3HGAqqwhe_gbF9UyygvZe8C-Zk4CVCjy9Gn5Pv2z9F
https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://dasboep.de/?srsltid=AfmBOoo1GPNUyV3HGAqqwhe_gbF9UyygvZe8C-Zk4CVCjy9Gn5Pv2z9F

Michael Roth

wird nicht nur in der Politik therapiert, immer grofiere Kreise
werden als therapiebediirftig angesehen. So beobachtet der Essener
Psychologe Marcus Roth, ,dass immer mehr Gefiihle oder Verhal-
tensweisen, die frither als normal galten, heute in den Bereich des
Pathologischen geschoben werden®. Die Gesellschaft neige dazu,
immer mehr als ,,psychische Stérung“ zu betrachten, sodass voriiber-
gehende Krisen, die zur menschlichen Entwicklung gehéren, nun
als psychische Storung diagnostiziert werden. Fiir viele Patienten
sei dies angenehm, weil man sich hinter die Diagnose zuriickziehen
konne. ,Es geht dabei moglicherweise auch um die Abgabe von
Verantwortung. Die Diagnose kann wie eine Bescheinigung sein:
JIch bin krank, ich brauche Hilfe von anderen. Plotzlich liegt das
Problem nicht mehr bei uns allein, sondern bei den anderen, deren
Riicksicht ich durch meine Diagnose verlangen kann“®. Dadurch -
so Roth - werden immer mehr Aspekte des Lebens als Therapiefall
gesehen.®” Der Psychotherapeut Holger Richter vermutet, dass der
Therapie-Boom auch an den Vorteilen liegt, die sich manche von
einem Opferstatus versprechen. ,Wir haben heute eine Opferhier-
archie in der Gesellschaft. Man sagt sich, mit einer psychischen
Erkrankung gehort man zu einer marginalisierten Gruppe und ver-
dient dadurch Vorteile“8.

65 Roth, Marcus/Kuroczik, Johanna, Wir schlieflen immer mehr Aspekte des Le-
bens aus, in: Frankfurter Allgemeine Zeitung 259/2024, N 1.

66 Ebd. Vgl. hierzu ausfithrlich die Studie von Roth, Marcus/Steins, Gisela, An-
merkungen zur Problematik fehlender Psychotherapieplitze, in: Psychologische
Rundschau 75 (2024), 289-300, und die Ergdnzungen Roth, Marcus, Die Nor-
malitt ist differentiell: Entgegnung zum Kommentar von Brakemeier et al.
(2024), in: Psychologische Rundschau 75 (2024), 301-310.

67 Dies verdeutlich Roth an der Trauer: ,Frither war ein Todesfall im nahen Um-
feld ein Ausschlusskriterium fiir eine Depression. Das wurde nun gestrichen.
Das bedeutet, dass mir, wenn ich 14 Tage nach dem Tod meines Partners oder
Kindes noch tieftraurig bin, eine Depression diagnostiziert werden konnte. Wir
akzeptieren Trauer nicht mehr als normale Spielart des Seins. Dabei wird jeder
zweite Ehepartner den Tod des anderen erleben. Und fast jeder wird den Verlust
der Eltern erfahren. Es hat sich die Vorstellung verbreitet, dass das Leben grund-
satzlich schon sein muss und alles Unangenehme unnormal sein muss. Einiges,
was heute als Anpassungsstorung diagnostiziert wird, konnte auch als normale
Reaktion auf ein Ungliick betrachtet werden (Roth/Kuroczik [s. Anm. 65], N 1).

68 Richter, Holger/Karger, Lena, Pathologisierungs-Pandemie. Wir haben heute
eine Opferhierarchie in der Gesellschaft, welt-online vom 30.11.2024, URL:
https://www.welt.de/kultur/plus254712702/Pathologisierungs-Pandemie

64

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://www.welt.de/kultur/plus254712702/Pathologisierungs-Pandemie-ADHS-Diagnosen-steigen-an-aber-Narzissmus-will-niemand-haben.html
https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.welt.de/kultur/plus254712702/Pathologisierungs-Pandemie-ADHS-Diagnosen-steigen-an-aber-Narzissmus-will-niemand-haben.html

(Hoch)sensibilitat fiir Verletzlichkeit und Unzumutbares

Viertens: Wer entscheidet, vor was gewarnt werden muss und
wovor nicht, wofiir safe spaces eingerichtet werden und wofiir nicht,
welche Meinungen zu begrenzen sind und welche Meinungen uns
zugemutet werden diirfen und wir auszuhalten verpflichtet sind?
Bereits John Stuart Mill spricht im Blick auf die Frage nach der
Toleranz oder Nicht-Toleranz von Meinungen davon, dass niemand
das Recht habe, ,die Frage fiir die ganze Menschheit zu entscheiden
und jede andere Person von der Moglichkeit des Urteils auszuschlie-
Ben’?. Die Gefahr einer ,epistemische[n] Arroganz”/' liegt nahe.
Dieter Schonecker versteht darunter

den Hang eines Subjekts, die eigene Meinung beziiglich einer de facto
umstrittenen und mit gegenldufigen Evidenzen verkniipften Sachfrage
mit einem hohen Grad an subjektiver Gewissheit zu hegen, verbunden
mit der Uberzeugung, es besser zu wissen als andere Subjekte, die eine
andere Meinung haben - eine Gewissheit und Uberzeugung, welche die
Bereitschaft schmilern oder verhindern [sic!], andere Meinungen als
diskussionswiirdig anzuerkennen und sich mit ihnen auseinanderzuset-
zen.”?

Deutlich diirfte sein, dass es bei der Frage, wer entscheidet, welche
Meinung im offentlichen Diskurs ausgeschlossen wird, wovor zu
warnen ist und wer in einem safe space geschiitzt werden muss,
was als Diskriminierung gilt und was als rechtméaflige Kritik, immer
auch um eine Machtfrage geht.”> Gerade der Vorwurf der Diskrimi-

-ADHS-Diagnosen-steigen-an-aber-Narzissmus-will-niemand-haben.html
(Zugriff: 03.03.2025). Dabei macht Richter darauf aufmerksam, dass es auch
nur bestimmte Diagnosen, wie etwa Hypersensibilitit oder ADHS sind, die
vermehrt diagnostiziert werden. ,Bei einer allgemeinen Entstigmatisierung von
psychischen Erkrankungen miissten jedoch alle gleichméflig ansteigen. Schizo-
phrenie und Narzissmus aber will niemand haben. In 8000 Therapieantragen
gab es nur dreimal die narzisstische Personlichkeitsstorung. Wenn man sich
umguckt, weifs man aber, dass die Menschen heute sehr narzisstisch und auf
sich bezogen sind. Das wollen aber Patienten nicht mehr. Die wollen was ande-
res bestitigt haben® (ebd.).

69 Mangold (s. Anm.24), 12. Kriterien hierfiir entwickelt Nida-Riimelin (s.
Anm. 21), 126f.

70 Mill (s. Anm. 37), 26.

71 Schonecker (s. Anm. 20), 204.

72 Ebd.

73 Liessmann, Konrad Paul, Der befleckte Geist. Cancel Culture und die Moralisie-
rung des Gedankens, in: Hanna Engelmeier u.a. (Hg.), Canceln. Ein notwendi-

65

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Michael Roth

nierung und des Missbrauchs der Sprache wendet sich nicht blof3
gegen (bestehende) Machtverhiltnisse, sondern konstituiert neue
Machtverhiltnisse — ist somit Teil des Machtkampfes.”* Allerdings
sind hierbei hdufig die Machtverhaltnisse verschleiert, der Machtan-
spruch tritt sub contrario auf, weil er von denen ausgeht, die auf der
Seite der Opfer stehen oder zumindest zu stehen vorgeben.”

Fiinftens: Immer wieder habe ich beobachtet, dass die Forderung
nach safe spaces bei vielen Menschen Unmut auszuldsen scheint, die
eigentlich gar nichts gegen den Schutz von Minderheiten haben und
sich auch gegen jede Form der Diskriminierung wenden und sich
sogar in jhrem personlichen Umfeld aktiv gegen Diskriminierung
einsetzen. Ich kann hier - ausgehend von den Gesprachen mit die-
sen Personen — nur Vermutungen dariiber anstellen, was der Grund
tiir dieses Unbehagen sein konnte.

a) Dass Menschen sich in geschiitzte Rdume zuriickgezogen ha-
ben, um unter sich zu sein, ist keineswegs neu (vgl. bspw. Grup-

ger Streit, Miinchen 2023, 127-146, 132. Dabei ist deutlich, dass die Behauptung,
etwas sei eine Ausgrenzung oder Diskriminierung, gar nicht argumentativ aus-
gewiesen werden muss: Wie vulnerabel und daher schiitzenswert jemand ist,
ergibt sich nicht aus den Merkmalen, aufgrund derer sie potentielle Opfer von
Ausgrenzung und Diskriminierung sind, sondern vor allem aus dem, wie sie
selbst darauf reagieren. So scheint als Grundsatz formuliert werden zu kénnen:
»Als Grenziiberschreitung gilt [...] das, was die betroffene Person als solche
definiert und wahrnimmt® Dabei wird ausdriicklich ,Parteilichkeit als Hand-
lungsgrundsatz® genannt: ,Wir handeln so, dass wir zunichst den betroffenen
Personen unser Vertrauen zusichern und uns fiir diese Personen einsetzen.
Eine ,neutrale’ Haltung ist in einer solchen Situation wenig sinnvoll und kaum
moglich“ (Fachschaftsrat Evangelische Theologie Géttingen, Code of Conduct
& Awareness, URL: https://fs-theo.de/awareness/ [Zugriff: 03.03.2025]).

74 Wenn Martina Thiele die Rede von cancel culture als einen Popanz sieht, der
von Menschen aufgebaut wird, die ihre Macht und Privilegien nicht loslassen
wollen (Thiele [s. Anm. 29]), so sieht sie zu Recht, dass es hier um eine Frage
von Macht und Privilegien geht. Was sie aber nicht erwéhnt, ist, dass beiden,
also sowohl denen, die von cancel culture reden, als auch denen, die diese Rede
fiir unangemessen halten, um Macht und Privilegien geht.

75 So macht Lotter deutlich, dass eine Transgender-Person, die als Individuum
Opfer feindseligen Verhaltens ist, als Mitglied einer medial und institutionell
einflussreichen Transgender-Organisation durchaus politisch méchtig sein kann
(vgl. Lotter, Maria-Sibylla, Sind ,vulnerable Gruppen“ vor Kritik zu schiitzen?
Die Funktion der Redefreiheit fiir die liberale Demokratie und die Ideologisie-
rung der Vulnerabilitit, in: Zeitschrift fiir Praktische Philosophie 9 [2022], 375-
398, 389).

66

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://fs-theo.de/awareness
https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://fs-theo.de/awareness

(Hoch)sensibilitat fiir Verletzlichkeit und Unzumutbares

pentherapien, Selbsthilfegruppen). Die Forderung nach safe spaces
scheint aber von vielen nicht als notwendiger Riickzug von Men-
schen verstanden zu werden, sondern als Forderung nach einem
Ausschluss von Menschen. Offensichtlich erleben viele Menschen
es dann so, dass der andere in erster Linie als Bedrohung in den
Blick kommt, die es zu beseitigen gilt.”® Haben sie eventuell den
Eindruck, dass mit den Opfer- auch die Schuldidentitdten drohen
festgeschrieben zu werden’” — und so alle schuldig zu sein scheinen,
die nicht Opfer sind, also auch sie selbst?

b) Wenn safe spaces definiert werden als Rdume, die gesichert sind
vor gewalttitigem, diskriminierendem und rassistischem Verhalten -
sowohl vor korperlicher Gewalt (Korperverletzung, sexueller Miss-
brauch) und vor verbaler Gewalt (Notigung, Erpressung) als auch
vor seelischer Gewalt (Mobbing) -, droht dann nicht tiberspielt zu
werden, dass in der Bundesrepublik alle Riume vor gewalttitigem,
diskriminierendem und rassistischem Verhalten geschiitzt sind -
und zwar durch das Recht? Hier scheint ein weiterer Grund fiir Un-
mut zu liegen: Wenn es in der Gesellschaft tatsachlich gewalttatiges,
diskriminierendes und rassistisches Verhalten gibt, wird dies nicht
dadurch in gewisser Weise stabilisiert, dass man (blof) safe spaces
einrichtet, die hiervon ausgenommen sind, statt den gesellschaftli-
chen Missstand zu bekdmpfen?

Nun handelt es sich hier nur um erste zaghafte Uberlegungen zu
dem Unmut, der bei Menschen bei der Forderung nach safe spaces
ausgelost wird. Allerdings scheint mir zentral, dieser Frage ausfiihr-
lich und intensiv nachzugehen, ja unverantwortlich, dieser Frage
nicht gentigend Beachtung zu schenken; denn es wére widersinnig,
wenn Mafinahmen zum Schutz von Menschen von anderen als eine
solche Zumutung empfunden werden, dass sie sich gegen die zu
Schiitzenden wenden.”®

76 Vgl. Han (s. Anm. 45), 70.

77 Kostner (s. Anm. 15), 102.

78 Dies wire nur dann sinnvoll, wenn es denen, die diese Mafinahmen durchfiih-
ren, in Wahrheit gar nicht um diejenigen geht, die sie zu schiitzen vorgeben.

67

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Michael Roth

3 Hochsensibilitat als Demonstration moralischer
Uberlegenheit?

Mit Triggerwarnungen, der Forderung nach Etablierung von safe
spaces und dem Bestreben der Begrenzung von als verletzend emp-
fundenen Meinungen oder Personen im o6ffentlichen Diskurs wird
eine neue Sensibilitit fiir Verletzlichkeiten dokumentiert, die aller-
dings — wie wir sahen - auch Fragen aufgeworfen hat. Diese Fragen
erlauben vor allem deshalb Zweifel daran, ob es hier wirklich nur um
den Schutz des (verletzten) anderen geht, weil sich vieles gar nicht
als Schutz erkldren ldsst, ja den verletzten anderen teilweise sogar
gefdhrdet und seine Entmiindigung riskiert. Der Philosoph Konrad
Paul Liessmann vermutet, dass es um ,,Deutungshoheit in Geschich-
te und Gegenwart“”® geht. Nach Philipp Hiibl soll so eine moralische
Uberlegenheit demonstriert werden. Es handele sich oftmals um ein
»Stammessignal, dass man die richtige Gesinnung hat“80. Sicherlich
sind die genannten Unternehmungen ganz unterschiedlich motiviert
und lassen sich daher auf unterschiedliche Weise verstehen. Kénnten
sie sich aber auch als moral grandstanding verstehen lassen?

Ein paar kurze Bemerkungen zu dem, was ich - in Anlehnung an
die Philosophen Justin Tosi und Brandon Warmke, die den Begrift
maf3geblich gepragt haben®' - unter moral grandstanding verstehe.
Es diirfte unstrittig sein, dass die Moral geschwécht wird, wenn auch
nur der Verdacht entsteht, ,dass besonders moralische Menschen
blofl in eigeninteressierter Weise klug sind und mit der Moral ihre
Nische gefunden haben, sich zu profilieren®2. Dabei scheint ein sich
selbst Rithmen ein fast unvermeidlicher Bestandteil der moralischen
Rede zu sein. In dieser Weise urteilt auch Jjoma Mangold: ,Es ist
fast unméglich, mit Moral zu argumentieren, ohne sich selbst in

79 Vgl. Liessmann (s. Anm. 73), 234.

80 Hiibl, Philipp, Die aufgeregte Gesellschaft. Wie Emotionen unsere Moral pragen
und die Polarisierung verstirken, Miinchen 2019, 226.

81 Vgl Tosi, Justin/Warmke, Brandon, Grandstanding. The Use and Abuse of Moral
Talk, Oxford 2020.

82 Mieth, Corinna/Rosenthal, Jacob, Spielarten des Moralismus, in: Christian
Neuhduser/Christian Seidel (Hg.), Kritik des Moralismus, Berlin 2020, 35-60,
51

68

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(Hoch)sensibilitat fiir Verletzlichkeit und Unzumutbares

ein moralisch vorteilhaftes Licht zu riicken*. In der Tat: Im morali-
schen Urteil erweise ich mich als jemand, der moralisch zu urteilen
versteht. Gerade deshalb ist moralische Sprache so anziehend: Es ist
ein Sprechen von einem héheren Standpunkt aus und eine Demons-
tration der eigenen Moralitdt34, denn indem wir von einem héheren
Standpunkt aus sprechen, erweisen wir uns als jemand, der auf die-
sem hoheren Standpunkt zu stehen vermag. Ich zeige anderen (und
mir selbst), dass ich jemand bin, dem moralische Positionen wichtig
sind, weil ich sie ins Spiel bringe und ihnen zustimme. Durchaus
treffend spricht Bernd Stegemann von einer ,Selbstverzauberung“.
Die moralische Rede enthdlt die frohe Botschaft: Ich gehore zu
den Guten!®® Gerade so wird in der moralischen Kommunikation
ein ideales Selbst etabliert: Wir formulieren moralische Positionen,
téllen moralische Urteile und gewinnen so unser ideales Selbst: als
diejenigen, die eben diese Positionen besitzen. Dieses ideale Selbst
stimmt dem moralisch Guten zu und erweist sich in dieser Zustim-
mung zum moralisch Guten als gut. Und gerade so unterscheiden
wir uns von den Ungerechten und Unmoralischen, die ganz offen-
sichtlich dem moralisch Guten nicht zustimmen oder fiir die das
moralisch Gute nicht in vergleichbarer Weise Grund ihrer Urteile
ist. Genau hier liegt aber der gefdhrliche Umschlag, wenn nédmlich
die Etablierung des idealen Selbst zum eigentlichen Zweck des mo-
ralischen Urteilens wird, sodass es — wie die Philosophin Michaela
Rehm deutlich macht - nicht um Klima und Fliichtlinge zu gehen
scheint, sondern um mich als Flichtlingshelfer und Klimaschiitzer.?”

Die Einsicht, dass Triggerwarnungen, die Forderung nach der
Etablierung von safe spaces und die Begrenzung von Meinungen im
offentlichen Raum zum moral grandstanding missbraucht werden

83 Mangold, Jjoma, Das Problem des moralischen Sprechens, in: taz.FUTUR-
ZWEI 9 (2019), 24£.25.

84 Vgl. Bittner, Ridiger, Verwiistung durch Moral, in: Brigitte Boothe/Philipp
Stoellger (Hg.), Moral als Gift oder Gabe? Zur Ambivalenz von Moral und
Religion, Wiirzburg 2004, 98-103.

85 Stegemann (s. Anm. 55), 23.

86 Ahnlich Kortner, Ulrich H. J., Fiir die Vernunft. Wider Moralisierung und Emo-
tionalisierung in Politik und Kirche, Leipzig 2017, 5.

87 Vgl. Rehm, Michaela, Ist moralisches Handeln eine Form des de dicto moti-
vierten Handelns?, in: Christian Neuhduser/Christian Seidel (Hg.), Kritik des
Moralismus, Berlin 2020, 134-152, 147.

69

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Michael Roth

kénnen, ist eigentlich ebenso banal wie unaufregend, schliefilich
kann alles zum (moralischen) Selbstruhm verkehrt werden - selbst
die Kritik am (moralischen) Selbstruhm. Die von uns betrachteten
Formen der Demonstration von Hochsensibilitdt scheinen sich aber
in besonderer Weise fiir das moral grandstanding zu eignen und
daher in besonderer Weise dafiir anfillig zu sein. Erstens stehen
den durch Triggerwarnungen, Forderungen nach safe spaces und
einer Begrenzung von Personen und Meinungen im offentlichen
Raum erzielten Ansehensgewinnen nur minimale primére Kosten
gegeniiber; denn all diese Dinge beschrinken unser Handeln und
unser Leben in keiner Weise. In erster Linie zeige ich dadurch vor-
nehmlich mir selbst, dass ich jemand bin, der auf einem moralischen
Standpunkt zu stehen vermag. Dariiber hinaus werden sie haufig vor
einem Forum vorgetragen, vor dem sie sicher Anerkennung finden
und daher nicht einmal Mut, bestenfalls ,,Gratismut“ erforderlich ist.
Als Gratismut bezeichnet Hans Magnus Enzensberger einen Mut,
der nichts kostet, weil er keinerlei Risiken, Gefahren oder negative
Konsequenzen mit sich bringt.3® Zweitens scheinen sie gut in das
digitale Zeitalter zu passen und zu der hier praktizierten Form des
moral grandstanding: dem digitalen virtue signaling® Die Philoso-
phin Barbara Bleisch macht in ihrer Kolumne auf den Ausverkauf
der Moral in den sozialen Medien aufmerksam: ,Wer sich auf Insta-
gram und Facebook moralisch gibt“ - so Bleisch - ,hat oft nicht
mehr im Blick als Prestige und Dominanz“°. Dies ist nach Bleisch
deshalb der Fall, weil es in den Tweets und Posts selten um die
Sache an sich gehe, vielmehr gehe es oft genug nur um einen selbst.
Die Moral diene der Politur des eigenen Images. Dadurch werde die
Moral zur PR-Nummer degradiert. Dabei ist auffillig, dass das virtue
signaling immer stidrker auch den Inhalt der Moral zu bestimmen

88 Vgl. Enzensberger, Hans Magnus, Gratismut und Gratisangst, in: ders., Einzel-
heiten I, Frankfurt a.M. 1962, 186-191. Kennzeichen fiir den Gratismut ist aber
nach Enzensberger nicht nur, dass er nichts kostet, sondern mit dem Begriff ver-
bindet sich auch, dass die betreffende Person sich geriert, als sei sie ein mutiger
Widerstandskdampfer, der fiir seine Taten bzw. Worte schlimmste Konsequenzen
zu befiirchten habe.

89 Mangold (s. Anm. 83), 25.

90 Vgl. Bleisch, Barbara, Der Ausverkauf der Moral in den sozialen Medien, URL:
https://www.tagesanzeiger.ch/der-ausverkauf-der-moral-in-den-sozialen-medie
n-248109894114 (Zugriff: 03.03.2025).

70

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://www.tagesanzeiger.ch/der-ausverkauf-der-moral-in-den-sozialen-medien-248109894114
https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.tagesanzeiger.ch/der-ausverkauf-der-moral-in-den-sozialen-medien-248109894114

(Hoch)sensibilitat fiir Verletzlichkeit und Unzumutbares

scheint, weil es dazu fiihrt, dass diejenigen Dinge in das Zentrum
moralischer Hochschdtzung geraten, die auf Facebook, Instagram
und X (ehemals Twitter) gut darstellbar sind, wie die Zubereitung
einer veganen Mahlzeit oder die Beteiligung an einer Fridays-for-
Future-Demonstration. Ein solches Bild lasst sich liken und mit
einem kurzen Kommentar versehen - 100 % instagrammable. Dass
auch Triggerwarnungen, Forderungen nach konkreten safe spaces
oder Begrenzungen von Personen und Meinungen in der digitalen
Welt instagrammable sind, ist offensichtlich. Drittens: Wir haben
gesehen, dass es bei den genannten Formen der Demonstration
von Hochsensibilitdt immer auch um Machtausiibung geht. Die hier
ausgeiibte Macht entspricht in ihrer Struktur derjenigen Macht, die
die moralische Rede in der Regel bereitstellt: eine verdeckte Form
der Macht, die gerade deshalb umso machtvoller ist: Gegen eine ver-
deckte Macht kann man sich kaum wehren, ja bereits sie als Macht
zu bezeichnen, kénnte mich ins Abseits stellen.”! Die thematisierten
Formen der Demonstration der Sensibilitdt fiir Verletzlichkeit ver-
bergen ihr Machtstreben von Haus aus, da sie vorgeben, auf die
Seite der Opfer zu gehéren und die Verletzlichkeit anderer im Blick
zu haben - Macht durch die Parteinahme fiir die Ohnmaichtigen
bzw. die als ohnmachtig Wahrgenommenen und zu Ohnmaéchtigen
Erklarten.

Nun ldsst sich aber nicht nur die Frage stellen, ob die von uns
betrachteten Formen der Demonstration von Hochsensibilitdt sich
in besonderer Weise fiir das moral grandstanding eignen, vielmehr
lassen sich von hier aus auch Beobachtungen einordnen, die wir
bereits gemacht haben.

Erstens sind wir auf das Phidnomen des concept creep gestofien:
die Vorstellung dessen, was Menschen schidigt, wovor gewarnt
und geschiitzt werden muss, welche Meinungen nicht mehr tole-
rierbar sind, wichst, wie auch Begriffe wie ,Mobbing", ,Gewalt“
und ,Sicherheit® immer mehr ausgeweitet werden. Dies ldsst sich

91 So verdeutlicht Ulrike Peisker in Bezug auf die Missbrauchsfille in der Kirche
die Gefahr, die von einer verdeckten Macht ausgeht (vgl. Peisker, Ulrike, Kann
theologische Reflexion zweitem Missbrauch und sekundédrer Viktimisierung
vorbeugen? Uberlegungen im Anschluss an die ForuM-Studie, in: Matthias Pul-
te u.a. (Hg.), Der Schutz der Integritat der Person. Prevention and Safeguarding,
Mainzer Beitrage zum Kirchen- und Religionsrecht 17, Wiirzburg 2025, 113-133
(im Erscheinen).

71

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Michael Roth

sicherlich ganz unterschiedlich erkldren, aber auch durch das moral
grandstanding, also den Versuch, durch moralische Rede Selbstruhm
zu erreichen. Wenn es namlich darum geht, durch Sensibilitét fiir
Verletzlichkeit ein besonders erlesenes moralisches Sensorium zu de-
monstrieren, versteht sich, dass dieses immer diffiziler werden muss,
um nicht als gewohnlich, sondern als besonders wahrgenommen
zu werden. Wenn bereits jeder dahergelaufene Normalbiirger das N-
Wort nicht mehr benutzt, muss der erlesenere Geschmack durch die
Vermeidung weiterer Worte gezeigt werden, um zu demonstrieren,
dass man in einer anderen Liga der Empfindsamkeit spielt. In einer
Gesellschaft der Singularititen, in der nicht das Allgemeine, sondern
das Besondere erwartet wird, wird nicht nur das Besondere mit
moralischen Qualititen aufgeladen®?, sondern das Moralische muss
immer besonderer werden.

Zweitens haben wir festgestellt, dass nicht nur der Erfolg von Trig-
gerwarnungen und die Etablierung von safe spaces wissenschaftlich
oft nicht nachweisbar ist, sondern diese auch schédliche Konsequen-
zen haben: Menschen werden zur erwachsenen Ubernahme von
Verantwortung demotiviert und in eine passive Opferrolle gedringt.
Dies lasst sich (neben anderem) auch dann erklaren, wenn es den
Akteuren in Wahrheit nicht um den Verletzten geht, das Interesse
nicht auf dem verletzten anderen liegt, sondern auf mir als dem, der
fiir Verletzung anderer sensibel ist. Dem anderen wird so unter dem
Deckmantel der Liebe und Fiirsorge geschadet.*?

4 Schluss

Die neue Sensibilitat fiir Verletzungen und Verletzlichkeit dokumen-
tiert sich nicht nur, aber auch in Triggerwarnungen, der Forderung
nach Einrichtungen von safe spaces und dem Bestreben der Begren-
zung von schidlichen Meinungen oder Personen im offentlichen
Diskurs. Das darin zum Ausdruck kommende Bemiihen, der Ver-

92 Vgl. Reckwitz, Andreas, Die Gesellschaft der Singularititen. Zum Strukturwan-
del der Moderne, Berlin *2018, 90f.

93 Uberspitzt gefragt: Dass fiir den moralischen Ruhm die Verstirkung der Hilflo-
sigkeit des Schutzbediirftigen riskiert wird - ist das nicht etwas, was uns in ver-
gleichbarer Weise von dem sog. Miinchhausen-Stellvertretersyndrom bekannt
ist?

72

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(Hoch)sensibilitat fiir Verletzlichkeit und Unzumutbares

letzlichkeit gefahrdeter Psychen Rechnung zu tragen und sie zu
schiitzen, das - hieriiber sollte Einigkeit bestehen - zu unterstiit-
zen ist, kann aber nur dann erfolgreich sein, wenn die mit diesen
Unternehmungen verbundenen Gefahren nicht aufler Acht gelassen
werden: der Verlust einer fiir die Demokratie notwendigen Streitkul-
tur, die auch andere Meinungen zu akzeptieren bereit ist, die Eta-
blierung einer mangelnden Ambivalenztoleranz, das Festschreiben
von Opfer- und Schuldidentititen, die Vernachldssigung wichtiger
Standards von Erwachsenheit und das Ubersehen von verdeckten
Machtstrukturen. Aus der Sensibilitat fiir Vulnerabilitdt darf keine
Ideologie der Vulnerabilitit werden, die die Verletzlichkeit anderer
als Manover im Machtkampf missbraucht, sodass der Dokumentati-
on der eigenen Sensibilitt fiir Verletzlichkeit der schutzbediirftige
Verletzliche geopfert wird.

73

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gerhard Schreiber
Quale deinen Nachsten?

Zur ethischen Beurteilung einvernehmlicher
Korperverletzungen im Rahmen sadomasochistischer
Sexualpraktiken

Legierungen von Sexualitdt und Gewalt gehéren zum gesellschaftli-
chen Alltag und sind keine Ausnahmen. Eine aktuelle représentative
Studie zur Lebenszeitpravalenz von Intimpartnergewalt in Deutsch-
land hat ergeben, dass 18,6 % der befragten Frauen und 5,5 % der
befragten Manner mindestens einmal in ihrem Leben sexuelle bzw.
sexualisierte! Gewalt in einer Partnerschaft erfahren haben.? Gleich-
zeitig geht die Unabhingige Missbrauchsbeauftragte der Bundesre-
gierung davon aus, dass in Deutschland - statistisch gesehen - ein
bis zwei Kinder pro Schulklasse sexueller Gewalt in der Familie und/
oder anderen sozialen Kontexten ausgesetzt sind.?> Schitzungsweise

1 Fir einen Vorschlag zur begrifflichen Differenzierung vgl. Schreiber, Gerhard,
Begriffe vom Unbegreiflichen. Beobachtungen zur Rede von ,sexueller Gewalt’
und ,sexualisierter Gewalt; in: Mathias Wirth/Isabelle Noth/Silvia Schroer (Hg.),
Sexualisierte Gewalt in kirchlichen Kontexten. Neue interdisziplindre Perspektiv-
en, Berlin/Boston 2021, 123-145.

2 Jud, Andreas/Grafe, Bianca/Meshkova, Ksenia/Kavemann, Barbara/Meysen,
Thomas/Hoffmann, Ulrike/Ziegenhain, Ute/Fegert, Jorg, Prevalence and Predic-
tors of Affirmations of Intimate Partner Violence in Germany. A First Nationwide
Study on Victimization in Women and Men, in: Journal of Interpersonal Vio-
lence 38 (2023), 1473-1493. Intimpartnergewalt wird dabei als Spektrum von Ver-
haltensweisen innerhalb intimer Partnerschaften verstanden, das psychologische,
Skonomische, korperliche und sexuelle Gewalt umfasst, wobei deren Haufigkeit
auf einer Likert-Skala von selten bis regelméflig erfasst wurde (a.a.O., 1478).

3 Unabhingige Beauftragte fiir Fragen des sexuellen Kindesmissbrauchs
(UBSKM), Zahlen und Fakten Sexuelle Gewalt gegen Kinder und Jugendliche
(Stand: Juli 2024), URL: https://beauftragte-missbrauch.de/mediathek/publikati
onen/zahlen-und-fakten (Zugriff: 31.03.2025).

75

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://beauftragte-missbrauch.de/mediathek/publikationen/zahlen-und-fakten
https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://beauftragte-missbrauch.de/mediathek/publikationen/zahlen-und-fakten

Gerhard Schreiber

etwa jede fiinfte Frau und etwa jeder zehnte Mann haben in ihrer
Kindheit sexuelle Ubergriffe erlebt.*

Aus der Sicht einer modernen, aufgeklirten Gesellschaft kénnen
solche Straftaten gegen die sexuelle Selbstbestimmung nur aufs
Schirfste verurteilt und mit allen rechtlichen Mitteln konsequent
verfolgt werden. Dies gilt nicht minder aus der Sicht einer liberalen
evangelischen Sexualethik, deren Grundprinzip sich kurz und knapp
auf folgende Doppelformel bringen lésst: Freiheit zu der Sexualitdt,
die man mochte — Freiheit von und vor der Sexualitat, die man nicht
mochte. Als Leitkriterium nicht nur fiir die ethische Beurteilung
des Zustandekommens und Vollzugs sexueller Handlungen oder In-
teraktionen, sondern auch fiir eine gleichermaflen begriindbare wie
nachvollziehbare Unterscheidung zwischen ethisch zuldssigen und
ethisch unzuldssigen Legierungen von Sexualitit und Gewalt kann
das Kriterium der Einverstindlichkeit dienen.>

Entscheidend fiir das Vorliegen von Einverstandlichkeit ist, dass
alle Beteiligten — unter den jeweils gegebenen Bedingungen und
Umstidnden - sexuellen Handlungen oder Interaktionen freiwillent-
lich® zustimmen konnen und auch zugestimmt haben. Dies bedeu-
tet zum einen, dass die allseitige Zustimmung nicht nur auf einer
bewussten Entscheidung beruht, sondern auch in Kenntnis der Um-
stinde erfolgt. Allein der Wille zur Zustimmung reicht demnach
nicht aus, wenn diese nicht zugleich auch freiwillig erfolgt. Zum
anderen bedeutet es, dass eine solche Zustimmung selbst keinem
unmittelbaren Zwang, sei es durch eine der unmittelbar beteiligten

4 Vgl. Drefling, Harald/Délling, Dieter/Hermann, Dieter/Kruse, Andreas/Schmitt,
Eric/Bannenberg, Britta/Salize Hans Joachim, Sexueller Missbrauch von Kin-
dern, in: PSYCHup2date (2018), 79-94, 79.

5 Zu ,Einverstdndlichkeit als interaktionsorientiertes, begriindungsunabhangiges,
gewalt- und machtsensibles Leitkriterium vgl. Schreiber, Gerhard, Im Dun-
kel der Sexualitdt. Sexualitit und Gewalt aus sexualethischer Perspektive, Ber-
lin/Boston 2022, 289-308.

6 Die Zustimmung zu Handlungen mit einer anderen Person kann willentlich
und dennoch gegen den eigenen Willen und darum er- bzw. gezwungenermaflen
erfolgen, etwa dann, wenn diese Zustimmung primér aus Furcht vor den Fol-
gen einer Nicht-Zustimmung oder in dem Glauben gegeben wird, damit einen
befiirchteten noch grofieren Schaden fiir sich selbst und/oder fiir Dritte abzu-
wenden. Um diese Zusammengehdrigkeit von Freiwilligkeit und Willentlichkeit
als gleichnotwendige Bedingungen fiir eine beiderseitige Zustimmung termino-
logisch zu reflektieren, spreche ich von Freiwillentlichkeit bzw. freiwillentlicher
Zustimmung.

76

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Quale deinen Nachsten?

Personen selbst oder durch die Einwirkung Dritter, ausgesetzt ist,
was allerdings nicht heifSt, dass einverstdndliche sexuelle Handlun-
gen oder Interaktionen auch unter allen Umstdnden und Rahmenbe-
dingungen unproblematisch wéren.

Mit dem Kriterium der Einvernehmlichkeit ist es moglich, eben-
so flexibel wie kontextvariabel zwischen ethisch zuldssigen und
ethisch unzuléssigen sexuellen Handlungen zu unterscheiden - un-
abhingig von der Sozial- und Lebensform, der geschlechtlichen
Konstellation und der sexuellen Orientierung der Beteiligten. Die
Unterscheidung zwischen ethisch zulédssigen und ethisch unzuléssi-
gen sexuellen Handlungen verlduft nicht entlang den Grenzen der
Gewalt, sondern entlang den Grenzen der Einverstindlichkeit, die
es entsprechend auszuloten gilt.” In Form dreier Fragen formuliert:
Wo beginnt und wo endet Einverstindlichkeit? Inwieweit hingt sie
von dufSeren Bedingungen ab? Wie weit sollte Einverstandlichkeit
reichen?

Wihrend die erste Frage nach dem Beginn von Einverstandlich-
keit, d.h. ab wann Einverstindlichkeit zustands-, alters- und/oder
entwicklungsbedingt bestehen kann, beispielsweise bei der Beurtei-
lung sexueller Handlungen vor, mit oder an Menschen mit intellek-
tuell-kognitiven Beeintrachtigungen oder von sexuellen Handlungen
zwischen Erwachsenen und Kindern (sexueller Kindesmissbrauch)?$

7 Fir eine solche Grenzerkundung der Einverstindlichkeit vgl. Schreiber (s.
Anm. 5), 309-434.

8 Sexuelle Handlungen zwischen Erwachsenen und Kindern sind prinzipiell miss-
bréuchlich, weil - und nicht: wenn - Kinder alters- und entwicklungsbedingt
noch nicht tiber das fiir eine freiwillentliche Zustimmung unabdingbare Min-
destmaf3 an Einsichts-, Einwilligungs- und Willensbildungsfihigkeit verfiigen.
Sexuelle Handlungen zwischen Erwachsenen und Kindern sind zugleich prin-
zipiell gewalthaltig, weil - nicht: wenn - diese Handlungen in einem Hand-
lungs- und Geschehenszusammenhang zustande kommen und vollzogen wer-
den, in dem eine Person (hier: der Erwachsene) einen wenigstens situativ
bestehenden Machtvorsprung zur effektiven Durchsetzung des eigenen Willens
gegeniiber einer anderen Person (hier: dem Kind) ausnutzt, in deren Verlauf
diese eine fremdbestimmte Verletzung ihrer individuellen Freiheits- und Selbst-
bestimmungsrechte erleidet, dazu Schreiber, Gerhard, Sexualitit, Gewalt und
Missbrauch. Eine Verhaltnisklirung aus sexualethischer Perspektive, in: Marcus
Syring/Anja Nold (Hg.), Sexualisierte Gewalt in Bildungseinrichtungen, Bad
Heilbrunn 2025 (im Erscheinen). Zum unauthebbaren Krifte- und Machtun-
gleichgewicht zwischen Erwachsenen und Kindern und der entwicklungsbeding-
ten Ungleichzeitigkeit ihrer sexuellen Organisation, was die Inkommensurabilitét

77

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gerhard Schreiber

relevant ist, ist die Frage nach dem Ende von Einverstandlichkeit,
d.h. ab wann Einverstindlichkeit zwischen an sich zustimmungsfa-
higen Personen nicht vorliegt oder nicht mehr angenommen werden
kann, von wesentlicher Bedeutung bei der Beurteilung sexueller
Handlungen, die gegen oder ohne den explizit geduflerten Willen
einer Person stattfinden (,Nein heif$t Nein!‘ vs. ,Ja heifit Ja!*). Dem-
gegeniiber wird die zweite Frage nach der Abhéngigkeit der Einver-
standlichkeit sexueller Handlungen oder Interaktionen von duferen
Bedingungen, d.h. inwieweit eine freiwillentliche Zustimmung auch
unter zwangshaltigen dufleren Umstdnden und Bedingungen mog-
lich sein kann, beispielsweise bei der Beurteilung sexueller Handlun-
gen im Rahmen von Prostitution virulent.

In diesem Beitrag geht es um die dritte Frage. Ich frage also, an
welcher Stelle und aus welchen Griinden der Einverstindlichkeit
selbst Grenzen zu setzen sind, wenn Einverstandlichkeit nicht als
Freibrief fiir jedwedes — und damit auch jedwedes gewalthaltiges® —
Handeln im sexuellen Bereich verstanden werden soll. Selbst wenn
diese Frage hochstrichterlich mit Verweis auf das allgemeine Person-
lichkeitsrecht beantwortet sein sollte (s. Abschnitt 2), ist damit aus
sexualethischer Sicht noch kein abschlieflendes Urteil gefallt. Die
hier vollzogene Uberschreitung der geschiitzten und schiitzenswer-
ten Intimsphire provoziert daher die Frage nach einer tibergeordne-
ten Instanz, die nicht nur bewerten kann, sondern auch bewerten
darf — was den vorliegenden Beitrag vor die Aufgabe stellt, die Berei-
che des Intimen und der Urteils-Offentlichkeit im Hinblick auf die
ethische Urteilsfindung auszubalancieren.!?

von Erwachsenen und Kindern als ,Sexualpartner® verdeutlicht, vgl. Schreiber
(s. Anm. 5), 323-341.

9 Zur Differenzierung von Gewalthaltigkeit, Gewaltsamkeit, Gewalttdtigkeit und
Gewaltbehaftetheit von Handlungen vgl. Schreiber (s. Anm.5), 299-303; an
dieser Stelle geniigt es zu reflektieren, dass gewalthaltig nicht nur solche Hand-
lungen sein kénnen, die vor, mit oder an einer anderen Person gegen ihren
Willen oder ohne ihre freiwillentliche Zustimmung realisiert werden, sondern
auch solche, die mit freiwillentlicher Zustimmung aller Beteiligten zustande
kommen und vollzogen werden, was freilich einen signifikanten Unterschied
auf der Bewertungsebene bedingt.

10 Ethische Urteilsfindung kann im Anschluss an Todt (vgl. Todt, Heinz Eduard,
Versuch einer Theorie ethischer Urteilsfindung, in: Zeitschrift fiir Evangelische
Ethik 21 [1977], 80-93) als kommunikativer, kontextbezogener und zugleich

78

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Quale deinen Nachsten?

Dass diese Aufgabe speziell anhand einvernehmlicher Korper-
verletzungen im Rahmen sadomasochistischer Sexualpraktiken zwi-
schen zustimmungsfahigen Erwachsenen verfolgt wird — nur darum
soll es an dieser Stelle gehen -, dient dem Ziel, durch die Auseinan-
dersetzung mit solchen zum Teil extrem gewalthaltigen Handlungen
Riickschliisse fiir den Umgang mit der breiten Palette an Ausdrucks-
und Erscheinungsformen einverstandlicher gewalthaltiger Sexualitat
zu gewinnen.! Denn sollten (selbst) einvernehmliche Korperverlet-
zungen im Rahmen sadomasochistischer Sexualpraktiken ethisch
zuldssig sein, miisste das Kriterium der Gewaltfreiheit, das im sexu-
alethischen Diskurs vielerorts als unverzichtbare Voraussetzung fiir
eine menschenwiirdige Gestaltung des sexuellen Lebens und Erle-
bens angefiihrt wird,’> neu bewertet und anders gewichtet werden.
In diesem Fall wire die durch das Recht auf sexuelle Selbstbestim-
mung gedeckte Einverstdndlichkeit auch bei sexuellen Handlungen
oder Interaktionen zu respektieren oder zumindest zu tolerieren, die
dem moralischen Empfinden der Mehrheitsgesellschaft diametral
entgegenstehen. Dann aber kann dieses moralische Empfinden der
Mebhrheitsgesellschaft nicht die gesuchte tibergeordnete Instanz sein.

prinzipiengeleiteter Prozess verstanden werden, der die individuelle Freiheit in
ein Verhiltnis zur Verantwortung gegeniiber anderen und vor Gott setzt.

11 Bereits in der von Alfred C. Kinsey verdffentlichten Studie Sexual Behavior in
the Human Female (1953) gaben 3 % von 2880 befragten Frauen und 10 % von
1016 befragten Mannern (die Daten wurden zwischen 1938 und 1953 gesammelt)
an, durch sadomasochistische Erzahlungen eindeutig und/oder regelmafiig se-
xuell stimuliert zu werden; weitere 9 % der Frauen und 12 % Mainner bekannten
eine Form gelegentlicher Erregung (vgl. Kinsey, Alfred C./Pomeroy, Wardell
B./Martin, Clyde E./Gebhard, Paul H., Sexual Behavior in the Human Female,
Philadelphia/London 1953, 676f.). 55 % von 2200 befragten Frauen und 50 %
von 567 befragten Ménner gaben tiberdies an, eindeutig und/oder regelmifig
bzw. wenigstens gelegentlich dadurch sexuell stimuliert zu werden, wenn sie
wihrend des Geschlechtsverkehrs gebissen werden (a.a.O., 677f.). In einer ande-
ren, 1991 verdffentlichten Studie der US-amerikanischen Soziologin Lillian B.
Rubin gaben rund ein Viertel aller Befragten an, schon einmal mit irgendeiner
Form des Bondage experimentiert zu haben, vgl. Rubin, Lillian B., Erotic Wars.
What Happened to the Sexual Revolution?, New York 1991, 128.

12 Vgl. z.B. Ard, Jr., Ben Neal, Rational Sex Ethics, American University Studies, Se-
ries V, Philosophy 73, New York 21989, 50f.; Karle, Isolde, Liebe in der Moderne.
Korperlichkeit, Sexualitit und Ehe, Giitersloh 2014, 161; Schockenhoff, Eber-
hard, Die Kunst zu lieben. Unterwegs zu einer neuen Sexualethik, posthum hg.
v. Hannes Grof3/Philipp Haas, Freiburg i.Br. 2021, 71.

79

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gerhard Schreiber

Eine ethische Beurteilung einvernehmlicher Koérperverletzungen
im Rahmen sadomasochistischer Sexualpraktiken hat in der Ausein-
andersetzung mit dem gegenwirtigen humanwissenschaftlichen Er-
kenntnisstand und unter Beriicksichtigung der aktuellen Rechtslage
zu erfolgen. Zunichst ist es jedoch erforderlich, die beiden Begriffe
Sexualitit und Gewalt zumindest vorlaufig zu kliren und auf die
Schwierigkeiten einer definitorischen Bestimmung hinzuweisen.

1 Sexualitat und Gewalt — Anmerkungen zur
terminologischen ErschlieBung

Sexualitat lasst sich nicht definieren. Jedenfalls dann nicht, ,,sofern
,definieren’ bedeutet: in Grenzen (finis = Grenze) einschlieflen, et-
was eingrenzen in dem, was es ist, durch abgrenzen von dem, was
es nicht ist“%. Sexualitat ist etwas ganz und gar Individuelles, zutiefst
Eigenes — um es mit den Worten Volkmar Siguschs zu sagen: ,keine
Sexualitdt eines Menschen ist mit der eines anderen identisch*4.
Auch wenn Sexualitdt keiner abschlieffenden Definition zugénglich
ist, so kann sie doch als Phanomen beschrieben und in dem Ma-
3e bestimmt werden, indem Dimensionen und Komponenten und
Funktionen identifiziert werden, die fiir sie wesentlich erscheinen.
Eine von Uwe Sielert vorgeschlagene Differenzierung benennt
vier ,Sinnkomponenten® der Sexualitat: Identitdit, Beziehung, Lust
und Fruchtbarkeit. Diese werden im Lebensverlauf typischerweise
in einer bestimmten, nimlich in der genannten Reihenfolge, aber
nicht zwangslaufig vollstindig erlebt. Idealerweise befinden sie sich
in einem dynamischen Gleichgewicht, wobei je nach biographischer
Phase, soziokulturellem Kontext und individueller Auspragung ein-
zelne Komponenten dominieren und dauerhafte Fixierungen auf
vereinzelte, d.h. von den anderen abgespaltene Komponenten und

13 So Rosenau, Hartmut, Vom Warten — Grundriss einer sapientialen Dogmatik.
Neue Zuginge zur Gotteslehre, Christologie und Eschatologie, Miinster 2012, 34
(tiber das menschliche ,Leben’).

14 Sigusch, Volkmar, Das Sex-ABC. Notizen eines Sexualforschers, Frankfurt
a.M./New York 2016, 53.

15 Sielert, Uwe, Sexualpadagogik. Konzeption und didaktische Anregungen, Wein-
heim/Basel 21993, 45; vgl. zum Folgenden 45-47.

80

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Quale deinen Nachsten?

sTeilerfahrungen® sich als problematisch erweisen kénnen. Demge-
geniiber betonen Klaus Beier/Kurt Loewit stirker den generativen
und kommunikativen Aspekt von Sexualitit. Sie verstehen Sexualitét
als eine bio-psycho-sozial determinierte, lebensgeschichtlich geprig-
te und individuell (aus)gestaltete ,Erlebnisqualititl®, in der Fort-
pflanzung, Lust und Beziehung als wesentliche Erlebensdimensionen
in enger Wechselbeziehung stehen und im Lebensverlauf in Phan-
tasie und Realitdt unterschiedliche Bedeutung erlangen koénnen.
Wihrend die Realisierung der Fortpflanzungsdimension fakultativ
und inzwischen weitgehend von den beiden anderen Dimensionen
entkoppelt ist, steht die Lustdimension der Sexualitdt unter dem Ein-
fluss extra- und intrasexueller Faktoren und kann auch isoliert, d.h.
getrennt von den beiden anderen Dimensionen erlebt werden. Die
Beziehungsfunktion der Sexualitit hingegen stellt einen integralen
und unverzichtbaren Bestandteil dar, der ,nicht der willkiirlichen
Verfiigung® unterliegt und sowohl die ,spezifisch menschlichen Ele-
mente der Sexualitdt” als auch die Tatsache der Relationalitit des
Menschen offenbart.

Dergleichen Differenzierungen verdeutlichen, dass Sexualitét ein
mehrdimensionales Phanomen ist, zu dem ganz verschiedene Ein-
flisse beitragen. Es gibt weder den Zweck noch das Ziel von Sexua-
litdt, ebenso wenig die Art und Weise, wie Sexualitit erlebt und
gelebt wird. Fiir den Begriff der Sexualitdt ist in diesem Zusammen-
hang dreierlei wichtig: (1.) Sexualitat ist ,ein kulturiibergreifend-
sinnstiftendes Phanomen®?, das untrennbar mit allen anderen Berei-
chen menschlicher Lebensduflerungen und den Rahmenbedingun-
gen menschlicher Existenz verbunden ist. (2.) In dieses Phanomen
sind ganz unterschiedliche Ebenen des Menschseins einbezogen, die
im Individuum gewissermaflen als Knotenpunkt zusammenlaufen.
Nicht nur im Zuge seiner geschlechtlichen Sozialisation, sondern

16 Beier, Klaus M./Loewit, Kurt, Lust in Beziehung. Einfithrung in die Syndyasti-
sche Sexualtherapie als facheriibergreifendes Therapiekonzept der Sexualmedi-
zin, Berlin/Heidelberg 2004, 12; vgl. auch 22-24.

17 Beier, Klaus M./Loewit, Kurt, Praxisleitfaden Sexualmedizin. Von der Theorie
zur Therapie, Berlin/Heidelberg 2011, 14.

18 Sielert, Uwe, Sexualitat und Diversifizierung sexueller Lebenswelten und Identi-
titen, in: Uwe Sieler/Helga Marburger/Christiane Griese (Hg.), Sexualitat und
Gender im Einwanderungsland. Offentliche und zivilgesellschaftliche Aufgaben
- ein Lehr- und Praxishandbuch, Berlin/Boston 2017, 32-54, 35.

81

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gerhard Schreiber

im gesamten Lebensverlauf hat der Einzelne ganz unterschiedliche
biologische, psychische und soziale Faktoren in ihrem Zusammen-,
Wechsel- und Gegenspiel zu vermitteln und immer wieder neu
auszubalancieren. (3.) SchlieSlich zeigt sich, dass das Bedingungsge-
fiige menschlicher Sexualitit ein mitunter duflerst fragiles Gebilde
ist und Beeintrachtigungen und Verletzungen der sexuellen Selbst-
bestimmung und Entwicklung eines Menschen erhebliche negative
Folgen fiir sein weiteres Leben in allen seinen Beziehungen, auch in
der Beziehung zu sich selbst, haben kénnen.

An allen drei Punkten wird deutlich, dass es Sexualitit, die mit
sich allein, in intimen Partnerschaften oder in Gruppen praktiziert
und gelebt wird, nicht ohne den Resonanzraum der ,Anderen,
der ,Gesellschaft’ und ihrer Sinnsetzungen gibt - eine Einsicht,
die durch die Hinzunahme des Gewaltbegriffs noch an Gewicht
gewinnt. Wie bei Sexualitdt haben wir es auch bei Gewalt mit einem
ebenso vielgestaltigen wie vielschichtigen Phdnomen zu tun, dem
mit einfachen ,Definitionen’ (im beschriebenen Sinne) kaum beizu-
kommen ist, sondern das nur dann adidquat erfasst werden kann,
wenn diese Vielgestaltigkeit und Vielschichtigkeit selbst, wie sie im
Gewaltbegriff angelegt ist, reflektiert wird."

Auch fiir den Gewaltbegriff scheinen drei Merkmale im vorlie-
genden Zusammenhang wesentlich: (1.) Gewalt erweist sich als
etwas wesentlich Relationales: Gewalt manifestiert sich immer im
Verhdltnis zu etwas oder jemandem, also als Gewalt gegen oder
iiber etwas oder jemanden bzw. zu etwas oder an jemandem, was
aber nicht heif3t, dass Gewalt von den sie Ausiibenden, Erleidenden
oder Beobachtenden immer auch als Gewalt wahrgenommen und
entsprechend so benannt wird. (2.) Wenn Menschen in irgendeiner
Form von Gewalt betroffen sind, erleiden sie etwas. Dies muss kei-
neswegs immer eine korperliche Verletzung oder Schadigung sein;
auch Schadigungen nicht-korperlicher Art, Beraubungen und Ein-
schrankungen von Freiheits- und Selbstbestimmungsrechten, ja von
Entfaltungs- und Verwirklichungsméglichkeiten tiberhaupt, kénnen
Gewalt sein. (3.) SchlieSlich kennzeichnet Gewalt ein dynamisches
Geschehen, bei dem durch Handlungen, Ereignisse oder Strukturen

19 Zu Etymologie, Bedeutungsverianderungen und -abgrenzungen von ,Gewalt’ vgl.
Imbusch, Peter, Der Gewaltbegriff, in: Wilhelm Heitmeyer/John Hagan (Hg.),
Internationales Handbuch der Gewaltforschung, Wiesbaden 2002, 26-57, bes.
28-34.

82

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Quale deinen Nachsten?

eine Einwirkung oder Einflussnahme erfolgt, ohne dass jede Form
der Einwirkung oder Einflussnahme (man denke an padagogisches
und andragogisches Handeln) deshalb Gewalt wire.

Im Sinne einer Arbeitsdefinition lasst sich Gewalt als ein dynami-
sches Geschehen verstehen, bei dem eine Einwirkung oder Einfluss-
nahme erfolgt, durch die Menschen eine Schadigung erleiden. Aus-
schlaggebend fiir das Vorliegen von Gewalt ist das Vorhandensein
einer solchen Einwirkung oder Einflussnahme, wihrend deren Be-
wertung nicht zuletzt davon abhéngt, ob Einverstdndlichkeit besteht,
auch und gerade dann, wenn der duflere Schein triigen sollte. Dies
gilt es im Folgenden vor Augen zu behalten.2

2 Sadomasochismus — humanwissenschaftliche und
rechtliche Aspekte

In der ,sexogenerischen Sphire“?! bezeichnet Sadomasochismus, oft
abgekiirzt als SM oder als Teil des Akronyms BDSM (Bondage ¢
Discipline, Dominance & Submission, Sadism & Masochism), ein
breites Spektrum von Phantasien, Verhaltensweisen und Erlebnis-
formen, die durch intensive sexuelle Erregung im Zusammenhang
mit Schmerz, Erniedrigung, Unterwerfung, Demiitigung, Macht-
spielen, Kontrollverlust, Sinnesentzug, Gefesselt- oder Ausgeliefert-
sein gekennzeichnet sind. Entscheidendes Differenzkriterium zwi-
schen diesen sich in der Koexistenz konfligierender Herrschafts-
und Unterwerfungsimpulse manifestierenden sexuellen bzw. sexuell
konnotierten Praktiken und der Begehung von Straftaten gegen die
sexuelle Selbstbestimmung nach dem 13. Abschnitt des deutschen
Strafgesetzbuchs (StGB) ist das Vorliegen gegenseitigen Einverstdnd-
nisses aller Beteiligten tiber die jeweils zur Anwendung kommenden
Praktiken.

20 Vgl. hierzu Schreiber (s. Anm. 5), 404-434, was ich fiir den vorliegenden Beitrag
tiberarbeitet und z.T. stark gekiirzt habe.

21 Sigusch, Volkmar, Sexualitdten. Eine kritische Theorie in 99 Fragmenten, Frank-
furt a.M./New York 22015, 233. Es versteht sich, dass Sadomasochismus — phi-
nomenologisch betrachtet — weit mehr umfasst als die im Folgenden behandel-
ten, ausschliefllich auf sexuelle Handlungen bezogenen Phantasien, Vorlieben
und Neigungen. Sadomasochismus ist also gar nicht so sexuell wie gemeinhin
angenommen wird, vgl. a.a.O., 368.

83

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gerhard Schreiber

Zuverlissige, aussagekriftige Erhebungen tiber die Haufigkeit sa-
domasochistischer Sexualpraktiken unter der Allgemeinbevélkerung
sind bislang sparlich. In einer 2001/2002 in Australien durchgefiihr-
ten reprasentativen Umfrage haben rund 2,2% der minnlichen
und 1,3 % der weiblichen Befragten in einer sexuellen Partnerschaft
angegeben, im Laufe des zuriickliegenden Jahres an BDSM-Prakti-
ken beteiligt gewesen zu sein.?? In einer zwischen Februar und Mirz
2017 in Belgien durchgefiihrten repréasentativen Online-Befragung
zur Haufigkeit von BDSM-bezogenen Phantasien und Aktivititen
hat von den 1.027 Personen, die den Fragebogen komplettierten,
mehr als jede fiinfte Person (22 %) angegeben, Phantasien tiber min-
destens eine Aktivitat aus dem BDSM-Spektrum zu haben, wihrend
mehr als jede zehnte (12,5 %) bekannte, eine oder mehrere dieser
Aktivititen regelmaflig zu praktizieren.?* Ausdrucks- und Erschei-
nungsformen einverstindlicher gewalthaltiger Sexualitit scheinen
demnach deutlich verbreiteter zu sein, als es gemeinhin angenom-
men bzw. offentlich zugestanden wird.?*

Entsprechend der Individualitit nicht nur der menschlichen
Sexualitdt einschliefSlich der sexuellen Bediirfnisse, sondern auch
des menschlichen Lust- und Schmerzempfindens kénnen sadomaso-
chistische Sexualpraktiken duferst vielfaltig und wandelbar sein,
was einmal mehr die erstaunliche Kreativitit des Menschen un-
ter Beweis stellt, wenn es darum geht, anderen Menschen gezielt
Schmerzen, Verletzungen und Erniedrigungen zuzufiigen. Auf na-
here Erlduterungen zu einzelnen Praktiken kann hier verzichtet
werden. Fiir den vorliegenden Zusammenhang ist zweierlei von Be-
deutung: (1.) Nicht Gewalt, sondern Zusammenarbeit, niherhin:
Lustgewinn und Lustbefriedigung durch soziale Interaktion wird in
der Literatur als ,Grundstein® sadomasochistischer Sexualpraktiken

22 Vgl. Richters, Juliet/de Visser, Richard O./Rissel, Chris E./Grulich, Andrew E./
Smith, Anthony M. A., Demographic and Psychosocial Features of Participants
in Bondage and Discipline, ,Sadomasochism* or Dominance and Submission
(BDSM): Data from a National Survey, in: Journal of Sexual Medicine 5 (2008),
1660-1668, 1662.

23 Vgl. Holvoet, Lien, Fifty Shades of Belgian Gray. The Prevalence of BDSM-Re-
lated Fantasies and Activities in the General Population, in: The Journal of
Sexual Medicine 14 (2017), 1152-1159.

24 Sigusch (s. Anm. 21), 367; vgl. auch oben Anm. 11.

84

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Quale deinen Nachsten?

betrachtet.?> (2.) ,Heilige Dreifaltigkeit in der Ethik des Sadomaso-
chismus® ist das Konzept des Safe, Sane, Consensual (SSC), d.h.: safe
(,sicher’) im Sinne von ,gesundheitlich unbedenklich (nicht nur in
Bezug auf Safersex, sondern auch auf alle anderen Schidigungen)$,
sane (verniinftig’) im Sinne von ,,mit gesundem Menschenverstand®
(»Alle Partner sind also im Vollbesitz ihrer geistigen Krifte und sich
tiber samtliche Risiken bei ihren Aktionen im klaren [sic!]*) und
consensual (,einvernehmlich’) zur Kennzeichnung, dass ,samtliche
Praktiken [...] im gegenseitigen Einvernehmen erfolgen - alles ande-
re wire unstatthafte Gewaltanwendung“2¢

Dieser in der BDSM-Szene weit verbreitete moralische Verhal-
tenskodex dient dazu, das Einverstindnis der Beteiligten iiber die
von ihnen ausgeiibten Praktiken sicherzustellen und einvernehmli-
che (sexuelle) Handlungen von stratbarer sexueller Gewalt bzw.
strafbarer Korperverletzung abzugrenzen. Wiahrend das SSC-Kon-
zept starker auf die Einverstandlichkeit und Sicherheit der Beteilig-
ten in physischer und psychischer Hinsicht abstellt, betont das etwas
weniger verbreitete und als Alternative dazu verstandene Konzept
des Risk-Aware Consensual Kink (RACK),?” zu Deutsch etwa ,ri-
sikobewusster, einvernehmlicher Kink; stiarker die Einverstdndlich-
keit und Eigenverantwortung der Beteiligten, die es dann mit dem
individuellen Risikobewusstsein und der individuellen Risikobereit-
schaft jeweils zu vermitteln gilt. Dahinter steht die Uberzeugung,
dass es bei keiner Praktik im Rahmen von BDSM absolute Sicher-
heit und voéllige Risikolosigkeit geben kann, sondern immer nur
ein Mehr oder Weniger an Sicherheit und Risiko. Demnach sind
in Bezug auf die sadomasochistische Praxis zwei Verstdndnisse von
Einverstandlichkeit im oben entwickelten Sinne zu unterscheiden:
Einverstiandlichkeit im Horizont von Sicherheit und Einverstind-
lichkeit im Horizont von Eigenverantwortung.

Dariiber hinaus lassen sich charakteristische Rollenmuster und
entsprechend vorgepragte Rollenvorstellungen unterscheiden, die in
der sadomasochistischen Praxis zur Geltung kommen. Wihrend die

25 Vgl. Goode, Erich, Deviance in Everyday Life. Personal Accounts of Unconven-
tional Lives, Prospect Heights 2002, 186.

26 Hoffmann, Arne, SM-Lexikon. Der Inside-Fithrer zum Sadomasochismus. Prak-
tiken, Personen, Literatur, Film, Philosophie und vieles mehr, Berlin 2003, 332.

27 Vgl. dazu Goerlich, Stefani, The Leather Couch. Clinical Practice with Kinky
Clients, New York/London 2021, 117-119.

85

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gerhard Schreiber

aktiv-dominante Rolle (Top) und die passiv-submissive Rolle (Bot-
tom) zwei in ihrer Polaritit komplementir aufeinander bezogene
Muster bilden, deren Zusammenspiel den Handlungsverlauf einer
,Session’ in der festen Rollenkonstellation Top/Bottom grundsitzlich
relativ vorhersehbar macht, gibt es auch Personen, die innerhalb
einer Session oder zwischen verschiedenen Sessions switchen und
damit sowohl die dominante als auch die devote Rolle einnehmen
kénnen. Die konkreten Handlungen innerhalb dieser Rollenmuster
konnen freilich so vielfaltig sein, wie der Phantasie durch die Reali-
tat, nicht zuletzt durch die realen Korper, Grenzen gesetzt sind. Die
Interaktion wird in einer ,Session’ wesentlich dadurch bestimmt und
in Gang gesetzt, dass eine der beiden beteiligten Personen freiwillig
mehr oder weniger auf die eigene Selbstbestimmung verzichtet, was
das Verhalten des (komplementidren) Gegeniibers entsprechend in
Gang setzt.

In der fiinften Auflage des Diagnostischen und Statistischen Manuals
psychischer Storungen (DSM) der American Psychiatric Association
(APA) aus dem Jahr 2013 werden sadomasochistische Praktiken von
der Diagnose ,,Sexuell Masochistische Stérung“ (F65.51) bzw. ,Sexuell
Sadistische Storung” (F65.52)28 ausgenommen, wenn die betreffende
Person keinen Leidensdruck beispielsweise ,im Sinne von Angst,
Zwang, Schuld- oder Schamgefiihlen“? verspiirt oder wenn sie durch
ihr ,sadistisches” oder ,masochistisches sexuelles Interesse“* nicht
»bei der Erreichung anderer personlicher Ziele® beeintrachtigt wird,
wobei diesbeziiglich nicht zwischen einverstindlichen und nicht-ein-
verstandlichen sadomasochistischen Sexualpraktiken unterschieden
wird. In der 11. Version der Internationalen statistischen Klassifikation
der Krankheiten und verwandter Gesundheitsprobleme (ICD) der
Weltgesundheitsorganisation (WHO), die am 1. Januar 2022 in Kraft
getreten ist, wird einvernehmlicher Sadomasochismus, der nicht
zwanghaft und ohne Leiden fiir die Ausiibenden bzw. ohne gravieren-
de gesundheitliche Schidigungen ausgeiibt wird, von den psychi-
atrischen Diagnosen entfernt und einvernehmlich ausgeiibte sadoma-
sochistische Praktiken klar von nicht-einvernehmlichen sexuell-sa-

28 Vgl. American Psychiatric Association (APA), Diagnostisches und Statistisches
Manual psychischer Stérungen DSM-5. Deutsche Ausgabe, hg. v. Peter Falkai/
Hans-Ulrich Wittchen, Géttingen 2015, 954-956.956 — 959.

29 A.a.0., 957; das folgende Zitat ebd.

30 A.a.0., 955; das folgende Zitat ebd.

86

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Quale deinen Nachsten?

distischen Praktiken abgegrenzt - letztere werden unter der Kodierung
6D33 zur ,coercive sexual sadism disorder’, d.h. zwanghaften sexuell-
sadistischen Storung gezahlt.? Kurzum: Mogen Ursachen und Hin-
tergriinde fiir die Entstehung sadomasochistischer Phantasien, Prife-
renzen und Neigungen weitgehend ungeklart und deren genaue Hau-
figkeit in der Allgemeinbevolkerung allenfalls schatzungsweise anzu-
geben sein, so unterliegen einverstindliche sadomasochistische
Sexualpraktiken aus medizinisch-psychologischer Sicht keinen
grundsitzlichen Bedenken.

Gleiches gilt auch fiir die (straf)rechtliche Bewertung solcher
Praktiken. Einverstandliche sadomasochistische Sexualpraktiken,
die zu Korperverletzungen fithren, wurden im Zuge der Reform
des Sexualstrafrechts mit Wirkung vom 28. November 1973 als Straf-
tatbestand aus dem StGB gestrichen, als im 13. Abschnitt des Beson-
deren Teils des StGB die vormals sogenannten ,Sittlichkeitsdelikte®
durch ,Straftaten gegen die sexuelle Selbstbestimmung® ersetzt wur-
den. Die in §228 StGB (Korperverletzung mit Einwilligung der
verletzten Person) eingerdumte Moglichkeit der Einwilligung in eine
Korperverletzung verliert jedoch ihre Rechtfertigungskraft, wenn die
Korperverletzung als ,sittenwidrig® anzusehen ist, d.h.: ,wenn bei
vorausschauender objektiver Betrachtung der Einwilligende durch
die Korperverletzungshandlung in konkrete Todesgefahr gebracht
wird“32 Nicht zuletzt aufgrund ihrer Auslegungsoffenheit und Ausle-
gungsbediirftigkeit ist diese Sittenwidrigkeitsklausel - ein Residuum
traditioneller Moralvorstellungen im deutschen Strafrecht?® — immer
wieder Gegenstand juristischer Diskussionen geworden, in denen
auch ihre Verfassungskonformitit infrage gestellt wurde, was an die-
ser Stelle jedoch nicht weiter erortert werden soll.3*

31 Vgl. hierzu Wright, Susan, De-Pathologization of Consensual BDSM, in: Journal
of Sexual Medicine 15 (2018), 622-624.

32 BGH, Urteil vom 26.05.2004 - 2 StR 505/03 (BGHSt 49, 166-177, 166).

33 Vgl. dazu Renzikowski, Joachim, Primat des Einverstandnisses? Unerwiinschte
konsensuelle Sexualitéten, in: Ulrike Lembke (Hg.), Regulierungen des Intimen.
Sexualitat und Recht im modernen Staat, Wiesbaden 2017, 197-213, bes. 205-207.

34 Entsprechendes gilt fiir die Feststellung der Sittenwidrigkeit des sogenannten
»Zwergenweitwurfs, bei dem kleinwiichsige Personen von anderen Personen,
insbesondere zu Unterhaltungs- oder Belustigungszwecken, geworfen oder mit-
tels entsprechender Vorrichtungen geschleudert werden, was als Verletzung der
Wiirde des Geworfenen selbst dann sittenwidrig ist, wenn dieser ausdriicklich

87

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gerhard Schreiber

Zusammenfassend ldsst sich festhalten, dass zu einvernehmlichen
Korperverletzungen im Rahmen sadomasochistischer Sexualprakti-
ken zwischen einwilligungsfahigen Personen im privaten Bereich —
jedenfalls bis zur Grenze der Sittenwidrigkeit des § 228 StGB - jedes
Recht besteht, zumal dieses ,,mehrfach durch héchstrichterliche Ent-
scheidungen verbrieft“>> worden ist.

3 Sexualethische Reflexionen

Die Herausforderung einverstindlicher sadomasochistischer Sexual-
praktiken besteht fiir die sexualethische Reflexion vor allem darin,
die Tatsache der Gewaltausiibung und das Kriterium der Einver-
standlichkeit so gegeneinander abzuwigen, dass die sexuelle Selbst-
bestimmung der Beteiligten auch dann respektiert, zumindest aber
toleriert wird, wenn die daraus resultierenden Handlungen und
Verhaltensweisen der Achtung der sexuellen Selbstbestimmung wie
iberhaupt des Gegeniibers als Wiirdetrager® diametral entgegenzu-
stehen scheinen. Der Umstand, dass das Recht auf sexuelle Selbst-
bestimmung vom allgemeinen Personlichkeitsrecht umfasst ist und
Menschen ein solches Recht unabhingig davon zusteht, ob es von
ihren Mitmenschen tatsachlich auch gutgeheiflen wird, prijudiziert
fiir sich genommen noch nicht die ethische Beurteilung von Hand-
lungen und Verhaltensweisen, die sich aus der Wahrnehmung dieses
Rechts ergeben.

Die ethische Beurteilung kann nicht ohne Riicksicht auf die
Rechtslage und muss doch letztlich unabhéngig davon, namlich aus-
gehend von der Sache selbst erfolgen. Meinungen und Ansichten
der Mehrheitsgesellschaft, die ebenso wie deren Wertvorstellungen
einem zeitbedingten Wandel unterliegen, sollten fiir die sexualethi-
sche Beurteilung des Sadomasochismus jedenfalls nachrangig sein,
zumal Abneigung oder Abscheu fiir sich genommen noch kein stich-

eingewilligt hat, vgl. Klass, Nadine, Rechtliche Grenzen des Realitatsfernsehens.
Ein Beitrag zur Dogmatik des Menschenwiirdeschutzes und des allgemeinen
Personlichkeitsrechts, Tiibingen 2004, 155f.

35 So Fiedler, Peter, Sexuelle Storungen, in: Jorg M. Fegert/Annette Streeck-
Fischer/Harald J. Freyberger (Hg.), Kompendium Adoleszenzpsychiatrie.
Krankheitsbilder mit CME-Fragen, Stuttgart 2011, 169-195, 189.

88

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Quale deinen Nachsten?

haltiges moralisches Argument darstellen.3® Gleichwohl ist festzuhal-
ten, dass das sadomasochistische Zusammenspiel von Macht und
Ohnmacht unter paradoxen Vorzeichen (,Souveranitatsverlust wird
souverdn verfugt®”’) seit jeher Irritationen und Unverstindnis bis
hin zu Abscheu, Verachtung und Spott hervorgerufen hat. Auch die
in einem ambivalenten Spannungsfeld zwischen Faszinosum und
Tremendum erfolgende offentlichkeitswirksame, mainstreammedia-
le Thematisierung und Theatralisierung dieses in privaten Diskursen
gegeniiber Dritten zumeist tabuisierten Phdnomens hat ihren Teil
zu den im Offentlichen Bewusstsein kursierenden verzerrten und
verzerrenden Einschitzungen hinsichtlich des sexuellen Sadomaso-
chismus beigetragen.

Fiir die ethische Beurteilung einverstdndlicher sadomasochisti-
scher Sexualpraktiken stellen sich zwei Fragen: (1.) Wenn solche
Sexualpraktiken ethisch zuldssig sein (kénnen) sollen, wie kénnen
dann solche Praktiken angemessen betrachtet und bewertet werden,
die der Achtung der sexuellen Selbstbestimmung (mindestens einer)
der beteiligten Personen augenscheinlich zu widersprechen schei-
nen? (2.) Missen der Einverstandlichkeit Grenzen gesetzt werden,
und wenn ja, an welchen Stellen und aus welchen Griinden? Diesen
Fragen, zunichst nach der Perspektive und Bewertung, sodann nach
den Grenzen selbst, soll in den folgenden Abschnitten nachgegangen
werden.

3.1 Perspektive und Bewertung

Was zunidchst die Frage der Perspektive bei der ethischen Beurtei-
lung einverstindlicher sadomasochistischer Sexualpraktiken betrifft,
so ist zwischen der Auflenperspektive der Betrachtung und der Bin-
nenperspektive der miteinander in soziale Interaktion tretenden Per-
sonen zu unterscheiden, da der duflere Anschein nicht unbedingt
den tatsichlichen Verhiltnissen, die von auflen wahrgenommene
nicht unbedingt der tatsdchlichen Intention entspricht, mit der eine
bestimmte Handlung vollzogen wird. Es liegt gewissermaflen in

36 Vgl. dazu Ohly, Lukas, Ethik der Liebe. Vorlesungen tiber Intimitat und Freund-
schaft, Leipzig 2016, 95f.

37 Woltersdorff, Volker, Dies alles und noch viel mehr! - Paradoxien prekérer
Sexualitdten, in: Das Argument 49 (2007), 179-194, 188.

89

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gerhard Schreiber

der Natur einverstindlicher sadomasochistischer Sexualpraktiken,
dass sie nicht das sind, was sie von auflen zu sein scheinen. Fal-
litur visus. Deshalb ist es fiir die ethische Beurteilung wichtig, sich
nicht nur auf das zu konzentrieren, was vor Augen ist, sondern
auch auf das gegenseitige Einverstandnis, das dem, was vor Augen
ist, zugrunde liegt. Einverstdndliche sadomasochistische Sexualprak-
tiken sind insofern wesentlich paradox (mapd-8o€og), d.h. gegen
den Augenschein, weil die scheinbare Position der Schwiche nicht
notwendigerweise der tatsachlichen Position des Schwachen und die
scheinbare Position der Stirke nicht notwendigerweise der tatséchli-
chen Position des Starken entspricht, sondern es auch nur so schei-
nen kann, als sei der Starke stark und der Schwache schwach. Die
von auflen als radikal asymmetrisch wahrgenommene Konstellation
kann also gerade um des Lustgewinns willen inszeniert und damit
nur im hermeneutischen Binnenraum der miteinander in soziale
Interaktion tretenden Personen angemessen zu erschliefSen sein.

Wollte man diese Unterscheidung zwischen der Aulenperspektive
der Betrachtenden und der Binnenperspektive der Handelnden auf
die Spitze treiben, so lief3e sich das sadomasochistische Doppelpara-
dox von der Ohnmacht der Macht und der Macht der Ohnmacht
im Rickgriff auf die Unterscheidung von Innen und Aufien dahinge-
hend fassen, dass in einverstindlichen sadomasochistischen Sexual-
praktiken eine Innerlichkeit zum Ausdruck gebracht wird, fiir die
es im Aufleren keinen addquaten, sondern nur einen paradoxen
Ausdruck sub contrario specie geben kann. Deshalb konnen sado-
masochistische Sexualpraktiken innerhalb einer partnerschaftlichen
Beziehung auch dann als Ausdruck innerer Zuneigung und Liebe
verstanden werden, wenn sie von auflen betrachtet scheinbar gar
nichts (mehr) mit Zuneigung und Liebe zu tun haben.

Eine solche Antwort auf die Frage nach der Perspektive ist aller-
dings noch keine Antwort auf die Frage nach der Bewertung einver-
stindlicher sadomasochistischer Sexualpraktiken. Denn diese Prak-
tiken stehen nicht nur im Widerspruch zum Prinzip der Schadens-

38 Zu diesem Gedanken - in einem ganz anderen Kontext und mit einer ganz an-
deren Stoflrichtung - vgl. Kierkegaards originelle Interpretation von Lk 14,26 in:
Kierkegaard, Seren, Furcht und Zittern, iibers. von Emanuel Hirsch, Diisseldorf
1950, 79-83. Im Grunde nicht unahnlich: Garcia, Manon, Das Gespréch der Ge-
schlechter. Eine Philosophie der Zustimmung, iibers. von Andrea Hemminger,
Berlin 2023, 91ff.

90

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Quale deinen Nachsten?

vermeidung (nihil nocere), sondern, wenn wir die jiidisch-christliche
Perspektive miteinbeziehen wollen, auch im Widerspruch zur mora-
lischen Verpflichtung gegeniiber dem Néchsten. Der Blick auf ein-
verstandliche sadomasochistische Sexualpraktiken macht deutlich,
dass die fiir den Bereich des Sexuellen zumeist kategorisch geforder-
te Gewaltfreiheit nicht unbedingt die addquate Realisierungsform
der Forderung der Nachstenliebe ist und jenes moralische Minimum
der Schadensvermeidung auch in Spannung zum Recht auf sexuelle
Selbstbestimmung stehen kann. Wohl kann die in gegenseitigem
Einverstdndnis erfolgende Anwendung von Gewalt im Rahmen sa-
domasochistischer Sexualpraktiken nicht deshalb kurzerhand als gut
oder unterstiitzenswert, durchaus aber als verantwortbar betrachtet
werden.

Wie John Austin dargelegt hat, kann ein Verhalten, das der Verlet-
zung einer moralischen Pflicht gleichkommt, auf mindestens zwei
Arten verteidigt werden: durch Rechtfertigung oder durch Entschul-
digung.* Eine bestimmte Handlung, die zur Verletzung einer mora-
lischen Verpflichtung fiihrt, kann entweder unter Verweis auf die
besonderen Umsténde als moralisch nicht verwerflich, sondern als
moralisch richtig oder erlaubt (= Rechtfertigung) oder aber unter
Verweis auf geradezu ,ent-schuldigende® Griinde als moralisch ver-
werflich verteidigt werden (= Entschuldigung). Wahrend also bei
der Rechtfertigung die Verantwortung akzeptiert, die Verwerflichkeit
aber verneint wird (z.B. ,es war Notwehr*), wird bei der Entschuldi-
gung die Verwerflichkeit der fraglichen Handlung zugegeben, aber
»nicht die volle oder sogar gar keine Verantwortung“? iibernommen
(z.B. ,es war ein Unfall‘). Bei einverstandlichen sadomasochistischen
Sexualpraktiken scheint mir nur der Weg der Rechtfertigung sinnvoll
zu sein, d.h. unter Verweis auf das gegenseitige Einverstindnis der
Beteiligten einen Grund anzugeben, der dieses Verhalten rechtfer-
tigt, ohne die eigene Verantwortung in Abrede zu stellen.

Kurzum: Wird dem Kriterium der Einverstandlichkeit gegeniiber
dem Prinzip der Schadensvermeidung hinreichend Rechnung getra-
gen, kann die einverstindliche Ausiibung von Gewalt im Rahmen
sadomasochistischer Sexualpraktiken zwischen einwilligungsfahigen

39 Vgl. Austin, John L., Ein Pladoyer fir Entschuldigungen, in: John L. Austin,
Wort und Bedeutung. Philosophische Aufsitze, Miinchen 1975, 177-212, 178f.
40 A.a.0.,179.

91

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gerhard Schreiber

Personen als Ausdruck sexueller Selbstbestimmung gewertet und in
Analogie zur Ausiibung von Gewalt beispielsweise im Vollkontakt-
Kampfsport verantwortet werden. Damit stehen wir vor der Frage
nach den Grenzen der Einverstdndlichkeit.

3.2 Grenzen der Einverstandlichkeit

Der Umstand, dass einvernehmliche Korperverletzungen im Rah-
men sadomasochistischer Sexualpraktiken im Sinne des § 228 StGB
unter Verweis auf das allgemeine Personlichkeitsrecht hchstrichter-
lich erlaubt ist, beantwortet noch nicht die Frage nach den Grenzen
der Einverstidndlichkeit aus sexualethischer Sicht. Hier ist zunédchst
eine allgemeine Bemerkung voranzustellen, und zwar zur Funktion
einer Grenze als solcher, die, indem sie ein Innen und ein Auflen
voneinander trennt und zugleich miteinander verbindet,* nicht nur
unterscheidet, sondern auch beschrinkt und schiitzt. Dass Grenzen
immer auch eine Schutzfunktion haben, sollte man sich angesichts
der aktuellen Diskussionen um Grenzen und Entgrenzungen in
ganz unterschiedlichen Lebensbereichen, nicht nur im Bereich des
Intimen, unbedingt vor Augen halten: ,Es sind die Schwachen, die
Minderheiten, die Minderméchtigen, die Grenzen brauchen; nicht
die Starken.“?

Auch die von der Moral gesetzten normativen Grenzen haben
eine Werte und Giiter schiitzende Funktion, so sehr fiir den Bereich
des Moralischen gilt, dass der Versuch, moralisch relevante Phéno-
mene mit dem moralischen Rigorismus eines Schwarz-Weif3-Den-
kens in normative Kategorien einzuordnen, dem Versuch gleicht,
die iiberwiltigende Vielfalt des Lebens in gedankliche Schubladen
pressen zu wollen. Die Grenzen der Moral sind jedoch nicht in
Stein gemeifSelt, sondern miissen vor dem Hintergrund sich wan-
delnder gesellschaftlicher Realitdten immer wieder neu gesetzt und

41 Zu dieser zugleich trennenden und verbindenden Funktion von Grenzen aus
Sicht der politischen Soziologie vgl. Luhmann, Niklas, Territorial Borders
as System Boundaries, in: Raimondo Strassoldo/Giovanni Delli Zotti (Hg.),
Cooperation and Conflict in Border Areas, Milano 1982, 235-244, 236f.

42 Liessmann, Konrad Paul, Grenzerfahrungen. Eine Philosophie der Zugehorig-
keit, in: INDES 4 (2012), 46-54, 52.

92

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Quale deinen Nachsten?

mitunter auch verteidigt werden - ,vorausgesetzt, wir sind uns {iber
den Nutzen und damit iiber den Wert solcher Grenzen einig“4.
Gerade im Bereich einverstandlicher Sexualitit stehen normative
Grenzen jedoch zunehmend zur Disposition, indem argumentiert
wird, der moderne Rechtsstaat soll sich aus der Intimsphére seiner
Biirger:innen mdoglichst heraushalten und das Sexualstrafrecht solle
nicht dem Schutz der 6ffentlichen Sittlichkeit dienen, sondern sich
auf den Schutz des Einzelnen vor unerwiinschten Ubergriffen Drit-
ter beschranken.*+

Auch aus der Sicht einer Sexualethik, die sich dem Schutz der
sexuellen Selbstbestimmung verpflichtet sieht, kann es nicht darum
gehen, die sexuelle Selbstbestimmung der Menschen durch externe
»Regulierungen des Intimen“?® weiter bzw. wieder einzuschrénken.
Es bedarf nicht so sehr (noch) weiterer Grenzverschiebungsdiskurse
zur Er6ffnung neuer Handlungs- und Entscheidungsraume als viel-
mehr eines reflektierten Grenzbewusstseins der miteinander Han-
delnden selbst, und zwar unabhéngig von der rechtlich nach wie
vor relevanten Frage, ab wann eine bestimmte Handlung unter das
Verdikt der Sittenwidrigkeit fallt. Mit anderen Worten: Es bedarf
eines grenzbewussten Sadomasochismus,*® eines Sadomasochismus,
der um seine Grenzen weifs, die durch (1.) die mit- bzw. aneinander
Handelnden, (2.) die Ausrichtung ihres Handelns und (3.) die Hand-
lungen selbst gesetzt sind. Diese drei Markierungspunkte des grenz-
bewussten Sadomasochismus sind miteinander verbunden, wobei
sich der Fokus Punkt fiir Punkt vom Kontext der Handlungen weg
und hin zu den Handlungen selbst verschiebt. Damit ist auch die
Reihenfolge der folgenden Ausfithrungen vorgegeben.

(1.) Einverstandlichkeit als freiwilliges Zusammenwirken einwil-
ligungsfahiger Personen ist grundsitzlich reziproker Natur. Ohne
ein Gegeniiber, das sich gleichermafien einverstindlich zeigt, kann
es keine Einverstdndlichkeit im hier gemeinten Sinne geben. Ein-

43 Ebd.

44 Vgl. dazu Lembke, Ulrike, Sexualitit und Recht. Eine Einfithrung, in: Ulrike
Lembke, Regulierungen des Intimen. Sexualitdt und Recht im modernen Staat,
Wiesbaden 2017, 3-27, bes. 3.8.

45 So der treffende Titel des Bandes von Lembke (s. Anm. 44).

46 Zum Konzept eines grenzbewussten Sadomasochismus vgl. die gleichnamige
Untersuchung von Wagner, Elisabeth, Grenzbewusster Sadomasochismus. SM-
Sexualitdt zwischen Normbruch und Normbestitigung, Bielefeld 2014.

93

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gerhard Schreiber

verstindlichkeit zwischen einwilligungsfahigen Personen iber die
gemeinsame Durchfithrung sexueller Handlungen setzt nicht not-
wendig Liebe oder Zuneigung voraus, wohl aber ein Mindestmaf3
an bewusster Ubereinstimmung der Beteiligten, miteinander intim
werden zu wollen. Dass (zumal: gegenseitige) Liebe und (zumal:
gegenseitige) Zuneigung zwischen Personen, auch wenn sie keine
Mindestvoraussetzungen fiir das Vorliegen von Einverstindlichkeit
sind, deren Zustandekommen in hohem Mafle begiinstigen kénnen
und einverstindliche Sexualitit unter diesen Vorzeichen auch von
anderer Qualitit sein kann als eine sexuelle Intimitit, die blofles
Mittel zum Zweck ist oder nur aus duflerer Verbundenheit erfolgt,
mag auf der Hand liegen, ist aber fiir die Frage, ob eine konkrete se-
xuelle Handlung einverstandlich ausgeiibt wird, nicht entscheidend.

Der Vielfalt sexueller Praktiken in Intimbeziehungen ist einzig
durch die Individualitit des Menschen als sexuelles Wesen eine
Grenze gesetzt, an der sich entscheidet, ob und inwieweit Sexuali-
tat in einer Intimbeziehung gelebt und erlebt wird. Dies kann in
der Tat von besonderer Bedeutung fiir Intimbeziehungen zwischen
zwel Personen sein, in denen nicht beide eine Vorliebe fiir sadoma-
sochistische Sexualpraktiken haben oder in denen die individuellen
sadomasochistischen Neigungen so stark voneinander divergieren
bzw. so stark miteinander konvergieren, dass eine Komplementaritat
im sadomasochistischen Rollenspiel nur schwer realisierbar ist. Die
»Logik des Sadomasochismus“ innerhalb der festen Rollenkonstel-
lation Top/Bottom setzt jedenfalls ein Mindestmaf} an Heterogenitat
dieser Rollen und der damit verbundenen Vorlieben und Neigungen
der Handelnden voraus, um zur beiderseitigen Befriedigung funktio-
nieren zu konnen.

Hier zeigt sich eine besondere Gefahr der Grenziiberschreitung,
oder anders ausgedriickt: die Wichtigkeit einer Grenzsetzung. Lukas
Ohly ist darin zuzustimmen,*® dass das gegenseitige Einverstandnis
allein noch keine hinreichende Voraussetzung fiir die ethische Legi-
timitat einer bestimmten sexuellen Praxis darstellt, da immer auch
die sexuelle Selbstbestimmung aller Beteiligten, einschliefilich der
individuellen sexuellen Bediirfnisse und Wiinsche, anerkannt und
respektiert werden muss. Als erster Grenzpunkt der Einverstdndlich-

47 Ohly (s. Anm. 36), 115.
48 Vgl.a.a.0., 114-116.

94

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Quale deinen Nachsten?

keit lasst sich somit festhalten, dass einverstdndlichen sadomasochis-
tischen Sexualpraktiken durch die gegenseitige Achtung der sexu-
ellen Selbstbestimmung der Beteiligten Grenzen gesetzt sind, was
nicht nur sexuelle Wiinsche und Bediirfnisse, sondern auch Grenz-
und Risikosensibilitat einschlielt. Grenzen sollen nur so weit und
so lange ausgetestet, Risiken nur so weit und so lange eingegangen
werden, wie dies fiir alle Beteiligten ohne Ausiibung von Druck oder
Zwang moglich ist.

(2.) Bei der Frage nach einer allgemein akzeptierten Richtschnur
fiir eigenes Handeln kommt die Goldene Regel in Betracht, die im
christlich-abendlandischen Kulturraum meist auf biblische Quellen
(Tob 4,15: ,Was du nicht willst, dass man dir tu, das fiig auch
keinem anderen zu!“ als Beispiel fiir deren negative und Mt 7,12:
»Alles nun, was ihr wollt, dass euch die Leute tun sollen, das tut ihr
ihnen auch!“ als Beispiel fiir deren positive Fassung) zuriickgefiihrt
wird, aber auch in vor- und auflerbiblischen Parallelen kulturiiber-
greifende Verbreitung gefunden hat.*® Dabei ist zu bedenken, dass
es nicht die eine sprachliche Grundform der Goldenen Regel gibt,
sondern verschiedene Grund- und eine Vielzahl daraus abgeleiteter
Mischforschen existieren. In einer modernen Reformulierung, wie
sie Heiko Schulz vorgeschlagen hat, konnte die negative Fassung der
Goldenen Regel lauten: ,Unterlasse all das, was vom moralischen
Standpunkt aus in der vorliegenden Situation jeder andere gleichfalls
unterlassen sollte:*? Deren positive Fassung konnte dagegen lauten:
»Tue all das und nur das, was vom moralischen Standpunkt aus in
der vorliegenden Situation jeder andere auch tun sollte und/oder
diirfte !

Auf den ersten, zundchst auf die konkreten Handlungen fokus-
sierten Blick stellt sich allerdings die Frage, ob ein solcher auf die
Reziprozitit menschlichen Handelns abstellendes und zum Perspek-
tivenwechsel auffordernder Grundsatz auch als Richtschnur fiir sa-
domasochistische Konstellationen geeignet sein kann oder nur fiir
solche, in denen beide Personen innerhalb einer Session oder zwi-
schen verschiedenen Sessions switchen und damit prinzipiell sowohl

49 Vgl. Schulz, Heiko, Die Goldene Regel. Versuch einer prinzipienethischen Reha-
bilitierung, in: Zeitschrift fiir Evangelische Ethik 47 (2003), 193-209, 193.

50 A.a.O.,202.

51 Ebd.

95

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gerhard Schreiber

die dominante als auch die devote Rolle einnehmen und somit aus
beiden Perspektiven heraus agieren kdnnen und wollen. In sadoma-
sochistischen Sexualpraktiken, in denen Top und Bottom zwischen
den Beteiligten fest verteilt sind, konnte sich eine wortliche Orientie-
rung des konkreten Handelns an der Goldenen Regel geradezu als
kontraproduktiv erweisen, ndmlich dann, wenn die der Bottom-Rol-
le zuneigende Person — was keineswegs uniiblich ist — ausschliefSlich
in dieser passiven Rolle aufgehen mochte und fiir sich selbst domi-
nantere Spielarten rigoros ablehnt und umgekehrt, womit das von
Schulz als sarkastische Persiflage auf die Goldene Regel gedeutete
Epigramm des irischen Schriftstellers Bernard Shaw - ,Tut euren
Mitmenschen nicht an, was sie euch antun sollen. Thre Geschmécker
kénnten verschieden sein? - im Kontext des Sadomasochismus
eine ganz eigene Bedeutung und Geltung erlangt.

Eine konsequente Ausrichtung des eigenen konkreten Handelns
an einer Variante der Goldenen Regel wire, so gesehen, in einer
festen Top/Bottom-Rollenkonstellation nur dann méglich, wenn die
Ablehnung der Ausfithrung einer bestimmten Handlung fiir sich
selbst nicht unweigerlich auch die Ablehnung der Ausfithrung der-
selben Handlung an sich selbst durch einen Dritten implizierte.
Eine zumindest gedankliche, aus christlich-ethischer Sicht jedoch
befremdlich anmutende Losung dieses Problems konnte darin be-
stehen, auf die Paradoxalitit der sadomasochistischen Situation zu
insistieren, die deshalb auch eine entsprechend paradoxe Formulie-
rung der Goldenen Regel erforderlich macht, wie z.B. ,Unterlasse
all das, was vom moralischen Standpunkt aus in der vorliegenden
Situation jeder andere tun sollte® bzw. ,Tue all das und nur das, was
vom moralischen Standpunkt aus in der vorliegenden Situation jeder
andere unterlassen sollte’ Eine solche ,Schwarze Regel® mag als Lack-
mustest fiir die Richtigkeit einer Handlungsmaxime dem Kriterium
der Widerspruchsfreiheit gentigen, als konkrete Handlungsorientie-
rung im Falle sadomasochistischer Sexualpraktiken erweist sie sich
jedoch als vergleichsweise umstandlich, wenn damit zugleich ein
Handeln ohne gegenseitiges Einverstdndnis oder explizit gegen den
erklirten Willen des Anderen ausgeschlossen werden soll.

52 A.a.0.,193. Schulz zitiert diese Version des Diktums in eigener Ubersetzung bei
Wattles, Jeffrey, The Golden Rule, New York/Oxford 1996, 6.

96

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Quale deinen Nachsten?

Der vermeintliche Widerspruch zwischen einverstandlichen sa-
domasochistischen Sexualpraktiken in jeglicher Rollenkonstellation
und der Goldenen Regel ldsst sich aber auch dadurch auflsen, dass
nicht nur auf die konkreten Handlungen, sondern immer auch auf
den Handlungsrahmen abgestellt wird, in dem die einzelnen Hand-
lungen stattfinden. Denn einverstdndliche sadomasochistische Sexu-
alpraktiken ereignen sich nicht unversehens im luftleeren Raum,
sondern immer im Rahmen einer bestimmten Konstellation, die,
wie oben beschrieben, unterschiedliche Rollenmuster und entspre-
chend vorgeprigte Rollenvorstellungen unter dem Vorzeichen der
Einverstdndlichkeit miteinander ins Spiel bringt. Bezieht man nun
diesen Handlungsrahmen in die Uberlegungen mit ein, so kann
die Ausrichtung des eigenen Handelns an der Richtschnur der Gol-
denen Regel darin bestehen, in Ubereinstimmung mit der zuvor ver-
einbarten Rolle zu handeln, oder einfacher ausgedriickt: konsistent
zu handeln - und zwar unter der Annahme, dass das Gegeniiber
gleichermafien konsistent handelt und daher Handlungen unterlasst,
die nicht im Einklang mit der vereinbarten Rolle stehen. Ein Verstof3
gegen die Goldene Regel kime damit einem Verstof$ gegen dieses
Konsistenzprinzip sui generis gleich, wobei rolleninkonsistentes Ver-
halten zugleich der Einverstindlichkeit als der Handlungen und
Handlungsrahmen umgreifenden Klammer Eintrag tate.

Lisst sich somit das Kriterium der Rollen-, Handlungs- und Ver-
haltenskonsistenz als zweiter Markierungspunkt im Confinium der
Einverstiandlichkeit festhalten, so ist abschliefSend zu fragen, ob, und
wenn ja, welche Grenzen einverstindlichen sadomasochistischen
Sexualpraktiken durch die Handlungen selbst gesetzt sind, wenn
Einverstiandlichkeit nicht jedwedem Handeln Tiir und Tor 6ffnen
soll.

(3.) Eine Grenzziehung im Blick auf sadomasochistische Prakti-
ken ist sexualethisch jedenfalls dann geboten, wenn es um Formen
des Nekrosadismus und Kannibalismus (Nekrophagie) als sexuellem
Fetischismus geht, aber auch um (partnerschaftliche) Sexualprakti-
ken unter Einschluss genitaler Selbstverstimmelung (Automutilati-
on), die moglicherweise Ausdruck einer Dysmorphophobie oder
auch dem Amputations- und Deformationsfetischismus zuzurech-
nen sind. Nekrosadistische und kannibalistische Praktiken schon
deshalb, weil von beiderseitiger Einverstindlichkeit entweder von
Anfang an nicht, d.h. zu keinem Zeitpunkt oder ab einem bestimm-

97

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gerhard Schreiber

ten Zeitpunkt, der nicht zwingend mit dem Todeseintritt eines Betei-
ligten koinzidiert, nicht mehr gesprochen werden kann; die genann-
ten parasuizidalen bzw. automutilativen Sexualpraktiken vor allem
deshalb, weil eine freiwillentliche Zustimmung aller Beteiligten in
vollem Bewusstsein und in Kenntnis der Umstande nicht zweifelsfrei
vorausgesetzt werden kann.

Aber auch jenseits solcher von Massenmedien als faszinierendes
Tremendum ausgeweideten Sensationsphdanomene gibt es sadoma-
sochistische Sexualpraktiken, die — auch bei ausdriicklicher Zustim-
mung aller Beteiligten — aus sexualethischer Sicht abzulehnen sind.
Dies betrifft insbesondere Praktiken, die mit einer unmittelbaren
Gefahr fiir das Leben und/oder mit der bewussten Herbeifithrung
schwerer korperlicher Schiden einhergehen, wie z.B. bestimmte For-
men der Hypoxyphilie oder der Einbezug psychotroper Substanzen
unter akuter Intoxikation. Nicht weniger problematisch erscheinen
Praktiken, die mit Verstimmelungen oder dauerhaften Nervenscha-
digungen (z.B. Neurotmesis) verbunden sein kénnen, insbesondere
dann, wenn solche Risiken bewusst in Kauf genommen oder gezielt
angestrebt werden. Wiahrend Befiirworter:innen eines erweiterten
RACK-Verstindnisses solche Praktiken unter dem Aspekt des ,in-
formierten Risikos® verteidigen mogen, fehlt solchen Praktiken in
vielen Fallen - im Unterschied zu kulturell mehr oder minder akzep-
tierten Formen der Bodymodification (Tattoos, Piercings, Implanta-
te) — der symbolische, identitétsstiftende oder &sthetische Rahmen,
in dem sie als Ausdruck sexueller Selbstbestimmung anerkannt wer-
den konnen.

Allerdings gilt aus sexualethischer Sicht eben auch, dass die in
der Mehrheitsgesellschaft gehegten Aversionen gegen bestimmte
oder generell sadomasochistische Sexualpraktiken, zum Teil auch
Ausdruck sadophobischer Ressentiments sein mdgen, fiir sich ge-
nommen kein schlagendes Argument gegen deren einverstidndliche
Praktizierung durch andere darstellen. Soweit und solange bei der
einverstdndlichen Durchfithrung sadomasochistischer Sexualprakti-
ken nach bestem Wissen und Gewissen dauerhafte, bleibende Ver-
letzungen und Einschrinkungen sowie jede unmittelbare Gefahr
fiir das Leben der Beteiligten vermieden werden - und soweit und
solange dabei nicht in die durch das Rechtsinstitut des allgemeinen
Personlichkeitsrechts gleichermaflen geschiitzte engere personliche
Lebenssphére Dritter eingegriffen wird, konnen einverstdndliche

98

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Quale deinen Nachsten?

sadomasochistische Sexualpraktiken zwischen zustimmungsfahigen
Erwachsenen als ethisch verantwortbarer Ausdruck ihrer sexuellen
Selbstbestimmung betrachtet werden.

Nicht alles Irritierende und Anstoflige diesseits der Grenze zur
Dissexualitat> ist als unvereinbar mit der Idee der Menschenwiirde
zu betrachten.>* Umso dringender stellt sich die Frage nach einer ge-
eigneten Grenzmarkierung, mit der die oben exemplarisch genann-
ten Praktiken auch bei ausdriicklicher Zustimmung aller Beteiligten
aus dem Bereich des (noch) Tolerierbaren ausgeschlossen werden
kénnen. Ein Kriterium, das geeignet ist, die Grenze zwischen dem
Bereich des (noch) Tolerierbaren und dem Bereich des nicht (mehr)
Tolerierbaren ausgehend von den Handlungen selbst zu ziehen, ist
m.E. das der Humanitit. Es erscheint mir daher sinnvoll, die Grenze
bei einverstindlichen sadomasochistischen Sexualpraktiken dort zu
ziehen und immer wieder zu verteidigen, wo einwilligungsfahige
Personen freiwillentlich solchen Handlungen zustimmen, die ,inhu-
man’ im Sinne von ,gegen die Humanitét gerichtet® sind. Dieser
Rekurs auf ,Humanitat’ als Grenzmarkierung und die entsprechende
Rede von ,inhumanen’ Handlungen mag angesichts der vielfaltigen
alltagssprachlichen Verwendungen des Humanitétsbegriffs auf den
ersten Blick unbefriedigend erscheinen. Umso wichtiger ist es, dass
,Humanitat’ richtig verstanden wird.

Zu diesem Verstindnis von Humanitét sind in aller Kiirze zwei
Aspekte zu benennen. Zum einen kann unter ,Humanitét® in Anleh-

53 Zum Begriff der Dissexualitét als sprachlicher Analogie zum Begriff der Disso-
zialitdt vgl. Beier, Klaus M., Dissexualitdt im Lebenslangsschnitt. Theoretische
und empirische Untersuchungen zu Phdnomenologie und Prognose begutachte-
ter Sexualstraftiter, Berlin/Heidelberg 2012, 121, wonach ,das Konstrukt ,Disse-
xualitdt’ als ein deskriptiver, von dtiopathogenetischen Hypothesen freigehalte-
ner Obergriff fiir ein ,sich im Sexuellen ausdriickendes Sozialversagen™ steht.

54 Die Realisierung von Phantasien auf Grundlage der Exkrementophilie und
des Urethralismus, aber auch Inszenierungen sexueller Folter mogen - ganz
gewiss — befremdlich erscheinen und aus psychologischer Sicht mitunter auch
diagnostisch auf eine dissoziale Personlichkeitsakzentuierung bzw. diffuse Ver-
haltensakzentuierung zurtickgefiihrt werden koénnen. Aus sexualethischer Sicht
sind sie als Grenzfille verantworteter und verantwortbarer Sexualitdt allerdings
zu tolerieren, soweit und solange sie - wenn z.B. im Rahmen partnerschaftlicher
Sexualitdt — im Horizont von Einverstindlichkeit und ohne Klinisch relevanten
Leidensdruck fiir alle Beteiligten vollzogen werden.

99

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gerhard Schreiber

nung an Johann Gottfried Herder® eine zum Menschsein des Men-
schen gehorende, dem Menschen innewohnende und (aus)bildungs-
tahige Moglichkeit verstanden werden. Humanitét ist also keine Fa-
higkeit oder Eigenschaft, die dem Menschen von auflen zukommen
konnte, sondern etwas, das, weil zum Menschsein des Menschen
gehorend, als Moglichkeit im Menschen angelegt ist. Zum anderen
kann im Anschluss an Kierkegaard®® und Cusanus® das Verhaltnis
von Individuum und menschlichem Geschlecht dahingehend gefasst
werden, dass jeder Mensch als Individuum zugleich am Menschsein
teilhat. Nach Kierkegaard ist der Mensch in jedem Augenblick ,zu-
gleich er selbst und das ganze menschliche Geschlecht®® sodass
nicht nur das menschliche Geschlecht am Individuum, sondern
gleichermafien auch das Individuum am menschlichen Geschlecht
teilhat. Aufgrund dieses Verhiltnisses von Individuum und Men-
schengeschlecht ist jeder Mensch Individuum und hat zugleich als
Individuum teil am Menschsein, ohne dass das Menschsein dadurch,
wie Cusanus argumentiert, in den einzelnen Menschen eine Verviel-
fachung’ erfahrt: ,humanitas [...] est immultiplicabilis“>.
Einverstandliche sadomasochistische Sexualpraktiken, die be-
wusst und willentlich einen lebensbedrohlichen Zustand herbeifiih-
ren und/oder mit dauerhaften, bleibenden Verletzungen und Ein-
schrainkungen eines Menschen verbunden sind, konnen daher als
Grenziiberschreitung der Humanitit abgelehnt werden. Sie sind ,in-
humane’ Handlungen und Verhaltensweisen eines Menschen, d.h.
Handlungen und Verhaltensweisen, die sich nicht nur gegen ein
konkretes Gegeniiber, sondern in einem tieferen Sinne zugleich ge-
gen die Menschheit und damit letztlich auch gegen sich selbst rich-
ten. Indem die handelnde Person nicht nur gegen einen anderen,
sondern zugleich auch gegen sich selbst handelt, die handelnde und

55 Vgl. Herder, Johann Gottfried, Ideen zur Philosophie der Geschichte der
Menschheit, Bd. 3, Riga/Leipzig 1787, 307 (Buch XV,1) sowie ders., Briefe zu
Beférderung der Humanitdt, 3. Sammlung, Riga 1794, 5-33.

56 Vgl. Kierkegaard, Seren, Der Begriff Angst, iibers. v. Emanuel Hirsch, Diissel-
dorf, 1952, 25f.

57 Vgl. Kues, Nikolaus von, Die Jagd nach Weisheit, auf der Grundlage der Ausgabe
von Paul Wilpert neu hg. v. Karl Bormann, lateinisch-deutsch, Hamburg 2003,
100f.

58 Kierkegaard (s. Anm. 56), 25.

59 Kues (s. Anm. 57),100.

100

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Quale deinen Nachsten?

die erleidende Person in diesem Sinne also koinzidieren, wird das
sadomasochistische Paradox durchbrochen und in der Einheit des
Verbundenen aufgel9st.*

Damit sind die drei Grenzmarkierungen einverstidndlicher sado-
masochistischer Sexualpraktiken abgeschritten, wie sie durch die
mit- bzw. aneinander Handelnden, die Ausrichtung ihres Handelns
und die Handlungen selbst gesetzt sind - genauer: durch die ge-
genseitige Achtung der sexuellen Selbstbestimmung, die Rollen-,
Handlungs- und Verhaltenskonsistenz sowie die Humanitdt des
Handelns und Verhaltens. Alle drei: das Gebot der Nachstenliebe,
die kulturiibergreifend verbreitete Goldene Regel sowie Humanitat
als Bild vom Menschen, das es erlaubt, ein Machtmonopol zu be-
griinden und Verst6fle gegen ,die Menschlichkeit® zu sanktionieren,
sind im jiidisch-christlichen Kontext verwurzelt und in sdkularer
Rechtsfindung nachweisbar. Auf der Suche nach einer iibergeordne-
ten Instanz, von der eingangs dieses Beitrags die Rede war, gelangen
wir damit in eine Sphire, die eigentlich der religiésen Spiritualitat
zugerechnet, in der Moderne aber als ,sdkulare Spiritualitat® (Charles
Taylor) kodifiziert wird.

4 Schlussbemerkung

Das Verhiltnis von Sexualitdt und Gewalt ist auflerordentlich viel-
schichtig. Die Vielfalt und Komplexitét der als Sexualitdt und Gewalt
bezeichneten Handlungs- und Erlebenszusammenhiange ldsst erken-
nen, dass weder zwischen Einverstandlichkeit und ethischer Unzu-
lassigkeit noch zwischen Einverstdndlichkeit und Gewalthaltigkeit
einfache Grenzziehungen moglich sind. Eine ethisch verantwortete
und verantwortbare Gestaltung von Sexualitét ldsst sich ebenso we-
nig durch Gesetze und Vorschriften erzwingen wie sexuelle bzw.
sexualisierte Gewalt durch rechtliche Mafinahmen einfach aus der
Welt schaffen. Anstatt jedoch eine Riickkehr zu einem moralbasier-
ten Sexualstrafrecht (Stichwort: Sittenwidrigkeitsklausel) anzustre-
ben oder den iiberkommenen Ansatz einer repressiven Gebots- und

60 Fir eine dhnliche Argumentation ausgehend vom Menschenwiirdeargument
vgl. Garcia (s. Anm. 38), 114-122.

101

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gerhard Schreiber

Verbotsmoral zu repristinieren,® gilt es vielmehr, die individuelle
Handlungsverantwortung des Einzelnen in den Blick zu nehmen.
Sexualitat als Gestaltungsraum menschlicher Existenz wird nicht un-
verantworteter Beliebigkeit {iberstellt, sondern menschlicher Verant-
wortung unterstellt — einer Verantwortung, die fiir eine Sexualethik
unter theologischen Vorzeichen immer auch Verantwortung gegen-
iber Gott, den Mitmenschen und sich selbst in seiner Geschépflich-
keit bedeutet. Gerade in der Reflexion eines humanwissenschaftlich
informierten und an Formen real gelebter Sexualitit orientierten
Verstindnisses von Sexualitdt, das immer auch deren potenzielle An-
falligkeit fiir Gewalt beriicksichtigt,% erweist sich Sexualethik nicht
nur als unverzichtbares Element im Gesamtzusammenhang christ-
licher Wirklichkeitsdeutung, sondern vermag auch in heute gefiihr-
ten gesellschaftlichen Diskursen lebensdienliche Orientierungslinien
aufzuzeigen.

61 Vgl. dazu Schreiber (s. Anm. 5), 251-265.
62 Neu dazu: Schreiber (s. Anm. 8).

102

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.
Umgang der Verletzer:innen mit ihrem
Verletzen und den durch sie Verletzten

103

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Brigitte Boothe
Reue und die eigene Fragwirdigkeit

Reue quilt: Wenn doch nur, ach hitte ich. Reue sucht Ausflucht:
Fliichten oder Standhalten? Reue will die nachtrégliche Konfrontati-
on mit dem, was gewesen ist: Was war los? Wie habe ich in meiner
Verantwortung versagt? Was war los mit mir? Reue will die Einsicht
in die eigene Fragilitat: Ich will mir selbst und dem Anderen gerecht
werden, aber ich bin bereits dabei gescheitert. Reue mag hilfreich
sein in der Frage, wie ich mir selbst und anderen im Blick auf
die Zukunft besser gerecht werden konnte; doch ist der Hang zum
Wunschdenken iiberwindbar?

1 Verpasste Chancen — vorenthaltene Maglichkeiten

Bronnie Ware erreicht bis heute anhaltendes 6ffentliches Interesse,
seit im Jahr 2013 ihr Bestseller mit dem Titel ,Fiinf Dinge, die Ster-
bende am meisten bereuen: Einsichten, die Thr Leben verdndern
werden® in deutschsprachiger Erstausgabe auf den Markt kam.! Was
bereuen Sterbende am meisten? Die Autorin konnte eine Ranglis-
te erstellen und fand heraus, dass die meisten ihrer Gespréichspart-
ner:innen im Angesicht des Todes bereuen, sich zu sehr angepasst,
zu erwartungskonform gelebt zu haben. Jemand brachte es auf den
Punkt: ,Ich wiinschte, ich héitte den Mut gehabt, mir selbst treu zu
bleiben, statt so zu leben, wie es andere von mir erwarteten.? Hatte
man nicht wahlen, hitte man sich nicht mutig entscheiden kénnen?
Wenn Bronnie Wares Gesprichspartner:innen dariiber nachdach-
ten, was sie im Riickblick bereuen, konfrontierten sie sich mit der
Fragwiirdigkeit dessen, was sie in eigenverantwortlicher Handlungs-

1 Ware, Bronnie, 5 Dinge, die Sterbende am meisten bereuen. Einsichten, die Ihr
Leben verandern werden, Miinchen 2013.
2 A, 6lf.

105

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Brigitte Boothe

macht bewirkt oder in Kauf genommen haben. Man hitte sein
Dasein vielleicht in selbstbewusster Authentizitdt aktiv und initiativ
gestalten konnen, hitte man nur die richtigen Entscheidungen ge-
troffen und Chancen ergriffen.

Anders verhielt es sich - jenseits der Studie von Bronnie Ware
- bei einem zutiefst verbitterten Mann, der sich fiinfzigjihrig das
Leben nahm.®> Zwar hétte auch er gern weniger angepasst, weniger
tiigsam gelebt, wie er in seinem Abschiedsbrief schreibt. Doch im
Unterschied zu den Sterbenden, die im Dialog mit Bronnie Ware
von den Dingen sprachen, die sie womdglich anders oder besser
hitten machen koénnen, war ihm die Freiheit des Wihlens und
Entscheidens versagt. Er sah sich in Bezug auf das zuriickliegende
Leben nicht in der Position des Handlungsmichtigen, sondern als
ein der Eigenregie beraubtes Opfer erlittenen Unrechts. Daher ging
es in seinem Brief auch nicht um Reue, vielmehr um Trauer, Klage
und Anklage. Gefangen in Schmerz und Groll gab es fiir ihn nur den
Ausweg, dem eigenen traurigen Leben ein Ende zu setzen.

Auch wer zum Beispiel bereut, dem eigenen Leben einst nicht
beherzt eine neue Wende gegeben zu haben, wird klagen, jedoch
nicht iiber andere, sondern {iber sich selbst. Er wird nicht anderen
Vorwiirfe machen, sondern sich selbst. Reue ereignet sich nachtrég-
lich, als Leistung des Erinnerns und Bewertens eigenen Handelns im
Blick auf das Wiinschbare, das man - im Hier und Jetzt das Dort
und Damals bewertend - aus eigener Schuld verfehlt hat. Die reuige
Person ist emotional hoch involviert. Der Wunschseufzer Hitt ich
doch nur ist miiffig, denn die Vergangenheit ist nicht korrigierbar,
aber oft kaum zum Schweigen zu bringen.

Ein Beispiel wurde erdrtert, in dem es um Versaumnisse oder
verpasste Chancen geht. Der Begriff der ,Reue® hitte in diesem
Fall ohne weiteres durch ,Bedauern® ersetzt werden kdnnen. Das Be-
dauern, hinter den eigenen Mdglichkeiten zuriickgeblieben zu sein,
wichtige Chancen nicht ergriffen, auf interessante Erfahrungen ver-
zichtet zu haben, ist der Lebensfreude abtraglich. Man mdchte das
Hiitt ich nur als miiffigen und sinnlosen Triibsinn abtun. Wie schén

3 Vgl. Boothe, Brigitte/Stix, Dragica, Letzte Mitteilungen vor dem Tod. Abschieds-
briefe am selbst-gewéhlten Lebensende, in: Simon Peng-Keller/ Andreas Mauz
(Hg.), Sterbenarrative. Hermeneutische Erkundungen des Erzéhlens an und vom
Lebensende, Studies in Spiritual Care 4, Berlin 2018, 139-158.

106

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Reue und die eigene Fragwiirdigkeit

es wire, alles hinter sich zu lassen, nichts zu bereuen und einem
neuen Leben entgegenzusehen, das nichts zu wiinschen tibrig lasst.
Wer mit Edith Piaf jubelt ,Non, je ne regrette rien‘, beschwort den
vollkommen unbelasteten, kraftvollen Neubeginn des Lebens und
der Liebe. Alles auf Anfang, im Stand der Unschuld. Eine grof3artige
Sache. Der weltweite und anhaltende Erfolg des Chansons und all
seiner Varianten und Neubearbeitungen spricht fir sich.*

Der Jurist und Sachbuchautor Daniel H. Pink findet die Botschaft
der Edith Piaf unsinnig. Reue sei vielmehr gesund, human und
bereichernd fiir die soziale und emotionale Intelligenz. ,Wie der
Blick zuriick uns hilft, nach vorn zu schauen, lautet der Untertitel
des Bestsellers ,Die Kraft der Reue®> Der Autor erfasste im ,World
Regret Survey“ Daten von 16.000 Menschen aus 105 Lindern und
vertiefte die Informationen durch spezifische Umfragen im nord-
amerikanischen Raum; zusatzlich fithrte er iiber hundert ausfiithrli-
che Interviews zur personlichen Erfahrung und zum Umgang mit
Reue. Die Befunde zeigen: Reue bedeutet die Konfrontation mit ei-
gener Schwiche, doch gerade daraus entwickle sich Stirke. Reue ma-
che nicht trostlos, sondern klarsichtig; sie fordere nicht Masochis-
mus, sondern Gesundheit, Stirke, Wahrheitsliebe und Zuversicht.
Auch bei Pink sind die Beispiele zahlreich, in denen jemand verpass-
te Chancen bedauert oder den Mut zum Risiko nicht findet. Doch
teilen manche der Befragten auch Erinnerungen mit, bei denen Reue
als komplexere Gestalt von Interesse ist. Im neunten Kapitel ,Reue
in puncto Moral“ geht es zum Beispiel um wuchtige Themen wie
,Falschheit. Untreue. Diebstahl. Verrat.

2 Man braucht Zynismus, um die lllusion zu nahren, man
konne sich der Rechenschaftspflicht entziehen

Es gibt nicht nur ein Narrativ der Reue, sondern viele. Das Spek-
trum ist offen. Im Folgenden sind Reue-Narrative mit moralischem

4 Vgl. Wikipedia, Non, je ne regrette rien. Lied von Edith Piaf (1960), URL: https:/
/de.wikipedia.org/wiki/Non,_je_ne_regrette_rien (Zugriff: 09.06.2024).

5 Pink, Daniel H., Die Kraft der Reue. Wie der Blick zuriick uns hilft, nach vorne
zu schauen, Berlin 2022.

6 Vgl.a.a.0.,165-184.

107

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://de.wikipedia.org/wiki/Non,_je_ne_regrette_rien
https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://de.wikipedia.org/wiki/Non,_je_ne_regrette_rien

Brigitte Boothe

Impact von Interesse.” Wenn der frithere Préasident der Vereinigten
Staaten Bill Clinton den ,Ukraine-Deal von 1994 bereut, geht es
nicht um Verrat oder Falschheit, sondern um eine politische Fehl-
einschitzung von weltpolitischer Tragweite: ,Der frithere US-Prisi-
dent Bill Clinton bereut es, die Ukraine dazu gedringt zu haben,
ihre Atomwaffen abzugeben®. Er

tithle [...] sich ,schrecklich® deswegen. ,Ich fithle mich personlich ver-
antwortlich, weil ich sie dazu gebracht habe® Clinton hatte im Januar
1994 ein entsprechendes Abkommen mit dem damaligen russischen
Prasidenten Boris Jelzin und dem ukrainischen Staatsoberhaupt Leonid
Krawtschuk unterzeichnet. Im gleichen Jahr gab es ein weiteres Abkom-
men, in dem Russland einwilligte, die territoriale Integritdt der Ukraine
zu respektieren. Clinton sagte, die Ukrainer hétten gezdgert, die Atom-
waffen abzugeben, weil sie damals schon dachten, diese wiirden sie
vor einem expansionistisch gestimmten Russland schiitzen. Tatsachlich
brach Russland unter Prasident Wladimir Putin das Abkommen im Jahr
2014.8

Schuldgefiihl und Selbstanklage stehen hier im Vordergrund. Clin-
ton weist ausdriicklich auf das Zogern der Ukrainer hin und damit
auf den im Nachhinein tragischen Fehler, ihre Bedenken nicht ernst
genug genommen zu haben. Spdter ist man kliiger, zu spit. Als
tragisch darf man die Fehleinschitzung bezeichnen, weil die Inter-
essen und Anliegen der Betroffenen iibergangen wurden und die
Schadensfolgen massiv waren. Hitte Clinton sagen kénnen ,Non, je
ne regrette rien“? Sicher nicht. Er wiirde den Anspruch Betroffener
missachten, in ihrer Situation, in ihrer prekdren oder bedrohten
Lage wahrgenommen zu werden. Man braucht Zynismus, um die
Ilusion zu nahren, man kénne sich der Rechenschaftspflicht entzie-
hen.

7 Vgl. Boothe, Brigitte, Selbstpreisgabe, Selbstschutz und die Dynamik der Reue,
in: Jens Wolff u.a. (Hg.), Der Zweite — Christus denken, Hermeneutische Unter-
suchungen zur Theologie 91, Tiibingen 2023, 237-262; Boothe, Brigitte, Reue als
niitzliche Selbstentmichtigung, in: Spiritual Care 9 (2020), 341-348.

8 Ntv, Politik, Abgabe von Atomwaffen. Clinton bereut Ukraine-Deal. 05.04.2023,
15:33 Uhr, URL: https://www.n-tv.de/politik/Clinton-bereut-Ukraine-Deal-articl
€24036286.html (Zugrift: 17.05.2025).

108

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://www.n-tv.de/politik/Clinton-bereut-Ukraine-Deal-article24036286.html
https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.n-tv.de/politik/Clinton-bereut-Ukraine-Deal-article24036286.html

Reue und die eigene Fragwiirdigkeit

3 Der Anspruch des Anderen und die eigene
Fragwiirdigkeit

Wie schon bemerkt, die Diversitit der Reue-Narrative ist grof3. In
Reue-Erzahlungen, die im Folgenden von Interesse sind, positioniert
sich die Protagonisten-Figur als entscheidungs- und wirkméchtige:r
Akteur:in. Sie oder er versteht sich riickblickend als verantwortlich
fir das eigene Handeln, Unterlassen, Zulassen, in Kauf Nehmen
oder Hinnehmen, das Schaden und Leid fiir Betroffene gebracht hat.
Man fiihlt sich in der Reue ,schrecklich, um Clintons Wortwahl
aufzugreifen. Doch hat es keinen Sinn, iiber die Gemiitsverfassung
des ehemaligen Présidenten weiter zu spekulieren. Es handelt sich
um ein Offentliches Statement, das nicht jenseits des medialen und
politischen Kontextes diskutiert werden sollte.

Die Gemiitsverfassung der Reue im Zusammenhang mit schmerz-
hafter moralischer Bewertung bleibt das zentrale Thema. Dabei gilt
die Aufmerksambkeit nicht der Weltpolitik, der Delinquenz und den
grofien Skandalen, sondern Missstinden der Beziehungswirklich-
keit. Man ist dem Anspruch des Anderen nicht gerecht geworden.
Man ist ihm etwas schuldig geblieben. Was im Nachhinein schmerzt,
bestiirzt und erschiittert, ist, dass man dieses Ereignis oder diese
Situation selbst verantwortet, mitgestaltet oder hergestellt hat. Man
selbst hat das Ubel veranlasst, ermdglicht oder geduldet. Die nach-
tragliche Disqualifikation erfolgt als Selbstvorwurf und Selbstankla-
ge. In der Reue aktualisiert man bei hoher emotionaler Involviertheit
Erinnerungen das Geschehene und hat den dringlichen wie vergeb-
lichen Wunsch, es ungeschehen zu machen. Es gibt ein verzweifeltes
Dringen, das Geschehene sich anders vorzustellen, anders zu imagi-
nieren, anders zu wiinschen: Ach, wenn doch, hdtte ich blofs, wie
konnte ich nur. Oft intensiviert sich im anhaltenden Griibeln und
Klagen die Selbstdisqualifikation. Diese Auseinandersetzung entfal-
tet sich als personliche Konfliktdynamik von schmerzhafter und
dauerhafter Vitalitat. Reue verbindet Wunschdenken, Selbstkritik
und Selbstbestrafung.

109

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Brigitte Boothe
4 Reue als Selbst-Traumatisierung

Wer sich nachtréglich mit dem eigenen problematischen oder schi-
digenden Handeln oder Unterlassen auseinandersetzt, wird sich
selbst fragwiirdig; man stellt das eigene Tun und Wirken unter Ver-
dacht, sieht verstort dem eigenen moralischen Scheitern ins Auge.
In der Selbstkonfrontation verzichtet man auf Wahrung eines posi-
tiven Selbstgefiihls, auf Selbstschutz; vielmehr setzt man sich dem
Schmerz und der Erschiitterung intensiven Schuld- und Scham-
erlebens aus. Die Reue ist eine Qual, die uns inbriinstig wiinschen
ldsst, man hitte anders gehandelt, als man es in Wirklichkeit getan
hat. Lebhaft ist der Wunsch, nicht schuldig geworden zu sein, sich
nicht schimen zu miissen. Andrangende kontrafaktische wunscher-
tilllende Narrative schaffen Bilder davon, wie es leider gerade nicht
gewesen ist. Mit Nietzsche gesprochen will das Gedéchtnis nur zu
gern nachgeben. Reue notigt auf verstérende Art mit dem Einge-
stindnis, das Leiden Anderer verursacht oder zugelassen zu haben;
es kommt zur Demontage des Selbstwerterlebens. Reuige sind gefan-
gen in moralischen Selbstattacken und wiinschen verzweifelt, sie
konnten ungeschehen machen, was geschehen ist. Qualvolle innere
Zerrissenheit kann lange anhalten oder immer wieder im Lauf des
Lebens aufbrechen.

Wenn man von Traumatisierungen spricht, dann geht es gew6hn-
lich um die intrusive Attacke auf korperliche, mentale und soziale
Integritit, die sich von auflen des Opfers beméchtigt. Traumatisierte
Personen sind ihres Selbst- und Weltvertrauens beraubt. Sie sind
gezeichnet von der Preisgabe an totale Fremdbestimmung. Auch bei
der Reue konnte man von einer intrusiven Attacke auf die Integri-
tat der Person sprechen, die nicht von auflen, sondern von innen
kommt. Selbstsicherheit und Selbstbewusstsein sind erschiittert. Die
nunmehr reuige Person blickt im Nachhinein auf das, was sie in der
Freiheit ihres Entscheidens und Handelns getan oder unterlassen
hat, mit Schrecken. Sie konfrontiert sich, nachtréglich empathisch,
mit dem, was die Geschddigten erlitten haben. Die Fragwiirdigkeit
der eigenen Handlungs- und Entscheidungsmacht ist offenbar. Eine
Bewegung hin zu Selbstentmichtigung und Selbstpreisgabe ereignet
sich. Das kann so bestiirzend, so verstérend - gleichsam so selbst-
traumatisierend - sein, dass Betroffene sich von der Erschiitterung
des Selbstgefiihls nicht erholen kdnnen.

110

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Reue und die eigene Fragwiirdigkeit

Reue qualt: Wenn doch nur, ach hitte ich. Reue sucht Ausflucht:
Fliichten oder Standhalten? Reue will die nachtrigliche Konfrontati-
on mit dem, was gewesen ist: Was war los? Wie habe ich in meiner
Verantwortung versagt? Was war los mit mir? Reue will die Einsicht
in die eigene Fragilitit: Ich will mir selbst und dem Anderen gerecht
werden, aber ich bin bereits dabei gescheitert. Reue mag hilfreich
sein in der Frage, wie ich mir selbst und anderen im Blick auf
die Zukunft besser gerecht werden kénnte; doch ist der Hang zum
Wunschdenken iiberwindbar?

Nicht jeder Person, die sich nachtréiglich, erinnernd und reflek-
tierend, der eigenen Fragwiirdigkeit stellt, droht ein massiver Ab-
sturz, insbesondere dann nicht, wenn sie sich in ihrer Belastung
jemandem anvertraut. Die Moglichkeit, das nachtragliche Leiden am
Leiden anderer zu offenbaren, jemandem mitzuteilen, die oder der
dieses Erzahlen in emotionaler Partizipation und im gemeinsamen
Nachdenken begleitet, kann ermutigend wirken, kann den Mut zur
aufrichtigen Selbstkonfrontation befordern. Ein Beispiel soll das an-
schaulich machen.

5 Eine Reue-Erzahlung im Zusammenhang mit
Selbstentfaltung, Selbstbewahrung und dem, was auf
der Strecke bleibt

In autobiografischen Selbstzeugnissen berichteten Frauen und Min-
ner im Rahmen einer narrativen Studie zu Gliick und Ungliick im
Lebensriickblick an der Universitit Ziirich in ausfiihrlichen Gespra-
chen tiber das eigene Leben.’ Es ging um die eigene Lebensgeschich-

9 Vgl. Boothe, Brigitte, Liebesfreuden — Lebensfreuden. Gliick und Schmerz im Le-
bensriickblick, in: Brigitte Boothe/Bettina Ugolini (Hg.), Lebenshorizont Alter,
Zirich 2003, 189-218; Grimm, Genevieve/Boothe, Brigitte, Narratives of Life.
Storytelling in the Perspective of Happiness and Disaster, in: Journal of Aging,
Humanities, and the Arts 1 (2007), 137-146. Vgl. auch Blumer, Charlotte, Erzahlte
Lebensgeschichten — Lebensriickblick alter Menschen. Unverdffentlichte Lizenti-
atsarbeit der Universitdt Ziirich, Psychologisches Institut (2008); Radzik-Bolt,
Dorothea, Gesichter des Gliicks. Gliick und Ungliick im Lebensriickblick alter
Menschen. Unveroffentlichte Dissertation, Universitat Ziirich (2006). Die Tran-
skripte der narrativen Interviews wurden zwischen 2006 und 2008 dokumen-
tiert, sind aber aus Griinden des Datenschutzes heute nicht mehr verfiigbar.

111

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Brigitte Boothe

te; uns interessierte, in welcher Weise und in welchen Zusammen-
hingen belastende und begliickende Erfahrungen zur Darstellung
gelangen. Das anonymisierte Beispiel entstammt einem der narrati-
ven Interviews. Die Erzahlerin Frau K lief§ ihre Gespriachspartnerin
an einer besonders bedeutungsvollen Erfahrung des Gliicks teilha-
ben. Anschlieflend kam Reue zur Sprache; wichtige Verkniipfungen
und Beziige liefSen sich herstellen.

Gliick ist fir Frau K - und das zeigte sich eindrucksvoll auch
bei anderen Erzédhler:innen - die Expansion in die Welt, in die
Weite, die Selbsterprobung und Selbstbewdhrung, die Mdglichkeit,
die eigenen Potentiale wahrzunehmen und erfolgreich zum Einsatz
zu bringen. In diesem Sinn war ihr, anders als vielen Gesprachspart-
ner:innen von Bronnie Ware, ein selbstbestimmter anstelle eines
fiigsam erwartungskonformen Lebensentwurfs gelungen.

Frau K wuchs in finanziell und sozial beschrinkten Verhaltnissen
in der landlichen Schweizer Bergwelt auf und war damit verbunde-
nen Restriktionen ldngere Zeit ausgesetzt, bis ihr aus eigener Kraft
die berufliche Weiterentwicklung gelang. Frau K blickt auf ein ar-
beitsreiches und erfolgreich engagiertes Leben zuriick, bleibt auch in
der nachberuflichen Phase aktiv und freut sich an der produktiven
Verfligung iiber die eigenen Krifte. Nichts fiirchtet sie bei zuneh-
mendem Verlust korperlicher Kréfte mehr als ein Verwiesensein auf
Unbeweglichkeit, Fremdbestimmung und Enge. Denn noch immer
ist die Offnung nach auflen, z.B. das Reisen, wichtig. Quelle grofier
Freude ist die herzliche Beziehung zur einzigen Tochter, neben drei
Séhnen; die Tochter ist fiir sie wie ein jiingeres alter ego, ein Tor zur
Welt.

Thr Ehemann war eher still und nachgiebig und iiberlief3, wie Frau
K meint, das Feld der Initiative nicht ungern der Frau. So konnte
Frau K vergleichsweise ungehindert Kraft und Wirksamkeit entfal-
ten und sich doch in einem loyalen, verldsslichen Familienverbund
wissen. Freilich bildete das Paar auf diese Weise nur bedingt eine
Dyade zweier Liebespartner, die in intimer Anndherung einander
entdecken und austauschen. Dass dies in ihrer Ehe selten war, dass
ein ,Miteinander® gefehlt und nur ein ,Nebeneinander moglich
war, stimmt Frau K traurig.

Die angefiihrten Zitate basieren auf Audioaufnahmen, urspriinglich in Schwei-
zerdeutsch. Sie sind der Lesbarkeit ins Schriftdeutsche iberfithrt und etwas
geglattet worden.

112

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Reue und die eigene Fragwiirdigkeit

Es geht nicht nur um ein Bedauern, Liebe und Intimitit allzu
sehr marginalisiert und damit Bedeutsames verpasst zu haben, son-
dern auch um Reue. Sie erzdhlt in grofler emotionaler Bewegung
davon, wie ihr damals gerade pensionierter Mann plotzlich einen
Herzinfarkt erlitt und unverziiglich ins Krankenhaus gebracht wer-
den musste. Sie wollte ihn begleiten, doch der Notfalldienst sagte,
es miisse ganz schnell gehen, man miisse gleich operieren. Sie sol-
le zuhause bleiben und auf telefonische Nachricht warten. ,Ach’
erzahlt Frau K weinend, ,noch jetzt sehe ich sein Gesicht vor mir.
Er schaute mich so verzweifelt an, seinen Blick, seinen traurigen
Blick kann ich nicht vergessen. Ich wiirde mir wiinschen, dass wir
mehr Zeit miteinander verbracht hatten, dass ich ihm in den letzten
Jahren niher gewesen wire. Er hat nicht mehr lang gelebt. Es war so
traurig.“ Sie fahrt fort: ,Ich denke oft daran, und dann ist mir schwer
ums Herz. Dann rede ich mit ihm, und er bleibt stumm, so stumm.
Und immer sehe ich diesen Blick. Es tut weh. Sie klagt sich an, eine
schlechte Ehefrau gewesen zu sein. ,Ich habe mich viel zu wenig
darum gekiimmert, wie es ihm ging“ Und erneut unter Tranen: ,Es
war mir oft gerade recht, dass er so still war und mich machen
lief3* Und: ,Er hat nicht einmal den Ruhestand genieflen konnen.
Und ich weif nicht einmal, ob er gewollt hitte, dass wir dann mehr
zusammen unternehmen.” Manchmal werde sie geradezu tiberfallen
von Bildern, an die sie frither nie gedacht, an Situationen, die sie
wihrend des gemeinsamen Lebens gar nicht beachtet habe. Wie sie
ihren Mann beispielsweise verletzt habe, als er sie mit einer kurzen
Reise iiberraschen wollte, sie aber gereizt und unwillig reagierte.
Wie er ihren Rat fiir einen Konflikt unter Kollegen wollte und sie
nicht einmal zuhorte, wie ihr vor seiner Pensionierung im Stillen
bang war und sie nichts tat, um auf ihn zuzugehen. ,Und ich war
doch die ersten Jahre so verliebt, und ich wollte nie einen anderen
Mann'; duflert sie bestiirzt und erschiittert. Gemeinsam denken wir
dariiber nach, dass Frau K auf die Entwicklung und Erprobung ihrer
beruflichen Fihigkeiten nicht hitte verzichten wollen, dass sie heim-
lich dem Mann grollte, der weniger ambitioniert war als sie, dass
sie sich daher zurechtlegte: ,Ja gut, dann muss er halt schauen, wo
er bleibt”. Im Nachhinein setzt sie sich in Schmerz und Trauer mit
der vernachldssigten Liebe zu diesem Mann auseinander. Das heift
keineswegs, dass sie damals anders hitte handeln und entscheiden
sollen, es heifSt auch keineswegs, dass sie eine schlechte Ehefrau und

113

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Brigitte Boothe

Gefidhrtin war. Es heif8t nur, dass sie in neuer Perspektive tiber Liebe
und Zuneigung, verlorene Liebe und verlorene Nahe trauert.

6 Einer trage des anderen Last

Und wenn der Mensch in seiner Qual verstummt, gab mir ein Gott,
zu sagen, wie ich leide. Der junge Dichter Torquato Tasso spricht
so in Goethes gleichnamigem Drama.® Er muss schwere Enttau-
schungen hinnehmen, doch findet das Seelenleid der literarischen
Figur Ausdruck in der Sprache. Eine Erleichterung, ein Trost. Auch
im Alltag muss man im Leid nicht verstummen. Man kann sich
erzdhlend anvertrauen. Dann bleibt man mit den unvermeidlichen
Enttduschungen, Krankungen und Misserfolgen nicht allein.

Frau K tut es gut, einer aufmerksamen Zuhorerin zu erzéhlen,
was ihr schwer auf der Seele liegt. Es hilft ihr, zu erfahren, dass
sie nicht verurteilt wird. Und es ergibt sich unversehens, dass die
beiden Gespréchspartnerinnen vergegenwirtigen, wie der Ehemann
allein und ohne Abschied gestorben ist; und im Kontakt mit dem
Gegeniiber findet das Bedauern Ausdruck, dass es zu einer inneren
Entfremdung der Eheleute gekommen war. Frau K wiinscht nach-
traglich, zum Mann eine Beziehung der Nahe und Verbundenheit
gelebt und auf innige Weise Abschied genommen zu haben, doch
wie verhalten sich Wunsch und Wirklichkeit zueinander? Die Erzéh-
lung vom Gliicksgefiihl verdeutlicht als wunscherfiillendes Motiv die
Freude am Tiichtigsein, an Selbstbestimmung und Selbstwirksam-
keit. Da soll ihr niemand in die Quere kommen. Verantwortung
im Bereich Partnerschaft und Familie: ja, zu viel Zweisamkeit und
Beieinander: eher nein. Hatte Frau K damals ahnen konnen, dass
dieser fiir sie und ihre Wiinsche stimmige Lebensentwurf seinen
Preis hat? Und wenn sie es geahnt hitte? Hitte sie sich dann
vom Mann getrennt? Wenig wahrscheinlich, im sozialen Umfeld
hitte eine zunehmend unbefriedigende psychosoziale Passung der
Eheleute kaum als zureichender Scheidungsgrund gegolten. Hitte

10 Vgl. Goethe, Johann Wolfgang von, Torquato Tasso, 1807. 5. Akt, 5. Szene,
Tasso zu Antonio. Projekt Gutenberg, Gutenberg Edition 16. 2. vermehrte und
verbesserte Auflage, URL: https://www.projekt-gutenberg.org/goethe/tasso/cha
p006.html (Zugrift 17.5.2025).

114

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://www.projekt-gutenberg.org/goethe/tasso/chap006.html
https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.projekt-gutenberg.org/goethe/tasso/chap006.html

Reue und die eigene Fragwiirdigkeit

sie dem Mann zugesetzt, ambitionierter, initiativer, tatkraftiger zu
sein? Die Folge wire eine miserable Ehequalitdt und eine chronische
Belastung der ganzen Familie. Dann vielleicht eine Haltung der
Selbstbescheidung, Selbstbeschrankung, verbunden mit freundlicher
und zugleich anspruchsvoller Zuwendung? Das hitte den Verlust
der Struktur und Halt gebenden Regiefithrung bedeutet, womdglich
neben ernsthaften finanziellen Einbufien. Wie man es macht, macht
man es falsch, mochte man sagen. Man kann hadern, bedauern
und trauern, man kann dringend wiinschen, etwas ungeschehen
zu machen; denkt man aber griindlich nach und rekonstruiert die
Situation von damals in all ihren Facetten, dann wird deutlich, als
wie komplex sich Fragen nach falsch und richtig erweisen.

Frau K ist im Gespriach mit dem Kummer nicht mehr allein.
Thre Zuhorerin trigt das emotionale Geschehen mit; ein Fall von:
Einer trage des anderen Last.!! Es geht nicht um Entschuldigungen,
Rechtfertigungen oder Beschonigungen. Vielmehr stellt die Erzah-
lende selbst den Anspruch an sich, im Gesprich eine Auseinander-
setzung in Beziehung zu sich selbst und im Dialog zu fiihren, in
der es moglich wird, sich der eigenen Begrenztheit, Beschranktheit
und Fragwiirdigkeit zu stellen, hinzunehmen, dass es nicht immer
moglich war zu geben, was man sich selbst und dem nichsten
Menschen schuldig war. Der verstorbene Ehemann kann in dieser
nachtréiglichen Auseinandersetzung auf neue Weise lebendig und
wichtig werden, auch fiir die Partnerin im Gesprach. Zu betonen
ist, dass es sich, ganz im Sinne des Apostels Paulus, um einen Dia-
log auf Augenhdhe handelt. Wer das Vertrauen genieflen darf, am
reuevollen Erzdhlen und Nachdenken eines anderen teilzuhaben, ist
nicht in richtender Position, sondern begleitet mit Wohlwollen das
Ringen um Aufrichtigkeit oder Wahrhaftigkeit. Und wie das Wort
schon sagt: Wer aufrichtig ist, bemiiht sich um den aufrechten Gang.

7 Was im Nachhinein schmerzt, bestiirzt und erschiittert

Die Bewegung hin zu Selbstentmachtigung und Selbstpreisgabe
kann, wie erwidhnt, den Selbst- und Weltbezug dramatisch erschiit-

11 Vgl. Gal 6,2: Einer trage des anderen Last; so werdet ihr das Gesetz Christi
erfiillen.

115

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Brigitte Boothe

tern. Daher weicht man hiufig auf Mafinahmen der psychischen Ab-
wehr aus. Verleugnung, Verdringung und Projektion sind bekannte
Formen der ,,Flucht vor dem Gewissen’, um Wurmsers prominenten
Buchtitel aufzugreifen!? Eine andere Abwehrform ist die obsessive
Selbstanklage, die Wendung gegen sich selbst, das Self-Blaming.
Die Wendung gegen sich selbst kommt zur Sprache, weil diese der
reuevollen Erschiitterung scheinbar dhnliche Strategie ausgeprigt
selbstdestruktive Aspekte hat. Die Wendung gegen sich selbst fiihrt
aber nicht zur Reflexion im Kontext angemessener Selbstproblemati-
sierung. Sie fithrt nicht zum Leiden am zugefiigten Leid. Und sie
tithrt auch nicht zum ruhigen Nachdenken in dezentrierter, von
eigenen Interessen distanzierten Perspektive, die dem Anspruch des
anderen nachtréglich gerecht zu werden versucht. Vielmehr kommt
es zu einer selbstentbloflenden Inszenierung. Betroffensein wird
zum Darstellungsanliegen und als Schauspiel massiver Selbstattacke
aufgefiihrt.® Das eigene Denken, Fiihlen und Handeln wird als mali-
gne dramatisch dargestellt. Das Wiiten steigert sich in immer neue
Selbstverdammung.

8 Depressive Personen und die Wendung gegen sich
selbst

Depressive Storungen werden heutzutage in grofien internationalen
Klassifikationssystemen erfasst, die weltweit in der medizinischen
und psychologischen Forschung und Praxis zur Anwendung kom-
men. Die beiden wichtigsten Systeme sind die ,International Sta-
tistical Classification of Diseases® (ICD), die sowohl kérperliche
als auch psychische Storungsbilder erfasst, und das ,Diagnostic
and Statistical Manual of Mental Disorders® (DSM). Beide Kom-

12 Wurmser, Léon, Flucht vor dem Gewissen. Analyse von Uber-Ich und Abwehr
bei schweren Neurosen. Berlin 21993; vgl. Hirsch, Mathias, Schuld und Schuld-
gefiihl, Gottingen °2012.

13 Vgl. Smith, Jeannette M./Alloy, Lauren B., A Roadmap to Rumination. A Review
of the Definition, Assessment, and Conceptualization of this Multifaceted Con-
struct, in: Clinical Psychology Review 29 (2009), 116-128; Wells, Adrian/Papa-
georgiou, Costas, Nature, Functions, and Beliefs about Depressive Rumination,
in: dies. (Hg.), Depressive Rumination. Nature, Theory and Treatment, Chi-
chester 2004, 3-21.

116

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Reue und die eigene Fragwiirdigkeit

pendien befinden sich in fortlaufender Uberarbeitung und Aktua-
lisierung durch internationale Expert:innengruppen. Gegenwirtig
sind ICD-10 beziehungsweise ICD-11 (Entwurf) und DSM-V in Ge-
brauch.* DSM und ICD bieten beschreibende Bestandsaufnahmen
psychischer Storungen, denn bei den meisten dieser Symptombilder
sind die Ursachen nicht bekannt. ICD und DSM informieren iiber
Symptomatik, Schweregrad und zeitlichen Verlauf.

Vielfiltig und facettenreich ist heute die Diagnostik der Depres-
sion; die Ursachenforschung ist kontrovers. Der Riickzug von Ak-
tivitat, Kontakt und Leistung ist kennzeichnend. Hilflos und hoff-
nungslos erleben sich die Betroffenen. Sinnlos erscheint ihnen das
Leben; und sich selbst bringen sie nur Geringschitzung entgegen.
Sie bewegen sich in quéilenden Spiralen der Selbstanklage, der Verur-
teilung und Selbstverwerfung, kreisen um das, was sie fiir die eigene
Nichtigkeit halten; so sind sie fiir andere Menschen kaum erreich-
bar. Diese Haltung bezieht hiufig Selbstbeschuldigungen ein, mora-
lisches Versagen, Fehlbarkeit und Siindhaftigkeit. Die Suizidalitat ist
bei depressiven Personen hoher als bei anderen psychischen Erkran-
kungen. Hinzu kommen Antriebslosigkeit, Libidoverlust, schlechter
Schlaf, keine Erholung und quélende Gefiihle der Lihmung und der
- teilweise sogar motorischen — Blockade.

Depressive Personen neigen also zur Selbstanklage, auch zum
quilend kummervollen stummen Griibeln bis hin zur Suizidalitat.!”>
Es kommt nicht zur realistischen Selbsteinschitzung, sondern zu
gesteigerter Selbstattacke und Selbstverwerfung, die sich in negati-
vistischen Maximalverallgemeinerungen verliert. Zur generalisierten
Selbstverdammung, deren Ubertreibung den unbewusst gewiinsch-
ten Effekt hat, dass ein horendes und mitfithlendes Publikum sich
dem Eifernden tréstend, lobend, entlastungsbereit zuwendet, kommt

14 Falkai, Peter/Wittchen, Hans-Ulrich (Hg.), Diagnostisches und Statistisches
Manual Psychischer Stérungen DSM-5, Géttingen 2015; Bundesinstitut fiir Arz-
neimittel und Medizinprodukte (BfArM9 (Hg.), ICD-11 in Deutsch — Entwurfs-
fassung, URL: https://www.bfarm.de/DE/Kodiersysteme/Klassifikationen/ICD
/ICD-11/uebersetzung/_node.html (Zugriff: 09.06.2024).

15 Vgl. Boothe, Brigitte, Depression — mit sich selbst und der Welt zerfallen, in:
Tertianum. Die Zeitschrift der Generationen 53 (2011), 3-7; Boothe, Brigitte/
Frick, Eckhard, Spiritual Care. Uber das Leben und Sterben, Ziirich 2017; Sto-
ber, Gerald/Franzek, Ernst/Beckmann, Helmut, Die selbstquélerische Depressi-
on. Eine Form monopolarer endogener Depressionen, in: Nervenheilkunde 12
(1993), 166-169.

117

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://www.bfarm.de/DE/Kodiersysteme/Klassifikationen/ICD/ICD-11/uebersetzung/_node.html
https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.bfarm.de/DE/Kodiersysteme/Klassifikationen/ICD/ICD-11/uebersetzung/_node.html

Brigitte Boothe

oft einsames Hadern mit der ganzen Person in ihrer vermeintlichen
Verwerflichkeit, verbunden mit der Uberzeugung, die Verachtung
und Verurteilung aller Menschen zu verdienen. Diese negativistische
Wendung gegen die eigene Person, heute als ,,Self-Blaming® bezeich-
net, gilt als Notmafinahme: Es ist der fehlgeleitete Versuch der Re-
gulierung und Stabilisierung eigenen Befindens. Es geht nicht um
realistische Urteilsbildung und Selbsteinschitzung.

9 Die Selbstanklage unter Verdacht

Den Formen des ,Self-Blaming®, die in Forschung und Behand-
lungspraxis heute breite Aufmerksamkeit finden, hat Freud in ,Trau-
er und Melancholie® die pragnante Charakterisierung eines ,nichts-
wiirdigen Ich® gewidmet:

Bei der Trauer ist die Welt arm und leer geworden, bei der Melancholie
ist es das Ich selbst. Der Kranke schildert uns sein Ich als nichtswiirdig,
leistungsunfahig und moralisch verwerflich, er macht sich Vorwiirfe,
beschimpft sich und erwartet Ausstoflung und Strafe. Er erniedrigt
sich vor jedem anderen, bedauert jeden der Seinigen, dafl er an seine
so unwirdige Person gebunden sei. [...] Es ist auch nicht schwer zu
bemerken, daf$ zwischen dem Ausmaf der Selbsterniedrigung und ihrer
realen Berechtigung nach unserem Urteil keine Entsprechung besteht.
[...] Endlich muf3 uns auffallen, da3 der Melancholiker sich doch nicht
ganz so benimmt wie ein normalerweise von Reue und Selbstvorwurf
Zerknirschter. Es fehlt das Schimen vor anderen, welches diesen letzte-
ren Zustand vor allem charakterisieren wiirde, oder es tritt wenigstens
nicht auffillig hervor. Man konnte am Melancholiker beinahe den ge-
genteiligen Zug einer aufdringlichen Mitteilsamkeit hervorheben, die an
der eigenen Blofistellung eine Befriedigung finde.!¢

Die ,aufdringliche Mitteilsamkeit ist eben gerade kein offenes Be-
kennen. Vielmehr geht es im ,Self-Blaming® um die Regulierung
und Stabilisierung des eigenen Befindens, nicht aber - es sei noch-
mals hervorgehoben - um angemessene Urteilsbildung und Selbst-
einschitzung. Die Bekenner-Inszenierung kann im Schauspiel des

16 Freud, Sigmund, Trauer und Melancholie, in: ders., Sigmund Freud Studienaus-
gabe, Bd. III, Psychologie des Unbewussten, hg. v. Alexander Mitscherlich/An-
gela Richards/James Strachey, Frankfurt a.M. 1975, 197-212, 200.

118

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Reue und die eigene Fragwiirdigkeit

Biiflergewandes daherkommen. Sie kann ein Drama jammervoller
Selbstbezichtigung auffithren; das wire dann dem , Kater” des Alko-
holkranken vergleichbar. Oder sie vermag sich als gesteigerte Emp-
findsamkeit darzustellen, die sich alles und jedes zu Herzen nimmt
und eine skrupul6se, iibersensible Bereitschaft zum Ausdruck bringt,
sich kleinster — vermeintlicher, scheinbarer — Vergehen vor mitfiih-
lendem und beschwichtigendem Publikum zu bezichtigen. Sie kann
als wiitend attackierende Selbstbestrafung in Erscheinung treten,
mit Scheler ,in tausend Formen von Selbstpeinigung’, oder sich
als Selbsthass bis zur suizidalen Selbstattacke und Selbstverachtung
artikulieren. Beim Kleinheitswahn, bei der Selbstpeinigung wird das
Ausmafd der Selbsterniedrigung derart expandiert und iibertrieben,
dass ein Gegeniiber angesichts der fehlenden Berechtigung beein-
druckt von derart riickhaltloser Selbstinfragestellung, gendtigt wird,
in mitfithlender Parteinahme dem sich Anklagenden zu widerspre-
chen. Andere Erscheinungsformen der Wendung gegen sich selbst
manifestieren sich nicht nach aufen, und scheinbar beugt sich das
gequalte Ich einem erbarmungslosen inneren Richter; doch kommt
es auch zu leiser Selbstbewunderung fiir die Grofiartigkeit des eige-
nen Martyriums.

Zur Veranschaulichung ein Beispiel aus Kafkas Tagebuch
(07.02.1915, 288)

Dass man sich abscheulich findet

Bei einem gewissen Stande der Selbsterkenntnis und bei sonstigen
fiir die Beobachtung giinstigen Begleitumstinden wird es regelmassig
geschehen miissen, dass man sich abscheulich findet. Jeder Massstab
des Guten — mogen die Meinungen dariiber noch so verschieden sein
- wird zu gross erscheinen. Man wird einsehen, dass man nichts ande-
res ist als ein Rattenloch elender Hintergedanken. Nicht die geringste
Handlung wird von diesen Hintergedanken frei sein. Diese Hinterge-
danken werden so schmutzig sein, dass man sie im Zustand der Selbst-
beobachtung nicht einmal wird durchdenken wollen, sondern sich von
der Ferne mit jhrem Anblick begniigen wird. Es wird sich bei diesen
Hintergedanken nicht etwa bloss um Eigenniitzigkeit handeln, Eigen-
niitzigkeit wird ihnen gegeniiber als ein Ideal des Guten und Schonen
erscheinen. Der Schmutz, den man finden wird, wird um seiner selbst
willen dasein, man wird erkennen, dass man triefend von dieser Belas-

17 Vgl. Scheler, Max, Reue und Wiedergeburt, in: ders., Vom Ewigen im Menschen,
Bd. 1, Religiose Erneuerung, Leipzig 1921, 5-58, 34.

119

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Brigitte Boothe

tung auf die Welt gekommen ist und durch sie unkenntlich oder allzu
gut erkennbar wieder abgehn wird. Dieser Schmutz wird der unterste
Boden sein, den man finden wird, der unterste Boden wird nicht etwa
Lava enthalten, sondern Schmutz. Er wird das Unterste und das Obers-
te sein, und selbst die Zweifel der Selbstbeobachtung werden bald so
schwach und selbstgefillig werden wie das Schaukeln eines Schweines
in der Jauche.!$

Es handelt sich um einen Tagebucheintrag, eine intime Aufzeich-
nung, es geht um die eigene Person; doch fallt auf, dass nirgends
das Personalpronomen der ersten Person verwendet wird. Das un-
personliche, verallgemeinernde ,,man® ist Subjekt. Wer immer bereit
sei zur Selbstbeobachtung, werde ekelerregenden Eigennutz und
Unaufrichtigkeit finden, und zwar in maximalem Ausmafl und un-
entrinnbarer Schicksalhaftigkeit. Die Entwertung bleibt abstrakt;
was immer ,man“ an sich selbst beobachten mag, ist ,Schmutz®
Eben dies scheint fiir die Selbstanklage charakteristisch zu sein: der
Verzicht auf Konkretion. Nicht eine Retrospektion dessen findet
statt, was sich tatsdchlich ereignet, wie man in einem bestimmten
Fall gehandelt oder was man unterlassen, gedacht oder gefiihlt
hat, sondern man holt zum Rundumschlag aus. Auf diese Weise
erspart man sich Selbstkonfrontation, obwohl der Rundumschlag
einen selbstkonfrontativen Schein hat; man wirkt selbstkritisch, oh-
ne den Blick auf potentiell kritikwiirdige Situationen und Begeben-
heiten zu richten oder anderen den Blick auf Konkretes zu 6ffnen.
Diese Neigung zum Allgemeinen und Abstrakten in Verbindung mit
selbstgerichteten, negativen Maximalbewertungen wird im Kontext
der kognitiven Verhaltenstherapie und der rational-emotiven Thera-
pie als System ,dysfunktionaler Schemata“ gekennzeichnet. Im the-
rapeutischen Zusammenhang ist es programmatisch wichtig, Wege
zu erproben, diese Schemata zu verdndern. Das bedeutet unter ande-
rem, im Dialog mit den Patient:innen den Rededuktus pauschalen
Verallgemeinerns (regelmaflig ,wird es [...] geschehen miissen®) zu
thematisieren, die Neigung zu Extrembewertungen anzusprechen
(,dass man sich abscheulich findet, ,,ein Rattenloch elender Hinter-
gedanken®), die ihrerseits reformulierend weitere Steigerung suchen
(»Diese Hintergedanken werden so schmutzig sein, [...]“); es geht

18 Katka, Franz, Gesammelte Werke. Tagebiicher 1910-1923, hg. v. Max Brod,
Frankfurt a.M. 1973, 288.

120

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Reue und die eigene Fragwiirdigkeit

darum, polarisierende Darstellungs- und Argumentationsformen -
Schwarz — Weif3, Gut — Bose - in Frage zu stellen, vom Abstrakten
zum Konkreten iiberzugehen und dazu einzuladen, vom kategorisie-
renden Verallgemeinern (,man“) zum Besonderen und Personlichen
zu kommen. Auch gilt es, die moralischen Keulenschldge zu proble-
matisieren, die unermiidlich ausgeteilt werden und alles und jedes
niederkniippeln (,Eigenniitzigkeit®, ,Unaufrichtigkeit’ ,Schmutz’,
Hintergedanken®); unbefangene Offenheit fiir Erfahrung sollte an
ihre Stelle treten.

10 Reue, Verzicht auf Abwehr, nachtragliche
Verantwortungsiibernahme

Waihrend die ,Wendung gegen sich selbst“ den sachlich-realistischen
Welt- und Selbstbezug gerade vermeidet, geht es bei der Reue zwar
zum einen um die herabgesetzte Selbstliebe, die schwer auszuhalten
ist, aber auch, in Spannung dazu, um eine reflexive biografische Re-
konstruktion im Zeichen nachtréglicher Verantwortungsiibernahme.
Man muss nicht in der Verstdrung verharren. Neue Selbstwirksam-
keit kann entstehen, und zwar gerade aus der Einsicht in die eigene
Fragilitit. Scheler bringt es auf den Punkt; allerdings spricht er hier
ein Ideal an, eher nicht die Lebenswirklichkeit:

Reue bricht jene Schwelle des Stolzes, die aus unsrer Vergangenheit
nur das aufsteigen ldflt, was diesem Stolz Befriedigung gewdhrt und
ihn rechtfertigt. Sie hebt die natiirliche Verdrangungskraft des ,natiirli-
chen’ Stolzes auf. Sie wird so ein Vehikel der Wahrhaftigkeit gegen uns
selbst."”

Die Selbstkonfrontation — weiterhin ist von idealen Verhéltnissen die
Rede - stellt eine doppelte Herausforderung dar. Erstens verlangt
sie das Eingestdndnis eigenen malignen Tuns oder Unterlassens.
Zweitens verlangt sie Empathie mit den Geschadigten. Wollte man
von einem Goldstandard der Reue sprechen, dann hitte man es
wohl mit einer Selbstkonfrontation zu tun, die sich den Verzicht auf
Selbstschutz zumutet. Diese ,,Selbstpreisgabe weicht dem Schmerz
iber das eigene Ungeniigen nicht aus, und nichts geschieht, um den

19 Scheler (s. Anm.17), 21.

121

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Brigitte Boothe

Geschidigten giinstig oder milde zu stimmen. Der oder die Reuige
unternimmt nichts, um die relevanten Sachverhalte im eigenen In-
teresse zu korrigieren oder Entlastung zu erlangen; er oder sie zeigt
sich ungeschiitzt, ohne in der Pose des Bekenners oder der Bekenne-
rin aufzutrumpfen. Das gilt auch dann, wenn es um die Fragwiirdig-
keit eigener Charakterziige oder fragwiirdige Aspekte der eigenen
Personlichkeit geht, nicht nur um einzelne Handlungen oder Unter-
lassungen. Reue in diesem Hochformat ist nicht alltiglich; und es
kann ,vom Schmerz iiber eine einzelne Tat [...] zu jener vollstandi-
gen ,Zerknirschung des Herzens™ kommen, die schliellich ,tiefere
Gesinnungsdnderung® bewirkt, sogar ,zum echten Gesinnungswan-
del, ja zur Wiedergeburt’ hin [...]“? fiihrt.

Fiir Scheler ist der radikale Verzicht auf Selbsttauschung, das Ein-
gestdndnis moralischen Scheiterns, so sehr das auch an die Grenzen
psychischer Desintegration reichen mag, die entscheidende Leis-
tung. Am Ende der Zerreifprobe mag Erlosung in Aussicht stehen:
»Die Reue totet den Lebensnerv der Schuld, dadurch sie fortwirkt.!
Die Intensitét der personlichen Infragestellung, die ,Zerknirschung?,
kann in dieser Sicht zum Neubeginn fithren, im Zeichen der Hoft-
nung auf Gnade und Neubeginn. Doch kreist hier die schmerzerfiill-
te Rekapitulation allein um sich selbst; die Grenze zum Self-Blaming
ist flieflend. Denn die Sehnsucht nach Erlosung kann sich zwar
suggestiv wirksam machen, so, als sei Riickkehr oder Einkehr mog-
lich in einen Stand der Unschuld, Reinheit und unverbriichlicher
Liebenswiirdigkeit. Doch hier ist das Problem der Selbsttduschung
im einsamen Geschift des In-Sich-Gehens nicht wirklich iiberwind-
bar. Der oder die Reuige mag sich wachsam dazu anhalten, kein
Drama der Zerknirschung aufzufiithren, um Mitleid zu erregen, auch
fir sich selbst; er oder sie mag sich energisch verbieten, heimlich
nach Entschuldung, Gnade und Neubeginn zu gieren, er oder sie
mag sich auch verbieten, heimlich stolz auf die Radikalitédt eigener
Selbstentwertung zu sein; doch die Selbstdisziplinierung wird von
Selbstliebe geschwicht. Vielmehr ist festzuhalten: Reue hat keine
Pramie. Die Intensitdt reuiger Zerknirschung hat nicht einen Lohn
der Ent-Schuldung zur Folge. Reue kreist nicht nur um sich selbst,

20 A.a.O.,29.
21 A.a.O.17f.

122

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Reue und die eigene Fragwiirdigkeit

ist keine einsame Gemiitsverfassung, sondern - und darum geht es -
ein Beziehungsgeschehen.??

11 Reue als Beziehungsgeschehen

Inwiefern Reue ein Beziehungsgeschehen darstellt, soll an einem
Beispiel anschaulich werden. Es handelt sich um eine Illustration
narrativer Gldubigkeit mit gravierenden Folgen, erzahlt von Gott-
fried Keller im Kapitel ,Kinderverbrechen“ seines Romans ,Der
griine Heinrich®?} Das ,Verbrechen® besteht in der Stegreiferfindung
einer abenteuerlichen Geschichte, die der kleine Schiiler Heinrich
seinen Lehrern auftischt, einer Geschichte, in der er sich selbst als
Opfer und iltere Schiiler als Ubeltiter darstellt, einer Geschichte,
die unverstellten Glauben bei den erwachsenen Autorititen findet,
schwere Strafen fiir die vermeintlich Bosen nach sich zieht und die
der Erzahler, berauscht vom Erfolg, schliefilich selbst glauben moch-
te. Die Erzahlung hat bemerkenswerte psychologische Pragnanz.?*

Der Ich-Erzahler erinnert sich, dass er als kleiner Junge, etwa
sieben Jahre alt, im Zimmer spielend ,einige unanstidndige, hochst
rohe Worte® vor sich hinsprach,

deren Bedeutung mir unbekannt war und die ich auf der Strafle gehort
haben mochte. Eine Frau safl bei meiner Mutter und plauderte mit ihr,
als sie die Worte horte und meine Mutter aufmerksam darauf machte.
Sie fragte mich mit ernster Miene, wer mich diese Sachen gelehrt hitte,
insbesondere die fremde Frau drang in mich, woriiber ich mich ver-
wunderte, einen Augenblick nachsinnend, und dann den Namen eines
Knaben nannte, den ich in der Schule zu sehen pflegte. Sogleich fiigte
ich noch zwei oder drei andere hinzu, samtlich Jungen von zwdlf bis
dreizehn Jahren, mit denen ich kaum noch ein Wort gesprochen hatte.?®

Es kam zu einem strengen und feierlichen Verhor durch hohe Auto-
ritdten in der Schule, auch die ahnungslosen élteren Jungen waren
dabei. Das Kind erfindet eine hochst abenteuerliche Geschichte von

22 Vgl Hirsch (s. Anm. 12).

23 Keller, Gottfried, Der griine Heinrich. Zweite Fassung, Erstdruck: Stuttgart
(Goschen) 1879/80, Neuausgabe Guth, Karl-Maria (Hg.), Berlin 2016, URL:
https://www.gottfriedkeller.ch/GH/GH2/GHI_08.htm (Zugriff: 17.5.2025).

24 Vgl. ebd.; Boothe (s. Anm. 9), 201.

25 Keller (s. Anm. 23).

123

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://www.gottfriedkeller.ch/GH/GH2/GH1_08.htm
https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.gottfriedkeller.ch/GH/GH2/GH1_08.htm

Brigitte Boothe

~einem mutwilligen Streifzuge, auf den die grofien Jungen den Klei-
nen mitgenommen haben sollten.

Noch nie hatte man in der Schule eine solche Beredsamkeit an mir
bemerkt, wie bei dieser Erzahlung. Es kam niemand in den Sinn, etwa
bei meiner Mutter anfragen zu lassen, ob ich eines Tages durchnafit
und nichtlich nach Hause gekommen sei. Dagegen brachte man mit
meinem Abenteuer in Zusammenhang, dafl der eine und andere der
Knaben nachgewiesenermafien die Schule geschwinzt hatte, gerade um
die Zeit, welche ich angab. Man glaubte meiner grof3en Jugend sowohl
wie meiner Erzahlung; [...] Die Angeklagten wurden unschuldig verur-
teilt als verwilderte bosartige junge Leute, da ihr hartnéckiges und ein-
stimmiges Leugnen und ihre gerechte Entriistung und Verzweiflung die
Sache noch verschlimmerten; sie erhielten die hartesten Schulstrafen,
wurden auf die Schandbank gesetzt und iiberdies noch von ihren Eltern
gepriigelt und eingesperrt.2®

Dies ist die retrospektive Darstellung des Unrechts, das der kleine
Junge begangen hatte. Der strengen Frage der beiden Mutter-Autori-
taten, woher er bestimmte Vulgédrausdriicke kenne, wich er durch
eine Liige aus, die ihrerseits zu einem weiteren Liigengespinst expan-
dierte. Diese Form der Expansion von Ausflucht zu Ausflucht wird
im Kontext von Falschbezichtigungen hiufig beobachtet.

Die Erzahlung ist dariiber hinaus realistisch und {iberzeugend in
Bezug auf die Problematik kindlicher Zeugenschaft. Das kleine, von
den erzieherischen Autorititen abhdngige und durch sie bestimmte
Kind hat die Chance, selbst Regie zu fithren und sich darzustellen:

Soviel ich mich dunkel erinnere, war mir das angerichtete Unheil nicht
nur gleichgiiltig, sondern ich fiihlte eher noch eine Befriedigung in
mir, daf§ die poetische Gerechtigkeit meine Erfindung so schon und
sichtbarlich abrundete, daf$ etwas Auffallendes geschah, gehandelt und
gelitten wurde, und das infolge meines schopferischen Wortes.?”

Viele Jahre spiter, alle haben das Erwachsenenalter erreicht, halten
die ,Betroffenen [...], [...] aus denen seither stille und arbeitsame
junge Biirger geworden’, dem Titer von damals das Unrecht vor.
Nun erinnert sich das Ich des Romans

26 A.a.O.
27 A.a.O.

124

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Reue und die eigene Fragwiirdigkeit

an die vergessene Geschichte, und fast jedes Wort ward wieder lebendig.
Erst jetzt quélte mich der Vorfall mit verdoppelter nachhaltiger Wut,
und sooft ich daran dachte, stieg mir das Blut zu Kopfe, und ich hatte
mit aller Gewalt die Schuld auf jene leichtglaubigen Inquisitoren schie-
ben, ja sogar die plauderhafte Frau anklagen mogen, welche auf die
verponten Worte gemerkt und nicht geruht hatte, bis ein bestimmter
Ursprung derselben nachgewiesen war. Drei der ehemaligen Schulge-
nossen verziehen mir und lachten, als sie sahen, wie mich die Sache
nachtraglich beunruhigte, und sie freuten sich, daf§ ich zu ihrer Genug-
tuung mich alles einzelnen so wohl erinnerte. Nur der vierte, der viel
Miihe mit dem Leben hatte, konnte niemals einen Unterschied machen
zwischen der Kinderzeit und dem spéteren Alter und trug mir die ange-
tane Unbilde so nach, als ob ich sie erst heute, mit dem Verstande des
Erwachsenen, begangen hitte. Mit dem tiefsten Hasse ging er an mir
voriiber, und wenn er mir beleidigende Blicke zuwarf, so vermochte ich
sie nicht zu erwidern, weil das frithe Unrecht auf mir ruhte und keiner
es vergessen konnte.?8

Die Offenheit des Reuigen findet in Kellers Darstellung wohlwollen-
de Resonanz. Es kommt nicht etwa zu einem gewichtigen Verzeihen,
sondern zu einem Leicht-Nehmen, zum Lachen. Es ist ein Lachen
des Willkommens; und ein Willkommen ist mdglich, weil die Be-
troffenen dem einstigen Mitschiiler mit Vertrauen und Zutrauen neu
begegnen, in einer Position der Stirke begriiffen. Und - dies darf
nicht unerwihnt bleiben - weil Heinrich heute ein Erwachsener ist
und Heinrich damals ein Kind. Die mangelnde Standfestigkeit des
Kindes wird von keinem der Beteiligten als Ausrede missbraucht,
aber es ist eben doch ein ,Kinderverbrechen Nur derjenige, ,der
viel Mithe mit dem Leben hatte® und der dem Geschehen von
damals Aktualitdt gibt, ist nicht bereit oder in der Lage, den Un-
terschied zu beriicksichtigen. Das Ich des Romans hat dem nichts
entgegenzusetzen, da Heinrich, der Protagonist, nicht in der Position
dessen ist, der fiir sich selbst etwas fordern kann. Der Beziehungsas-
pekt tritt deutlich in den Vordergrund. Die Selbstpreisgabe erfolgt
vor den Betroffenen. Die Betroffenen akzeptieren sie und machen
lachend einen Neubeginn mdglich. Der Tater von damals gibt sich
preis, zeigt sich offen, auch gegeniiber dem, der unverséhnt bleibt.

28 A.a.O.

125

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Brigitte Boothe

12 Verzeihen, Leichtigkeit und Gabe

In schematischer Vereinfachung kann man ,Ich’ und ,Anderer* ein-
fithren und der Beziehungsfigur der Reue Gestalt geben. Das Ich
~beugt sich zuriick auf ein Stiick Vergangenheit seines Lebens,
veranlasst durch die Konfrontation mit dem anderen, an dem er
schuldig wurde und dem er etwas schuldig blieb. Das heutige Ich
positioniert das Ich von damals als Akteur in Eigenregie. Das Ich
ibernimmt im Hier und Jetzt die Perspektive des anderen, versetzt
sich in dessen damalige und die jetzige Situation. Das Ich bekennt
sich ohne Einschriankung, im Dialog mit inneren oder auch dufie-
ren richtenden Instanzen und gibt sich dem Urteil den anderen
anheim. Es bringt gegeniiber Alter den eigenen Schmerz iiber das
Geschehene und das zugefiigte Leid zum Ausdruck. Es ist moglich,
dass ein Ich sich beim Anderen entschuldigt. Der Andere ist frei,
was Annahme oder Ablehnung der Entschuldigung betriftt. Das Ich
kann diesbeziiglich keinen Anspruch anmelden. Wendet der andere
sich dem Ich in Freiheit zu, um den Neubeginn einer unbelasteten
Beziehung anzubieten, so hat dies den Charakter der Gabe. Gewiss,
die Reue beugt. Man geht in die Knie. Gewiss, die Konfrontation mit
der eigenen Fragwiirdigkeit beugt. Man geht in die Knie. Und da ist
der Jammer iiber das Leid dessen, dem iibel mitgespielt wurde. Doch
wer sich in der Reue anvertraut, und sei es vielleicht voriibergehend
nur ein imaginiertes wohlwollendes Gegeniiber, tritt in einen Dialog
auf Augenhohe, stellt sich der Herausforderung, aufrichtig zu sein
und genief3t den Kredit, dass man ihm Aufrichtigkeit zutraut. Eine
neue Position der Stirke - die Bewegung vom Gebeugtsein zum
aufrechten Gang - erwichst daher nicht aus etwas wie Selbst-Ver-
gebung, sondern aus der Bereitschaft, sich zu stellen. Wiederum
erinnert das Wort an Stehen und Standvermégen.

In Kellers Reue-Narrativ stellt sich der Téter von damals der Lii-
ge von einst, er rekonstruiert das eigene Handeln und reflektiert
seine Position als Akteur, nunmehr im Kontext von Verantwortlich-
keit und in Anerkennung der damaligen und jetzigen Situation der
Geschédigten. An die Stelle der Flucht vor Konkretion tritt die de-
taillierte Rekapitulation. Dabei findet der Schmerz der Auseinander-
setzung, auch ein inneres Wiiten und der dringliche Wunsch nach
Selbstentlastung, deutliche Artikulation:

126

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Reue und die eigene Fragwiirdigkeit

und sooft ich daran dachte, stieg mir das Blut zu Kopfe, und ich hatte
mit aller Gewalt die Schuld auf jene leichtglaubigen Inquisitoren schie-
ben, ja sogar die plauderhafte Frau anklagen mogen, welche auf die
verponten Worte gemerkt und nicht geruht hatte, bis ein bestimmter
Ursprung derselben nachgewiesen war.?’

Er verzichtet im Kontakt mit den anderen auf Selbstschutz. Er appel-
liert nicht an Verstdndnis. Das Risiko, verurteilt zu werden, nimmt
er in Kauf. Er hat dem nichts entgegenzusetzen.

Er gelangt keineswegs in einen neuen Stand der Unschuld. Sein
Handeln von damals ist ihm weiter zuzurechnen. Er rechnet es sich
selbst weiter zu. Er ist nicht erlost. Und es gibt keine feierliche
Vergebung. Wie steht es mit den Geschidigten von einst, denen
das Bekenntnis zugedacht ist? Sie tragen ihm, mit einer Ausnahme,
nichts nach. Sie bieten ihm neuen, unbelasteten Kontakt an. Sie ,la-
chen® Das ist ein wichtiger Aspekt: Damit verdeutlichen sie, dass sie
an den Folgen des fiirchterlichen Liigenmérchens nicht zerbrochen
sind. Der Schaden war tiberwindbar. Sie konnen heute lachen.

13 Verzeihen — geht das auf Augenhohe?

Kommt es zum Verzeihen? Es hief§ ja: ,Drei der ehemaligen Schul-
genossen verziehen mir und lachten, als sie sahen, wie mich die
Sache nachtréglich beunruhigte, und sie freuten sich, dafl ich zu
ihrer Genugtuung mich alles einzelnen so wohl erinnerte Ob und
was und wann und wie und wem ein einzelner einem anderen
verzeiht, welche Bedeutung das fiir ihre Beziehung hat, riickblickend
und vorblickend, wie sich Verzeihen auf die Gemiitsverfassung und
die Mentalitdt des Verzeihenden auswirkt, ob es lebensklug ist, ob
Verzeihen das Selbst- und Weltverhaltnis der Beteiligten dndert und
zur Lebensqualitdt beitrdgt, sind Fragen, die in Sozialpsychologie,
Personlichkeitspsychologie, Positiver Psychologie und Klinischer
Psychologie, unter anderem im Bereich der Psychopathologie und
Traumaforschung eingehend exploriert und empirisch untersucht
werden. Opfer von Gewalt und Personen, die massive psychische,
soziale oder korperliche Schadigung erfuhren, riskieren, wie die

29 A.a.O.

127

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Brigitte Boothe

einschldgige empirische Forschung differenziert belegt, in der Folge,
psychisch oder somatisch zu erkranken und im Kontext prekérer
Lebensaussichten eine chronifizierende posttraumatische Verbitte-
rungsstorung zu entwickeln.’® Die Bereitschaft jedoch, im Nachhin-
ein eine Haltung des Verzeihens einzunehmen, scheint psychische
Stabilitdit und Gesundheit zu begiinstigen. Von grofiem Interesse
ist die kaum zu {iberschitzende Rolle des Verzeihens im Bereich
der Paar- und Familienforschung. Intime und vertraute Beziehun-
gen gewinnen Kontinuitét, emotionale Tiefe und vor allem innovati-
ves Potential durch die emotionalen Qualitaten, die im Verzeihen
wirksam werden. Die empirische Befundlage in der Resilienzfor-
schung - der Forschungsrichtung, die Potentiale und Ressourcen
der Bewiltigung, der Stabilitit im Ungliick, der Widerstandsfdhig-
keit in Extrembelastungen exploriert — ist nicht einheitlich, doch
gibt es Tendenzen, die in diese Richtung weisen. Die empirische
»Forgiveness“-Forschung expandiert. Auf Versohnung ausgerichtete
Therapieverfahren, Praxisanleitungen und Ratgeberliteratur finden
Verbreitung.

Wie steht es mit der Psychoanalyse? Psychoanalytiker:innen sind
keine Instanzen, die Verzeihung gewéhren kénnen. Auf Grund ihrer
Verpflichtung zu Abstinenz und Neutralitdt in der therapeutischen
Beziehung steht ihnen auch das moralische Urteilen und Verurtei-
len nicht zu. Patient:innen, die von Schuldkonflikten gequilt sind,
erhalten im psychoanalytischen Dialog keine Absolution, vielmehr
geht es um die Aufdeckung beispielsweise einer destruktiven Uber-
Ich-Dynamik, selbstschdadigender Abwehrprozesse oder die Entde-
ckung wirklicher Schuld hinter der dramatisierend vorgeschobenen
Schuldverstrickung. Psychoanalyse kann Selbst- und Fremdkenntnis
im Rahmen einer wohlwollenden, Kredit gebenden und herausfor-
dernden Beziehung férdern, Bereitschaft zur Konfrontation mit dem
eigenen Wunschdenken, mit Illusionen und Egozentrik, Korrum-
pierbarkeit und Destruktivitat schaffen.

30 Vgl. Linden, Michael, Verbitterung und Posttraumatische Verbitterungsstérung,
Fortschritte der Psychotherapie 65, Gottingen 2017.

128

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Reue und die eigene Fragwiirdigkeit

14 Entgegenkommen und ein Gestus der Leichtigkeit

Ausdriicklich sei nochmals betont, dass Personen, die andere ge-
schéadigt oder verletzt haben, keinen Anspruch auf Verzeihung ha-
ben, und Personen, die geschddigt oder verletzt worden sind, zum
Verzeihen nicht genétigt werden konnen. Verzeihen ereignet sich
jenseits von Tauschbeziehungen und jenseits der Kalkiile; im Ideal-
fall handeln Personen hier ,,ohne Angst vor Selbstverlust und ohne
Erwartung von Gegenleistung zugunsten anderer®. Kodalle verweist
in diesem Zusammenhang auf Derrida und Ricoeur, die hier von
seiner das Dasein durchwirkenden Potenzialitit der Gabe, die in
Akten des Vergebens ihren dichtesten und zuweilen provokativsten
Ausdruck findet*, sprechen. Dieses Entgegenkommen im Geist des
Verzeihens hat nicht zwingend den Charakter einer Antwort, etwa
auf sichtbare Reue; es ist vielmehr eine Haltung der Waftenlosigkeit
und Entwaffnung, die sich bereits vorauslaufend als Beziehungsin-
itiative geltend machen kann. Eine Beziehungsinitiative im Gestus
der Leichtigkeit oder der ,Grazie“2. Sie kommt ohne heiligen oder
Bierernst aus; das verdankt sich der Selbstrelativierung oder Selbst-
dezentrierung des Verzeihenden, der nicht zuletzt die eigene Fragi-
litat, Verfithrbarkeit, Fehlbarkeit vor Augen hat und waffenlos auf
den Anderen zugeht. Eine neue, sehr differenzierte Analyse dieses
Problems legt Peisker vor.33

Wie konfiguriert sich die Mentalitdt des Verzeihens? Die Relation
von Opfer und Téter ist im Kontext des Verzeihens asymmetrisch,
der Verzeihende ist hier in souverdner Position. Diese souverdne
Position konnte im Rahmen von Beziehungen, die von wechselseiti-
ger Achtung geprigt sind, als problematisch gelten, auch fiir denje-
nigen, der zum Verzeihen bereit ist. Es bedarf, mit Kodalle, einer
Dezenz der Verzeihenskommunikation bis hin zum Verzicht auf
verbale Auflerungen zugunsten einer Beziehungspraxis, in der ein

31 Kodalle, Klaus-Michael, Verzeihung denken. Die verkannte Grundlage humaner
Verhiltnisse, Miinchen 2013, 12.

32 Vgl a.a.0., 141-146: Verzeihen vollzieht sich unter optimalen Bedingungen im
Gestus der Leichtigkeit oder der ,Grazie.

33 DPeisker, Ulrike, Zwischenmenschliche Vergebung. Phinomenologische Betrach-
tungen in protestantischer Perspektive, Religion in Philosophy and Theology
128, Tiibingen 2024.

129

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Brigitte Boothe

Rekurs auf die problematische Vergangenheit obsolet wird.>* Verzei-
hen - oder sollte man besser vom ungeschiitzten Entgegenkommen
sprechen? — ist moglich auf der Basis grundsatzlichen Wohlwollens,
grundsitzlichen Interesses an humanen Beziehungen, denen man
Veranderung zutraut und fiir die man selbst sich zu engagieren
bereit ist. Man tritt einander auf Augenhche entgegen und ist in
Bezug auf Unrecht gleichwohl nicht blind, sondern hellsichtig und
sensibel. Gewiss, im Alltagsleben kommen zwischen Vergeltung und
Verzeihung tausendfache Zwischenformen vor, Akte der Vergebung
oder eine Haltung der Nachsicht konnen halbherzig, erlogen, heuch-
lerisch, komfortbedingt und selbstgefillig sein, und die Praxis des
Verzeihens ist vor Selbsttauschung nicht geschiitzt. Das ist dem Ver-
zeihensbereiten klar, der das zugefiigte Ubel sowohl in dezentrierter
Perspektive, unter Absehung vom Betroffensein, als auch im Blick
auf die eigene Erfahrung beurteilt, freilich in Uberwindung der Kla-
ge wie der Anklage. Die Bereitschaft zur ungeschiitzten Selbstproble-
matisierung, wie auch die des ungeschiitzten Entgegenkommens,
wichst mit der Fahigkeit, die Situation griindlich zu erfassen, in der
das Ubel entstand, dabei der eigenen Beteiligung gewahr zu sein wie
auch die probeweise Identifikation mit dem Ubeltiter oder Schidi-
ger zu iibernehmen. Solche retrospektiven Explorationen kdnnen
bedrangend, schmerzlich, kummervoll sein und sich als aufleror-
dentliche psychische Herausforderung erweisen, doch schaffen sie
eine Haltung der Freiheit in und Zukunftsoffenheit fiir Beziehun-
gen. Das ungeschiitzte Entgegenkommen ist prospektiv orientiert
im Unterschied zur retrospektiven oder auch im prekéren Sinn riick-
wirtsgewandten Orientierung der Rache und der Vergeltung. Das
ungeschiitzte Einander-Entgegenkommen verhindert das Unrechts-
bewusstsein nicht, und es beschrankt die Selbsterméichtigung zum
Handeln und die eigene Agentivitit gerade nicht.

15 Offener Ausblick

Reue mag verandern. Doch das muss nicht sein. Man mag fiir lange
Zeit in Selbsthader und Self-Blaming verharren. Die Preisgabe eige-

34 Vgl. Kodalle (s. Anm. 31).

130

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Reue und die eigene Fragwiirdigkeit

ner Stirke und Selbstsicherheit und die retrospektive Exploration
dessen, wie man im Dort und Damals gehandelt oder gerade nicht
gehandelt, wie man gefiihlt und gedacht hat, bietet die Aussicht, das
Selbstbild zu verdndern, gerade weil die eigene Fragwiirdigkeit sich
darin offenbart und nicht versteckt. Es braucht den verlésslichen
Anderen oder die verldssliche Andere zur eigenen Wiederherstellung
und Erholung. Diese:r Andere vermittelt eine Beziehung auf Augen-
hohe. Der Austausch mag neues Standvermdgen bringen. Der erzah-
lende und nachdenkliche Umgang mit selbstkonfrontativer Erschiit-
terung und Selbstinfragestellung kann — muss nicht - dazu fiihren,
dass man das Leben und sich selbst mit neuen Augen sieht. Man
konnte von Kummer, Hader oder Resignation zu skeptischem, aber
auch wohlwollendem Realismus sich selbst gegentiber gelangen.®

Die Auseinandersetzung mit moglichen Versaumnissen und Ver-
fehlungen im Gesprach kann Perspektiven eréffnen. Dazu gehoren
beispielsweise: Erholung und Sammlung durch die Méglichkeit, un-
geteilte Aufmerksamkeit zu erhalten, Freude am Verstandenwerden,
Selbstwertzuwachs durch den Mut, eigene Unzuldnglichkeiten und
Grenzen anzuerkennen, Teilhabe an der begriindeten Zuversicht
eines glaubwiirdigen Gegeniibers, ein erweiterter Blick auf das Dort
und Damals und eine Zunahme an Selbstkenntnis und emotionaler
Intelligenz.

35 Vgl. Ayduk Ozlem/Kross, Ethan, Analyzing Negative Experiences Without Ru-
minating. The Role of Self-Distancing in Enabling Adaptive Self-Reflection, in:
Social and Personality Psychology Compass 4 (2010), 841-854.

131

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ulrike Link-Wieczorek

Wiedergutmachung im Prozess der
Versohnung — umstritten, unmoglich und doch
unverzichtbar?

1 Einleitung: Zur Fragestellung

Im Rahmen der Soteriologie von Wiedergutmachung reden zu wol-
len, hat keinen guten Klang in der evangelischen Theologie. Der Be-
griff erinnert entweder an kindliche Stadien der religiosen Entwick-
lung, in der man mit Gott nach dem Prinzip des do-ut-des handeln
zu miissen glaubt, oder - schlimmer noch - an die Frommigkeit
der Zeit kurz vor der Reformation, als man - so das konfessionelle
Gedachtnis - sich angeblich in einer Kultur der ,Werkgerechtigkeit*
wihnte, in der man ohne gute Werke keinen Stich bei Gott machen
konnte. Wir fithlen uns im evangelischen Raum davon befreit -
befreit von einem Bewdhrungsdruck Gott gegeniiber, weil wir ge-
lernt haben, aus seiner bedingungslosen Gnade zu leben, die wir als
eine Art Benzin fir die freie Gestaltung unseres Lebens verstehen
konnten. ,Im Lichte des Evangeliums®, so der Mainzer praktische
Theologe Kristian Fechtner unter Bezugnahme auf Wilhelm Gréb,
»geht es dabei ,gerade nicht um die Rechtfertigung aus den Motiven
und Leistungen, die diese Lebensgeschichte selber bereitzustellen
vermag, sie wird vielmehr ,dem einzelnen in Gestalt vorbehaltloser,
unbedingter, in Gott griindender Anerkennung zugesagt. !

1 Fechtner, Kristian, Schamgefiihle. Zur emotionalen Innenseite der Kasualpraxis,
in: Lars Charbonnier/Matthias Mader/Birgit Weyel (Hg.), Religion und Gefiihl.
Praktisch-theologische Perspektiven einer Theorie der Emotionen, Gottingen
2013, 285-298, 286, Anm. 54. Fechtner zitiert Grab, Wilhelm, Die Kasualpraxis
als Rechtfertigung von Lebensgeschichte, in: ders., Lebensgeschichten — Lebens-
entwiirfe — Sinndeutungen. Eine praktische Theologie gelebter Religion, Giiters-
loh 1998, 172-202, 199ff. Interessanterweise enthilt der genannte von Charbon-
nier u.a. herausgegebene Sammelband keinen einzigen Beitrag iiber Emotionen

133

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ulrike Link-Wieczorek

Nun ist doch zweifellos die Korrektur eines bedrohlichen Got-
tesbildes eine positive Entwicklung, die man 1999 mit der evange-
lisch-katholischen Erklarung zur Rechtfertigungslehre auch als eine
6kumenische Entwicklung gefeiert hat. Die religionspadagogische
Forschung von Anna-Katharina Szagun hat sogar ergeben, dass in-
zwischen Kinder nicht nur keine Angst vor Gottes Strafe haben,
sondern dass sie auch seiner Allmacht kaum mehr ein direktes
Eingreifen in ihre Lebensumstidnde zutrauen. Somit hat die Theodi-
zee-Frage an Bedeutung verloren. Auf Gott wird nicht mehr so sehr
als eingreifender Gott gehofft, sondern als begleitender, trostender
und ermutigender Gott, dessen voller Anerkennung man sich sicher
glaubt.?2 Wozu also iiber Wiedergutmachung nachdenken?

Die Antwort findet sich, wenn wir den soteriologischen Fokus
etwas weiter zoomen und nicht nur das Verhiltnis des einzelnen
Glaubenden und Gott im Visier haben. Denn dieses zweipolige Mo-
dell ist ja eigentlich eine Kondensation aus einer komplex mehrpo-
ligen Wirklichkeit, fiir die der Gottesglaube doch eigentlich steht.
Die Kondensation auf das Bild von Gott und dem Siinder bzw.
der Siinderin erhidlt immerhin den Blick auf die Gebrochenheit
des Lebens, auf Erfahrungen von Schuld und Verletzung. Bei aller
Abschleifung eines ehemals furchterregenden Gottesbildes bleibt ein
Unbheilsrealismus auch in dieser Kondensation erhalten. Man hort
ihn allerdings weniger ausdriicklich, wenn die Betonung auf der
bedingungslosen Anerkennung der Siinder und Siinderinnen liegt.
Gott ist ein Gott, der vergibt, ja natiirlich. Aber wer ist es genau,
der Vergebung benoétigt? Alle Menschen bendtigen sie — ja schon,
denn wir sind alle verstrickt in die verletzende und schidigende Ge-
brochenheit des Lebens. Keiner kann den Stein werfen, weil er ohne
Schuld ware (Joh 8,7). Auf diese Tatsache richtet sich die Reduktion
auf die zwei Pole in dem soteriologischen Ur-Bild.

im Bereich von Schuld- und Verséhnungserfahrung - sollten diese sich in der
protestantischen Rechtfertigungsperspektive tatsachlich ganz und gar auflosen?

2 Vgl. Szagun, Anna-Katharina, Dem Sprachlosen Sprache verleihen. Rostocker
Langzeitstudie zu Gottesverstandnis und Gottesbeziehung von Kindern, die in
mehrheitlich konfessionslosem Kontext aufwachsen, Kinder erleben Theologie
1, Jena 2006; dies., Religiése Heimaten. Rostocker Langzeitstudie zu Gottesver-
standnis und Gottesbeziehung von Kindern, die in mehrheitlich konfessionslo-
sem Kontext aufwachsen, Kinder erleben Theologie 2, Jena 2008.

134

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wiedergutmachung im Prozess der Versohnung

Aber was ist mit den konkret Geschadigten, denen Gewalt, Unge-
rechtigkeit und Missachtung angetan wird, den Opfern der Siinde
also — was haben sie mit Gottes Vergebung zu tun? Wir sehen, wir
kommen kaum noch iiberzeugend mit den zwei Polen aus. Es sei
denn, wir verstiinden den Gottesglauben als eine Angelegenheit, die
allein das Innere des gldubigen Individuums angehe - ein Vorwurf,
dessen sich der Protestantismus seit seinem Bestehen mehr oder
weniger erfolgreich erwehren muss. Die Gefahr des zweipoligen
Bildes ist, dass sich in ihm die Komplexitit des Glaubens an Gott
inmitten der Verstricktheit in der Gebrochenheit des Lebens in die
Belanglosigkeit abschleift.

Meine Vermutung ist, dass der sozialaktivistische Grundzug im
Selbstverstdndnis unserer evangelischen Kirchengemeinden durch-
aus etwas damit zu tun hat, dass das zweipolige Orientierungsmodell
als zu eng empfunden wird. Es muss aufgefaltet werden, sodass das
Verhiltnis von Gott und dem Einzelnen sowie Gottes Gegenwart im
zwischenmenschlichen Leben deutlich wird. Es muss also mindes-
tens ein Dreieck — nehmen wir die Natur dazu - gar mindestens ein
Viereck werden. Erst dann haben wir das Leben als solches mit im
Blick.

In der katholischen Theologie ist der Begriff der satisfactio operis
als Teil des Bufisakraments nach wie vor Teil der kirchlich vertrete-
nen Glaubenslehre - wenn auch kaum noch in der Frommigkeits-
praxis des Bufisakraments. Auch hier konnte man zunichst ein bipo-
lares Modell wirksam sehen. Jedoch kennt die katholische Kirche
die satisfactio operis immer auch als zwischenmenschliche Wieder-
gutmachung von Fall zu Fall. Dadurch erscheint nicht mehr nur
Gott allein als Empféangerinstanz der Wiedergutmachung, sondern
die Zweipoligkeit 6ffnet sich in eine Dreipoligkeit auf den zwischen-
menschlichen Bereich. So sehr ein Verstindnis der Rechtfertigung
als Geschehen unter der Bedingung der Wiedergutmachung Gott
gegeniiber heute auch katholischerseits klar abgelehnt wird, so sehr
bleibt die Vorstellung von einer Mitwirkung des Menschen am bzw.
im Versohnungsprozess nach wie vor bestehen.> Die Gnade Gottes
wird aktiv empfangend verstanden, und das heiflt vornehmlich, dass

3 Vgl. Schulte, Raphael, Art. Mitwirkung Gottes, in: Lexikon fiir Theologie und
Kirche 7, ®2017, 368-369; Niissel, Friederike/Sattler, Dorothea, Einfithrung in
die 6kumenische Theologie, Darmstadt 2008, 55; Werbick, Jiirgen, Gottes-Gabe.

135

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ulrike Link-Wieczorek

sie im Empfangen bereits weiterwirkend in die Kontexte der Schadi-
gung hinein gedacht wird. Darum kommt es bis heute zu konfessio-
nellen Auseinandersetzungen iiber den Sinn des ,mere passive® in
der Vorstellung des Empfangens der Gnade, wie sie im Protestantis-
mus seit der Reformation tradiert wird.# Beide Traditionen haben
sich aber in ihrer Entschliisselung des zweipoligen Modells von
der Assoziation von Gott als unerbittlichem Richter verabschiedet -
wenn sie es in der Theologie je hatten.

Ich will die Vor- und Nachteile dieser konfessionell unterschiedli-
chen Akzente hier jetzt gar nicht diskutieren, sondern lediglich da-
rauf aufmerksam machen, dass die katholische Tradition die Zwei-
poligkeit im soteriologischen Ur-Modell sehr viel schneller aufklap-
pen kann in die Mehrdimensionalitét des realen Lebens. Das mochte
man in der gegenwirtigen Versohnungstheologie nutzen. Der katho-
lische Praktische Theologe Ottmar Fuchs dehnt es dafiir auch zeit-
lich aus und nimmt ihm den Eindruck der einmaligen, punktuellen
Lossprechung. Fuchs verbindet namlich die bedingungslose Zusage
von Gottes rechtfertigender Vergebungsgnade mit der Kldrung des
gelebten Lebens im Gericht, in der dann Opfer und Téter differen-
ziert, aber im Strahl der gottlichen Liebe, erscheinen. Damit reicht
die Wirkung der vergebenden Liebe Gottes iiber das gesamte gelebte
Leben bis in den Tod und die kldrende Schau von Gottes Angesicht.
Die satisfactio operis bietet ein immer wieder neues Angebot der
eigenen Beteiligung des Menschen im Leben auf die endgiiltige Kla-

Fundamentaltheologische Reflexionen zum Gabe-Diskurs, in: ders., Vergewisse-
rungen im interreligiosen Feld, Miinster 2011, 283-316.

4 Nissel/Sattler (s. Anm. 3), 55.57; Lohse, Bernhard, Dogma und Bekenntnis der
Reformation. Von Luther bis zum Konkordienbuch, in: Carl Andresen (Hg.),
Handbuch der Dogmen- und Theologiegeschichte, Bd. 2, Géttingen 21998, 1-166,
19-20. Vgl. zum Themenkomplex Schubert, Christiane, mere passive? Inszenie-
rung eines Gesprachs tiber Gnade und Freiheit zwischen Eberhard Jiingel und
Thomas Prépper, Regensburg 2014; Stoellger, Philipp, Passivitit aus Passion. Zur
Problemgeschichte einer ,categoria non grata, Tiibingen 2010; Niissel, Friederike,
Zum ,personalen Beteiligtsein des Menschen® in der Rechtfertigung. Notizen aus
lutherischer Perspektive, in: Carsten Claulen/Ralf Dziewas/Dirk Sager (Hg.),
Dogmatik im Dialog. Festschrift fiir Uwe Swarat, Beihefte zur Okumenischen
Rundschau 132, Leipzig 2020, 149-162.

136

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wiedergutmachung im Prozess der Versohnung

rung hin. Man kann sagen: Sie macht Ernst mit der (vorauslaufen-
den) Vergebung Gottes im aktuellen eigenen Leben.’

Interessanterweise ist auch in diesem Gedankenbild die Verge-
bung Gottes in ihrer Wirkung bis in das Jiingste Gericht hinein
mehrpolig, also die zwischenmenschliche Vergebung einschliefSend
oder zumindest mitbetreffend. Hier werden die mittelalterlichen Bil-
der von den Menschenmengen, die vor das Gericht ziehen, erinnert
- ein weitaus sozialeres Bild vom ewigen Leben als das des ewigen
Schlafes in Gottes Gegenwart, das sich - in einer Hochschitzung
der Entmythologisierung biblischer Bilder — im liberalen Protestan-
tismus eingebiirgert hat.®

Die Mehrpolaritit erlaubt es nun nicht nur, den tatsichlichen
Schaden vor Augen treten zu lassen, den die Siinde verursacht.
Schon den mittelalterlichen Anselm von Canterbury muss man so
verstehen, dass man nur im dquivoken Sinn sagen kann, man siindi-
ge Gott gegeniiber, denn eigentlich, so sagt er, konne Gottes Ehre gar
nicht verletzt werden.” Vielmehr schadet es der gesamten Mensch-
heit, wenn man seine ordo nicht mehr respektiere. Und dann, so
ware dieser Gedanke zu entfalten, tritt konkreter Schaden bei den
tibrigen, in dieser missachteten ordo lebenden Geschépfen auf. Die
Ehre Gottes steht also schon hier eher schiitzend vor der ganzen
mehrpoligen Welt - und ganz besonders vor denen, die Schaden zu
erleiden drohen. Fassen wir sie mal mit dem Wort ,,Opfer der Sin-
de® zusammen. Und dann wiren wir bei der eigentlichen Funktion

5 Vgl. Fuchs, Ottmar, Eschatologische Rettung als Raum ,unerschopflicher® Satis-
faktion, in: Julia Enxing/Dominik Gautier (Hg.), Satisfactio. Uber (Un-)Mog-
lichkeiten von Wiedergutmachung unter Mitarbeit von Wojczak, Dorothea, Bei-
hefte zur Okumenischen Rundschau 122, Leipzig/Paderborn 2019, 58-88, 58-61.

6 Vgl. Gestrich, Christof, Die Seele des Menschen und die Hoffnung der Christen.
Evangelische Eschatologie vor der Erneuerung, Frankfurt a.M. 2009, 188-192.

7 Siehe Anselm von Canterbury, CDH 14 und 15: Cur Deus Homo. Warum Gott
Mensch geworden, lateinisch-deutsche Ausgabe, iibersetzt von Franciscus Salesi-
us Schmitt OSB, Darmstadt 1970, 47.49; vgl. dazu Plasger, Georg, Die Not-Wen-
digkeit der Gerechtigkeit. Eine Interpretation zu ,,Cur Deus homo“ von Anselm
von Canterbury, Beitrige zur Geschichte der Philosophie und Theologie des Mit-
telalters — Neue Folge 38, Miinster 1993; Pesch, Otto Hermann, Katholische Dog-
matik aus 6kumenischer Erfahrung, Bd. 1/1, Ostfildern 2008, 720-734, 729 sowie
meinen Beitrag: Link-Wieczorek, Ulrike, Wiedergutmachung statt Strafe. Zur
versdhnungsethischen Aktualitat der Satisfaktionstheorie, in: Themenheft Kirch-
liche Zeitgeschichte 26 (2013), 139-155, engl. in: Enxing/Gautier (s. Anm. 5), 89—
107.

137

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ulrike Link-Wieczorek

der Praktik der Wiedergutmachung: Mit ihr kommen die Opfer zu
Gesicht. Die Kombination aus Vergebung und Wiedergutmachung
lenkt den Blick auf die Opfer, an denen es eigentlich ist, zu vergeben
und deren Opferhaftigkeit durch Praktiken der Wiedergutmachung
als solche anerkannt wird. Auch Gottes Vergebung ist also dquivok,
irgendwie stellvertretend fiir die konkreten Opfer und deren eventu-
elles Unvermdgen zu vergeben.

Was macht das alles mit unserem Ausgangsmodell? Ich denke
mir das so: Das bipolare Ur-Modell, das den Menschen coram deo
stellt, ist eine Kurzzusammenfassung einer mehrfachen Stellvertre-
tung Gottes im Versohnungsgeschehen, in der die Glaubenden leben
und sich verorten: Sie sehen Gott als Vertreter der Opfer, indem
er den Titern ihre Siinde offenlegt, ohne dass sie dabei zugrunde
gehen. Sie sehen ihn damit auch als Vertreter der Titer, aber ohne
ihnen das Titersein zu nehmen. Allenfalls nimmt er die Last der Tat
— in der reformatorischen Theologie spricht man gern von Erlosung
als Trennung der Tat vom Titer. Das jedenfalls meint die Rede von
der Vergebung: Anerkennung der Opfer als Opfer und Offenbarung
der Titer als Téter unter Bewahrung ihrer Person.® In der zweipoli-
gen Verkiirzung verdichtet sich dies im Bild Gottes als Richter, in
dem sowohl seine Rolle als Staatsanwalt als auch die als Verteidiger
aufgesogen sind.

Welche Rolle spielt hier nun die Vorstellung von einer Wiedergut-
machung? Wiedergutmachung ist ein Phinomen bzw. eine Praktik
in Beziehungen, in denen es zu einer Schadigung eines Beteiligten
gekommen ist. Der Begriff lebt aus der Assoziation, dass dieser zu-
gefiigte Schaden riickerstattet werden und dadurch die Beziehung
repariert werden konnte. Er gehort also in den Zusammenhang
von Prozessen der Versdhnung. So wie man aber weif3, dass etwas
Getanes nicht einfach ungeschehen gemacht werden kann, weif3
man wihrend dieser Assoziation auch, dass eine wirkliche Wieder-
gutmachung eigentlich unmaglich ist. Mindestens ist sie davon ab-
héngig, dass sie sich nicht nur dem auszugleichenden Schaden ange-

8 Nicht erst seit meiner Mitarbeit im Graduiertenkollegs ,Praktiken der Subjekti-
vierung® erscheint mir diese These weit weniger selbstverstandlich als sie in
der evangelischen Theologie gemeinhin vertreten wird. Ahnlich geht es offenbar
Ulrike Peisker, vgl. ihren kritischen Kommentar dazu: Peisker, Ulrike, Zwischen-
menschliche Vergebung. Phinomenologische Betrachtungen in protestantischer
Perspektive, Religion in Philosophy and Theology 128, Tiibingen 2024, 204f.

138

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wiedergutmachung im Prozess der Versohnung

messen erweist, sondern vor allem davon, dass der Empfanger, die
geschédigte Person oder die geschiddigte Gemeinschaft, die Wieder-
gutmachung als solche akzeptiert. Das kann freilich durch unglei-
che Machtverhiltnisse auch erzwungen bzw. normativ angeordnet
werden. Die Beispiele, die ich im Folgenden kurz anreifSen werde,
zeigen unterschiedliche Zusammenhinge, in denen Wiedergutma-
chung vorkommt: In der Politik im zwischenstaatlichen Bereich als
Reparationen fiir Kriegsschiden oder Menschenrechtsverbrechen,
im Strafrecht als relativ junges, neu hinzugekommenes Element,
und schliefllich im organisierten Versdhnungsprozess im innerkirch-
lichen Bereich.

2 Wiedergutmachung in Politik und Geschichte

Politisch ist der Begriff der Wiedergutmachung aus zwischenstaat-
lichen Regelungen nach kriegerischen Konflikten bekannt. Man
spricht dann von Reparationen. Darunter werden im landldufigen
Sinne Ausgleichszahlungen fiir die Schaden verstanden, die in einer
kriegerischen Auseinandersetzung von der verloren habenden Partei
verursacht worden sind. Daher steckt das Wort ,reparare in dem
Fremdwort, das Wort ,Wiedergutmachung® wird eigentlich seltener
benutzt. Das wird eher als Ausgleichpraktik in moralisch aufgelade-
neren Ubeln verwendet, wie etwa im Fall der sogenannten Wieder-
gutmachungszahlungen der Bundesrepublik gegeniiber dem Staat
Israel nach der Shoah.

Bleiben wir zunéchst bei den Reparationen. Das Verstandnis als
Ausgleichszahlung fiir verursachte Schaden setzt voraus, dass es sich
um Praktiken handelt, die ein kiinftiges Weiterleben, méglicherweise
sogar als Zusammenleben, erméglichen sollen. Oft geht es zumeist
aber auch um den Ausgleich von Machtverhiltnissen - die angrei-
fende Partei soll nicht wieder angreifen konnen, die geschéadigten
Sieger sollen einen Start zum neuen Leben bekommen. Der Histo-
riker Tobias Weger beschreibt den ,Idealfall eines Reparationsvor-
gangs“ als drei Schritte:

- die Wiederherstellung des fritheren Zustands, der vor dem Um-
stand bestand, der zur Reparation Anlass bietet (Naturalrestituti-

on). [...]

139

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ulrike Link-Wieczorek

- Den Schadensersatz in Geld- oder Materialwert [...], und
- Die moralische Genugtuung (Entschuldigung) durch das Einge-
standnis der Schuld und Verantwortung.’

Weger weist darauf hin, dass in der modernen Geschichtsschreibung
vor allem die ersten beiden Punkte als Reparationsprozesse bedacht
werden. Der dritte, die moralische Kldrung des Konfliktes, werde
aber noch im 18. Jahrhundert unter dem Begriff Reparation juris-
tisch mitverstanden: ,bey den Rechtsgelehrten’, so die Zedlersche
Enzyklopddie aus jener Zeit, heifSe der Begrift ,allgemein so viel
als die Genugthuung wegen der angethanen Beschimpffung1® Be-
griff und Sache der Reparationen nach Kriegen hatte sich demnach
also auf die materiell-6konomische Seite verengt. Diese spielt aber
in der oben beschriebenen Weise einschliefSlich des Interesses am
Machtausgleich schon im rémischen Reich eine Rolle.! Dabei finden
die Kriegs-Reparationen in der Regel in einem nicht-ebenbiirtigen
Verhiltnis der Beteiligten statt. Sie wurden somit oft von den nicht
freiwilligen Gebern als eine aufgezwungene Bestrafung empfunden,
obwohl die Empfinger-Staaten durchaus nicht immer und nicht nur
den Ruin des Geber-Landes anstrebten. Fiir Weger taucht hier die
Frage nach Ubergabeformen auf, die verhinderten, dass der Geber,
also die Partei, die zahlen muss, seine/ihre Wiirde verliere. Blickt
man auf die jiingere Historie von Reparationen nach Kriegen, so
scheint Versohnung nicht ausdriickliches Ziel dieser Zahlungen
zu sein, aber doch eine Ermdglichung von mehr oder weniger ge-
meinsamer Zukunft. Dazu gehort die Reparation durchaus auch als
Schuldeingestdndnis der Zahlenden. Eine Wiederherstellung des Zu-
standes von vor dem Krieg, wie es in Wegers Beschreibung des Ide-
als der Instanz von Kriegsreparationen heif3t, gibt es in der Realitat
eigentlich nicht, besonders nicht, so Weger, ,,im Falle von schweren
Kriegszerstorungen oder dem Verlust von Menschenleben®?

9 Weger, Tobias, Fithren Reparationen zu Verséhnung? Ausgewidhlte Beispiele
aus der Geschichte, in: Veronika Hoffmann/Ulrike Link-Wieczorek/Christof
Mandry (Hg.), Die Gabe. Zum Stand der interdisziplindren Diskussion, Frei-
burg/Mﬁnchen 2016, 346-364, 346.

10 A.a.O., 347 mit Hinweis auf: Lemma ,Reparation’, in: Johann Heinrich Zedler,
Grosses vollstindiges Universallexicon 31, Leipzig/Halle 1741, 634.

11 Weger (s. Anm. 9), 348.

12 A.a.0., 346.

140

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wiedergutmachung im Prozess der Versohnung

Das ist erst recht nicht der Fall im nun ,Wiedergutmachungsab-
kommen“ genannten Vertrag der Bundesrepublik Deutschland mit
dem Staat Israel 1953. Drei Tage hatten die Abgeordneten in der
Knesseth hitzig debattiert und schliefSlich in einer duflerst knappen
Abstimmung fiir die Annahme votiert.!* Die Zahlung von drei Mil-
liarden DM ging an den Staat Israel, der es unter den konkreten
Opfern aufteilte.

Anders funktionierte die Reparation im Fall der Entschadigung
fir noch lebende Zwangsarbeiter nach 1990. Auch hier gab es
Debatten und auch hier konnte man nicht davon ausgehen, mit
Zahlungen das Schicksal der Betroffenen ,wiedergutgemacht® zu
haben. Die Zahlenden waren neben dem Staat der Bundesrepublik
Deutschland solche Unternehmen, die damals von der Zwangsar-
beit profitiert hatten. Gemeinsam (50 % Staat, 50 % Unternehmen)
wurde in einen Fonds eingezahlt, aus dem die konkreten Entscha-
digungssummen fiir die Betroffenen entnommen werden konnten.
Die Empfinger mussten nachweisen kénnen, Betroffene zu sein.
Die personliche Ebene der ,Entschddigungszahlungen® ist in diesem
Fall im Zentrum, so sehr, dass manche Unternehmen anzweifelten,
tatsichlich in der Rechtsnachfolge der damals beteiligten Firmen
zu sein. Zwar eingebettet in einen gesellschaftlichen Diskurs und
eventuell unter einem gewissen Offentlichen Druck erfolgten die
Zahlungen in den Fonds juristisch gesehen jedoch freiwillig. Die
Empfanger der Zahlungen waren durchweg alte Menschen, und
die Summen, die sie bekamen, waren eher eine symbolische als
eine materielle Entschadigung. Aber sie waren vielleicht doch in
ihrer ganzen Komplexitit eine unvollkommene tatsachliche Wieder-
gutmachungsleistung, denn sie flossen aus dem zwar indirekten,
aber doch durchaus bewussten Schuldeingestdndnis der beteiligten
Unternehmen und einer letztlich gesamtgesellschaftlich im Diskurs
deutlichen Anerkennung der Opfer. Diese wurden durch die sym-
bolische Anerkennung nicht genétigt, 6ffentlich oder auch nur pri-
vat zu vergeben. Vergebung, wenn sie denn irgendwo aus diesen
Wiedergutmachungszahlungen erfolgte, war nicht ihre Bedingung,
allerh6chstens eine bleibende Hoffnung.

13 A.a.0., 360.

141

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ulrike Link-Wieczorek

Zwischentiiberlegungen:

Die Funktion der Wiedergutmachung im Versdhnungsprozess ist
eine spezifische. Sie wird nicht erfasst mit dem Interesse an Scha-
densausgleich, das bei den Kriegsreparationen leitend ist. Aber auch
schon da ist ein Hauch dessen mitschwingend, was in ausdriick-
lichen Versohnungskontexten mit Wiedergutmachung verbunden
wird: Eine Ubernahme der Titer:innen von Verantwortung fiir ihre
Taten, klassischerweise sichtbar an Zeichen von Reue und Bufle.*
Beide sind im zwischenmenschlichen Akt der Wiedergutmachung
enthalten, ohne in einzelnen getrennten Schritten differenzierbar zu
sein. Wiedergutmachung ist in erster Linie an die Geschédigten, die
Opfer, gerichtet. Und als solche sollte sie freiwillig sein. Insofern geht
Wiedergutmachung, wie ich den Begriff hier verwenden will, iiber
den der Reparation hinaus. Das kann man auch wunderbar sehen in
der Entwicklung der Reform des Strafrechtes in Deutschland. Dazu
jetzt:

3 Wiedergutmachung im Strafrecht

Das deutsche Strafrecht ist seit dem Jahr 1980, besonders in den
1990er und Anfang 2000er Jahre reformiert worden, und zwar aus-
driicklich unter dem Aspekt der ,Opferorientierung’, sowohl im
Strafprozess wie im Strafvollzug.!> Wir kennen dies heute hauptsich-
lich durch die Vertretung der Nebenklager und -klagerinnen, in
der Regel Angehorige des Opfers bzw. getteten Menschen. Das
gibt es in deutschen Gerichtsprozessen erst seit 1986.1° Opferorien-
tierung im Justizvollzug gibt es seit den 1990er Jahren, zunichst

14 Vgl. dazu auch Link, Christian, ,... wie auch wir vergeben unsern Schuldi-
gern. Anmerkungen zur religiésen und politischen Semantik der ,Wiedergut-
machung’, in: Hans-Peter Groffhans u.a. (Hg.), Schuld und Vergebung. FS fiir
Michael Beintker zum 70. Geburtstag, Tiibingen 2017, 275-287.

15 Vgl. dazu Hofller, Katrin/Jesse, Christiane/Bliesener, Thomas (Hg.), Opferorien-
tierung im Strafvollzug, Géttinger Studien zu den Kriminalwissenschaften 34,
Gottingen 2019.

16 Siehe Barton, Stephan, Die Reform der Nebenklage. Opferschutz als Herausfor-
derung fiir das Strafverfahren, URL: https://www.uni-bielefeld.de/fakultaeten/r
echtswissenschaft/ls/barton/publikationen/JA-2009-753-759-Die-Reform-der-N
ebenklage.pdf (Zugriff: 13.4.2025).

142

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://www.uni-bielefeld.de/fakultaeten/rechtswissenschaft/ls/barton/publikationen/JA-2009-753-759-Die-Reform-der-Nebenklage.pdf
https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.uni-bielefeld.de/fakultaeten/rechtswissenschaft/ls/barton/publikationen/JA-2009-753-759-Die-Reform-der-Nebenklage.pdf

Wiedergutmachung im Prozess der Versohnung

im Jugendstrafrecht und spater auch fiir Erwachsene Zug um Zug
in allen bundesdeutschen Landern. Diese Regelungen sind unter
dem Begrift ,Titer-Opfer-Ausgleich® bekannt. In diesem bekommt
das Phianomen der ,Wiedergutmachung“ eine besondere Rolle: Wie-
dergutmachung wird nicht durch ein Gericht verordnet, sondern
zwischen Tater und Opfer ausgehandelt. Das ist sowohl vor wie auch
nach dem Gerichtsurteil und der Festsetzung der Strafe mdéglich.”
Sie kann dem materiellen Ausgleich des zugefiigten Schadens die-
nen, wird aber generell als Zeichen der ernsthaften Ubernahme von
Verantwortung fiir die Tat auf seitens des Téters oder der Téterin
verstanden. So ist ein anndhernd entsprechender Ausgleich des ma-
teriellen Schadens meist gar nicht moglich, aber - so ein Bericht aus
der JVA Kiel iiber das dort praktizierte Training zur Opfer-Empathie
- es kénnen zwischen Titer:in und Opfer Wiedergutmachungszei-
chen wie Aufrdumen der Garage oder regelméfiige Fahrdienste als
Wiedergutmachungszeichen ,gefunden’, geplant, praktiziert und auf
der Seite des Opfer akzeptiert werden.!® ,Zeichen ist hier mehr
als ein Blumenstrauf$ zur Versdhnung, denn die gefundenen Wieder-
gutmachungsaktionen betreffen durchaus den Ort und die Art des
angerichteten Schadens - hier: ein gestohlenes Auto.

Im neueren Strafrecht spricht man auch von ,,symbolischer Wie-
dergutmachung® Auch das ist nicht ein Blumenstraufi, sondern z.B.
eine Dienstleistung in einer sozialen Institution (Krankenhaus 0.4.),
wenn die Tat eher die Allgemeinheit als ein konkretes Opfer schadigt
- z.B. Missachtung des Verkehrsrechts in Form von Trunkenheit am
Steuer, Wirtschaftskriminalitdt oder Umweltschiddigung.”

In der Bedeutung einer Mischung aus juristischer Wiedergutma-
chung im Téter-Opfer-Ausgleich und juristischer symbolischer Wie-
dergutmachung treffen wir den Begrift im Zusammenhang mit Ver-
s6hnungsprozessen im sozialpolitischen Bereich. Als Beispiel moch-
te ich in meinem letzten Abschnitt auf ein Verséhnungsprojekt im
nach-genoziddren Ruanda eingehen, in denen von ,,symbolic repara-

17 Siehe Meier, Bernd-Dieter, Strafrechtliche Sanktionen, Berlin *2019, 416ff.

18 Hagenmaier, Martin, Vom aufregenden Projekt zum schnéden Alltag. Opferem-
pathie im Strafvollzug, in: Katrin Hoffler/Christiane Jesse/Thomas Bliesener
(Hg.), Opferorientierung im Strafvollzug, Géttinger Studien zu den Kriminal-
wissenschaften 34, Gottingen 2019, 85-106.

19 Vgl. Meier (s. Anm. 17), 412-413; vgl. auch Laue, Christian, Symbolische Wieder-
gutmachung, Schriften zum Strafrecht 118, Berlin 1999.

143

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ulrike Link-Wieczorek

tion“ gesprochen wird. Hier werden wir dann wieder zuriickkehren
in die Theologie.

4 Kirchliche Versohnungsprojekte in Ruanda: symbolic
reparation

Die katholische Theologin Katharina Peetz forschte in ihrem Habi-
litations-Projekt tiber Versdhnungsprojekte im post-genozidaren Ru-
anda.?’ Ich bin durch unser gemeinsames ékumenisches DFG-Netz-
werk-Projekt auf diese Forschungen aufmerksam geworden, an dem
auch die evangelische Theologin Katharina von Kellenbach teilge-
nommen hat. Diese forschte bekanntlich tiber die Haltung von Na-
zi-Tétern zu ihrer Verstrickung mit dem Regime mit dem Ergebnis,
dass die von ihr befragten Menschen keine Reue- und Schuldgefiihle
hitten, sondern sich eher selbst als Opfer fithlten.?! In Bezug auf
die evangelische Theologie der Versdhnung fordert sie eine grofSere
Aufmerksamkeit fiir die Notwendigkeit von ,satisfactio™

Die reformatorische Kritik an der katholischen Bufilehre und insbeson-
dere der satisfactio opere macht es ungeheuer schwierig, die Tater in
die Verantwortung gegeniiber den Opfern zu nehmen. Der dritte Schritt
der katholischen BufSlehre, die satisfactio opere, scheint mir aber einen
Ansatzpunkt zu bieten, den Opfern eine Rolle im christlichen Versoh-
nungsprozess einzuraumen.??

Wie das auf katholischer Seite praktisch aussehen kann, zeigt Katha-
rina Peetz in jhrem Ruanda-Projekt.?* Sie schildert darin ein Versoh-

20 Peetz, Katharina, Erzédhlte Versohnung. Narrative Ethik und christliche Glau-
benspraxis in Ruanda nach dem Genozid, Studien zur Theologischen Ethik 163,
Basel/Wiirzburg 2023.

21 Kellenbach, Katharina von, Theologische Rede von Schuld und Vergebung als
Taterschutz, in dies./Bjorn Krondorfer/Norbert Reck (Hg.), Von Gott reden im
Land der Téter. Theologische Stimmen der dritten Generation seit der Shoah,
Darmstadt 2001, 46-67.

22 Kellenbach, Katharina von, Christliche Vergebungsdiskurse im Kontext von NS-
Verbrechen. Ein protestantisches Plidoyer fiir eine revitalisierte BufSlehre, in:
Lucia Scherzberg (Hg.), Theologie und Vergangenheitsbewiltigung, Paderborn
2005, 178-196, 192.

23 Vgl. zum Folgenden Peetz, Katharina, Practices of Symbolic Reparation in Post-
Genocide Rwanda, in: Julia Enxing/Dominik Gautier (Hg.), Satisfactio. Uber

144

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wiedergutmachung im Prozess der Versohnung

nungsprojekt der katholischen Kirche, in dem neben einem Schuld-
bekenntnis der ruandischen katholischen Bischéfe, auf das ich jetzt
nicht eingehen mdchte, Verséhnungsarbeit ,at the grassroots” orga-
nisiert wurde. Im Prinzip dhnelt es dem siidafrikanischen Konzept
der Wahrheitskommission oder auch der eben erwahnten juristi-
schen Praktik des Tater-Opfer-Ausgleichs, allerdings als rein kirch-
lich betriebenes Projekt. Uber einen Zeitraum von Monaten oder
Jahren wurde in Nachbarschaftsgruppen Versohnungsarbeit mit Té-
ter:innen und Opfern geleistet. Dafiir gibt es bis 2011 das Modell
der christlichen Gacacas, beruhend auf der gleichnamigen einhei-
mischen para-juristischen Konfliktlésungsmethode, und schliefSlich
deren Folgeprojekt ,Healing of Wounded Hearts“ Beide Projekte
sind dadurch gekennzeichnet, dass die Kirche im wortlichen Sinne
den Raum fiir die Begegnungen von Tadter:innen und Opfern bildet.
Diese verstehen sich beide - als Glieder der Kirche - jeweils auch co-
ram-deo-stehend und konnen so auch spirituell angesprochen wer-
den. Das ist natiirlich nicht leicht auf andere Kontexte tibertragbar,
aber es gibt Einblick in die Grundidee der satisfactio operis und ihrer
Entstehung schon in der altkirchlichen Buflpraxis.2*

Die moérderischen Ereignisse in Ruanda passierten 1994, also un-
gefdhr 20 Jahre vor den Vers6hnungsprozessen in diesen Projekten.
Die Verséhnungs-Projekte orientierten sich in ihrer Struktur an dem
ruandischen christlichen Gacaca-Modell in Kombination mit der
Bufdtradition der Alten Kirche. In letzterer wurden die Téter:innen
schwerer Stinden bekanntlich fiir eine Zeit von der Eucharistie (und
somit auch vom gesellschaftlichen Leben an sich) ausgeschlossen,
um nach einer Zeit der Bufle wieder feierlich inkludiert zu werden.?
In Ruanda war nun diese Bufizeit gefiillt von Begegnungen zwischen
Tater:innen und Opfern. Sie tauschten sich {iber die Verletzungser-

(Un-)Moglichkeiten von Wiedergutmachung unter Mitarbeit von Wojczak, Do-
rothea, Beihefte zur Okumenischen Rundschau 122, Leipzig/Paderborn 2019,
261-282.

24 Vgl. Ohst, Martin, Art. Bufle IV. Christentum, 2. Kirchengeschichte, in: Religi-
on in Geschichte und Gegenwart 2, 41999, 1910-1918, 1910-1912; Pesch, Otto
Hermann, Die Geschichte Gottes mit den Menschen, Katholische Dogmatik
aus Okumenischer Erfahrung, Bd. 2, Ostfildern 2010, 652-654.; Sattler, Doro-
thea, Gelebte Bufle. Das menschliche Buflwerk (satisfactio) im okumenischen
Gesprich, Mainz 1992, 50-73.

25 Vgl. Peetz (s. Anm. 23), 276-278.

145

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ulrike Link-Wieczorek

fahrungen aus, und die Téter:innen wurden zur Einsicht in ihre
Verantwortung fiir das Leben der Opfer bis in die Gegenwart hinein
bewegt. Beide Gruppen wurden iiber einen langen Zeitraum kate-
chetisch begleitet. Leitend dabei war eine Definition von ,schweren
Stinden® als gegen Gott, gegen die Gesellschaft, gegen die Kirche
und gegen ,eure Brilder und Schwestern® gerichtete Akte. Hier
geschieht also zweierlei: zum einen wird die Instanz G-O-T-T aus-
driicklich als Raum-schaftfend eingefithrt und angesprochen, zum
andern aber wird gerade diese Bipolaritit aufgebrochen in eine
Mehrpoligkeit. Katharina Peetz interpretiert schon das als einen
Akt der ,symbolischen Wiedergutmachung“ (symbolic reparation):
LFirst of all, the definition and recognition of genocide crimes as
the gravest of sins committed to ,God, the society, the Church and
your brothers and sisters’ is in itself an act of symbolic reparation.
In meinen Worten gesagt: das Aufklappen der Gott-Mensch-Dimen-
sion in die Gott-Mensch-Menschen-Dimension zielt faktisch auf die
Opfer. Von den Tater:innen wird nur gesprochen, indem die Opfer
mit in den Blick genommen werden. Im Verfahren wurde deutlich
gemacht, dass auch die Leugnung des Genozids eine schwere Siin-
de sei. Die Opfer hitten dadurch eine hochste Anerkennung ihres
Opferstatus und der erlittenen Verwundungen gespiirt, schreibt Ka-
tharina Peetz.?” Denn so sei deutlich geworden, dass die Téter:innen
nicht isoliert von ihnen, den Opfern, ihre Siinde Gott gegeniiber
bekennen und vergeben lassen konnen. Vielmehr bildete — wieder
in meinen Worten — G-O-T-T eine Art Kreis um Téter:innen und
Opfer herum und bot so den Begegnungsraum und die ,Luft die
darin geatmet wurde. Das kommt, weil alle Beteiligten sich in dem
Glaubensbewusstsein treffen konnten, dass Gott den Beteiligten je-
weils spezifisch beistehe: den Titern:innen beim Bekennen ihrer
Taten, den Opfern beim Aushalten des Geschehenen. Man kann
also sagen, dass durch das Aufklappen der Bipolaritit hier deutlich
ein kritisch-erhaltender, begleitender und schiitzender Gott vor das
innere Auge der Beteiligten tritt — ganz dhnlich wie bei den Kindern
in der oben erwidhnten religionspadagogischen Studie von Katharina

26 A.a.O., 274 (Aufnahme eines Zitats aus Focus Group by the author with sensitiz-
ers of the ,Healing of Wounded Hearts program’, Mushaka, Rwanda, October 1,
2017).

27 A.a.O,, 263.

146

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wiedergutmachung im Prozess der Versohnung

Szagun.?® Die begleitende Katechese in diesem Projekt, wie sie von
Katherina Peetz beschrieben wird, scheint mir in der Uberzeugung
agiert zu haben, dass die Téter:innen in einer Verstirkung des Ge-
tithls der Néhe des vergebenden Gottes ermutigt wurden, die Bitte
um Versdhnung an die Opfer zu richten und ihre Perspektivenver-
dnderung (Reue) in der Form von Wiedergutmachungsaktionen zu
zeigen. Katharina Peetz beschreibt das so: ,It is only God - people
in Rwandan grassroots projects believe — who can enter the hearts of
the victims so that they can accept the perpetrators’ acts of symbolic
reparation.” (Ich vermeide das Wort Vergebung an dieser Stelle,
weil es m.E. zur Freiheit des von Gott umrahmten Verséhnungspro-
zesses auch denkbar sein muss, dass es Versdhnung ohne Vergebung
geben kann und wohl auch hiufig gibt).3° Interessanterweise greift
Peetz hier nicht auf eine Verbindung von Gottes Vergebung und
Menschen-Vergebung im Konzept der Analogie zuriick. Der Blick
Gottes in das Herz der vor ihm Betenden wird jedenfalls nicht aus-
driicklich als ein Vergebungsakt bezeichnet. Damit bleibt deutlich,
dass die zwischenmenschliche Vergebung nicht durch Gottes ,Verge-
bung® ersetzt, sondern allenfalls erméglicht gedacht werden kann.
Vergebung” meint in den beiden Beziehungen nicht dasselbe.! Aber

28 Siehe Szagun (s. Anm. 2).

29 Peetz (s. Anm. 23), 279.

30 Dieser Gedanke wird von Katharina Peetz nicht erwogen. Zu diesem Themen-
schwerpunkt findet die Theologin am ehesten Gesprachspartner:innen in der
Philosophie und in der Literatur; vgl. zuletzt Link-Wieczorek, Ulrike, Schuldig
gegeniiber wem? in: Georg Pfleiderer/Dirk Evers (Hg.), Stinde, Schuld, Scham
und personale Integritit. Zur neueren Debatte um theologische Anthropologie,
Veroftentlichungen der Wissenschaftlichen Gesellschaft fiir Theologie 66, Leip-
zig 2022, 89-105, 98-105 sowie dies., Die Rolle Gottes bei der Vergebung. FS fiir
Dorothea Sattler, 2026, in Druckvorbereitung.

31 Mit ausgesprochenem Gewinn zu lesen sind hier die Ausfithrungen von Ulrike
Peisker, die sich unter Berufung auf die protestantische Form der Rechtferti-
gungslehre dafiir ausspricht, Gottes Vergebung und zwischenmenschliche Ver-
gebung weder als Analogieverhaltnis noch als Aufforderung zur imitatio dei
verstehen zu miissen. Vielmehr seien sie als phonetisch gleichlautende, aber
inhaltlich unterschiedliche Zusammenhinge miteinander verbunden, als Ho-
monyme (wie in einem Teekessel-Ritsel). Fiir diesen Gedanken habe ich grofe
Sympathie, weil er einer Verbegrifflichung wehrt. Er wird in katholischer Tradi-
tion wahrscheinlich von nicht wenigen Menschen in der Analogieregel des IV.
Laterankonzils von der immer grofleren Unahnlichkeit Gottes gesehen, ist aber
als Homonym gefasst scharfkantiger. Aber man sollte in dem Gleichklang der

147

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ulrike Link-Wieczorek

man kann - in der Sprache der Rechtfertigungslehre - sagen: Die
empfangene Vergebung bzw. zugesprochene Anerkennung durch
Gott motivierte zur Versthnungsbitte an die Opfer - nicht als deren
Bedingung, sondern als deren Erméglichung. Gern wird das in der
Theologie als eine chronologische Reihenfolge beschrieben: Zuerst
werde die ,Vergebungsluft“ Gottes erfahren, dann der Mut zur eige-
nen Verséhnungsaktion gebildet, nicht umgekehrt. Aber wer weifs es
denn wirklich, ob es dem gottlichen Sich-Klarmachen, seinem Geist,
nicht auch umgekehrt gelingen moge? Ob wir nicht auch denken
diirften, dass zwischenmenschliche Erfahrungen eine Ahnung von
Gottes Ermoglichung erzeugen kénnen? Sollte man das wirklich
auch als Protestant:in nicht denken diirfen? Sollte man sich nicht
eher von Gerhard Sauter an die ,Unanschaulichkeit der Rechtferti-
gung® (nicht der Rechtfertigungslehre!) erinnern lassen und darin
die Linearitdt der Zeit aufgehoben sehen?3?

Eine entscheidende Rolle bei der zwischenmenschlichen Verséh-
nung spielen nun Akte der ,symbolic reparation’, wie Katharina
Peetz und andere Forschende sie nennen.* Der Begriff wird hier et-
was anders verwendet als im Strafrecht. In Anlehnung an die kirch-

Worte doch noch die Aufforderung héren, sich tiber ihren (Nicht)Zusammen-
hang Gedanken zu machen bzw. ihn mit-assoziieren zu lassen. Mein Vorschlag,
sich von dem Bild des Aufklappens der Zweipoligkeit in die Drei-bis Vierpolig-
keit leiten zu lassen, verfolgt, so scheint es mir, dieselbe Intention wie Peisker;
siehe Peisker (s. Anm. 8), 203-218. Ein weiterer interessanter Vorschlag in diese
Richtung kommt von Frank Martin Liitze, der in Bezug auf die Vergebung
Gottes einen Bildwechsel vorschlagt: Statt vom Vergeben als Lossprechen Gottes
von der Schuld kénnten wir (im Gottesdienst) vom Versprechen Gottes reden,
die Schuld auch in den noch offenen Vergebungsprozessen mitzutragen: Liitze,
Frank M., Im Angesicht der Schuld. Liturgische Wege zur Entwicklung von
Schuldfihigkeit, in: Alexander Deeg/Irene Mildenberger/Wolfgang Ratzmann
(Hg.), Angewiesen auf Gottes Gnade. Schuld und Vergebung im Gottesdienst,
Leipzig 2012, 59-76, 72-75.

32 Vgl. Sauter, Gerhard, Art. Rechtfertigung IV. Das 16. Jahrhundert, in: Theologi-
sche Realenzyklopédie 28, 1997, 328-336, 330. Vgl. dazu auch meine Uberlegun-
gen: Link-Wieczorek, Ulrike, Auf keinen Fall ein Heilsprozess? Uberlegungen
zur kritischen lutherischen Rezeption der ,Gemeinsamen Erklarung zur Recht-
fertigungslehre® in Deutschland, in: Uwe Swarat/Johannes Oeldemann/Dagmar
Heller (Hg.), Von Gott angenommen, in Christus verwandelt. Die Rechtfer-
tigungslehre im multilateralen kumenischen Dialog, Beihefte zur Okumeni-
schen Rundschau 78, Frankfurt a.M. 2006, 66-94, 86-87.

33 Vgl. die Literaturangaben bei Peetz (s. Anm. 23).

148

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wiedergutmachung im Prozess der Versohnung

lichen Bufpraktiken werden darunter Aktionen im Versdhnungspro-
zess verstanden, die Umkehr, Reue und Bereitschaft zur Verantwor-
tungsiibernahme zum Ausdruck bringen, und zwar non-verbal prak-
tisch. Katharina Peetz u.a. nennen sie ,tangible actions“3*. Es handelt
sich dabei nicht eigentlich um das, was wir ,Symbolhandlungen®
nennen wiirden, sondern viel spezifischer um eine praktische Unter-
stiitzung der Opfer in ihrem gegenwirtigen Leben - eine Wieder-
gutmachung im Bewusstsein all ihrer nur moglichen Begrenztheit,
aber in der der Téter oder die Taterin sich doch deutlich etwas ab-
verlangt. Damit ,zeigt“ er oder sie dem Opfer aber nicht nur etwas,
sondern hilft ihm praktisch. So bittet er oder sie non-verbal um Ver-
sohnung, aber er oder sie ermdglicht schon durch die praktischen
stangible actions“ eine Ahnung von einem trotz allem wieder ermdg-
lichten gemeinsamen Leben. Wir kennen das eigentlich im Ansatz
schon aus dem Strafrecht und dem Tater-Opfer-Ausgleich. Kathari-
na Peetz berichtet von Téter:innen, die nach einem Gerichtsprozess
bereits Jahre im Gefdngnis gesessen hatten und nun als entlassene
Tater:innen irgendwie um die Wiederaufnahme in die Gesellschaft
bitten mussten. Im Rahmen des ,Healing of wounded hearts“ ent-
scheidet sich ein solcher Téter zur Sduberung der Bananenplantage
der Witwe des vom Titer Erschlagenen, die dadurch zur Teilnahme
an dem Projekt ,Healing of wounded hearts” bewegt wird.>> Man
kann also sagen, dass eigentlich der gesamte Prozess von Aktionen
der symbolischen Wiedergutmachung bestimmt ist, von der Bitte
um Mitmachen bis zu seiner Durchfiihrung und dem immer vor-
laufigen Ende. Hduser werden wiederaufgebaut, Feldarbeit geleistet,
iber lingere Zeitraume hinweg Wasser geholt oder iiberhaupt eine
lebenslange weitere Begleitung und Unterstiitzung der Opfer-Familie
praktiziert.3

Dies alles wird nun eingerahmt durch ein freiwilliges Ausge-
schlossenwerden von den Sakramenten. Wie in der Alten Kirche
nehmen diese Biiflenden also sichtbar nicht an der Eucharistie teil.
Katharina Peetz betont, dass niemand von ihnen dazu gezwungen
werde. Eine Unsicherheit iiber die Echtheit der Freiwilligkeit wird
wohl auch hier bleiben, wie sie schon im Buf$sakrament stets mit-

34 A.a.O.,270.
35 A.a.O.,274.
36 A.a.O.,270.

149

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ulrike Link-Wieczorek

lauft¥” In Siidafrika hat man darum auch auf Reuebekundungen
als Bedingungen des Versdhnungsprozesses zu verzichten versucht.
Hier steht der Ausschluss von den Sakramenten als 6ffentlich sicht-
bare Einsicht in die Schwere der Siinde der Téter:innen und in
die Notwendigkeit der Umkehr. Die Aneinanderreihung von Akten
der symbolischen Wiedergutmachung, im Prozess der Begegnungen
von Titer:in und Opfer gefunden, werden ernst genommen als
Méglichkeit, Zeichen der Umkehr zu zeigen und somit als Zeichen
fiir Aufrichtigkeit angenommen zu werden, damit ein Weg in die
gemeinsame Zukunft méglich werde. Nach dem Ende der BufSzeit
wird der:die Téter:in in einem grofien Fest wieder in die Gemeinde
aufgenommen.

5 Reslimee

Wiedergutmachung fungiert also in den dargestellten Beispielen als
Signal an die Opfer, die in der klassischen theologischen Sprache
von der Vergebung Gottes unsichtbar und unhorbar werden. Sie
findet sich aber durchaus nicht nur im theologisch-kirchlichen Zu-
sammenhang. Hier ist aber wichtig, dass Gott nicht als Empfanger
der Wiedergutmachung zu verstehen ist, sondern eher als deren Er-
moglicher. In der bipolaren Rede geht das verloren. Klappt man die
Bipolaritat auf, so kommt man vom Gegeniiber-Gott zum begleiten-
den, erméglichenden, ermutigenden Gott. In diesem Sinn versteht
Ottmar Fuchs die Theologie Anselm von Canterburys als eine Bewe-
gung von der Schuldsensibilitat hin zur Leidenssensibilitit Gottes in
Christus.

Gottesglaube wire zu verstehen als eine Einladung, auf die Ge-
wissheit zu setzen, dass Verséhnung inklusive ihrer Praktiken prinzi-
piell eine realistische Mdglichkeit ist — nicht Traum, sondern Wirk-

37 In der Geschichte der Buftheologie ist gerade mit diesem Problem intensiv
gerungen worden, vgl. Link-Wieczorek, Ulrike, Contritio Cordis. Reue und
Scham in der Bufitheologie, in: Julia Enxing/Katharina Peetz (Hg.), Contritio.
Annidherungen an Schuld, Scham und Reue unter Mitarbeit von Dorothea
Wojtczak, Beihefte zur Okumenischen Rundschau 114, Leipzig 2017, 48-72.

38 Vgl. dazu meine Ausfithrungen in Link-Wieczorek (s. Anm. 37), 68-71 inkl. der
dort genannten Literatur.

39 Fuchs (s. Anm. 5), 81-84.

150

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wiedergutmachung im Prozess der Versohnung

lichkeit. Auf diese Wirklichkeit zu setzen heifdt, Praktiken der Ver-
sohnung und Sensibilitat fiir die Leiden der Opfer der Stinde in all
ihrer Fragmentaritdt immer wieder neu zu wagen. Dabei gilt es, Wie-
dergutmachungsaktionen in Verschnungsprozessen zu unterschei-
den von Reparationen, die einen materiellen Schaden ausgleichen
sollen. Wiedergutmachung in Verséhnungsprozessen hat einen hoch
zeichenhaften Charakter und wird in dem Bewusstsein getibt, damit
einen zwischenmenschlichen Schaden nicht wirklich ausgleichen zu
konnen (vgl. ,Entschadigungen® fiir Zwangsarbeiter:innen). Somit
ist der Erfahrungshintergrund des Begrifts dem zwischenmenschli-
chen Bereich zuzuordnen. Fiir die Verwendung fiir ein Vergebungs-
Konzept auf der Gott-Mensch-Ebene kann die Wiedergutmachung
m.E. als eine (Riick)Projektion der zwischenmenschlich erfahrbaren
Versohnungspraktiken auf die Gott-Mensch-Ebene betrachtet wer-
den. Dies ist in der katholischen theologischen Sprachwelt ebenso
wie wohl in der evangelisch-pietistischen eine vertraute Konstrukti-
on. Sie muss nicht mit einem Entschidigung fordernden (werkge-
rechten) Gottesbild erklart werden, sondern zunachst einmal mit
dem Bediirfnis, das Gott-Mensch-Verhiltnis tatsdchlich als ein per-
sonliches zu denken (und zu fiihlen). Darin hitte der Mensch eine
Mitwirkung im gottlichen ,Beziehungsleben'* ein Argument, das
in der katholischen Theologie in der Debatte um Entstehung und
Verteidigung der Gemeinsamen Erklarung der Rechtfertigungslehre
bis 1999 und in den darauffolgenden Jahren verwendet worden ist.
Das evangelische Rechtfertigungsmodell verzichtet auf diese Wech-
selwirkung, um die mit der Gnade Gottes geschenkte Freiheit und
damit eine Loslosung vom zwischenmenschlich erfahrbaren Versoh-
nungsgeschehen und den darin irgendwie notwendigen Schritten
denkbar zu machen.#! Bekanntlich konnen sich beide Konzepte
auf biblische Textzusammenhénge beziehen.*? Die eigentliche Kunst

40 Vgl. Werbick, Jiirgen, Selbst-Gegebenheit als Gottesgabe. Respons auf den Bei-
trag von Hans-Christoph Askani, in: Okumenische Rundschau 60 (2011), 155-
159, und Hoftmann, Veronika, Rechtfertigung als Gabe der Anerkennung, in:
Okumenische Rundschau 60 (2011), 160-177.

41 Vgl. dazu Peisker (s. Anm. 8), 189-203.

42 Vgl. die unterschiedlichen Konzepte der 5. Vaterunserbitte im Matthaus- und im
Lukasevangelium bzw. im Vergleich mit der paulinischen Rechtfertigungslehre,
so Kortner, Ulrich H.J., Vergebung! Die fiinfte Bitte des Vaterunser im Licht der
paulinischen Rechtfertigungslehre, in: Hans-Peter Grof8hans u.a. (Hg.), Schuld

151

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ulrike Link-Wieczorek

besteht wahrscheinlich darin, die Konzepte nicht in einem Entwe-
der-Oder-Verhiltnis zu sehen. Fiir die Wiedergutmachung im Gott-
Mensch-Verhiltnis scheint es mir einleuchtend, dass hier eine be-
wusst aus dem zwischenmenschlichen Bereich geliehene Sprache
verwendet wird, was nur zum Teil mit der Analogielehre verstan-
den werden kann.** Vor allem geht es, so meine Interpretation,
darum, Gott in dem gesamten Verséhnungsprozess in je spezifisch
stellvertretender Funktion fiir alle Beteiligten wirksam zu denken
(als Ankldger, als Verteidiger, als Richter) — und in der gebetsmaf3i-
gen Ansprache hinzuzubitten.** Das wire im Grunde ein pneumato-
logisches Konzept, das dem in den obigen Ausfithrungen mehrfach
begegnenden Gottesbild eines begleitenden Gottes entspricht. Man
konnte es auch in eine weisheitliche Theologie implementieren.>

und Vergebung. FS fiir Michael Beintker zum 70. Geburtstag, Tiibingen 2017,
219-233; sowie Peisker (s. Anm. 8), 218-225.

43 Vgl. Anm. 31

44 Vgl. dazu meinen Versuch, die Satisfaktionstheorie Anselm von Canterburys als
ein Konzept der Versohnung im Sinne der restaurative justice und die Gottes-
rede als Bekenntnis der Ermoglichung von aufrichtender Gerechtigkeit durch
Gott zu lesen: Link-Wieczorek (s. Anm. 7).

45 Vgl. dazu Huizing, Klaas, Scham und Schuld. Fluchtlinien einer Praventivethik
und Weisheitstheologie, in: Georg Pfleiderer/Dirk Evers (Hg.), Stinde, Schuld,
Scham und personale Integritit. Zur neueren Debatte um theologische Anthro-
pologie, Verdffentlichungen der Wissenschaftlichen Gesellschaft fiir Theologie
66, Leipzig 2022, 163-181.

152

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.
Umgang der Verletzten mit
Verletzungen — Zwischen Vergeltung
und Vergebung

153



https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lisanne Teuchert
Von Rachedurst bis zu gerechtem Zorn

Zugange zu retributiven Emotionen aus der Perspektive
theologischer Anthropologie

1 Unmogliche Zugange?

Auf Verletzungen reagieren wir emotional unterschiedlich. Eine
Méglichkeit, die mit diesem und dem folgenden Beitrag in den Blick
genommen werden soll, ist der Wunsch nach Rache.' Rache gilt als
hochemotionales Phanomen? und eignet sich schon allein deswegen
fiir eine genauere Betrachtung im Rahmen dieses Bandes. Rache
und Rachedurst sind dariiber hinaus fiir eine theologische Betrach-
tung interessant, weil sich die christliche Theologie traditionell mit
Rache und den Emotionen, die dabei im Spiel sind, schwergetan hat.

Im Ethos des Christentums steht Rache hdufig fiir das Andere, fiir
das, was abgewiesen werden soll, fiir das, was dem Eigenen zutiefst
widerspricht. So ist in einem Standardwerk der evangelischen Theo-
logie, der Theologischen Realenzyklopddie, zu lesen, es sei geradezu

<

die ,Substanz des christlichen Glaubens®, ,den ,Geist der Rache’

1 In diesem Beitrag verarbeite ich weitgehend Material aus meiner Habilitations-
schrift, die Open Access iiber die Verlagsseite von De Gruyter zugénglich ist:
Teuchert, Lisanne, Die Wiederkehr der Rache. Emotionen, Uberzeugungen und
Praktiken aus theologischer Perspektive, Theologische Bibliothek Tépelmann
210, Berlin/Boston 2024, Open Access unter: https://www.degruyter.com/docum
ent/doi/10.1515/9783111389141/html.

2 Vgl. Ott, Martin, Art. Rache L. Religionsgeschichtlich, in: Lexikon fiir Theologie
und Kirche 8, 1999, 790f.,, 790; Volkmann, Stefan, Art. Rache III. Dogmatisch
und ethisch, in: Religion in Geschichte und Gegenwart 7, #2004, 12f,, 12; Bie-
berstein, Klaus/Bormann, Lukas, Art. Rache, in: Frank Crisemann u.a. (Hg.),
Sozialgeschichtliches Worterbuch zur Bibel, Giitersloh 2009, 454f., 454.

155

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://www.degruyter.com/document/doi/10.1515/9783111389141/html
https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.degruyter.com/document/doi/10.1515/9783111389141/html

Lisanne Teuchert

zu tiberwinden. ,Wovon sollte sich der Christ in seinem Handeln
bestimmen lassen, wenn nicht von der Uberwindung des Geistes der
Rache?“* Luther zdhlte den Verzicht auf Vergeltung zu den Kennzei-
chen der Kirche, zu den notae ecclesiae — zwar zu denjenigen, die
Kirche nicht konstituieren, wie die Predigt des Evangeliums oder die
Sakramente dies tun, aber doch zu den weiteren Kennzeichen, die
das Leben der Kirche ausmachen.” Nicht ohne Grund - driickt sich
doch das Ethos der Bergpredigt in jenem Vers aus, der viele pazifisti-
sche Stromungen im Christentum inspiriert hat: ,Ihr habt gehort,
dass gesagt wurde: Auge um Auge und Zahn um Zahn. Ich aber
sage euch: Leistet dem, der Boses tut, keinen Widerstand! Wenn
dich einer auf die rechte Backe schldgt, dann halte ihm auch die
andere hin® (Mt 5,38f.; Ziircher Ubersetzung). Deswegen belegte,
wie der franzosische Rechtshistoriker Gérard Courtois in seiner um-
fangreichen Bilanz zum westlichen Denken iiber Rache einfithrend
feststellt, das Christentum die Rache mit einem ,Radikalismus ohne
Gleichen® mit Vorwiirfen.°

Auf der anderen Seite kennt die Geschichte der christlichen Theo-
logie durchaus eine Integration des Retributiven. Die Bergpredigt
wurde immer auch schon in einer abschwichenden Weise inter-
pretiert, und zwar auf katholischer wie evangelischer Seite. Der
Anspruch des radikalen Racheverzichts wurde z.B. nur einer be-
stimmten Gruppe zugeschrieben, wihrend die ,Normalgldubigen®
durchaus mit anderen Logiken zu leben haben.” Zu diesen Logiken

3 Rohrmoser, Giinter, Art. Atheismus I/3. Philosophische Aspekte der Geschichte
des neuzeitlichen Atheismus, in: Theologische Realenzyklopadie 4, 1979, 364-371
(Literatur mit Martin Schmidt: 372), 369. Die Formulierung ,Geist der Rache®
iibernimmt Rohrmoser hier von Nietzsche.

4 Ebd.

5 Vgl. Neebe, Gudrun, Art. Kennzeichen der Kirche (notae ecclesiae), in: Religion
in Geschichte und Gegenwart 4, 2001, 927-929, 928.

6 So das Urteil von Courtois in seiner Einfithrung in das westliche Denken iiber
die Rache; vgl. Courtois, Gérard, La vengeance, du désir aux institutions. Intro-
duction, in: ders. (Hg.), La vengeance dans la pensée occidentale, La vengeance.
Etudes d’ethnologie, d’histoire et de philosophie 4, Paris 1984, 8-45, 17.

7 Solche Modelle stellen z.B. die ,Zwei-Stufen-Ethik‘ des Mittelalters oder die Zwei-
Reiche-/-Regimente-Lehre mit der Unterscheidung von Amtsperson/Christper-
son in der Reformation dar. Vgl. Luz, Ulrich, Das Evangelium nach Matthaus,
Evangelisch-Katholischer Kommentar zum Neuen Testament, Bd. I/1, Diissel-
dorf >2002, 394-396.

156

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Von Rachedurst bis zu gerechtem Zorn

des Weltlichen gehoren etwa das Strafrecht und die Kriegsfithrung.
In beiden Gebieten haben christliche Stimmen dazu beigetragen,
Vergeltung als Strafe oder als legitimes Mittel in einem gerechten
Krieg zu rechtfertigen.? Interessanterweise — und das ist fiir das The-
ma dieses Bandes besonders relevant — ist es aber dann gerade die
Emotionalitit, die eine Unterscheidung zwischen dem Integrierten
und dem Abgewiesenen erlaubt. Rache ndmlich, die immer die Kon-
notation des Emotionalen, Impulsiven, Uberschielenden mit sich
tragt, muss in der Vergeltungstheorie der Strafe abgewendet werden.
Weil sie emotional ist, ist sie gefdahrlich und unkontrolliert. Deswe-
gen muss sie in die Vergeltungslogik der Strafe hinein kanalisiert
werden, um einen funktionierenden Rechtsstaat aufrechtzuerhalten,
der allein das Gewaltmonopol besitzt, anstatt in Fehden von verfein-
deten Familien und Gruppen auszuarten.” Vergeltung ist dann Teil
der Gerechtigkeit, der distributiven, austeilenden Gerechtigkeit, die
Lohn und Strafe nach Verdienst und Vergehen verteilt. Diese Art
Gerechtigkeit fiir den weltlichen Bereich konnte die Theologie lange

8 Vgl. fiir die Lehre vom gerechten Krieg Thomas von Aquin; so eingeordnet
bei Bovon, Frangois, Das Evangelium nach Lukas, Evangelisch-Katholischer
Kommentar zum Neuen Testament, Bd. III/1, Ostfildern 22012, 325; Courtois
(s. Anm. 6), 19. Vgl. fiir die Vergeltungstheorie der Strafe: Anselm, Reiner, Strafen.
Protestantismus, in: Michael Klocker/Udo Tworuschka (Hg.), Ethik der Weltre-
ligionen. Ein Handbuch, Darmstadt 2005, 249-254, 251; Herv. i. O.: ,Obwohl
die Reformation sich strikt gegen die Verschrankung von Kirche und weltlicher
Macht ausgesprochen hatte, neigt der Protestantismus, insbesondere das Luther-
tum zu einer theologischen Uberlegitimierung des Staates, der als Garant der
von Gott geschaffenen Ordnung der Gesellschaft aufgefasst wird. [...] In der im
18. und 19. Jahrhundert auflebenden rechtsphilosophischen Diskussion um die
Legitimation des Strafrechts positioniert sich die Mehrzahl der protestantischen
Theologen damit auf der Seite der klassischen Strafrechtsschule

9 Vgl. Giinther, Klaus, Die symbolisch-expressive Bedeutung der Strafe. Eine neue
Straftheorie jenseits von Vergeltung und Préavention?, in: Cornelius Prittwitz
(Hg.), FS fir Klaus Liderssen. Zum 70. Geburtstag am 2. Mai 2002, Baden-Ba-
den 2002, 205-219, 211f,; Ott (s. Anm. 2), 790: ,Im Unterschied z[ur] Vergeltung
(Ius talionis) od[er] z[ur] Strafe, wo ein Rechtsrahmen die Wiederherstellung
verlorener Ehre od[er] Giiter regelt, legitimieren sich Handlungen aus Rlache]
v. a. aus dem emotionalen Verletztsein u[nd] konnen deswegen ungeziigelt, maf3-
los, willkiirlich u. unangebracht sein®

157

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lisanne Teuchert

Zeit nicht hoch genug loben.!” Vergeltung ist gerecht; Rache aber, die
emotional ist, moralisch verwerflich.

Wenn Rache und Vergeltung also einerseits ganz verworfen wur-
den, andererseits Vergeltung zwar anerkannt, aber gerade die Emo-
tionalitdt im Umfeld des Réchens zum bleibend verwerflichen Punkt
wurde - kann es dann zu den Emotionen des Retributiven iiberhaupt
einen theologischen Zugang geben oder ist dieser von vornherein
verstellt? Auf dem Weg zu einer Antwort sollte zunédchst das Pha-
nomen dieser Emotionen genauer erkundet werden (2). Von dort
aus werden zwei kontrdre Bewertungen solcher Emotionen aus der
Theologiegeschichte vorgestellt. Nach dem Gesagten ist es kaum
verwunderlich, dass es auf der Suche nach einem theologischen
Zugang zundchst um einen negativen Zugang gehen wird, ndmlich
die Tradition, Zorn als ,Todstinde!! zu verwerfen (3). Danach wird
aufgezeigt, wieso unter verdnderten Voraussetzungen heute von die-
sem dezidiert negativen Zugang abgewichen werden miisste, wobei
ein zweiter theologischer, nun positiver Zugang einbezogen wird
(4). SchliefSlich wird eine Perspektive entworfen, die fiir einen ge-
genwirtigen Zugang der Theologie zu Emotionen des Retributiven
angemessen erscheint (5).

2 Retributive Emotionen — welche sind das?

Wie schon angesprochen: Wenn Menschen verletzt werden, zeigen
sie unterschiedliche emotionale Reaktionen. Reue, Trauer, Wut,
Angst, all das gehort zum Spektrum moglicher Reaktionen, das
dieser Band breit in den Blick nimmt. Wenn von Rache die Rede
ist, stellt die philosophische Entfaltung der ,Aggressionsaftekte’, die
Christoph Demmerling und Hilge Landweer in ihrer ,Philosophie
der Gefiihle® vorgelegt haben, einen mdéglichen Anhaltspunkt dar.!?
Hier handelt es sich um ein bestimmtes Spektrum an Emotionen,
das Demmerling/Landweer in einem Zusammenhang behandeln,

10 Vgl. Anselm (s. Anm.8), 251; Bondolfi, Alberto, Art. Rache III. Ethisch, in:
Lexikon fiir Theologie und Kirche 8, 1999, 792.

11 Zur Begrifflichkeit s.u. unter 3.

12 Vgl. Demmerling, Christoph/Landweer, Hilge, Philosophie der Gefiihle. Von
Achtung bis Zorn, Stuttgart/Weimar 2007, 287-310.

158

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Von Rachedurst bis zu gerechtem Zorn

aber auch differenzieren. Im Einzelnen zihlen sie Arger, Waut, Hass,
Neid, Eifersucht, Zorn und Emporung dazu. Sie alle verbindet eine
Ausrichtung nach auflen, sie sind aggressiv oder haben aggressive
Seiten.!® Sie unterscheiden sich aber zum einen in ihrem Abstrakti-
onsgrad bzw. der vorausgesetzten Personenkonstellation. Arger und
Wut kann ich auch gegeniiber einem defekten Computer empfin-
den; Hass und Zorn dagegen nur auf Personen. Neid und Eifer-
sucht setzen sogar einen Vergleich zwischen Personen voraus; beim
Neid gibt es mindestens zwei — mich und den anderen -, bei der
Eifersucht mindestens drei. Eine Stufe weiter geht nach Demmer-
ling/Landweer der Zorn. Denn er setzt die Wahrnehmung von Un-
recht voraus. Es ist also nicht nur die eigene Interessenlage betrof-
fen, sondern auch das Recht, oder das, was als recht und unrecht
empfunden wird. Damit wird eine abstrakte interpersonale Ebene
betreten.* Das ist auch bei Emporung so, allerdings geht sie noch
eine Stufe weiter, weil ich Emporung auch stellvertretend fiir das
Unrecht, das anderen widerfahren ist, empfinden kann, und weil ich
auch iiber Verhaltnisse emport sein kann, nicht nur iiber Personen.

Zum anderen lassen sich diese Aggressionsaffekte auch entlang
ihrer moralischen Wertung differenzieren. Gerade wegen ihres Be-
zugs zum Gerechtigkeitsempfinden sind Zorn und Empdrung mora-
lisch hochgeachtet — die Tradition des ,gerechten Zorns“ ist lang und
reicht von der Antike bis zum ,Emport euch® Stéphane Hessels.®
Hass und Neid etwa werden hingegen im Allgemeinen verachtet.
Dieses polare Spektrum in der Bewertung solcher Emotionen wird
im Folgenden noch eine Rolle spielen. Interessant ist auflerdem, dass
Demmerling/Landweer diese Emotionen trotz ihrer Eigenarten in
einem Spektrum sehen, sodass der eine Affekt in den anderen um-
schlagen kann oder moralisch gedchtete Affekte schnell mit einem
hochgeachteten Affekt zugedeckt werden: Ich bin dann nicht nei-
disch, sondern empoért. Demmerling/Landweer sprechen hier von
Deckaffekten.

13 Vgl.a.a.0., 289.

14 Vgl. a.a.0., 309.

15 Vgl. Hessel, Stéphane, Emport Euch!, Berlin 2011; Demmerling/Landweer (s.
Anm. 12), 289.301-306; siehe néher unten unter 5.

159

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lisanne Teuchert

Was Rache betriftt, legt sich der Bezug zum Zorn besonders na-
he'® — Rache wollen Menschen in der Regel an Personen nehmen,
von denen sie eine konkrete Verletzung'” erfahren haben (oder das
so wahrnehmen), und empfinden dabei die Verletzung als Unrecht.
Zu denken gibt aber auch die Darstellung der ,, Aggressionsaftekte®
in einem Kontinuum: Im Erleben liegen diese Affekte nahe beiein-
ander. Wer einen Rachewunsch empfindet, mag sich - im Sinne der
»Deckaffekte“ — wegen der hoheren moralischen Wertung als gerecht
ziirnend oder emport ausweisen, kann aber auch schlicht von Waut,
Neid oder Eifersucht getrieben sein.

3 Zorn als ,,Todsiinde*

Dass sich die christliche Theologie mit retributiven Emotionen be-
sonders schwertut — und nicht nur mit solchen, die explizit einen
Rachewunsch enthalten, sondern insgesamt mit aggressiven Emotio-
nen -, hingt mit der Tradition zusammen, den Zorn als eine der
»sieben Todsiinden® einzuordnen. Gleich vorweg sei zum Begriff
gesagt: hier von ,Todsiinden® zu sprechen, gerade was altkirchliche
und mittelalterliche Kataloge betriftt, hat sich im Sprachgebrauch
eingeschliffen. In der Tradition des Begriffs steht eine ,Todsiinde®
einer ,lasslichen Siinde® gegeniiber.!® Eigentliches Anliegen der Al-
ten Kirche war allerdings, zu kldren, was das ,Wesen® der Siinde
ausmacht, woher die konkreten einzelnen Siinden also eigentlich
kommen. Dafiir wird der Begriff ,Wurzelsiinde® gebraucht.” Man

16 Aristoteles hat Zorn und Vergeltungswunsch unmittelbar verkntipft, vgl. Aristo-
teles, Rhetorik, hg. v. Gernot Krapinger, Ditzingen 2019, 79f. (Rhet II 1, 1378a).

17 Das unterscheidet Zorn im Ubrigen von Hass, der linger anhalten kann und
weniger anlassbezogen ausfillt; vgl. Teuchert (s. Amm. 1), 35 mit Anm. 41.

18 Vgl. Griindel, Johannes, Art. Siinde V. Theologisch-ethisch, in: Lexikon fiir
Theologie und Kirche 9, 2000, 1128-1130, 1129: ,Unter Tod-S[iinde] wird jene
Grundentscheidung od[er] Zieldnderung verstanden, die in einer voll zu ver-
antwortenden, frei bejahten schweren Verfehlung [...] v[on] Menschen gefallt
wird, die aber auch in einer zuinnerst erkannten u[nd] bejahten sittl[ichen] wie
rel[igiosen] Gleichgiiltigkeit vorliegen kann. Bei der lafll[ichen] S[tinde] wird
die Abwendung v{on] Gott als dem letzten Ziel od[er] die bése Entscheidung
gleichsam nur partiell vollzogen.*

19 Vgl. Werbick, Jirgen, Art. Siinde III. Historisch-theologisch, in: Lexikon fiir
Theologie und Kirche 9, 2000, 1125f, 1125.

160

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Von Rachedurst bis zu gerechtem Zorn

versteht die Gedanken der im Folgenden skizzierten Theologen si-
cher besser, wenn man von diesem Anliegen her denkt.

Die Tradition, Zorn unter dem Blickwinkel der Siinde zu betrach-
ten, geht auf das 6stliche Monchtum der Alten Kirche zuriick. Bei
Evagrius Ponticus (ca. 345-399) findet sich erstmals eine Liste acht
solcher Hauptsiinden, darunter der Zorn.?? Evagrius sieht den Zorn
als Stérung des Gleichgewichts der Seele. Nur wenn der iraszible,
der erregbare Teil der Seele (thymos) vom Intellekt (nous) in Zaum
gehalten wird, gelingt ein inneres Gleichgewicht, das die Vorausset-
zung fiir das monchische Leben und besonders das Gebet ist. Zorn
aber ldsst den erregbaren Seelenteil {iberhandnehmen und nimmt
dem Intellekt die Kontrolle. Der Zorn blendet den Intellekt;?! das
Erkenntnisvermdgen des Menschen wird durch den Zorn aufler
Kraft gesetzt.?? Auch fiir moralische Skrupel ist damit kein Platz
mehr. Der Zorn wiihlt die Seele auf und macht jede Kontemplation,
jede Gottesschau, jedes Wachstum in der Tugend unméglich. Aufier-
dem gefdhrdet der Zorn nicht nur das eigene Seelenleben und die
Gottesbeziehung, sondern auch die Sozialbeziehungen. ,Denn ein
Verlangen nach Rache ist der Zorn.?3, schreibt Evagrius. Der Zorn
fithrt auch zu nach auflen gerichteten Handlungen von exzessivem
Gewaltpotential und bedroht das Zusammenleben im Kloster oder
in der Familie. Soziale Schranken hilt er nicht ein. So ist der Zorn
Teil des entstehenden Katalogs von acht, spiter sieben ,Todsiinden,
die bis in die westliche Tradition der Siindenlehre Einzug gehalten
haben und die ,wohl bedeutendste und nachhaltigste Hinterlassen-
schaft“?* des alten Monchtums zur Frage der Siinde darstellen. Wih-
rend das soziale Destruktionspotenzial aus heutiger Sicht in gewisser

20 Vgl. Stewart, Columba, O.S.B., Evagrius Ponticus and the Eastern Monastic
Tadition on the Intellect and the Passions, in: Modern Theology 27 (2011),
263-275, 269: ,The system of eight generic thoughts was largely Evagrius’ own
creation, though he relied heavily on the pioneering work of Origen.

21 Vgl. Evagrius Ponticus, Der Praktikos (Der Ménch). Hundert Kapitel tiber das
geistliche Leben, hg. v. Gabriel Bunge, Weisungen der Viter 6, Beuron 3011,
19£.; Gillette, Gertrude, Four Faces of Anger. Seneca, Evagrius Ponticus, Cassian,
and Augustine, Lanham 2010, 23.

22 Vgl. Evagrius Ponticus, Uber die acht Gedanken, eingeleitet, iibersetzt und hg. v.
Gabriel Bunge, Weisungen der Viter 3, Beuron 2011, 48.

23 A.a.0,, 53. Vgl. auch Gillette (s. Anm. 21), 27.

24 Beatrice, Pier Franco, Art. Siinde V. Alte Kirche, in: Theologische Realenzyklo-
padie 32, 2001, 389-395, 393.

161

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lisanne Teuchert

Weise immer noch nachvollziehbar ist, fufit alles andere auf Voraus-
setzungen, die heute nicht mehr gegeben sind. Darauf ist nun néher
einzugehen.

4 Veranderte Voraussetzungen: Der emotional turn,
moralphilosophische Umwertungen und theologische
Meta-Ethik

Besonders gewichtig fiir die verdnderten Voraussetzungen fiir die
Rede von Zorn und anderen Aggressionsaftekten ist die Entdeckung
der Emotionen iiberhaupt, die sich seit ca. 30 Jahren nachhaltig auf
die Geisteswissenschaften auswirkt: der emotional turn. Im Einzel-
nen weist diese Wende in der Sicht auf Emotionen und ihre Thema-
tisierung selbstverstandlich viele Veridstelungen auf, die hier nicht
ausgefiihrt werden sollen. Gemeinsam ist allen diesen Stromungen
aber, dass Emotionen nicht mehr nur als das Andere zur Rationali-
tat gesehen werden. Kognitivistische Ansdtze wie der von Martha
Nussbaum sehen eine enge Verbindung zwischen Kognition und
Emotion. Eine Emotion ist demnach ein Werturteil, das ,Dingen
und Personen auflerhalb der eigenen Kontrolle eine besondere Be-
deutung fiir das eigene Wohlergehen zuweist“>. Emotionen haben
einen konstitutiven Anteil daran, wie wir die Welt wahrnehmen
und uns in ihr orientieren. Andere verstechen Emotionen eher als
leiblich-affektiv, so Antonio R. Damasio. Als Mittelposition in die-
ser Debatte sehen viele aktuelle Stimmen Emotionen in der Mitte
zwischen sinnlicher Perzeption (d.h. leiblich) und pradikativen Ur-
teilen (d.h. intellektuell).2® Wo immer man sich in dieser Debatte
positioniert: Klar ist, dass ein reiner Dualismus von Rationalitdt und

25 Nussbaum, Martha, Upheavals of Thought. The Intelligence of Emotions, Cam-
bridge 2001, 4; Ubersetzung nach Biess, Frank, Republik der Angst. Eine andere
Geschichte der Bundesrepublik, Reinbek bei Hamburg 2019, 28.

26 Vgl. Barth, Roderich, Dogmatik mit Gefiihl? Uberlegungen zur Re-Psycho-
logisierung der theologischen Hermeneutik, in: Annette Hauflmann/Niklas
Schleicher/Peter Schiiz (Hg.), Die Entdeckung der inneren Welt. Religion und
Psychologie in theologischer Perspektive, Praktische Theologie in Geschichte
und Gegenwart 36, Tiibingen 2021, 73-94, 87f.; Déring, Sabine A. (Hg.), Philo-
sophie der Gefiihle, Suhrkamp Taschenbuchwissenschaft 1907, Frankfurt a.M.
2009, 50f.

162

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Von Rachedurst bis zu gerechtem Zorn

Emotionalitdt nicht mehr vertreten werden kann. Die Verbramung
der Emotionen als primitiv und naturwiichsig, disruptiv und irra-
tional, ohne Urteilsvermégen, ohne Sinn und Verstand, skrupellos
und manchmal schockierend geschmacklos - so eine Auflistung von
Robert C. Solomon?” - wurde als leibfeindliche Tradition entlarvt,
die auf einem cartesischen Dualismus fufit, der heute nicht mehr
aufrechtzuerhalten ist.28

Auch moralisch lassen sich Emotionen, darunter aggressive Emo-
tionen, nicht mehr einfach nur als Gefahrdung darstellen. Im Zuge
des emotional turn lassen sich Emotionen vielmehr als ,,Seismogra-
phen der Bedeutung® verstehen, so ein Buchtitel des theologischen
Ethikers Christoph Ammann, die uns anzeigen, wo uns Dinge, die
wir in der Wirklichkeit erfassen, angehen, weil sie etwas Bedeutsa-
mes in uns beriihren.? In der Moralphilosophie wurde das auch
fiir den Zorn durchgearbeitet. Mit Glenn Pettigrove lassen sich die
ethisch achtbaren Funktionen des Zorns wie folgt zusammenfassen:

27 Vgl. Solomon, Robert C., The Passions. Emotions and the Meaning of Life, Indi-
anapolis 1993, xvi: ,primitive and ,natural; disruptive and irrational, lacking in
judgment and purpose or reason, without scruples, and sometimes shockingly
short of taste.

28 Lange Zeit war ein Leib-Seele-Dualismus in der Theologie, aber auch in der
Philosophie vorherrschend. Er wird vor allem auf René Descartes zuriickge-
fithrt (1596-1650). Zu seiner Lebenszeit begann sich die Anthropologie als
Lehre vom Menschen von der Theologie und Metaphysik zu emanzipieren; vgl.
hierzu und im Folgenden Etzelmiiller, Gregor/Fuchs, Thomas/Tewes, Christian,
Einleitung. Verkérperung als Paradigma einer neuen Anthropologie, in: dies.
(Hg.), Verkorperung. Eine neue interdisziplindre Anthropologie, Berlin/Boston
2017, 1-30, 2. Der Mensch wird nun naturwissenschaftlich beschrieben. Natur
aber gilt damals als etwas Mechanisches, etwas, was wie ein Uhrwerk funktio-
niert und nach strengen Kausalitdten ablauft. Entsprechend beschreibt Descar-
tes den Korper des Menschen als Maschine. Was dort ablduft, funktioniert
ohne Beeinflussung durch die Seele. Zwar bleibt die Seele, bleiben Moral und
Vernunft weiterhin wichtig fiir den neuzeitlichen Selbstanspruch des Menschen,
der Kérper wird aber ganz davon losgelost. Der Dualismus zwischen Leib und
Seele, Korper und Geist, der hier beginnt, war lange sehr wirkméchtig. Das
wirkt sich auch auf die Sichtweise von Emotionen, die ja korperlich-affektive
Anteile haben, z.B. Rotwerden, aus.

29 Im Anschluss an Robert S. Roberts: concern based construals. Vgl. Ammann,
Christoph, Emotionen - Seismographen der Bedeutung. Thre Relevanz fiir eine
christliche Ethik, Forum Systematik 26, Stuttgart 2007, 17.

163

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lisanne Teuchert

1) Zorn® kann uns dabei helfen, wahrzunehmen, wo die eigene
Wahrnehmung mit vorherrschenden Konstruktionen von Wirklich-
keit kollidiert (,epistemic claim®). 2) Zorn zeigt die Hochschitzung
dessen, was im Vorfeld verletzt wurde (,evaluative claim®). 3) Zorn
kommuniziert wichtige moralische Botschaften: iiber uns und unse-
re Werte, aber auch gegeniiber dem Aggressor, als Zeichen, dass wir
ihn auch anderer Moglichkeiten fiir fahig halten (,communicative
claim). 4) Zorn kann zu Verdnderung motivieren (,motivational
claim®).3!

Das bedeutet: Seit Entstehen der Tradition der ,Sieben Todsiin-
den® haben sich die epistemologischen und moralphilosophischen
Voraussetzungen grundstiirzend verdndert. Doch Gleiches gilt auch
fiir die theologischen Voraussetzungen. Sie lassen sich an der Denk-
welt des Evagrius Ponticus ablesen. Evagrius erhélt seine philosophi-
sche und theologische Prigung von Platon und Origenes. Das hat
deutliche Auswirkungen darauf, wie sich das Verhéltnis von Welt
und Glaube fiir ihn bestimmt. Die Welt ndmlich muss der Monch
durch Gebet und Kontemplation letzten Endes hinter sich lassen,
um zur reinen Gottesschau zu gelangen. Der spirituelle Weg des
Moénches fithrt aus der Welt heraus, hinauf in die Sphire Gottes.>
Ahnlich wie heute ein Dualismus von Korper und Geist nicht mehr
denkbar ist, ist eine solche Zuordnung von Welt und Gott undenk-
bar geworden. Das Problematische am Zorn ist in dieser klosterlich-
platonistischen Weltsicht, dass der Zorn den Monch in der Welt halt
- wihrend es aus heutiger Sicht gerade das Schétzenswerte am Zorn

30 Pettigrove, Glen, Meekness and ,Moral® Anger, in: Ethics 122 (2012), 341-370
spricht von ,moral anger; was gut mit der Charakterisierung von ,Zorn' durch
Demmerling/Landweer (s. Anm. 12) zusammengeht (s.o., 2).

31 Vgl. Pettigrove (s. Anm. 30), 358f.; Cogley, Zac, A Study of Virtuous and Vicious
Anger, in: Craig A. Boyd/Kevin Timpe (Hg.), Virtues and Their Vices, New York
2014, 199-224, 199. Den kommunikativen Aspekt nennt Griswold, Charles L.,
The Nature and Ethics of Vengeful Anger, in: Hilge Landweer/Fabian Bernhardt
(Hg.), Recht und Emotion II. Sphéren der Verletzlichkeit, Neue Phanomenolo-
gie 28, Freiburg i.Br. 2018, 145-195, 177, den evaluativen auf 188£.191.

32 Das schlief3t nicht aus, dass von dort aus eine Zuwendung zur Welt im Dienst
der Verkiindigung angestrebt werden kann. Vgl. Greschat, Katharina, Sicherheit
angesichts der menschlichen Ruhelosigkeit? Askese und Schriftauslegung bei
Gregor dem Groflen, in: Werner Rocke u.a. (Hg.), Askese und Identitdt in
Spatantike, Mittelalter und Frither Neuzeit, Transformationen der Antike, Ber-
lin/New York 2010, 175-188, 182-184.186.

164

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Von Rachedurst bis zu gerechtem Zorn

sein kann, dass er die Verbundenheit mit der Welt anzeigen kann.
Diesen Punkt hat nicht erst der emotional turn herausgearbeitet,
sondern im theologischen Bereich schon die feministische Theologie
und die Befreiungstheologie.

Hier présentiert sich eine Einschitzung von Wut und Zorn, die
in scharfem Gegensatz zur bisher vorgestellten steht. Das ldsst sich
z.B. bei Beverley Wildung Harrison nachweisen. In ihrer Antrittsvor-
lesung am Union Theological Seminary in New York von 1981 geht
sie auf den Ort von anger — im Spektrum von Demmerling/Land-
weer liefle sich das als ,Zorn“ oder ,Emporung” iibersetzen - in
der christlichen Ethik ein.** Gerade Frauen sollten angesichts ihrer
Erfahrungen der Versuchung widerstehen, sich in eine Otherworld*
zuriickzuziehen, und sich vielmehr in die Welt hineinstellen, um
sie mit der Kraft der Liebe umzugestalten. Die Kraft (power), die
existierende Welt zu beeinflussen, diirfe von einer christlichen Me-
taethik nie unterbetont, sondern miisse bekriftigt und generiert wer-
den. Die Kraft zur Verdnderung miisse aus dem berechtigten Zorn
tiber die Unterdriickung gewonnen werden. Wie andere kontextuel-
le Theologien auch bindet dieser Ansatz die Erkenntnis von Glau-
benswahrheit an die Erfahrung der Unterdriickung. Der ,Locus®
der Offenbarung liegt bei Beverly Wildung Harrison im konkreten
Kampf von Gruppen und communities um die Gabe des Lebens.
Eine feministische Ethik muss in ihrer Sicht daher profund weltlich
sein.3® Zorn sei dabei eine Form der Verbundenheit mit anderen,
eine lebendige Form des Caring. Zorn signalisiere einen gewissen
inneren Widerstand zur moralischen Qualitdt der sozialen Bezie-
hungen, in denen Menschen untereinander stehen. Extremer und
intensiver Zorn driicke eine tiefe Reaktion auf die Handlung uns
oder anderen gegeniiber, mit denen wir verbunden sind, aus.>® Zorn
verweise darauf, dass sich etwas in der Beziehung dndern miisse.

Die vier Leistungen des Zorns von eben lassen sich also miihelos
bei Harrison wiederfinden: Die evaluative Leistung des Zorns, die

33 Vgl. Harrison, Beverly Wildung, The Power of Anger in the Work of Love.
Christian Ethics for Women and Other Strangers, in: Union Seminary Quarterly
Review 36 (1981), 41-57.

34 So charakterisiert sie das Projekt von Mary Daly.

35 Vgl. Harrison (s. Anm. 33), 45.

36 Vgl.a.a.0.,49.

165

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lisanne Teuchert

anzeigt, was wertgeschatzt wird, und die kommunikative und moti-
vationale Leistung im Kampf gegen Unrecht liegen auf der Hand.
Aber auch die epistemische Funktion des Zorns findet sich bei
Harrison wieder: Zorn gibt nicht nur die Kraft, einmal erkanntes
Unrecht zu verdndern, sondern ist selbst schon mit der Erkenntnis
dieses Unrechts verbunden - einer Erkenntnis, die nicht ,kalt lasst",
sondern aus einer Verbundenheit mit der sozialen Welt resultiert,
die eine gleichgiiltige Wahrnehmung gar nicht erst zulésst, weil man
ihr zugetan ist. Ein solches Sensorium fiir Unrecht ist in diesem
Denken nicht nur begriifienswert, sondern sollte auch geférdert
und gestirkt werden. Zorn empfinden zu kénnen wird zum Ziel
ethischer Bildung. Zorn kann geradezu zur Tugend werden (so bei
Mary Daly explizit).%

Die gegensitzlichen Sichtweisen auf den Zorn bei Evagrius und
Wildung Harrison lassen sich auch mit den Begriffen der dogmati-
schen Tradition zusammenfassen: Wahrend Evagrius den zornigen
Menschen vorrangig als Siinder sieht, sieht Harrison ihn als neuen
Menschen, der in Glaube, Liebe und Hoffnung dem Reich Gottes
entgegenstrebt. Die theologische Anthropologie heute hat damit aus
epistemologischen, moralphilosophischen und theologischen Griin-
den genug Anlass, die Tradition vom Zorn als Wurzelsiinde aufzuge-
ben oder zumindest zu relativieren.

5 Ein Zugang von der Ambivalenz des
Zwischenmenschlichen aus

Ist damit der richtige theologische Zugang zu retributiven Emotio-
nen nicht schon gefunden? Das hiefle: Es sind aggressive Emotio-
nen, die sich zwar mit einem Rachewunsch verbinden konnen, aber
im Grunde doch auf ein hohes ethisches und spirituelles Potenzial
verweisen. Haben wir es hier gerade mit dem neuen Menschen und
gar nicht mit dem ,alten Adam“ zu tun? Trotz aller berechtigten
Einwidnde, die im letzten Abschnitt vorgebracht wurden, lohnt es
sich, an dieser Stelle innezuhalten. Denn auch die zuletzt vorgestellte
Perspektive bedarf der kritischen Betrachtung.

37 Vgl. Daly, Mary, Reine Lust. Elemental-feministische Philosophie, Miinchen
1986.

166

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Von Rachedurst bis zu gerechtem Zorn

Das hohe Lob des Zorns, wie es exemplarisch fiir die feministi-
sche Theologie bei Harrison verfolgt wurde, fiigt sich ein in die
andere Tradition, die sich auch schon seit der Antike mit der Zorn-
thematik verbindet: die Tradition des gerechten Zorns. Anders als
Evagrius konnte z.B. Lactantius vom gerechten Zorn sprechen, und
zwar sowohl in Bezug auf Gott als auch auf die Menschen, und sich
bei der relativen Verteidigung des Zorns auf Aristoteles berufen.’
Auch Augustin kennt einen Zorn, der sich gegen die Siinde richtet
und die Besserung des Siinders anstrebt.® Thomas von Aquin wid-
met dem Zorn eine ausfiihrliche Behandlung. Dass der Zorn ein eta-
bliertes philosophisches Thema ist, anders etwa als der Arger, liegt
nach Demmerling/Landweer daran, dass dem Zorn eine moralische
und damit ,,geadelte” Funktion zugesprochen wird.*°

Dass wir es hier mit einem so stark polaren Spektrum der Bewer-
tung zu tun bekommen, verweist darauf, wie bedeutsam moralische
Wertungen bei aggressiven Affekten sind. Das zeigt sich schon da-
ran, dass Demmerling/Landweer sich gendtigt sehen, die moralische
Wertung in ihre ja eigentlich phdnomenologisch angelegte Darstel-
lung einzubeziehen, wie oben angesprochen wurde. Wenn das aber
so ist, dass aggressive Affekte schon im Moment ihres Entstehens
stark moralisch bewertet werden, weil sie immer schon im Rahmen
der Emotionskultur einer Gesellschaft auftreten, dann droht mit
hoher Wahrscheinlichkeit jener Mechanismus zu greifen, den Dem-
merling/Landweer mit Deckaffekten beschreiben: Geédchtete Emo-
tionen aus dem aggressiven Spektrum werden umgehend mit einer
hochgeadelten Emotion aus demselben Spektrum iiberdeckt. Mei-
nen Neid stelle ich mir selbst als gerechten Zorn dar, meinen Hass
als Emporung im Namen der vielen Entrechteten. Diese Darstellung
geschieht mir selbst, aber auch anderen gegeniiber und kann bis zur
emotional aufgeladenen Bewegung im offentlichen Raum reichen.
Fir den westlichen Kontext ist zu vermuten, dass dieser Vorgang
besonders dann eintritt, wenn die Empfindung mit einem intensiven
Rachewunsch verbunden ist, da Rache u.a. durch die christliche Be-
wertung negativ konnotiert wird. Was aufgrund dieser moralischen

38 Vgl. Wessel, Susan, A Comparative Study of Anger in Antiquity and Christian
Thought, in: Journal of Ethics in Antiquity and Christianity 2 (2020), 40-49, 47.

39 Vgl ebd.

40 Vgl. Demmerling/Landweer (s. Anm. 12), 287f.

167

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lisanne Teuchert

Achtung mit Affekten geschieht, die schnell durch andere iiberdeckt
werden miissen, liefle sich mit jenem Vorgang in Verbindung brin-
gen, den Klaas Huizing als ,Verschiebung von Scham in Schuld®
bezeichnet hat: Wenn jemand aus seiner Verletzung heraus versucht,
sein Selbstbild ,offensiv zu reparieren, wird er unter Umstidnden
genau dadurch schuldig.#! Ahnliches wie hier bei der Scham konnte
bei aggressiven Affekten geschehen: Gerade im Versuch, vermeint-
lich verachtenswerte Affekte zu {iberdecken, liegt die Gefahr, in
Verhaltensweisen zu geraten, die erst recht schuldig werden lassen
- weil sich der Racheimpuls dann gegen Kritik immunisiert und
die ,Deckaffekte” im schlimmsten Fall Gewalt legitimieren. Die erste
oben vorgestellte, kritische Tradition der Theologiegeschichte hat
ein hohes Sensorium fiir die Siindenanfilligkeit des Zorns, aber
auch der Emotionen insgesamt bewiesen. An solche Effekte zu erin-
nern, darin kénnte ihr Wahrheitsmoment fiir heute liegen.

Gerade dass sich beides in der theologischen Tradition findet -
die Verortung aggressiver Affekte in der Stindenlehre und die Veror-
tung in der christlichen Existenz - spiegelt wider, dass die theologi-
sche Anthropologie das Potenzial hat, besonders sensibel fiir die
Ambivalenz im Bereich des Menschlichen, des Zwischenmenschli-
chen und damit auch der Emotionen zu sein.*> Denn zumindest fiir

41 Vgl. Huizing, Klaas, Scham und Ehre. Eine theologische Ethik, Giitersloh 2016,
28f. Huizing leitet das aus der paradigmatischen Erzahlung von Kain und Abel
(Gen 4) her: Kain schiamt sich, weil Gott sein Opfer anders als das seines
Bruders nicht wohlwollend ansieht, und verschiebt diese Scham letztlich in die
Schuld des Brudermords.

42 Vgl. Klein, Rebekka A., Die Inhumanitit des Animal Sociale. Vier Thesen zum
interdisziplinaren Beitrag der theologischen Anthropologie, in: Neue Zeitschrift
fir Systematische Theologie und Religionsphilosophie 51 (2009), 427-444, 443:
»Der interdisziplindre Mehrwert des Beitrags der theologischen Anthropologie
besteht darin, dass sie auf Grund ihrer Auseinandersetzung mit der unhinter-
gehbaren Vielfalt der biblischen Sprache und Tradition zu einer auflerordent-
lichen hermeneutischen und phdnomenologischen Sensibilisierung fiir ihren
Gegenstand fahig ist. Dies kommt darin zum Ausdruck, dass sie den phano-
menalen Uberschuss der menschlichen Sozialitit, nimlich die Ambivalenz, Brii-
chigkeit und Konflikthaftigkeit des zwischenmenschlichen Zusammenlebens,
in ihrer Perspektive zum Leitmotiv der Beschreibung macht und deshalb mit
der Sozialitat des Menschen nicht methodisch identifizierend (prosozial versus
antisozial; egoistisch versus altruistisch), sondern sachlich und differenziert
(Beieinander von menschlicher und unmenschlicher Sozialitdit am Ort des
Menschen) umzugehen vermag.”

168

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Von Rachedurst bis zu gerechtem Zorn

die evangelisch-theologische Anthropologie ist die Simul-Figur die
entscheidende: Der Mensch ist zugleich Siinder und Gerechtfertigter
(simul iustus et peccator), und beides nicht in schiedlich-friedlicher
Koexistenz, sondern in einem spannungsvollen Ineinander, in dem
beide Seiten permanent im Kampf um den Menschen liegen. Diese
Dynamik macht eine Zuschreibung des Stindhaften oder Gerechten
von auflen ganz unmoglich. Genauso wenig gelingt sie von innen.
Aus Sicht der theologischen Anthropologie hat der Mensch sich
nicht selbst zur Verfiigung. Das schliefit seine Emotionalitit als
grundlegenden Teil seines Menschseins ein. Im konkreten Erleben
dieser Emotionen ist der gerechte Zorn schwer zu unterscheiden
von anderen Emotionen, die im gleichen Spektrum liegen. Die
monastische Tradition, die oben skizziert wurde, warnte nicht nur
deswegen vor Zorn, Wut und Arger, weil sie die meditative Einkehr
storten, sondern auch, weil sie skeptisch schien, ob es der betroffe-
nen Person selbst oder auch anderen iiberhaupt einsichtig werden
konnte, ob ihre Emotionen gerechtfertigt waren oder nicht. Emotio-
nen, die auf Rache oder Vergeltung dringen, miissen nicht immer
aus ,niedrigen Beweggriinden® kommen, das hat die Verschiebung
in der Bewertung solcher Emotionen deutlich gezeigt. Es ist aber
nie auszuschliefSen, dass instantan Legitimationsstrategien zu den
urspriinglichen Emotionen hinzutreten und diese iiberdecken. Zu
der Vielgesichtigkeit aggressiver Emotionen tritt auflerdem hinzu,
dass sie schlicht als geschopflich gegeben angesehen werden kénnen.
Dafiir Zustimmung zu finden, ist nicht besonders schwer; sowohl
bei Evagrius als auch bei feministischen Theologinnen finden sich
solche Stellen. Die Kunst bei der Suche nach einem theologischen
Zugang zu retributiven Emotionen miisste also darin liegen, nicht
in Einseitigkeiten abzudriften und damit der polaren Tradition von
Verdammung und Verherrlichung in die Falle zu gehen, sondern ge-
rade den Spannungscharakter von geschopflicher Funktion, siinden-
anfilliger Gefahrlichkeit, gerechtfertigter Annahme vor Gott und
Umgangsmaoglichkeiten sowie Leidenschaftlichkeit fiir Gerechtigkeit
und Freiheit aufrechtzuerhalten.®> Dass ein solcher theologischer
Zugang vonndten ist, das scheint mir angesichts der Breite mensch-

43 Vgl. auch Teuchert, Lisanne, Zwischen Todsiinde und heiligem Zorn. Ambiguie-
rungspotenziale theologischer Anthropologie in Auseinandersetzung mit dem
Diskurs um resentment, in: dies./Mikkel Gabriel Christoffersen/Dennis Dietz
(Hg.), Verletzt fithlen. Emotionale Verletzungsreaktionen in systematisch-theo-

169

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lisanne Teuchert

licher Verletzungsreaktionen, wie sie dieser Band thematisiert, und
angesichts der Entwicklungen im Rahmen des emotional turn deut-
lich.

6 Ambivalenz und Verletzlichkeit

Die Vulnerabilititssemantik, die diesem Band als Rahmen zugrun-
de liegt, ldsst sich mit diesem Zugang gut verzahnen. Denn auch
Vulnerabilitit ist von der theologischen Anthropologie als hocham-
bivalentes, fundamentales Phdnomen des Menschseins herausgear-
beitet worden. In anderen Herangehensweisen wurde Vulnerabilitit
vor allem zu Anfang des inzwischen sehr breiten Diskurses als
Problem angesehen. Vulnerabilitit musste vermieden und Resilienz
nach Moglichkeit ausgebildet werden. Demgegeniiber hat u.a. die
Theologie die grundlegende Vulnerabilitit des Menschen als Teil
der conditio humana herausgearbeitet.** Diese ldsst sich von einer
situativen Vulnerabilitit, die etwa bei marginalisierten oder stigma-
tisierten Gruppen erhoht ist, abgrenzen. In dieser Sichtweise hat
Vulnerabilitit zwar immer noch eine problematische Seite - es
ist die Aufgabe der Ethik, hier den Schutz vulnerabler Punkte in
den Vordergrund zu stellen und so konkrete Verletzlichkeiten zu
reduzieren. Vulnerabilitdt hat aber auch eine unvermeidliche Seite,
die dauerhaft zum Menschsein dazugehort. Aus der Anerkennung
der allgemeinen menschlichen Vulnerabilitdt, die auch immer die
meine ist, kann damit ein Ansatzpunkt fir die Ethik werden, um
Menschenrechte und Menschenwiirde zu begriinden.*> Dariiber hi-
naus birgt sie unter Umstdnden sogar das Potential, ,eine Chance

logischer Perspektive, Religion in Philosophy and Theology 119, Tiibingen 2022,
185-206.

44 Vgl. Keul, Hildegund, Diskursgeschichtliche Einleitung zur theologischen Vul-
nerabilitatsforschung, in: dies. (Hg.), Theologische Vulnerabilititsforschung.
Gesellschaftsrelevant und interdisziplindr, Stuttgart 2021, 7-18, 7-9.13.

45 Vgl. Kohl, Bernhard, Die Anerkennung des Verletzbaren. Eine heuristische An-
naherung an die Menschenwiirde, in: Theologie der Gegenwart 56 (2013), 162—
172; Kirchschléger, Peter G., Das Prinzip der Verletzbarkeit als Begriindungsweg
der Menschenrechte, in: Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie und Theologie
62 (2015), 121-141.

170

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Von Rachedurst bis zu gerechtem Zorn

fir Empathie, Mitmenschlichkeit und solidarische[s] Handeln“¢ zu
er6finen.

Wenn nun Rache-Emotionen aus dieser grundlegenden, ambiva-
lenten Vulnerabilitit heraus verstanden werden, offenbaren sie zu-
gleich die Verletzlichkeit des Menschen (wo nichts verletzt wurde,
und sei es nur die Eitelkeit, entsteht keine solche Emotion) und
ihre Ambivalenz: Einerseits konnen retributive Emotionen darauf
aufmerksam machen, dass hier etwas verletzt wurde, was nicht hat-
te verletzt werden diirfen. Sie lassen danach fragen, wie andere,
nicht-vulnerante (also andere verletzende) Wege des Umgangs nach
innen und der Reaktion nach auflen gefunden und eingeiibt wer-
den konnen. Medizinische und psychologische Therapie, politische
Veranderung und rechtliche Gestaltung wéren dann z.B. mogliche
Antworten, um Verletzlichkeit an dieser Stelle heilsam zu reduzieren
- und zwar sowohl die Verletzlichkeit der Person mit Racheimpuls
als auch potentiell die Verletzlichkeit derjenigen, an denen sie sich
richen will. Andererseits ldsst die Ambivalenz der Vulnerabilitat
fragen, wie aus Racheimpulsen eine Quelle des Humanen?” werden
kann - etwa als Anzeige der Bedeutsamkeit verletzter Werte, Giiter
oder Prinzipien, als Motivation fiir Veranderung und Riickspiege-
lung oder auch als Haftbarmachung*® des anderen. Die Ambivalenz
der Vulnerabilitit wirft am Ort von Rache auflerdem die Frage auf,
wie humane Praktiken der negativen Reziprozitit gefunden werden
koénnen, die dem Gegeniiber sein Menschsein belassen.*’

46 Keul, Hildegund, Die Wunde als Ort von Vulnerabilitit, Vulneranz und Resili-
enz - religionstheoretische Perspektiven, in: Lisanne Teuchert/Mikkel Gabriel
Christoffersen/Dennis Dietz (Hg.), Verletzt fiihlen. Systematisch-theologische
Perspektiven auf den Zusammenhang von Verletzung und Emotion, Religion
in Philosophy and Theology 119, Tiibingen 2022, 69-83, 70; hier allerdings in
Bezug auf die Wunde, also die erfolgte Verletzung.

47 Dazu, wie die Menschlichkeit des Menschen theologisch bestimmt werden
kann, vgl. unter Referenz auf Eberhard Jiingel: Teuchert (s. Anm. 1), 207-212.

48 Vgl. Strawson, Peter F, Freedom and Resentment, in: ders., Freedom and Re-
sentment and Other Essays, London 1974, 1-25. Strawson arbeitet die Relevanz
des Ubelnehmens fiir das gegenseitige Sich-Verantwortlich-Halten in der alltig-
lichen Interaktion heraus. Fiir eine nahere Auseinandersetzung mit Strawson
vgl. Teuchert (s. Anm. 1), 2.4.1 und ofter.

49 Vgl. dazu Teuchert (s. Anm. 1), 236-240 anhand des Andere-Wange-Hinhaltens
in der Bergpredigt.

171

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lisanne Teuchert
7 Fazit

AbschliefSend soll das Gesagte in einer These gebiindelt werden:

Ein theologisch-anthropologischer Zugang zu retributiven Emo-
tionen heute kann aus guten Griinden die Tradition vom Zorn
als Todstinde verlassen, sollte aber angesichts der Tradition des ge-
rechten Zorns und der aktuellen Aufwertung retributiver Gefiihle
dafiir aufmerksam sein, wo moralische Wertungen ins Gefiihlsma-
nagement (individuell und gesellschaftlich) eingreifen, vor Moglich-
keiten des Missbrauchs des moralisch hoch geachteten gerechten
Zorns warnen und sie dabei doch als geschopflich gegeben respek-
tieren und ihnen einen Platz im christlichen Leben einrdumen.>
Diese Ambivalenz aufrechtzuerhalten, wird nicht nur der Tradition
theologischer Anthropologie gerecht, sondern auch der Ambivalenz
menschlicher Verletzlichkeit insgesamt.

50 Zu einem solchen Versuch vgl. a.a.0., 98-103. Eine solche christliche Emotions-
kultur hinsichtlich retributiver Emotionen wird immer auch die Gottesposition
mitbedenken, die eine Expression und eine Delegation von Rache-Emotionen
und -impulsen zugleich enthalt (,Mein ist die Rache, redet Gott“). Vgl. dazu
naher a.a.0., 87-97.

172

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sonja Fiicker

Vergebung revisited — Pladoyer fiir eine andere
Konfliktkultur

Vergebung hat Konjunktur. Sobald sich uns Mitmenschen in verlet-
zender Weise zumuten, heifSt es, man solle nachsichtig und nicht so
streng mit den Fehlbarkeiten anderer sein. Irgendwann miisse man
es auch ,wieder gut sein lassen® Der allerorts horbare Aufruf zur Ver-
gebung begleitet uns nicht nur in Ratgeberliteratur, Coaching und
Therapie, sondern auch in 6ffentlichen Debatten. So appellierte Jens
Spahn als amtierender Gesundheitsminister bereits nach der ersten
Welle der Coronapandemie, dass es zur Aufarbeitung dieser politisch
und gesellschaftlich herausfordernden Zeit einen kollektiven Kraft-
akt der Vergebung bedarf: ,Wir werden einander viel verzeihen!
miissen”. Und der Kolner Erzbischof Rainer Maria Kardinal Wolki
erinnerte sich zu den Vorwiirfen an die in Zweifel geratene Aufar-
beitung von Fillen sexuellen Missbrauch in seinem Bistum daran,
dass seine Unterstiitzer den Standpunkt vertraten: ,Man muss dann
auch mal vergeben konnen und einen Punkt machen® Vergebung
wird hier selbstverstindlich eingefordert. In besonderer Erinnerung
geblieben ist auch die Antwort des franzosischen Satiremagazins
Charlie Hebdo auf den religionsideologischen Terroranschlag, der
2015 an Mitgliedern des Redaktionsteams veriibt wurde: ,Tout est

1 Auch wenn die Begriffe Vergebung und Verzeihung im deutschen Sprachgebrauch
héufig bedeutungsgleich verwendet werden, ist etymologisch folgende Unter-
scheidung zu machen: Der Ausdruck Vergebung stammt aus der gotischen Kir-
chensprache. Gotisch fragiban bedeutet, die Schuldforderung oder die Strafab-
sicht ,aufgeben’, ,jemand etwas zur weiteren Verwendung iiberlassen, ein Recht
ibertragen” und zeigt schliellich das ,fortgeben, hinweggeben® an. Vgl. Grimm,
Jacob/Grimm, Wilhelm (Hg.), Deutsches Worterbuch, Bd. 25, Miinchen 61991,
381. Die Verzeihung hingegen steht mit dem ,aufgeben, verzichten* (a.a.0., 2543)
in Verbindung. Im vorliegenden Beitrag finden die Begriffe Vergebung und Ver-
zeihung im Kontext ihrer jeweiligen Formulierung in Literatur bzw. empirischen
Daten Verwendung.

173

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sonja Fticker

pardonné“? — Alles ist vergeben. Als bedingungsloses Generalange-
bot ist die Vergebung hier nicht nur Ausdruck fiir den Umgang mit
dem Unfassbaren, sondern auch eine bewusste Botschaft, sich gegen
die Logik von Rache und Vergeltung zu stellen.

Mit den Beispielen aus dem &ffentlichen Leben macht das Verge-
ben den Anschein, eine alternativlose Strategie fiir den Umgang mit
Konflikten zu sein. Als etwas, was sich von selbst versteht, wenn
sich Mitmenschen verletzend verhalten. Vor allem gilt Vergebung
damit als etwas grundsitzlich Gutes. Immer und fiir alle(s). Das
hat einen guten Grund: Ohne Vergebung ist gesellschaftliches Leben
nicht moglich. Sie ist unverzichtbarer Bestandteil des ,menschlichen
Lebens, das - so Hannah Arendt - ,[...] gar nicht weitergehen
[kénnte], wenn Menschen sich nicht stindig gegenseitig von den
Folgen dessen befreien wiirden, was sie getan haben [...]“3 Mit Ver-
gebung verzichten wir auf einen Ausgleich fiir erfahrene Verletzun-
gen. Anstatt das Recht auf Wiedergutmachung einzufordern und aus
Verletzungen unmittelbar entstehenden Gefiihlen Luft zu machen,
nehmen wir Abstand von unserem Bediirfnis nach Ausgleich und
dem inneren Erleben von Verletzungen. Wir stellen Gefiihle - wie
Waut, Enttduschung, Zorn - hintenan. Das macht die Vergebung zu
einem ,Dementi dessen, was man grade noch selbst war®; schlussfol-
gert Georg Simmel.*

Wie gehen wir in der Gesellschaft mit der prononcierten Gewiss-
heit um, einander vergeben zu miissen, um miteinander leben zu
kénnen? Rechtfertigt ihre Unverzichtbarkeit, dass wir Vergebung
einfordern oder bedingungslos anbieten konnen, wie es in den Bei-
spielen aus dem o&ffentlichen Leben getan wird? In welchem Verhalt-
nis steht dies zu unserem Umgang mit emotionalen Verletzungen?
Was fiir ein Verstandnis haben wir von der Vergebung?

Der vorliegende Beitrag widmet sich dem gegenwartskulturel-
len Verstdndnis der Vergebung aus soziologischer Perspektive. Aus-
gangspunkt der Analyse ist die Beobachtung, dass Vergebung in
Folge von emotionalen Verletzungen als eine Art soziale Verpflich-
tung eingefordert oder erwartet wird. Der Beitrag nimmt das Span-

2 Charlie Hebdo, Januar 2015, Nr. 1178.

3 Arendt, Hannah, Vita activa oder Vom tétigen Leben, Stuttgart 1960, 306.

4 Simmel, Georg, Der Streit, in: ders., Soziologie. Untersuchungen iiber die For-
men der Vergesellschaftung, Bd. 2, Berlin 1908, 186-255, 377.

174

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vergebung revisited — Pladoyer fiir eine andere Konfliktkultur

nungsfeld zwischen gesellschaftlichen Pragungen der Vergebung -
wie z.B. Werten oder Normen - und dem individuellen inneren
Erleben emotionaler Verletzungen sowie dem Umgang damit in
den Blick. Die Darstellungen basieren auf Ergebnissen einer empiri-
schen Studie®. Der Beitrag legt zunédchst anhand interdisziplindrer
Forschungsliteratur dar, was die Vergebung zu einer alternativlosen
Strategie im Umgang mit Verletzungen macht (1). Aufbauend darauf
richtet sich der Blick auf ihre identititspragende Funktion (2). Ge-
zeigt wird, dass Vergebung als ein eng mit Selbstvorstellungen ver-
bundener Anspruch wahrgenommen wird, der in Zusammenhang
mit der moralischen Identitit und einer erwiinschten Seinsweise
steht (2). Darauf aufbauend wird der Konflikt beleuchtet, der zwi-
schen dem verinnerlichten Anspruch zu vergeben und dem unmit-
telbaren Erleben starker Gefithle wie Wut, Zorn oder Rache ent-
steht — und bei Betroffenen den Wunsch nach einem rationalen
Umgang mit Gefiihlslagen erzeugt (3). Ein daraus sichtbar werden-
der Dualismus von Rationalitdit und Emotion bildet die Grundlage
tiir Praktiken der Emotionsregulation, die in der Studie als Formen
des Fremdverstehens rekonstruiert werden - und Hinweise auf eine
zentrale soziale Praxis der Vergebung geben (4). Der Beitrag schliefit
mit zwei Perspektiven: Zum einen wird gezeigt, was sich aus den
empirischen Befunden iiber unser Gegenwartsverstandnis der Ver-
gebung ableiten ldsst (5.). Zum anderen pliddiert die Autorin auf
Basis der Analyseergebnisse fiir einen veranderten Blick auf die Ver-
gebung. Einer, der ermdglicht, die normativen Vorstellungen, was
Vergebung ist oder sein soll, zu tiberdenken zugunsten einer Kon-
fliktkultur, die das Verstehen menschlicher Fehlbarkeit ins Zentrum
riickt (6.).

5 Im Rahmen der Studie wurden unter Anwendung sozialwissenschaftlicher Me-
thoden 31 problemzentrierte Interviews und zwei Gruppendiskussionen durch-
gefiihrt. In Anlehnung an die phdnomenologisch ausgerichtete Wissenssoziolo-
gie zielte die Erhebung auf die Rekonstruktion von subjektiven Erfahrungswei-
sen und Sinnzuschreibungen von Studienteilnehmer:innen zum Themenbereich
der Vergebung ab. Die Datenanalyse erfolgte auf Basis eines dreistufigen — der
Grounded Theory entlehnten — Kodierverfahrens. Vgl. dazu Glaser, Barney G./
Strauss, Anselm L., Grounded Theory. Strategien qualitativer Forschung, Bern
u.a. 1998.

175

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sonja Fticker
1 Vergebung — Verzicht auf Wiedergutmachung

Das Gebot der Nachsicht legt nahe, uns denjenigen gegeniiber, die
uns nicht wohlgesonnen sind, wie es uns Kants Goldene Regel
(,Behandle andere so wie du von ihnen behandelt werden willst®)
in die Kopfe und Herzen gebrannt hat, in Demut zu iiben. Mit
Vergebung verzichten wir auf Wiedergutmachung. Wir geben unsere
berechtigten Anspriiche auf, einen Ausgleich fiir erlittene Verletzun-
gen zu schaffen. Ein Gleichgewicht wiederherzustellen. Der Verzicht
auf Wiedergutmachung erhebt die Vergebung fiir Jaques Derrida®
zu einem ,revolutiondren® Akt. Vergebung ermdoglicht eine einseiti-
ge, von den Verursacher:innen nicht einzufordernde Umkehr von
Krisensituationen und erweist sich mit der unkalkulierbaren Authe-
bung von erfahrenem Unrecht als radikal. Radikal deshalb, weil
die Ordnung der sozialen Welt sich in nahezu allen Bereichen in
einem Rhythmus prasentiert, der von den sozialen Gesetzen der
Gegenseitigkeit bestimmt ist. Fiir erwiesene Gefilligkeiten zeigen
wir uns dankbar; wir fihlen uns verpflichtet, Geschenke zu erwi-
dern; und die erhaltene elterliche Fiirsorge wird zu gegebener Zeit
durch dhnliche Hilfe- und Unterstiitzungsleistungen in der Regel
zuriickgegeben. Und entlang dieser Logik horen wir auf, Mitmen-
schen Geburtstagskarten zu schreiben, die es uns nicht gleichtun,
und tendieren dazu, auf Krankungen und Angriffe von sozialen An-
deren mit Gegenangriffen zu antworten, weil wir sie als Mangel an
Fairness bewerten. Genauso wie man fiir die Hilfe, Unterstiitzung
und Freundlichkeit von Mitmenschen etwas zuriickzugeben hat, be-
sagt die ,Norm der Reziprozitit'’, dass man denjenigen, die einem
etwas angetan haben, Gleiches oder Ahnliches zufiigen darf oder
soll. Das Reziprozitatsprinzip hat sich als soziale Norm tief in das
Beziehungsgewebe moderner Gegenwartsgesellschaften eingewoben.

6 Derrida, Jacques, Jahrhundert der Vergebung. Verzeihen ohne Macht - unbe-
dingt und jenseits der Souveranitat. Jacques Derrida im Gesprach mit Michel
Wiviorka. Aus d. Franz. v. Michael Wetzel, in: Lettre International 48 (2000),
10-18, 10.

7 Gouldner, Alvin W,, Reziprozitit und Autonomie. Ausgewihlte Aufsitze, Frank-
furt a.M. 1984.

176

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vergebung revisited — Pladoyer fiir eine andere Konfliktkultur

Als , fait social total“® und grundlegende anthropologische Kategorie
ordnet es menschliches Zusammenleben.

Dass wir mit Vergebung das soziale Recht ein Gleichgewicht wie-
derherzustellen aufgeben, hat einen guten Grund: Vergebung ist
unverzichtbar fiir soziales Zusammenleben. Sie ermdglicht, gestor-
te Beziehungen zu reparieren und wieder ins Lot zu bringen. Sie
stellt eine Verbindung her zwischen Menschen, die durch Fehltritte
getrennt voneinander sind. Und sie macht es mdglich, zwischen
Betroffenen emotionaler Verletzungen und denjenigen, die dafiir
verantwortlich zu machen sind, ein (neues) Band der Anniherung
zu schmieden, das auf gerade noch erfahrener Missachtung oder
Ablehnung aufbaut. Ohne Vergebung ist Miteinander, weder im ganz
Groflen (in Gesellschaften) noch im Kleinen (Familie, Beruf, Part-
nerschaft) méglich. Zu vergeben ldsst uns einen Umgang mit Schuld

finden.

2 Verinnerlichtes Sollen —Zum alltagskulturellen Ethos
der Vergebung

Kulturgeschichtlich ist die Vergebung ein Projekt der frithen
Neuzeit.” In antiken griechischen und romischen Gesellschaften
herrschte das Leitprinzip der Vergeltung. Erst mit Uberlieferungen
der christlichen Evangelien avancierte die biblische Vergebungsleh-
re zu einem Gebot der Barmherzigkeit. Im Sinne der christlichen
agape, der bedingungslosen, auf andere gerichteten Liebe, setzt die
Vergebung den furiosen Gefiihlsstatus der Rache aufler Kraft. Mit
ihr verzichtet man auf Revanche. Und mit ihr verlieren die Spiel-
regeln des tit-for-tat ihre Giiltigkeit. Auch in sékularisierten Gegen-
wartsgesellschaften, in denen die Bedeutung von Religion abnimmt
beziehungsweise sich verschiebt!?, hat die Vergebung nicht an Be-
deutung eingebiifit. Das Vergeben hat eine so essenzielle Funktion

8 Mauss, Marcel, Die Gabe. Form und Funktion des Austauschs in archaischen
Gesellschaften, Frankfurt a.M. 1968.
9 Konstan, David, Before Forgiveness. The Origins of a Moral Idea, Cambridge
2010.
10 Joas, Hans, Braucht der Mensch Religion? Uber Erfahrungen der Selbsttrans-
zendenz, Freiburg u.a. 2004; Knoblauch, Hubert, Populire Religion. Auf dem Weg
in eine spirituelle Gesellschaft, Frankfurt a.M. 2009.

177

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sonja Fticker

im alltdglichen Miteinander, das es uns manchmal gar nicht bewusst
ist, wie tief verwachsen sie mit unserer Streitkultur ist. Das, was die
Vergebung als Moglichkeit der Konfliktbewiltigung fiir Menschen
so wichtig macht, ist nicht (mehr) nur einer religiésen Doktrin und
damit einem von der Gesellschaft vorgegebenen Regelsystem unter-
worfen. Vielmehr hat sie sich als Idealvorstellung von Zusammenle-
ben in die Seinsentwiirfe von Menschen eingewoben. So entspringt
der haufig tiefe Wunsch-zu-vergeben® dem eigenen Selbstbild: Man
mochte nicht rachsiichtig sein, sondern seinen Mitmenschen mit
Nachsicht begegnen. Was uns antreibt, unter dem Vorzeichen von
Vergebung first’ zu leben, ist kein von der Gesellschaft auferlegtes
moralisches Korsett. Zu vergeben ist aufs Engste verbunden mit der
moralischen Identitit und mit dem Bild, das wir von uns selbst
haben (wollen) - wie eine Interviewpartnerin eindriicklich darlegt:

Und irgendwie denke ich immer, also mein innerer Prozess, es muss
irgendwann ein Abschluss mit Vergebung finden, also. Aber gleichzeitig
finde ich eben, also das gehort sozusagen zu meinem Wertesystem, dhm,
auch religiés geprigt durch, also weif8 ich — immer lies Vater Unser-Ge-
bet, zum Beispiel. [...] Und dann denke ich immer, dahin [zur Verge-
bung, S.F.] muss man doch eigentlich kommen konnen. [AC_2303]

Das Gelingen eines solchen Vorgangs zeigt sich bei einer weiteren
Befragten beispielsweise mit dem Verweis auf die Tiefe, mit der
das Vergebungsprinzip im personlichen ,Selbst® verankert ist: ,Und
da verfolgt einen dieser Siindenbegriff und dass Siinden vergeben
werden, der verfolgt einen das ganze Leben durch, ne? [...] Das
ist so verinnerlicht [HH_2203_A_B]. Fiir die Befragte bildet der
religios gepragte und verinnerlichte Wissensvorrat zur Vergebung
eine Allianz mit dem eigenen Gewissen. Es meldet sich im ,Selbst* als
eine Art gesellschaftliche Stimme, erlittenes Fehlverhalten sozialer
Anderer durch Vergebung bewiltigen zu miissen. Mit dem Begrift
der Verfolgung verleiht die Sprecherin dem Vergebungsprinzip me-
taphorisch die Bedeutung einer verinnerlichten Pflicht, der man
nicht entkommen kann.

Zusammenfassen ldsst sich daraus, dass das Vergebungsprinzip
zwar aufs Engste mit gesellschaftlichen Normen und Werten verbun-
den ist, die einen religiésen Ursprung haben. Erfahrungs- und damit
handlungsrelevant werden diese aber erst durch den Bezug zur eige-
nen Identitit bei Betroffenen. Als ein verinnerlichter Anspruch, mit
Konflikten und Verletzungen umzugehen, steht die Vergebung fiir

178

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vergebung revisited — Pladoyer fiir eine andere Konfliktkultur

eine erwiinschte Art und Weise des ,Seins; die Ausdruck moralischer
Lebensfithrung ist.

3 ,Irrationale Gefiihle“ — Vergebung im Spannungsfeld
von Fiihlen und Denken

Dem verinnerlichten Anspruch zu vergeben stehen nicht selten Ge-
fithle entgegen, die aus Verletzungen hervorgehen. Der Arger, wenn
wir uns ungerecht behandelt fithlen, die aufkeimende Wut bei Ver-
letzungen oder das Bediirfnis, sich zu revanchieren fiir erfahrene
Ungerechtigkeiten. Zerstochene Autoreifen von Ex-Partner:innen,
die Vollbremsung auf der Autobahn als Revanche fiir ein Uberhol-
mandver oder Buchtitel wie ,Die Rache am Chef® zeigen, wie stark
das Prinzip ausgleichender Gerechtigkeit in unserem Gefiihlshaus-
halt verankert ist. Einerseits; faktisch schlagen zwei Herzen in un-
serer Brust: Rache- und Wutgefiihle stehen quer zu unserem Selbst-
bild, ein nachsichtiger Mensch zu sein. Sie stehen fiir das Gegenteil
dessen, was wir sein wollen.

Als ,Klopfsignal“!! zeigen Rachegefiihle an, wenn wir uns unge-
recht behandelt fithlen. Obwohl sie eine wichtige Signalfunktion fiir
die Wahrnehmung von Verletzungen haben und sie tiberhaupt erst
unser Bewusstsein fiir die Moglichkeit wecken, mit Vergebung auf
erfahrene Verletzungen zu antworten, sind Vergeltungsimpulse in
dem Spektrum adédquater Gefiihle im Grunde passé. Vergebung ist
hingegen besseres Wissen und steht dafiir, dass wir uns unseres Ver-
standes bedienen. Wahrend Vergebung zu einer mit unserem Selbst
verbundenen inneren Verpflichtung geworden ist, hat die Rache im
Zuge dieser Entwicklungen ausgedient. Als ,blinder Fleck® ist sie in
modernen Gesellschaften etwas, ,was nicht sein soll“ — wie Fabian
Bernhard!? beschreibt. Wut, Zorn und Rachegeliiste: Solche unmit-
telbar und unkontrollierbar entstehenden Gefiihlslagen'® gelten als
irrational. Sie stehen gegen die Vernunft und erzeugen deshalb den

11 Paul, Axel, Die Rache und das Ritsel der Gabe, in: Leviathan 33 (2005), 240-
256.

12 Bernhardt, Fabian, Rache. Uber einen blinden Fleck der Moderne, Berlin 2023.

13 Georg Simmel weist in seinen Arbeiten auf die Unkontrollierbarkeit von Gefiih-
len hin, indem sie ,iiber uns [kommen] wie Regen und Sonnenschein und ohne

179

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sonja Fticker

Waunsch, sie unter Kontrolle bringen zu kénnen. Ihr unwillkiirliches
Kommen und Gehen ist in Zaum zu halten. Das Verlangen nach
Rache 16st Unbehagen aus, was ,peinlich ist zu erzdhlen® [LK_2611].
Dass wir uns innerlich zur Vergebung angehalten fiithlen und sogar
Scham empfinden, wenn wir dem nicht nachkommen kénnen, weil
uns Rachegefithle im Weg stehen, ist Ergebnis verinnerlichter Me-
chanismen der Affektregulierung. Deren Entstehung zeigt Norbert
Elias* eindriicklich in seinen Studien Uber den Prozess der Zivili-
sation auf. Im Ubergang vom Mittelalter in die Neuzeit hat unser
nachsichtiges Selbstbild als Folge zunehmender Kontrolle von Trie-
ben und Affekten das gegenwirtige Vergebungsverstindnis entschei-
dend geprégt. Darin zeigt sich die Dialektik von Gesellschaft und
Individuum, die uns Elias Genese vor Augen fithrt: Was wir denken
und fithlen (sollen), ist zwar immer zunichst vermittelt durch die
Gesellschaft. Wirksam fiir unser Handeln werden gesellschaftliche
Erwartungen — wie der verpflichtende Ruf nach Vergebung und das
Tabu der Rache - aber nicht durch einen oktroyierten Fremdzwang.
Sie werden vielmehr ein Teil von uns, als Selbstzwang, der unsere
Impulse und Affekte beherrschbar macht. Ein empirischer Hinweis
auf die Institutionalisierung des Rachetabus ist beispielsweise die Be-
obachtung, dass in der klinischen und therapeutischen Psychologie
~revenge as disease“ lanciert wurde und Vergebung als therapeuti-
sche Technik Einzug findet.®

Obwohl Rachegefiihle ,quer® zum eigenen Selbstbild und dem
Anspruch zu vergeben stehen, sind sie trotzdem existent: ,Das
[rachsiichtig, S.F] will man eigentlich nicht sein, aber man ist es
eben doch® [CA_2903]. In Konsequenz wird Rache, Wut und Zorn
im Kontext der Vergebung der Status rationaler Gefiihlszustdnde
abgesprochen. Als unkontrollierbare Erscheinungen wider besseren
Wissens tauchen sie im Korpergediachtnis und -bewusstsein von

dass unser Willen tiber ihr Kommen und Gehen Herr wire, Vgl. Simmel (s.
Anm. 4), 658.

14 Elias, Norbert, Uber den Prozess der Zivilisation. Soziogenetische und psy-
chogenetische Untersuchungen, Wandlungen des Verhaltens in den weltlichen
Oberschichten des Abendlandes; Bd. 1, Frankfurt a.M. 1976.

15 DiBlasio, Frederik A./Benda, Brent B., Practitioners, Religion and the Use of
Forgiveness in the Clinical Setting, in: Journal of Psychology and Christianity 10
(1991), 166-172.

180

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vergebung revisited — Pladoyer fiir eine andere Konfliktkultur

Betroffenen auf, und erzeugen ein Unwohlsein dadurch, dass sie die
Handlungsfahigkeit blockieren:

Weil ich glaube auch Eifersucht und Neid und Rache, das sind so [...]
manchmal [...] so irrationale Gefiihle, die sind nicht immer verniinftig
und dann kann ich auch nicht mit verniinftigen Argumenten dagegen
halten. [FW_0211]

Mit der Formulierung ,irrationaler Gefiihle spiegelt sich in dem Zi-
tat eine Gefiihlslogik wider, der zufolge Gefiihle ,gut; d.h. mit Riick-
griff auf die Vernunft begriindet sein wollen. Deutlich gemacht wird
hier ein rationaler Zugang zu den eigenen Gefiihlen. Das Bediirfnis
nach einer rationalen Handlungskompetenz entspringt der Uberzeu-
gung, dass ,Rache nichts ist, was den Schmerz auf Dauer lindert®
[AJ_2711]. Man mdchte in der Lage sein, sich ,in einer Beziehung
kompetent verhalten® [FW_0211] zu kénnen. Auch die eigene menta-
le Gesundheit wird im Sinne der stoischen Philosophietradition mit
einer sachlichen Herangehensweise in Zusammenhang gebracht:
»[...] fur die Seele selber ist es vielleicht auch viel besser, wenn sie
nicht so gleich so arg erregt sind und alles, nicht?“ [SCH_2803].
So werden gefiihlsentladende Handlungstendenzen solchen gegen-
tibergestellt, die den menschlichen Verstand in den Mittelpunkt
des Handelns stellen: ,,[...] wenn Menschen im Schmerz sind, han-
deln sie anders als bei klarem Verstand“ [A]J_2711]. Denken und
Fiihlen, oder: Rationalitdt und Emotionalitdt gelten aus Sicht von
Studienteilnehmer:innen folglich als zwei unterschiedliche Formen
der Welterschlieffung. Damit wird auf ein dualistisches Verhéltnis
von Korper und Geist hingewiesen, das auf Descartes!® zuriickgeht
und in der Emotionsforschung spitestens seit dem emotional turn
der 1980er Jahre tberholt wurde. Verfestigt hat sich seitdem die
Ansicht, dass Emotion und Rationalitdt in jhren Wechselwirkungen
zueinander zu verstehen sind und Gefiihle eine wichtige Grundlage
fur rationale Entscheidungen bilden."”

Dass Rationalitédt als erwiinschter Zugang zur eigenen Gefiihls-
welt kein Zustand ist wie unmittelbar und affektiv entstehende Wut
oder Racheimpulse, stellt Betroffene vor die Herausforderung, einen

16 Descartes, René, Die Leidenschaften der Seele, Hamburg 1868.

17 Damasio, Antonio R., Descartes’ Irrtum. Fithlen, Denken und das menschliche
Gehirn, Miinchen u.a. 1995; De Sousa, Ronald, Die Rationalitat des Gefiihls,
Frankfurt a.M. 2009.

181

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sonja Fticker

steuernden Umgang mit ihren Gefiihlen zu finden. Dies ist getra-
gen von dem Wunsch, ,Dinge sachlich zu 16sen“ [EW_1403] und
der Uberzeugung, dass es neben Rache und Vergeltung ,vielleicht
tatsichlich andere Moglichkeiten gibe, wenn man wirklich den
Verstand einsetzt [A]_2711]. Der blofle Wille entzieht sich jedoch
der inneren Bereitschaft oder Fihigkeit."® Studienteilnehmer:innen
schildern diese Herausforderung wie folgt:

Ich glaube... also ich hab’ ganz lange die Strategie gefahren, ich.. werde
da sehr lange driiber nachdenken und mit sehr vielen Personen driiber
sprechen. Und jeder hat ‘nen unterschiedlichen Ratschlag und am Ende
suche ich mir das Beste zusammen (lacht) und.. werd’ dann eine gute
Entscheidung treffen, aber es funktionierte nicht. Glaub’ eben, weil das
Gefiihl ist eben immer noch da. [FW_0211]

Trotz eines strategischen Vorgehens bleibt fiir die zu Wort kommen-
de Sprecherin eine ,gute Entscheidung® aus, die sie letztlich befa-
higt, vergeben zu kénnen. Eine weitere Interviewpartnerin schildert
in ahnlicher Weise, dass es nicht ausreicht, sich die positiven Effekte
der Vergebung verstandesorientiert vor Augen zu fithren, um vor-
handene Gefiihle abstreifen zu kénnen: , Also ich habe zumindest
schon den Anspruch irgendwie gerecht zu sein und irgendwie mit
Anderen gut umzugehen und gute Beziehungen zu haben und das
funktioniert eben an der Stelle nicht, weil eben Neid, Eifersucht und
Rache voll zusammenkommen.* [FW_0211]

Einen Ausweg aus dem Dilemma, Gefiihle zu haben, die dem
verinnerlichten Anspruch zu vergeben im Wege stehen, finden Stu-
dienteilnehmer:innen mit emotionalen Kontroll- und Regulierungs-
strategien. In der Forschungsliteratur steht die Regulierung negativer
Emotionen von jeher in engem Zusammenhang mit der Moglichkeit
zu vergeben." In der Datenanalyse zeigt sich mit der Rekonstruktion

18 Vgl. dazu Simmel (s. Anm. 4), 377: ,Dass ich den besiegten Feind schone, dass
ich auf jede Rache an meinem Beleidiger verzichte, das kann begreiflicherweise,
da es von meinem Willen abhdngt, auf eine Bitte hin geschehen; dass ich
jenen aber verzeihe, das heifdt dass das Gefiihl des Antagonismus, des Hasses,
der Trennung einem andern Gefiihl Platz mache - dariiber scheint der blofe
Entschluss so wenig verfiigen zu konnen, wie tiber Gefiihle iiberhaupt.

19 Vgl. z.B. Rizkalla, Laura/Wertheim, Eleanor H./Hodgson, Lisa K., The Roles of
Emotion Management and Perspective Taking in Individuals’ Conflict Manage-
ment Styles and Disposition to Forgive, in: Journal of Research in Personality 42
(2008), 1594-160L.

182

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vergebung revisited — Pladoyer fiir eine andere Konfliktkultur

unterschiedlicher Vergebungspraktiken?® eine Strategie als besonders
hervorstechend: Prozesse des Fremdverstehens. Diese werden im
Folgenden skizziert.

4 Fremdverstehen: Zur Kontrolle unerwiinschter Gefiihle

Praktiken der Emotionsregulation kommen insbesondere dann zum
Einsatz, wenn in die Signalfunktion von Emotionen (indem sie z.B.
auf Gefahren hinweisen) eingegriffen werden soll.?! Im Kontext der
Vergebung findet dies hdufig mit Vorgingen des Fremdverstehens
statt, indem man ,auch verstehen konnen muss, um [...] verzeihen
zu konnen® [A]_2711].

Fremdverstehen ist in diesem Zusammenhang zu begreifen als
Fahigkeit, die Perspektive anderer Menschen einnehmen zu konnen:
»Dass man sich auch wirklich in den Anderen hineinversetzen kann,
warum der [...] so gehandelt hat® [MK_1203]. Im Kontext der Ver-
gebung bezieht sich dies auf das Nachvollziehen jener situativen
Umstinde und subjektiven Beweggriinde, aus denen heraus ein
Konflikt oder eine Verletzung entstanden ist. Eine befragte Person
formuliert dies wie folgt: ,[W]enn man die Position des Anderen
verstehen kann, also wenn sich der Andere beispielsweise erklart,
warum etwas passiert ist“ [MH_1211]. Im Zuge von Prozessen des
Fremdverstehens wird das urspriingliches Fehlverhalten somit in
einem Modus der Perspektiveniibernahme fiir Betroffene als nach-
vollziehbare Handlungsweise erfahrbar. ,Und in dem Moment, in
dem, ja, genau, definitiv verstehe, ob ich das begreife warum, aus
welcher Intention jemand gehandelt hat, [...] ist es fiir mich leichter,
das zu akzeptieren:“ [AJ_2711] Der Schliissel fiir den einsetzenden
Wendepunkt zum Verstehen (,Moment®) ist die Nachvollziehbarkeit

20 In der Datenanalyse wurden als unterschiedliche Gefiihlslogiken die Regulie-
rung (,Gefiihlsinspekteure’) und Verdringung (,Gefiihlsasketen’) von Gefiihls-
zustinden oder das Verharren (,Gefiihlsarrestanten’) darin herausgearbeitet, die
jeweils Auskunft tiber die Moglichkeit von und verschiedenen Praktiken zur
Vergebung geben. Im vorliegenden Beitrag wird auf den Typus der ,Gefiihls-
inspekteure’ Bezug genommen, der in der Datenanalyse besonders dominant
hervortritt.

21 Hochschild, Arlie R., The Managed Heart. Commercialization of Human Feel-
ing, Berkeley 1983, 30.

183

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sonja Fticker

von Griinden und Motiven, wie und aus welchem Grund eine emo-
tionale Verletzung entstanden sind. Dies steht in Zusammenhang
damit, ob etwas auf der Basis geteilter Uberzeugungen als giiltig
oder angemessen begriindet werden kann. Neben situationsbeding-
ten Griinden (,,[...] erklaren kann, wie die Umstande sind, wie es da-
zu gekommen ist* [MM_2603]) geben biographische Informationen
und personlichkeitsbezogene Handlungsweisen von Verfehler:innen
Anhaltspunkte dafiir: ,Und das zu verstehen, wo jeder Mensch ein-
zeln steht und wie er das erlebt, [...] erdffnet ‘'ne Menge, finde ich”
[A]_2711].

Fremdverstehen fungiert somit als Briicke zwischen emotionaler
Verletzung und kognitiver Verarbeitung und bildet eine zentrale Vor-
aussetzung fiir die Moglichkeit zu vergeben. Fiir eine analytische
Herleitung von Prozessen des Fremdverstehens bietet Diltheys her-
meneutische Theorieperspektive einen zentralen Verstandnisanker.??
(Hermeneutisches) Verstehen basiert demnach auf dem ,Sich-Hin-
ein-Versetzen' in eine andere Person, verbunden mit der Absicht
»[to] relive the state of the other in myself“?®. Damit unterscheidet
sich das Verstehen grundlegend von kausalen Erklirungen, die auf
Gesetzmifligkeiten von Ursache und Wirkung beruhen. So kénnen
wir schliellich nicht unter kausalen Gesetzmafligkeiten das antago-
nistische Handeln von Mitmenschen erkldren, die immer auch an-
dere Méglichkeiten gehabt hitten, zu handeln. Erst das fremdverste-
hende Sich-Hinein-Versetzen in das Gegeniiber kann ermdglichen,
sich an fremdes Handeln anzunahern.

Das perspektiveniibernehmende Verstehen fremder Handlungs-
weisen beruht auf einer interpretativen Auslegung von Motiven,
Griinden und Intentionen - die getragen ist von der Annahme, dass
Andere unter gleichen oder dhnlichen Bedingungen die Welt ebenso
erleben, wie man selbst. Diese Prozesse vollziehen sich unter dem
Vorzeichen einer ,Reziprozitit der Perspektiven 4. Diese speist sich
aus der idealisierten Gewissheit, dass wir (1) die Welt immer genau-
so wahrnehmen und deuten wie unsere Mitmenschen, wenn wir an

22 Dilthey, Wilhelm, On Understanding and Hermeneutics, in: ders., Hermeneu-
tics and the Study of History, Princeton 1868, 229-234.

23 A.a.O.,229.

24 Schiitz, Alfred, Wissenschaftliche Interpretation und Alltagsverstindnis
menschlichen Handelns, in: ders., Zur Methodologie der Sozialwissenschaften,
Konstanz 2010, 331-379.

184

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vergebung revisited — Pladoyer fiir eine andere Konfliktkultur

ihrer Stelle stiinden; und dass wir (2) unter dhnlichen Bedingungen
auch genauso handeln wiirden, wie andere es tun. Verstanden wird
damit jeweils dasjenige, was durch eine Ahnlichkeits- oder Gleich-
heitsunterstellung — vermittelt durch den Abruf eines generalisierten
gesellschaftlichen Wissensvorrats — als potenziell eigene Erfahrung
denkbar ist. Dieses geteilte Wissen ist jeder menschlichen Erfahrung
durch die institutionalisierte Sozialstruktur mitgegeben.

Im Rahmen von ,deliberate perspective taking“?, also eines be-
absichtigten Perspektivwechsels, greifen Betroffene auf einen gesell-
schaftlich vermittelten Wissensvorrat zuriick, der das Handeln An-
derer intersubjektiv nachvollziehbar macht. Ein solcher Vorrat, der
als ,,[...] das summum totum all dessen, ,was jedermann [sic!] weif3;
ein Sammelsurium von Maximen, Moral, Sprichwortweisheiten,
Werten, Glauben, Mythen?® zu begreifen ist, bildet die Grundlage
dafiir, dass Individuen dhnliche Deutungsmuster und Sichtweisen
auf soziale Ereignisse teilen konnen. Mit Distanz zu der eigenen
Verletzungserfahrung gelingt es Betroffenen auf diese Weise, ,sich
so, also zu betrachten, als wiare man aufSenstehend“ [FW_0211]. Die
Fehlbarkeit anderer wird hypothetisch in sich selbst hervorgerufen:
»Ja, aber ich kann’s verstehen, weil ich bin selber ein Mensch. Und
manchmal lass ich mich ja auch zu irgendwas hinleiten® [IS_2103].
Im Zuge einer solchen Ahnlichkeitsunterstellung werden erfahrene
Verletzungen als denkbar eigenes Fehlverhalten als Moglichkeit im
,Selbst® hervorgerufen. Die (moralische) Schuld wird als hypothe-
tisch eigene und selbst erfahrbare Schuld im Bewusstsein hervor-
gerufen. Prozesse des (Fremd-)Verstehens gewinnen dadurch den
Charakter einer selbsttranszendierenden Erfahrung.

In Ergénzung zu kognitiven Vorgangen des Fremdverstehens, die
bisher im Mittelpunkt standen, ldsst sich mit Georg Simmel?” der
Blick vertiefend auf die ,seelischen Elemente® richten. Simmel be-
trachtet das Verstehen als ,innerliche Synthese zweier, voneinander
getrennter Elemente®, indem eine ,tatsdchliche Erscheinung® - also

25 Webb, Thomas L./Miles, Eleanor/Sheeran, Paschal, Dealing with Feeling. A
Meta-Analysis of the Effectiveness of Strategies Derived from the Process Model
of Emotion Regulation, in: Psychological Bulletin 138 (2012), 775-808.

26 Berger, Peter L./Luckmann, Thomas, Die gesellschaftliche Konstruktion der
Wirklichkeit. Eine Theorie der Wissenssoziologie, Frankfurt a.M. 22013, 70.

27 Simmel, Georg, Vom Wesen des historischen Verstehens, in: ders., Das Indivi-
duum und die Freiheit. Essais, Berlin 1957, 60-83.

185

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sonja Fticker

hier: eine Konfliktsituation und ihre emotionalen Konsequenzen —
mit einem ,seelischen Element“ in Verbindung steht.?® Dieser seeli-
sche Bestandteil von (Fremd-)Verstehen ldsst Betroffene ein fir die
Situation spezifisches Kontextwissen entwickeln. Es ermdglicht, das
Geschehen in seiner Besonderheit - also innerhalb eines konkreten
Beziehungs- oder Situationsgefiiges — zu beurteilen. Auf diese Weise
wird es moglich, Konflikterfahrungen durch andere oder neue Er-
fahrungsinhalte zu verdndern. Aus einem solchen Vorgehen konnen
sich erwiinschte Zuneigungs- und Empathiegefiihle entwickeln und
eine neue Gefithlswirklichkeit fiir Opfer schaffen. Dies illustriert die
Erzahlung einer befragten Studienteilnehmerin, die auf einen jahre-
langen (in der Kindheit begriindeten) Konflikt mit ihrem Bruder
verweist:

Und da dachte ich dann so, innerlich bei mir Welch’ eine arme Sau'
Entschuldigung, ja? Aber ist einfach wirklich so gewesen. Weil ich dann
so nachvollzogen habe, dass er mich eigentlich immer als Konkurrenz
gesehen hat — ich war fiir ihn die Stirkere von uns beiden. Das ist mir
da so bewusst geworden. [MK_1203]

Die veranderte Perspektive auf den langjdhrigen Anerkennungskon-
flikt mit Ihrem Bruder erzeugt bei der Sprecherin Mitgefiihl (,Welch’
eine arme Sau“) und generiert damit als Anteilnahme an den Erfah-
rungen eines ihr nahe stehenden Mitmenschen eine neue (emotio-
nale) Erfahrung. Anhand solcher ,empathic emotions*? versetzen
sich Betroffene in die Rolle von den Verursacher:innen ihrer Verlet-
zungen und deren Gedanken- und Gefiihlswelten. Arlie Hochschild
versteht aus emotionssoziologischer Perspektive solche Formen der
Perspektiveniibernahme als Emotionsregulation, insofern man trotz
der eigenen Gefithlsempfindungen die Wirklichkeit von anderen zu
beriicksichtigen in der Lage ist und bei erfolgreicher Legitimitits-
priifung dieser fremden Wirklichkeit fahig ist, sich in der Position
der oder des Anderen zu sehen.>

28 A0, 6L

29 Shott, Susan, Emotion and Social Life. A Symbolic Interactionist Analysis,
in: American Journal of Sociology 84 (1979), 1317-1334.

30 Hochschild (s. Anm. 21), 30: Aus Hochschilds Forschung mit Flugbegleiter:in-
nen zeigt diesen Prozess beispielhaft die Schilderung einer Stewardess, die nach
einem Konflikt mit einem Passagier erfahren hat, dass dessen Sohn soeben ver-

186

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vergebung revisited — Pladoyer fiir eine andere Konfliktkultur

Und dann hat man ja auf gewisse Menschen eh - ich will nicht sa-
gen Hassgefiihle, das wiirde ich so eigentlich gar nicht nehmen, aber
man fiihlt sich ungerecht behandelt und bestimmte Dinge. Dann staut
sich etwas auf. Und wenn man, wenn man dann Abstand von diesen
Dingen bekommt, sieht man diese Dinge vielleicht auch ganz anders.
[SBL_1904]

Aus der Neubewertung einer Konfliktsituation, dem sogenannten
yreappraisal® erwichst die Moglichkeit, die emotionalen Auswir-
kungen von Verletzungen zu verandern, indem man sich in die
oder den Anderen einfiihlt. Dadurch kénnen sich verletzende Er-
fahrungsinhalte durch die Einnahme einer anderen, hier: empathi-
schen Gefiihlshaltung gegeniiber Verfehler:innen verandern. Auf
diese Weise werden Emotionen wie Mitgefiihl ,erzeugt; die ad hoc
nicht oder nicht so intensiv gefiihlt werden (konnen): ,we intervene
in feelings in order to shape them32. Damit geben die empirischen
Befunde Hinweise auf einen robusten Zusammenhang zwischen
Empathie und der Fihigkeit zu vergeben, der auch in der Verge-
bungsforschung hervorgehoben wird.??

Einzugrenzen ist das Verstehen im Kontext der Vergebung jedoch
auf eine spezifische Dimension: Es richtet sich nicht auf die Hand-
lung selbst, sondern auf die Person, die gehandelt hat. Diese Dif-
ferenzierung hebt auch Hannah Arendt im Hinblick auf die popu-
lire Redewendung ,Alles verstehen heifit alles verzeihen® hervor.
Sollte diese iiberhaupt Sinn ergeben, so betont sie, ,bezieht sich
das Verstehen — das aber keineswegs notwendigerweise ins Spiel zu
kommen braucht - nicht auf das Getane, sondern auf die Person,
die getan hat** Arendt macht damit deutlich, dass Vergebung nicht

storben ist und sie sich von diesem Zeitpunkt an mitfithlend mit der Perspektive
des Passagiers auseinandergesetzt hat.

31 Gross, James J., Emotion Regulation. Affective, Cognitive, and Social Conse-
quences, in: Psychophysiology 39 (2002), 281-291.

32 Hochschild (s. Anm. 21), 53.

33 McCullough, Michael E./Rachal, K.Chris/Sandage, Steven J./Worthington Jr.,
Everett L./Brown, Susan Wade/Hight, Terry L., Interpersonal Forgiving in Close
Relationships II. Theoretical Elaboration and Measurement, in: Journal of Per-
sonality and Social Psychology 75 (1998), 1586-1603; Paleari, F.Giorgia/Regalia,
Camillo/Fincham, Frank, Marital Quality, Forgiveness, Empathy, and Rumina-
tion. A Longitudinal Analysis, in: Personality and Social Psychology Bulletin 31
(2005), 368-378.

34 Arendt (s. Anm. 3), 308.

187

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sonja Fticker

die moralische Bewertung einer Tat zur Referenz macht, sondern
die Beweggriinde der handelnden Person. Dieser Fokus auf die Per-
son und deren Motive, die Arendt als wesentlichen Referenzpunkt
fir das Verstehen im Kontext der Vergebung anfiihrt, bringt eine
Befragte wie folgt auf den Punkt: ,Und wenn man sich dann da
so mit beschiftigt [...], da ist bei mir dann so ein Teil Vergebung.
Hab’ ich so fiir mich gemerkt, weil ich gesagt hab’ ,Okay, der stand
genauso unter Druck, der musste seine Zahlen bringen, deshalb hat
er so gehandelt® Ich hab’s dann besser verstanden. [EW_1403] Der
Kontext, den die Sprecherin hier schildert, bezieht sich auf einen
Konfliktverlauf mit einem bis dato geschitzten Arbeitskollegen, der
sie hintergangen hat. Das Fehlverhalten des Kollegen ist im Riick-
blick fiir die Befragte verstandlich, weil er - so ihre Schlussfolgerung
- aus situativen Zwingen gehandelt hat, die sich auf die Sicherstel-
lung seines beruflichen Erfolgs und zu vermeidende Sanktionsangste
beziehen. Verstehen bedeutet im Sinne Arendts somit, Konflikte und
Verletzungen auslosendes Handeln von Mitmenschen in seiner Be-
dingtheit zu begreifen, ohne es zu rechtfertigen. In diesem Zugang
liegt das Potenzial, Vergebung als eine Form der Anniherung zu
verstehen - iiber das Erkennen der eigenen Fehlbarkeit.

5 Vergebung revisited

Vergebung setzt aus Sicht der zu Wort gekommenen Studienteilneh-
mer:innen gelingende Perspektiveniibernahme voraus. Der verste-
hende Blick auf das Gegeniiber erméglicht, unerwiinschte Gefiihls-
zustinde zu regulieren, und damit, im Einklang mit dem eigenen
Selbstbild handeln zu kénnen. Das gelingt in der Regel, weil wir
davon ausgehen, die Welt genauso wahrzunehmen wie andere, wenn
wir an ihrer Stelle stiinden; und dass wir unter dhnlichen Bedingun-
gen auch so oder dhnlich handeln wiirden. Daraus folgt: Wir verge-
ben, was wir in der Lage sind zu verstehen, d.h. welche guten oder
schlechten Griinde dazu fiihrten, dass sich Mitmenschen verletzend
verhalten haben. Und damit, wenn es uns gelingt, unsere Gefiihle
unter Kontrolle zu bringen.

Was ldsst sich aus diesen Befunden iiber unser gegenwirtiges
Verstdndnis der Vergebung schlussfolgern? Und was sagt das tiber
den Umgang mit Verletzungen und Konflikten aus?

188

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vergebung revisited — Pladoyer fiir eine andere Konfliktkultur

Vergebung als emotionales Selbstmanagement

Die in der Analyse aufgezeigte Praxis des ,emotionalen Selbstma-
nagements“> ermdglicht, dem verinnerlichten Anspruch zu verge-
ben zu folgen. Ableiten lésst sich daraus zunichst, dass die Kontrolle
tiber - hier: negativ bewertete — Gefiihle zum Imperativ moralischer
Vernunft erklart wird.

Die ,psychotherapeutische Okonomie“*, die der Vergebung mit
den Worten Jacques Derridas mit einem solchen Verstindnis an-
heimfalle, verweist auf einen fragwiirdigen Umgang mit Verletzun-
gen und Konflikten in der Gesellschaft: Sie sollen hindelbar, mog-
lichst folgenlos bezwingbar und vor allem schmerzlos sein. Konflik-
te und Verletzungen werden auf diese Weise nicht bearbeitet oder
gelost, und damit ihres Potentials beraubt, eine Verstandigung zwi-
schen Konfliktparteien oder Opfern und Téter:innen herzustellen.
Fiir Nietzsche gilt die Vergebung aus diesen Griinden als Unterdrii-
ckungswerkzeug natiirlicher Impulse, der eine Form der Selbstver-
achtung unterliegt.

So ist die in der Analyse dargelegte Entstehung von Mitgefiihl
als erwiinschtes Ergebnis von Fremdverstehens Ausdruck einer nor-
mativen (Selbst-)Erwartung, die im Widerstreit zu unmittelbaren
Handlungs- und Verhaltensimpulsen steht. Thren rein erfahrungsba-
sierten Gehalt verliert Empathie, wenn sie nicht aus einem unmit-
telbaren Mitfiihlen heraus entsteht, sondern als kognitive Reflexion
iber das moralisch Gewiinschte — als sogenannter ,Wunsch zweiter
Ordnung“ fungiert. In der jiingeren Emotionssoziologie ist es ins-
besondere Eva Illouz®, die die (Selbst-)Verpflichtung zur Empathie
und Reflexion der eigenen Emotionalitit als therapeutisches Werk-
zeug kapitalistischer Gesellschaften kritisch hinterfragt. Dass Men-
schen auf Basis kultureller Deutungsmuster lernen, Emotionen so-
zialen Situationen anzupassen, anhand derer ,emotionale Erfahrun-
gen organisiert, ,etikettiert, klassifiziert und interpretiert werden

35 Neckel, Sighard, Emotion by Design. Das Selbstmanagement der Gefiihle als
kulturelles Programm, in: Berliner Journal fiir Soziologie 15 (2005), 419-430.

36 Derrida (s. Anm. 6), 16.

37 Frankfurt, Harry G., The Importance of What We Care About. Philosophical
Essays, Cambridge 1988.

38 Illouz, Eva, Gefiihle in Zeiten des Kapitalismus, Frankfurt a.M. 2006.

189

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sonja Fticker

habe einen Verlust der natiirlichen ,Indexikalitit” von Gefiihlen zur
Folge.® Der erfahrungsbasierte Sinngehalt von Emotionen wird so
einer kontrollierenden Anpassung unterworfen.*® Dass Empathie
zum emotionalen Kapital unserer Zeit gehort, entspricht demnach
in dhnlicher Weise unserem Verstandnis eines koharenten Selbst wie
die verinnerlichte Verpflichtung, zu vergeben.

Diese kritische Perspektive auf die ,Arbeit’ an den eigenen Gefiih-
len als kulturelle Praxis ist aber nur eine Seite der Medaille. Das
strategische Eingreifen in verletzte Gefiihlswelten folgt dem Zweck,
beschidigte Beziehungsbande zu reparieren oder (wieder-)herzustel-
len. Emotionales Selbstmanagement ermdglicht es Betroffenen da-
mit nicht nur, sich bewusst fiir Vergebung zu entscheiden, sondern
auch, aus einem inneren Gefiihl heraus vergeben zu konnen. Zwar
ist es auch méglich, sich qua innerer Uberzeugung fiir die Verge-
bung zu entscheiden. Doch ein solcher Entschluss bedeutet nicht
zwangslaufig, dass damit auch die - hiufig widerspriichlichen oder
unerwiinschten — Gefiihlszustinde bewiltigt werden, die aus der
erlittenen Verletzung hervorgehen. Psychologische Studien zeigen,
dass Vergebungsprozesse, die allein auf einer kognitiven Entschei-
dung basieren, ohne eine begleitende Verinderung des emotionalen
Erlebens, zusatzlichen Stress verursachen konnen - und somit die
seelische Belastung der Betroffenen sogar verstarken.!

Mit den dargelegten Formen emotionaler Kontrolle wird der ver-
innerlichte Selbstanspruch zu vergeben - verstanden als ,Wunsch
erster Ordnung“? — zur Grundlage einer Vergebungspraxis, die Ver-
nunft und Gefiihl zu verbinden weifS. Vor diesem Hintergrund las-
sen sich abschliefSend Riickschliisse auf das gegenwirtige Verstand-
nis von Vergebung ziehen - sowohl hinsichtlich ihrer ontologischen
Dimension als auch den Hinweisen auf ihre konkrete gesellschaftli-
che Praxis.

39 Aa.O.,28.

40 A.a.O., 62.

41 Davis, Don E./Hook, Joshua N./van Tongeren, Daryl R., Making a Decision to
Forgive, in: Journal of Counseling Psychology 62 (2015), 280-288.

42 Frankfurt (s. Anm. 37).

190

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vergebung revisited — Pladoyer fiir eine andere Konfliktkultur

Fremdverstehen und obsolete Vergebung

Vergebung zeigt sich mit Blick auf die Studienergebnisse als soziale
Praxis, die sich zwischen normativen gesellschaftlichen Erwartun-
gen, individuell verinnerlichten (Selbst-)Anspriichen und dem un-
mittelbaren emotionalem Erleben bewegt. Thr modus operandi ist ein
emotionsregulierendes Fremdverstehen, durch das Wut- und Rache-
gefiithle kontrollierbar und in eine andere Erfahrung transformiert
werden. Die Referenz fiir Vergebungsangebote sind verletzende Er-
eigniskontexte oder Handlungsweisen, die man zu verstehen' in der
Lage ist.

Ins Zentrum von den im Beitrag dargelegten Erfahrungsweisen
der Vergebung gelangt in Ricceurs (1998) Theoriearchitektur das
Verzeihen aus Nachsicht’, das als Form des ,leichten Verzeihens*#?
dadurch gekennzeichnet ist, Verursacher:innen von ihrer Schuld zu
entlasten. Ein solches Verstindnis steht der sozialen Logik der Verge-
bung entgegen. So kann es im Anschluss an Ricceur ,Vergebung [nur
da] geben, wo man jemanden beschuldigen kann, ihn fiir schuldig
halten oder erklaren kann“4. Und so kann der Gegenstand von
Vergebung nur ,eine noch bestehende Schuld® sein, ,nicht also eine
Schuld, die gar nicht mehr existent ist“4>. Jemanden fiir schuldig
zu erkldren, setzt voraus, ein bestimmtes Handeln aus moralischen
oder justiziablen Griinden ablehnen und einen Ausgleich dafiir ein-
fordern zu kénnen. Im Zuge von Praktiken des Fremdverstehens er-
hélt die urspriingliche Schuld aber einen neuen Wirklichkeitsakzent,
indem Betroffene eine Verletzung - ex post — so auslegen, dass es
gar keine mehr ist oder ihre Auswirkungen weniger stark empfunden
werden. Die mitfithlende Anerkennung von der hypothetisch immer
auch eigenen méglichen Fehlbarkeit macht eine Wiedergutmachung
fir das schmerzhaft Erfahrene iiberflissig. Hier gilt es schliefilich
weder, von etwas Abstand zu nehmen, was einem als Betroffenem
zusteht, noch etwas anzubieten, fiir das auf Wiedergutmachung ver-
zichtet wird. Die Nachvollziehbarkeit von Griinden und Motiven,

43 Das Pendant zum ,leichten Verzeihen® ist das ,schwere Verzeihen', vgl. Ricceur,
Paul, Gedichtnis, Geschichte, Vergessen, Miinchen 2004, 699-778.

44 A.a.0., 703.

45 Kodalle, Klaus-Michael, Verzeihung denken. Die verkannte Grundlage humaner
Verhiltnisse, Miinchen 2013, 73.

191

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sonja Fticker

die Anlass fiir eine Verletzung gaben, schliefit damit die Moglichkeit
einer Sanktion aus und stellt Schuld in ein anderes Licht: Schuld
wird ,restrukturiert“® durch Zurtickweisung einer Bewertung oder
eines Urteils, das einen Ereigniskontext als unrecht, verwerflich und
moralisch falsch anzuzeigen weiff. Mit Praktiken des Fremdverste-
hens blickt man nicht auf die anderen und ihre Schuld, sondern
macht sich ihnen dhnlich mit dem Bekennen, dass es die eigene
Schuld sein oder in Zukunft werden kénnte. Verstehen macht das
Vergeben obsolet. Wenn eine Handlung verstehbar ist, muss sie nicht
mehr vergeben werden. Schlussendlich schliefSt das, was es zu verge-
ben gilt, das Verstehen aus und umgekehrt: ,We can forgive those
we fail to understand and fail to forgive those we do*¥. Und somit
macht das Verstehen die Vergebung zu etwas anderem, als was unter
ihr gemeinhin verstanden wird oder was sie sein soll.

6 Pladoyer fiir eine andere Konfliktkultur: Dann bitte
(mehr) Vergebung!

Genauso wie Dissens und Streit Bestandteil sozialen Zusammenle-
bens sind, gehort auch das Loslassen davon dazu. Vergebung ist
dafiir unabdingbar. Entscheidend ist, wie und zu welchen Bedingun-
gen von ihr Gebrauch gemacht wird. Ohne Frage: Wir miissen mit
den manchmal schwer begreiflichen Handlungen und Haltungen
Anderer umgehen. Dafiir reicht es aber nicht aus, Vergebung einzu-
fordern oder bedingungslos zu gewéhren. Eine Vergebung, die ent-
lang der Gewissheit gefordert wird, dass wir qua kultureller Soziali-
sation innerlich darauf programmiert sind, nachsichtig zu sein und
uns schwer damit tun, es (noch) nicht sein zu konnen, kann darun-
ter schwerlich fallen. So wie in den skizzierten Beispielen aus dem
offentlichen Leben von Kardinal Woélki und Jens Spahn. Appelliert
wird hier an gefithlsoptimierte Individuen, die sich ihrer Vernunft
bedienen sollen. Und die damit zu einer Gedéchtniskosmetik des
Vergebens und Vergessens' angerufen werden. Mit Appellen dieser

46 Rauen, Verena, Die Zeitlichkeit des Verzeihens. Zur Ethik der Urteilsenthaltung,
Paderborn 2015.

47 Pettigrove, Glenn, Forgiveness and Interpretation, in: The Journal of Religious
Ethics 35 (2007), 429-452, 429.

192

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vergebung revisited — Pladoyer fiir eine andere Konfliktkultur

Art wird aber nicht von der positiven Kraft der Vergebung Gebrauch
gemacht, Konflikte und Verletzungen zu bewiltigen. Das kann kein
wiinschenswerter Umgang mit der Vergebung sein. Kurzum entwer-
ten wir mit einem geforderten Recht auf und einer normativen
Verpflichtung zur Vergebung, ihr Potential fiir eine gesunde gesell-
schaftliche Konfliktkultur. Denn wenn Vergebung nicht freiwillig,
aus unserer inneren und individuellen Bereitschaft heraus angeboten
wird, falle sie - so Derrida - als ,Theater des Pardons® auf ein
»mechanisches Ritual der Scheinheiligkeit zuriick.#® Wir brauchen
eine Vergebung, die den Umgang mit erfahrenen Verletzungen er-
moglicht. In der ein Umgang mit Konflikten stattfinden kann.

Die im vorliegenden Beitrag aufgezeigten Praktiken von Fremd-
verstehen geben Ankniipfungspunkte fiir eine solche Konfliktkultur.
Gezeigt wurde mit den Studienergebnissen eine Vergebungspraxis,
mit welcher der verstehende Blick auf andere gerichtet wird und
die auf diese Weise ermdglicht, Gefiihle zu sortieren. Als ein Werk-
zeug der Wiederanndherung. Einer Moglichkeit, die Wirklichkeit
von Mitmenschen zu teilen. Die Kraft einer solchen Vergebung liegt
darin, dass man sich mit ihr den Gesetzen der Wiedergutmachung
widersetzen kann, ohne das eigene Gesicht zu verlieren - d.h., ohne
sich selbst und das eigene Gefiihl zu yerraten’ Dafiir miissten wir
aber geldufige Vorstellungen von Vergebung aufgeben und einen
neuen Blick auf sie richten, der ermdglicht, normative Vorstellungen,
was Vergebung ist oder sein soll, zu iiberdenken.

Kurzum ist die Vergebung von ihrem Thron der Auf3erordentlich-
keit zu entheben: Sie kann kein heroischer Akt der bedingungslosen
Selbstiiberh6hung sein, mit dem man vermeintlich iber den Dingen,
sprich: iiber den eigenen Gefiihlen, steht. Wenn sie ihre Aufgabe
erfiillen soll, Beziehungen zu reparieren, muss sie etwas sein, wozu
Menschen fahig sind. Wenn wir vergeben, entheben wir andere
nicht von ihrer Schuld. Wir machen uns anderen vielmehr ebenbiir-
tig, stellen uns nicht tiber, sondern neben sie. In einem Bekenntnis
auf Augenhohe, das die Botschaft enthdlt: ,Ich bin dir dhnlich® Die
Einsicht, in Erwdgung zu ziehen, dass die oder der andere vielleicht
keine guten, aber Griinde gehabt haben konnte fiir das Getane. Und
dass man selbst unter bestimmten Umstidnden hypothetisch dhnlich

48 Derrida (s. Anm. 6), 10.

193

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sonja Fticker

handeln kénnte. Das macht das Geschehene nicht ungeschehen. Es
macht aber erfahrbar, dass wir alle fehlbar sind.

Wir kénnen und sollten nicht immer gut mit der Fehlbarkeit
von Anderen leben. Da, wo wir daran scheitern, auf Fehltritte mit
Empathie und einem verstehenden Blick zu antworten, hat das meist
gute Griinde. So werden Opfer von Gewalttaten vielleicht (kognitiv)
nachvollziehen konnen, dass es Ursachen fir solche Taten gibt. So
beispielsweise, warum Menschen anderen Menschen durch eine ent-
behrungsreiche Kindheit, widrige Lebensumstdnde oder schlimme
Erfahrungen etwas antun. Deshalb steht aber niemand in der Pflicht,
jemanden von der Schuld fiir ein solches Handeln zu entlasten. Erst
recht nicht, wenn keine innere Bereitschaft dazu besteht.

Dass das Vergeben in solchen Fillen mehr iiberfordern kann,
als dass sie Seelenheil bringt, wird bei drastischen Ereignissen und
Verbrechen besonders deutlich. Kann oder soll den Titern des
religionsideologischen Terrorakts von Charlie Hebdo vergeben wer-
den? Hanna Arendts Antwort auf eine solche Frage fiel im Zuge
ihrer Auseinandersetzung mit den Verbrechen der Nationalsozialis-
ten deutlich aus. Sie kam zu dem Schluss, dass es Taten gibt, die
so bose sind, dass sie sich jeder Strafbarkeit entziehen und die wir
damit auch auflerstande sind zu vergeben.** Ahnlich und Bezug
nehmend auf das Verstehen argumentiert Vladimir Jankélévitch.>
Er schliefit - ebenfalls - im Kontext seiner Auseinandersetzung mit
dem Holocaust die Moglichkeit der Vergebung fiir Vergehen aus,
die Menschen nicht in der Lage sind zu verstehen. Unter diesem
Vorzeichen kommt er zu dem Schluss, dass es Vergehen gibt, die sich
der Moglichkeit der Vergebung entziehen und damit unverzeihlich
sind.”! Die Moglichkeit, ein Unrecht zu vergeben, sei auf solche
Vergehen begrenzt, die es auch moglich machen, zu verstehen. Wir
brauchen also (gute) Griinde, um zu verzeihen.>

49 Arendt (s. Anm. 3), 307.

50 Jankélévitch, Vladimir, Verzeihen?, Frankfurt a.M. 2006.

51 In diesem Zusammenhang hat uns Jacques Derrida wohl am intellektuell her-
ausforderndsten mit der Vergebung konfrontiert. Fiir ihn ist das, was wirklich
der Vergebung bedarf, das Unvergebbare - ,forgiveness forgives only the unfor-
givable, Derrida, Jacques, On Cosmopolitanism and Forgiveness, London/New
York 2001, 32.

52 Boshammer, Susanne, Die zweite Chance: Warum wir (nicht alles) verzeihen
sollten, Frankfurt a.M. 2020.

194

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vergebung revisited — Pladoyer fiir eine andere Konfliktkultur

Wir konnen Andere verstehen und Verstandnis aufbringen, ohne
mit ihrem verletzenden Handeln einverstanden sein zu miissen.
Wenn uns eine solche Vergebung gelingt, konnen wir die Fehlbarkeit
anderer anerkennen, ohne Schuld und Verantwortung zu negieren
oder auszublenden. Im Verstehen des Anderen liegt - so lautet mein
Pladoyer - die positive Kraft einer realen Vergebungskultur. Sie ist
in der Bereitschaft begriindet, sich auf Andere und ihre Wirklichkeit
einzulassen. Schlechtestenfalls bleibt es dabei, die oder den Ande-
re:n als fremd zu betrachten. Aber es besteht auch die Méglichkeit,
sich an ihr oder sein Denken heranzutasten und auf diese Weise
eine zwar unbekannte, aber fiir das eigene In-der-Welt-sein mdogli-
che Wirklichkeit in Betracht zu ziehen. Das mindert keine Schuld.
Aber es macht verzichtbar, fiir erlittene Verletzungen Wiedergutma-
chung zu brauchen. Und ermdglicht damit Rache, Wut oder Groll
zu liberwinden und zur Vergebung innerlich fahig zu sein. Wenn
Vergebung so funktioniert, wenn sie also unseren Gefiihlshaushalt
aufzurdaumen weif$ und eben dadurch Konflikte in der Gesellschaft
bewiltigbar macht, dann ist die (ontologisch) ,falsche® Vergebung die
vielleicht nicht nur einzig mégliche, sondern (praktisch) ,richtige’

195

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ulrike Peisker
Unbeabsichtigt vergeben?

Zur Problematik des Vergeben-Wollens

In ihrem Roman Spieltrieb lasst die Schriftstellerin Juli Zeh eine
ihrer Hauptfiguren, Smutek, einen Dialog mit seiner Frau fiihren,
nachdem dieser feststellen musste, dass sie ihm jahrelang einen Teil
ihrer Lebensgeschichte verschwiegen hatte, und Zeh versieht die-
sen Dialog anschlieflend erzéhlerisch mit einem bemerkenswerten
Kommentar:

»Jeder hat Griinde und ein Recht zu schweigen. Aber wenn man schon
spricht, kann man versuchen, bei der Wahrheit zu bleiben, nicht wahr?“
»Du redest, als hittest du mir verziehen.*

Verziehen?*

Diese Option im menschlichen Miteinander war Smutek entfallen.!

Des Bemerkens wert ist dieser Kommentar insofern als er - ganz en
passant — ein intuitives Vorverstdndnis von Vergebung bzw. Verzei-
hen? fundamental infragestellt, das auch der Behandlung von Verge-
bung im Rahmen dieses Bandes zugrunde zu liegen scheint. Dieser
Band fragt nach den Bedingungen und der Gestalt von emotionaler
Verletzlichkeit und Verletzungen und nach méglichen Modi des Um-
gangs mit beidem. Thematisiert man Vergebung als Umgangsform
mit Verletzungen, dann scheint sie als bewusst vollzogene Handlung,
als (pro)aktiver Gestus in den Blick zu geraten. Juli Zehs Smutek
hingegen scheint Vergebung gar nicht im Sinn gehabt zu haben;
erst darauthin angesprochen féllt ihm dieser Topos wieder ein, und

1 Zeh, Juli, Spieltrieb, Miinchen 22006, 436.

2 Entsprechend dem alltdglichen Sprachgebrauch verwende ich die Begriffe des
Verzeihens und Vergebens synonym. Zu einer ausfithrlichen Begriindung der
synonymen Verwendung vgl. Peisker, Ulrike, Zwischenmenschliche Vergebung.
Phdnomenologische Betrachtungen in protestantischer Perspektive, Religion in
Philosophy and Theology 128, Tiibingen 2024, 8f.

197

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ulrike Peisker

doch lisst seine Art zu reden und sich zu verhalten seine Frau emp-
finden, als wére ihr durch ihn vergeben worden. Lisst sich tatsdch-
lich vergeben, ohne dies zu intendieren — ldsst sich moglicherweise
nur vergeben, ohne es zu intendieren? Diese Frage gewinnt auch da-
durch an Virulenz, dass die erkldrte Absicht, jemandem zu vergeben,
einen schalen Beigeschmack hat. Wenn uns jemand als Vergeben-
Woller gegeniibertritt, mag das ein ungutes Gefithl auslésen und
das, obwohl die Vergebung gesellschaftlich eigentlich einen gute Ruf
zu genieflen scheint. Doch auf das demiitige Eingestdndnis ,Es tut
mir leid“ scheint die Zusage ,Ich vergebe dir® seltsamerweise selten
angemessen, auch wenn sie sachlogisch selbstverstdndlich keine un-
sinnige Antwort auf solch ein Eingestédndnis ist. Aber gestiinden wir
jemandem ein, dass uns irgendetwas ehrlich leidtut, und bekdmen
zur Antwort ,Ich vergebe dir - wollten wir unser Eingestindnis
nicht am liebsten zuriickziehen, weil wir uns fragen wiirden, was
demjenigen eigentlich einfiele, sich uns gegeniiber zum grofien Ver-
geber aufzuschwingen, ohne zu erkennen zu geben, dass nicht wir
allein verantwortlich fiir den Lauf unserer gemeinsamen Geschichte
sind?

Dieses ungute Gefiihl, das einen beschleichen mag, ist recht leicht
erklart: Mit seinem Vergeben-Wollen nimmt der Vergeben-Woller
eine Vereindeutigung der Situation vor, die unseren alltdglich sich
aufwiegenden Wogen von Streiten, Enttduschungen, Vertrauensbrii-
chen und dhnlichem schlicht meist nicht eignet. In der Regel sind
die Situationen, die potentiell nach Vergebung rufen, komplexer,
als dass einer schuld ist und der andere nicht. Wenn uns jemand
eingesteht, dass ihm etwas ehrlich leidtut, wére es doch sehr haufig
angemessen zu antworten, dass es einem selbst auch leidtut und
damit eben zum Ausdruck zu bringen, dass man sich der Verwick-
lungen bewusst ist, die zu dem Verhalten des anderen gefiihrt haben
und dass man sich dariiber hinaus im Klaren dariiber ist, selbst
Teil der Geschichte zu sein, die Vorgeschichte zu dem Bruch in der
Beziehung ist, den es zu kitten gilt. Ein Vergeben-Woller trigt dem
aber nicht Rechnung, sondern zeichnet ein ganz klares Bild von
Schuld und Unschuld: ,Ich Vergeber, du nichts:

198

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Unbeabsichtigt vergeben?

Doch auch unabhingig davon, ob der Vergeben-Woller die eigene
Verstrickung® in die Umstédnde anerkennt, scheint zwischenmensch-
liche Vergebung in gewisser Weise anfillig zu sein fiir eine Art
Gleichgiiltigkeit gegeniiber den Entstehungsgeschichten der jeweils
fraglichen Situation. Das bedeutet nicht, dass Vergebung per se blind
ist fir die jeweiligen Hintergriinde, aber sie wirkt nicht selten pra-
disponiert fiir eine solche Indifferenz, insofern die Eindeutigkeit
in Form des Urteils schuldig/unschuldig, die die Vergebung einer
Situation eintrédgt, ignorant zu sein scheint gegeniiber den Griin-
den, die jemand hatte, so und so zu handeln. Man muss nicht so
weit gehen wie Friedrich Nietzsche, der meint, man konne einen
Schuldigen bis zur Unschuldigkeit entschulden, wire man sich nur
der jeweiligen Vorgeschichte in vollem Umfang gewahr und konnte
dadurch zeigen, inwiefern der fiir schuldig Befundene notwendiger-
weise so und so handeln musste:

Wenn die Kenntniss, welche der Vertheidiger eines Verbrechers von
dem Fall und seiner Vorgeschichte hat, weit genug reicht, so miissen die
sogenannten Milderungsgriinde, welche er der Reihe nach vorbringt,
endlich die ganze Schuld hinwegmildern. Oder, noch deutlicher: der
Vertheidiger wird schrittweise jenes verurtheilende und Strafe zumes-
sende Erstaunen mildern und zuletzt ganz aufheben, indem er jeden
ehrlichen Zuhérer zu dem inneren Gestdndniss néthigt: ,er musste so
handeln, wie er gehandelt hat; wir wiirden, wenn wir straften, die ewige
Notwendigkeit bestrafen.*

So berechtigt der Hinweis ist, dass die Kausalitdt einer Handlung
theoretisch vollstindig nachzuverfolgen ist, so vorsichtig wird man
sein miissen, eilig ihre Entschuldbarkeit daraus abzuleiten. Hand-
lungen sind nicht notwendig entschuldbar, wenn wir nur die Griin-
de fiir die jeweilige Handlung kennen oder anerkennen, ihnen also
nicht ignorant gegeniiber wéren. Aber eine zu eindeutige Zuschrei-
bung von Schuld und Unschuld, wie sie die Vergebung eintrégt,
erweckt den Eindruck, als hétte man es in aller Regel mit Menschen
der Art von Shakespeare-Bosewichten zu tun, die keinen anderen

3 Zum Verstricktsein in Geschichten vgl. Schapp, Wilhelm, In Geschichten ver-
strickt. Zum Sein von Mensch und Ding, RoteReihe 10, Frankfurt a.M. 52012.

4 Nietzsche, Friedrich, Menschliches, Allzumenschliches II, in: ders., Samtliche
Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Bénden, Bd. 2, hg. v. Giorgio Colli/Mazzi-
no Montinari, Miinchen *1988, 367-704, 559.

199

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ulrike Peisker

Grund fiir ihr verletzendes Verhalten haben, als bose sein zu wollen.
Menschen treten jedoch in der Regel nicht auf mit einem Ethos von
,Huhu, ich bin der Bosewicht und Bosestun ist meine Pflicht Viel-
mehr haben auch Menschen, die verletzend handeln, ihre Griinde,
wenn man mit Ridiger Bittner Handlungsgriinde als Zustédnde und
Ereignisse, als Ziige einer Situation versteht, auf die wir reagieren:
»ein Grund sein, aus dem jemand etwas tut, das ist soviel wie, etwas
sein, auf das die betreffende Handlung eine Reaktion ist“®. Vielleicht
wirden wir urteilen, dass die Grinde dieser Menschen in unseren
Augen nicht geniigend gut waren, um das verletzende Verhalten zu
rechtfertigen, aber Griinde haben sie allemal und die sind in der
Regel nicht das Verletzen-Wollen an sich. Tritt uns nun jemand mit
der dezidierten Absicht gegeniiber, uns zu vergeben, sagt dies etwas
aus iber die Haltung des Vergeben-Wollers zu uns und unseren
Griinden, das der Beziehung méglicherweise dhnlich abtriglich sein
koénnte, wie das vorausgegangene verletzende Verhalten.” Was genau
konnte also das Problem mit dem Vergeben-Wollen, mit der Absicht
zu vergeben sein, und wie liele sich vor diesem Hintergrund von
Vergebung reden, ohne dass diese Rede einen schalen Beigeschmack
erhalt?

Die Skepsis gegeniiber absichtsvollem Vergeben néhrt sich aller-
dings nicht nur aus den ungiinstigen Implikationen fiir das zwi-
schenmenschliche Miteinander, sondern ebenso aus denkerischen
Schwierigkeiten. Wie konnte eine Absicht zu vergeben tiberhaupt
gedacht werden, wenn Vergebung zumindest auch, wie weithin an-
genommen, das Aufgeben negativer Emotionen gegeniiber dem Ver-
letzer beinhaltet. So halten Paul M. Hughes und Brandon Warmke
in der Stanford Encyclopedia of Philosophy etwa fest: ,Commonly,
forgiveness is thought to involve the giving up of certain negative
emotions towards the wrongdoer, the forbearance of negative reac-
tions against the wrongdoer, and possibly the restoration of the

5 Vgl. Bittner, Riidiger, Aus Griinden handeln, Ideen und Argumente, Berlin 2005,
81-86.

6 A.aO., 8l

7 Vgl. Bittner, Rudiger, Verwiistung durch Moral, in: Brigitte Boothe/Philipp
Stoellger (Hg.), Moral als Gift oder Gabe? Zur Ambivalenz von Moral und
Religion, Wiirzburg 2004, 98-103, 101f.

200

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Unbeabsichtigt vergeben?

relationship with the wrongdoer® Entziehen sich Emotionen jedoch
nicht unserer Verfiigbarkeit? Unterstehen Emotionen tatsdchlich un-
serem Willen oder ist unser Wollen vielmehr dem Einfluss unserer
Emotionen unterstellt? Kann das Aufgeben negativer Emotionen
dann iiberhaupt eine freie und autonome Handlung(-sentscheidung)
sein? Und gesetzt den Fall, diese Fragen wiren zu verneinen, miisste
Vergebung dann als reines Abfallprodukt einer Ursache-Wirkungs-
kette verstanden werden, die eben das Entschwundensein (passiver
Modus) negativer Emotionen zum Ergebnis hat, nicht aber eine au-
tonom und frei intendierte Handlung ist? Miissten wir dann davon
ausgehen, dass zu vergeben uns lediglich zustofien kann; wenn man
diesen Vorgang nicht gleich ganz dem Zufall preisgeben will und
sich infolgedessen damit einverstanden zeigen miisste, dass man ,,aus
Versehen“ vergeben kann?

Diesen Fragen werden wir im Folgenden in vier Schritten nach-
gehen. Erstens: Inwiefern lasst sich mit Vergebung nichts beabsichti-
gen? Zweitens: Inwiefern ldsst sich Vergebung nicht beabsichtigen?
Drittens: Konnte sich - wie fiir Smutek und seine Frau - Vergebung
erst retrospektiv als ,Vergebenheit“ erschlieflen? Und wenn ja, dann
ware viertens die Frage, wie.

8 Hughes, Paul M./Warmke, Brandon, Forgiveness, in: Edward N. Zalta (Hg.),
The Stanford Encyclopedia of Philosophy, Stanford, Metaphysics Research Lab.
Stanford University (2017), URL: https://plato.stanford.edu/archives/sum2017
/entries/forgiveness/ (Zugrift:10.08.2018). Susanne Boshammer argumentiert in
diesem Band gegen ein solches sentimenatlistisches, also auf der Verdnderung
von Gefithlen basierendes Vergebungsverstindnis. Boshammer geht von dem
Vergebungsprivileg der ,Opfer (gegeniiber Dritten) aus und sieht dieses Privileg
nicht haltbar auf der Grundlage eines sentimentalistischen Vergebungsverstand-
nisses, insofern nicht nur die Opfer einer Verletzung, sondern auch Dritte Empo-
rung empfinden und diese aufgeben kénnen. Zu fragen wire allerdings, ob die
Empo6rung der direkt Betroffenen nicht von anderer Qualitat ist als die Dritter
bzw. ob es sich bei dem negativen Gefiihl, das sich beim Vergeben &ndert,
nicht primédr um den Schmerz handelt, den das Verletztsein hervorruft, als um
moralische Emporung und somit um einen (Gefiihls)Zustand, den sehr wohl
ausschliefilich direkt Betroffene empfinden und insofern als einzige ,,privilegiert*
wiren zu vergeben. Zum Schmerz emotionaler Verletzungen als Gegenstand
zwischenmenschlicher Vergebung gegeniiber begangenem moralischem Unrecht
als ihrem Gegenstand vgl. ausfithrlich Peisker (s. Anm. 2), 69-75.

201

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://plato.stanford.edu/archives/sum2017/entries/forgiveness
https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://plato.stanford.edu/archives/sum2017/entries/forgiveness

Ulrike Peisker
1 Lasst sich mit Vergebung etwas beabsichtigen?

Beginnen wir also fiir eine erste Annaherung an eine Verhéltnisbe-
stimmung von absichtsvollem Handeln und Vergebung mit der ers-
ten Frage, inwiefern sich mit Vergebung nichts beabsichtigen lésst.
Auf den ersten Blick scheint die Annahme, dass man die Vergebung
nicht nutzen kann, um mit ihr eine bestimmte (auflere) Absicht
zu verfolgen, wohl relativ einleuchtend. Wie so oft, wenn Dinge
nur Mittel zum Zweck sind, hat man auch bei der Vergebung den
Eindruck, sie werde gewissermafien ausgehohlt, wenn man sie ge-
zielt zum Erreichen irgendwelcher Ziele einsetzt. Jemand, der also
beispielsweise vergibt, um sich zu réchen, etwa indem er durch
sein ,Vergeben“ die eigene moralische Uberlegenheit demonstriert,
vergibt wohl nur in Anfithrungszeichen.® Er legt also ein Verhalten
an den Tag, was zwar nach auflen hin wie Vergebung aussieht, sich
aber nicht aus den Motivationen speist, von denen wir sagen wiir-
den, dass es ihrer bedarf, um das, was wie Vergebung aussieht, auch
wirklich Vergebung nennen zu kénnen. Und auch wenn dabei noch
nicht einmal solch der Vergebung entgegengesetzte Intentionen wie
Rachegedanken eine Rolle spielen, sondern beispielsweise lediglich
das Anliegen, der gesellschaftlichen Achtung teilhaftig zu werden,
die sich mit dem Vergeben, weniger aber mit dem Rachen verdienen
lasst!0, scheint doch Vergebung héchstens ihrer Form, nicht aber
ihrem Wesen nach vorzuliegen.

Damit von Vergebung die Rede sein kann, scheint kein Kalkiil
vorliegen zu diirfen, wie Jacques Derrida prominent konstatiert:
»Ein ,zweckbestimmtes® Verzeihen ist keine Vergebung, es ist allein
eine politische Strategie oder psychotherapeutische Okonomie“!.
Doch Derrida wiirde noch weitergehen. Er hilt es nicht nur fir
ausgeschlossen, dass Vergebung mit der Absicht vollzogen wird,
vergebungsuntypische Dinge wie Rache oder Reputationspflege zu
erreichen, sondern er hdlt es genauso ausgeschlossen, noch von

9 Sjostrom, Arne/Braun, Judith/Gollwitzer, Mario, Rache und ihre Beziehung zu
Strafe und Vergebung aus psychologischer Perspektive, in: Thorsten Moos/Ste-
fan Engert (Hg.), Vom Umgang mit Schuld. Eine multidisziplindre Anndherung,
Normative Orders 15, Frankfurt a.M. 2015, 51-68, 60-65.

10 Vgl. den Beitrag von Sonja Fiicker in diesem Band.
11 Derrida, Jacques, Jahrhundert der Vergebung. Verzeihen ohne Macht — unbe-
dingt und jenseits der Souverinitit, in: Lettre International 48 (2000), 10-18, 16.

202

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Unbeabsichtigt vergeben?

Vergebung zu sprechen, wenn man sie zum Zwecke der Therapie,
der Versohnung oder Beziehungsbesserung praktizieren mochte. ,,Je-
desmal, so Derrida,

wenn das Vergeben im Dienste eines Zweckes steht, sei er auch ehrsam
und rein geistig (Freikaufen oder Erlosen, Heil), jedesmal wenn es
versucht, eine Normalitdt wiederherzustellen (eine soziale, nationale,
politische, psychologische), und zwar durch eine Trauerarbeit, durch
irgendeine Therapie oder Okologie des Gedichtnisses, dann ist die
Vergebung” nicht rein — noch ist es ihr Begriff.’?

Dies diirfte bereits etwas weniger intuitiv sein. Wozu sollte man
sonst vergeben, wenn nicht dafiir, die Beziehung wieder in Ordnung
zu bringen, sich zu versdhnen und den entstandenen Bruch zu repa-
rieren? Was wire falsch daran, wenn man dies mit der Vergebung
beabsichtigt?

Das Problem, das Derrida hier sieht, ist, dass Vergebung durch
die Einbindung in eine Mittel-Zweck-Relation einer 6konomischen
Logik unterworfen wird und dadurch den Modus des Tausches statt
der Gabe anndhme.?® Und ein 6konomisches Verstindnis von Verge-
bung im Modus des Tausches statt der Gabe, hitte weitreichende
Folgen fiir dieses Verstdndnis, die dem Phanomen mdglicherweise
nicht gerecht werden: Versteht man die Vergebung als strukturell
6konomisches Geschehen, miisste man ndmlich folglich auch die
Beteiligten als 6konomisch Handelnde begreifen. Okonomisches
Handeln wiederum ist rationales und planvolles Handeln, das auf
der Kalkulierbarkeit von Kosten und Nutzen basiert und dadurch
auch selbst kalkulierbar wird. Insofern bietet eine G6konomische
Struktur Verldsslichkeit in dem Sinne, dass sie Raum fiir begriindete
Erwartungen beziiglich des Handelns des Gegeniibers bietet. Eine
erbrachte Vorleistung schafft die Grundlage fiir den Anspruch auf
die vereinbarte Gegenleistung und macht sie einforderbar.* Derjeni-

12 A.a.0.,10.

13 Vgl. a.a.0.; Derrida, Jacques, Vergeben. Das Nichtvergebbare und das Unver-
jahrbare. Aus dem Franzosischen von Markus Sedlaczek, Wien 22022.

14 Vgl. Sedlacek, Thomds, Die Okonomie von Gut und Bose, Miinchen #2013,
28f.; Weitz, Bernd O./Eckstein, Anna, VWL Grundwissen, Freiburg 52019, 10—
13; May, Hermann/May, Ulla, Wirtschaftsbiirger-Taschenbuch. Wirtschaftliches
und rechtliches Grundwissen, Miinchen #2009, 5f; Kodalle, Klaus-Michael, Ver-
zeihung denken. Die verkannte Grundlage humaner Verhiltnisse, Miinchen
2013, 65.

203

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ulrike Peisker

ge, der vergibt und dabei auf die Besserung des Gegeniibers und
der Beziehung sinnt, stellt seine Vergebung gewissermaflen unter
einen Vorbehalt. Sie gilt, vorbehaltlich des Eintretens der anvisier-
ten Besserung, der Therapie, wie Derrida sagen wiirde (s.0.). Aber
was geschieht, wenn diese Besserung nicht eintritt. Ist dann die
Vergebung nicht mehr giiltig? War sie dann nie giiltig? Wurde dann
tiberhaupt vergeben, wenn Vergebung zuriickgezogen werden kénn-
te? Und umgekehrt: Trite die Verbesserung ein, diirfte dann der,
dem Vergebung unter dieser Bedingung in Aussicht gestellt wurde,
darauf bestehen, Vergebung zu erhalten? Wire nicht derjenige, der
der Forderung nachkommt, sich zu bessern, infolgedessen in der
Position, fiir die erbrachte Leistung im Gegenzug die Vergebung
einzufordern?

Von hier aus diirfte deutlich werden, inwiefern eine 6konomi-
sche Struktur der Vergebung problematisch wire. Der Gedanke, die
Vergebung wire ein einforderbares Verhalten, auf das man einen
(Rechts-)Anspruch haben kann und zu dem man sein Gegeniiber
quasi verpflichten kann, widerstrebt einem intuitiven Vorverstandnis
von Vergebung ebenso wie die Vorstellung, man kénnte die eigene
Vergebung unter einen Vorbehalt stellen und ihre Wirksamkeit nur
im Falle der Erfiillung irgendwelcher Bedingungen wirklich wirk-
sam werden lassen.> ,[Vergebung] ist eben kein Vertrag mit klein-
gedruckten Klauseln’, wie der Philosoph und Kulturwissenschaftler
Thomas H. Macho formuliert. Ware sie es, ware sie ,,nur ein Pakt,
eine spezielle Form des Ablafhandels“. Eine 6konomische Struktur
der Vergebung hilt sozusagen der Priifung am Phdnomen nicht
stand. Wenn sich mit der Vergebung allerdings nichts beabsichtigen
ldsst, ohne dass Vergebung authort, Vergebung zu sein, dann ist
zwischenmenschliche Vergebung an einen prekéren Ort verwiesen,

15 Vgl. beispielsweise Scheiber, Karin, Vergebung. Eine systematisch-theologische
Untersuchung, Religion in Philosophy und Theology 21, Tiibingen 2006, 307f.;
Kolnai, Aurel, Forgiveness, in: Proceedings of the Aristotelian Society 74
(1973/1974), 91-106, 101f.; Hallich, Oliver, Can the Paradox of Forgiveness Be
Dissolved?, in: Ethical Theory and Moral Practice 16 (2013), 999-1017, 1002
1007; Kodalle (s. Anm. 14), 14 meint, es kénne nicht angehen, einen Vergebungs-
akt als ,,Einlgsung einer moralischen Forderung zu interpretieren’; mochte aber
immerhin eine ,,schwache Form des Verpflichtetseins zum Verzeihen einrdumen.

16 Thomas H. Macho, Fragment iiber die Verzeihung, in: Zeitmitschrift 4 (1988),
135-145, 143.

204

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Unbeabsichtigt vergeben?

denn weshalb sollte man Vergebung selbst beabsichtigen, wenn man
mit ihr nichts beabsichtigen kann?

2 Lasst sich Vergebung selbst beabsichtigen?

Angesichts der vorausgegangenen Erlduterungen stellt sich nun also
die zweite der eingangs angekiindigten Fragen, die es zu erdrtern
gilt: Inwiefern ldsst sich Vergebung an sich beabsichtigen oder nicht
beabsichtigen? Hier lassen sich zwei Aspekte unterscheiden, namlich
erstens: Inwiefern bietet sich Vergebung ihrer Sache nach nicht an,
beabsichtigt zu werden und zweitens: Wieso ist es problematisch,
wenn wir sie dann doch beabsichtigen? Widmen wir uns zunichst
dem ersten Aspekt als unmittelbarer Fortfithrung der bisherigen Ge-
danken. Vergebung ist wenig attraktiv, so hatte sich bisher gezeigt,
weil man mit ihr nicht beabsichtigen kann, was angesichts von
Briichen in Beziehungen jedoch hiufig unser Bediirfnis ist, wenn
uns etwas an den fraglichen Personen liegt, ndmlich die Beziehung
wieder ins Lot zu bringen, eine Besserung zu erzielen und sich
zu vers6hnen. Dass man also mit Vergebung nichts beabsichtigen
kann, trigt dazu bei, dass fraglich wird, wieso man Vergebung selbst
beabsichtigen wollen sollte.

Dariiber hinaus tragt ein weiterer Aspekt zu dieser Unattraktivitét
von Vergebung bei: sie lauft Gerechtigkeitsbediirfnissen zuwider.
Darin unterscheidet sich die Vergebung von anderen, vergeltenden
Umgangsformen mit Schuld grundsdtzlich: sie folgt einer anderen
Logik. Wahrend ausgleichende Umgangsformen mit Verletzungen
wie Strafe, Rache oder Wiedergutmachung einer nachvollziehbaren
und scheinbar unmittelbar einleuchtenden Logik von ausgleichen-
der Gerechtigkeit und Reziprozitit folgen, scheint Vergebung dieser
Logik gerade nicht zu folgen. Unser Gerechtigkeitsdenken ist ge-
pragt von Entsprechungs- und Gegenseitigkeitserwartungen - eine
Logik, die unser gesamtes Zusammenleben zutiefst durchdringt und
der unmittelbare Plausibilitdt eignet.”” ,Auch heute noch, in unserer

17 Vgl. Maes, Jiirgen, Gerechtigkeitsmotiv und sozialethische Orientierung. Der
Glaube an eine gerechte Welt und seine Implikationen fiir ethische Werthal-
tung, in: Erwachsenenbildung 3 (2009), 125-128; Maes, Jirgen, Gerechtigkeit
und Eigennutz. Macht und Mythos zweier Motive, in: Kai Horstmann/Michael

205

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ulrike Peisker

eigenen Gesellschaft’, so der Philosoph Fabian Bernhardt, ,ist die
Idee der Gerechtigkeit auf die Idee eines Gleichgewichts bezogen.
Justitia halt noch immer eine Waage in der Hand“!®. Die Logik der
Vergebung, die nicht auf der 6konomischen Logik von Austausch,
Gegenseitigkeit und Ausgleich zu beruhen scheint, steht dem entge-
gen und ist nicht in derselben Weise intuitiv ergreifbar: Den Impuls
»Das geschieht ihm recht! empfinden wir, wenn jemanden die ge-
rechte Strafe ereilt, nicht, wenn jemandem unverhofft vergeben wird.

Wenn es bei der Vergebung aber weder um das Bediirfnis des
Verletzten nach einer Beziehungsbesserung oder Versohnung gehen
kann noch um das Gerechtigkeitsbediirfnis des Verletzten, was soll
dann das Moment sein, das einen Verletzten zur Vergebung bewegt?
Wir kennen es aus eigenen Erfahrungen und zahlreichen Beispielen
des Fiktiven: Man kann geniisslich in Rachefantasien schwelgen®
- wer aber gibt sich stundenlang lebendigen Vergebungsfantasien
hin, in denen man sich lustvoll méglichst plastisch ausmalt, wie das
ideale Aufeinandertreffen zwischen einem selbst und demjenigen,
dem man vergeben mochte, abliefe; was derjenige sagen wiirde,
was man erwidern wiirde; wie er schauen wiirde, wenn man geniiss-
lich vergibt und wessen Augen diese Szene bestenfalls beobachten
wiirden, um maximalen Genuss bei der Vergebung zu verspiiren?
Fiir das Phidnomen der Rachefantasie scheint es keine Entsprechung
einer Vergebungsfantasie zu geben. Und entsprechend ist auch das
Motiv zur Vergebung nicht in der Weise nachvollziehbar wie das
Motiv zur Rache. ,Wer einen festen Rachevorsatz unerledigt in sich
tragt’, so der Philosoph Peter Sloterdijk, ,ist vor Sinnproblemen bis
auf weiteres sicher“?’, denn ,,[d]ie tiefe Einfachheit der Rache befrie-
digt das allzu menschliche Bediirfnis nach starker Motivierung. Ein
Motiv, ein Agent, eine notwendige Tat: Das ergibt das Formular zum
vollkommenen Projekt.?! Die Rache, so macht Sloterdijk deutlich,

Hiittenhoff/Heinz Koriath (Hg.), Gerechtigkeit — eine Illusion? Interdisziplinare
Ringvorlesung Saarbriicken WS 2002/3, Symposion. Anstof3e zur interdiszipli-
néren Verstindigung 5, Miinster 2004, 125-143, bes. 131-136.

18 Bernhardt, Fabian, Rache. Uber einen blinden Fleck der Moderne, Berlin 2021,
232.

19 Vgl. a.a.0., 254-256.273-281.

20 Sloterdijk, Peter, Zorn und Zeit. Politisch-psychologischer Versuch, Suhrkamp
Taschenbuch 3990, Frankfurt a.M. °2019, 98.

21 Ebd.

206

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Unbeabsichtigt vergeben?

hat nicht dasselbe Problem wie die Vergebung, krampthaft nach
einem Motiv suchen zu miissen. Vergebung hat — anders als die
Rache - nichts Projekthaftes. Wéhrend das Gefiihl der Lust auf
Rache sich von selbst erklart, weil es eben eine Lust ist und die
befliigelnde Form des Vorhabens annimmt, miisste man fiir so etwas
wie eine ,Lust auf Vergebung® zu Erklarungen anheben, wie sich
eine solche Lust anfiihlen soll, denn Vergebung hat - soweit wir
bisher gesehen haben - nichts Lustvolles an sich und 1adt nicht in
selber Weise wie die Rache zu fiebrig engagiertem Projektieren ein.
Wir hatten manches Mal vielleicht nicht ibel Lust, uns zu rachen.
Wer aber kennt schon das Gefiihl, nicht {ibel Lust zu haben, zu
vergeben? Dies ist jedoch ein nicht unerhebliches Problem fiir die
Vergebung, denn, so erldutert Robert Spaemann in Bezug auf Hand-
lungsmotivationen: ,Um etwas zu tun, was an sich gut ist, muf es
auch in irgendeinem Sinne fiir mich gut sein, denn es mufl mir zum
Motiv werden konnen, und ich muf darin auf irgendeine Weise eine
Befriedigung finden, sonst wiirde ich es gar nicht wollen kénnen.?2
In welchem Klima kann Vergebung dann gedeihen, wenn es nicht
das der Gerechtigkeit oder des Lustgewinns ist? Wo ldge der benefit
des Vergebens fiir den Vergebenden, von dem Spaemann meint, es
bauche ihn, um zu solchem handeln motiviert zu werden? Wenn
man also fragt, inwiefern sich Vergebung nicht beabsichtigen ldsst,
dann ldsst sich zunéchst festhalten, dass sich Vergebung gewisserma-
Ben widerspenstig dazu verhalt, gewollt zu werden. Sie biedert sich
uns nicht an. Thre Anmutungsqualitat ist keine solche, die sich uns
unmittelbar und intuitiv erschliefit. Es ist nichts Lustvolles an ihr, sie
entspricht nicht dem Gerechtigkeitsdenken, kurz: es ist nicht klar,
was Vergebung {iberhaupt in einer Weise attraktiv machen wiirde,
dass wir sie beabsichtigen wollen wiirden.

Dariiber hinaus ergibt sich jedoch ein weiteres Problem hin-
sichtlich des Vergeben-Wollens. Dass sich Vergebung einer Entspre-
chungs- und Gegenseitigkeitslogik zu widersetzen scheint, die auf
Gerechtigkeit zielt, konnte weiter greifen als nur Vor- und Gegenleis-
tungen fiir Vergebung auszuschlieflen und damit das Vergeben-Wol-
len noch auf andere Weise problematisch machen. Nicht nur, dass
schwierig zu erkldren ist, was uns vergeben wollen ldsst — auch ge-

22 Spaemann, Robert, Moralische Grundbegriffe, beck’sche Reihe 256, Miinchen
72004, 27.

207

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ulrike Peisker

setzt den Fall, wir wiirden — warum auch immer - vergeben wollen,
konnte das ein Problem fiir die Vergebung sein. Sie scheint sich auf
fundamentalere Weise gegen Intentionalitit zu sperren. Schon al-
lein ein Bewusstsein davon zu vergeben beziehungsweise Vergebung
zu erhalten konnte die Vergebung womdglich in Reziprozitétsver-
héltnisse einbinden. Mdglicherweise ldsst sich zwischenmenschliche
Vergebung als bewusster und intentionaler Akt nicht denken, ohne
sie in eine dkonomische Struktur einzubinden. Dann liele sie sich
jedoch entweder gar nicht — oder aber nicht als bewusster und inten-
tionaler Akt - denken, denn die Einbindung in eine 6konomische
Struktur, so hatte sich gezeigt, wiirde die Vergebung annullieren.
Derrida formuliert dies in ahnlicher Weise fur die Gabe. Echte Gabe,
so meint Derrida, ist eine Gabe, die durch den Empfinger nicht
erwidert und vom Geber nicht mit Blick auf irgendeinen Nutzen
gegeben wird.2> Doch schon die Identifikation der Gabe als Gabe
durch den Geber und den Empfanger wiirde dazu fiihren, weil das
Erkennen der Gabe durch den Empfénger, sobald dieser etwas ihm
als Gabe gegeben erkennt, schon ein Anerkennen der Gabe wire
und eine Art symbolische Erwiderung.* Und genauso wire das
Bewusstsein des Gebers, etwas als Gabe zu geben schon eine sym-
bolische Gratifikation, wenn man sich etwa in seiner Freigebigkeit
und Giite gefallt oder auch nur Freude an der Freude des Beschenk-
ten hat. Derrida spricht in diesem Zusammenhang von einer ,Art
selbstgefilliger und narzifitischer Dankbarkeit“?®, mit der man sich
selbst zirkular Anerkennung erweisen wiirde. Sobald man sich der
Gabe beziehungsweise des Gebens als solchem bewusst ist, bindet
man die Gabe in ein 6konomisches Tauschgeschehen ein mit allen
Folgen, die sich oben bereits gezeigt hatten. Deswegen kann Derri-
da davon sprechen, dass die Dinge, die notwendig sind, um von
einem Gabeereignis sprechen zu konnen, ndmlich Geber, Gabe und
Empfianger, zugleich die Dinge sind, die es unmdglich machen, noch
davon zu sprechen: ,Die Bedingungen der Moglichkeit der Gabe
ndmlich (dafl irgend ,einer’ irgend ,etwas’ irgend ,einem anderen’
gibt)*, so Derrida, ,bezeichnen gleichzeitig die Bedingungen der Un-

23 Derrida, Jacques, Falschgeld. Zeit geben I. Aus dem Franzosischen von Andreas
Knop und Michael Wetzel, Miinchen 1993, 22.

24 A0, 36.

25 Ebd.

208

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Unbeabsichtigt vergeben?

moglichkeit der Gabe. [...] [D]iese Bedingungen der Moglichkeit er-
geben [produire] oder definieren die Annullierung, die Vernichtung,
die Zerstérung der Gabe“?.

Lasst sich dies auf die Vergebung iibertragen? Miisste man, um
Vergebung nicht automatisch zu annullieren, also eine Vergebung
denken, bei der weder dem Vergeber bewusst ist, dass er vergibt,
noch demjenigen, dem vergeben wird, dass ihm vergeben wird?
Was soll Vergebung dann noch sein, wenn keiner derjenigen, die
sie betrifft, etwas von ihr merken darf? Um dieser Problematik zu
begegnen, scheint es lohnenswert, Derrida mit Jean-Luc Marion und
Bernhard Waldenfels ins Gespréch zu bringen und von dort aus zu
modifizieren.

3 Kann sich Vergebung erst retrospektiv erschlieen?

Erinnern wir uns noch einmal an Smutek und seine Frau. Offenkun-
dig hat Smutek - was auch immer er tat — nicht mit der Absicht
getan zu vergeben und doch hat sich seiner Frau durch sein Ver-
halten eine Wirklichkeit erschlossen, in der es sich so anfiihlt, als
hitte er ihr vergeben (s.0.). Offenbar hat sich ein Gefiithl dessen
eingestellt, das ich im Folgenden in Anlehnung an den Begrift der
Gegebenheit ,Vergebenheit” nenne. Kénnte das In-Erscheinung-Tre-
ten von Vergebung in der Wahrnehmung von ,Vergebenheit* durch
den Vergebungsempfanger liegen? Konnte diese Wahrnehmung des
Empfangers den Vergeber allererst als solchen konstituieren? Ware
dies der Fall, wiirde sich der Vergeber sein Vergeber-Sein nicht selbst
verdanken. Der Vergeber konnte sich entsprechend als ein solcher
Vergeber gewahr werden, der sein Vergeber-Sein nicht als eigene
Qualitat und sein Vergeben nicht als autarken, selbst-initiierten Akt
interpretieren kann, sondern gewissermaflen als ,fremdverschuldet"
So macht Jean-Luc Marion etwa darauf aufmerksam, dass der ,,Ef-
fekt“ der Gabe nicht in der Hand des Gebers liegt. Ob eine Gabe
ihren Effekt entfaltet, das heifft ob sie als Gabe verstanden und
empfangen wird, entzieht sich der Kontrolle und Verfiigbarkeit des

26 A.aO.,22.

209

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ulrike Peisker

Gebers.2’” Daher meint Marion, ,dass also der Effekt keinen Geber
fir sein Sich-Geben bendétigt“?® und der Empféanger die Gabe und
den Geber konstituiere, weil sich in seinem Empfangen der Gabe
als Gabe oder eben nicht als Gabe entscheide, ob ein Gabeereignis
stattgefunden hat: ,,In der Tat: Erst dariiber, dass es der Gabe-Emp-
fanger ihm bezeugt (was seiner Kontrolle entzogen bleibt), erhlt
der Geber das Bewusstsein, gegeben zu haben, folglich sein Selbstbe-
wusstsein.?® Lasst sich dies auf die Vergebung tibertragen? Konnte
sich die Frage, ob Vergebung stattfindet, daran entscheiden, ob der
Empfanger dessen, was als Vergebung gemeint ist, diese auch als
solche erfdhrt, ob er feststellt, dass ihm vergeben worden ist, das
heifit ,Vergebenheit” empfindet? Konnte sich also im Empfanger
entscheiden, ob Vergebung sich ereignet und ein Vergeber vergeben
hat? Nun ist es bei Marion, der dies in Bezug auf die Gabe, nicht
die Vergebung formuliert, so, dass alles, was einem erscheint, als
gegeben erscheinen kann: ,Was sich zeigt, gibt sich zuerst*° Das
héngt bei Marion damit zusammen, dass sein Interesse nicht eigent-
lich der Gabe als Phidnomen gilt, sondern der Phanomenalitit von
Dingen tiberhaupt, das heifit ihrer Art und Weise zu erscheinen.
Phanomenalitét als solche charakterisiert Marion als Gegebenbheit.
Aus diesem Grund kann er formulieren, dass alles, was erscheint, als
gegeben erscheint. Dass es jedoch auf diese Weise erscheint, hingt
bei Marion, wie bereits erldutert, ausschliefSlich vom Empfanger ab.
ODb es sich anbietet, den phanomenologischen Begrift der Gege-
benheit so stark vom Akt des Gebens und der Gabe her zu denken,
kann fiir den hier interessierenden Zusammenhang offengelassen
werden — moglicherweise erscheint alles, was erscheint, als durch
einen Akt des Gebens gegeben, moglicherweise nicht.3! Offensicht-
lich diirfte jedoch sein, dass dies in Bezug auf das Vergeben nicht

27 Marion, Jean-Luc, Gegeben sei. Entwurf einer Phianomenologie der Gegeben-
heit, Freiburg i.Br. 2015, 179f.

28 A.a.0,179.

29 A.a.0O,,180.

30 Ebd.

31 Derrida gibt allerdings im Gesprach mit Marion zu bedenken: ,I am not con-
vinced that between the use of Gegebenheit in phenomenology and [...] the
gift, there is a semantic continuity. I am not sure that when, of course, Husserl
refers, extensively and constantly, to what is given to intuition, this given-ness,
this Gegebenheit has an obvious and intelligible relationship to the gift, to
being given as a gift. [...] When Husserl says Gegebenheit, and when phenome-

210

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Unbeabsichtigt vergeben?

der Fall ist: Nicht alles, was uns erscheint, kann uns als vergeben
erscheinen. Vergebung hat nur in ganz spezifischen Situationen
tberhaupt ihren Ort, namlich dort, wo eine ernsthafte, veritable Ver-
letzung stattgefunden hat. Nur wo eine solche Verletzung vorange-
gangen ist, konnte uns potentiell etwas als vergeben erscheinen. Um
das prézise fassen zu konnen, bietet es sich an, Bernhard Waldenfels’
Konzept vom ,antwortenden Geben® beziehungsweise ,nehmenden
Geben® zur Hilfe zu nehmen. Und damit kommen wir zu der vierten
und letzten Frage, ndmlich auf welche Art und Weise eine sich erst
retrospektiv durch die Wahrnehmung des Empféngers erschliefSen-
de Vergebung gedacht werden kann und wie sich Vergebung in
diesem Sinne vollzieht.

4 Wie vollzieht sich Vergebung?

Der Gedanke vom Geben und Vergeben als antwortendem Handeln
steht bei Waldenfels im Zusammenhang seines Gesamtkonzepts
einer ,responsive[n]| Rationalitit“3?, in dem er das Verhltnis zur
Welt als stindiges Antworten auf fremde Anspriiche denkt und
von dort aus eine Konzeption des Handelns entwickelt, die die
»Responsivitit als Grundzug menschlichen Verhaltens**® ausweist.

nologists in the broad sense say Gegebenheit, something is given, they refer
simply to the passivity of intuition“ (Kearney, Richard/Derrida, Jacques/Marion,
Jean-Luc, On the Gift. A Discussion between Jacques Derrida and Jean-Luc
Marion. Moderated by Richard Kearney, in: John D. Caputo/Michael J. Scanlon
[Hg.], God, the Gift and Postmodernism, Bloomington 1999, 54-78, 58). Auf die
Konsequenzen eines solchen Phanomeologieverstindnisses fiir das Phanomen
der Gabe macht aufmerksam Dalferth, Ingolf Ulrich, Umsonst. Vom Schenken,
Geben und Bekommen, in: Studia Theologica 59 (2005), 83-103, 83-86; vgl.
auch ders., Alles umsonst. Zur Kunst des Schenkens und den Grenzen der
Gabe, in: Michael Gabel/Hans Joas (Hg.), Von der Urspriinglichkeit der Gabe.
Jean-Luc Marions Phanomenologie in der Diskussion, Miinchen 2007, 159-191,
161-164.

32 Waldenfels, Bernhard, Antwort auf das Fremde. Grundziige einer responsiven
Phinomenologie, in: Bernhard Waldenfels/Iris Ddrmann (Hg.), Der Anspruch
des Anderen. Perspektiven phdnomenologischer Ethik, Miinchen 1998, 35-49,
45.

33 Ebd.; vgl. auch Waldenfels, Bernhard, Antwortregister, Frankfurt a.M. 1994, 13—
19.

211

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ulrike Peisker

In allen unsere Handlungen, so meint Waldenfels, antworten wir
auf einen fremden Anspruch, der zuvor an uns ergangen ist. Jede
Handlung hat ihren Anfang nicht in uns, sondern auflerhalb von uns
und unser Handeln ist lediglich eine Antwort darauf3* Man ist also
im Sinne Waldenfels ein stdndig zur Antwort Genoétigter. Sofern man
in irgendeiner Weise handelt, hat man sich dem Anspruch offenkun-
dig nicht entziehen kénnen, auf den das Handeln eine Antwort ist.
Auch das Geben und Vergeben versteht Waldenfels als antwortendes
Handeln, also als Antworten auf einen fremden, dufleren Anspruch,
der an einen ergeht und dem man sich nicht entziehen kann.

Mithilfe dieser Figur ldsst sich die bei Marion eingezogene Uni-
versalitit alles Erscheinenden als gegeben modifizieren fiir die Parti-
kularitdt von Erscheinendem als vergeben. Nur in solchen Situatio-
nen ergeht ein Anspruch an den Verletzten zu vergeben, wo eine
Verletzung vorausgegangen ist. Das Problem, das jedoch bestehen
bleibt, ist jenes, das unter der Chiffre des ,Paradoxes der Verge-
bung“®* rangiert, namlich, dass nicht zu plausibilisieren ist, inwie-
fern eine Situation ernsthafter Verletzung den Verletzten zur Verge-
bung reizen kénnte. Der Ruf nach Vergebung, der fremde Anspruch,
Vergebung zu gewéhren, miisste schliefllich in solchen Situationen
als unumginglich vernommen werden, in denen gerade nichts fiir
die Vergebung zu sprechen scheint, eben weil eine ernsthafte Verlet-
zung stattgefunden hat. Es ist also, mit Waldenfels gesprochen, nach
wie vor nicht zu plausibilieren, weshalb in einer Situation veritabler
Verletzung plausiblerweise der Anspruch an den Verletzten ergehen
sollte zu vergeben. Das Paradox bleibt irreduzibel bestehen.

Es nimmt daher kaum wunder, dass sowohl Derrida als auch
Marion und Waldenfels in diesem Zusammenhang die Kategorie

34 Vgl. Waldenfels, Bernhard, Das Un-Ding der Gabe, in: Hans-Dieter Gon-
dek/Bernhard Waldenfels (Hg.), Einsitze des Denkens. Zur Philosophie von
Jacques Derrida, Suhrkamp Taschenbuchwissenschaft 1336, Frankfurt a.M.,
1997, 385-409, 395; ders. (s. Anm. 32), 47.

35 Zur Begrifflichkeit vgl. Kolnai (s. Anm.15); der Sache nach vgl. Derrida (s.
Anm. 11); vgl. auch Hallich (s. Anm. 15); Zaibert, Leo, The Paradox of Forgive-
ness, in: Journal of Moral Philosophy 6 (2009), 365-393; Schleiff, Matthias,
Paradox und Praxis der Vergebung, in: Hans-Peter Groffhans u.a. (Hg.), Schuld
und Vergebung. Festschrift fiir Michael Beintker zum 70. Geburtstag, Tiibingen
2017, 357-371, 363.

212

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Unbeabsichtigt vergeben?

des Ereignishaften einfithren, das einen unvorhersehbar trifft.¢
Der unbegriindete, widerverniinftige Anspruch, auf den das Verge-
ben eine Antwort ist, und die sich nicht nachvollziehbar aufdran-
gende ,Vergebbarkeit“¥, die sich dem potentiellen Vergeber zeigt,
sind so bestimmt als das ,Méglich-Unmdgliche*, das einen gleich
einem ,,Spuk? heimsucht. ,Diese Heimsuchung ist die gespensti-
sche Struktur der Erfahrung des Ereignisses, und sie ist absolut
wesentlich“4, denn das Ereignis ist als ,absolute Uberraschung“!!
unvorhersehbar und bricht unerwartet {iber einen herein. ,Bevor es
sich ereignet, kann das Ereignis mir nur als unmagliches erscheinen.
Das heifdt aber nicht, dass es nicht stattfinden kann, dass es nicht
existiert; es heifft nur, dass ich es weder auf theoretische Weise
aussagen noch es vorhersagen kann.*4?

In diesem Sinne konnen wir der Vergebung nicht habhaft wer-
den. Aber genau darin kénnte die Chance der Vergebung liegen.
Dadurch, dass sich dem Verletzten die Verletzung unvorhersehbar
und unkalkulierbar als vergebbar aufdringt und ihn als fremder
Anspruch zum Vergeben noétigt, ist das Vergeben-Wollen nichts, was
sich der Vergeber zu seiner eigenen Gloria anrechnen kann. Im Ge-
genteil wird er sich seines Vergebens erst durch die Wahrnehmung
von ,Vergebenheit“ durch den Vergebungsempfinger bewusst. Ein
Vergeber wire kein Vergeben-Woller und damit kdnnte viel gewon-
nen sein. Die Ereignishaftigkeit der Vergebung wire insofern die
Bedingung ihrer Moglichkeit. Nur, wo Vergebung einen unvorher-
sehbar ereilt, ist sie davor gefeit, in eine Okonomie oder Génnerhaf-
tigkeit umzuschlagen.

36 Vgl. Derrida, Jacques, Eine gewisse unmogliche Moglichkeit, vom Ereignis zu
sprechen, Berlin 2003, 27-31; Waldenfels (s. Anm. 34), 391; Marion (s. Anm. 27),
188-212.

37 In Anlehnung an Marions Begriff der ,Gebbarkeit der Gabe, mit dem er darauf
abhebt, dass sich irgendetwas einem Geber als gebbar gleichsam aufdringt:
,Gebbarkeit gestattet nicht nur ein Sich-Geben(-lassen). Sie verlangt danach. Es
geht um die Gabe als das, was gegeben werden muss® (Marion [s. Anm. 27],
196).

38 Derrida (s. Anm. 36), 51.

39 A.a.O, 36.

40 A0, 38.

41 A0, 35.

42 Ebd.

213

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ulrike Peisker

Versteht man Vergebung allerdings in diesem Sinne, diirfte zwei-
erlei deutlich sein: Erstens entzieht sich das Vergeben dann der Be-
und Empfehlbarkeit. Wo zu vergeben kein intentionaler Akt ist,
kann man einen Menschen auch nicht sinnvoll dazu verpflichten.
Zweitens handelt es sich bei Vergebung entsprechend um ein absolu-
tes Spitzenphdnomen, das einigermaflen rar sein diirfte. Vergebung
kénnte also moglicherweise realiter viel seltener stattfinden als -
vor allem, aber nicht nur, in christlichen Foren — die Rede von ihr
ist. Entsprechend wiirde es sich meines Erachtens empfehlen, spar-
samer von Vergebung zu sprechen. Ginge uns viel verloren, wenn
wir anerkennten, dass wir seltener vergeben als wir uns und anderen
angesichts gesellschaftlicher Vergebungsideale (s.0.) gerne glauben
machen wiirden? Wohl kaum. Unser Handlungsrepertoire umfasst
etliche Formen des Umgangs mit entstandenen Verletzungen. Wir
konnen versuchen, uns tiber das Schlieflen von Kompromissen ein-
ander wieder anzundhern und zu vertragen, wir konnen Wieder-
gutmachungs- und andere Ausgleichsversuche®® unternehmen, wir
konnen versuchen das Verhalten unseres Gegeniibers nachzuvollzie-
hen*!, nachsichtig sein*> oder aber getrennter Wege gehen. Es muss
nicht immer Vergebung sein.

43 Vgl. die Beitrage von Ulrike Link-Wieczorek und Lisanne Teuchert in diesem
Band.

44 Vgl. den Beitrag von Sonja Fiicker in diesem Band.

45 Vgl. den Beitrag von Susanne Boshammer in diesem Band.

214

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Susanne Boshammer

Moralische Verletzungen und die normative
Kraft des Verzeihens

In seinen 1851 erstmalig erschienenen Aphorismen zur Lebensweis-
heit erzdhlt der Philosoph Arthur Schopenhauer die kurze Geschich-
te von den Stachelschweinen im Winterwald.! Es ist bitterkalt und
die Tiere riicken nah aneinander, ,um sich durch die gegenseitige
Wiérme vor dem Erfrieren zu schiitzen.” Doch die Nihe hat einen
Preis, denn ,,bald empfanden sie die gegenseitigen Stacheln, welches
sie dann wieder voneinander entfernte, bis ,das Bediirfnis der Er-
warmung sie wieder naher zusammenbrachte” usw. Schopenhauers
Parabel bietet ein anschauliches Bild fiir einen Lebensumstand, der
in den letzten Jahrzehnten zunehmend philosophische Aufmerksam-
keit erfahrt. Gemeint ist die menschliche Vulnerabilitat, eine Verletz-
barkeit, die mit unserem Dasein naturgemifl einhergeht und uns
vom Moment unserer Geburt bis zum Tag unseres Todes begleitet.
Die Kilte des Waldes, die existentielle Angewiesenheit auf die Nahe
anderer, die fremden und eigenen Stacheln - sie symbolisieren die
Kulisse der Widrigkeiten, vor der sich unser Leben abspielt und die
uns anfallig fiir Verletzungen machen. Kein Mensch ist unverwund-
bar.

Fiir das Gelingen unseres Zusammenlebens ist es daher entschei-
dend, dass wir Wege finden, angemessen mit den Verletzungen
umzugehen, die wir einander unweigerlich zufiigen, und das gilt
insbesondere fiir die Art von Verletzungen, um die es im Folgenden
gehen soll. Der Philosoph Jeffrie Murphy bezeichnet sie als ,,moral
injuries> und meint damit Situationen, in denen Menschen die

1 Schopenhauer, Arthur, Die Stachelschweine, in: ders., Parerga und Paralipome-
na. Kleine philosophische Schriften, Sdmtliche Werke, Bd. 5, hg. von Wolfgang
Frhr. von Lohneysen, Stuttgart 1965, 765.

2 Murphy, Jeffrey, Forgiveness and Resentment, in: ders./Jean Hampton (Hg.),
Forgiveness and Mercy, Cambridge 1988, 14-34, 25.

215

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Susanne Boshammer

moralischen Rechte anderer bewusst missachten, ihnen also nicht
nur weh, sondern schuldhaft Unrecht tun. In den Leidtragenden
kann diese Erfahrung neben Enttduschung und Schmerz spezifische
Gefiihle von Groll und Empoérung hervorrufen und das aus gutem
Grund:

One reason we so deeply resent moral injuries done to us is not simply
that they hurt us in some tangible or sensible way; it is because such
injuries are also messages — symbolic communications. They are ways a
wrong-doer has of saying to us ,I count but you don’t’ [...]. Intentional
wrong-doing [...] involves a kind of injury that is not merely tangible
and sensible. It is moral injury and we care about such injuries.>

Tatsdchlich bedeutet die Erfahrung von Unrecht eine ganz eigene
Herausforderung fiir unseren Umgang miteinander und sie kann
Menschen nachhaltig prigen. Manche moralischen Verletzungen
hinterlassen Narben, die dauerhaft spirbar und oft auch fiir die-
jenigen erkennbar sind, die den Betroffenen nahestehen. Das gilt
interessanterweise fiir beide Seiten: Menschen, die anderen Unrecht
getan haben, tragen mitunter lange an ihrer Schuld, denn ldngst
nicht jeder Schaden lasst sich wieder gut machen und niemand
kann die Zeit zuriickdrehen. Wie also sollen wir mit moralischen
Verletzungen umgehen - denen, die wir selbst erleiden und denen,
die wir anderen zufiigen?

Eine traditionsreiche Antwort auf diese Frage verweist auf die
menschliche Fahigkeit zu verzeihen. Die Philosophin Hannah
Arendt hat sie als ein ,Heilmittel gegen die Unwiderruflichkeit®
bezeichnet, ,dagegen, dass man Getanes nicht riickgdngig machen
kann® Verzeihen konne ,von den Folgen der Vergangenheit sowohl
denjenigen befreien, der verzeiht, wie den, dem verziehen wird® Auf
diese Weise verhindere Vergebung?, dass die Folgen unseres Tuns
»uns bis an unser Lebensende im wahrsten Sinne des Wortes verfol-

3 Ebd.

4 Ich benutze im Folgenden die Begriffe verzeihen und vergeben bzw. Verzeihen
und Vergebung austauschbar und in ihrer sdkularen Bedeutung. Die mit dem Be-
griff der Vergebung héufig verbundene religiose Konnotation, wonach Vergebung
- im Unterschied zum Verzeihen — Gott vorbehalten ist, bleibt hier unberiick-
sichtigt.

216

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Moralische Verletzungen und die normative Kraft des Verzeihens

gen [...], im Guten wie im Bosen.”> Hannah Arendt steht mit dieser
Auffassung nicht allein. Viele betrachten das Verzeihen als eine Art
Therapeutikum fiir ,\Wunden, die die Zeit nicht heilt*®. Doch was
verbirgt sich hinter der befreienden Kraft des Verzeihens? Was tun
wir, wenn wir jemandem verzeihen, und was dndert sich, wenn uns
verziehen wird? Diesen Fragen gehe ich im Folgenden nach.

Dazu werde ich zunéchst erlautern, worin sich das Verzeihen von
anderen Formen des entlastenden Umgangs mit Unrecht unterschei-
det. Dazu gehoren das Vergessen, die Nachsicht und das Entschuldi-
gen. In der Betrachtung dessen, was Verzeihen nicht ist, zeichnen
sich erste Konturen dieser Praxis ab (1). Im zweiten Teil des Textes
geht es dann darum, diese Konturen mit Inhalt zu fiillen, um die
Frage zu beantworten, was den Vorgang des Verzeihens als solchen
auszeichnet. Dabei will ich deutlich machen, inwiefern es beim Ver-
zeihen um mehr geht als einen emotionalen Sinneswandel: Wenn
wir verzeihen, beschlieffen wir nicht nur, Wut und Groll hinter uns
zu lassen, sondern machen Gebrauch von einer uns eigenen norma-
tiven Autoritat.” Wer verzeiht, so meine These, entbindet die andere
Person von der Verpflichtung, sich ihr Fehlverhalten ihm gegeniiber
zum Vorwurf zu machen, und erlaubt ihr, mit sich selbst ins Reine
zu kommen (2).

1 Was Verzeihen nicht ist: Erste Konturen

Zu Beginn des 20. Jahrhunderts erforschte der Physiologe Walter
Cannon, wie Menschen sich in Situationen verhalten, die sie als
bedrohlich empfinden, und er prigte in diesem Zusammenhang den
Begriff der ,Kampf-oder-Flucht“-Reaktion: Werden wir angegriffen
oder verletzt, setzt unser Organismus bestimmte Stofte frei, die uns
physiologisch in die Lage versetzen sollen, entweder zuriickzuschla-

5 Arendt, Hannah, Vita activa oder Vom titigen Leben, Miinchen
152015, 301.307.302 (in der Reihenfolge der zitierten Passagen).

6 Schimmel, Solomon, Wounds not Healed by Time. The Power of Repentance
and Forgiveness, Oxford 2004.

7 Siehe dazu auch: Bennett, Christopher, The Alteration Thesis. Forgiveness as a
Normative Power, in: Philosophy and Public Affairs 46 (2018), 207-233.

217

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Susanne Boshammer

gen oder das Weite zu suchen.® Gleichzeitig richtet sich die Wahr-
nehmung neu aus: Der sprichwértliche Tunnelblick sorgt dafiir, dass
wir nahezu ausschliefSlich auf die Gefahr fokussiert sind, die von
unserem Gegeniiber ausgeht.

Im Fall von moralischen Verletzungen zeigt sich etwas ganz Ahn-
liches. Werden wir getduscht, hintergangen, betrogen oder herabge-
setzt, sehen wir in der Person, die uns beispielsweise bestohlen hat,
fortan vor allem die Diebin und erleben die Missachtung unserer
Rechte wie einen Angriff. Das kann den Wunsch nach Vergeltung
in uns wecken, aber auch den Impuls, auf Distanz zu gehen, um
uns vor weiteren Wunden zu schiitzen. Allerdings sind beide Strate-
gien nur bedingt hilfreich: Haufig konnen wir Menschen, die uns
verletzt haben, nicht dauerhaft aus dem Weg gehen, und auch die
Méglichkeit, andere fiir ihr Fehlverhalten biifSen zu lassen, steht uns
— selbst wenn wir das wollten — nicht immer offen. Sowohl Abstand
als auch Gegenwehr erweisen sich zudem nicht selten als kontrapro-
duktiv: Statt Entlastung zu bringen, fiihren sie oft eher dazu, dass
sich Spannungen und Konflikte verstetigen, zumal wir im Zorn oft
iiberreagieren und uns dann selbst ins Unrecht setzen.

Die Bereitschaft zu verzeihen, bildet einen deutlichen Kontrast zu
solchen ,Kampf- oder Flucht“-Reaktionen. Verzeihen setzt voraus,
dass wir unser Gegeniiber nicht ausschliellich als Angreifer wahr-
nehmen, und es beinhaltet den Entschluss, weder zuriickzuschlagen
noch Abstand zu suchen. Im Gegenteil: Wer verzeiht, kommt der
Person, die ihn verletzt hat, entgegen und statt sie mit Kélte oder
Verachtung zu strafen, trigt er zu ihrer Entlastung bei. Um genauer
zu verstehen, worin diese Entlastung besteht und worauf sie beruht,
ist es hilfreich, das Verzeihen von anderen Umgangsweisen mit
moralischen Verletzungen zu unterscheiden, die ahnlich befreiende
Effekte haben konnen. Dazu z&hlt neben dem bewussten Vergessen
und der Nachsicht auch das Entschuldigen.’

8 Siehe dazu und zum Folgenden: Boshammer, Susanne, Vergelten — Verstehen -
Verzeihen? Begriffliche Klarungen des Umgangs mit Unrecht aus philosophischer
Sicht, in: Konfliktdynamik 12 (2023), 180-186.

9 Die Liste ist nicht abschliefend. Zum Unterschied zwischen Verzeihen und
weiteren damit verwandten Phanomenen wie Rechtfertigung, Billigung, Gnade
und Versdhnung siehe mit jeweils weiterfithrender Literatur Hughes, Paul M./
Warmke, Brandon, Forgiveness, in: The Stanford Encyclopedia of Philosophy

218

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Moralische Verletzungen und die normative Kraft des Verzeihens

1.1 Vergessen statt Vergeben

Auf die Frage nach dem richtigen Umgang mit moralischen Verlet-
zungen gibt es keine allgemeingiiltige Antwort. Welche Reaktion
im konkreten FEinzelfall angemessen ist, hingt immer auch von
den jeweiligen Umstdnden ab, etwa davon, wie schwerwiegend der
entstandene Schaden ist, oder davon, ob unser Gegeniiber aus Un-
achtsamkeit, aus Gleichgiiltigkeit oder aus Niedertracht gehandelt
hat. Wenn es sich um eine Person handelt, die wir kennen, spielt
zudem meist eine Rolle, ob wir frither schon dhnliche Erfahrungen
mit ihr gemacht haben oder ob ihr Fehlverhalten eher untypisch
fir sie ist. Unrecht ist ein weites Feld und auch hier gibt es Ba-
gatelldelikte, moralische Blessuren, die kaum der Erwdhnung und
weniger noch der Erinnerung wert sind. Dass meine Kollegin bei
meiner Abschiedsfeier nicht aufgetaucht ist, obwohl sie mir schon
vor Wochen versprochen hatte, frith genug zu kommen, um das
Buffet mit aufzubauen, war nicht in Ordnung. Aber schnell fanden
sich genug andere helfende Hande und das Fest war auch ohne sie
rundum gelungen. In Fillen wie diesem entscheiden sich Menschen
mitunter, den Vorfall einfach zu vergessen und ihn getreu der Ma-
xime ,Schwamm driiber!“ aus dem Gedichtnis zu streichen. Dem
chinesischen Philosophen Konfuzius wird der Satz zugeschrieben
»To be wronged is nothing unless you continue to remember it
und die Chancen stehen gut, dass unerfreuliche Erlebnisse, die kei-
nen bleibenden Schaden verursacht haben, frither oder spiter in
Vergessenheit geraten, wenn wir die Erinnerung daran nicht bewusst
wachhalten. Im Erfolgsfall hat solch gezielte Vergesslichkeit etwas
Befreiendes: Was wir nicht erinnern, ist wie nie passiert und kann
uns selbst und unsere Beziehung zu anderen nicht weiter belasten.
Die Kunst des bewussten Vergessens besteht dabei vor allem da-
rin, sich so zu verhalten, als sei nichts weiter geschehen. Wir richten
unsere Aufmerksamkeit auf andere Dinge und schenken dem uner-
freulichen Ereignis keinerlei Beachtung. Darin besteht ein erster Un-
terschied zwischen dem Vergessen und dem Verzeihen, denn Verzei-
hen beinhaltet, dass wir uns klar vor Augen fiithren, was vorgefallen

(Fall 2024 Edition), Edward N. Zalta/Uri Nodelman (Hg.), URL: https://plato.st
anford.edu/archives/fall2024/entries/forgiveness/ (Zugriff: 12.05.2025).

219

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://plato.stanford.edu/archives/fall2024/entries/forgiveness
https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2024/entries/forgiveness

Susanne Boshammer

ist, und dass wir es als Unrecht benennen.!” Wer verzeiht, richtet den
Blick gezielt auf die moralische Verletzung und macht sie ausdriick-
lich zum Thema. Anders als das Vergessen ist Verzeihen zweitens
ein Vorgang, der eine bestimmte Person oder Gruppe adressiert:
Wir vergessen etwas, aber wir verzeihen immer jemandem.! Das ist
insofern bedeutsam, als es in Sachen Vergebungsbereitschaft mitun-
ter eine gewichtige Rolle spielen kann, wer uns verletzt, i.e. wem
wir etwas zu verzeihen haben. So machen viele Menschen ihre Ver-
gebungsbereitschaft etwa davon abhéngig, wie sich die betreffende
Person zu dem Vorfall verhilt, ob sie ihr Fehlverhalten eingesteht,
aufrichtige Reue zeigt oder versucht, den Schaden wieder gut zu
machen. All das kann entscheidend dafiir sein, ob wir uns dazu
entschlieflen, vergebungsbereit zu sein, und darin liegt ein dritter
Unterschied: Vergebung ist ein bewusst initiierter Vorgang — nicht
selten denken Betroffene lange dariiber nach und mitunter miissen
sie sich dazu erst iberwinden -, wahrend sich Vergessen auch ganz
ohne unser Zutun und véllig unbeabsichtigt einstellen kann. Das ist
beim Verzeihen anders: ,Forgiveness rests on a decision to forgive.
One cannot forgive without intending to forgive or without knowing
that one has done so.1? Zwar kommt es vor, dass wir riickblickend
feststellen, dass unser Zorn auf eine Person, die uns Unrecht getan
hat, mit der Zeit von selbst verraucht und der Groll mittlerweile
verflogen ist, doch dieser Gefithlswandel bedeutet nicht, dass wir ihr
verziehen hiatten, ohne es zu wissen.!

Es gibt also eine ganze Reihe von Unterschieden zwischen dem
Verzeihen und dem Vergessen. Gleichwohl besteht zwischen beidem
eine sprichwortliche Nahe. Jeder kennt die Formulierung ,Vergeben

10 ,Im Verzeihen finden wir eine klare negative Stellungnahme, eine Ablehnung
des sittlichen Unwerts der Zufiigung eines Ubels:“ (Crespo, Mariano, Das Ver-
zeihen. Eine philosophische Untersuchung, Heidelberg 2002, 21).

11 ,Vergebung findet normalerweise zwischen zwei Menschen statt, von denen sich
der eine in der Position des Opfers befindet und der andere in der des Taters.
(Brachtendorf, Johannes, Vergebung - eine Begriffsanalyse, in: ders./Stephan
Herzberg (Hg.), Vergebung. Philosophische Perspektiven auf ein Problemfeld
der Ethik, Miinster 2014, 15-34, 15).

12 Horsbrugh, H. J.N., Forgiveness, in: Canadian Journal of Philosophy 6 (1974),
269-282.

13 So auch Crespo (s. Anm.7), 33: ,Die Tatsache, dass gewisse Emotionen nach
einer langen Zeit nicht mehr bestehen, heifit noch nicht, dass ich dem mir
Unrecht Tuenden verziehen habe.

220

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Moralische Verletzungen und die normative Kraft des Verzeihens

und Vergessen!“ auch als Redewendung, mit der wir einen Schluss-
strich unter unerfreuliche Erfahrungen der Vergangenheit ziehen
und den Neuanfang besiegeln. Im Fall der Unverséhnlichkeit ist
der Zusammenhang fast noch deutlicher: Wer auf eine Verletzung
mit der Ankiindigung reagiert ,Das vergesse ich dir nie!*, macht
deutlich, dass sein Gegeniiber nicht auf Vergebung hoffen kann.
Das legt den Gedanken nahe, dass die Bereitschaft zu vergeben
nur dann aufrichtig ist, wenn sie mit dem Vorsatz einhergeht, das
Vorgefallene aus dem Gedéchtnis zu streichen, und diese Auffassung
ist weit verbreitet: ,Ob jemand schliefilich tatsichlich vollstindig
vergessen wird, was ihm angetan wurde, mag dahingestellt bleiben.
Aber der Wille es zu vergessen, ist doch Ausdruck der Vergebungs-
bereitschaft:™ Dafiir scheint auch zu sprechen, wie wir tiblicherwei-
se reagieren, wenn jemand unsere Bitte um Verzeihung akzeptiert,
aber offenbar nicht willens ist, das Geschehene auf sich beruhen
zu lassen. Es ist mindestens befremdlich, wenn mein Partner mich
immer mal wieder daran erinnert, dass ich ihn damals betrogen
habe, obwohl er mir ausdriicklich versichert hat, er habe mir meinen
Fehltritt langst verziehen.

Dass wir in solchen Fillen zu Recht irritiert sind, deutet meines
Erachtens jedoch nicht darauf hin, dass Vergebung an die Bereit-
schaft gebunden ist, erlittenes Unrecht zu vergessen. Was uns stutzig
macht, ist vielmehr, dass der andere uns nach wie vor nachtrégt,
was wir ihm angetan haben. Es ist die Vorwurfshaltung, die befrem-
det und die tatsdchlich nicht zum Verzeihen passt. Vergebung hat,
wie wir noch sehen werden, ganz wesentlich mit dem Verzicht auf
Vorwiirfe zu tun. Ein Versprechen, nach Maglichkeit zu vergessen,
was geschehen ist, ist damit nicht verbunden. Wir kénnen jeman-
dem auch dann verzeihen, wenn wir sicher sind, dass wir niemals
vergessen werden, was die Person uns angetan hat, und mitunter
kann Vergebungsbereitschaft sogar hilfreich sein, wenn uns etwa

14 Kodalle, Klaus-Michael, Verzeihung denken, Miinchen 2013, 213. Auch der
franzosische Philosoph Vladimir Jankélévitch hat sein prominentes Pladoyer
gegen das Verzeihen wesentlich auf die Auffassung gestiitzt, dass Vergeben und
Vergessen zwangsldufig miteinander verbunden sind: Die Grausambkeiten des
Holocaust sind fiir ihn auch darum unverzeihlich, weil es ,,ein neues Verbrechen
gegen die menschliche Gattung® wire, dieses ,gewaltige Verbrechen gegen die
Menschlichkeit zu vergessen.” (Jankélévitch, Vladimir, Das Verzeihen. Essays
zur Moral- und Kulturphilosophie, Frankfurt a.M. 2004, 250).

221

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Susanne Boshammer

daran liegt, aus schmerzhaften Erfahrungen zu lernen. Verzeihen
ermoglicht, dass die Beteiligten ohne Groll und ohne Scham zurtick-
blicken konnen und der Erinnerung an das, was geschehen ist, nicht
ausweichen miissen. Auch aus moralischen Fehlern kann man klug
werden, wenn man sie nicht vergisst. Verzeihen und Erinnern sind
also durchaus miteinander vereinbar, denn Vergebung zielt nicht auf
das Ausldschen der Vergangenheit, sondern auf deren Bereinigung.
Es geht beim Verzeihen nicht darum, die Last der Erinnerung ab-
zuwerfen, sondern die Erinnerung von dem zu l6sen, was an ihr
belastend ist.

1.2 Nachsichtig sein

Eine weitere, beidseitig entlastende Form des Umgangs mit morali-
schen Verletzungen ist die Nachsicht. Anders als beim Bemiihen
um Vergessen blenden Menschen, die sich nachsichtig zeigen, nicht
ganzlich aus, was geschehen ist. Aber sie betrachten den Vorfall mit
einer gewissen Milde. Wer Nachsicht iibt, driickt gleichsam ein Auge
zu und sieht bewusst dariiber hinweg, dass der andere ihm mit
seinem Verhalten Unrecht getan hat. Wenn wir eine Angelegenheit
mit Nachsicht betrachten, verliert sie an Gewicht. Zwar tun wir nicht
so, als sei nichts passiert, doch wir verhalten uns, als sei das, was
passiert ist, nicht weiter gravierend.

Wie die Vergebungsbereitschaft ist auch Nachsicht eine Haltung,
die Menschen bewusst einnehmen. Wir driicken nicht zufillig oder
versehentlich ein Auge zu, sondern wir éiben Nachsicht und wie beim
Verzeihen gibt es auch hier in der Regel ein konkretes Gegeniiber.
Gleichwohl besteht zwischen Vergebung und Nachsicht ein wichti-
ger Unterschied und der betriftt unsere Einstellung gegeniiber der
moralischen Verletzung, die uns zugefiigt wurde. Vergebung setzt
voraus, dass wir das Verhalten einer anderen Person als Unrecht
wahrnehmen und benennen, als eine schuldhafte Missachtung un-
serer Rechte. Wer sich nachsichtig zeigt, schenkt diesem Umstand
hingegen keine Beachtung. Er ldsst ,Fiinfe grade sein‘ und blickt iber
den Unrechtscharakter des Geschehenen bewusst hinweg. Wéhrend
Vergebung darauf abzielt zu verhindern, dass die Folgen unseres
Tuns uns endlos verfolgen, sorgen wir im Fall der Nachsicht dafiir,
dass das Fehlverhalten anderer folgenlos bleibt. Fiir den Philosophen

222

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Moralische Verletzungen und die normative Kraft des Verzeihens

Mariano Crespo hat die nachsichtige Person Ahnlichkeit mit dem
stoischen Weisen:

Die Verletzungen, die ein Unrechttuender dem Weisen verursachen
kann, gelten ihm als Schrammen. Die Nachsicht gegeniiber dem zuge-
fiigten Ubel macht das Verzeihen iiberfliissig. [...] Der Unerschiitterliche
ist in einer Verfassung, in der er die Zufligung von objektiven Ubeln
nicht als solche ,wahrnimmt“

In dieser Haltung kommt eine Form von Gelassenheit zum Aus-
druck, die wir {iblicherweise an Menschen schitzen. Wir alle sind
gelegentlich auf die Bereitschaft unserer Umgebung angewiesen, uns
den ein oder anderen Fehler nachzusehen, und in schwachen Mo-
menten bei unserem Gegeniiber auf Nachsicht zu stofien, kann sehr
erleichternd sein. Das Wissen um die eigene Fehlbarkeit ist denn
auch ein erster moglicher Grund, sich im Ernstfall selbst nachsichtig
zu zeigen. Ein zweiter hat etwas mit Verstdndnis zu tun. Nehmen
wir das Beispiel der Kollegin, die mich bei meiner Abschiedsfeier
im Stich lasst. Sie hat nicht Wort gehalten und im ersten Moment
bin ich wirklich empdrt, dass sie mich einfach so hidngen ldsst.
Aber dann fillt mir ein, dass sie derzeit mit der Vorbereitung ihres
Umzugs beschiftigt ist und viel um die Ohren hat. Mdéglicherwei-
se hat sie in all dem Trubel das Wochenende verwechselt oder
schlicht vergessen, dass sie versprochen hatte, mir zu helfen. So
etwas kann passieren. Verstandnis fiir die Lage des anderen zu ent-
wickeln, macht es leichter, moralische Verletzungen nicht persénlich
zu nehmen. Bisweilen zeigen Menschen sich aber auch nachsichtig,
weil sie vermuten, dass sie am Zustandekommen der Situation nicht
ganz unbeteiligt sind. Vielleicht hitte ich die Kollegin ja nochmals
an den Termin erinnern sollen, schlieSlich ist es schon eine ganze
Weile her, dass wir dariiber sprachen. All das sind gute Griinde,
den moralischen Verletzungen, die wir durch andere erleiden, erst
gar keine spezifische Bedeutung beizumessen. Wenn wir in diesem
Sinne nachsichtig sind, heif$t das allerdings nicht, dass wir billigen,
was die andere Person getan hat. Es bedeutet lediglich, ihr nicht
vorzuwerfen, dass sie es getan hat, und dasselbe gilt im Fall der Ver-
gebungsbereitschaft. Die jeweiligen Umstinde mogen erkldren, wie
es zu einem Vorfall gekommen ist, doch dass etwas verstandlich ist,

15 Crespo (s. Anm. 10), 46.

223

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Susanne Boshammer

macht es nicht unbedingt besser und schon gar nicht weniger falsch.
Auch wenn wir bereit sind, der Person zu verzeihen, die uns Unrecht
getan hat, dndert das nichts an unserem moralischen Urteil @iber ihr
Verhalten. Verzeihen heifit weder Gutheiflen noch Rechtfertigen.!
Im Umgang miteinander ist der Unterschied allerdings oft nicht
klar erkennbar. Sowohl Nachsicht als auch Verzeihen beinhalten,
dass wir gegeniiber der Person, die uns schuldhaft verletzt hat, auf
Vorwiirfe verzichten, und diese Zuriickhaltung kann durchaus miss-
verstanden werden. Insbesondere im Fall der Nachsicht besteht die
Gefahr, dass unser Gegeniiber den falschen Eindruck gewinnt, wir
seien nicht sonderlich empfindlich oder hitten nichts dagegen, in
dieser Weise behandelt zu werden. Beim Verzeihen ist diese Gefahr
weniger grof3, da Vergebung zwar nicht immer aber doch hiufig
explizit erfolgt.” Wenn wir jemandem ausdriicklich zu verstehen
geben, dass wir bereit sind, ihm zu verzeihen, kommt darin zugleich
unsere moralische Kritik an seinem Verhalten zum Ausdruck. Zu-
dem geht dem Verzeihen hiufig eine entsprechende Bitte um Verzei-
hung voraus, die schon als solche mit dem Eingestandnis von Schuld
verbunden ist. Nachsicht hingegen erfolgt in der Regel stillschwei-
gend und ladt insofern eher zu Missverstindnissen ein. Der Biirger-
rechtler Martin Luther King hat davor gewarnt und er hat darauf
hingewiesen, dass allzu nachsichtige Personen sich schlimmstenfalls
den Vorwurf der Komplizenschaft gefallen lassen miissen: ,He who
passively accepts evil is as much involved in it as he who helps to
perpetrate it. He who accepts evil without protesting against it is re-
ally cooperating with it1® Auch wenn sich diese Mahnung vorzugs-
weise an diejenigen richtet, die nachsichtig auf Unrecht reagieren,
das anderen widerféhrt, ldsst sie sich auch als Warnung vor zu viel
Nachsicht mit denen verstehen, unter deren Fehlverhalten wir selbst

16 ,To regard conduct as justified [...] is to claim that the conduct, though normally
wrongful, was - in the given circumstances and all things considered - the
right thing to do” (Murphy, s. Anm. 9, 13) Im vorliegenden Fall wiirde das
Fernbleiben der Kollegin etwa dann als gerechtfertigt gelten, wenn sie auf dem
Weg zum Fest auf eine schwerverletzte Person gestoflen wire, die dringend ihre
Hilfe brauchte.

17 S. dazu: Hallich, Oliver, Verzeihen, laut und leise, in: Allgemeine Zeitschrift fiir
Philosophie 48 (2023), 355-376.

18 King Jr, Martin Luther, Stride Toward Freedom, San Francisco 1958, 91.

224

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Moralische Verletzungen und die normative Kraft des Verzeihens

zu leiden haben. Zu protestieren, wenn jemand uns Unrecht tut,
kann durchaus gefordert sein.

1.3 Entschuldigen

Es gibt jedoch auch Situationen, in denen andere unsere Rechte ver-
letzen und sich dennoch jeder Vorwurf ihnen gegeniiber verbietet.
Das ist immer dann der Fall, wenn sich zeigt, dass die betreffende
Person keine Schuld an dem Ereignis trigt, weil sie fiir das Gesche-
hene nicht im eigentlichen Sinne verantwortlich ist. Unter solchen
Umstdnden ist eine andere Form des entlastenden Umgangs mit
Unrecht angebracht, die wiederum vom Verzeihen zu unterscheiden
ist. Gemeint ist das Entschuldigen.

Um deutlich zu machen, worin der Unterschied zwischen Ent-
schuldigen und Verzeihen besteht, kehre ich ein letztes Mal zum
Beispiel der Kollegin zuriick, die mich bei meiner Abschiedsfeier
versetzt. Nehmen wir an, sie hat ihr Versprechen keineswegs verges-
sen. Tatsdchlich ist sie frithzeitig aufgebrochen, um mich bei den
Vorbereitungen fiir das Fest zu unterstiitzen. Doch auf dem Weg zu
mir wird sie in einen Unfall verwickelt, bricht sich den Arm und
muss im Krankenhaus behandelt werden. Sie kommt also nicht. Ich
habe von dem Vorfall keine Ahnung und édrgere mich sehr {iber
ihre Unzuverldssigkeit. Doch dann ruft sie an und informiert mich
tiber das Missgeschick und mein Groll verfliegt. Ganz offensichtlich
konnte sie nichts dazu, dass sie ihr Versprechen nicht gehalten hat.
Zwar ist sie wortbriichig geworden, aber die Verantwortung dafiir
liegt nicht bei ihr. In Situationen wie dieser wire es vollig unange-
messen, Verstandnis zu zeigen und nachsichtig dariiber hinwegzuse-
hen, dass die Kollegin meine berechtigten Erwartungen enttduscht
hat. Doch ebenso wenig ist hier Vergebungsbereitschaft gefragt,
und das hat nichts damit zu tun, dass der Vorfall vergleichsweise
harmlos und der entstandene Schaden iiberschaubar ist. Es liegt
schlicht daran, dass es unter solchen Umstanden nichts zu verzeihen
gibt. Niemand tragt die Schuld an dem, was geschehen ist, denn
Schuld setzt Verantwortung voraus und die gibt es hier nicht. Die
einzig angemessene Reaktion besteht in solchen Fillen darin, die
Person beziehungweise die Tatsache, dass sie uns verletzt hat, zu
entschuldigen: ,To excuse is to say this: what was done was morally

225

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Susanne Boshammer

wrong, but because of certain factors [...] it would be unfair to hold
the wrongdoer responsible or blame him for the wrong action.!?

In der Frage von Schuld und Verantwortung liegt der wesentliche
Unterschied zwischen dem Verzeihen und dem Entschuldigen. Um
jemandem verzeihen zu konnen, muss es etwas geben, das wir der
Person zu Recht veriibeln und ihr berechtigterweise zum Vorwurf
machen. Das aber setzt voraus, dass sie tatsdchlich Verantwortung
fiir das Geschehene trigt: ,[I]f a person was not responsible for
what he did, there is nothing to resent (though perhaps much to
be sad about). Resentment - and thus forgiveness - is directed
toward responsible wrongdoing“?® Verzeihen und Entschuldigen sind
also nicht nur voneinander zu unterscheiden, sondern schliefien
sich wechselseitig aus. Jemandes Verhalten zu entschuldigen, bedeu-
tet anzuerkennen, dass die Person fur das Geschehene nicht verant-
wortlich und in diesem Sinne unschuldig ist. Verzeihen hingegen
setzt Schuld voraus und ist nur méglich, wenn das, was die betref-
fende Person getan hat, eben nicht zu entschuldigen ist. Meine
Kollegin kann also auf meine Vergebungsbereitschaft verzichten. Sie
hat eine gute Entschuldigung dafiir, dass sie nicht Wort gehalten
hat, und Vergebung braucht nur, wer keine Entschuldigung geltend
machen kann.

Dieses Verstindnis von Entschuldigen deckt sich ganz offensicht-
lich nicht mit dem umgangssprachlichen Gebrauch des Wortes. Im
Alltag machen wir fiir gewohnlich zwischen Entschuldigen und
Verzeihen keinen Unterschied und wenn wir jemanden verletzt ha-
ben, bitten wir meist eher um Entschuldigung als um Verzeihung.
Beim Wort genommen macht die Bitte um Entschuldigung jedoch
wenig Sinn. Denn wenn wir tatsdchlich keine Verantwortung fiir den
Vorfall tragen, sind wir entschuldigt und miissen nicht erst darum
bitten. Haben wir uns hingegen wirklich etwas zuschulden kommen
lassen, wiére es, wenn iiberhaupt, eher angebracht, um Verzeihung zu
bitten. Unter bestimmten Umstdanden kann die Bitte um Entschuldi-
gung allerdings auch wortlich gemeint sein, ndmlich dann, wenn
wir zwar anerkennen, etwas falsch gemacht zu haben, aber die Ver-
antwortung dafiir von uns weisen. So bitten wir beispielsweise um
Entschuldigung, wenn wir verspétet zu einem Termin erscheinen,

19 Murphy (s. Anm. 2), 20.
20 Ebd.

226

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Moralische Verletzungen und die normative Kraft des Verzeihens

weil die Bahn gestreikt hat. Unsere Bitte ist dann im wortlichen Sin-
ne zu verstehen, also als Hinweis darauf, dass wir fir die Unptinkt-
lichkeit nicht verantwortlich sind und keine Riige verdienen. Um in
Zweifelsfillen eine Auseinandersetzung mit der oft strittigen Frage
zu ermoglichen, welche Umstdnde tatsichlich als entschuldigende
Faktoren anzuerkennen sind und welche nicht, kann es durchaus
hilfreich sein, den Unterschied zwischen dem Entschuldigen und
dem Verzeihen begrifflich klar zu markieren.

2 Verzeihen als normative Fahigkeit

Wir haben nun gesehen, worin sich Vergebung von anderen Formen
des Umgangs mit moralischen Verletzungen unterscheidet. Dabei
ist deutlich geworden, dass es beim Verzeihen nicht darum geht,
belastende Erinnerungen hinter sich zu lassen, die Situation zu ent-
spannen oder andere von Schuld freizusprechen. Zugleich hat sich
gezeigt, dass Verzeihen ein Vorgang ist, den wir bewusst vollziehen,
und zwar in Reaktion auf Verletzungen, die wir als Unrecht wahr-
nehmen und fiir die wir unser Gegeniiber verantwortlich machen.
Doch was heift es nun konkret, Menschen zu verzeihen, die uns
schuldhaft verletzt haben?

Auf diese Frage gibt es nicht nur eine Antwort. Verzeihen ist eine
kulturiibergreifende soziale Praxis, die ganz unterschiedliche Varian-
ten kennt, denen jeweils eigene Auffassungen davon zugrunde lie-
gen, was der Prozess der Vergebung beinhaltet, was er erfordert und
was er bewirkt. Die Vorstellung, darunter liele sich die eine, einzig
richtige Form des Verzeihens oder das eine, fiir alle verbindliche
Konzept von Vergebung ausmachen, ist verfehlt, wie nicht nur die
Philosophin Margaret Urban Walker deutlich gemacht hat: ,,I have
come to find it odd to there being a single correct idea of forgiveness,
in the way that there is a correct theory of the structure of the
DNA. Forgiveness is a variable human process and a practice with
culturally distinctive versions.?! Inmitten dieses Variantenreichtums
sind gleichwohl Grundziige des Verzeihens erkennbar, auf die auch
Walker Bezug nimmt. Dazu gehort die verbreitete Annahme, dass

21 Walker, Margaret Urban, Moral Repair. Reconstructing Moral Relations after
Wrongdoing, Cambridge 2006, 152.

227

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Susanne Boshammer

Verzeihen in wesentlicher Hinsicht mit unseren Gefiihlen zu tun
hat. Es ist diese Annahme, die das sogenannte sentimentalistische
Verstiandnis von Vergebung kennzeichnet.??

2.1 Vergebung als emotionaler Haltungswechsel

Nicht nur in philosophischen Kontexten wird Verzeihen héufig
als ein emotionaler Haltungswechsel verstanden, als ein ,change
of heart?, der im Kern darin besteht, dass wir uns entschlie3en,
bestimmte negative Gefiihle gegeniiber einer Person, die uns verletzt
hat, zu iiberwinden. Die entsprechenden Empfindungen werden als
retributive Emotionen bezeichnet und sie sind insofern unrechtsspe-
zifisch, als sie eine emotionale Reaktion auf das schuldhafte Fehlver-
halten anderer darstellen. Neben Wut und Groll gehdren dazu auch
Gefiihle von Rache oder der Drang, es dem anderen heimzuzahlen.
Verzeihen, so der Gedanke, bedeutet, solche Empfindungen bewusst
hinter sich zu lassen:

[Florgiveness is best understood as fundamentally a change in emotion.
According to such views, were you to be wronged, your forgiving
the wrongdoer fundamentally involves your overcoming (or abating,
or eliminating, or forswearing) some relevant negative emotion (e.g.,
resentment, hatred, rancor) that you experience because you were
wronged.?*

Diese Vorstellung pragt auch das Alltagsverstindnis von Vergebung.
Menschen, die bereit sind, erlittenes Unrecht zu verzeihen, beschlie-
8en demnach, ihre Vorwurfshaltung aufzugeben und den gerechten
Zorn hinter sich zu lassen, und dieser Gefithlswandel spielt sich
zundchst im eigenen Innern ab. Vergebung ist damit etwas eher
Privates und Hochstpersonliches. Doch Verzeihen hat zugleich eine
soziale Dimension, denn Groll und Empérung sind Empfindungen,
die sich gegen jemanden, i.e. in der Regel eine andere Person, rich-

22 Zur Bezeichnung: Kutz, Christopher, Forgiveness, Forgetting, and Resentment,
in: California Law Review 103 (2015), 1647-1656. Die entsprechenden Ansit-
ze werden auch als ,emotion accounts® bezeichnet, siche Hughes/Warmke (s.
Anm.9).

23 Calhoun, Cheshire, Changing One’s Heart, in: Ethics 103 (1992), 76-96.

24 Hughes/Warmke (s. Anm. 9).

228

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Moralische Verletzungen und die normative Kraft des Verzeihens

ten.2® Indem wir sie bewusst verabschieden, verdndern wir also nicht
unsere Einstellung zu uns selbst oder zu dem, was uns widerfahren
ist. Stattdessen vollziehen wir einen emotionalen Sinneswandel ge-
geniiber der Person, die uns verletzt hat. Verzeihen hat insofern
viel mit Affektkontrolle zu tun, und wenn wir Menschen fiir ihre
Vergebungsbereitschaft bewundern, dann oft auch dafiir, dass sie
sich ihren Emotionen nicht ausliefern. Dabei wird das Verzeihen
héufig als ein Prozess beschrieben, also als ein Vorgang, der Zeit
braucht und sich schrittweise vollzieht.26 Die vielféltigen feindseli-
gen Gefiihle, die die Erfahrung von Unrecht in den Betroffenen
auslosen kann, lassen sich nicht ohne Weiteres abschiitteln?’, zumal
wir im Bemiihen darum neben psychologischen Hiirden oft auch
moralische Bedenken {iberwinden miissen: Unter bestimmten Um-
stainden kann es durchaus als ein Gebot der Gerechtigkeit erschei-
nen, Menschen, die uns bewusst verletzt haben, fiir ihr Fehlverhalten
biiflen zu lassen oder sie jedenfalls mit unserem Zorn und unseren
Vorwiirfen zu konfrontieren. Mitunter halten wir auch an unserem
Groll fest, um auf diese Weise unsere Rechte zu markieren und
unser Gegeniiber davon abzuhalten, uns erneut zu verletzen. Aus
gutem Grund machen Menschen ihre Vergebungsbereitschaft daher
oft davon abhingig, dass die betreffende Person sich zu ihrer Schuld
bekennt, Reue zeigt und Besserung gelobt. Eine aufrichtige Bitte
um Verzeihung ist geeignet, entsprechende moralische Vorbehalte zu
zerstreuen.

Sollten wir uns dann tatsachlich dazu entschlieflen, der anderen
Person zu verzeihen, kann diese Entscheidung durchaus etwas Be-
freiendes haben. Verzeihen gilt gemeinhin als eine beidseitig entlas-
tende Form des Umgangs mit Unrecht und dafiir liefert das senti-

25 Davon zu unterscheiden sind Selbstvorwiirfe, die wir durchaus gegen die eigene
Person richten konnen (s.u. 2.3). Ob wir uns selbst verzeihen konnen, wird
philosophisch kontrovers diskutiert. Siehe dazu etwa: Dillon, Robin S., Self-For-
giveness and Self-Respect, in: Ethics 112 (2001), 53-83.

26 ,Forgiving should be understood as a process that continues, often over a
considerable period of time. To forgive is not something one can simply do in
a moment. Although a person may say to another, ,I forgive you' - and may say
this on Tuesday afternoon at three o’clock — forgiving is not just something that
can simply happen at three o’clock. Saying ,I forgive you' does not amount to
forgiveness. (Govier, Trudy/Verwoerd, Wilhelm, The Victim’s Prerogative, in:
South African Journal of Philosophy 21 [2002], 97-111, 98).

27 Siehe dazu Garrard, Eve/McNaughton, David, Forgiveness, Durham 2010, 96.

229

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Susanne Boshammer

mentalistische Verstdndnis von Vergebung eine einfache psycholo-
gische Erklarung: Die feindlichen Gefiihle, die wir im Zuge des
Verzeihens tiberwinden, sind erfahrungsgemaf} fiir alle Beteiligten
bedriickend. Die meisten Menschen leiden darunter, wenn ihre Mit-
menschen ihnen grollen. Selbst wenn wir uns nicht vor Vergeltungs-
mafinahmen fiirchten, vermeiden wir es nach Moglichkeit, unsere
Umgebung gegen uns aufzubringen. Wie die Stachelschweine im
Winterwald sind wir existentiell darauf angewiesen, dass andere un-
sere Nahe nicht meiden. Groll, Zorn und Empdrung sind aber nicht
nur fiir diejenigen von Nachteil, gegen die sie sich richten, sondern
belasten auf Dauer auch denjenigen, der sie hegt. Oft heifit es, dass
entsprechende Empfindungen die Erinnerung an das Geschehene in
uns wachhalten und uns an die Person binden, auf die sie zielen.
Solange wir dem Ubeltiter grollen, bleibe er in unserem Fiihlen
und Denken prisent. Zudem kann es durchaus kraftraubend sein,
die entsprechenden Empfindungen tber die Zeit hinweg aufrecht
zu erhalten - retributive Emotionen sind keine Ausnahme von der
Regel, dass Gefiihle versiegen, wenn wir sie nicht mit Nahrung ver-
sorgen — und es ist zusatzlich herausfordernd, dem damit oft verbun-
denen Vergeltungsdrang nicht nachzugeben. Dass die Uberwindung
solcher Empfindungen fiir alle Beteiligten Erleichterung bringt, ist
insofern gut nachvollziehbar.

Das sentimentalistische Verstindnis von Verzeihen ist innerhalb
der philosophischen Debatte vielfach prézisiert worden. So vertreten
manche die Auffassung, dass der entsprechende emotionale Sinnes-
wandel auf eine bestimmte Weise gestaltet oder zustande gekommen
sein muss, um ihn als Ausdruck von Vergebung bezeichnen zu kon-
nen: Die Frau, die den Groll auf ihren gewalttatigen Vater loswird,
indem sie Tabletten schluckt, die ihre Gefiihle beruhigen, verzeiht
nicht, auch wenn sie bewusst dafiir sorgt, dass ihr Zorn verraucht.?8
Andere haben betont, dass Menschen nur dann im eigentlichen
Sinne verzeihen, wenn sie die feindseligen Gefiihle aus moralischen

28 ,Ridding oneself of resentment by taking a specially-designed pill, for exam-
ple, would not count as forgiveness. Genuine forgiveness must involve some
revision in judgment or change in view. (Hieronymi, Pamela, Articulating an
Uncompromising Forgiveness, in: Philosophy and Phenomenological Research
62 [2001], 529-555, 530).

230

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Moralische Verletzungen und die normative Kraft des Verzeihens

Griinden oder um des anderen willen iberwinden.?” Demnach hat
es nichts mit Vergebung zu tun, wenn ich der Person, die mich
verletzt hat, nicht mehr grolle, um sie mit meiner Grofiziigigkeit
zu beschdmen oder um von anderen dafiir bewundert zu werden.
Die Philosophin Joanna North ist dariiber hinaus der Ansicht, dass
der bewusste emotionale Sinneswandel beim Verzeihen nicht nur
beinhaltet, negative Gefiihle loszuwerden, sondern zugleich erfor-
dert, dass wir sie durch positive Gefiihle ersetzen: ,Forgiveness is a
matter of a willed change of heart, the successful result of an active
endeavor to replace bad thoughts with good, bitterness and anger
with compassion and affection.30

Auch wenn sich die Ansitze im Detail unterscheiden: Sie alle
betrachten Vergebung als einen Vorgang, der vor allem unser Emp-
finden betrifft. Dieses Verstindnis von Verzeihen ist aus meiner Sicht
mindestens ergdnzungsbediirftig. Auch wenn es sicher zutrifft, dass
Vergebung etwas mit unserem Empfinden zu tun hat, geht es beim
Verzeihen letztlich um mehr als einen ,,change of heart".

2.2 Verzeihen als Privileg

Die Auffassung, dass Vergebung im Kern in der bewussten Uberwin-
dung negativer Emotionen besteht, ist auch jenseits akademischer
Debatten weit verbreitet, und sie ist zweifellos einer der Griinde
dafiir, warum Vergebungsbereitschaft kulturiibergreifend als eine
soziale Tugend gilt. Groll, Zorn und Emp6rung kénnen im Zusam-
menleben der Menschen viel Schaden anrichten, wohingegen die
Bereitschaft, diese Gefiihle hinter sich zu lassen, einem gedeihlichen

29 So beispielsweise Murphy (s. Anm. 2), 23f: ,I suggest, my ceasing to resent will
not constitute forgiveness unless it is done for a moral reason. Forgiveness is not
the overcoming of resentment simpliciter; it is rather this: forswearing resent-
ment on moral grounds. (Hervorhebungen im Original) Zur Kritik an diesem
Vorschlag siche Nelkin, Dana Kay, Freedom and Forgiveness, in: Ishtiyaque
Haji/Justin Caouette (Hg.), Free Will and Moral Responsibility, Cambridge
2013, 165-188.

30 North, Joanna, Wrongdoing and Forgiveness, in: Philosophy 62 (1987), 499-
508, 506. So auch Garrard, Eve/McNaughton, David, In Defense of Uncondi-
tional Forgiveness, in: Proceedings of the Aristotelian Society 103 (2003), 39-60,
44: ,[F]orgiveness requires something more positive — an attitude of good will
(or even love) towards the wrongdoer.

231

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Susanne Boshammer

Miteinander forderlich scheint. Daneben gibt es jedoch eine weitere
Annahme in Sachen Verzeihen, die von vielen Menschen geteilt wird
und die, wie ich deutlich machen mochte, ein anderes Licht auf die
Praxis des Verzeihens wirft. Es ist der Gedanke, dass Verzeihen ein
Vorrecht derjenigen ist, denen das Unrecht jeweils zugefiigt wurde.

Tatsichlich gehen wir tiblicherweise davon aus, dass wir unsere
Bitte um Verzeihung an die Person adressieren miissen, die unter
unserem Fehlverhalten zu leiden hatten. Das lernen wir meist schon
im Sandkasten, wenn wir unseren Spielkameraden beiseite schubsen
und umgehend aufgefordert werden, uns beim ihm dafiir zu ent-
schuldigen. Die Lektion ist nachhaltig und préigt unser Verstindnis
von Verzeihen. Wenn ich meinen Mann betrogen habe und auf Ver-
gebung hoffe, muss ich mich mit diesem Anliegen wohl oder iibel an
ihn wenden, denn er ist der Einzige, der mir gegebenenfalls verzei-
hen kann. Auch wenn es sicher angenehmer wire, meiner toleranten
Schwigerin zu ,beichten; dass ich mein Treueversprechen gebrochen
habe: Solange ich nicht nur auf Verstindnis, sondern auf Vergebung
aus bin, wird mir ein Gesprach mit ihr nicht weiterhelfen. Sie kann
mir nicht im eigentlichen Sinne verzeihen, was ich ihrem Bruder
angetan habe, weil ihr dazu die Berechtigung fehlt.

Die Philosophin Trudy Govier und ihr Kollege Wilhelm Ver-
woerd haben diese Uberlegung im Prinzip des ,victim’s preroga-
tive® verdichtet: ,Other things being equal, it is the victim of a wrong
who is entitled to offer or refuse forgiveness to the perpetrator who
committed that wrong”3! Den Opfern von Unrecht kommt demnach
in Sachen Verzeihen eine besondere Rolle zu, was jedoch nicht
heifdt, dass es immer nur eine Person gibt, die vergebungsberech-
tigt ist. Mitunter fiigen wir mit ein und derselben Handlung gleich
mehreren Menschen Unrecht zu. Dann haben wir Grund, jede und
jeden Einzelnen von ihnen um Verzeihung zu bitten. Entscheidend
ist lediglich, dass sich unsere Bitte an diejenigen adressiert, deren
Rechte wir verletzt haben.’? Sie, so die verbreitete Uberzeugung,
haben als einzige das ,standing to forgive .

31 Govier, Trudy/Verwoerd, Wilhelm (s. Anm. 28), 97. Hervorhebung im Original.

32 Siehe dazu auch Pettigrove, Glenn, The Standing to Forgive, in: The Monist 92
(2009), 583-603. Pettigrove selbst ist einer der wenigen, der die These vom Opfer-
Privileg in Sachen Verzeihen nicht fiir tiberzeugend hilt.

33 Siehe zur Debatte um das ,,Standing to Forgive“ auch: Hughes/Warmke (Anm. 9).

232

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Moralische Verletzungen und die normative Kraft des Verzeihens

Aus meiner Sicht liegt darin ein wichtiger Hinweis darauf, dass
es beim Verzeihen nicht allein um einen ,change of heart® geht.
Vergebung kann sich schon deswegen nicht in einem emotionalen
Sinneswandel erschépfen, weil sowohl die Empfindung als auch die
Uberwindung von retributiven Emotionen gerade kein Vorrecht der
Unrechtsopfer sind. Wir brauchen kein spezifisches ,standing®, um
Menschen zu grollen, die die Rechte anderer verletzt haben. Dazu
sind alle Mitglieder der moralischen Gemeinschaft berechtigt und
gegebenenfalls sind sie dazu sogar aufgefordert. Denn Groll und
Emporung sind, wie die Philosophin Pamela Hieronymi deutlich
gemacht hat, Formen des Protests und des Widerstands gegen Un-
recht: ,Resentment, I believe, should be understood as protest. In
resentment the victim protests the trespass, affirming both its wrong-
fulness and the moral significance of both herself and the offend-
er3* Es gibt keinen Grund, anzunehmen, dass sich dieser Protest
auf die Opfer selbst beschranken muss. Menschen, deren Rechte
verletzt werden, diirfen erwarten, dass Dritte nicht ignorieren, was
ihnen widerfédhrt, sondern Solidaritét zeigen und sich ihrem Protest
anschliefSen. Es kann sogar sein, dass die Empérung der Zeugen
von Unrecht deutlich lautstirker ausfillt als die der unmittelbar
Betroffenen. Wenn Menschen, die uns besonders nahestehen, von
anderen mutwillig verletzt werden, reagieren wir oft empfindlicher
als wenn es um uns selbst geht und zeigen deutlich mehr Mut
in Sachen Protest. Das ist mitunter von Vorteil, etwa dann, wenn
die Betroffenen selbst scheinbar unberiihrt erdulden, dass ihnen
Unrecht widerfahrt. Manche Opfer von Gewalt haben sich langst
daran gewéhnt, verlacht, erniedrigt oder geschlagen zu werden. Sie
sind emotional verstummt oder sogar der Ansicht, sie hitten keine
bessere Behandlung verdient. Dann ist es umso wichtiger, dass auch
andere ihre Stimme gegen das Unrecht erheben und die Betreffen-
den ermutigen, sich ihrer Empérung anzuschlieflen und fiir sich
einzustehen. Groll und Emporung sind insofern kein Monopol der
Opfer. Und dasselbe gilt fiir die Entscheidung, die entsprechenden
Gefiihle zu tiberwinden, wenn die Zeit dafiir gegkommen ist und es
angemessen erscheint, Entgegenkommen zu zeigen. Wenn es also
tatsdchlich zutrifft, dass nur die Opfer das Recht haben, zu verzei-

34 Hieronymi (s. Anm. 28), 530.

233

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Susanne Boshammer

hen, muss es beim Verzeihen um mehr gehen als diesen emotionalen
Sinneswandel.

2.3 Mit sich ins Reine kommen diirfen — Die normative Kraft von
Vergebung

Das Opfer-Privileg in Sachen Verzeihen weckt Zweifel daran, dass
es beim Vergeben vor allem um einen emotionalen Haltungswechsel
geht, und es gibt weitere Griinde, diesbeziiglich skeptisch zu sein.?
Tatsdchlich erscheinen einige Phdnomene, die mit der Praxis des
Verzeihens verbunden sind, eher ratselhaft, wenn man das sentimen-
talistische Verstdndnis von Vergebung zugrunde legt. Manche davon
sind bereits zur Sprache gekommen. So gehort zum Verzeihen nicht
nur, dass wir im Umgang mit der Person, die uns Unrecht getan
hat, faktisch auf Vorwiirfe verzichten. Es scheint vielmehr so zu sein,
dass Vergebungsbereitschaft entsprechenden Vorwiirfen die Berech-
tigung entzieht. Haben wir jemandem verziehen, ist es nicht mehr
angemessen, uns dariiber zu beklagen, was die Person uns angetan
hat. Der andere erwartet zu Recht, dass wir ihm sein Fehlverhalten
nicht mehr nachtragen, und zwar weil wir ihm verziehen haben.
Viele sind zudem der Ansicht, dass der Entschluss, jemandem zu
verzeihen, Konsequenzen fiir Fragen der Entschadigung hat. Dem-
nach wiren wir nicht langer berechtigt, von einer Person Wiedergut-
machung zu fordern, der wir bereits verziehen haben.? Ahnliches
gilt fiir die Bitte um Verzeihung. Wenn jemand uns schuldhaft Un-
recht getan hat, ist es nicht unangemessen, zu erwarten, dass er uns
fiir sein Verhalten um Verzeihung bittet. Das dndert sich, sobald wir

35 Vgl. dazu: Nelkin, Dana Kay, Forgiveness and Letting Go. Ways of Changing the
Normative Landscape, in: Revista de Estudios Sociales 86 (2023), 29-43.

36 So beispielsweise Bennett (s. Anm.7) und Pettigrove, Glenn, Forgiveness and
Love, Oxford 2012. Ahnlich Pereboom, Derk, Forgiveness as Renunciation of
Moral Protest, in: Brandon Warmke (Hg.), Forgiveness and Its Moral Dimen-
sions, Oxford 2021, 83-100.

37 So etwa Warmke, Brandon, The Normative Significance of Forgiveness, in:
Australasian Journal of Philosophy 94 (2016), 687-703.

234

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Moralische Verletzungen und die normative Kraft des Verzeihens

verzeihen, und zwar auch dann, wenn es eine solche Bitte bisher
nicht gegeben hat.3

Der Akt der Vergebung hat insofern eine ganze Reihe von nor-
mativen Konsequenzen und es scheint eher fraglich, dass ein blof3
emotionaler Sinneswandel diese Art von Folgen hervorrufen kann:

How could my giving up resentment towards someone else have an
effect not only on how I am morally permitted to treat that someone,
but also on how that person is morally obliged to treat me? I see no way
of linking my overcoming of resentment to the inappropriateness of, say,
asking for apologies or engaging in other forms of overt blame. Nor can
I see how my overcoming resentment would release you from certain
personal obligations to, say, apologize to me [...].%

Diese Hinweise legen es nahe, Verzeihen nicht im sentimentalisti-
schen Sinne zu verstehen, sondern es stattdessen als eine normative
Fahigkeit zu betrachten, also eine Form des Umgangs mit Unrecht,
mit der wir bewusst FEinfluss darauf nehmen, was wir einander
schulden.®® Fiir ein solches Verstindnis von Vergebung spricht nun
auch das Opfer-Privileg. Es bringt zum Ausdruck, dass wir eine
spezifische Form von normativer Autoritt ausiiben, wenn wir ver-
zeihen, und zwar eine Autoritdt, die uns nur dann zukommt, wenn
wir zu den direkten Leidtragenden gehoren. Fiir diese privilegierte
Stellung gibt es eine naheliegende Erklirung. Denn was die Opfer
des Unrechts faktisch von allen anderen unterscheidet und was sie
zugleich normativ auszeichnet, ist, dass es ihre Rechte sind, die
verletzt wurden, und dieser Umstand spielt meines Erachtens eine
wichtige Rolle mit Blick auf die Frage, was wir tun, wenn wir jeman-
dem verzeihen.

Die Uberlegung ist die Folgende: Wenn Menschen andere schuld-
haft verletzen, hat das neben allen anderen Folgen immer auch
normative Konsequenzen.*! Unrecht generiert moralische Pflichten,

38 DanaKay Nelkin fasst die unterschiedlichen Positionen, die jeweils entsprechende
normative Verdnderungen als zentral fiir das Verzeihen betrachten, unter der
Bezeichnung ,the normative landscape changing camp“ zusammen: ,What unites
all members of this camp is that they see as central the alteration of the obligations
and rights of various parties.‘ Nelkin (s. Anm. 35), 31.

39 Warmke (s. Anm. 37).

40 Siehe Owens, David, Shaping the Normative Landscape, Oxford 2012.

41 ,When one person harms or transgresses another, this action effectively creates
an interpersonal debt. Forgiveness involves the cancellation of the debt by

235

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Susanne Boshammer

und diese Pflichten sind - mindestens teilweise — den jeweiligen
Opfern geschuldet.*? Dabei steht aus meiner Sicht eine Verpflichtung
im Zentrum, und diese Pflicht besteht darin, das eigene Fehlverhal-
ten nicht auf die leichte Schulter zu nehmen, sondern es sich zum
Vorwurf zu machen, und zwar um der anderen Person willen.** Wir
schulden Menschen, denen wir Unrecht getan haben, salopp gesagt,
ein schlechtes Gewissen. Mit Blick auf diese Schuldigkeit befinden
sich die Opfer von Unrecht in der Rolle der Glaubiger und als solche
haben sie ein Privileg: Es sind die Glaubiger, die die Schuldner von
ihren Verpflichtungen entbinden und sie von ihren Schulden entlas-
ten konnen.** Eben das ist es, was wir aus meiner Sicht tun, wenn
wir jemandem verzeihen: Wir befreien die andere Person von der
Verpflichtung, sich um unseretwillen ihr Fehlverhalten zum Vorwurf
zu machen. Soweit es uns betriftt, kann sie ihr Gewissen entlasten.
Sie schuldet uns keine weiteren Selbstvorwiirfe und darf mit sich
ins Reine kommen.*> Was sie getan hat, war falsch, und sie war
dafiir verantwortlich. Wir sind nicht bereit, dariiber hinwegzusehen

the person who has been hurt or wronged.” (Exline, Julie/Baumeister, Roy, Ex-
pressing Forgiveness and Repentance. Benefits and Barriers, in: Michael McCul-
lough/Kenneth Pargament/Carl Thoresen (Hg.), Forgiveness. Theory, Research,
and Practice, New York 2000, 133-155, 133.

42 Es gibt unterschiedliche Auffassungen dariiber, was genau der Gegenstand
dieser Pflichten ist. Dana Kay Nelkin nennt insbesondere zwei: ,[W]hen we
wrongfully and culpably harm others, we incur at least two sorts of obligations:
the obligation to make restitution for the loss or harm suffered [...], and the
obligation to somehow make up for or in some way address the wrong itself:
(Nelkin [s. Anm. 35], 34).

43 Diese Pflicht ist also nicht schon dann erfiillt, wenn wir uns das eigene Verhal-
ten zum Vorwurf machen, weil die Tatsache, dass wir aufgeflogen sind, fiir uns
selbst von Nachteil war (uns Sympathien gekostet hat, Sanktionen zur Folge
hatte etc.).

44 Zu einem, wenn auch inhaltlich anders gefiillten ,Debt-Release Model of For-
giveness” siche Nelkin (s. Anm. 35), 35f. Zur Analogie zwischen ,moral forgive-
ness and economic debt-cancellation” siche Warmke, Brandon, The Economic
Model of Forgiveness, in: Pacific Philosophical Quarterly, 97 (2016), 570-589.

45 Das heif3t nicht, dass es keinerlei Grund fiir Selbstvorwiirfe mehr gibt, nachdem
uns verziehen wurde. Vergebung macht Selbstvorwiirfe nicht irrational, sondern
bestenfalls tiberfliissig. Wenn ich meine Kollegin vor allen anderen blof3gestellt
habe und sie mir verzeiht, dann erlaubt sie mir, ihr gegeniiber deswegen kein
schlechtes Gewissen mehr zu haben. Ich mag dennoch auch weiterhin Grund
haben, mir selbst fiir mein Verhalten Vorwiirfe zu machen. Doch ihr bin ich
diese Selbstvorwiirfe nicht mehr schuldig.

236

am 21.01.2028, 00:02:34,


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Moralische Verletzungen und die normative Kraft des Verzeihens

und vielleicht werden wir beide nicht vergessen, was geschehen ist.
Von der Last der Verantwortung und der Erinnerung kénnen wir
niemanden befreien. Aber wir verfiigen tiber die normative Fahig-
keit, dazu beizutragen, dass Menschen, die schwere Schuld auf sich
geladen haben, sich selbst eine zweite Chance geben. Wenn wir
verzeihen, machen wir von dieser Fahigkeit Gebrauch.

237

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verzeichnis der Autor:innen

Brigitte Boothe, Prof. em. Dr. phil.,, bis 2013 Professorin fiir Klini-
sche Psychologie, Psychotherapie und Psychoanalyse an der Univer-
sitat Ziirich.

Susanne Boshammer, Prof. Dr. phil., Professorin fiir Praktische Phi-
losophie am Institut fiir Philosophie der Universitat Osnabriick.

Sonja Fiicker, Dr. phil., Wissenschaftliche Mitarbeiterin am Institut
fiir interdisziplindre Konflikt- und Gewaltforschung der Universitét
Bielefeld.

Ulrike Link-Wieczorek, Prof. em. Dr. theol., bis 2023 Professorin
fiir Systematische Theologie und Religionspadagogik am Institut
fiir Evangelische Theologie und Religionspadagogik der Carl von
Ossietzky Universitit Oldenburg.

Maria-Sibylla Lotter, Prof. Dr. phil., Professorin fiir Ethik und Asthe-
tik mit Schwerpunkt auf der Philosophie der Neuzeit am Institut fiir
Philosophie der Ruhr-Universitit Bochum.

Ulrike Peisker, Dr. theol., Wissenschaftliche Mitarbeiterin am Semi-
nar fiir Systematische Theologie und Sozialethik an der Evangelisch-
Theologischen Fakultit der Johannes Gutenberg-Universitit Mainz.

Michael Roth, Prof. Dr. theol., Professor fiir Systematische Theologie
mit dem Schwerpunkt Ethik an der Evangelisch-Theologischen Fa-
kultét der Johannes Gutenberg-Universitdt Mainz.

Gerhard Schreiber, Prof. Dr. theol., Professor fiir Evangelische Theo-
logie unter besonderer Berticksichtigung der Sozial- und Technikethik
an der Helmut-Schmidt-Universitdt/Universitit der Bundeswehr
Hamburg.

239

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verzeichnis der Autor:innen

Lisanne Teuchert, Prof. Dr. theol., Professorin fiir Systematische
Theologie mit dem Schwerpunkt Dogmatik am Fachbereich Evan-
gelische Theologie der Friedrich-Alexander-Universitit Erlangen-
Niirnberg.

240

am 21.01.2028, 00:02:34.


https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Titelei/Inhaltsverzeichnis
	Wie umgehen mit emotionaler Verletzlichkeit und Verletzungen?|Ulrike Peisker
	Eine Einleitung
	I. Von der Verletzbarkeit zur Verletzung – Voraussetzungen für das Reden über den Umgang mit entstandenen Verletzungen
	II. Umgang der Verletzer:innen mit ihrem Verletzen und den durch sie Verletzten
	III. Umgang der Verletzten mit Verletzungen – Zwischen Vergeltung und Vergebung


	I. Von der Verletzbarkeit zur Verletzung – Voraussetzungen für das Reden über den Umgang mit entstandenen Verletzungen
	Das traumatisierte Opfer|Maria-Sibylla Lotter
	Wie durch die Verflechtung von medizinischen und moralischen Kategorien ein neuer Opfertypus geschaffen wurde
	1 Die Omnipräsenz des Traumas
	2 Wie die Laientheorie des Traumas unser Verständnis von Opfern verändert hat
	3 Das aktive Opfer
	4 Das subalterne Opfer
	5 Die Zeitzeugenberichte der Holocaust-Überlebenden
	6 Die literaturwissenschaftliche Traumatheorie
	7 Die identitätsstiftende Funktion von Trauma, Zeugenschaft und Opfertum
	8 Das totale Opfer
	9 Sprachlosigkeit
	10 Die Mystifizierung und Pathologisierung von Opfern


	(Hoch)sensibilität für Verletzlichkeit und Unzumutbares|Michael Roth
	Über die Gefahren von Triggerwarnungen, Forderungen nach safe spaces und Begrenzungen von schädlichen Meinungen im öffentlichen Raum
	1 Triggerwarnungen, safe spaces und cancel culture – Demonstrationen der Hochsensibilität. Eine kurze Begriffsklärung
	2 Fragen an die Demonstrationen der Hochsensibilität
	3 Hochsensibilität als Demonstration moralischer Überlegenheit?
	4 Schluss


	Quäle deinen Nächsten?|Gerhard Schreiber
	Zur ethischen Beurteilung einvernehmlicher Körperverletzungen im Rahmen sadomasochistischer Sexualpraktiken
	1 Sexualität und Gewalt – Anmerkungen zur terminologischen Erschließung
	2 Sadomasochismus – humanwissenschaftliche und rechtliche Aspekte
	3 Sexualethische Reflexionen
	3.1 Perspektive und Bewertung
	3.2 Grenzen der Einverständlichkeit

	4 Schlussbemerkung



	II. Umgang der Verletzer:innen mit ihrem Verletzen und den durch sie Verletzten
	Reue und die eigene Fragwürdigkeit|Brigitte Boothe
	1 Verpasste Chancen – vorenthaltene Möglichkeiten
	2 Man braucht Zynismus, um die Illusion zu nähren, man könne sich der Rechenschaftspflicht entziehen
	3 Der Anspruch des Anderen und die eigene Fragwürdigkeit
	4 Reue als Selbst-Traumatisierung
	5 Eine Reue-Erzählung im Zusammenhang mit Selbstentfaltung, Selbstbewährung und dem, was auf der Strecke bleibt
	6 Einer trage des anderen Last
	7 Was im Nachhinein schmerzt, bestürzt und erschüttert
	8 Depressive Personen und die Wendung gegen sich selbst
	9 Die Selbstanklage unter Verdacht
	10 Reue, Verzicht auf Abwehr, nachträgliche Verantwortungsübernahme
	11 Reue als Beziehungsgeschehen
	12 Verzeihen, Leichtigkeit und Gabe
	13 Verzeihen – geht das auf Augenhöhe?
	14 Entgegenkommen und ein Gestus der Leichtigkeit
	15 Offener Ausblick

	Wiedergutmachung im Prozess der Versöhnung – umstritten, unmöglich und doch unverzichtbar?|Ulrike Link-Wieczorek
	1 Einleitung: Zur Fragestellung
	2 Wiedergutmachung in Politik und Geschichte
	3 Wiedergutmachung im Strafrecht
	4 Kirchliche Versöhnungsprojekte in Ruanda: symbolic reparation
	5 Resümee


	III. Umgang der Verletzten mit Verletzungen – Zwischen Vergeltung und Vergebung
	Von Rachedurst bis zu gerechtem Zorn|Lisanne Teuchert
	Zugänge zu retributiven Emotionen aus der Perspektive theologischer Anthropologie
	1 Unmögliche Zugänge?
	2 Retributive Emotionen – welche sind das?
	3 Zorn als „Todsünde“
	4 Veränderte Voraussetzungen: Der emotional turn, moralphilosophische Umwertungen und theologische Meta-Ethik
	5 Ein Zugang von der Ambivalenz des Zwischenmenschlichen aus
	6 Ambivalenz und Verletzlichkeit
	7 Fazit


	Vergebung revisited – Plädoyer für eine andere Konflikt⁠kultur|Sonja Fücker
	1 Vergebung – Verzicht auf Wiedergutmachung
	2 Verinnerlichtes Sollen – Zum alltagskulturellen Ethos der Vergebung
	3 „Irrationale Gefühle“ – Vergebung im Spannungsfeld von Fühlen und Denken
	4 Fremdverstehen: Zur Kontrolle unerwünschter Gefühle
	5 Vergebung revisited
	Vergebung als emotionales Selbstmanagement
	Fremdverstehen und obsolete Vergebung

	6 Plädoyer für eine andere Konfliktkultur: Dann bitte (mehr) Vergebung!

	Unbeabsichtigt vergeben?|Ulrike Peisker
	Zur Problematik des Vergeben-Wollens
	1 Lässt sich mit Vergebung etwas beabsichtigen?
	2 Lässt sich Vergebung selbst beabsichtigen?
	3 Kann sich Vergebung erst retrospektiv erschließen?
	4 Wie vollzieht sich Vergebung?


	Moralische Verletzungen und die normative Kraft des Verzeihens|Susanne Boshammer
	1 Was Verzeihen nicht ist: Erste Konturen
	1.1 Vergessen statt Vergeben
	1.2 Nachsichtig sein
	1.3 Entschuldigen

	2 Verzeihen als normative Fähigkeit
	2.1 Vergebung als emotionaler Haltungswechsel
	2.2 Verzeihen als Privileg
	2.3 Mit sich ins Reine kommen dürfen – Die normative Kraft von Vergebung



	Verzeichnis der Autor:innen

