
Vulnerabilität, Vulneranz, Resilienz
Vulnerability, Vulnerance, Resilience

 | 4

Vo
m

 U
m

ga
ng

 m
it 

em
ot

io
na

le
r 

Ve
rle

tz
lic

hk
ei

t u
nd

 V
er

le
tz

un
ge

n
Pe

is
ke

r [
H

rs
g.

]

Vom Umgang mit 
emotionaler Verletzlichkeit 
und Verletzungen

Ulrike Peisker [Hrsg.]

Interdisziplinäre Zugänge

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vulnerabilität, Vulneranz, Resilienz 
Vulnerability, Vulnerance, Resilience

Herausgegeben von 
Prof. Dr. Hildegund Keul 
Prof. Dr. Thomas Müller 
Prof. Dr. Maike Schult

Wissenschaftlicher Beirat 
Prof. Dr. Christian Bauer 
Prof. Dr. Claudia Bruns 
Prof. Dr. Jörn Müller 
Prof. Dr. Caroline Schmitt 
Prof. Dr. Hella von Unger  
Peter J. Winzen 
Prof. Dr. David Zimmermann

Band 4

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vom Umgang mit  
emotionaler Verletzlichkeit 
und Verletzungen
Interdisziplinäre Zugänge

Ulrike Peisker [Hrsg.]

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Veröffentlicht mit freundlicher Unterstützung der Fritz Thyssen Stiftung.

© Coverbild:  Tran-Photography – stock.adobe.com

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in 
der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische 
Daten sind im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar. 

1. Auflage 2025

© Die Autor:innen

Publiziert von
Verlag Karl Alber – ein Verlag in der 
Nomos Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG
Waldseestraße 3–5 | 76530 Baden-Baden
www.verlag-alber.de

Gesamtherstellung: 
Nomos Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG
Waldseestraße 3–5 | 76530 Baden-Baden

ISBN (Print): 978-3-495-99215-9
ISBN (ePDF): 978-3-495-99216-6

DOI: https://doi.org/10.5771/9783495992166

Dieses Werk ist lizensiert unter einer Creative Commons Namensnennung
4.0 International Lizenz.

Onlineversion
Nomos eLibrary

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Inhaltsverzeichnis

Ulrike Peisker
Wie umgehen mit emotionaler Verletzlichkeit und 
Verletzungen?
Eine Einleitung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 7

I. Von der Verletzbarkeit zur Verletzung – 
Voraussetzungen für das Reden über den 
Umgang mit entstandenen Verletzungen . . . . . 21

Maria-Sibylla Lotter
Das traumatisierte Opfer
Wie durch die Verflechtung von medizinischen und moralischen 
Kategorien ein neuer Opfertypus geschaffen wurde . . . . . . . 23

Michael Roth
(Hoch)sensibilität für Verletzlichkeit und 
Unzumutbares
Über die Gefahren von Triggerwarnungen, Forderungen nach 
safe spaces und Begrenzungen von schädlichen Meinungen im 
öffentlichen Raum . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 49

Gerhard Schreiber
Quäle deinen Nächsten?
Zur ethischen Beurteilung einvernehmlicher Körperverletzungen 
im Rahmen sadomasochistischer Sexualpraktiken. . . . . . . . 75

5

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Umgang der Verletzer:innen mit ihrem 
Verletzen und den durch sie Verletzten . . . . . . 103

Brigitte Boothe
Reue und die eigene Fragwürdigkeit . . . . . . . . . . . 105

Ulrike Link-Wieczorek
Wiedergutmachung im Prozess der Versöhnung – 
umstritten, unmöglich und doch unverzichtbar? . . . . 133

III. Umgang der Verletzten mit Verletzungen – 
Zwischen Vergeltung und Vergebung . . . . . . . . 153

Lisanne Teuchert
Von Rachedurst bis zu gerechtem Zorn
Zugänge zu retributiven Emotionen aus der Perspektive 
theologischer Anthropologie . . . . . . . . . . . . . . . . . . 155

Sonja Fücker
Vergebung revisited – Plädoyer für eine andere 
Konfliktkultur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 173

Ulrike Peisker
Unbeabsichtigt vergeben?
Zur Problematik des Vergeben-Wollens . . . . . . . . . . . . . 197

Susanne Boshammer
Moralische Verletzungen und die normative Kraft des 
Verzeihens . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 215

Verzeichnis der Autor:innen . . . . . . . . . . . . . . . . 239

Inhaltsverzeichnis

6

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ulrike Peisker

Wie umgehen mit emotionaler Verletzlichkeit 
und Verletzungen?
Eine Einleitung1

Menschen verletzen einander und sind verletzbar – sie sind „vulne­
rant“ und „vulnerabel“2, an dieser anthropologischen Grundeinsicht 
besteht gemeinhin kein Zweifel.3 Wo immer Menschen zueinander 
in eine Beziehung treten, sei sie intim, freundschaftlich oder kolle­
gial, besteht die Möglichkeit zur Verletzung dieser Beziehung und 
der in dieser Beziehung Stehenden. Sind Vulneranz und Vulnerabi­
lität als conditiones humanae anerkannt, so wird in gegenwärtigen 

1 Dieser Band geht auf die Ergebnisse einer durch die Fritz Thyssen Stiftung für 
Wissenschaftsförderung geförderten, interdisziplinären Tagung zum Umgang mit 
emotionaler Verletzlichkeit und Verletzungen zurück.

2 Zur Terminologie vgl. Keul, Hildegund, Diskursgeschichtliche Einleitung zur 
theologischen Vulnerabilitätsforschung, in: dies., Theologische Vulnerabilitäts­
forschung. Gesellschaftsrelevant und interdisziplinär, Stuttgart 2021, 7–18, 10–12; 
vgl. auch Bernhardt, Fabian, Der eigene Schmerz und der Schmerz der anderen. 
Versuch über die epistemische Dimension der Verletzlichkeit, in: Hermeneuti­
sche Blätter 23 (2017), 7–22, 9–11.

3 vgl. Klein, Rebekka A., Der ethische Sinn der Verletzlichkeit. Ein hermeneu­
tisch-phänomenologischer Beitrag, in: Michael Coors (Hg.), Moralische Dimen­
sionen der Verletzlichkeit. Interdisziplinäre Perspektiven auf einen anthropologi­
schen Grundbegriff und seine Relevanz für die Medizinethik, Humanprojekt 
19, Berlin 2022, 57–84; Teuchert, Lisanne/Christoffersen, Mikkel Gabriel/Dietz, 
Dennis, Einleitung, in: dies. (Hg.), Verletzt fühlen. Systematisch-theologische 
Perspektiven auf den Zusammenhang von Verletzung und Emotion, Religion 
in Philosophy and Theology 119, Tübingen 2022, 1–18, 7–10; Springhart, Heike, 
Vulnerabilität als Kernkategorie einer realistischen Anthropologie. Grundsätzli­
che Erwägungen aus Sicht der evangelischen Theologie, in: Hildegund Keul 
(Hg.), Theologische Vulnerabilitätsforschung. Gesellschaftsrelevant und interdis­
ziplinär, Stuttgart 2021, 100–217; Keul, Hildegund/Müller, Thomas, Einleitung, 
in: dies. (Hg.), Verwundbar. Theologische und humanwissenschaftliche Perspek­
tiven zur menschlichen Vulnerabilität, Würzburg 2020, 9–12.

7

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gesellschaftlichen Diskursen nicht selten eine jüngst gesteigerte emo­
tionale Verletzlichkeit im zwischenmenschlichen Miteinander und 
damit einhergehend eine Zunahme von Momenten der Verletztheit 
diagnostiziert, sei es negativ im Sinne einer gesteigerten Empfind­
lichkeit oder positiv im Sinne einer gesteigerten Empfindsamkeit.4 
Mit dem regen gesellschaftlichen Diskurs korrespondiert ein neu be­
ziehungsweise erneut wachsendes geisteswissenschaftliches Interesse 
an Verletzlichkeit, Verletztheit und dem Akt des Verletzens. Dabei ist 
dem gesellschaftlichen und dem wissenschaftlichen Diskurs gemein, 
zu der Frage zu provozieren, wie in unseren Beziehungen mit ent­
standenen Verletzungen umgegangen wird beziehungsweise werden 
kann.

Der in diesem Band abgebildete interdisziplinäre Austausch zwi­
schen Theologie, Philosophie, Soziologie und Psychologie partizi­
piert an dem Interesse einer Verständigung bezüglich dieser Fragen 
und trägt durch die interdisziplinäre Konzeption der Multidimensio­
nalität des Phänomens emotionaler Verletzungen und dem Umgang 
mit ihnen Rechnung. Dabei ist primär ein systematischer Zugang 
leitend und historische Ansatzpunkte nur von sekundärem Interesse, 
insofern dieser Band um ein Verstehen gegenwärtiger Phänomene 
des Verletztseins und des Umgangs damit bemüht ist, deren Genese 
gegebenenfalls historisch erhellt werden kann, ohne dass historische 
Verständnisse von Verletzlichkeit, Verletzungen und dem Umgang 
damit eigens im Fokus des Interesses stehen.

In dem Bemühen zu verstehen, was genau zwischen Menschen 
geschieht, wenn sie einander verletzen und in welcher Weise mit sol­
chen Verletzungen umgegangen werden kann, kann auf die Erkennt­
nisse verschiedener Diskurse zurückgegriffen werden, die in unter­
schiedlichen Disziplinen, teils auch interdisziplinär geführt werden, 
aber thematisch eher parallel laufen und bisher nur punktuell ver­
knüpft sind. So sind für die Fragestellung dieses Bandes neben dem 
Vulnerabilitäts- und Vulneranzdiskurs auch der Resilienz-, Emoti­
ons-, Empathie-, Gerechtigkeits- und der Schulddiskurs von Interes­
se. Dabei fällt auf, dass der Vulnerabilitäts- und Vulneranzdiskurs 

4 vgl. Han, Byung-Chul, Palliativgesellschaft. Schmerz heute, Fröhliche Wissen­
schaft 169, Berlin 42022; Flaßpöhler, Svenja, Sensibel. Über moderne Empfind­
lichkeit und die Grenze des Zumutbaren, Stuttgart 32021, 13–45.

Ulrike Peisker

8

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vor allem im Gespräch mit dem Resilienz-5 und neuerdings auch 
dem Emotionsdiskurs6 geführt wird, weniger aber mit dem Schuld- 
und Gerechtigkeitsdiskurs, die ihrerseits wiederum vermehrt mitein­
ander in Dialog stehen.7 Die Verknüpfung der verschiedenen Dis­
kursfelder scheint jedoch unbedingt angezeigt, da jeweils unter un­
terschiedlichen Vorzeichen derselbe Phänomenbereich der Betrach­
tung unterzogen wird. Eine Verknüpfung ermöglicht daher, jeweils 
auf blinde Flecken in den bisherigen Diskussionen aufmerksam zu 
werden und ihnen entgegenzuwirken. An zwei Punkten zeichnet 
sich dieses Potential besonders deutlich ab:

Erstens können die Einsichten aus dem Vulnerabilitäts- und Emoti­
onsdiskurs die im Rahmen des Schuld- und Gerechtigkeitsdiskurses 
geführten  Diskussionen um die  Perspektive  der  emotionalen  und 
affektiven Qualität des Diskutierten ergänzen. Während Fragen nach 
dem „Umgang mit Schuld“8  in erster Linie unter einem normativ-
moralischen Vorzeichen verhandelt werden und diejenigen Situatio­
nen,  die  zu  Strafe,  Rache,  Sühne,  Wiedergutmachung,  Nachsicht, 
Vergebung und anderem mehr als Formen des Umgangs mit Schuld 
reizen, primär als Vorkommnis moralischen Unrechts und Ungerech­
tigkeit charakterisiert werden, kann der Vulnerabilitäts- und Emoti­
onsdiskurs auf die meist tiefgreifende emotional-affektive und damit 
auch subjektive Dimension dessen hinweisen, worauf die genannten 
Umgangsformen eine mögliche Reaktion sind.9 Umgekehrt vermag 

5 vgl.  Breyer,  Thiemo,  Selbstsorge  und  Fürsorge  zwischen  Vulnerabilität  und 
Resilienz, in: Cornelia Richter (Hg.), Ohnmacht und Angst aushalten. Kritik der 
Resilienz in Theologie und Philosophie, Religion und Gesundheit 1, Stuttgart 2017, 
119–132; Keul,  Hildegund, Vulnerabilität und Resilienz. Christlich-theologische 
Perspektiven, in: Münchener Theologische Zeitschrift 67 (2016), 224–233; Held, 
Martin,  Resilienz  und  Verwundbarkeit.  Eine  Initiative  in  der  Evangelischen 
Akademie Tutzing, in: Münchener Theologische Zeitschrift 67 (2016), 284–285.

6 vgl. Teuchert, Lisanne/Christoffersen, Mikkel Gabriel/Dietz, Dennis (Hg.), Ver­
letz fühlen. Systematisch-theologische Perspektiven auf den Zusammenhang von 
Verletzung und Emotion, Religion in Philosophy and Theology 119, Tübingen 
2022.

7 vgl. Moos, Thorsten/Engert, Stefan (Hg.), Vom Umgang mit Schuld. Eine multi­
disziplinäre Annäherung, Normative Orders 15, Frankfurt a.M. 2016; Beyerle, 
Stefan/Roth, Michael/Schmidt Jochen (Hg.), Schuld. Interdisziplinäre Versuche 
ein Phänomen zu verstehen, Theologie, Kultur, Hermeneutik 11, Leipzig 2009.

8 Moos/Engert (s. Anm. 7).
9 vgl. Boshammer, Susanne, Die zweite Chance. Warum wir (nicht alles) verzeihen 

sollten, Hamburg 2020, 26f; Peisker, Ulrike, Zwischenmenschliche Vergebung. 

Wie umgehen mit emotionaler Verletzlichkeit und Verletzungen?

9

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Schuld- und Gerechtigkeitsdiskurs im Blick auf Verletzungen eine 
„affektiv-normative Doppelstruktur“10 durchsichtig zu machen, inso­
fern jeder Verletzung mindestens eine „schwache, normative Valenz“11 

attestiert  werden  kann  und  Ausdruck  dessen  ist,  dass  „[z]u  dem 
empfundenen Schmerz […] ein Bewusstsein hinzutreten [muss], das 
diesen Schmerz als Unrecht qualifiziert und der erlittenen Verletzung 
damit den Stempel des Unzulässigen aufdrückt“12.

Zweitens kann der Vulnerabilitätsdiskurs durch den Schulddiskurs 
um den Fokus auf konkrete Verletzungen in zwischenmenschlichen 
Nahbeziehungen ergänzt werden. Interessanterweise versammeln die 
einschlägigen Sammelbände des theologisch initiierten, interdiszipli­
när angelegten Vulnerabilitätsdiskurses13 nämlich beinahe ausschließ­
lich Beiträge zur Verletzlichkeit und Verletzungen in einem erweiterten 
Sinne und weniger zur paradigmatischen Grundsituation von Verlet­
zungen in menschlichen Beziehungen, in denen ein Mensch einen 
anderen verletzt. So werden Vulneranz und Vulnerabilität in politi­

Phänomenologische Betrachtungen in protestantischer Perspektive, Religion in 
Philosophy and Theology 128, Tübingen 2024, 69–75; Peisker, Ulrike, Der assis­
tierte Suizid als Beziehungsabbruch. Verortung zwischenmenschlicher Schuld in 
einem aktuellen Problemfeld, in: Matthias Pulte/Josef Ruthig (Hg.), Assistierter
Suizid. Ethische Fragen und rechtliche Entwicklungen angesichts fortschreitend 
pluralisierender Lebenswelten, Mainzer Beiträge zu Kirchen- und Religions­
recht 10, Würzburg 2022, 187–210.

10 Bernhardt, Fabian, Rache. Über einen blinden Fleck der Moderne, Berlin 2021, 81.
11 a.a.O., 86.
12 a.a.O., 80.
13 Teuchert/Christoffersen/Dietz (s. Anm. 6); Keul, Hildegund (Hg.), Theologische 

Vulnerabilitätsforschung.  Gesellschaftsrelevant  und  interdisziplinär,  Stuttgart 
2021; Keul, Hildegund/Müller, Thomas (Hg.), Verwundbar. Theologische und 
humanwissenschaftliche Perspektiven zur menschlichen Vulnerabilität, Würzburg 
2020; Springhart, Heike/Thomas, Günter (Hg.), Exploring Vulnerability, Göttin­
gen 2017.

Ulrike Peisker

10

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


scher Hinsicht14, in Bezug auf Flucht und Migration15, Interkulturali­
tät16, Terror17, institutionellen Missbrauch18 und medizinische Aspek­

14 Gautier, Dominik, Politische Theologie der Trauer. Das Problem der Unbetrauer­
barkeit in US-amerikanischen Kreuzestheologien, in: Lisanne Teuchert/Mikkel 
Gabriel Christoffersen/Dennis Dietz (Hg.), Verletz fühlen. Systematisch-theolo­
gische  Perspektiven  auf  den  Zusammenhang  von  Verletzung  und  Emotion, 
Religion  in  Philosophy  and  Theology  119,  Tübingen  2022,  207–212;  Bauer, 
Christian, Verwundbarkeit der offenen Gesellschaft. Widerstand gegen den Terror 
asymmetrischer Gegenbegriffe, in: Hildegund Keul (Hg.), Theologische Vulnera­
bilitätsforschung. Gesellschaftsrelevant und interdisziplinär, Stuttgart 2021, 21–41; 
Quast-Neulinger, Michaela, Zärtlich jenseits der Naivität. Zur theo-politischen 
Bedeutung von Verwundbarkeit, in: Hildegund Keul (Hg.), Theologische Vul­
nerabilitätsforschung. Gesellschaftsrelevant und interdisziplinär, Stuttgart 2021, 
57–74.

15 Keul, Hildegund, Migration im Spannungsraum von Vulnerabilität, Vulneranz 
und Resilienz. Was Inkarnation zum interdisziplinären Diskurs beiträgt, in: dies 
(Hg.), Theologische Vulnerabilitätsforschung. Gesellschaftsrelevant und inter­
disziplinär, Stuttgart 2021, 75–95; Kohl, Bernhard, Migration und Flucht – phi­
losophisch-theologische Perspektiven, in: Hildegund Keul/Thomas Müller 
(Hg.), Verwundbar. Theologische und humanwissenschaftliche Perspektiven 
zur menschlichen Vulnerabilität, Würzburg 2020, 32–41; Silva, Melissa, Flucht 
als Folge menschlicher Vulnerabilität – was Hannah Arendts „Flüchtlings“-Be­
griff in aktuellen Migrationsdebatten zu sagen hat, in: Hildegund Keul/Thomas 
Müller (Hg.), Verwundbar. Theologische und humanwissenschaftliche Perspek­
tiven zur menschlichen Vulnerabilität, Würzburg 2020, 42–48.

16 Quast-Neulinger, Michaela, Perfekte Harmonie oder radikale Exklusion? Theo­
logische Perspektiven auf Verwundbarkeit im christlich-muslimischen Dialog, 
in: Hildegund Keul/Thomas Müller (Hg.), Verwundbar. Theologische und hu­
manwissenschaftliche Perspektiven zur menschlichen Vulnerabilität, Würzburg 
2020, 154–164; Egger, Dominik, Interkulturalität – Fremdheit – Vulnerabilität. 
Über Bildung durch Responsivität, in: Hildegund Keul/Thomas Müller (Hg.), 
Verwundbar. Theologische und humanwissenschaftliche Perspektiven zur 
menschlichen Vulnerabilität, Würzburg 2020, 165–175.

17 Klöcker, Katharina, Verwundbarkeit und Widerstand. Ein theologisch-ethischer 
Beitrag zur Terrorbekämpfung, in: Hildegund Keul (Hg.), Theologische Vul­
nerabilitätsforschung. Gesellschaftsrelevant und interdisziplinär, Stuttgart 2021, 
43–55; Keul, Hildegund, Vulnerabilität und Vulneranz in Unsicherheit und Ter­
rorangst – eine theologische Perspektive, in: dies./Thomas Müller (Hg.), Ver­
wundbar. Theologische und humanwissenschaftliche Perspektiven zur mensch­
lichen Vulnerabilität, Würzburg 2020, 60–71.

18 Hallay-Witte, Mary, Institutionlle Vulneranz und Vulnerabilität. Sich anvertrau­
en – ein ethischer Moment, in: Hildegund Keul/Thomas Müller (Hg.), Ver­
wundbar. Theologische und humanwissenschaftliche Perspektiven zur mensch­
lichen Vulnerabilität, Würzburg 2020, 72–84; Kirchner, Elisabeth, Sexualisierte 
Gewalt in Institutionen und der Beratungsansatz von „Wildwasser Würzburg“, 

Wie umgehen mit emotionaler Verletzlichkeit und Verletzungen?

11

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


te19 behandelt, aber weniger in Bezug auf Verletzungen von in unmit­
telbarer Beziehung stehenden Menschen im alltäglichen Miteinander. 
Demgegenüber ist bei dem Fragen nach Schuld und dem Umgang mit 
ihr meist das konkrete zwischenmenschliche Miteinander im Blick20 

und kann so den Vulnerabilitätsdiskurs bereichern.
Dieser Band möchte einen Beitrag leisten zu der Vernetzung 

dieser unterschiedlichen Diskurse. Hierzu gliedert er sich in drei 
Abschnitte, von denen der erste die gemeinsame Grundlage für die 
beiden weiteren Abschnitte bildet. Während im ersten Abschnitt 
nämlich sowohl Klärungen in Bezug auf die Verletzlichkeit als 
Grundbedingung menschlichen Daseins und als Bedingung für das 
Entstehenkönnen konkreter Verletzungen getroffen werden als auch 
in Bezug auf die Frage, wie aus dem Zustand der Verletzlichkeit her­
vorgegangene tatsächliche Verletzungen zu verstehen sein könnten, 
bieten die Abschnitte II und III exemplarisch Einsicht in verschiede­
ne Formen des Umgangs mit entstandenen Verletzungen.

in: Hildegund Keul/Thomas Müller (Hg.), Verwundbar. Theologische und hu­
manwissenschaftliche Perspektiven zur menschlichen Vulnerabilität, Würzburg 
2020, 85–89.

19 Haker, Hille, Verletzliche Freiheit. Zu einem neuen Prinzip der Bioethik, in: 
Hildegund Keul (Hg.), Theologische Vulnerabilitätsforschung. Gesellschaftsre­
levant und interdisziplinär, Stuttgart 2021, 99–118; Bieler, Andrea, Im Raum des 
Pathischen. Vulnerabilität in der Seelsorge mit kranken Menschen, in: Hilde­
gund Keul (Hg.), Theologische Vulnerabilitätsforschung. Gesellschaftsrelevant 
und interdisziplinär, Stuttgart 2021, 119–136.

20 Lotter, Maria-Sibylla, Scham, Schuld, Verantwortung. Über die kulturellen 
Grundlagen der Moral, Suhrkamp Taschenbuchwissenschaft 2016, Berlin 32019, 
123–316; Moos, Thorsten/Engert, Stefan, Vom Versuch, die Freiheit zu reparie­
ren. Praktiken des Umgangs mit Schuld in multidisziplinärer Perspektive, in: 
dies. (Hg.), Vom Umgang mit Schuld. Eine multidisziplinäre Annäherung, Nor­
mative Orders 15, Frankfurt a.M. 2016, 13–35; Moos, Thorsten, Vergebung und 
Sühne. Zum religiösen Umgang mit Schuld, in: ders./Stefan Engert (Hg.), Vom 
Umgang mit Schuld. Eine multidisziplinäre Annäherung, Normative Orders 15, 
Frankfurt a.M. 2016, 89–114; Sjöström, Arne/Braun, Judith/Gollwitzer, Mario, 
Rache und ihre Beziehung zu Strafe und Vergebung aus psychologischer Sicht, 
in: Thorsten Moos/Stefan Engert (Hg.), Vom Umgang mit Schuld. Eine multi­
disziplinäre Annäherung, Normative Orders 15, Frankfurt a.M. 2016, 51–68.

Ulrike Peisker

12

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Von der Verletzbarkeit zur Verletzung – Voraussetzungen für 
das Reden über den Umgang mit entstandenen Verletzungen

Bevor mögliche Formen des Umgangs mit emotionalen Verletzun­
gen diskutiert werden können, ist es zunächst notwendig, den Hori­
zont zu zeichnen, vor dem diese Fragestellung überhaupt relevant 
wird. Es gilt daher zu erörtern, inwiefern Menschen überhaupt 
verletzbar sind. Hierfür unterzieht Maria-Sibylla Lotter in ihrem 
Beitrag die Begriffe des Traumas und des Opfers sowie deren Ge­
brauch der Betrachtung und analysiert den Einfluss dessen auf das 
Verständnis von individueller Verletzlichkeit. Lotter rekonstruiert 
hierfür einen laientheoretischen Traumabegriff, der ihr zufolge das 
Verständnis von und den Umgang mit Opfern in der Gegenwart 
maßgeblich prägt. Die ehemals vor allem psychiatrische Kategorie 
des Traumas habe, so Lotter, eine Ausweitung hinsichtlich ihres 
Gebrauchs erfahren und werde im Unterschied zu ihrem ursprüngli­
chen Gehalt nicht nur viel häufiger in Anschlag gebracht, sondern 
darüber hinaus auch mit Passivität und Ohnmacht verknüpft und 
infolgedessen als etwas verstanden, was Opfer, nicht aber Täter:in­
nen betreffe. Über verschiedene Stadien habe sich die Vorstellung 
des „totalen Opfers“ etabliert, dessen Ohnmacht und Handlungsun­
fähigkeit identitätsstiftendes Merkmal sei und das daher Opferver­
treter:innen brauche, um der widerfahrenen Ungerechtigkeit Gehör 
verschaffen zu können. Dies könne zu einer Entmündigung von 
Opfern führen, die sie ihrem Opfersein nicht entkommen lässt und 
damit Opfern gegebenenfalls mehr schade als diene. Für die Frage 
nach möglichen Formen des Umgangs mit emotionalen Verletzun­
gen gibt Lotter mit ihrem Beitrag insofern von der Bedingung poten­
tieller Verletzbarkeit für das Reden über konkrete Verletzungen her 
zu bedenken auf, inwiefern Vulnerabilität Handlungs(un)fähigkeit 
impliziert und einen bewussten Umgang mit entstandenen Verlet­
zungen (un)möglich macht.

Die Überlegungen bezüglich der Verletzlichkeit als Ermögli­
chungsbedingung von Verletzungen werden durch den Beitrag von 
Michael Roth ergänzt. Roth widmet sich in seinem Beitrag der Fra­
ge, ob – und wenn ja, inwiefern – in gegenwärtigen gesellschaftli­
chen Diskursen ein gesteigertes Bewusstsein, eine Hochsensibilität 
für Verletzendes und Unzumutbares zu beobachten ist und ob inso­
fern auch von einer gesteigerten Verletzlichkeit ausgegangen werden 

Wie umgehen mit emotionaler Verletzlichkeit und Verletzungen?

13

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kann. Roth erörtert diese Fragen anhand der Forderung nach Trig­
gerwarnungen, safe spaces und der Begrenzung von Äußerungen 
schädlicher Meinungen, die sich Roth zufolge zur Demonstration ei­
gener Hochsensibilität in Bezug auf Vulnerabilität eignen, was Roth 
zugleich als problematischen Zug beschreibt. So würde sich die Äu­
ßerung entsprechender Forderungen zum moral grandstanding und 
virtue signaling eigenen, wodurch sie einerseits in der Gefahr stün­
den, zu (allein) diesem Zwecke instrumentalisiert zu werden und 
ihnen andererseits eine Tendenz zu stetiger Steigerung und einem 
ständigem Sich-selbst-Überbieten inhärent sei: Je umfassender der 
status quo in Bezug auf das sei, was als verletzend zu gelten hat, 
desto sensibler müsse ein Subjekt werden, um die eigene Sensibi­
lität für Vulnerabilität noch zum moral grandstanding nutzen zu 
können. Dies könne jedoch gesellschaftlich problematisch werden. 
Wo immer mehr als verletzend gilt, und gleichzeitig die Billigung 
eigenen Verletztwerdens immer weiter sinkt, verliere das Subjekt 
zunehmend an Handlungsspielraum und setze sich gewissermaßen 
selbst schachmatt. Mit seiner Problemanzeige einer möglicherweise 
lebensundienlich werdenden fortwährenden Steigerung von Verletz­
lichkeit lenkt Roth Augenmerk auf die Frage nach Grenzen und 
Grenzziehungen in Bezug auf den Bereich des Verletzlichen und 
damit auch des konkret Verletzbaren und leitet damit zu der Frage 
über, wann von konkreten Verletzungen gesprochen werden kann.

Haben die ersten beiden Beiträge dazu beigetragen zu erhellen, 
inwiefern der Mensch überhaupt verletzbar ist, wie sich dies auf 
ihn auswirkt und wo die Grenzen dessen liegen, soll in einem wei­
teren Beitrag dieses Abschnitts Einsicht gegeben werden, wie zu ver­
stehen ist, was geschieht, wenn der verletzbare Mensch tatsächlich 
verletzt wird. In Bezug auf die Frage, was es braucht, damit konkrete 
Verletzungen zustande kommen, gibt Gerhard Schreibers Beitrag ex­
emplarisch Aufschluss, der mit seinen Überlegungen zur ethischen 
Beurteilung einvernehmlicher Körperverletzungen im Rahmen sa­
domasochistischer Sexualpraktiken die grundlegende Frage berührt, 
was gegeben sein muss, um nicht nur von Verletzlichkeit als poten­
tieller Verletzbarkeit des Menschen zu sprechen, sondern von tat­
sächlich erfolgten Verletzungen. Durch das Beispiel sadomasochis­
tischer Sexualpraktiken vermag Schreiber infrage zu stellen, dass 
das Hauptkriterium für das Vorliegen einer Verletzung das Zufügen 
von Gewalt ist und stellt stattdessen vielmehr das Kriterium der 

Ulrike Peisker

14

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einvernehmlichkeit beziehungsweise „Einverständlichkeit“ ins Zen­
trum, deren Fehlen Merkmal tatsächlicher Verletzungen sein könnte. 
Gleichzeitig votiert Schreiber dafür, die Einverständlichkeit nicht 
als einziges Kriterium für die Legitimität der gewalttätigen Handlun­
gen zu verstehen. Vielmehr hätten auch einvernehmlich gewalttätige 
Handlungen Grenzen der Legitimität, die Schreiber unter anderem 
dort gegeben sieht, wo sie der Humanität des Menschen widerspre­
chen, insofern sie sich nicht nur gegen das konkrete Gegenüber, 
sondern in ihm gegen die Menschheit und damit auch gegen den 
Handelnden selbst richten würden. Mit diesem für eine Kriteriologie 
zwischenmenschlicher Verletzungen aufschlussreichen Beispiel sa­
domasochistischer Sexualpraktiken macht Schreiber unter anderem 
auf eine mögliche Diskrepanz zwischen Innen- und Außenperspek­
tive aufmerksam. Nicht alles, was für andere wie eine Verletzung 
aussieht, wird von den Betroffenen notwendigerweise auch als sol­
che wahrgenommen beziehungsweise ist als solche gemeint. Damit 
speist Schreiber den Aspekt der Deutungssensibilität von Situatio­
nen entstandener Verletzungen in die Reflexionsbemühungen dieses 
Bandes ein. Nicht nur zwischen den konkret Beteiligten und Dritten, 
sondern vor allem auch zwischen den Beteiligten selbst, zwischen 
Verletzten und Verletzer:innen, können die Interpretationen davon, 
wer wem was aus welchen Gründen angetan hat, divergieren. Ge­
rade dies scheint auch beim Umgang mit den Verletzungen selbst 
nicht selten eine wichtige Rolle zu spielen, insofern unterschiedliche 
Umgangsmechanismen unter anderem darauf zu zielen scheinen, 
zunächst eine gemeinsame Interpretation des Geschehenen zu eta­
blieren.

II. Umgang der Verletzer:innen mit ihrem Verletzen und den 
durch sie Verletzten

Der zweite Abschnitt dieses Bandes widmet sich möglichen Umgangs­
formen der Verletzer:innen mit ihrem verletzenden Verhalten, den 
dadurch entstandenen Verletzungen und mit den Menschen, die sie 
verletzt  haben.  Dies  setzt  –  darin  schließen  die  hier  enthaltenen 
Beiträge an den Hinweis auf die Interpretationssensibilität des vorigen 
an – ein Einverständnis zwischen Verletzten und Verletzer:innen über 
ebendies voraus: sich in einer Situation des Verletzens und Verletzt­

Wie umgehen mit emotionaler Verletzlichkeit und Verletzungen?

15

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


werdens vorzufinden. Ein Ausdruck dieses Einverständnisses seitens 
der Verletzer:innen kann die Reue sein. Brigitte Boothe  macht mit 
ihrem Beitrag daher auf eine Facette möglichen Umgangs von Tä­
ter:innen mit durch sie verursachten Verletzungen aufmerksam, wenn 
sie  das  Phänomen der  Reue aus  psychologischer  beziehungsweise 
psychoanalytischer  Perspektive  thematisiert.  Boothe  unterscheidet 
Reue von einer Art Bedauern von vergebenen Lebenschancen und 
ähnlichem und profiliert demgegenüber ein Verständnis von Reue in 
Bezug auf Geschehnisse mit moralischem Impact. Boothe schlägt vor, 
Reue  in  diesem  Zusammenhang  als  Selbstentmächtigung  der  Tä­
ter:innen zu verstehen, die ein Leiden an dem Leiden beziehungsweise 
Leidenmachen anderer ist. Davon abzugrenzen seien Formen des Self-
Blamings, bei denen es vielmehr um die Inszenierung von Betroffen­
heit und ein „Schauspiel massiver Selbstattacke“ gehe, bei der es zu 
„leiser Selbstbewunderung für die Großartigkeit des eigenen Martyri­
ums“ kommen könne.  Im Gegensatz dazu komme Reue ohne ein 
solches „Spektakel“ aus und habe nicht die eigene Entschuldung im 
Blick. Vielmehr gehe es bei Reue um den anderen, den durch das eigene 
Handeln Verletzten und sei damit als Beziehungsgeschehen zu verste­
hen, das Neuanfänge in Beziehungen ermöglichen könne, auch wenn 
sie diese nicht notwendig nach sich ziehe.

Ulrike Link-Wieczorek trägt mit ihren Überlegungen bezüglich 
Wiedergutmachungsmechanismen einen weiteren Aspekt hinsicht­
lich möglicher Formen des Umgangs von Täter:innen mit den 
durch sie gewirkten Verletzungen bei. Entlang von drei Kontexten, 
in denen Wiedergutmachung eine Rolle spiele, dem der Kriegsre­
parationen auf staatlicher Ebene, dem des Täter-Opfer-Ausgleichs 
und der symbolischen Wiedergutmachung auf strafrechtlicher Ebe­
ne und dem organisierter Versöhnungsprozesse im innerkirchlichen 
Bereich, spürt Link-Wieczorek der Bedeutung von Wiedergutma­
chung für Versöhnungsprozesse nach. Wiedergutmachungsbemü­
hungen seien nicht als Ungeschehenmachen des Geschehenen oder 
als vollständige Wiederherstellung des vorherigen Zustandes zu ver­
stehen, sondern vielmehr als Signale von Täter:innen an die Verletz­
ten, dass sie zu Umkehr und Reue bereit seien. Solche Signale könn­
ten beispielsweise die Unterstützung der Verletzten in ihrer weiteren 
Lebensführung umfassen, vor allem in Bereichen, die durch die 
Verletzung tangiert wurden. Reflektiere man diese Prozesse theolo­
gisch, so empfehle sich, nicht nur ein zweipoliges Beziehungsmodell 

Ulrike Peisker

16

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zwischen Gott und Mensch zugrundezulegen, sondern ein mehrpo­
liges zwischen Gott, Mensch und Mitmenschen. Sowohl Boothe als 
auch Link-Wieczorek heben mit ihren Überlegungen jeweils hervor, 
dass der Umgang der Verletzer:innen mit den Verletzungen ein Be­
ziehungsgeschehen ist und insofern eben auch immer Umgang mit 
den durch sie verletzten Personen. Damit bereiten sie bereits den 
Weg für die im III. Abschnitt thematisierten Umgangsformen der 
Verletzten mit den ihnen zugefügten Verletzungen und ihren Verlet­
zer:innen.

III. Umgang der Verletzten mit Verletzungen – Zwischen 
Vergeltung und Vergebung

Fragt man nach den Möglichkeiten der Verletzten zum Umgang mit 
ihren Verletzungen, mögen einem in den hiesigen Zusammenhängen 
zunächst gesellschaftlich angesehene Optionen wie etwa die des Ver­
zeihens, der Nachsicht oder des Kompromissschließens einfallen. 
Es darf jedoch nicht übersehen werden, dass die Möglichkeiten des 
Umgangs auch vergeltende Formen nicht ausschließen, die nicht 
minder kulturell verankert zu sein scheinen. So weiß der Volksmund 
„Rache ist süß!“ und zahlreiche Märchen enden damit, dass jedem 
und jeder das jeweils Gerechte zuteilwird. Insofern widmet sich 
Lisanne Teuchert mit ihrem Beitrag zur Rache einer vergeltenden 
Form des Umgangs der Verletzten mit ihren Verletzungen und 
den Täter:innen, die diese Verletzung zu verantworten haben. In 
Beziehung zu und in Abgrenzung vom Zorn als Aggressionsaffekt 
zeichnet Teuchert ein Bild von dem Mechanismus der Rache und 
seiner (theologie-)geschichtlichen Bewertung. Entlang unterschied­
licher theologischer Bewertungen des Zorns als Tod- beziehungswei­
se Wurzelsünde einerseits und als gerecht und tugendhaft, weil zur 
Bekämpfung von Ungerechtigkeit motivierend, andererseits zeich­
net Teuchert den Gratwandel der Bewertung auch des Phänomens 
der Rache nach. Die Bewertung dieses Phänomens vollziehe sich 
theologisch entlang der Unterscheidung zwischen altem und neuem 
Menschen und der Frage, welchem der beiden Zustände das Phäno­
men zuzurechnen sei. Dass es sich bei Rache und Zorn um dichte 
Begriffe handele, die nicht beschrieben werden können, ohne auto­
matisch mit einer Wertung bedacht zu werden, könne dabei insofern 

Wie umgehen mit emotionaler Verletzlichkeit und Verletzungen?

17

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verhängnisvoll werden, als sie dadurch in der Gefahr stünden, in so­
genannte „Deckaffekte“ umgemünzt zu werden, die – anders als die 
durch sie verdeckten Affekte – als moralisch integer oder sogar wün­
schenswert gelten, wie etwa Empörung oder eben gerechter Zorn, 
und dadurch das Potential hätten, Gewalt zu legitimieren. Teuchert 
votiert dafür – und darin sieht sie auch das Potential und die Aufga­
be einer theologischen Anthropologie – die Ambivalenz von Rache 
und Zorn bewusst zu halten. Mit ihrem Beitrag macht Teuchert auch 
für die weiteren Überlegungen darauf aufmerksam, dass die den 
verschiedenen Emotionen beziehungsweise Umgangsmechanismen 
wie der Rache kulturell angediehene Bewertungen Einfluss auf un­
ser jeweils eigenes potentielles und faktisches Handlungsrepertoire 
haben.

Schließlich werden in einem letzten Schritt vergebende Formen 
des Umgangs von Verletzten mit ihren Verletzungen beleuchtet. 
Hierbei weist Sonja Fücker in ihrem Beitrag von der Warte der 
Vergebung auf etwas ähnliches hin wie Teuchert in Bezug auf Rache.

Aus soziologischer Perspektive erhellt Fücker das Konzept der 
Vergebung und definiert dieses entlang empirischer Einsichten neu. 
Fücker beobachtet eine gesellschaftliche Konjunktur von Vergebung. 
Vergebung sei als Ideal im Umgang mit Brüchen in unseren Be­
ziehungen tief in unser kollektives kulturelles Moralempfinden ein­
geschrieben, jedoch würden sich Vergebungsappelle und explizite 
oder implizite Vergebungsverpflichtungen an „gefühlsoptimierte In­
dividuen“ richten und die neben dem Vergebungsideal gleichzeitig 
bestehende und sozial tief verankerte Regel der Reziprozität außer 
Acht lassen. Entgegen eines nicht zu realisierenden Vergebungsideals 
reformuliert Fücker Vergebung vor allem als Praxis des Fremdver­
stehens. Vergebung in diesem Sinne bedeute, sich als Verletzte in 
die Verletzer:innen hineinversetzen zu können und die situativen 
und biografischen Handlungsgründe nachzuvollziehen, die die Ver­
letzer:innen jeweils geleitet haben. „Mit Praktiken des Fremdverste­
hens blickt man“, so Fücker, „nicht auf die anderen und ihre Schuld, 
sondern macht sich ihnen ähnlich mit dem Bekennen, dass es die 
eigene Schuld sein oder in Zukunft werden könnte.“ Damit dekon­
struiert Fücker herkömmliche Vergebungsvorstellungen als Umgang 
mit zwischenmenschlicher Schuld, insofern das Fremdverstehen ge­
rade dazu führe, dass eigentlich nichts mehr zu vergeben wäre. 
Man könne also entweder an klassischen Vergebungsvorstellungen 

Ulrike Peisker

18

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


festhalten, müsse dann jedoch Vergebung konsequenterweise als 
realitätsfern kennzeichnen, oder man verstehe Vergebung neu als 
fremdverstehende Dekonstruktion des zu Vergebenden. Für letzteres 
plädiert Fücker.

Ausgehend von ähnlichen Beobachtungen und Schlussfolgerun­
gen wählt Ulrike Peisker in ihrem Beitrag den entgegengesetzten 
Lösungsvorschlag und meint, die konsequente Ausformulierung ei­
nes Vergebungsverständnisses müsse eine gewisse Verabschiedung 
der Vergebung oder zumindest eine weitaus sparsamere Rede von 
Vergebung zeitigen, als dies im gesellschaftlichen, kirchlichen und 
theologischen Diskurs der Fall ist. In ihrem Beitrag kontrastiert 
Peisker im Rahmen ihrer Überlegungen zum Verhältnis von Verge­
bung und (Handlungs-)Absicht die (Un)Möglichkeit zu vergeben 
mit den möglichen Rachebedürfnissen der Verletzten. Peisker argu­
mentiert, dass sich das Vergeben spröde verhalte zum Modus des 
absichtsvollen Handelns, sowohl in Bezug auf das Verfolgen äußerer 
Absichten durch das Mittel der Vergebung als auch hinsichtlich der 
Beabsichtigung von Vergebung selbst. So mangele es der Vergebung 
– anders als der Rache – an einer solchen Anmutungsqualität, die 
sie uns plausiblerweise beabsichtigen wollen lassen könnte. Für die 
Rachefantasie gebe es kein Äquivalent einer Vergebungsfantasie. 
Darüber hinaus könne einerseits die erklärte Absicht zu vergeben 
in der fraglichen Beziehung ähnlich destruktiv wirken wie das zu 
Vergebende selbst und andererseits berge eine Absicht zu vergeben 
konzeptionelle Probleme in Bezug auf die Vergebung an sich. In 
Anschluss an und Modifikation von Jacques Derrida, Jean-Luc Ma­
rion und Bernhard Waldenfels zeichnet Peisker Vergebung als ein 
ereignishaftes Geschehen, das sich nicht intendieren lasse und sich 
erst retrospektiv in der Wahrnehmung der Vergebungsempfänger als 
„Vergebenheit“ erschließe. Als solches entziehe es sich jedoch der Be- 
und Empfehlbarkeit und geschehe vermutlich weitaus seltener, als es 
die Beliebtheit der Rede von Vergebung nahelege.

Einen anderen Ansatz, Vergebung zu verstehen, bietet Susanne 
Boshammer in ihrem Beitrag. Über die Abgrenzung der Vergebung 
von anderen Mechanismen des Umgangs mit moralischem Unrecht 
wie dem Vergessen, der Nachsicht und dem Entschuldigen gelangt 
Boshammer zur Darstellung eines nicht – oder nicht ausschließlich 
– sentimentalistischen Vergebungsverständnisses. Beim Vergeben ge­
he es Boshammer zufolge nicht (allein) um einen Wandel der Emp­

Wie umgehen mit emotionaler Verletzlichkeit und Verletzungen?

19

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


findungen oder Gefühle in Bezug auf das erlittene Unrecht und die 
Person, die dieses Unrecht zugefügt hat, sondern Vergebung sei vor 
allem als „normative Fähigkeit zu betrachten, also eine Form des 
Umgangs mit Unrecht, mit der wir bewusst Einfluss darauf nehmen, 
was wir einander schulden“. Diese Annahme trifft Boshammer auf 
der Grundlage dessen, was sie das „Opfer-Privileg“ nennt – der Ge­
danke, dass es allein den Geschädigten beziehungsweise Verletzten 
zustehe, Vergebung zu gewähren. Da negative Gefühle wie Groll 
oder Empörung in Bezug auf das geschehene Unrecht nicht nur 
von den Verletzten selbst, sondern auch von Dritten empfunden 
und entsprechend auch aufgegeben werden könnten, eigne sich ein 
sentimentalistisches Vergebungsverständnis nicht dazu, dem Opfer-
Privileg Rechnung zu tragen. Vergebung als normative Fähigkeit, 
wie sie Boshammer beschreibt, bestehe nun in der Entbindung der 
Täter:innen von ihrer durch das zugefügte Unrecht entstandenen 
Verpflichtung den Verletzten gegenüber, sich das fragliche Verhalten 
vorzuwerfen. Diese Verpflichtung sei „salopp gesagt, ein schlechtes 
Gewissen.“

So facettenreich die Beiträge sind, die dieser Band versammelt, 
so wenig beansprucht diese Sammlung, eine umfassende Aufarbei­
tung der gestellten Fragen zu bieten. Vielmehr möchte der Band 
mit exemplarischen Perspektiven aus Theologie, Philosophie, Psy­
chologie und Soziologie dazu beitragen, hinsichtlich der Frage nach 
möglichen Umgangsformen mit emotionaler Verletzlichkeit und Ver­
letzungen die oben genannten, parallel laufenden Diskurse in Bezug 
auf Vulnerabilität und Vulneranz einerseits sowie Schuld und Ge­
rechtigkeit andererseits miteinander zu verzahnen und ins Gespräch 
zu bringen. Das Feld ist damit offen für weitere Vertiefungen.

Ulrike Peisker

20

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. 
Von der Verletzbarkeit zur Verletzung 

– Voraussetzungen für das Reden 
über den Umgang mit entstandenen 

Verletzungen

21

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Maria-Sibylla Lotter

Das traumatisierte Opfer
Wie durch die Verflechtung von medizinischen und 
moralischen Kategorien ein neuer Opfertypus geschaffen 
wurde1

1 Die Omnipräsenz des Traumas

Der Traumabegriff hat seit der Einführung der Diagnose posttrau­
matische Belastungsstörung um 1980 die Vorstellung von individuel­
ler psychischer Verletzlichkeit geprägt. Wie kein anderer medizini­
scher Begriff steht er seit den Neunzigern für die menschliche Fragi­
lität. Auch in der populären Literatur und im Film, wo lange Zeit der 
unerschütterliche Held dominierte, der seine Emotionen und sein 
Handeln stets unter Kontrolle hatte, dient heute das Trauma als zen­
trales Erzähl- und Erklärungsmuster. Die Taten von Bösewichten, 
wie dem Joker in der Version von Joaquin Phoenix, entspringen tie­
fen seelischen Verletzungen. Auch die Guten sind, wie sie sind, weil 
sie leiden oder gelitten haben. Die Protagonisten wirken dadurch 
menschlicher und zugleich tragischer. Allerdings nur dann, wenn 
nicht eine allzu klischeehafte Vorstellung vom Trauma für eine ent­
sprechend klischeehaft imaginierte „Tiefe“ sorgt.

Mittlerweile dominiert das Trauma auch die politische Kultur der 
Gegenwart und unser allgemeines Weltbild. Wir nehmen die Gegen­
wart heute als eine nicht verheilte moralische Wunde wahr, die auf 
eine gewalttätige Vergangenheit verweist. Umgekehrt erscheinen uns 
historische Ereignisse als eine Kette von Traumatisierungen, die bis 
in die Gegenwart nachwirken. Der Holocaust, Kolonialverbrechen 

1 Dieser Beitrag enthält Passagen und Überlegungen, die in meinem Buch mit dem 
Arbeitstitel „Verwundbarkeit“ weiter ausgeführt werden, das 2026 bei Hanser in 
München erscheinen wird.

23

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aus dem 19. Jahrhundert oder die Anschläge vom 11. September – all 
diese Ereignisse werden heute als kollektive Traumata verstanden, 
unter denen nicht nur die unmittelbar Betroffenen, sondern auch 
nachfolgende Generationen zu leiden haben.2

Entsprechend werden auch politisch-moralische Ansprüche zu­
nehmend in der Begrifflichkeit der Psychotherapie formuliert: Die 
öffentliche Erinnerung an Gewaltverbrechen und die Anhörung der 
Opfer sollen individuelle und kollektive Heilungsprozesse ermög­
lichen. Vergessen und Nicht-Erinnern wird hingegen mit einem 
verdrängten und ungeheilten Trauma assoziiert. Daraus ergibt sich 
nicht nur ein verändertes Geschichtsbild, sondern auch eine neue 
Aufgabe der Politik als Gedächtnispolitik. An die Stelle von Utopien 
sind vergangenheitsorientierte Heilsvorstellungen getreten.

In diesem Prozess hat sich der Traumabegriff rätselhafterweise 
mit moralischen Kategorien verbunden. Das hat unsere Wahrneh­
mung der sozialen Welt verändert und dazu beigetragen, dass wir 
die Welt heute in Täter und Opfer, Aktive und Erleidende aufteilen 
– in Kategorien, die eigentlich mit der medizinischen Bedeutung des 
Begriffs nichts zu tun haben. Wie konnte es dazu kommen – und 
wie wirkt es sich auf unsere Wahrnehmung von Opfern aus? Diesen 
Fragen möchte ich hier nachgehen.

2 Wie die Laientheorie des Traumas unser Verständnis 
von Opfern verändert hat

„Die Bedeutung eines Wortes“ ist nach Wittgenstein „sein Gebrauch 
in der Sprache“.3 Dies gilt auch für den Traumabegriff. In den letzten 
Jahrzehnten haben sich mindestens drei verschiedene Verwendun­
gen des Traumabegriffs entwickelt, die sich teilweise beträchtlich 
unterscheiden: die psychiatrische Kategorie posttraumatische Belas­
tungsstörung, eine speziell literaturwissenschaftliche Traumatheorie 
und eine weit verbreitete Laientheorie des Traumas, die in der po­
pulären Kunst, aber auch in anderen nichtmedizinischen Bereichen 
zum Ausdruck kommt.

2 Vgl. Fassin, Didier/Rechtman, Richard, The Empire of Trauma. An Inquiry into 
the Condition of Victimhood, Princeton 2009, xi.

3 Wittgenstein, Ludwig, Philosophische Untersuchungen, Frankfurt a.M. 2015, 40/
§43.

Maria-Sibylla Lotter

24

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wenn ich hier von einer Laientheorie des Traumas spreche, ver­
stehe ich unter „Theorie“ nicht mehr als eine Reihe von Annahmen 
über Traumata, die in den Humanwissenschaften, aber auch in juris­
tischen und politischen Kontexten und der populären Kunst präsent 
sind, die aber nur in einem losen Zusammenhang zu dem stehen, 
was über Traumata im Kontext der empirisch vorgehenden Wis­
senschaften belegt ist. Diese Laientheorie des Traumas unterschei­
det sich in mehrfacher Hinsicht von dem psychiatrischen Krank­
heitsbild der posttraumatischen Belastungsstörung, das im Lichte 
empirischer Forschung immer wieder revidiert wird. Während em­
pirisch forschende Psychologen darauf hinweisen, dass posttrauma­
tische Belastungsstörungen selten sind,4 neigt die Laientheorie des 
Traumas erstens dazu, die Anzahl der tatsächlich oder potenziell 
Traumatisierten zu überschätzen. Es wird oft angenommen, dass 
schreckliche Ereignisse bei allen Betroffenen automatisch Traumata 
hervorrufen. Zweitens wird der Traumabegriff nach der Laientheorie 
heute mit Passivität, Ohnmacht und Handlungsunfähigkeit assozi­
iert, was allein Opfern im Unterschied zu Tätern zugeschrieben 
wird. Hingegen besteht aus psychiatrischer Perspektive kein Zweifel 
daran, dass Täter ebenso wie Opfer durch ihre Taten und deren 
Folgen an posttraumatischen Belastungsstörungen leiden können.

Die amerikanische Rechtswissenschaftlerin Saira Mohamed, die 
sich intensiv mit der juristischen Aufarbeitung von Massengräuel­
taten und Fragen der Gewaltprävention beschäftigt hat, machte 
schon vor einem Jahrzehnt darauf aufmerksam, dass der Trauma­
begriff in geistes- und sozialwissenschaftlichen sowie juristischen 
Kontexten zunehmend nach moralischen Kriterien verwendet und 
nur noch Opfern zugeschrieben wird5: Wenn Täter unter ihren 
Taten leiden, so argumentiert etwa die Theologin Katharina von 
Kellenbach, dann seien das Schuldgefühle, die nicht als Traumata 
verstanden werden dürften. Der Begriff eines Traumas, „sollte für 
die Wunden reserviert bleiben, die Opfer von Gewalt erleiden.“6 

Diese Unterscheidung, so Kellenbach, sei aus moralischen und poli­

4 Vgl. McNally, Richard J., Remembering Trauma, Cambridge/Massachusetts 2003.
5 Vgl. Mohamed, Saira, Of Monsters and Men. Perpetrator Trauma and Mass 

Atrocity, in: Columbia Law Review 115 (2015), 1157–1216.
6 Kellenbach, Katharina von, Rituals of Repentance. Joshua Oppenheimer’s The 

Act of Killing, in: Katharina von Kellenbach/Matthias Buschmeier (Hg.), Guilt. 
A Force of Cultural Transformation, Oxford 2022, 185–204, 186.

Das traumatisierte Opfer

25

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tischen Gründen wichtig. Schuld setze Handlungsfähigkeit und Ent­
scheidungsmacht voraus, die Tätern zukommt, aber nicht Opfern.

Trauma ist nach dieser Laientheorie also eine Eigenschaft von 
Opfern und mit Passivität und Ohnmacht verbunden, während 
Tätern freie Handlungsmacht und Schuld zugeschrieben wird. Die 
Frage nach einer möglichen Traumatisierung wird bei Letzteren 
nur dann gestellt, wenn man sich ihr Verhalten durch traumatische 
Erfahrungen in der Kindheit oder andere traumatische Ereignisse 
erklärt, für die sie selbst nichts können. Täter dürfen beispielsweise 
dann traumatisiert sein, wenn sie als Opfer der Umstände und der 
Gewalt anderer Täter verstanden werden können: etwa wenn die 
Urheber von Gräueltaten als Kinder entführt und zu Kindersoldaten 
gemacht wurden. Diese Assoziation von Traumatisierten mit Opfern 
findet sich schon im Kontext der Einführung der posttraumatischen 
Belastungsstörung. Diese wurde zwar vor allem für die Veteranen 
des Vietnamkrieges entwickelt. Aber auch diese wurden im Kontext 
der Antikriegsbewegung nicht primär als Täter wahrgenommen, 
sondern als Opfer eines ungerechten Systems, das psychisch verletz­
liche junge Männer, die sich der Einberufung nicht entziehen konn­
ten, in einen unmoralischen Krieg schickte.7

Mohamed fordert, das Trauma als ein wertneutrales medizini­
sches Syndrom zu begreifen, das nichts mit Moral zu tun hat und 
keineswegs unvereinbar mit der aktiven Begehung von Verbrechen 
ist. Sie befürchtet, dass sich die Verwandlung der Traumakategorie 
in eine moralische Kategorie problematisch auf unsere Wahrneh­
mung der sozialen Wirklichkeit und der menschlichen Psyche aus­
wirkt. So wie der Traumabegriff mittlerweile gebraucht wird, führt 
er nach Mohamed zu einer stereotypen Wahrnehmung sowohl von 
Opfern als auch von Tätern, die ihrer komplexen psychologischen 
Realität nicht gerecht wird. Während Opfer als hilflos gedacht wer­
den, neigt man dazu, Täter auf ihre Täterschaft zu reduzieren. Aber 
auch wenn sie zugleich als Opfer wahrgenommen werden, ist diese 
Sichtweise nicht weniger stereotyp. Sie reduziert den Täter wiede­
rum auf das Opfer seiner eigenen Vergangenheit und negiert die 
Komplexität menschlichen Handelns und Erlebens.

7 Vgl. hierzu: Mohamed, Saira, The Contours and Controversies of Perpetrator 
Trauma, in: Susanne C. Knittel/Zachary J. Goldberg (Hg.), The Routledge Inter­
national Handbook of Perpetrator Studies, London 2019, 265–275, 268.

Maria-Sibylla Lotter

26

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mohamed warnt davor, die Bemühungen um die Erforschung 
der Ursachen und Auswirkungen von kollektiven Gewaltverbrechen 
durch solche moralistischen Vereinfachungen zu ersetzen. Die ste­
reotype Wahrnehmung von Tätern und Opfern verhindert ein Ver­
stehen historischer und psychologischer Komplexität, da sie aus Tä­
tern unverständliche Monster macht. Das fördert ein illusorisches 
Gefühl moralischer Überlegenheit, macht es uns aber zugleich un­
möglich zu verstehen, wie Menschen, die sich nicht wesentlich von 
uns unterscheiden, zu Gewalttätern werden können. Mohamed plä­
diert daher dafür, zu akzeptieren, dass die Begehung von Gewaltver­
brechen bei den Tätern zu posttraumatischen Belastungsstörungen 
und anderen psychischen Leiden und Narben führen kann, unab­
hängig davon, ob die Taten freiwillig oder unfreiwillig begangen 
wurden. Dies sei nicht zu verwechseln mit einer Entschuldigung 
oder gar Mitleid mit den Tätern.

3 Das aktive Opfer

Ist es möglich, den Ort und den Zeitpunkt zu bestimmen, an dem 
sich der Begriff des Traumas mit dem Begriff des Opfers verband 
und eine moralische Bedeutung annahm? Der komplexe Prozess 
der Dehnung und Moralisierung des Traumabegriffs umfasst zwei 
verschiedene Transformationen. Diese Transformationen sind nicht 
isoliert voneinander zu betrachten, sondern stehen in einem histori­
schen und diskursiven Zusammenhang.

Die erste Transformation des Traumabegriffs vollzog sich im Zuge 
der Emanzipations- und Rechtsbewegungen der 1960er und 1970er 
Jahre. Emanzipationsbewegungen wie die Frauenbewegung, die 
Schwulenbewegung und die Antikriegsbewegung der Vietnamvete­
ranen übten einen maßgeblichen Einfluss auf die psychiatrischen 
und psychotherapeutischen Diskurse aus.8 Der Traumabegriff hatte 
in diesem Kontext von Anbeginn auch eine moralische und politi­
sche Funktion: Mit der Diagnose eines Traumas konnte man auf 
die psychischen Schäden hinweisen, die durch strukturelle Unge­

8 Vgl. Brunner, José, Die Politik des Traumas. Gewalterfahrungen und psychisches 
Leid in den USA, in Deutschland und im Israel/Palästina-Konflikt, Berlin 2014, 
56–93.

Das traumatisierte Opfer

27

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rechtigkeiten, Vorurteile und moralisch fragwürdige Kriegseinsätze 
verursacht wurden. Die politische und moralische Aufladung des 
Traumabegriffs war jedoch nicht mit der Vorstellung verbunden, 
das traumatisierte Individuum sei ein passives und ohnmächtiges 
Wesen.

Die zweite Transformation des Traumabegriffs setzte Ende der 
1980er Jahre ein und hatte ihren Ursprung in einem dekonstrukti­
vistisch geprägten Zweig der amerikanischen Literaturwissenschaft. 
Hier spielte die Auseinandersetzung mit den Zeugnissen von Holo­
caust-Überlebenden eine zentrale Rolle. Der Fokus verschob sich 
von der sozialen und politischen Dimension des Traumas hin zu 
Fragen der kognitiven und sprachlichen Fassbarkeit und der sprach­
lichen Vermittlung traumatischer Erfahrungen. Unter einem Trauma 
wurde nun etwas vom gewöhnlichen Bewusstsein Abgespaltenes ver­
standen, das sich einer vollständigen Repräsentation entzieht und 
sich stattdessen in Fragmenten, Brüchen und Lücken manifestiert. 
In dieser zweiten Phase wurde das Trauma zunehmend zu einem 
Symbol für die Grenzen der Sprache, des Begreifens und der Ver­
ständigung.

Teil dieser Transformation war die Entwicklung einer von Am­
bivalenz geprägten Doppelrolle des Opfers: Einerseits wurde das 
Opfer zu einem viel hilfloseren Wesen als vorher. Es wurde nun als 
ein Wesen wahrgenommen, das sich nicht selbst Gehör verschaffen 
kann, sondern auf andere angewiesen ist, die ihrerseits aufgefordert 
sind, ihm gegenüber in die Rolle von moralischen Therapeuten zu 
schlüpfen. Andererseits wurde das Opfer zugleich zum Träger einer 
besonderen moralischen Autorität und Verkünder besonderer Wahr­
heiten. Und schließlich erhielt das Trauma im Anschluss an das 
Paradigma des Holocaust-Traumas eine identitätsstiftende Funktion 
für politische Kollektive.

Eigentlich gibt es keinerlei Grund, ein Opfer im moralischen 
Sinne des Begriffs – d.i. eine Person, die zu Unrecht geschädigt 
wurde – als ein in seiner Artikulations- und Handlungsfähigkeit 
vermindertes Subjekt zu betrachten. Wer einen Schaden oder eine 
Benachteiligung erleidet, wird dadurch nicht automatisch in seiner 
Fähigkeit beeinträchtigt, sich seiner Vergangenheit und seiner eige­
nen Rechte und Interessen bewusst zu sein, sich zu Wort zu melden 
und Gehör zu finden. Zwischen der Vorstellung, dass jemand in 
einer bestimmten Hinsicht Opfer eines Unrechts geworden ist, und 

Maria-Sibylla Lotter

28

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Vorstellung, dass jemand quasi durch sein Opfersein und die 
passive Rolle definiert ist, liegen Welten.

Dies gilt nicht nur für das Verbrechensopfer, sondern auch für 
die politische Dimension des Protests gegen ungerechte soziale Ver­
hältnisse. Als die schwarze Bürgerrechtsbewegung, die Homosexuel­
lenbewegung, die Frauenbewegung und die Gruppen der Vietnam­
veteranen in den sechziger und siebziger Jahren des vergangenen 
Jahrhunderts an die Öffentlichkeit traten und sich mit ihren Protes­
ten als Opfer von Entrechtung, Gewalt, Unterdrückung und Diskri­
minierung präsentierten, wurden sie keineswegs als Opfer im Sinne 
stereotyper Passivität wahrgenommen: als Wesen, die ihrer aktiven 
menschlichen Fähigkeiten, wie Willens-, Handlungs- und Sprach­
fähigkeit, beraubt wurden. Sie stellten ja ihre Handlungsfähigkeit 
unter Beweis, indem sie, teilweise mit erheblichen Risiken, einen 
gleichberechtigten Status in der Gesellschaft einforderten. Damit 
prägten sie ein gesellschaftliches Bild des selbstbestimmten, sich 
selbst ermächtigenden Opfers schlechter sozialer Verhältnisse; das 
Bild eines Opfers, das nicht mehr bereit ist, die Missachtung durch 
große Teile der Gesellschaft hinzunehmen, sondern umgekehrt die 
Gesellschaft nötigt, Vorurteile zu hinterfragen und Ungerechtigkei­
ten zu beseitigen. Es waren vor allem die Opfer, die in den siebzi­
ger Jahren die Gesellschaft aktiv transformierten – und damit auch 
das Opferbild prägten. Entsprechend gingen linke Intellektuelle wie 
Foucault und Deleuze in den siebziger Jahren davon aus, dass die 
Opfer von Unterdrückung und Marginalisierung für sich selbst spre­
chen können und keine Intellektuellen benötigen, die den zweifel­
haften Anspruch erheben, sie zu repräsentieren.9

4 Das subalterne Opfer

Das Bild vom aktiven, heroischen Opfer wird je nach den sozia­
len Umständen mehr oder weniger realistisch sein. Es ist gewiss 
nicht auf alle Formen sozialer Unterdrückung übertragbar. Opfer 
von sozialen Gewaltverhältnissen, die kein Bewusstsein davon ent­
wickeln können, dass ihnen Unrecht geschieht, sind in einem ganz 

9 Vgl. Mounk, Yascha, The Identity Trap. A Story of Ideas and Power in Our Time, 
Dublin 2023, 35.

Das traumatisierte Opfer

29

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


anderen Sinne Opfer als diejenigen, die sich aktiv gegen eine Ent­
rechtung oder Benachteiligung wehren. Im Kontext postkolonialisti­
scher Theoriebildung wurde bereits in den 1950er Jahren darüber 
diskutiert, dass die Fähigkeit, sich öffentlich zu artikulieren oder 
auch nur ein Bewusstsein für die eigenen Rechte und Interessen 
zu entwickeln, nicht in allen gesellschaftlichen Kontexten gegeben 
ist. So griffen koloniale Herrschaftsstrukturen oft tief in das kulturel­
le und psychologische Selbstverständnis und Selbstwertgefühl der 
kolonisierten Völker ein. Dazu gehörte die Etablierung eines hierar­
chischen Weltbildes, das die Kolonialherren als überlegene Spezies 
von Menschen darstellte. Solche Formen des negativen Einflusses 
auf die Selbstwahrnehmung und das Selbstwertgefühl unterdrückter 
Gruppen finden sich allerdings nicht nur im kolonialen Kontext, 
und auch nicht nur in der Neuzeit. Sie haben Parallelen in vielen 
Gesellschaften mit statischen Hierarchien, wie etwa in der traditio­
nellen indischen Kastengesellschaft. Frauen, Angehörige niedriger 
Kasten, Bauern in ländlichen Regionen und viele andere Gruppen 
hatten in traditionellen asiatischen Gesellschaften schwerlich die 
Möglichkeit, ihre Situation mit der Lage anderer Gruppen in an­
deren Regionen der Welt zu vergleichen und überhaupt auf den 
Gedanken zu kommen, dass ihnen Unrecht geschehe. Mit Blick auf 
solche „subalternen“ Gruppen in Indien vertritt die indisch-ameri­
kanische Literaturwissenschaftlerin Gayatri Chakravorty Spivak in 
ihrem berühmten Aufsatz Can the Subaltern Speak? gegen Foucault 
die These, dass die Fähigkeit, die eigenen Interessen wahrzunehmen 
und aktiv zu vertreten, weniger von den Betroffenen als von den 
Zuhörenden abhängt.10 Menschen haben nur dort eine Stimme, wo 
auch die Bereitschaft vorhanden ist, sie wichtig zu nehmen und 
ihnen zuzuhören. Spivaks 1988 erschienener Essay beeinflusste auch 
die Rezeption der Zeugnisse von Holocaust-Überlebenden in den 

10 „According to Foucault and Deleuze […] the oppressed, if given the chance 
[…] and on the way to solidarity through alliance politics (a Marxist thematic 
is at work here) can speak and know their conditions. We must now confront 
the following question: On the other side of the international division of labor 
from socialized capital, inside and outside the circuit of the epistemic violence 
of imperialist law and education supplementing an earlier economic text, can the 
subaltern speak?“ Spivak, Gayatri Chakravorty, Can the Subaltern Speak?, in: 
Patrick Williams/Laura Chrisman (Hg.), Colonial Discourse and Post-Colonial 
Theory. A Reader, New York 1994, 66–111, 78.

Maria-Sibylla Lotter

30

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kulturwissenschaften. Denn waren sie nicht die exemplarischen Op­
fer, die im wörtlichen wie im übertragenen Sinne zum Schweigen ge­
bracht wurden – indem in den Vernichtungslagern alles dafür getan 
wurde, dass sie sich selbst nicht mehr als Menschen wahrnehmen 
konnten, selbst dann, wenn man sie im physischen Sinne am Leben 
ließ?

Zur gleichen Zeit, als Spivak die These entwickelte, dass die Sub­
alternen nicht einmal über die Fähigkeit verfügen, für sich selbst 
zu sprechen, begann die systematische Archivierung der Zeugnisse 
von Holocaust-Überlebenden. Ein ebenfalls stark von der franzö­
sischen Diskurstheorie und dem Dekonstruktivismus beeinflusster 
Zweig der amerikanischen Literaturwissenschaft begann, sich mit 
den Traumata der Überlebenden zu befassen und sie im Lichte einer 
Theorie der Sprachlosigkeit und Entmächtigung zu betrachten.

5 Die Zeitzeugenberichte der Holocaust-Überlebenden

1979 gründete der israelische Psychoanalytiker und Zeitzeugenfor­
scher Dori Laub, der als Kind mit seinen Eltern der Vernichtung ent­
kommen war, gemeinsam mit Kollegen das Fortunoff Video Archive 
for Holocaust Testimonies an der Yale University. Um ihre Erinnerun­
gen zu bewahren und sie der Forschung zugänglich zu machen, 
wurden Zeitzeugenberichte von Holocaust-Überlebenden auf Video 
aufgezeichnet. In seiner Person verband sich also die Perspektive 
eines Psychoanalytikers mit der eines Überlebenden, der die Erinne­
rung an die Geschichte wachhalten, und es späteren Generationen 
ermöglichen wollte, sich in die Lage der Opfer zu versetzen.

Laub hatte eine eigene Technik des emphatischen Zuhörens ent­
wickelt. Der Psychoanalytiker sollte die Berichte der Patienten, die 
unfassbare Grausamkeiten erlebt hatten, nicht in Frage stellen. Das 
aktive emphatische Zuhören sollte es den überlebenden Opfern des 
nationalsozialistischen Vernichtungsprogramms ermöglichen, ihre 
Stimme wiederzufinden. Jeder Überlebende, so Laub, „hat das drin­
gende Bedürfnis, seine Geschichte zu erzählen und dadurch seine 
Geschichte kennen zu lernen.“11 Er war überzeugt, dass die Bemü­

11 Laub, Dori, Truth and Testimony, in: Cathy Caruth (Hg.), Trauma. Explo­
rations in Memory, Baltimore 1995, 63, übers. MSL.

Das traumatisierte Opfer

31

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hungen, das Erlebte in Worte zu fassen, in vielen Fällen Leben rette­
ten.

Allerdings hielt Laub diesen Wunsch für letztlich unerfüllbar: 
Kein noch so umfassender Bericht kann jemals dem inneren Drang 
gerecht werden, das Erlebte in Worte zu fassen. Wer es versucht, so 
Laub, stößt immer wieder an unüberwindbare Grenzen. Aus Laubs 
Berichten lassen sich unterschiedliche Hindernisse rekonstruieren. 
Einige davon kommen bei allen Erinnerungen vor, andere ergeben 
sich aus dem extremen Charakter des Erlebten. So spielt mitunter 
die Erinnerung den Überlebenden Streiche. Eine Zeitzeugin schien 
sich genau daran zu erinnern, wie beim Häftlingsaufstand in Ausch­
witz vier Schornsteine von Krematorien in Flammen aufgingen, ob­
wohl es in Wirklichkeit nur einer war. Die Mitteilungsfähigkeit stößt 
aber auch dort an eine Grenze, wo die Erlebnisse so extrem waren, 
dass die Betroffenen sie nicht als eigene Erfahrung wahrhaben – 
oder mitteilen – möchten. So vermutete Laub bei derselben Frau, 
dass sie in Auschwitz zu der Gruppe von Häftlingen gehörte, die 
die Kleidung der in den Gaskammern Ermordeten sortierte. Daran 
schien sie sich jedoch nicht zu erinnern – jedenfalls sprach sie nicht 
davon. Sie erwähnte jedoch mit einem Ausdruck des Stolzes, dass sie 
ihren dürftig bekleideten Leidensgenossen gute Kleidung und heile 
Schuhe in die Lagerbaracke bringen konnte.12

Eine andere Grenze der Mitteilungsfähigkeit liegt darin, dass je­
der Bericht Zuhörer braucht, bei denen zu erwarten ist, dass sie 
den Bericht mit Wohlwollen aufnehmen oder ihn zumindest akzep­
tieren können. Laub berichtet von einer Überlebenden, die ihre 
gesamte Familie im Holocaust verloren hatte. Nach seiner Einschät­
zung erlebte sie ihr damaliges Alltagsleben als eine ständige Enttäu­
schung, weil ihre neue Familie kein Ersatz für die verlorene Welt 
der Eltern, Brüder und Kinder sein konnte. Es war ihr jedoch nicht 
möglich, diesen furchtbaren Verlust in Worte zu fassen. Wie hätte 
sie darauf vertrauen können, dass ihre neuen Familienangehörigen 
derart großzügig, verständnisvoll und selbstlos waren, um akzeptie­
ren zu können, dass sie als enttäuschender Ersatz wahrgenommen 
wurden?13

12 Vgl. ebd.
13 Vgl. ebd.

Maria-Sibylla Lotter

32

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eine weitere Schwierigkeit besteht darin, dass sich die Erfahrun­
gen der Überlebenden den gängigen Kommunikations- und Sprach­
mustern entziehen.14 Worte, die sonst dazu dienen, das Erlebte mit­
zuteilen, stoßen hier an ihre Grenzen. Die Schwierigkeit ergibt sich 
daraus, dass die Gesprächspartner in der Regel keine vergleichbaren 
Erfahrungen gemacht haben. Begriffe wie „Hunger“, „Angst“ oder 
„Verzweiflung“ existieren zwar im Wortschatz aller, doch ihre Bedeu­
tung ist in extremen Ausnahmesituationen radikal verändert. Der 
wochen- und monatelange Hunger, der einen Menschen dazu treibt, 
einem Leidensgenossen das Brot zu stehlen, ist überhaupt nicht 
vergleichbar mit dem Hunger, den jemand auf einer Wanderung 
empfindet, der nicht genügend Brote mitgenommen hat. Diese Dis­
krepanz im Erfahrungshintergrund, die es vielen unmöglich macht, 
die „moralische Grauzone“ des Lagers zu verstehen, wie es Primo 
Levi genannt hat,15 führt zu Missverständnissen und kann Gefühle 
der Frustration und Isolation bei den Überlebenden auslösen.

6 Die literaturwissenschaftliche Traumatheorie

Die von Laub und anderen beschriebenen Schwierigkeiten der 
Überlebenden aus den Vernichtungslagern, eine angemessene Spra­
che für die Mitteilung ihrer Erfahrungen zu finden, lassen nicht da­
rauf schließen, dass sie die Fähigkeit verloren hätten, für sich selbst 
zu sprechen und überhaupt ihr Leben selbst zu bestimmen. Weder 
lässt sich aus seinen Berichten auf eine Bewusstseinsspaltung noch 
auf eine generelle Hilflosigkeit und Ohnmacht der Überlebenden 
schließen. Dass ihnen ihre traumatischen Erlebnisse oft die Fähig­
keit genommen hatten, ihr Leben zu genießen und die Welt mit 
einer gewissen Heiterkeit wahrzunehmen, bedeutet nicht, dass es 
ihnen an Eigeninitiative, Gestaltungsfähigkeit oder Sprachfähigkeit 
mangelte. Dieses Bild eines tendenziell zur Ohnmacht verdamm­
ten und sprachlosen traumatisierten Opfers vermittelt jedoch eine 
von Janet und Freud inspirierte Traumatheorie aus Yale, die von 

14 Vgl. Langer, Lawrence L., Holocaust Testimonies. The Ruins of Memory, New 
Haven/London 1991.

15 Vgl. Levi, Primo, Die Untergegangenen und die Geretteten, München 1990, 
Kapitel 2.

Das traumatisierte Opfer

33

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literaturwissenschaftlerinnen entwickelt wurde, mit denen Laub in 
den 90er Jahren zusammenarbeitete. Sie wirkt in den Geisteswissen­
schaften bis heute nach.

Die literaturwissenschaftliche Traumatheorie knüpft an eine 
psychiatrische Tradition an, die von der Vorstellung einer Spaltung 
des Bewusstseins als Schutzmechanismus des Geistes gegen über­
wältigende Erlebnisse ausgeht. Der Geist versucht, das Individuum 
vor der völligen Überwältigung durch das Trauma zu bewahren, in­
dem er das Erlebnis in isolierte Fragmente abkapselt. Diese Theorie 
geht ursprünglich auf den französischen Psychologen Pierre Janet 
zurück und wurde von Janets Schüler Sigmund Freud in seinen 
frühen Schriften weiter ausgearbeitet, die in den Geisteswissenschaf­
ten weiterhin stark rezipiert werden. Heute ist diese Dissoziations­
theorie des Gedächtnisses unter empirisch arbeitenden Psychiatern 
und Psychologen weitgehend aufgegeben worden. Ein zentrales Ar­
gument gegen sie ist die Beobachtung, dass Gedächtnisverlust in 
der Regel körperliche Ursachen hat, etwa Kopfverletzungen oder 
neurologische Erkrankungen. Eine rein psychisch bedingte Amnesie 
ist dagegen äußerst selten und konnte in wissenschaftlichen Studien 
kaum nachgewiesen werden.16

Die Theorie, dass sich der Geist vor schrecklichen Erlebnissen 
durch eine Abspaltung des Bewusstseins schützt, kann somit als 
empirisch widerlegt gelten. Extreme Erlebnisse werden nicht verges­
sen, wenn keine Hirnschädigung vorliegt. Die empirische Forschung 
kommt auch eindeutig zu dem Schluss, dass emotionaler Stress das 
Gedächtnis eher verbessert als verschlechtert. Psychiater und Ho­
locaustforscher stellen immer wieder fest, dass traumatisierte Men­
schen sich in der Regel nur allzu gut an das erinnern, was ihr Trau­
ma ausgelöst hat, auch wenn sie es am liebsten vergessen würden. 
Die Erinnerung ist viel stärker als bei gewöhnlichen Erlebnissen.17 
Aus evolutionärer Sicht ist dies auch zu erwarten – wie anpassungs­
fähig wäre eine Spezies, die lebensbedrohliche Situationen sofort 
wieder vergisst?

Vor diesem Hintergrund erscheint die von den Anhängern 
der Dissoziationstheorie gepflegte Vorstellung einer traumatischen 

16 Vgl. hierzu die umfassende Sichtung des Forschungsstandes bei McNally (s. 
Anm. 4), 184.

17 Vgl. a.a.O., 156.211.213.

Maria-Sibylla Lotter

34

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Amnesie als eine Verwechslung von tatsächlicher Amnesie – die 
als rein psychisches Phänomen äußerst selten ist – mit dem viel 
häufigeren Vermeiden von Erinnerungen. Aus der Tatsache, dass 
Menschen nicht über traumatische Erlebnisse sprechen oder sich 
momentan nicht daran erinnern können, folgt aber noch nicht, dass 
diese Erinnerungen unzugänglich für das Bewusstsein wären.

Gleichwohl wirkt die Theorie des gespaltenen Bewusstseins bis 
heute nicht nur in der populären Kunst nach. Bevor sie in der 
Psychiatrie und Psychologie fallengelassen wurde, fand sie Anfang 
der 1990er Jahre über eine intensive Freud-Lektüre Eingang in den 
erwähnten dekonstruktivistischen Zweig der Literaturwissenschaft 
in Yale. Inspiriert durch Denker wie Jacques Derrida und Paul de 
Man begann man, traumatische Erfahrungen auch in der Literatur 
und überhaupt in fragmentierten Ausdrucksformen zu suchen.

Bringt man das vermeintliche Phänomen der traumatischen 
Amnesie mit der dekonstruktivistischen Theorie des (Nicht-)Verste­
hens in Verbindung, dann liegt die Idee nahe, traumatische Erfah­
rungen quasi als Prototypen des Unbegreiflichen und Unsagbaren zu 
verstehen. Strukturbrüche in Narrativen und Erzählungen verweisen 
dann auf traumatische Erfahrungen – und umgekehrt. Verschiede­
ne Spielarten dieser Thematik entwickelten sich Anfang der 1990er 
Jahre bei den Literaturwissenschaftlerinnen Shoshana Felman und 
Cathy Caruth. Caruth beschreibt die traumatische Erfahrung als 
eine Spaltung des Bewusstseins, die auf die Unfähigkeit des Men­
schen zurückgeht, das allzu Erschreckende bewusst zur Kenntnis zu 
nehmen: „Traumatische Erfahrungen zeigen ein Paradoxon an: Das 
unmittelbarste Erfahren von Gewalt kann in der absoluten Unfähig­
keit bestehen, sie zu erkennen.“18 Die Gewalterfahrung dringt also 
in den Geist ein und wirkt dort fort, ohne empfunden und erkannt 
zu werden. Das Opfer kann sie nicht einordnen, interpretieren, mit 
anderen Erfahrungen in Beziehung setzen und in eine sprachliche 
Form bringen. Die Betroffenen werden nach dieser Theorie immer 
wieder von etwas Unbegreiflichem heimgesucht, das sie nicht in 
Worte fassen können.

Diese Theorie führt zu einer veränderten Sicht des Opfers. Da das 
Trauma nicht verarbeitet werden kann, hält es das Opfer in einer 

18 Caruth, Cathy, Unclaimed Experience. Trauma, Narrative and History, London 
1996, 91f., übers. MSL.

Das traumatisierte Opfer

35

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


starren Identität gefangen und untergräbt seine autonome Gestal­
tungsmacht. Das traumatisierte Opfer ist wie kein anderer Mensch 
durch Passivität und Ohnmacht gekennzeichnet. Einerseits. Ande­
rerseits beschreibt Caruth das Trauma aber auch als eine Art un­
verfälschte (weil kognitiv und sprachlich unverarbeitete) Wahrheit, 
die sich dem rationalen Verstehen entzieht. So gelangt das Opfer 
gerade aufgrund seiner Passivität und weil es die Trauma-Symptome 
nicht verarbeiten kann, in den Besitz einer unverfügbaren nichtsub­
jektiven Wahrheit, die „gewöhnlichen“ Menschen nicht zugänglich 
ist.19 Das macht das Opfer zum unwissenden Zeugen einer außer­
gewöhnlichen Wahrheit. Jedenfalls nach der literaturwissenschaftli­
chen Traumatheorie.

Die Gedächtnisforschung und die Einschätzung von Wissen­
schaftlern, die mit Holocaust-Überlebenden gearbeitet haben, 
spricht allerdings gegen die Vorstellung eines solchen vom Bewusst­
sein abgespaltenen und unaussprechlichen Erlebnisses. Die litera­
turwissenschaftliche Traumatheorie wird daher von namhaften For­
schern abgelehnt, so etwa von dem Psychologen Richard McNally 
und der Wissenschaftshistorikerin Ruth Leys. Die mangelnde empi­
rische Evidenz konnte jedoch ihren Einfluss in den Geistes- und 
Sozialwissenschaften, wo sie über die Trauma Studies und die Holo­
caust Studies starke Verbreitung fand, nicht wirklich aufhalten. Wie 
so oft in den Geisteswissenschaften ist es weniger die wissenschaft­
liche Belegbarkeit einer Theorie als die von ihr ausgehende Faszina­
tion in einem bestimmten Wirkungsbereich, der sich ihr Einfluss 
verdankt.

7 Die identitätsstiftende Funktion von Trauma, 
Zeugenschaft und Opfertum

Um zu verstehen, wie sich der Opferbegriff verändert hat und wel­
che Rolle dabei eine bestimmte politisch-religiöse Interpretation 
der Traumatisierung durch den Holocaust spielt, hilft ein Blick auf 
die Rekonstruktion des damals dreißig Jahre zurückliegenden Eich­

19 Vgl. hierzu die Kritik der Wissenschaftshistorikerin Ruth Leys an Caruths Theo­
rie in: Leys, Ruth, Trauma. A Genealogy. Chicago 2000.

Maria-Sibylla Lotter

36

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mann-Prozesses durch die Literaturwissenschaftlerin Felman Ende 
der 90er Jahre. Mit der Anwendung der literaturwissenschaftlichen 
Traumatheorie auf diesen Prozess brachte Felman auch eine neue 
Interpretation des Opfers ins Spiel, die sich auffällig vom Verständ­
nis des aktiven und heroischen Opfers unterscheidet, aber auch über 
die Stereotype des passiven und hilflosen Opfers hinausreicht. Denn 
Felman definierte hier einen Begriff des totalen Opfers, dem gerade 
aufgrund seiner totalen Passivität auch eine besondere normative 
Autorität und darüber hinaus eine sakrale, identitätsstiftende Bedeu­
tung zukommt.20

Der Prozess gegen Eichmann, der die Transporte im Dienste 
der nationalsozialistischen Vernichtungspolitik gegen die Juden or­
ganisiert hatte, hatte 1961 einen Wendepunkt in der internationalen 
Wahrnehmung des Völkermords an den Juden markiert, für den sich 
in christlichen Kontexten der Begriff „Holocaust“, in jüdischen der 
Begriff „Shoah“ durchsetzte. Felman bezeichnete diesen Prozess als 
revolutionär, weil er zum ersten Mal in der Geschichte den Opfern 
ermöglicht habe, ihre eigene Geschichte als historische Wahrheit 
zu etablieren.21 Das Gericht war aus ihrer Sicht nur sekundär ein 
Ort der Anklage gegen den Täter. Es war vor allem ein Forum, in 
dem die Stimmen der Opfer nicht mehr marginalisiert oder zum 
Schweigen gebracht wurden, sondern die Autorität erhielten, für die 
Gemeinschaft zu sprechen. Die schöpferische Leistung des Prozesses 
besteht nicht in der detailgenauen Beschreibung der Verbrechen und 
ihrer Präsentation vor der Weltöffentlichkeit. Vielmehr geschieht 
in Felmans Darstellung des Prozesses eine auffällige Akzentverschie­
bung von der historischen zur traumatischen Zeugenschaft. Nicht 
die Ermittlung der historischen Tatsachen, sondern die Traumatisie­
rung der Überlebenden steht im Zentrum: „Der Prozess ist in erster 
Linie ein rechtliches Verfahren zur Übersetzung tausender privater, 
geheimer Traumata in ein kollektives, öffentliches und allgemein 
anerkanntes Trauma.“22

20 Vgl. Felman, Shoshana, Theaters of Justice. Arendt in Jerusalem, the Eichmann 
Trial, and the Redefinition of Legal Meaning in the Wake of the Holocaust, in: 
Critical Inquiry 27 (2001), 201–238.

21 Vgl. a.a.O., 230.
22 A.a.O., 227, übers. MSL.

Das traumatisierte Opfer

37

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Felman beschreibt das Zeugnis der Holocaust-Überlebenden 
nicht primär als Beitrag zur historischen Dokumentation von Gräu­
eltaten, sondern als Ausdruck und Überwindung erlittener Sprach­
losigkeit.23 Sie versteht – analog zu Spivaks Beschreibung der Subal­
ternen – die Traumatisierung der Überlebenden als Verlust einer 
eigenen Stimme und damit auch als Verlust einer eigenen kohären­
ten Erinnerung. Indem die Opfer als Zeugen berufen wurden, so 
Felman, verlieh man ihnen rechtlich eine „semantische Autorität“24, 
die es ihnen überhaupt erst ermöglichte, zu sprechen und damit 
auch ihre eigene Erinnerung wiederzufinden.

Da die Verfolgungs- und Vernichtungspolitik der Nationalsozia­
listen gezielt auf die religiöse und ethnische Identität der Juden 
abzielte, haben die Zeugenaussagen für Felman auch eine politi­
sche und religiöse Dimension.25 Aus den Erzählungen des indivi­
duellen Schreckens entstand zugleich ein gemeinsames Narrativ, 
da alle aufgrund ihrer jüdischen Identität verfolgt worden waren. 
Felman interpretiert dies als einen Akt der Wiederaneignung oder 
Neuschöpfung kollektiver jüdischer Identität. Sie schreibt den vielen 
Erzählungen ausdrücklich eine sakrale Bedeutung zu: Der „Chor der 
Zeugnisse der Verfolgten“ wird zum „Schöpfer einer kanonischen 
oder heiligen Erzählung“.26

In diesem Kontext bekommt der Traumabegriff eine ganz andere 
politische Funktion als im Kontext der US-amerikanischen Emanzi­
pationsbewegungen. Dort diente die psychiatrische Diagnose einer 
posttraumatischen Belastungsstörung oder eines Vergewaltigungs­
traumas den Opfern als Beleg eines zu Unrecht erlittenen Leidens 
und damit als eine objektive Grundlage, um ihre Rechte und Interes­
sen gegen eine Gesellschaft einzuklagen, die sie ihnen vorenthielt. 
Im Kontext von Felmans Interpretation des Eichmann-Prozesses 
hingegen wird der Prozess zu einer Heilsgeschichte, die individuelle 
Heilung mit der Schaffung einer Gemeinschaft verbindet.

23 Sie spricht sogar von der Unmöglichkeit von Zeugenschaft. Vgl. Felman, 
Shoshana, From „The Return of the Voice: Claude Lanzmann’s Shoah“, in: dies. 
(Hg.), The Claims of Literature. A Shoshana Felman reader, New York 2007, 
293–314, 301.

24 Felman (s. Anm. 20), 229, 233, übers. MSL.
25 Sie meint dies im Sinne von Nietzsches „monumentaler Geschichtsschreibung“. 

Vgl. a.a.O., 215.
26 A.a.O., 236, übers. MSL.

Maria-Sibylla Lotter

38

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8 Das totale Opfer

Ausgehend vom Paradigma des Traumas als eines Sprachverlustes 
definiert Felman auch den Begriff des Opfers neu. Ein Opfer ist 
„jemand, der nicht nur unterdrückt wird, sondern der auch keine 
eigene Sprache hat, der im Grunde jeder Sprache beraubt ist, um 
seine Opferschaft zu artikulieren.“27 Das Opfer, von dem Felman 
spricht, ist also nicht mehr nur in einer bestimmten Hinsicht Opfer. 
Es hat nicht nur etwas erlitten – etwa eine Körperverletzung, den 
Raub einer Handtasche oder auch die Extremerfahrung totaler Ent­
rechtung und Entmenschlichung. Es ist vollständig Opfer geworden, 
vollkommen passiv – es hat nichts Aktives, nichts Selbstbestimm­
tes mehr an sich. Es ist das totale Opfer, das nicht einmal mehr 
beschreiben kann, was es erlitten hat.

Dieser gedankliche Übergang vom Opfer als einem Menschen, 
der Unrecht erlitten hat, zum Opfer im emphatischen Sinne völli­
ger Passivität und Ohnmacht, ist ein extremer Schritt. Die litera­
turwissenschaftliche Traumatheorie, die sich auf den Holocaust als 
exemplarisches Trauma stützt, hat damit den Begriff des Opfers 
grundlegend verändert. Aber warum werden die Überlebenden des 
Holocaust überhaupt auf eine stereotype Passivität reduziert? Die­
ser Schritt wird sich in seiner Ausstrahlung auf den Gebrauch des 
Opferbegriffs als fatal erweisen, da er zu einer Mystifizierung und 
Sakralisierung von Opfern beiträgt, durch die sie auf die Opferrolle 
festgenagelt werden. Das ist auch für die Betroffenen schädlich und 
führt mitunter dazu, dass sie respektlos behandelt werden, wenn sie 
dieser Rolle nicht entsprechen – Natascha Kampusch musste das 
schmerzhaft erfahren. Im Kontext der literaturwissenschaftlichen 
Traumatheorie drückt sich in diesem Opferbegriff allerdings kein 
Mangel an Respekt gegenüber den Betroffenen aus. Es ist gerade ihr 
totales Opfertum, repräsentiert durch den imaginierten Verlust der 
Erkenntnis- und Sprachfähigkeit, das in einer Rhetorik, die mitunter 
an Mystik erinnert, mit außerordentlicher moralischer Bedeutung 
und Autorität aufgeladen wird. In dieser Rhetorik verbindet sich das 
Mitgefühl mit denen, die in ihrer Subjektivität zutiefst beschädigt 
wurden, mit der Verehrung von Menschen, die Dinge erfahren ha­
ben, die Menschen gewöhnlich nicht erfahren.

27 A.a.O., 228, übers. MSL.

Das traumatisierte Opfer

39

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wir treffen diese Rhetorik nicht erst in der literaturwissenschaft­
lichen Traumadeutung an. Der Psychiater Robert Jay Lifton, der 
auch mit Überlebenden von Hiroshima gearbeitet hatte, hatte schon 
in den siebziger Jahren begonnen, die Überlebenden moralisch zu 
überhöhen. Der Überlebende wurde von ihm als ein Prophet oder 
Visionär betrachtet, weil er den Tod berührt hat, „auf die andere 
Seite hinübergegangen und zurückgekehrt ist“ und „nun ein exklusi­
ves Wissen über alle Angelegenheiten im Zusammenhang mit Tod 
und Holocaust beanspruchen kann“.28 Der traumatisierte Mensch 
wird so zum Botschafter einer außergewöhnlichen Erfahrung und 
Träger eines höheren (wenn auch schrecklicheren) Wissens, als es 
gewöhnlichen Menschen zur Verfügung steht.

Seit den späten siebziger Jahren konzentrierte sich die mystifizie­
rende Wahrnehmung der Überlebenden von kollektiver Gewalt auf 
die Überlebenden des Holocaust. Als 1978 die Fernsehserie Holo­
caust erschien, reagierte der Holocaust-Überlebende und Autor Elie 
Wiesel empört über diesen Versuch, den Völkermord an den Juden 
zu erklären und die Situation der Betroffenen mit den gewöhnlichen 
Mitteln des Films oder Romans nachvollziehbar zu machen: „Der 
Holocaust? Das letzte der letzten Geheimnisse, weder zu begreifen, 
noch zu vermitteln. Nur diejenigen, die dort waren, wissen, was 
war, kein anderer wird es je wissen.“29 Für Elie Wiesel hatte der 
Holocaust eine religiöse Bedeutung, die „der Offenbarung des Sinai 
ebenbürtig“30 war. Er war nicht der einzige, der den Überlebenden 
eine privilegierte und quasi priesterliche Autorität bei der Interpreta­
tion des Mysteriums zuschrieb. Diese Haltung war unter religiösen 
Juden allerdings sehr umstritten, und Bemühungen, die Shoah in 
die jüdische Liturgie aufzunehmen, haben sich unter den Glaubens­
vertretern nicht durchgesetzt.31 Nach Einschätzung des Historikers 

28 Aus Lifton, Robert, Home from the War. Vietnam Veterans. Neither Victims nor 
Executioners, New York 1973, 314. Hier wiedergegeben nach Luckhurst, Roger, 
The Trauma Question, London 2008, 64.

29 Wiesel, Elie, Die Trivialisierung des Holocaust, in: Peter Märtesheimer/Ivo 
Frenzel (Hg.), Im Kreuzfeuer. Der Fernsehfilm Holocaust. Eine Nation ist be­
troffen, Frankfurt a.M. 1979, 25–30, erstmals abgedruckt in der New York Times 
vom 16.04.1978.

30 Novick, Peter, Nach dem Holocaust. Der Umgang mit dem Massenmord, Stutt­
gart/München 2001, 261.

31 Vgl. a.a.O., 260.

Maria-Sibylla Lotter

40

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Peter Novick hat jedoch im amerikanischen Volksjudaismus faktisch 
eine Sakralisierung des Holocaust stattgefunden.32

Die Neigung zur Sakralisierung der Holocaust-Opfer und ihrer 
Zeugnisse hat sich durch die literaturwissenschaftliche Traumatheo­
rie auch in den Geisteswissenschaften verbreitet und wurde auch 
auf andere Gruppen übertragen. Mit der Sakralisierung der Zeugen­
schaft wurden dem Traumabegriff Züge verliehen, die an die Funkti­
on von Begriffen wie Erbsünde im Kontext von Erlösungsreligionen 
erinnern. In seiner Verbindung mit dem Begriff des totalen Opfers 
steht er für eine durch menschliches Fehlverhalten verursachte Be­
schädigung der geistigen Fähigkeiten, die einen Menschen im vol­
len Sinne ausmachen, insbesondere der Erkenntnisfähigkeit, der 
Sprachfähigkeit, der freien Gestaltungsfähigkeit überhaupt. Zugleich 
ist damit ein Weg zur Erlösung vorgezeichnet. Wenn die Auswirkung 
von Unterdrückung, Marginalisierung, Verbrechen und Gewalt in 
der Sprachlosigkeit besteht, dann liegt der Weg zur Erlösung darin, 
die richtigen Worte zu finden. Von diesem Muster geht allein schon 
aufgrund seiner Märchenhaftigkeit eine beträchtliche Faszination 
aus. Es erinnert an das Märchen vom Rumpelstilzchen, das der 
Protagonistin auf üble Weise nachstellt, bis sie es bei seinem Namen 
nennt und sich so von der Verfolgung durch die Vergangenheit 
befreit. Es sind die richtigen Worte, durch die wir erlöst werden 
können. So wird das Trauma zum Schlüssel für die menschliche Dy­
namik zwischen Unheil und Erlösung, wie es die Psychoanalytikerin 
Judith Herman beschreibt:

Dem Wunsch, etwas Schreckliches zu verleugnen, steht die Gewißheit 
entgegen, daß Verleugnung unmöglich ist. Viele Sagen und Märchen be­
richten von Geistern, die nicht in ihren Gräbern ruhen wollen, bis ihre 
Geschichten erzählt sind. Mord muss ans Tageslicht. Die Erinnerung 
an furchtbare Ereignisse und das Aussprechen der gräßlichen Wahrheit 
sind Vorbedingungen für die Wiederherstellung der gesellschaftlichen 
Ordnung, für die Genesung der Opfer. Der Konflikt zwischen dem 
Wunsch, schreckliche Ereignisse zu verleugnen, und dem Wunsch, 
sie laut auszusprechen, ist die zentrale Dialektik des psychischen Trau­
mas.33

32 Vgl. a.a.O., 261.
33 Lewis Herman, Judith, Die Narben der Gewalt. Traumatische Erfahrungen ver­

stehen und überwinden, München 1998.

Das traumatisierte Opfer

41

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Es wundert nicht, dass von dieser Interpretation eine starke Faszina­
tion auf die Geisteswissenschaft und die Kultur überhaupt ausging. 
Denn sie bietet einen Lösungsweg angesichts der Sorge an, dass 
sich etwas so Unerträgliches wie der Holocaust, den wir nicht in 
die unvermeidliche Tragik des menschlichen Lebens einordnen kön­
nen, wiederholen könnte. Wenn man nämlich die Wiederholbarkeit 
von Ereignissen im Sinne des traumatischen Wiederholungszwanges 
deutet, dann kommt alles darauf an, sie zu erinnern, in die richtigen 
Worte zu fassen, damit sich das Grauen nicht wiederholen kann.

9 Sprachlosigkeit

Da die Sprachlosigkeit der Zeugen eine wesentliche Funktion in 
Felmans Heilsgeschichte einnimmt – schließlich werden sie von 
dieser erlöst und eine neue kollektive Sprache erzeugt – stellt sich 
die Frage, in welchem Sinne hier überhaupt Sprachlosigkeit vorlie­
gen könnte. Bei Zeugen, die sich selbst beworben haben, beim Eich­
mann-Prozess aussagen zu dürfen, kann man nicht davon ausgehen, 
dass die Gräuel, die sie erlebt haben, für sie im wörtlichen Sinne 
unaussprechbar waren.

Felman gibt an einer Stelle ihrer Interpretation des Eichmannpro­
zesses eine Erläuterung. Sie verweist auf eine Zeugenaussage aus 
Claude Lanzmanns Film Shoah. In diesem Film schildern Zeitzeu­
gen an historischen Tatorten die Details der nationalsozialistischen 
Vernichtungsmaschinerie. Ein Zeuge berichtet, dass bei der Besei­
tigung von Leichen aus Massengräbern ausschließlich ein vorge­
schriebenes Vokabular verwendet werden durfte: Wörter wie „Lum­
pen“ oder „Figuren“ statt „Menschen“ oder „Leichen“. Diese Sprach­
regelung entmenschlichte die Opfer und diente vielleicht auch dazu, 
für die Täter Distanz zur Grausamkeit ihres Handelns zu schaffen.34

Felman verallgemeinert dieses Beispiel: „Die Sprache ist nur die 
Sprache des Unterdrückers. Aber in der Sprache des Unterdrückers 
klingt der Misshandelte verrückt, sogar vor sich selbst, wenn er sich 
selbst als misshandelt bezeichnet.“35 Kann man jedoch davon ausge­
hen, dass die aufoktroyierte Sprache die Betroffenen in einen fort­

34 Vgl. Felman (s. Anm. 20), 228.
35 A.a.O., 229.

Maria-Sibylla Lotter

42

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


währenden Zustand totaler sprachlicher Entmächtigung oder trau­
matischer Bewusstseinsspaltung versetzt habe, sodass sie das ihnen 
Widerfahrene auch später nicht mehr artikulieren konnten? Ihre In­
terpretation einer Szene im Prozess deutet in der Tat darauf hin: Als 
während des Prozesses ein Schriftsteller, der sich K-Zetnik nennt, 
während seiner Ausführungen vom Richter aufgefordert wird, „bei 
der Sache zu bleiben“, fällt er in Ohnmacht. Felman versteht den 
Ohnmachtsanfall des (in Romanen und späteren Interviews recht 
eloquenten) Autors als unmittelbaren physischen Ausdruck einer 
Traumatisierung, die mit Sprachlosigkeit verbunden ist.

Die Reaktion des Richters, die einem Strafprozess durchaus ange­
messen ist, erscheint ihr daher unangebracht. Zu ihrer Vision des 
Prozesses scheint es nicht zu gehören, dass Richter gegenüber den 
Zeugen als juristische Autoritäten agieren. Hier tritt eine Verschie­
bung der Bedeutung von Zeugenschaft zutage: Im Kontext dieser 
literaturwissenschaftlichen Traumatheorie treten Zeugen nicht pri­
mär als juristische Zeugen auf, sondern als Zeitzeugen. Sie legen 
Zeugnis von der Unmenschlichkeit ihrer Erlebnisse ab, indem sie 
ihr eigenes Trauma bezeugen. In dieser Neuinterpretation des Eich­
mann-Prozesses ergibt es keinen Sinn, dass die Richter gegenüber 
den Zeugen als juristische Autoritäten agieren. Will Felman mit ihrer 
Kritik also zum Ausdruck bringen, dass es vielmehr Aufgabe der 
Richter gewesen wäre, in die Rolle von Therapeuten zu schlüpfen, 
um „die Juden aus dem ‚Untermenschentum‘ herauszuführen, das 
ihnen durch die Sprache des Unterdrückers auch sprachlich einge­
prägt wurde“36? Kann der Strafprozess seine revolutionäre Funktion 
nur erfüllen, wenn er als kollektive Psychotherapie stattfindet?

Auch wenn K-Zetnik als prominenter Autor von KZ-Romanen 
wenig geeignet ist, um Sprachlosigkeit im üblichen Sinne zu veran­
schaulichen, und Felmans stereotype Beschwörung der Sprachlosig­
keit der Opfer sich an der Grenze zum geisteswissenschaftlichen 
Kitsch bewegt, steckt darin durchaus ein Körnchen Wahrheit: Der 
Prozess gegen Eichmann war vielleicht für viele Überlebende der 
Vernichtungslager die erste Gelegenheit, sich öffentlich mit ihren 
Erlebnissen auseinanderzusetzen. Allerdings hatte das Schweigen 
der Überlebenden in den fünfziger Jahren viele Gründe, und nicht 
alle sind pathologischer Natur. Neben dem Gefühl der „Überlebens­

36 A.a.O., 233, übers. MSL.229.

Das traumatisierte Opfer

43

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schuld“, dem Wunsch, ein neues Leben zu beginnen und die Erinne­
rung verblassen zu lassen, dem Wunsch, die Kinder nicht zu belas­
ten, waren es auch soziale: Wer damals über seine Erlebnisse sprach, 
musste damit rechnen, auf Ablehnung zu stoßen.37 Auch in Israel 
wurden Überlebende nicht selten der Kollaboration verdächtigt. Da­
rüber hinaus trugen in Israel im ersten Jahrzehnt nach Kriegsende 
auch politische Gründe dazu bei, dass Überlebende nicht ermutigt 
wurden, über ihre Erlebnisse zu sprechen: Man wollte das Bild des 
Juden als Opfer nicht verstärken, da dies in der politischen Situation 
– umgeben von feindlichen arabischen Staaten – als eher gefährlich 
empfunden wurde. Aus diesen vielfältigen persönlichen, sozialen 
und politischen Gründen erklärt sich das Phänomen des langen 
Schweigens der Holocaust-Überlebenden. Hinzu kam die Schwierig­
keit, Extremerfahrungen sprachlich mitzuteilen.

Aber wird die generalisierende Pathologisierung des Schweigens 
von Holocaust-Überlebenden in Verbindung mit der Vorstellung, 
dass öffentliche Zeugenschaft der Königsweg zur Heilung von Trau­
mata sei, der Situation der Holocaust-Überlebenden wirklich ge­
recht? Die israelische Anthropologin Carol Kidron hat gegen die 
Psychopathologisierung schwieriger Erinnerungen eingewandt, dass 
die stumme Präsenz einer schwierigen Vergangenheit „nicht notwen­
digerweise das Ergebnis von Verdrängung, Verleugnung oder eines 
nicht verarbeiteten Traumas ist“38. Unter anderem weist Kidron da­
rauf hin, dass der Traumadiskurs, wonach die Überlebenden durch 
Zeugenschaft geheilt werden sollen, mit den Wünschen und Bedürf­
nissen der Betroffenen und ihrer Kinder kollidieren kann. Nicht 
wenige wollen ihre Erlebnisse lieber privat halten. Schweigen kann 
auch eine nichtpathologische Form der Vergangenheitsrepräsentati­
on sein.

37 Felman ist sich dieser sozialen Ursachen durchaus bewusst. Vgl. a.a.O., 232.
38 Kidron, Carol A., Verkörperte Präsenz statt Psychopathologie. Eine Dekonstruk­

tion der transgenerationellen Weitergabe des Überlebenden-Syndroms, in: José 
Brunner/Nathalie Zajde (Hg.), Holocaust und Trauma. Kritische Perspektiven 
zur Entstehung und Wirkung eines Paradigmas, Göttingen 2011, 161–184, 161.

Maria-Sibylla Lotter

44

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10 Die Mystifizierung und Pathologisierung von Opfern

In Felmans Uminterpretation eines berühmten Strafprozesses als 
einer kollektiven Therapie drückt sich eine Haltung aus, die in 
den letzten Jahrzehnten zunehmend den Umgang mit Menschen be­
stimmt, die – ob sie es wollen oder nicht – als Opfer wahrgenommen 
werden. So hat sich in den vergangenen Jahrzehnten das Bewusst­
sein für Sexualstraftaten und insbesondere Kindesmissbrauch enorm 
geschärft, und die Sensibilität für die Opfer ist deutlich gestiegen. 
Kindesmissbrauch betrachten wir heute als eines der schlimmsten 
Verbrechen, das in einer Gesellschaft geschehen kann. Diese Ent­
wicklung ist insofern ein großer Fortschritt, als sie dazu geführt 
hat, dass Missbrauchsfälle ernster genommen werden, Opfer mehr 
Unterstützung erhalten und die Gesellschaft entschiedener gegen 
Täter vorgeht. Die intensive Anteilnahme an den Opfern hat jedoch 
auch eine Schattenseite.

Schon 2010 beklagte der forensische Psychiater Hans-Ludwig 
Kröber eine Veränderung in der allgemeinen Wahrnehmung von 
Opfern, die es ihm schwer mache, seine gutachterliche Tätigkeit 
mit Blick auf Verbrechensopfer auszuüben: die „zunehmende Mysti­
fizierung und Sakralisierung von Opfern“. Denn Betroffene würden, 
so Kröber, „ganz unabhängig von der Frage, was ihnen eigentlich 
widerfahren ist, als schwerst traumatisierte, sprachlose, hilf- und 
wehrlose Wesen dargestellt, denen man keinesfalls irgendetwas ab­
verlangen dürfe. Insbesondere soll man sie wohl nicht fragen, was 
genau passiert ist, und man darf auf keinen Fall zweifeln, dass all 
das, was sie sagen und über Vorfälle vor 30 Jahren zu erinnern 
meinen, auch stimmt.“39

Kröber wollte nicht kritisieren, dass wir heute den Schutz von 
Kindern vor sexuellen Übergriffen und anderen Misshandlungen 
so ernst nehmen, wie vielleicht nie zuvor – und über solche Taten 
entsetzt sind, weil wir uns anders als früher bewusst sind, dass sie 
lebenslange Wirkungen haben und Leben zerstören können. Was 
er kritisierte, war erstens die Nivellierung der Anlässe durch die 
Klassifizierung als Opfer: „Ohrfeigen gegen Schüler oder Chorkna­
ben rangieren in der gleichen Ereignisklasse wie genitale Manipula­

39 Kröber, Hans-Ludwig, Opfer, in: Forensische Psychiatrie, Psychologie, Krimino­
logie 3 (2010), 211f.

Das traumatisierte Opfer

45

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tionen, Anfassen am Po in der gleichen wie anale Penetration.“40 

Die Einordnung als Opfer verbindet sich zweitens quasi automatisch 
mit der abstrakten und undifferenzierten Unterstellung beschädigter 
Subjektivität. Die Betroffenen werden nur noch als Opfer wahrge­
nommen, und zwar als Opfer in dem von Felman gemeinten totalen 
Sinne: Wesen, die nicht nur durch einen Übergriff geschädigt und 
verletzt wurden, sondern die daher auch nicht mehr über die subjek­
tiven Fähigkeiten gewöhnlicher Menschen verfügen. Während die 
Opfer tendenziell entmündigt werden, neigt man nach Kröber drit­
tens zunehmend dazu, sie „als nahezu heilige, unantastbare Wesen“ 
zu betrachten, „denen jegliche Belastung, auch in Form kritischer 
Nachfragen, erspart bleiben muss“.41

Die Vorstellung, dass die Aussagen von Opfern aus ethischen und 
therapeutischen Gründen nicht infrage gestellt werden dürfen, ist je­
doch mit rechtsstaatlichen Prinzipien nicht vereinbar. Der Wunsch, 
größtmögliche Rücksicht auf Opfer zu nehmen, kann ungewollt da­
zu führen, dass wissenschaftliche und juristische Standards nicht 
eingehalten werden. Wenn es um strafrechtlich relevante Vorfälle 
geht, müssen die Aussagen von Opfern geprüft werden, insbesonde­
re wenn sich diese auf Ereignisse beziehen, die Jahrzehnte zurücklie­
gen. Die Erinnerung ist fehleranfällig und retrospektive Narrative 
können durch nachträgliche Einflüsse, Suggestion oder unbewusste 
Verzerrungen verändert sein.

Handelt es sich hier um einen Konflikt zwischen zwei gleicherma­
ßen gültigen Forderungen: der Forderung, Opfer nicht erneut zu 
traumatisieren und den Ansprüchen fairer Rechtsverfahren? Eher 
nicht. Es gibt keinen sachlichen Grund, pauschal von der moralisch-
rechtlichen Kategorie des Opfers auf eine gestörte Subjektivität zu 
schließen, der nichts zugemutet werden kann – auch wenn es in 
Einzelfällen nötig erscheinen mag, auf die Befragung eines trauma­
tisierten Opfers zu verzichten. Kröber weist darauf hin, dass das 
Spektrum der individuellen Bewältigungsformen und der mittel- 
und langfristigen Folgen von Übergriffen außerordentlich breit ist 
und nicht nur von der Art des Übergriffs, sondern auch von der 
Person und ihrer sozialen Situation abhängt. Opfer von Übergriffen 
benötigen Mitgefühl und Unterstützung. Dies sollte jedoch nicht da­

40 A. a. O, 211.
41 Ebd.

Maria-Sibylla Lotter

46

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu führen, ihnen die Selbstverantwortung für die Aufarbeitung ihrer 
schrecklichen oder unerfreulichen Erfahrungen in einem viel höhe­
ren Maße abzusprechen als Menschen, die einen schweren privaten 
Verlust, eine berufliche Niederlage oder andere Schicksalsschläge 
erlitten haben oder an einer schweren körperlichen Erkrankung lei­
den. Wenn man die von illegitimen Übergriffen Betroffenen primär 
als Opfer wahrnimmt und nur sekundär ihre speziellen Erlebnisse 
und deren Folgen berücksichtigt, besteht die Gefahr, dass sie sich 
mit der Opferrolle identifizieren und so zu Opfern in einem anderen 
Sinne werden: zu Menschen, die keine Verantwortung für ihr Leben 
übernehmen, sondern diese externalisieren.

Das traumatisierte Opfer

47

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Michael Roth

(Hoch)sensibilität für Verletzlichkeit und 
Unzumutbares
Über die Gefahren von Triggerwarnungen, Forderungen 
nach safe spaces und Begrenzungen von schädlichen 
Meinungen im öffentlichen Raum

Hochsensibilität, also eine überdurchschnittlich starke Wahrneh­
mung von subtilen Reizen (wie bspw. Geräuschen oder Lichtern), 
ist das, was ein Modethema genannt zu werden verdient. Obwohl 
das Konzept bereits in den 90er Jahren des letzten Jahrhunderts 
erstmals beschrieben wurde1, ist der Hype in der Bevölkerung erst 
ca. 20 Jahre später aufgekommen. Die enorme Bedeutung spiegelt 
sich beispielsweise in der großen Zahl populärwissenschaftlicher 
Bücher und Selbsthilfe-Ratgeber zum Thema.2 Bisher sind allein im 
deutschsprachigen Raum mehr als 70 Ratgeber zum Thema „Hoch­

1 Vgl. Aron, Elaine N./Aron, Arthur, Sensory-Processing Sensitivity and Its Rela­
tion to Introversion and Emotionality, in: Journal of Personality and Social 
Psychology 73 (1997), 345–368.

2 Diese behandeln das Thema „Hochsensibilität“ entweder allgemein (vgl. Brown, 
Carol A., Highly Sensitive. Understanding Your Gift of Spiritual Sensitivity, 
Shippensburg 2011) oder beziehen sich auf bestimmte Untergruppen wie hoch­
sensible Kinder (vgl. Rosenshein, Julie B., Parenting the Highly Sensitive Child. 
A Guide for Parents and Caregivers of ADHD, Indigo and Highly Sensitive 
Children, Bloomington 2013), hochsensible Eltern (vgl. Aron, Elaine N., The 
Highly Sensitive Parent. Be Brilliant in Your Role, Even when the World Over­
whelms You, London 2020), hochsensible Jungen (vgl. Zeff, Ted, The Strong 
Sensitive Boy. Help Your Son Become a Happy, Confident Man, San Ramon 
2010) und Männer (vgl. Falkenstein, Tom, The Highly Sensitive Man. Finding 
Strength in Sensitivity, London 2019), hochsensible Patienten (vgl. Aron, Elaine 
N., Psychotherapy and the Highly Sensitive Person. Improving Outcomes for 
that Minority of People Who Are the Majority of Clients, New York 2011), 
hochsensible Arbeitnehmer (vgl. Cooper, Tracy M., Thrive! The Highly Sensitive 
Person and Career, Ozark 2015) – und sogar hochsensible Liebende (vgl. Aron, 

49

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sensibilität“ veröffentlicht worden. Verständlicherweise zeichnen sol­
che Ratgeber ein recht plakatives Bild von dieser „besonderen Spezi­
es“: Hochsensible Personen seien durch intensivere Wahrnehmung 
und durch eine größere Tiefe der Informationsverarbeitung gekenn­
zeichnet. Anders allerdings als die Ratgeberliteratur suggeriert, spielt 
das als grundlegende Persönlichkeitseigenschaft verstandene Merk­
mal „Hochsensibilität“ in der wissenschaftlichen Psychologie so gut 
wie keine Rolle.3 Im Gegenteil: In der Wissenschaft blickt man 
äußerst kritisch auf dieses Konzept. So hat der Persönlichkeitspsy­
chologe Jens Asendorpf bereits 2016 in einem Interview mit „Ge­
hirn und Geist“4 darauf hingewiesen, dass die Tendenz, sehr emp­
findlich zu reagieren, in der Persönlichkeitsforschung üblicherweise 
Neurotizismus genannt werde, Hochsensibilität beschreibe folglich 
einen neurotischen Charakter. Typisch sei demnach ausschließlich 
die Empfindlichkeit für Reize, nicht deren bessere Wahrnehmung 
oder ein besseres Einfühlungsvermögen. Die Annahme, dass eine 
bessere oder tiefere Wahrnehmung und ein besseres Einfühlungsver­
mögen vorliegen, wie dies in der populärwissenschaftlichen Litera­
tur behauptet wird, lässt sich wissenschaftlich nicht nachweisen.5 

Elaine N., The Highly Sensitive Person in Love. Understanding and Managing 
Relationships When the World Overwhelms You, New York 2001).

3 Dies zeigt sich unter anderem daran, dass in den Neuauflagen der beiden Stan­
dardwerke der Persönlichkeitspsychologie von Hagemann/Spinath/Mueller (Ha­
gemann, Dirk/Spinath, Frank M./Mueller, Erik M., Differentielle Psychologie 
und Persönlichkeitsforschung, Stuttgart 92022) und Neyer/Asendorpf (Neyer, 
Franz J./Asendorpf, Jens B., Psychologie der Persönlichkeit, Berlin 72024) das 
Konzept nicht einmal erwähnt wird.

4 Vgl. Langosch, Nele, Gibt es hochsensible Menschen?, in: Gehirn und Geist 7 
(2016), 19–23.

5 In den letzten Jahren zeichnet sich in der Forschung eine Bestätigung dieser An­
nahmen von Asendorpf ab. Als Beispiel sei die Untersuchung von Gubler/Roth/
Troche (Gubler, Danièle A./Roth, Marcus/Troche, Stefan, Sensory Processing 
Sensitivity and its Relation to Subjective and Objective Measures of Heat and 
Auditory Sensory Thresholds, Zürich 2022) genannt. In ihrer experimentellen 
Studie zeigte sich, dass zwischen Hochsensibilität und objektiven Maßen der 
Reizerkennung kein Zusammenhang bestand – jedoch mit der subjektiven 
Wahrnehmung. So gaben hochsensible Personen an, diese Reize intensiver wahr­
zunehmen. Bei objektiver Messung hingegen scheint Hochsensiblität nicht mit 
einer feineren Wahrnehmung von Reizen zusammenzuhängen. Vielmehr schei­
nen hochsensible Menschen mit hohen SPS-Werten ihre Wahrnehmungsfähig­
keiten subjektiv als besser einzuschätzen als die anderen. Zudem zeigen Studien, 

Michael Roth

50

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Interessant ist die Frage, wieso so viele Menschen sich mit dem 
Label „Hochsensibilität“ versehen wollen. Bei Interviews mit sich 
als hochsensibel bezeichnenden Menschen zeigte sich, dass sich die 
betreffenden Personen oft als Außenseiter gefühlt und erleichtert 
reagiert haben, als sie von Hochsensibilität gelesen hatten.6 Viele 
gaben an, dass sie sich dadurch nicht mehr als ungenügend und 
überempfindlich wahrgenommen haben, sondern jetzt annehmen, 
dass es eben besondere Fähigkeiten sind, die dazu führen, dass sie 
sich häufiger belastet fühlen, nämlich die Fähigkeit zu einer beson­
ders vertieften Wahrnehmung. Ein gutes Beispiel ist die Hessenschau 
vom 29.04.2024. Hier berichtet eine 37-jährige Frau aus Marburg, 
dass sie lange nicht wusste, was mit ihr los sei. Von ihren Bekannten 
und Freunden sei sie als Mimose und Neurotikerin bezeichnet wor­
den, aber seitdem sie die Diagnose „hochsensibel“ bekommen habe, 
habe sich ihr Leben verändert.7 Erkennbar ist, dass Hochsensibilität 
offenkundig eine selbstwertdienliche Attribution ist.

Im Folgenden möchte ich mich nicht mit der Hochsensibilität 
für Reize wie Geräusche und Lichter beschäftigen, sondern mit der 
Hochsensibilität für Verletzlichkeit und Unzumutbares8, einer Art ge­
sellschaftlicher Hochsensibilität. Wir sind – so Svenja Flaßpöhler in 
ihrem Buch „Sensibel“ – „mehr denn je damit beschäftigt, das Limit 
des Zumutbaren neu zu justieren“9, der Schutz für Verletzliche gerät 

dass der von Elaine Aron entwickelte Fragebogen nichts anderes misst als die 
Fragebögen, die Neurotizismus und Offenheit (zwei Merkmale der sog. „Big 
Five“) messen (vgl. Hellwig, Susan/Roth, Marcus, Conceptual Ambiguities and 
Measurement Issues in Sensory Processing Sensitivity, in: Journal of Research in 
Personality 93 [2021], 104–130).

6 Vgl. Roth, Marcus/Gubler, Danièle A./Janelt, Thomas/Kolioutsis, Banous/Tro­
che, Stefan J., On the Feeling of Being Different – an Interview Study with People 
who Define Themselves as Highly Sensitive, DOI: https://doi.org/10.1371/journal
.pone.0283311.

7 Vgl. hessenschau, „Der Tag, der mein Leben veränderte“ – Diagnose Hochsensi­
bilität, URL: https://www.hessenschau.de/tv-sendung/diagnose-hochsensibilitae
t-der-tag-der-mein-leben-veraenderte,video-196420.html (Zugriff: 03.03.2025).

8 Wenn ich daher im Folgenden von Sensibilität für Verletzliche oder für Verletz­
lichkeit spreche, meine ich die Sensibilität für verletzliche Menschen, nicht die 
mögliche Sensibilität verletzlicher Menschen. Letztere wird nur am Rande the­
matisiert.

9 Flaßpöhler, Svenja, Sensibel. Über moderne Empfindsamkeit und die Grenzen 
des Zumutbaren, Stuttgart ³2021, 15; ähnlich Hübl, Philipp, Moralspektakel. Wie 

(Hoch)sensibilität für Verletzlichkeit und Unzumutbares

51

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1371/journal.pone.0283311
https://www.hessenschau.de/tv-sendung/diagnose-hochsensibilitaet-der-tag-der-mein-leben-veraenderte,video-196420.html
https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1371/journal.pone.0283311
https://www.hessenschau.de/tv-sendung/diagnose-hochsensibilitaet-der-tag-der-mein-leben-veraenderte,video-196420.html


immer stärker in das Zentrum der Aufmerksamkeit.10 Dabei sind 
wir nicht nur sensibel für gegenwärtige Verletzungen, sondern – wie 
Andreas Reckwitz deutlich macht – auch für Verletzungen in der 
Vergangenheit. So werden „Schädigungen, Traumata und Opfer der 
Vergangenheit zu einem Politikum in der Gegenwart“, sodass die 
Kultur der Spätmoderne zu einer „Kultur der öffentlich debattierten 
‚historischen Wunden‘“11 geworden ist.

Um der gesellschaftlich gewachsenen Sensibilität für Verletzlich­
keit genauer auf die Spur zu kommen, werde ich mich im Folgenden 
Triggerwarnungen, der Forderung nach der Etablierung von safe 
spaces und der Begrenzung von Meinungen im öffentlichen Raum 
zuwenden. Das Zumutbare wird hier neu definiert, das Unzumutba­
re soll in seine Schranken gewiesen werden. Demonstriert werden 
hier eine neue, vertiefte Sensibilität und Empfindsamkeit für die 
Verletzlichkeit anderer Menschen. So ist nach Svenja Flaßpöhler 
„[a]n die Stelle der empfindsamen künstlerischen Existenz […] die 
empfindsame politische Existenz getreten“12. Meine Frage dabei ist 
folgende: Wie ist diese neue Sensibilität für Verletzlichkeit zu ver­
stehen? Unbestritten ist: Sensibel für Opferidentitäten zu sein, ist 
eine selbstwertdienliche Selbstzuschreibung. Sich als sensibel für 
Verletzlichkeit anderer zu gerieren, bedeutet – um einen Begriff von 
G. W. F. Hegel zu verwenden – als „schöne Seele“13 zu gelten und 
als solche auch wahrgenommen werden zu dürfen. Unter den vielen 
möglichen Fragen, die man in diesem Zusammenhang stellen kann, 
werde ich folgender Frage nachgehen: Welche Kosten werden durch 
diese Praxis der selbstwertdienlichen Zuschreibungen verursacht?

die richtige Haltung zum Statussymbol wurde und warum das die Welt nicht 
besser macht, München ²2024, 10.

10 So zeigt Ramsay, Peter, The Insecurity State. Vulnerable Autonomy and the 
Right to Security in the Criminal Law, Oxford 2012, dass Rechte in England 
zunehmend als Schutz für Verletzliche verstanden werden und nicht mehr als 
Grundlage individueller Freiheit und Autonomie.

11 Reckwitz, Andreas, Verlust. Ein Grundproblem der Moderne, Berlin 2024, 11.
12 Flaßpöhler (s. Anm. 9), 179.
13 Hegel, Georg Wilhelm Friedrich, Phänomenologie des Geistes (1807). Nach 

dem Text der Orginalausgabe, hg. v. Johannes Hoffmeister, Philosophische Bi­
bliothek 114, Hamburg 1952, 463.

Michael Roth

52

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Triggerwarnungen, safe spaces und cancel culture – 
Demonstrationen der Hochsensibilität. Eine kurze 
Begriffsklärung

Triggerwarnungen, die Etablierung von safe spaces und die soge­
nannte cancel culture sind deutliche Demonstrationen der geschärf­
ten Sensibilität für Verletzungen und vulnerable Identitäten. Ich be­
ginne mit einer knappen begrifflichen Klärung.

Über Triggerwarnungen gibt die Homepage der Universität Köln 
wie folgt Auskunft:

Eine Triggerwarnung oder Contentwarnung/Content Notification (In­
haltswarnung) bezeichnet eine Kennzeichnung von sensiblen Inhalten. 
Diese Warnungen sollen Leser*innen und Zuhörer*innen die Möglich­
keit geben, sich darauf einzustellen und zu entscheiden, ob sie sich mit 
den sensiblen Inhalten auseinandersetzen wollen. Triggernde Inhalte 
können bei Menschen starke Emotionen oder Erinnerungen auslösen. 
Die Warnungen werden am Anfang eines Beitrags oder einer Mitteilung 
platziert, manchmal mit Leerraum zwischen der Warnung und dem ei­
gentlichen Inhalt, sodass der Inhalt nicht gleichzeitig mit der Warnung 
erscheint. Ziel ist es, einen nichtdiskriminierenden, sicheren oder siche­
reren Raum für die Teilnehmer*innen zu schaffen.14

Triggerwarnungen wollen somit ausschließen, dass Opfer von Dis­
kriminierung und Gewalterfahrungen re-traumatisiert werden.15 
Dies kann auch literarische Werke wie Antigone oder The Great 
Gatsby betreffen16, in denen eine Vergewaltigung thematisiert wird.

Eine zweite Methode zum Schutz vor Verletzungen ist die Etablie­
rung sogenannter safe spaces. Der safe space wird definiert als Raum, 
der gesichert ist vor Diskriminierung und Gewalt. In diesen Raum 
können sich Menschen „mit ähnlichen Diskriminierungs- und Mar­

14 Universität zu Köln, Triggerwarnung, URL: https://vielfalt.uni-koeln.de/antidis
kriminierung/glossar-diskriminierung-rassismuskritik/triggerwarnung (Zugriff: 
03.03.2025).

15 Kostner, Sandra, Bedrohte Meinungsfreiheit oder Meinungsfreiheit als Bedro­
hung?, in: Maria-Sibylla Lotter (Hg.), Probleme der Streitkultur in Demokratie 
und Wissenschaft, Baden-Baden 2023, 99–128, 104.

16 Fourest, Carolin, Generation beleidigt. Von der Sprachpolizei zur Gedankenpo­
lizei. Über den wachsenden Einfluss linker Identitärer. Eine Kritik. Aus dem 
Französischen von Alexander Carstiuc, Mark Feldon, Christoph Hesse, Berlin 
2020, 105f.

(Hoch)sensibilität für Verletzlichkeit und Unzumutbares

53

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://vielfalt.uni-koeln.de/antidiskriminierung/glossar-diskriminierung-rassismuskritik/triggerwarnung
https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://vielfalt.uni-koeln.de/antidiskriminierung/glossar-diskriminierung-rassismuskritik/triggerwarnung


ginalisierungserfahrungen zurückziehen […], um sich über ihre Er­
fahrungen auszutauschen, sich zu organisieren und gegenseitig zu 
empowern“17. Der Raum soll daher frei von diskriminierenden oder 
abwertenden Äußerungen oder Handlungen sein. Dies kann durch 
sogenannte Awareness-Teams sichergestellt werden, die sich um Dis­
kriminierung, die passiert, kümmern bzw. dieser vorbeugen.18 Mitt­
lerweile spricht man statt von safe spaces eher von safer spaces, 
um dem Sachverhalt Rechnung zu tragen, dass kein Raum jemals 
vollständig ohne Gewalt und Diskriminierung sein kann, jeder safe 
space sich innerhalb gegebener Machtstrukturen befinde und daher 
nicht völlig ohne rassistische, sexistische und heteronormative Ein­
flüsse sei. Der Anspruch, Räume sicher zu machen, sei überhöht, 
sodass es nur darum gehen könne, Räume so sicher wie nur irgend 
möglich zu machen.19

In diesem Zusammenhang ist auch auf den Begriff cancel culture 
einzugehen. Anders als die Begriffe der Triggerwarnungen und safe 
spaces ist der Begriff cancel culture ein dichter Begriff20, das heißt, 
er besitzt neben einem beschreibenden auch einen bewertenden 
Bedeutungsanteil. Er bezeichnet kritisch die Methode, unliebsame 
Meinungen oder Personen aus dem öffentlichen Diskurs zu verban­
nen. So versteht Julian Nida-Rümelin unter cancel culture

eine kulturelle Praxis […], die Menschen abweichender Meinung zum 
Schweigen bringt, indem sie I. die Äußerung dieser Meinungen unter­
bindet, behindert oder zumindest erschwert; II. Personen, die diese 
Meinung haben, zum Schweigen bringt, aus dem Diskurs ausgrenzt 
oder zumindest marginalisiert; III. Personen, die diese Meinungen ha­

17 JFF – Institut für Medienpädagogik, Safe Space, URL: https://rise-jugendkultur.
de/glossar/safe-space/ (Zugriff: 03.03.2025).

18 Annika, Kummerkastenantwort 3.115: Was ist der Unterschied zwischen Safe 
Spaces und Safer Spaces?, URL: https://queer-lexikon.net/2022/12/08/kummerk
astenantwort-3-115-was-ist-der-unterschied-zwischen-safe-spaces-und-safer-spa
ces/ (Zugriff: 03.03.2025).

19 Priess, Sabine, Was einen Safe(r) Space ausmacht, URL: http://www.rbb24.de/
panorama/beitrag/2023/06/safe-space-berlin-schutzraeume-marginalisierte- 
unterdrueckung.html (Zugriff: 03.03.2025).

20 Schönecker, Dieter, Akademische Verbannung. Auch ein Zwischenbericht, in: 
Maria-Sibylla Lotter (Hg.), Probleme der Streitkultur in Demokratie und Wis­
senschaft, Baden-Baden 2023, 189–216, 190.

Michael Roth

54

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://rise-jugendkultur.de/glossar/safe-space
https://queer-lexikon.net/2022/12/08/kummerkastenantwort-3-115-was-ist-der-unterschied-zwischen-safe-spaces-und-safer-spaces
http://www.rbb24.de/panorama/beitrag/2023/06/safe-space-berlin-schutzraeume-marginalisierte
https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://rise-jugendkultur.de/glossar/safe-space
https://queer-lexikon.net/2022/12/08/kummerkastenantwort-3-115-was-ist-der-unterschied-zwischen-safe-spaces-und-safer-spaces
http://www.rbb24.de/panorama/beitrag/2023/06/safe-space-berlin-schutzraeume-marginalisierte


ben, tötet, verfolgt oder ihnen Nachteile auferlegt, die die Freiheit ihrer 
persönlichen Lebensgestaltung beeinträchtigen.21

In eine ähnliche Richtung gehen die Überlegungen von Philipp 
Hübl, der statt von cancel culture von einer „Einschüchterungskultur, 
[…] in der man Leute, deren Wertevorstellungen einem missfallen, 
nicht einfach ignoriert oder mit Argumenten widerlegt, sondern 
sie stattdessen öffentlich oder privat unter Druck setzt und sogar 
versucht, ihre private Lebensgrundlage zu zerstören“22, spricht. Zen­
tral sei daher, dass auf Menschen Druck ausgeübt werde, sich nicht 
zu äußern.23 Dabei wird in diesem Zusammenhang immer wieder 
darauf aufmerksam gemacht, dass diese Form der Begrenzungen von 
Meinungen und der ausgeübte Druck nicht vom Staat, sondern von 
der Gesellschaft und ihren Leitmedien ausgeht.24

In dem Begriff cancel culture steckt eine weitere zusätzliche Be­
hauptung, nämlich dass es sich nicht nur um Einzelfälle handelt, 
sondern dass es eine Kultur der Begrenzung gibt. Hier herrschen un­
terschiedliche Auffassungen. Während einige die Fälle des Cancelns 
– gerade an Universitäten – namhaft machen25, darauf verweisen, 
dass dieses Phänomen mittlerweile in vielen westlichen Ländern 
nachweisbar26 ist und hierin sogar teilweise eine Gefahr der Demo­
kratie sehen27, sehen andere – wie Adrian Daub – die cancel culture 

21 Nida-Rümelin, Julian, „Cancel Culture“. Ende der Aufklärung? Ein Plädoyer für 
eigenständiges Denken, München 42023, 15.

22 Hübl (s. Anm. 9), 13.
23 Vgl. a.a.O., 182.
24 Vgl. Meyen, Michael, Cancel Culture. Wie Propaganda und Zensur Demokratie 

und Gesellschaft zerstören, Berlin 2024, 8; Fourest (s. Anm. 16), 8; Mangold, 
Ijoma, An ihren Worten sollt ihr sie erkennen!, in: Hanna Engelmeier u.a. 
(Hg.), Canceln. Ein notwendiger Streit, München 2023, 9–16, 10; Leonhardt, 
Rochus, Die politische Kultur Deutschlands im Schatten des Rechtspopulismus, 
in: Johann Hinrich Claussen u.a. (Hg.), Christentum von rechts. Theologische 
Erkundungen und Kritik, Tübingen 2021, 147–189, 154f.

25 Meggle, Georg, Akademische Freiheit? Ein Kübel voller Gegenbeispiele, in: 
Maria-Sibylla Lotter (Hg.), Probleme der Streitkultur in Demokratie und Wis­
senschaft, Baden-Baden 2023, 217–235.

26 Vgl. Lukianoff, Greg/Schlott, Rikki, The Canceling of the American Mind. Can­
cel Culture Undermines Trust and Threatens Us All – But There Is a Solution, 
New York 2023.

27 Vgl. Köpf, Peter/Ramadani, Zana, Woke. Wie eine moralisierende Minderheit 
unsere Demokratie bedroht, Köln 2023.

(Hoch)sensibilität für Verletzlichkeit und Unzumutbares

55

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als ein Gespenst, das eher von Panik bestimmt sei, wenig objektiven 
Anhalt habe und mit mickerigen Anekdoten als Beleg aufwarte28, 
oder – wie Martina Thiele – als Popanz, der von denen geprägt wird, 
die ihre Macht und Privilegien nicht loslassen wollen.29

Nun ist der Begriff cancel culture für unseren Zusammenhang 
ungeeignet, vor allem, weil mit ihm immer eine aggressive Ausgren­
zung unterstellt wird, die das Ziel habe, Menschen „die berufliche 
Lebensgrundlage zu zerstören“30. Neutraler ist es daher, von einem 
Versuch zu sprechen, ein vermeintliches Fehlverhalten, beleidigende 
oder diskriminierende Handlungen öffentlich zu ächten und Perso­
nen und Meinungen zu boykottieren. Hier kann dann zwischen 
illegitimer und legitimer Begrenzung von Meinungen und Personen 
unterschieden31 werden, wobei natürlich differiert, wann eine Be­
grenzung als legitim angesehen wird und wann als illegitim.

2 Fragen an die Demonstrationen der Hochsensibilität

Triggerwarnungen, die Forderung nach Einrichtungen von safe 
spaces und das Bestreben der Begrenzung von schädlichen Meinun­
gen oder Personen im öffentlichen Diskurs wollen als Bemühen ver­
standen werden, der Verletzlichkeit gefährdeter Psychen Rechnung 
zu tragen und sie zu schützen. Kaum zu bestreiten ist, dass es 
dabei zu einer zunehmenden Ausdehnung der Vorstellung dessen, 
was Menschen als Gewalt erleben und was sie emotional schädigt, 
kommt. So werden „Begriffe wie ‚Trauma‘, ‚Mobbing‘, ‚Hass‘, ‚Gewalt‘ 
oder ‚Sicherheit‘ […] in den letzten Jahren auf immer schwächere 

28 Daub, Adrian, Cancel Culture Transfer. Wie eine moralische Panik die Welt 
erfasst, Berlin 2022, 44.

29 Thiele, Martina, Political Correctness und Cancel Culture – eine Frage der 
Macht! Plädoyer für einen Perspektivwechsel, in: Journalistik 4 (2021), 72–79. 
– Eine Mittelstellung nimmt hier Julian Nida-Rümelin ein. Die Gefahr für die 
Demokratie als Staats- und Lebensform gehe gegenwärtig nicht von der cancel 
culture aus, sondern von rechtspopulistischen Kräften, die allerdings durch kul­
turelle und politische Fehlentwicklungen gestärkt werden, zu denen die cancel 
culture gehöre (vgl. Nida-Rümelin [s. Anm. 21], 10).

30 Hübl (s. Anm. 9), 183.
31 Schönecker (s. Anm. 20), 190.

Michael Roth

56

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Phänomene sowie auf neuere Bereiche ausgedehnt“32. Dieses concept 
creep ist bereits mehrfach beobachtet worden.33 Ist diese Ausdeh­
nung ausschließlich als ein Symptom für die stärker werdende Sensi­
bilität für Verletzlichkeit zu verstehen? Dass es in vielen Bereichen 
eine – im Vergleich zu früheren Zeiten – stärker werdende Sensi­
bilität für Verletzlichkeit gibt, scheint nicht gut bestreitbar (bspw. 
für Opfer von sexuellem Missbrauch). Ich möchte im Folgenden 
die stärker werdende Sensibilität für Verletzlichkeit unter der Frage 
genauer ansehen, welche Probleme eventuell mit ihr verbunden sein 
könnten. Dabei werde ich einige Beobachtungen zusammentragen in 
der Hoffnung, dass uns diese Beobachtungen weiterführen.

Erstens: Es dürfte Einigkeit darüber bestehen, dass wir Menschen 
vor Gewalt und Übergriffen schützen müssen, und auch darüber, 
dass die Sprache nicht zu einer Unterdrückung sozialer Gruppen 
missbraucht werden darf. Einigkeit dürfte aber ebenfalls darin beste­
hen, dass eine Auseinandersetzung mit divergierenden Positionen 
Teil unseres gesellschaftlichen Zusammenlebens ist. Zu Recht macht 
Julian Nida-Rümelin darauf aufmerksam, dass der öffentliche Ver­
nunftgebrauch zu den Voraussetzungen einer vitalen Demokratie 
gehöre34, epistemische Rationalität aber ohne Meinungsvielfalt und 
Respekt gegenüber abweichenden Auffassungen nicht möglich sei.35 

Eine vitale Demokratie lebe von „kreativen Ideen und konstruktiver 
Kritik“ und halte „Widersprüche und Konflikte aus“36. Dies hat John 
Stuart Mill bereits 1859 genau gesehen:

[Das] eigentliche Übel, wenn man eine Meinung zum Schweigen bringt, 
besteht darin, dass es ein Raub an der Gemeinschaft aller ist, an der 
künftigen und an der, die jetzt lebt, und zwar noch mehr an den Men­
schen, die von dieser Meinung abweichen, als an denen, die sich zu ihr 
bekennen.37

32 Lotter, Maria-Sibylla, Verletzende Worte und Grenzen des Sagbaren, in: dies. 
(Hg.), Probleme der Streitkultur in Demokratie und Wissenschaft, Baden-Baden 
2023, 149–164, 157.

33 Vgl. Kostner (s. Anm. 15), 103; Schönecker (s. Anm. 20), 112; Fourest (s. 
Anm. 16), 13f.

34 Vgl. Nida-Rümelin (s. Anm. 21), 153.
35 Vgl. a.a.O., 88.
36 A.a.O., 90.
37 Mill, John Stuart, Über die Freiheit, Hamburg 2009, 25.

(Hoch)sensibilität für Verletzlichkeit und Unzumutbares

57

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dass die Sprache nicht zur Unterdrückung sozialer Gruppen miss­
braucht werden darf, heißt offenbar nicht, dass eine Politik der 
Repression von einigen als rassistisch, sexistisch und transphob ein­
gestuften Meinungen zur Verbesserung der sozialen und politischen 
Verhältnisse beiträgt, weil in der Auseinandersetzung und (diffe­
renziert begründeten) Ablehnung von Meinungen das politische 
Bewusstsein wächst. So lässt sich sicherlich ein Konsens darüber 
erzielen, dass das Begrenzen von als schädlich angesehenen Meinun­
gen und das Etablieren von safe spaces nicht dazu führen dürfen, 
dass wir dem Anderssein und kontroversen Debatten entfliehen.38 

Offensichtlich stellt es ein Problem dar, den gemeinsamen Raum der 
Gründe zu verlassen, in dem wir einander Gründe und Argumente 
vortragen und auf Gründe und Argumente anderer hören – wohl­
gemerkt: auf Gründe und Argumente hören, die uns immer auch 
herausfordern und provozieren können. Dass die Begrenzung von 
als nicht akzeptabel empfundenen Meinungen und safe spaces in 
dieser Hinsicht gefährlich sein können, dürfte nicht von der Hand 
zu weisen sein, gerade für universitäre Kontexte, zu deren Wesen 
Meinungs-, Rede- und Wissenschaftsfreiheit gehören. Droht hier 
eine Begrenzung von Meinungen nicht die akademische Freiheit zu 
konterkarieren und könnte dies nicht dazu führen, dass Studierende 
sich Meinungen, die den eigenen widersprechen, entziehen können? 
Weiter gefragt: Sollte nicht die Universität als ein Ort, der geschützt 
ist vor der Beschränkung von Meinungen und der Beschränkung 
von Redefreiheit, den Studierenden die Chance bieten, ihre Posi­
tionen und ihr Selbstverständnis in Frage stellen zu lassen, aus 
den eigenen Selbstverständlichkeiten herausgerufen und so in einem 
wohl verstandenen Sinn verstört zu werden39, kurz: sich „triggern“ 
zu lassen?

38 Vgl. Fourest (s. Anm. 16), 8.
39 So formuliert Lisa Feldman Barrett: „Entertaining someone else’s distasteful 

perspective can be educational“ (Feldman Barrett, Lisa, When is Speech Vio­
lence? New York Times, 14.07.2017, URL: http://www.nytimes.com/2017/07
/14/opinion/sunday/when-is-speech-violence.html [Zugriff: 03.03.2025]). 
Sie erläutert dies an einem interessanten Beispiel aus einem Kurs über die 
Eugenik-Bewegung, die sich für die selektive Züchtung von Menschen einsetzte. 
Sie bat die Studierenden, die Position der Eugenik-Bewegung zu vertreten und 
Argumente für die Richtigkeit dieser Position, die in ihrer Zeit als eine wissen­
schaftliche Rechtfertigung des Rassismus diente, zu finden. Als die Studierenden 

Michael Roth

58

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.nytimes.com/2017/07/14/opinion/sunday/when-is-speech-violence.html
https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.nytimes.com/2017/07/14/opinion/sunday/when-is-speech-violence.html


Zweitens: Neben gesellschaftlichen Konsequenzen werden auch 
Konsequenzen in der individuellen Lebensführung erwogen. So 
fragt Ulrike Ackermann, ob Vermeidungsstrategien (etwa durch 
Triggerwarnungen und safe spaces) nicht zu einer „mangelnde[n] 
Ambivalenztoleranz“40 führen können. Und die Psychologin Esther 
Bockwyt formuliert:

Wenn wir versuchen, nicht mehr verletzbar zu sein, indem wir das Au­
ßen, die Welt derart verändern möchten, dass uns nichts mehr kränken 
kann, ist dies nicht nur ein unmögliches Unterfangen, sondern führt 
durch Vermeidung und operantes Lernen zu einer noch ausgeprägteren 
Kränkbarkeit.41

Für ein solches Vermeidungsverhalten sei typisch, dass die Toleranz 
für das, was vermieden werden soll, immer weiter zurückgeht.42 

Dabei sei die Vorstellung, „der Mensch brauche eine weitgehend un­
gestörte, nicht kränkende, schmerzfreie Umwelt […] aus psychologi­
scher Perspektive nicht haltbar“43. Hat der amerikanische Schmerz­
experte David M. Morris bereits 1996 davon gesprochen, dass die 
Amerikaner zu der ersten Generation der Erde gehören, die ein 
schmerzfreies Dasein als eine Art „Verfassungsrecht“ ansähen und 
für die Schmerzen ein Skandal seien44, so diagnostiziert Byung-Chul 
Han in seinem Buch „Palliativgesellschaft“ aus dem Jahr 2022 eine 
„Gesellschaft der Positivität, die sich jeder Form von Negativität zu 

sich weigerten, bat sie ein afroamerikanisches Fakultätsmitglied, in ihr Seminar 
zu kommen, und bat dieses, in ihrem Seminar für die Eugenik zu argumentie­
ren, während sie dagegen argumentierte, um nach der Hälfte der Debatte die 
Seiten zu wechseln. „We were modeling for the students a fundamental principle 
of a university education, as well as civil society: When you’re forced to engage 
a position you strongly disagree with, you learn something about the other 
perspective as well as your own. The process feels unpleasant, but it’s a good 
kind of stress — temporary and not harmful to your body — and you reap the 
longer-term benefits of learning“ (Feldman Barrett).

40 Ackermann, Ulrike, Wenn aus Emanzipationsbestrebungen Ideologie wird … 
Wissenschaftsfreiheit unter Druck, in: Maria-Sibylla Lotter (Hg.), Probleme der 
Streitkultur in Demokratie und Wissenschaft, Baden-Baden 2023, 131–147, 136.

41 Bockwyt, Esther, Woke. Psychologie eines Kulturkampfs, Neu-Isenburg 2024, 
119.

42 Vgl. a.a.O, 120.
43 A.a.O., 121.
44 Morris, David B., Geschichte des Schmerzes, Frankfurt a.M. 1996, 103.

(Hoch)sensibilität für Verletzlichkeit und Unzumutbares

59

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


entledigen sucht“45. Die Philosophin Maria-Sibylla Lotter fragt, „ob 
es überhaupt eine wissenschaftliche Grundlage für die Annahme 
einer Schädigung und nachhaltigen Vulnerabilität durch Worte gibt, 
die irritierend oder als feindlich oder demütigend empfunden wer­
den“46. Zwar – so Lotter – sei durch medizinische Untersuchungen 
deutlich erwiesen, dass lange Phasen von psychischem Stress psychi­
sche Schädigungen hervorrufen, doch sei dies nicht auf einzelne 
Stresssituationen ohne Weiteres übertragbar. Nichts spreche dafür, 
dass eine als beleidigend empfundene Rede unmittelbar einen psy­
chischen Schaden hervorruft.47 In der Tat wird in der Forschung 
sowohl die Meinung vertreten, dass unser Körper gelernt habe, mit 
periodisch auftretenden Stresssituationen umzugehen, und daher 
der Versuch einer völligen Vermeidung von Stresssituationen eher 
schädlich sei, als auch, dass es keine Belege dafür gebe, dass – wie 
chronischer Stress – das bloße Zuhören bei einem Redner, dessen 
Rede als beleidigend wahrgenommen wird, zu Schaden führt.48

Drittens: Es findet sich in der Literatur die Warnung, dass durch 
Unternehmungen wie Triggerwarnungen und die Forderung und 
Etablierung von safe spaces Personengruppen zu Opfern49 gemacht 
und dadurch Opfer- und Schuldidentitäten festgeschrieben zu wer­

45 Han, Byung-Chul, Palliativgesellschaft. Schmerz heute, Berlin 2022, 8. Ziel einer 
solchen Palliativgesellschaft sei, „aus dem Menschen ein möglichst schmerzun­
empfindliches, permanent glückliches Leistungssubjekt zu formen“ (a.a.O., 9). 
Dadurch verliere der Schmerz jedoch an Bedeutung (a.a.O., 32). Allerdings wer­
de das schmerzlose Leben mit permanentem Glück kein menschliches Leben 
mehr sein (vgl. a.a.O., 81).

46 Lotter (s. Anm. 32), 155.
47 Vgl. a.a.O., 156.
48 Vgl. hierzu die Diskussion: Feldman Barrett (s. Anm. 39); Leef, George, No, 

Professor, Words Are Not Violence, The James G. Martin Center for Academic 
Renewal, 16.08.2017, URL: https://www.jamesgmartin.center/2017/08/no-pr
ofessor-words-not-violence/ (Zugriff: 03.03.2025); Haidt, Jonathan/Lukianoff, 
Greg, Why It's a Bad Idea to Tell Students Words Are Violence. A Claim Increas­
ingly Heard on Campus Will Make Them More Anxious and More Willing to 
Justify Physical Harm, The Atlantic, 18.07.2017, URL: http://www.theatlantic.co
m/education/archive/2017/07/why-its-a-bad-idea-to-tell-students-words-are-vi
olence/533970// (Zugriff: 03.03.2025).

49 Dabei ist zwischen Verlierern und Opfern zu unterscheiden. Im Unterschied 
zu einem Verlierer ist das Opfer nicht selbst verantwortlich (vgl. Reckwitz [s. 
Anm. 11], 220).

Michael Roth

60

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.jamesgmartin.center/2017/08/no-professor-words-not-violence
http://www.theatlantic.com/education/archive/2017/07/why-its-a-bad-idea-to-tell-students-words-are-violence/533970
https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.jamesgmartin.center/2017/08/no-professor-words-not-violence
http://www.theatlantic.com/education/archive/2017/07/why-its-a-bad-idea-to-tell-students-words-are-violence/533970


den drohen.50 Dies ist besonders deshalb verhängnisvoll, weil Men­
schen sich gegenwärtig in viel stärkerem Maße als früher als Opfer 
erleben, die Opferrolle somit eine solche ist, die offeriert werden 
kann und in die sich Menschen anders als früher gerne drängen 
lassen. Bradley Campbell und Jason Manning haben neben Kulturen 
der Ehre und Kulturen der Würde eine Kultur des Opferseins (vic­
timhood) herausgearbeitet, die gegenwärtig anzutreffen sei. In dieser 
Kultur werde die Hilfe, die man verlange, und der Respekt, den 
man erwarte, begründet durch erlittene Unterdrückung.51 In dieser 
Weise diagnostiziert auch Andreas Reckwitz, dass Opfer zu sein „in 
der Spätmoderne gewissermaßen zu einer erstrebenswerten Katego­
rie geworden [ist], die eine auf ihre Weise privilegierte Position“52 

sichert. Robert Pfaller beobachtet, dass in diesen Kulturen des Op­
ferseins versucht wird, „kleinste Verletzungen wahrzunehmen und 
sie einer möglichst großen Öffentlichkeit zur Kenntnis zu bringen 
– um dadurch nicht nur für Sympathie, sondern zugleich auch da­
für zu werben, dass Sympathie gerade solchen Opfern zu gebühren 
scheint“53. Wie die Produktion von Tätern dazu tendiert, jede sach­
liche Auseinandersetzung zu ersetzen, weil sie als Unpersonen der 
sachlichen Auseinandersetzung für unwürdig erachtet werden, so 
macht auch die Produktion von Opfern eine sachliche Auseinander­
setzung überflüssig: Dem Opfer gebührt aufgrund seines Opferseins 
Zustimmung. Der in diesem Verfahren leitende Grundsatz lautet: 
„Wer sich verletzt, beleidigt etc. fühlt, hat Recht“54. Den Opfern muss 
geglaubt werden und die, die angeklagt werden, sind automatisch 
Täter.55 Norbert Bolz formuliert: „Man zeigt seine Wunden und 
klagt die Gesellschaft an. Als Opfer braucht man keine Argumente. 

50 Kostner (s. Anm. 15), 102; Bockwyt (s. Anm. 41), 106.
51 Vgl. Campbell, Bradley/Manning, Jason, Microaggression and Moral Cultures, 

in: Comparative Sociology 13 (2014), 692–726, bes. 715.
52 Reckwitz (s. Anm. 11), 383.
53 Vgl. Pfaller, Robert, Erwachsenensprache. Über ihr Verschwinden aus Politik 

und Kultur, Frankfurt a.M. 52018, 116. Dabei macht Pfaller darauf aufmerksam, 
dass diese Mechanismen typisch für die Oberschicht seien, während die unte­
ren Schichten nicht dazu greifen (vgl. a.a.O., 118). So tauche das Klagen über 
„Mikroaggressionen“ vorwiegend „im sozialen wie fachlichen Luxussegment der 
Universitäten“ (a.a.O., 118) auf.

54 A.a.O., 55.
55 Vgl. Stegemann, Bernd, Wutkultur, Berlin 2021, 61f.

(Hoch)sensibilität für Verletzlichkeit und Unzumutbares

61

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


An die Stelle von Ideologiekritik tritt Indigniertheit, Entrüstung gilt 
heute als Echtheitsbeweis“56. Dabei wird man bereits durch negative 
Emotionen zum Opfer, wie die vermeintlichen Auslöser der negati­
ven Emotionen zu Tätern werden. Die durch das Opfersein erziel­
ten Gewinne machen dabei verständlich, warum man sich auch 
ungerechtfertigterweise als Opfer stilisiert, ja lügt, um als Opfer zu 
erscheinen („Opfer-Hochstapler“57) – etwas, das in einer Kultur der 
Ehre undenkbar wäre, in der das Opfersein Ehrverlust bedeutet.58 

So wird kritisch gefragt, ob das Offerieren der Opferrolle nicht eine 

56 Bolz, Norbert, Keine Macht der Moral! Politik jenseits von Gut und Böse, Berlin 
2021, 168f.

57 Hübl (s. Anm. 9), 12.
58 Erinnert sei an den Fall des Sängers Gil Ofarim (vgl. Diehl, Jörg/Maxwill, 

Peter/Winter, Steffen, So fiel der Antisemitismus-Skandal in Leipzig in sich zu­
sammen, Spiegel 14 [2022]): Am 4. Oktober 2021 veröffentlichte Ofarim auf Ins­
tagram ein Video, in dem er unter Tränen davon berichtete, von einem Hotelan­
gestellten des Hotels The Westin Leipzig antisemitisch beleidigt und gedemütigt 
worden zu sein. Der Rezeptionist des Hotels – so Ofarim – habe ihn dazu aufge­
fordert, seine Kette mit Davidstern abzulegen, weil er sonst nicht einchecken 
dürfe. Der Vorfall löste allgemeine Empörung aus. So versammelten sich am 
darauffolgenden Tag Menschen vor dem Hotel, um gegen Antisemitismus zu 
demonstrieren. Im weiteren Verlauf kamen allerdings (u.a. durch Videomaterial 
einer Überwachungskamera) Zweifel an der von Ofarim geschilderten Version 
auf. Verschiedene Dinge konnten sich so nicht ereignet haben, wie Ofarim sie 
geschildert hatte. So stellte die zuständige Staatsanwaltschaft Ende März 2022 
das Verfahren wegen Volksverhetzung gegen den Hotelangestellten ein und 
erhob Anklage gegen Ofarim wegen Verleumdung und falscher Verdächtigung. 
In dem anschließenden Verfahren Ende November 2023 gestand Ofarim, alles 
frei erfunden zu haben, und entschuldigte sich bei dem beschuldigten Hotelan­
gestellten. Interessant ist der Fall, weil er ein erschreckendes Bild auf unsere 
Kultur des Opferseins wirft. Offenkundig besitzt es in unserer postheroischen 
Mentalität eine erschreckende Attraktivität, sich selbst als Opfer zu stilisieren. 
Dies lässt sich auch im Alltag beobachten: So begegnen uns Menschen, die sich 
bereits bei dem geringsten Anlass gemobbt fühlen und daher über Mobbing 
oder mobbingähnliches Verhalten klagen. Indem ich mich als Opfer stilisiere, 
gibt es keine Grautöne mehr, vielmehr ist die Welt in Opfer und Täter, Gut 
und Böse aufgeteilt und – zu meinen Gunsten – vereindeutigt. Mein Opfersein 
ist Beweis dafür, dass ich Respekt und Hilfe verdiene. Dabei macht der Fall 
Ofarim noch etwas anderes deutlich, auf das Campbell/Manning in anderem 
Zusammenhang bereits hingewiesen haben: Die Kultur der Viktimisierung wird 
durch das Internet und Plattformen wie Facebook, Instagram oder Twitter 
unterstützt (Campbell/Manning [s. Anm. 51], 710), bilden sie doch das Forum, 
sich selbst als Opfer zu präsentieren.

Michael Roth

62

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„emotionale Fragilität und ein[en] überhöhte[n] Narzissmus“ ebenso 
unterstützt wie eine „pessimistische bis katastrophierende Grund­
anspannung, verbunden mit Schwarz-Weiß-Denken und Projektion 
des Bösen in andere und in die gesamtgesellschaftliche Struktur“59, 
sodass Menschen zur erwachsenen Übernahme von Verantwortung 
demotiviert werden. Aus dem Verantwortung übernehmenden ge­
stalterischen Menschen wird der, der passiv leidend Rücksichtnahme 
für sich verlangt. Am Beispiel einer Warnung vor „adult language“ 
bemerkt Robert Pfaller eine gesellschaftliche Entwicklung, „in deren 
Verlauf Erwachsenheit nicht mehr selbstverständlich von erwachse­
nen Menschen erwartet werden darf “60. Nicht mehr Erwachsenheit 
sei öffentlicher Standard, „sondern diverse Empfindlichkeiten, Her­
künfte oder sonstige Beschaffenheiten“. Demgegenüber fordert Pfal­
ler „Erwachsenheit“. „Diese Haltung bedeutet, manche Unannehm­
lichkeiten oder Übel ebenso als notwendige Begleiterscheinungen 
des Lebens zu erkennen wie die eigenen Möglichkeiten, sie zu ertra­
gen oder zu überwinden“61.

In der Tat lässt sich die Kultivierung mangelnder Erwachsenheit 
an verschiedenen Phänomenen – wie etwa der Sprache – beobach­
ten. So bekommt man heute bspw. nicht gesagt, dass Marie-Louise 
die „Mutter“ von Yara Mimi ist, sondern es wird davon gesprochen, 
dass sie ihre „Mama“ sei.62 Auch die zu Pädagogisierenden sind über 
die klassischerweise als erziehungsbedürftig angesehene Gruppe der 
Minderjährigen ausgeweitet. So macht Juli Zeh in einem Interview 
im Cicero auf den „pädagogischen Ansatz“ und die „Top-down-Me­
thode“ in der Politik aufmerksam, die mündige Wähler wie kleine 
Kinder behandelt, denen „etwas zu erklären“ ist, die „abzuholen“ 
und „mitzunehmen“63 sind. Die Kommunikation mit den Bürgern 
habe daher „pädagogische“, ja „therapeutische“ Züge64. Allerdings 

59 Bockwyt (s. Anm. 41), 106.
60 Pfaller (s. Anm. 53), 9.
61 A.a.O., 10.
62 Die Firma „boep“, die vegane Naturkosmetik anbietet, wirbt: „Liebevoll ent­

wickelt von einer Ärztin und Mama“. Das boep GmbH, Startseite, URL: https://
dasboep.de/?srsltid=AfmBOoo1GPNUyV3HGAqqwhe_gbF9UyygvZe8C-Zk4C
VCjy9Gn5Pv2z9F (Zugriff: 03.03.2025).

63 Zeh, Juli/Resing, Volker, Pädagogische Politik ist gefährlich. Ein Interview, in: 
Cicero 9 (2024), 27–34, 28.

64 Ebd.

(Hoch)sensibilität für Verletzlichkeit und Unzumutbares

63

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://dasboep.de/?srsltid=AfmBOoo1GPNUyV3HGAqqwhe_gbF9UyygvZe8C-Zk4CVCjy9Gn5Pv2z9F
https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://dasboep.de/?srsltid=AfmBOoo1GPNUyV3HGAqqwhe_gbF9UyygvZe8C-Zk4CVCjy9Gn5Pv2z9F


wird nicht nur in der Politik therapiert, immer größere Kreise 
werden als therapiebedürftig angesehen. So beobachtet der Essener 
Psychologe Marcus Roth, „dass immer mehr Gefühle oder Verhal­
tensweisen, die früher als normal galten, heute in den Bereich des 
Pathologischen geschoben werden“65. Die Gesellschaft neige dazu, 
immer mehr als „psychische Störung“ zu betrachten, sodass vorüber­
gehende Krisen, die zur menschlichen Entwicklung gehören, nun 
als psychische Störung diagnostiziert werden. Für viele Patienten 
sei dies angenehm, weil man sich hinter die Diagnose zurückziehen 
könne. „Es geht dabei möglicherweise auch um die Abgabe von 
Verantwortung. Die Diagnose kann wie eine Bescheinigung sein: 
‚Ich bin krank, ich brauche Hilfe von anderen.‘ Plötzlich liegt das 
Problem nicht mehr bei uns allein, sondern bei den anderen, deren 
Rücksicht ich durch meine Diagnose verlangen kann“66. Dadurch – 
so Roth – werden immer mehr Aspekte des Lebens als Therapiefall 
gesehen.67 Der Psychotherapeut Holger Richter vermutet, dass der 
Therapie-Boom auch an den Vorteilen liegt, die sich manche von 
einem Opferstatus versprechen. „Wir haben heute eine Opferhier­
archie in der Gesellschaft. Man sagt sich, mit einer psychischen 
Erkrankung gehört man zu einer marginalisierten Gruppe und ver­
dient dadurch Vorteile“68.

65 Roth, Marcus/Kuroczik, Johanna, Wir schließen immer mehr Aspekte des Le­
bens aus, in: Frankfurter Allgemeine Zeitung 259/2024, N 1.

66 Ebd. Vgl. hierzu ausführlich die Studie von Roth, Marcus/Steins, Gisela, An­
merkungen zur Problematik fehlender Psychotherapieplätze, in: Psychologische 
Rundschau 75 (2024), 289–300, und die Ergänzungen Roth, Marcus, Die Nor­
malität ist differentiell: Entgegnung zum Kommentar von Brakemeier et al. 
(2024), in: Psychologische Rundschau 75 (2024), 301–310.

67 Dies verdeutlich Roth an der Trauer: „Früher war ein Todesfall im nahen Um­
feld ein Ausschlusskriterium für eine Depression. Das wurde nun gestrichen. 
Das bedeutet, dass mir, wenn ich 14 Tage nach dem Tod meines Partners oder 
Kindes noch tieftraurig bin, eine Depression diagnostiziert werden könnte. Wir 
akzeptieren Trauer nicht mehr als normale Spielart des Seins. Dabei wird jeder 
zweite Ehepartner den Tod des anderen erleben. Und fast jeder wird den Verlust 
der Eltern erfahren. Es hat sich die Vorstellung verbreitet, dass das Leben grund­
sätzlich schön sein muss und alles Unangenehme unnormal sein muss. Einiges, 
was heute als Anpassungsstörung diagnostiziert wird, könnte auch als normale 
Reaktion auf ein Unglück betrachtet werden“ (Roth/Kuroczik [s. Anm. 65], N 1).

68 Richter, Holger/Karger, Lena, Pathologisierungs-Pandemie. Wir haben heute 
eine Opferhierarchie in der Gesellschaft, welt-online vom 30.11.2024, URL: 
https://www.welt.de/kultur/plus254712702/Pathologisierungs-Pandemie

Michael Roth

64

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.welt.de/kultur/plus254712702/Pathologisierungs-Pandemie-ADHS-Diagnosen-steigen-an-aber-Narzissmus-will-niemand-haben.html
https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.welt.de/kultur/plus254712702/Pathologisierungs-Pandemie-ADHS-Diagnosen-steigen-an-aber-Narzissmus-will-niemand-haben.html


Viertens: Wer entscheidet, vor was gewarnt werden muss und 
wovor nicht, wofür safe spaces eingerichtet werden und wofür nicht, 
welche Meinungen zu begrenzen sind und welche Meinungen uns 
zugemutet werden dürfen und wir auszuhalten verpflichtet sind?69 

Bereits John Stuart Mill spricht im Blick auf die Frage nach der 
Toleranz oder Nicht-Toleranz von Meinungen davon, dass niemand 
das Recht habe, „die Frage für die ganze Menschheit zu entscheiden 
und jede andere Person von der Möglichkeit des Urteils auszuschlie­
ßen“70. Die Gefahr einer „epistemische[n] Arroganz“71 liegt nahe. 
Dieter Schönecker versteht darunter

den Hang eines Subjekts, die eigene Meinung bezüglich einer de facto 
umstrittenen und mit gegenläufigen Evidenzen verknüpften Sachfrage 
mit einem hohen Grad an subjektiver Gewissheit zu hegen, verbunden 
mit der Überzeugung, es besser zu wissen als andere Subjekte, die eine 
andere Meinung haben – eine Gewissheit und Überzeugung, welche die 
Bereitschaft schmälern oder verhindern [sic!], andere Meinungen als 
diskussionswürdig anzuerkennen und sich mit ihnen auseinanderzuset­
zen.72

Deutlich dürfte sein, dass es bei der Frage, wer entscheidet, welche 
Meinung im öffentlichen Diskurs ausgeschlossen wird, wovor zu 
warnen ist und wer in einem safe space geschützt werden muss, 
was als Diskriminierung gilt und was als rechtmäßige Kritik, immer 
auch um eine Machtfrage geht.73 Gerade der Vorwurf der Diskrimi­

-ADHS-Diagnosen-steigen-an-aber-Narzissmus-will-niemand-haben.html 
(Zugriff: 03.03.2025). Dabei macht Richter darauf aufmerksam, dass es auch 
nur bestimmte Diagnosen, wie etwa Hypersensibilität oder ADHS sind, die 
vermehrt diagnostiziert werden. „Bei einer allgemeinen Entstigmatisierung von 
psychischen Erkrankungen müssten jedoch alle gleichmäßig ansteigen. Schizo­
phrenie und Narzissmus aber will niemand haben. In 8000 Therapieanträgen 
gab es nur dreimal die narzisstische Persönlichkeitsstörung. Wenn man sich 
umguckt, weiß man aber, dass die Menschen heute sehr narzisstisch und auf 
sich bezogen sind. Das wollen aber Patienten nicht mehr. Die wollen was ande­
res bestätigt haben“ (ebd.).

69 Mangold (s. Anm. 24), 12. Kriterien hierfür entwickelt Nida-Rümelin (s. 
Anm. 21), 126f.

70 Mill (s. Anm. 37), 26.
71 Schönecker (s. Anm. 20), 204.
72 Ebd.
73 Liessmann, Konrad Paul, Der befleckte Geist. Cancel Culture und die Moralisie­

rung des Gedankens, in: Hanna Engelmeier u.a. (Hg.), Canceln. Ein notwendi­

(Hoch)sensibilität für Verletzlichkeit und Unzumutbares

65

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nierung und des Missbrauchs der Sprache wendet sich nicht bloß 
gegen (bestehende) Machtverhältnisse, sondern konstituiert neue 
Machtverhältnisse – ist somit Teil des Machtkampfes.74 Allerdings 
sind hierbei häufig die Machtverhältnisse verschleiert, der Machtan­
spruch tritt sub contrario auf, weil er von denen ausgeht, die auf der 
Seite der Opfer stehen oder zumindest zu stehen vorgeben.75

Fünftens: Immer wieder habe ich beobachtet, dass die Forderung 
nach safe spaces bei vielen Menschen Unmut auszulösen scheint, die 
eigentlich gar nichts gegen den Schutz von Minderheiten haben und 
sich auch gegen jede Form der Diskriminierung wenden und sich 
sogar in ihrem persönlichen Umfeld aktiv gegen Diskriminierung 
einsetzen. Ich kann hier – ausgehend von den Gesprächen mit die­
sen Personen – nur Vermutungen darüber anstellen, was der Grund 
für dieses Unbehagen sein könnte.

a) Dass Menschen sich in geschützte Räume zurückgezogen ha­
ben, um unter sich zu sein, ist keineswegs neu (vgl. bspw. Grup­

ger Streit, München 2023, 127–146, 132. Dabei ist deutlich, dass die Behauptung, 
etwas sei eine Ausgrenzung oder Diskriminierung, gar nicht argumentativ aus­
gewiesen werden muss: Wie vulnerabel und daher schützenswert jemand ist, 
ergibt sich nicht aus den Merkmalen, aufgrund derer sie potentielle Opfer von 
Ausgrenzung und Diskriminierung sind, sondern vor allem aus dem, wie sie 
selbst darauf reagieren. So scheint als Grundsatz formuliert werden zu können: 
„Als Grenzüberschreitung gilt […] das, was die betroffene Person als solche 
definiert und wahrnimmt“. Dabei wird ausdrücklich „Parteilichkeit als Hand­
lungsgrundsatz“ genannt: „Wir handeln so, dass wir zunächst den betroffenen 
Personen unser Vertrauen zusichern und uns für diese Personen einsetzen. 
Eine ‚neutrale‘ Haltung ist in einer solchen Situation wenig sinnvoll und kaum 
möglich“ (Fachschaftsrat Evangelische Theologie Göttingen, Code of Conduct 
& Awareness, URL: https://fs-theo.de/awareness/ [Zugriff: 03.03.2025]).

74 Wenn Martina Thiele die Rede von cancel culture als einen Popanz sieht, der 
von Menschen aufgebaut wird, die ihre Macht und Privilegien nicht loslassen 
wollen (Thiele [s. Anm. 29]), so sieht sie zu Recht, dass es hier um eine Frage 
von Macht und Privilegien geht. Was sie aber nicht erwähnt, ist, dass beiden, 
also sowohl denen, die von cancel culture reden, als auch denen, die diese Rede 
für unangemessen halten, um Macht und Privilegien geht.

75 So macht Lotter deutlich, dass eine Transgender-Person, die als Individuum 
Opfer feindseligen Verhaltens ist, als Mitglied einer medial und institutionell 
einflussreichen Transgender-Organisation durchaus politisch mächtig sein kann 
(vgl. Lotter, Maria-Sibylla, Sind „vulnerable Gruppen“ vor Kritik zu schützen? 
Die Funktion der Redefreiheit für die liberale Demokratie und die Ideologisie­
rung der Vulnerabilität, in: Zeitschrift für Praktische Philosophie 9 [2022], 375–
398, 389).

Michael Roth

66

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://fs-theo.de/awareness
https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://fs-theo.de/awareness


pentherapien, Selbsthilfegruppen). Die Forderung nach safe spaces 
scheint aber von vielen nicht als notwendiger Rückzug von Men­
schen verstanden zu werden, sondern als Forderung nach einem 
Ausschluss von Menschen. Offensichtlich erleben viele Menschen 
es dann so, dass der andere in erster Linie als Bedrohung in den 
Blick kommt, die es zu beseitigen gilt.76 Haben sie eventuell den 
Eindruck, dass mit den Opfer- auch die Schuldidentitäten drohen 
festgeschrieben zu werden77 – und so alle schuldig zu sein scheinen, 
die nicht Opfer sind, also auch sie selbst?

b) Wenn safe spaces definiert werden als Räume, die gesichert sind 
vor gewalttätigem, diskriminierendem und rassistischem Verhalten – 
sowohl vor körperlicher Gewalt (Körperverletzung, sexueller Miss­
brauch) und vor verbaler Gewalt (Nötigung, Erpressung) als auch 
vor seelischer Gewalt (Mobbing) –, droht dann nicht überspielt zu 
werden, dass in der Bundesrepublik alle Räume vor gewalttätigem, 
diskriminierendem und rassistischem Verhalten geschützt sind – 
und zwar durch das Recht? Hier scheint ein weiterer Grund für Un­
mut zu liegen: Wenn es in der Gesellschaft tatsächlich gewalttätiges, 
diskriminierendes und rassistisches Verhalten gibt, wird dies nicht 
dadurch in gewisser Weise stabilisiert, dass man (bloß) safe spaces 
einrichtet, die hiervon ausgenommen sind, statt den gesellschaftli­
chen Missstand zu bekämpfen?

Nun handelt es sich hier nur um erste zaghafte Überlegungen zu 
dem Unmut, der bei Menschen bei der Forderung nach safe spaces 
ausgelöst wird. Allerdings scheint mir zentral, dieser Frage ausführ­
lich und intensiv nachzugehen, ja unverantwortlich, dieser Frage 
nicht genügend Beachtung zu schenken; denn es wäre widersinnig, 
wenn Maßnahmen zum Schutz von Menschen von anderen als eine 
solche Zumutung empfunden werden, dass sie sich gegen die zu 
Schützenden wenden.78

76 Vgl. Han (s. Anm. 45), 70.
77 Kostner (s. Anm. 15), 102.
78 Dies wäre nur dann sinnvoll, wenn es denen, die diese Maßnahmen durchfüh­

ren, in Wahrheit gar nicht um diejenigen geht, die sie zu schützen vorgeben.

(Hoch)sensibilität für Verletzlichkeit und Unzumutbares

67

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Hochsensibilität als Demonstration moralischer 
Überlegenheit?

Mit Triggerwarnungen, der Forderung nach Etablierung von safe 
spaces und dem Bestreben der Begrenzung von als verletzend emp­
fundenen Meinungen oder Personen im öffentlichen Diskurs wird 
eine neue Sensibilität für Verletzlichkeiten dokumentiert, die aller­
dings – wie wir sahen – auch Fragen aufgeworfen hat. Diese Fragen 
erlauben vor allem deshalb Zweifel daran, ob es hier wirklich nur um 
den Schutz des (verletzten) anderen geht, weil sich vieles gar nicht 
als Schutz erklären lässt, ja den verletzten anderen teilweise sogar 
gefährdet und seine Entmündigung riskiert. Der Philosoph Konrad 
Paul Liessmann vermutet, dass es um „Deutungshoheit in Geschich­
te und Gegenwart“79 geht. Nach Philipp Hübl soll so eine moralische 
Überlegenheit demonstriert werden. Es handele sich oftmals um ein 
„Stammessignal, dass man die richtige Gesinnung hat“80. Sicherlich 
sind die genannten Unternehmungen ganz unterschiedlich motiviert 
und lassen sich daher auf unterschiedliche Weise verstehen. Könnten 
sie sich aber auch als moral grandstanding verstehen lassen?

Ein paar kurze Bemerkungen zu dem, was ich – in Anlehnung an 
die Philosophen Justin Tosi und Brandon Warmke, die den Begriff 
maßgeblich geprägt haben81 – unter moral grandstanding verstehe. 
Es dürfte unstrittig sein, dass die Moral geschwächt wird, wenn auch 
nur der Verdacht entsteht, „dass besonders moralische Menschen 
bloß in eigeninteressierter Weise klug sind und mit der Moral ihre 
Nische gefunden haben, sich zu profilieren“82. Dabei scheint ein sich 
selbst Rühmen ein fast unvermeidlicher Bestandteil der moralischen 
Rede zu sein. In dieser Weise urteilt auch Ijoma Mangold: „Es ist 
fast unmöglich, mit Moral zu argumentieren, ohne sich selbst in 

79 Vgl. Liessmann (s. Anm. 73), 234.
80 Hübl, Philipp, Die aufgeregte Gesellschaft. Wie Emotionen unsere Moral prägen 

und die Polarisierung verstärken, München ²2019, 226.
81 Vgl Tosi, Justin/Warmke, Brandon, Grandstanding. The Use and Abuse of Moral 

Talk, Oxford 2020.
82 Mieth, Corinna/Rosenthal, Jacob, Spielarten des Moralismus, in: Christian 

Neuhäuser/Christian Seidel (Hg.), Kritik des Moralismus, Berlin 2020, 35–60, 
51.

Michael Roth

68

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ein moralisch vorteilhaftes Licht zu rücken“83. In der Tat: Im morali­
schen Urteil erweise ich mich als jemand, der moralisch zu urteilen 
versteht. Gerade deshalb ist moralische Sprache so anziehend: Es ist 
ein Sprechen von einem höheren Standpunkt aus und eine Demons­
tration der eigenen Moralität84, denn indem wir von einem höheren 
Standpunkt aus sprechen, erweisen wir uns als jemand, der auf die­
sem höheren Standpunkt zu stehen vermag. Ich zeige anderen (und 
mir selbst), dass ich jemand bin, dem moralische Positionen wichtig 
sind, weil ich sie ins Spiel bringe und ihnen zustimme. Durchaus 
treffend spricht Bernd Stegemann von einer „Selbstverzauberung“85. 
Die moralische Rede enthält die frohe Botschaft: Ich gehöre zu 
den Guten!86 Gerade so wird in der moralischen Kommunikation 
ein ideales Selbst etabliert: Wir formulieren moralische Positionen, 
fällen moralische Urteile und gewinnen so unser ideales Selbst: als 
diejenigen, die eben diese Positionen besitzen. Dieses ideale Selbst 
stimmt dem moralisch Guten zu und erweist sich in dieser Zustim­
mung zum moralisch Guten als gut. Und gerade so unterscheiden 
wir uns von den Ungerechten und Unmoralischen, die ganz offen­
sichtlich dem moralisch Guten nicht zustimmen oder für die das 
moralisch Gute nicht in vergleichbarer Weise Grund ihrer Urteile 
ist. Genau hier liegt aber der gefährliche Umschlag, wenn nämlich 
die Etablierung des idealen Selbst zum eigentlichen Zweck des mo­
ralischen Urteilens wird, sodass es – wie die Philosophin Michaela 
Rehm deutlich macht – nicht um Klima und Flüchtlinge zu gehen 
scheint, sondern um mich als Flüchtlingshelfer und Klimaschützer.87

Die Einsicht, dass Triggerwarnungen, die Forderung nach der 
Etablierung von safe spaces und die Begrenzung von Meinungen im 
öffentlichen Raum zum moral grandstanding missbraucht werden 

83 Mangold, Ijoma, Das Problem des moralischen Sprechens, in: taz.FUTUR­
ZWEI 9 (2019), 24f.25.

84 Vgl. Bittner, Rüdiger, Verwüstung durch Moral, in: Brigitte Boothe/Philipp 
Stoellger (Hg.), Moral als Gift oder Gabe? Zur Ambivalenz von Moral und 
Religion, Würzburg 2004, 98–103.

85 Stegemann (s. Anm. 55), 23.
86 Ähnlich Körtner, Ulrich H. J., Für die Vernunft. Wider Moralisierung und Emo­

tionalisierung in Politik und Kirche, Leipzig ²2017, 5.
87 Vgl. Rehm, Michaela, Ist moralisches Handeln eine Form des de dicto moti­

vierten Handelns?, in: Christian Neuhäuser/Christian Seidel (Hg.), Kritik des 
Moralismus, Berlin 2020, 134–152, 147.

(Hoch)sensibilität für Verletzlichkeit und Unzumutbares

69

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


können, ist eigentlich ebenso banal wie unaufregend, schließlich 
kann alles zum (moralischen) Selbstruhm verkehrt werden – selbst 
die Kritik am (moralischen) Selbstruhm. Die von uns betrachteten 
Formen der Demonstration von Hochsensibilität scheinen sich aber 
in besonderer Weise für das moral grandstanding zu eignen und 
daher in besonderer Weise dafür anfällig zu sein. Erstens stehen 
den durch Triggerwarnungen, Forderungen nach safe spaces und 
einer Begrenzung von Personen und Meinungen im öffentlichen 
Raum erzielten Ansehensgewinnen nur minimale primäre Kosten 
gegenüber; denn all diese Dinge beschränken unser Handeln und 
unser Leben in keiner Weise. In erster Linie zeige ich dadurch vor­
nehmlich mir selbst, dass ich jemand bin, der auf einem moralischen 
Standpunkt zu stehen vermag. Darüber hinaus werden sie häufig vor 
einem Forum vorgetragen, vor dem sie sicher Anerkennung finden 
und daher nicht einmal Mut, bestenfalls „Gratismut“ erforderlich ist. 
Als Gratismut bezeichnet Hans Magnus Enzensberger einen Mut, 
der nichts kostet, weil er keinerlei Risiken, Gefahren oder negative 
Konsequenzen mit sich bringt.88 Zweitens scheinen sie gut in das 
digitale Zeitalter zu passen und zu der hier praktizierten Form des 
moral grandstanding: dem digitalen virtue signaling.89 Die Philoso­
phin Barbara Bleisch macht in ihrer Kolumne auf den Ausverkauf 
der Moral in den sozialen Medien aufmerksam: „Wer sich auf Insta­
gram und Facebook moralisch gibt“ – so Bleisch – „hat oft nicht 
mehr im Blick als Prestige und Dominanz“90. Dies ist nach Bleisch 
deshalb der Fall, weil es in den Tweets und Posts selten um die 
Sache an sich gehe, vielmehr gehe es oft genug nur um einen selbst. 
Die Moral diene der Politur des eigenen Images. Dadurch werde die 
Moral zur PR-Nummer degradiert. Dabei ist auffällig, dass das virtue 
signaling immer stärker auch den Inhalt der Moral zu bestimmen 

88 Vgl. Enzensberger, Hans Magnus, Gratismut und Gratisangst, in: ders., Einzel­
heiten I, Frankfurt a.M. 1962, 186–191. Kennzeichen für den Gratismut ist aber 
nach Enzensberger nicht nur, dass er nichts kostet, sondern mit dem Begriff ver­
bindet sich auch, dass die betreffende Person sich geriert, als sei sie ein mutiger 
Widerstandskämpfer, der für seine Taten bzw. Worte schlimmste Konsequenzen 
zu befürchten habe.

89 Mangold (s. Anm. 83), 25.
90 Vgl. Bleisch, Barbara, Der Ausverkauf der Moral in den sozialen Medien, URL: 

https://www.tagesanzeiger.ch/der-ausverkauf-der-moral-in-den-sozialen-medie
n-248109894114 (Zugriff: 03.03.2025).

Michael Roth

70

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.tagesanzeiger.ch/der-ausverkauf-der-moral-in-den-sozialen-medien-248109894114
https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.tagesanzeiger.ch/der-ausverkauf-der-moral-in-den-sozialen-medien-248109894114


scheint, weil es dazu führt, dass diejenigen Dinge in das Zentrum 
moralischer Hochschätzung geraten, die auf Facebook, Instagram 
und X (ehemals Twitter) gut darstellbar sind, wie die Zubereitung 
einer veganen Mahlzeit oder die Beteiligung an einer Fridays-for-
Future-Demonstration. Ein solches Bild lässt sich liken und mit 
einem kurzen Kommentar versehen – 100 % instagrammable. Dass 
auch Triggerwarnungen, Forderungen nach konkreten safe spaces 
oder Begrenzungen von Personen und Meinungen in der digitalen 
Welt instagrammable sind, ist offensichtlich. Drittens: Wir haben 
gesehen, dass es bei den genannten Formen der Demonstration 
von Hochsensibilität immer auch um Machtausübung geht. Die hier 
ausgeübte Macht entspricht in ihrer Struktur derjenigen Macht, die 
die moralische Rede in der Regel bereitstellt: eine verdeckte Form 
der Macht, die gerade deshalb umso machtvoller ist: Gegen eine ver­
deckte Macht kann man sich kaum wehren, ja bereits sie als Macht 
zu bezeichnen, könnte mich ins Abseits stellen.91 Die thematisierten 
Formen der Demonstration der Sensibilität für Verletzlichkeit ver­
bergen ihr Machtstreben von Haus aus, da sie vorgeben, auf die 
Seite der Opfer zu gehören und die Verletzlichkeit anderer im Blick 
zu haben – Macht durch die Parteinahme für die Ohnmächtigen 
bzw. die als ohnmächtig Wahrgenommenen und zu Ohnmächtigen 
Erklärten.

Nun lässt sich aber nicht nur die Frage stellen, ob die von uns 
betrachteten Formen der Demonstration von Hochsensibilität sich 
in besonderer Weise für das moral grandstanding eignen, vielmehr 
lassen sich von hier aus auch Beobachtungen einordnen, die wir 
bereits gemacht haben.

Erstens sind wir auf das Phänomen des concept creep gestoßen: 
die Vorstellung dessen, was Menschen schädigt, wovor gewarnt 
und geschützt werden muss, welche Meinungen nicht mehr tole­
rierbar sind, wächst, wie auch Begriffe wie „Mobbing“, „Gewalt“ 
und „Sicherheit“ immer mehr ausgeweitet werden. Dies lässt sich 

91 So verdeutlicht Ulrike Peisker in Bezug auf die Missbrauchsfälle in der Kirche 
die Gefahr, die von einer verdeckten Macht ausgeht (vgl. Peisker, Ulrike, Kann 
theologische Reflexion zweitem Missbrauch und sekundärer Viktimisierung 
vorbeugen? Überlegungen im Anschluss an die ForuM-Studie, in: Matthias Pul­
te u.a. (Hg.), Der Schutz der Integrität der Person. Prevention and Safeguarding, 
Mainzer Beiträge zum Kirchen- und Religionsrecht 17, Würzburg 2025, 113–133 
(im Erscheinen).

(Hoch)sensibilität für Verletzlichkeit und Unzumutbares

71

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sicherlich ganz unterschiedlich erklären, aber auch durch das moral 
grandstanding, also den Versuch, durch moralische Rede Selbstruhm 
zu erreichen. Wenn es nämlich darum geht, durch Sensibilität für 
Verletzlichkeit ein besonders erlesenes moralisches Sensorium zu de­
monstrieren, versteht sich, dass dieses immer diffiziler werden muss, 
um nicht als gewöhnlich, sondern als besonders wahrgenommen 
zu werden. Wenn bereits jeder dahergelaufene Normalbürger das N-
Wort nicht mehr benutzt, muss der erlesenere Geschmack durch die 
Vermeidung weiterer Worte gezeigt werden, um zu demonstrieren, 
dass man in einer anderen Liga der Empfindsamkeit spielt. In einer 
Gesellschaft der Singularitäten, in der nicht das Allgemeine, sondern 
das Besondere erwartet wird, wird nicht nur das Besondere mit 
moralischen Qualitäten aufgeladen92, sondern das Moralische muss 
immer besonderer werden.

Zweitens haben wir festgestellt, dass nicht nur der Erfolg von Trig­
gerwarnungen und die Etablierung von safe spaces wissenschaftlich 
oft nicht nachweisbar ist, sondern diese auch schädliche Konsequen­
zen haben: Menschen werden zur erwachsenen Übernahme von 
Verantwortung demotiviert und in eine passive Opferrolle gedrängt. 
Dies lässt sich (neben anderem) auch dann erklären, wenn es den 
Akteuren in Wahrheit nicht um den Verletzten geht, das Interesse 
nicht auf dem verletzten anderen liegt, sondern auf mir als dem, der 
für Verletzung anderer sensibel ist. Dem anderen wird so unter dem 
Deckmantel der Liebe und Fürsorge geschadet.93

4 Schluss

Die neue Sensibilität für Verletzungen und Verletzlichkeit dokumen­
tiert sich nicht nur, aber auch in Triggerwarnungen, der Forderung 
nach Einrichtungen von safe spaces und dem Bestreben der Begren­
zung von schädlichen Meinungen oder Personen im öffentlichen 
Diskurs. Das darin zum Ausdruck kommende Bemühen, der Ver­

92 Vgl. Reckwitz, Andreas, Die Gesellschaft der Singularitäten. Zum Strukturwan­
del der Moderne, Berlin 52018, 90f.

93 Überspitzt gefragt: Dass für den moralischen Ruhm die Verstärkung der Hilflo­
sigkeit des Schutzbedürftigen riskiert wird – ist das nicht etwas, was uns in ver­
gleichbarer Weise von dem sog. Münchhausen-Stellvertretersyndrom bekannt 
ist?

Michael Roth

72

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


letzlichkeit gefährdeter Psychen Rechnung zu tragen und sie zu 
schützen, das – hierüber sollte Einigkeit bestehen – zu unterstüt­
zen ist, kann aber nur dann erfolgreich sein, wenn die mit diesen 
Unternehmungen verbundenen Gefahren nicht außer Acht gelassen 
werden: der Verlust einer für die Demokratie notwendigen Streitkul­
tur, die auch andere Meinungen zu akzeptieren bereit ist, die Eta­
blierung einer mangelnden Ambivalenztoleranz, das Festschreiben 
von Opfer- und Schuldidentitäten, die Vernachlässigung wichtiger 
Standards von Erwachsenheit und das Übersehen von verdeckten 
Machtstrukturen. Aus der Sensibilität für Vulnerabilität darf keine 
Ideologie der Vulnerabilität werden, die die Verletzlichkeit anderer 
als Manöver im Machtkampf missbraucht, sodass der Dokumentati­
on der eigenen Sensibilität für Verletzlichkeit der schutzbedürftige 
Verletzliche geopfert wird.

(Hoch)sensibilität für Verletzlichkeit und Unzumutbares

73

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gerhard Schreiber

Quäle deinen Nächsten?
Zur ethischen Beurteilung einvernehmlicher 
Körperverletzungen im Rahmen sadomasochistischer 
Sexualpraktiken

Legierungen von Sexualität und Gewalt gehören zum gesellschaftli­
chen Alltag und sind keine Ausnahmen. Eine aktuelle repräsentative 
Studie zur Lebenszeitprävalenz von Intimpartnergewalt in Deutsch­
land hat ergeben, dass 18,6 % der befragten Frauen und 5,5 % der 
befragten Männer mindestens einmal in ihrem Leben sexuelle bzw. 
sexualisierte1 Gewalt in einer Partnerschaft erfahren haben.2 Gleich­
zeitig geht die Unabhängige Missbrauchsbeauftragte der Bundesre­
gierung davon aus, dass in Deutschland – statistisch gesehen – ein 
bis zwei Kinder pro Schulklasse sexueller Gewalt in der Familie und/
oder anderen sozialen Kontexten ausgesetzt sind.3 Schätzungsweise 

1 Für einen Vorschlag zur begrifflichen Differenzierung vgl. Schreiber, Gerhard, 
Begriffe vom Unbegreiflichen. Beobachtungen zur Rede von ‚sexueller Gewalt‘ 
und ‚sexualisierter Gewalt‘, in: Mathias Wirth/Isabelle Noth/Silvia Schroer (Hg.), 
Sexualisierte Gewalt in kirchlichen Kontexten. Neue interdisziplinäre Perspektiv­
en, Berlin/Boston 2021, 123–145.

2 Jud, Andreas/Grafe, Bianca/Meshkova, Ksenia/Kavemann, Barbara/Meysen, 
Thomas/Hoffmann, Ulrike/Ziegenhain, Ute/Fegert, Jörg, Prevalence and Predic­
tors of Affirmations of Intimate Partner Violence in Germany. A First Nationwide 
Study on Victimization in Women and Men, in: Journal of Interpersonal Vio­
lence 38 (2023), 1473–1493. Intimpartnergewalt wird dabei als Spektrum von Ver­
haltensweisen innerhalb intimer Partnerschaften verstanden, das psychologische, 
ökonomische, körperliche und sexuelle Gewalt umfasst, wobei deren Häufigkeit 
auf einer Likert-Skala von selten bis regelmäßig erfasst wurde (a.a.O., 1478).

3 Unabhängige Beauftragte für Fragen des sexuellen Kindesmissbrauchs 
(UBSKM), Zahlen und Fakten Sexuelle Gewalt gegen Kinder und Jugendliche 
(Stand: Juli 2024), URL: https://beauftragte-missbrauch.de/mediathek/publikati
onen/zahlen-und-fakten (Zugriff: 31.03.2025).

75

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://beauftragte-missbrauch.de/mediathek/publikationen/zahlen-und-fakten
https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://beauftragte-missbrauch.de/mediathek/publikationen/zahlen-und-fakten


etwa jede fünfte Frau und etwa jeder zehnte Mann haben in ihrer 
Kindheit sexuelle Übergriffe erlebt.4

Aus der Sicht einer modernen, aufgeklärten Gesellschaft können 
solche Straftaten gegen die sexuelle Selbstbestimmung nur aufs 
Schärfste verurteilt und mit allen rechtlichen Mitteln konsequent 
verfolgt werden. Dies gilt nicht minder aus der Sicht einer liberalen 
evangelischen Sexualethik, deren Grundprinzip sich kurz und knapp 
auf folgende Doppelformel bringen lässt: Freiheit zu der Sexualität, 
die man möchte – Freiheit von und vor der Sexualität, die man nicht 
möchte. Als Leitkriterium nicht nur für die ethische Beurteilung 
des Zustandekommens und Vollzugs sexueller Handlungen oder In­
teraktionen, sondern auch für eine gleichermaßen begründbare wie 
nachvollziehbare Unterscheidung zwischen ethisch zulässigen und 
ethisch unzulässigen Legierungen von Sexualität und Gewalt kann 
das Kriterium der Einverständlichkeit dienen.5

Entscheidend für das Vorliegen von Einverständlichkeit ist, dass 
alle Beteiligten – unter den jeweils gegebenen Bedingungen und 
Umständen – sexuellen Handlungen oder Interaktionen freiwillent­
lich6 zustimmen können und auch zugestimmt haben. Dies bedeu­
tet zum einen, dass die allseitige Zustimmung nicht nur auf einer 
bewussten Entscheidung beruht, sondern auch in Kenntnis der Um­
stände erfolgt. Allein der Wille zur Zustimmung reicht demnach 
nicht aus, wenn diese nicht zugleich auch freiwillig erfolgt. Zum 
anderen bedeutet es, dass eine solche Zustimmung selbst keinem 
unmittelbaren Zwang, sei es durch eine der unmittelbar beteiligten 

4 Vgl. Dreßing, Harald/Dölling, Dieter/Hermann, Dieter/Kruse, Andreas/Schmitt, 
Eric/Bannenberg, Britta/Salize Hans Joachim, Sexueller Missbrauch von Kin­
dern, in: PSYCHup2date (2018), 79–94, 79.

5 Zu ‚Einverständlichkeit‘ als interaktionsorientiertes, begründungsunabhängiges, 
gewalt- und machtsensibles Leitkriterium vgl. Schreiber, Gerhard, Im Dun­
kel der Sexualität. Sexualität und Gewalt aus sexualethischer Perspektive, Ber­
lin/Boston 2022, 289–308.

6 Die Zustimmung zu Handlungen mit einer anderen Person kann willentlich 
und dennoch gegen den eigenen Willen und darum er- bzw. gezwungenermaßen 
erfolgen, etwa dann, wenn diese Zustimmung primär aus Furcht vor den Fol­
gen einer Nicht-Zustimmung oder in dem Glauben gegeben wird, damit einen 
befürchteten noch größeren Schaden für sich selbst und/oder für Dritte abzu­
wenden. Um diese Zusammengehörigkeit von Freiwilligkeit und Willentlichkeit 
als gleichnotwendige Bedingungen für eine beiderseitige Zustimmung termino­
logisch zu reflektieren, spreche ich von Freiwillentlichkeit bzw. freiwillentlicher 
Zustimmung.

Gerhard Schreiber

76

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Personen selbst oder durch die Einwirkung Dritter, ausgesetzt ist, 
was allerdings nicht heißt, dass einverständliche sexuelle Handlun­
gen oder Interaktionen auch unter allen Umständen und Rahmenbe­
dingungen unproblematisch wären.

Mit dem Kriterium der Einvernehmlichkeit ist es möglich, eben­
so flexibel wie kontextvariabel zwischen ethisch zulässigen und 
ethisch unzulässigen sexuellen Handlungen zu unterscheiden – un­
abhängig von der Sozial- und Lebensform, der geschlechtlichen 
Konstellation und der sexuellen Orientierung der Beteiligten. Die 
Unterscheidung zwischen ethisch zulässigen und ethisch unzulässi­
gen sexuellen Handlungen verläuft nicht entlang den Grenzen der 
Gewalt, sondern entlang den Grenzen der Einverständlichkeit, die 
es entsprechend auszuloten gilt.7 In Form dreier Fragen formuliert: 
Wo beginnt und wo endet Einverständlichkeit? Inwieweit hängt sie 
von äußeren Bedingungen ab? Wie weit sollte Einverständlichkeit 
reichen?

Während die erste Frage nach dem Beginn von Einverständlich­
keit, d.h. ab wann Einverständlichkeit zustands-, alters- und/oder 
entwicklungsbedingt bestehen kann, beispielsweise bei der Beurtei­
lung sexueller Handlungen vor, mit oder an Menschen mit intellek­
tuell-kognitiven Beeinträchtigungen oder von sexuellen Handlungen 
zwischen Erwachsenen und Kindern (sexueller Kindesmissbrauch)8 

7 Für eine solche Grenzerkundung der Einverständlichkeit vgl. Schreiber (s. 
Anm. 5), 309–434.

8 Sexuelle Handlungen zwischen Erwachsenen und Kindern sind prinzipiell miss­
bräuchlich, weil – und nicht: wenn – Kinder alters- und entwicklungsbedingt 
noch nicht über das für eine freiwillentliche Zustimmung unabdingbare Min­
destmaß an Einsichts-, Einwilligungs- und Willensbildungsfähigkeit verfügen. 
Sexuelle Handlungen zwischen Erwachsenen und Kindern sind zugleich prin­
zipiell gewalthaltig, weil – nicht: wenn – diese Handlungen in einem Hand­
lungs- und Geschehenszusammenhang zustande kommen und vollzogen wer­
den, in dem eine Person (hier: der Erwachsene) einen wenigstens situativ 
bestehenden Machtvorsprung zur effektiven Durchsetzung des eigenen Willens 
gegenüber einer anderen Person (hier: dem Kind) ausnutzt, in deren Verlauf 
diese eine fremdbestimmte Verletzung ihrer individuellen Freiheits- und Selbst­
bestimmungsrechte erleidet, dazu Schreiber, Gerhard, Sexualität, Gewalt und 
Missbrauch. Eine Verhältnisklärung aus sexualethischer Perspektive, in: Marcus 
Syring/Anja Nold (Hg.), Sexualisierte Gewalt in Bildungseinrichtungen, Bad 
Heilbrunn 2025 (im Erscheinen). Zum unaufhebbaren Kräfte- und Machtun­
gleichgewicht zwischen Erwachsenen und Kindern und der entwicklungsbeding­
ten Ungleichzeitigkeit ihrer sexuellen Organisation, was die Inkommensurabilität

Quäle deinen Nächsten?

77

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


relevant ist, ist die Frage nach dem Ende von Einverständlichkeit, 
d.h. ab wann Einverständlichkeit zwischen an sich zustimmungsfä­
higen Personen nicht vorliegt oder nicht mehr angenommen werden 
kann, von wesentlicher Bedeutung bei der Beurteilung sexueller 
Handlungen, die gegen oder ohne den explizit geäußerten Willen 
einer Person stattfinden (‚Nein heißt Nein!‘ vs. ‚Ja heißt Ja!‘). Dem­
gegenüber wird die zweite Frage nach der Abhängigkeit der Einver­
ständlichkeit sexueller Handlungen oder Interaktionen von äußeren 
Bedingungen, d.h. inwieweit eine freiwillentliche Zustimmung auch 
unter zwangshaltigen äußeren Umständen und Bedingungen mög­
lich sein kann, beispielsweise bei der Beurteilung sexueller Handlun­
gen im Rahmen von Prostitution virulent.

In diesem Beitrag geht es um die dritte Frage. Ich frage also, an 
welcher Stelle und aus welchen Gründen der Einverständlichkeit 
selbst Grenzen zu setzen sind, wenn Einverständlichkeit nicht als 
Freibrief für jedwedes – und damit auch jedwedes gewalthaltiges9 – 
Handeln im sexuellen Bereich verstanden werden soll. Selbst wenn 
diese Frage höchstrichterlich mit Verweis auf das allgemeine Persön­
lichkeitsrecht beantwortet sein sollte (s. Abschnitt 2), ist damit aus 
sexualethischer Sicht noch kein abschließendes Urteil gefällt. Die 
hier vollzogene Überschreitung der geschützten und schützenswer­
ten Intimsphäre provoziert daher die Frage nach einer übergeordne­
ten Instanz, die nicht nur bewerten kann, sondern auch bewerten 
darf – was den vorliegenden Beitrag vor die Aufgabe stellt, die Berei­
che des Intimen und der Urteils-Öffentlichkeit im Hinblick auf die 
ethische Urteilsfindung auszubalancieren.10

von Erwachsenen und Kindern als ‚Sexualpartner‘ verdeutlicht, vgl. Schreiber 
(s. Anm. 5), 323–341.

9 Zur Differenzierung von Gewalthaltigkeit, Gewaltsamkeit, Gewalttätigkeit und 
Gewaltbehaftetheit von Handlungen vgl. Schreiber (s. Anm. 5), 299–303; an 
dieser Stelle genügt es zu reflektieren, dass gewalthaltig nicht nur solche Hand­
lungen sein können, die vor, mit oder an einer anderen Person gegen ihren 
Willen oder ohne ihre freiwillentliche Zustimmung realisiert werden, sondern 
auch solche, die mit freiwillentlicher Zustimmung aller Beteiligten zustande 
kommen und vollzogen werden, was freilich einen signifikanten Unterschied 
auf der Bewertungsebene bedingt.

10 Ethische Urteilsfindung kann im Anschluss an Tödt (vgl. Tödt, Heinz Eduard, 
Versuch einer Theorie ethischer Urteilsfindung, in: Zeitschrift für Evangelische 
Ethik 21 [1977], 80–93) als kommunikativer, kontextbezogener und zugleich 

Gerhard Schreiber

78

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dass diese Aufgabe speziell anhand einvernehmlicher Körper­
verletzungen im Rahmen sadomasochistischer Sexualpraktiken zwi­
schen zustimmungsfähigen Erwachsenen verfolgt wird – nur darum 
soll es an dieser Stelle gehen –, dient dem Ziel, durch die Auseinan­
dersetzung mit solchen zum Teil extrem gewalthaltigen Handlungen 
Rückschlüsse für den Umgang mit der breiten Palette an Ausdrucks- 
und Erscheinungsformen einverständlicher gewalthaltiger Sexualität 
zu gewinnen.11 Denn sollten (selbst) einvernehmliche Körperverlet­
zungen im Rahmen sadomasochistischer Sexualpraktiken ethisch 
zulässig sein, müsste das Kriterium der Gewaltfreiheit, das im sexu­
alethischen Diskurs vielerorts als unverzichtbare Voraussetzung für 
eine menschenwürdige Gestaltung des sexuellen Lebens und Erle­
bens angeführt wird,12 neu bewertet und anders gewichtet werden. 
In diesem Fall wäre die durch das Recht auf sexuelle Selbstbestim­
mung gedeckte Einverständlichkeit auch bei sexuellen Handlungen 
oder Interaktionen zu respektieren oder zumindest zu tolerieren, die 
dem moralischen Empfinden der Mehrheitsgesellschaft diametral 
entgegenstehen. Dann aber kann dieses moralische Empfinden der 
Mehrheitsgesellschaft nicht die gesuchte übergeordnete Instanz sein.

prinzipiengeleiteter Prozess verstanden werden, der die individuelle Freiheit in 
ein Verhältnis zur Verantwortung gegenüber anderen und vor Gott setzt.

11 Bereits in der von Alfred C. Kinsey veröffentlichten Studie Sexual Behavior in 
the Human Female (1953) gaben 3 % von 2880 befragten Frauen und 10 % von 
1016 befragten Männern (die Daten wurden zwischen 1938 und 1953 gesammelt) 
an, durch sadomasochistische Erzählungen eindeutig und/oder regelmäßig se­
xuell stimuliert zu werden; weitere 9 % der Frauen und 12 % Männer bekannten 
eine Form gelegentlicher Erregung (vgl. Kinsey, Alfred C./Pomeroy, Wardell 
B./Martin, Clyde E./Gebhard, Paul H., Sexual Behavior in the Human Female, 
Philadelphia/London 1953, 676f.). 55 % von 2200 befragten Frauen und 50 % 
von 567 befragten Männer gaben überdies an, eindeutig und/oder regelmäßig 
bzw. wenigstens gelegentlich dadurch sexuell stimuliert zu werden, wenn sie 
während des Geschlechtsverkehrs gebissen werden (a.a.O., 677f.). In einer ande­
ren, 1991 veröffentlichten Studie der US-amerikanischen Soziologin Lillian B. 
Rubin gaben rund ein Viertel aller Befragten an, schon einmal mit irgendeiner 
Form des Bondage experimentiert zu haben, vgl. Rubin, Lillian B., Erotic Wars. 
What Happened to the Sexual Revolution?, New York 1991, 128.

12 Vgl. z.B. Ard, Jr., Ben Neal, Rational Sex Ethics, American University Studies, Se­
ries V, Philosophy 73, New York 21989, 50f.; Karle, Isolde, Liebe in der Moderne. 
Körperlichkeit, Sexualität und Ehe, Gütersloh 2014, 161; Schockenhoff, Eber­
hard, Die Kunst zu lieben. Unterwegs zu einer neuen Sexualethik, posthum hg. 
v. Hannes Groß/Philipp Haas, Freiburg i.Br. 2021, 71.

Quäle deinen Nächsten?

79

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eine ethische Beurteilung einvernehmlicher Körperverletzungen 
im Rahmen sadomasochistischer Sexualpraktiken hat in der Ausein­
andersetzung mit dem gegenwärtigen humanwissenschaftlichen Er­
kenntnisstand und unter Berücksichtigung der aktuellen Rechtslage 
zu erfolgen. Zunächst ist es jedoch erforderlich, die beiden Begriffe 
Sexualität und Gewalt zumindest vorläufig zu klären und auf die 
Schwierigkeiten einer definitorischen Bestimmung hinzuweisen.

1 Sexualität und Gewalt – Anmerkungen zur 
terminologischen Erschließung

Sexualität lässt sich nicht definieren. Jedenfalls dann nicht, „sofern 
‚definieren‘ bedeutet: in Grenzen (finis = Grenze) einschließen, et­
was eingrenzen in dem, was es ist, durch abgrenzen von dem, was 
es nicht ist“13. Sexualität ist etwas ganz und gar Individuelles, zutiefst 
Eigenes – um es mit den Worten Volkmar Siguschs zu sagen: „keine 
Sexualität eines Menschen ist mit der eines anderen identisch“14. 
Auch wenn Sexualität keiner abschließenden Definition zugänglich 
ist, so kann sie doch als Phänomen beschrieben und in dem Ma­
ße bestimmt werden, indem Dimensionen und Komponenten und 
Funktionen identifiziert werden, die für sie wesentlich erscheinen.

Eine von Uwe Sielert vorgeschlagene Differenzierung benennt 
vier „Sinnkomponenten“15 der Sexualität: Identität, Beziehung, Lust 
und Fruchtbarkeit. Diese werden im Lebensverlauf typischerweise 
in einer bestimmten, nämlich in der genannten Reihenfolge, aber 
nicht zwangsläufig vollständig erlebt. Idealerweise befinden sie sich 
in einem dynamischen Gleichgewicht, wobei je nach biographischer 
Phase, soziokulturellem Kontext und individueller Ausprägung ein­
zelne Komponenten dominieren und dauerhafte Fixierungen auf 
vereinzelte, d.h. von den anderen abgespaltene Komponenten und 

13 So Rosenau, Hartmut, Vom Warten – Grundriss einer sapientialen Dogmatik. 
Neue Zugänge zur Gotteslehre, Christologie und Eschatologie, Münster 2012, 34 
(über das menschliche ‚Leben‘).

14 Sigusch, Volkmar, Das Sex-ABC. Notizen eines Sexualforschers, Frankfurt 
a.M./New York 2016, 53.

15 Sielert, Uwe, Sexualpädagogik. Konzeption und didaktische Anregungen, Wein­
heim/Basel 21993, 45; vgl. zum Folgenden 45–47.

Gerhard Schreiber

80

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Teilerfahrungen“ sich als problematisch erweisen können. Demge­
genüber betonen Klaus Beier/Kurt Loewit stärker den generativen 
und kommunikativen Aspekt von Sexualität. Sie verstehen Sexualität 
als eine bio-psycho-sozial determinierte, lebensgeschichtlich gepräg­
te und individuell (aus)gestaltete „Erlebnisqualität“16, in der Fort­
pflanzung, Lust und Beziehung als wesentliche Erlebensdimensionen 
in enger Wechselbeziehung stehen und im Lebensverlauf in Phan­
tasie und Realität unterschiedliche Bedeutung erlangen können. 
Während die Realisierung der Fortpflanzungsdimension fakultativ 
und inzwischen weitgehend von den beiden anderen Dimensionen 
entkoppelt ist, steht die Lustdimension der Sexualität unter dem Ein­
fluss extra- und intrasexueller Faktoren und kann auch isoliert, d.h. 
getrennt von den beiden anderen Dimensionen erlebt werden. Die 
Beziehungsfunktion der Sexualität hingegen stellt einen integralen 
und unverzichtbaren Bestandteil dar, der „nicht der willkürlichen 
Verfügung“ unterliegt und sowohl die „spezifisch menschlichen Ele­
mente der Sexualität“17 als auch die Tatsache der Relationalität des 
Menschen offenbart.

Dergleichen Differenzierungen verdeutlichen, dass Sexualität ein 
mehrdimensionales Phänomen ist, zu dem ganz verschiedene Ein­
flüsse beitragen. Es gibt weder den Zweck noch das Ziel von Sexua­
lität, ebenso wenig die Art und Weise, wie Sexualität erlebt und 
gelebt wird. Für den Begriff der Sexualität ist in diesem Zusammen­
hang dreierlei wichtig: (1.) Sexualität ist „ein kulturübergreifend-
sinnstiftendes Phänomen“18, das untrennbar mit allen anderen Berei­
chen menschlicher Lebensäußerungen und den Rahmenbedingun­
gen menschlicher Existenz verbunden ist. (2.) In dieses Phänomen 
sind ganz unterschiedliche Ebenen des Menschseins einbezogen, die 
im Individuum gewissermaßen als Knotenpunkt zusammenlaufen. 
Nicht nur im Zuge seiner geschlechtlichen Sozialisation, sondern 

16 Beier, Klaus M./Loewit, Kurt, Lust in Beziehung. Einführung in die Syndyasti­
sche Sexualtherapie als fächerübergreifendes Therapiekonzept der Sexualmedi­
zin, Berlin/Heidelberg 2004, 12; vgl. auch 22–24.

17 Beier, Klaus M./Loewit, Kurt, Praxisleitfaden Sexualmedizin. Von der Theorie 
zur Therapie, Berlin/Heidelberg 2011, 14.

18 Sielert, Uwe, Sexualität und Diversifizierung sexueller Lebenswelten und Identi­
täten, in: Uwe Sieler/Helga Marburger/Christiane Griese (Hg.), Sexualität und 
Gender im Einwanderungsland. Öffentliche und zivilgesellschaftliche Aufgaben 
– ein Lehr- und Praxishandbuch, Berlin/Boston 2017, 32–54, 35.

Quäle deinen Nächsten?

81

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


im gesamten Lebensverlauf hat der Einzelne ganz unterschiedliche 
biologische, psychische und soziale Faktoren in ihrem Zusammen-, 
Wechsel- und Gegenspiel zu vermitteln und immer wieder neu 
auszubalancieren. (3.) Schließlich zeigt sich, dass das Bedingungsge­
füge menschlicher Sexualität ein mitunter äußerst fragiles Gebilde 
ist und Beeinträchtigungen und Verletzungen der sexuellen Selbst­
bestimmung und Entwicklung eines Menschen erhebliche negative 
Folgen für sein weiteres Leben in allen seinen Beziehungen, auch in 
der Beziehung zu sich selbst, haben können.

An allen drei Punkten wird deutlich, dass es Sexualität, die mit 
sich allein, in intimen Partnerschaften oder in Gruppen praktiziert 
und gelebt wird, nicht ohne den Resonanzraum der ‚Anderen‘, 
der ‚Gesellschaft‘ und ihrer Sinnsetzungen gibt – eine Einsicht, 
die durch die Hinzunahme des Gewaltbegriffs noch an Gewicht 
gewinnt. Wie bei Sexualität haben wir es auch bei Gewalt mit einem 
ebenso vielgestaltigen wie vielschichtigen Phänomen zu tun, dem 
mit einfachen ‚Definitionen‘ (im beschriebenen Sinne) kaum beizu­
kommen ist, sondern das nur dann adäquat erfasst werden kann, 
wenn diese Vielgestaltigkeit und Vielschichtigkeit selbst, wie sie im 
Gewaltbegriff angelegt ist, reflektiert wird.19

Auch für den Gewaltbegriff scheinen drei Merkmale im vorlie­
genden Zusammenhang wesentlich: (1.) Gewalt erweist sich als 
etwas wesentlich Relationales: Gewalt manifestiert sich immer im 
Verhältnis zu etwas oder jemandem, also als Gewalt gegen oder 
über etwas oder jemanden bzw. zu etwas oder an jemandem, was 
aber nicht heißt, dass Gewalt von den sie Ausübenden, Erleidenden 
oder Beobachtenden immer auch als Gewalt wahrgenommen und 
entsprechend so benannt wird. (2.) Wenn Menschen in irgendeiner 
Form von Gewalt betroffen sind, erleiden sie etwas. Dies muss kei­
neswegs immer eine körperliche Verletzung oder Schädigung sein; 
auch Schädigungen nicht-körperlicher Art, Beraubungen und Ein­
schränkungen von Freiheits- und Selbstbestimmungsrechten, ja von 
Entfaltungs- und Verwirklichungsmöglichkeiten überhaupt, können 
Gewalt sein. (3.) Schließlich kennzeichnet Gewalt ein dynamisches 
Geschehen, bei dem durch Handlungen, Ereignisse oder Strukturen 

19 Zu Etymologie, Bedeutungsveränderungen und -abgrenzungen von ‚Gewalt‘ vgl. 
Imbusch, Peter, Der Gewaltbegriff, in: Wilhelm Heitmeyer/John Hagan (Hg.), 
Internationales Handbuch der Gewaltforschung, Wiesbaden 2002, 26–57, bes. 
28–34.

Gerhard Schreiber

82

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eine Einwirkung oder Einflussnahme erfolgt, ohne dass jede Form 
der Einwirkung oder Einflussnahme (man denke an pädagogisches 
und andragogisches Handeln) deshalb Gewalt wäre.

Im Sinne einer Arbeitsdefinition lässt sich Gewalt als ein dynami­
sches Geschehen verstehen, bei dem eine Einwirkung oder Einfluss­
nahme erfolgt, durch die Menschen eine Schädigung erleiden. Aus­
schlaggebend für das Vorliegen von Gewalt ist das Vorhandensein 
einer solchen Einwirkung oder Einflussnahme, während deren Be­
wertung nicht zuletzt davon abhängt, ob Einverständlichkeit besteht, 
auch und gerade dann, wenn der äußere Schein trügen sollte. Dies 
gilt es im Folgenden vor Augen zu behalten.20

2 Sadomasochismus – humanwissenschaftliche und 
rechtliche Aspekte

In der „sexogenerischen Sphäre“21 bezeichnet Sadomasochismus, oft 
abgekürzt als SM oder als Teil des Akronyms BDSM (Bondage & 
Discipline, Dominance & Submission, Sadism & Masochism), ein 
breites Spektrum von Phantasien, Verhaltensweisen und Erlebnis­
formen, die durch intensive sexuelle Erregung im Zusammenhang 
mit Schmerz, Erniedrigung, Unterwerfung, Demütigung, Macht­
spielen, Kontrollverlust, Sinnesentzug, Gefesselt- oder Ausgeliefert­
sein gekennzeichnet sind. Entscheidendes Differenzkriterium zwi­
schen diesen sich in der Koexistenz konfligierender Herrschafts- 
und Unterwerfungsimpulse manifestierenden sexuellen bzw. sexuell 
konnotierten Praktiken und der Begehung von Straftaten gegen die 
sexuelle Selbstbestimmung nach dem 13. Abschnitt des deutschen 
Strafgesetzbuchs (StGB) ist das Vorliegen gegenseitigen Einverständ­
nisses aller Beteiligten über die jeweils zur Anwendung kommenden 
Praktiken.

20 Vgl. hierzu Schreiber (s. Anm. 5), 404–434, was ich für den vorliegenden Beitrag 
überarbeitet und z.T. stark gekürzt habe.

21 Sigusch, Volkmar, Sexualitäten. Eine kritische Theorie in 99 Fragmenten, Frank­
furt a.M./New York 22015, 233. Es versteht sich, dass Sadomasochismus – phä­
nomenologisch betrachtet – weit mehr umfasst als die im Folgenden behandel­
ten, ausschließlich auf sexuelle Handlungen bezogenen Phantasien, Vorlieben 
und Neigungen. Sadomasochismus ist also gar nicht so sexuell wie gemeinhin 
angenommen wird, vgl. a.a.O., 368.

Quäle deinen Nächsten?

83

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zuverlässige, aussagekräftige Erhebungen über die Häufigkeit sa­
domasochistischer Sexualpraktiken unter der Allgemeinbevölkerung 
sind bislang spärlich. In einer 2001/2002 in Australien durchgeführ­
ten repräsentativen Umfrage haben rund 2,2 % der männlichen 
und 1,3 % der weiblichen Befragten in einer sexuellen Partnerschaft 
angegeben, im Laufe des zurückliegenden Jahres an BDSM-Prakti­
ken beteiligt gewesen zu sein.22 In einer zwischen Februar und März 
2017 in Belgien durchgeführten repräsentativen Online-Befragung 
zur Häufigkeit von BDSM-bezogenen Phantasien und Aktivitäten 
hat von den 1.027 Personen, die den Fragebogen komplettierten, 
mehr als jede fünfte Person (22 %) angegeben, Phantasien über min­
destens eine Aktivität aus dem BDSM-Spektrum zu haben, während 
mehr als jede zehnte (12,5 %) bekannte, eine oder mehrere dieser 
Aktivitäten regelmäßig zu praktizieren.23 Ausdrucks- und Erschei­
nungsformen einverständlicher gewalthaltiger Sexualität scheinen 
demnach deutlich verbreiteter zu sein, als es gemeinhin angenom­
men bzw. öffentlich zugestanden wird.24

Entsprechend der Individualität nicht nur der menschlichen 
Sexualität einschließlich der sexuellen Bedürfnisse, sondern auch 
des menschlichen Lust- und Schmerzempfindens können sadomaso­
chistische Sexualpraktiken äußerst vielfältig und wandelbar sein, 
was einmal mehr die erstaunliche Kreativität des Menschen un­
ter Beweis stellt, wenn es darum geht, anderen Menschen gezielt 
Schmerzen, Verletzungen und Erniedrigungen zuzufügen. Auf nä­
here Erläuterungen zu einzelnen Praktiken kann hier verzichtet 
werden. Für den vorliegenden Zusammenhang ist zweierlei von Be­
deutung: (1.) Nicht Gewalt, sondern Zusammenarbeit, näherhin: 
Lustgewinn und Lustbefriedigung durch soziale Interaktion wird in 
der Literatur als ‚Grundstein‘ sadomasochistischer Sexualpraktiken 

22 Vgl. Richters, Juliet/de Visser, Richard O./Rissel, Chris E./Grulich, Andrew E./ 
Smith, Anthony M. A., Demographic and Psychosocial Features of Participants 
in Bondage and Discipline, „Sadomasochism“ or Dominance and Submission 
(BDSM): Data from a National Survey, in: Journal of Sexual Medicine 5 (2008), 
1660–1668, 1662.

23 Vgl. Holvoet, Lien, Fifty Shades of Belgian Gray. The Prevalence of BDSM-Re­
lated Fantasies and Activities in the General Population, in: The Journal of 
Sexual Medicine 14 (2017), 1152–1159.

24 Sigusch (s. Anm. 21), 367; vgl. auch oben Anm. 11.

Gerhard Schreiber

84

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


betrachtet.25 (2.) „Heilige Dreifaltigkeit in der Ethik des Sadomaso­
chismus“ ist das Konzept des Safe, Sane, Consensual (SSC), d.h.: safe 
(‚sicher‘) im Sinne von „gesundheitlich unbedenklich (nicht nur in 
Bezug auf Safersex, sondern auch auf alle anderen Schädigungen)“, 
sane (‚vernünftig‘) im Sinne von „mit gesundem Menschenverstand“ 
(„Alle Partner sind also im Vollbesitz ihrer geistigen Kräfte und sich 
über sämtliche Risiken bei ihren Aktionen im klaren [sic!]“) und 
consensual (‚einvernehmlich‘) zur Kennzeichnung, dass „sämtliche 
Praktiken […] im gegenseitigen Einvernehmen erfolgen – alles ande­
re wäre unstatthafte Gewaltanwendung“.26

Dieser in der BDSM-Szene weit verbreitete moralische Verhal­
tenskodex dient dazu, das Einverständnis der Beteiligten über die 
von ihnen ausgeübten Praktiken sicherzustellen und einvernehmli­
che (sexuelle) Handlungen von strafbarer sexueller Gewalt bzw. 
strafbarer Körperverletzung abzugrenzen. Während das SSC-Kon­
zept stärker auf die Einverständlichkeit und Sicherheit der Beteilig­
ten in physischer und psychischer Hinsicht abstellt, betont das etwas 
weniger verbreitete und als Alternative dazu verstandene Konzept 
des Risk-Aware Consensual Kink (RACK),27 zu Deutsch etwa ‚ri­
sikobewusster, einvernehmlicher Kink‘, stärker die Einverständlich­
keit und Eigenverantwortung der Beteiligten, die es dann mit dem 
individuellen Risikobewusstsein und der individuellen Risikobereit­
schaft jeweils zu vermitteln gilt. Dahinter steht die Überzeugung, 
dass es bei keiner Praktik im Rahmen von BDSM absolute Sicher­
heit und völlige Risikolosigkeit geben kann, sondern immer nur 
ein Mehr oder Weniger an Sicherheit und Risiko. Demnach sind 
in Bezug auf die sadomasochistische Praxis zwei Verständnisse von 
Einverständlichkeit im oben entwickelten Sinne zu unterscheiden: 
Einverständlichkeit im Horizont von Sicherheit und Einverständ­
lichkeit im Horizont von Eigenverantwortung.

Darüber hinaus lassen sich charakteristische Rollenmuster und 
entsprechend vorgeprägte Rollenvorstellungen unterscheiden, die in 
der sadomasochistischen Praxis zur Geltung kommen. Während die 

25 Vgl. Goode, Erich, Deviance in Everyday Life. Personal Accounts of Unconven­
tional Lives, Prospect Heights 2002, 186.

26 Hoffmann, Arne, SM-Lexikon. Der Inside-Führer zum Sadomasochismus. Prak­
tiken, Personen, Literatur, Film, Philosophie und vieles mehr, Berlin 2003, 332.

27 Vgl. dazu Goerlich, Stefani, The Leather Couch. Clinical Practice with Kinky 
Clients, New York/London 2021, 117–119.

Quäle deinen Nächsten?

85

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aktiv-dominante Rolle (Top) und die passiv-submissive Rolle (Bot­
tom) zwei in ihrer Polarität komplementär aufeinander bezogene 
Muster bilden, deren Zusammenspiel den Handlungsverlauf einer 
‚Session‘ in der festen Rollenkonstellation Top/Bottom grundsätzlich 
relativ vorhersehbar macht, gibt es auch Personen, die innerhalb 
einer Session oder zwischen verschiedenen Sessions switchen und 
damit sowohl die dominante als auch die devote Rolle einnehmen 
können. Die konkreten Handlungen innerhalb dieser Rollenmuster 
können freilich so vielfältig sein, wie der Phantasie durch die Reali­
tät, nicht zuletzt durch die realen Körper, Grenzen gesetzt sind. Die 
Interaktion wird in einer ‚Session‘ wesentlich dadurch bestimmt und 
in Gang gesetzt, dass eine der beiden beteiligten Personen freiwillig 
mehr oder weniger auf die eigene Selbstbestimmung verzichtet, was 
das Verhalten des (komplementären) Gegenübers entsprechend in 
Gang setzt.

In der fünften Auflage des Diagnostischen und Statistischen Manuals 
psychischer Störungen  (DSM) der American Psychiatric Association 
(APA) aus dem Jahr 2013 werden sadomasochistische Praktiken von 
der Diagnose „Sexuell Masochistische Störung“ (F65.51) bzw. „Sexuell 
Sadistische Störung“ (F65.52)28 ausgenommen, wenn die betreffende 
Person  keinen  Leidensdruck  beispielsweise  „im  Sinne  von  Angst, 
Zwang, Schuld- oder Schamgefühlen“29 verspürt oder wenn sie durch 
ihr „sadistisches“ oder „masochistisches sexuelles Interesse“30 nicht 
„bei der Erreichung anderer persönlicher Ziele“ beeinträchtigt wird, 
wobei diesbezüglich nicht zwischen einverständlichen und nicht-ein­
verständlichen sadomasochistischen Sexualpraktiken unterschieden 
wird. In der 11. Version der Internationalen statistischen Klassifikation 
der  Krankheiten  und  verwandter  Gesundheitsprobleme  (ICD)  der 
Weltgesundheitsorganisation (WHO), die am 1. Januar 2022 in Kraft 
getreten  ist,  wird  einvernehmlicher  Sadomasochismus,  der  nicht 
zwanghaft und ohne Leiden für die Ausübenden bzw. ohne gravieren­
de  gesundheitliche  Schädigungen ausgeübt  wird,  von den psychi­
atrischen Diagnosen entfernt und einvernehmlich ausgeübte sadoma­
sochistische Praktiken klar von nicht-einvernehmlichen sexuell-sa­

28 Vgl. American Psychiatric Association (APA), Diagnostisches und Statistisches 
Manual psychischer Störungen DSM-5. Deutsche Ausgabe, hg. v. Peter Falkai/
Hans-Ulrich Wittchen, Göttingen 2015, 954–956.956 – 959.

29 A.a.O., 957; das folgende Zitat ebd.
30 A.a.O., 955; das folgende Zitat ebd.

Gerhard Schreiber

86

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


distischen Praktiken abgegrenzt – letztere werden unter der Kodierung 
6D33 zur ‚coercive sexual sadism disorder‘, d.h. zwanghaften sexuell-
sadistischen Störung gezählt.31 Kurzum: Mögen Ursachen und Hin­
tergründe für die Entstehung sadomasochistischer Phantasien, Präfe­
renzen und Neigungen weitgehend ungeklärt und deren genaue Häu­
figkeit in der Allgemeinbevölkerung allenfalls schätzungsweise anzu­
geben  sein,  so  unterliegen  einverständliche  sadomasochistische 
Sexualpraktiken  aus  medizinisch-psychologischer  Sicht  keinen 
grundsätzlichen Bedenken.

Gleiches gilt auch für die (straf )rechtliche Bewertung solcher 
Praktiken. Einverständliche sadomasochistische Sexualpraktiken, 
die zu Körperverletzungen führen, wurden im Zuge der Reform 
des Sexualstrafrechts mit Wirkung vom 28. November 1973 als Straf­
tatbestand aus dem StGB gestrichen, als im 13. Abschnitt des Beson­
deren Teils des StGB die vormals sogenannten „Sittlichkeitsdelikte“ 
durch „Straftaten gegen die sexuelle Selbstbestimmung“ ersetzt wur­
den. Die in § 228 StGB (Körperverletzung mit Einwilligung der 
verletzten Person) eingeräumte Möglichkeit der Einwilligung in eine 
Körperverletzung verliert jedoch ihre Rechtfertigungskraft, wenn die 
Körperverletzung als ‚sittenwidrig‘ anzusehen ist, d.h.: „wenn bei 
vorausschauender objektiver Betrachtung der Einwilligende durch 
die Körperverletzungshandlung in konkrete Todesgefahr gebracht 
wird“.32 Nicht zuletzt aufgrund ihrer Auslegungsoffenheit und Ausle­
gungsbedürftigkeit ist diese Sittenwidrigkeitsklausel – ein Residuum 
traditioneller Moralvorstellungen im deutschen Strafrecht33 – immer 
wieder Gegenstand juristischer Diskussionen geworden, in denen 
auch ihre Verfassungskonformität infrage gestellt wurde, was an die­
ser Stelle jedoch nicht weiter erörtert werden soll.34

31 Vgl. hierzu Wright, Susan, De-Pathologization of Consensual BDSM, in: Journal 
of Sexual Medicine 15 (2018), 622–624.

32 BGH, Urteil vom 26.05.2004 – 2 StR 505/03 (BGHSt 49, 166–177, 166).
33 Vgl. dazu Renzikowski, Joachim, Primat des Einverständnisses? Unerwünschte 

konsensuelle Sexualitäten, in: Ulrike Lembke (Hg.), Regulierungen des Intimen. 
Sexualität und Recht im modernen Staat, Wiesbaden 2017, 197–213, bes. 205–207.

34 Entsprechendes gilt für die Feststellung der Sittenwidrigkeit des sogenannten 
„Zwergenweitwurfs“, bei dem kleinwüchsige Personen von anderen Personen, 
insbesondere zu Unterhaltungs- oder Belustigungszwecken, geworfen oder mit­
tels entsprechender Vorrichtungen geschleudert werden, was als Verletzung der 
Würde des Geworfenen selbst dann sittenwidrig ist, wenn dieser ausdrücklich 

Quäle deinen Nächsten?

87

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zusammenfassend lässt sich festhalten, dass zu einvernehmlichen 
Körperverletzungen im Rahmen sadomasochistischer Sexualprakti­
ken zwischen einwilligungsfähigen Personen im privaten Bereich – 
jedenfalls bis zur Grenze der Sittenwidrigkeit des § 228 StGB – jedes 
Recht besteht, zumal dieses „mehrfach durch höchstrichterliche Ent­
scheidungen verbrieft“35 worden ist.

3 Sexualethische Reflexionen

Die Herausforderung einverständlicher sadomasochistischer Sexual­
praktiken besteht für die sexualethische Reflexion vor allem darin, 
die Tatsache der Gewaltausübung und das Kriterium der Einver­
ständlichkeit so gegeneinander abzuwägen, dass die sexuelle Selbst­
bestimmung der Beteiligten auch dann respektiert, zumindest aber 
toleriert wird, wenn die daraus resultierenden Handlungen und 
Verhaltensweisen der Achtung der sexuellen Selbstbestimmung wie 
überhaupt des Gegenübers als ‚Würdeträger‘ diametral entgegenzu­
stehen scheinen. Der Umstand, dass das Recht auf sexuelle Selbst­
bestimmung vom allgemeinen Persönlichkeitsrecht umfasst ist und 
Menschen ein solches Recht unabhängig davon zusteht, ob es von 
ihren Mitmenschen tatsächlich auch gutgeheißen wird, präjudiziert 
für sich genommen noch nicht die ethische Beurteilung von Hand­
lungen und Verhaltensweisen, die sich aus der Wahrnehmung dieses 
Rechts ergeben.

Die ethische Beurteilung kann nicht ohne Rücksicht auf die 
Rechtslage und muss doch letztlich unabhängig davon, nämlich aus­
gehend von der Sache selbst erfolgen. Meinungen und Ansichten 
der Mehrheitsgesellschaft, die ebenso wie deren Wertvorstellungen 
einem zeitbedingten Wandel unterliegen, sollten für die sexualethi­
sche Beurteilung des Sadomasochismus jedenfalls nachrangig sein, 
zumal Abneigung oder Abscheu für sich genommen noch kein stich­

eingewilligt hat, vgl. Klass, Nadine, Rechtliche Grenzen des Realitätsfernsehens. 
Ein Beitrag zur Dogmatik des Menschenwürdeschutzes und des allgemeinen 
Persönlichkeitsrechts, Tübingen 2004, 155f.

35 So Fiedler, Peter, Sexuelle Störungen, in: Jörg M. Fegert/Annette Streeck-
Fischer/Harald J. Freyberger (Hg.), Kompendium Adoleszenzpsychiatrie. 
Krankheitsbilder mit CME-Fragen, Stuttgart 2011, 169–195, 189.

Gerhard Schreiber

88

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


haltiges moralisches Argument darstellen.36 Gleichwohl ist festzuhal­
ten, dass das sadomasochistische Zusammenspiel von Macht und 
Ohnmacht unter paradoxen Vorzeichen („Souveränitätsverlust wird 
souverän verfügt“37) seit jeher Irritationen und Unverständnis bis 
hin zu Abscheu, Verachtung und Spott hervorgerufen hat. Auch die 
in einem ambivalenten Spannungsfeld zwischen Faszinosum und 
Tremendum erfolgende öffentlichkeitswirksame, mainstreammedia­
le Thematisierung und Theatralisierung dieses in privaten Diskursen 
gegenüber Dritten zumeist tabuisierten Phänomens hat ihren Teil 
zu den im öffentlichen Bewusstsein kursierenden verzerrten und 
verzerrenden Einschätzungen hinsichtlich des sexuellen Sadomaso­
chismus beigetragen.

Für die ethische Beurteilung einverständlicher sadomasochisti­
scher Sexualpraktiken stellen sich zwei Fragen: (1.) Wenn solche 
Sexualpraktiken ethisch zulässig sein (können) sollen, wie können 
dann solche Praktiken angemessen betrachtet und bewertet werden, 
die der Achtung der sexuellen Selbstbestimmung (mindestens einer) 
der beteiligten Personen augenscheinlich zu widersprechen schei­
nen? (2.) Müssen der Einverständlichkeit Grenzen gesetzt werden, 
und wenn ja, an welchen Stellen und aus welchen Gründen? Diesen 
Fragen, zunächst nach der Perspektive und Bewertung, sodann nach 
den Grenzen selbst, soll in den folgenden Abschnitten nachgegangen 
werden.

3.1 Perspektive und Bewertung

Was zunächst die Frage der Perspektive bei der ethischen Beurtei­
lung einverständlicher sadomasochistischer Sexualpraktiken betrifft, 
so ist zwischen der Außenperspektive der Betrachtung und der Bin­
nenperspektive der miteinander in soziale Interaktion tretenden Per­
sonen zu unterscheiden, da der äußere Anschein nicht unbedingt 
den tatsächlichen Verhältnissen, die von außen wahrgenommene 
nicht unbedingt der tatsächlichen Intention entspricht, mit der eine 
bestimmte Handlung vollzogen wird. Es liegt gewissermaßen in 

36 Vgl. dazu Ohly, Lukas, Ethik der Liebe. Vorlesungen über Intimität und Freund­
schaft, Leipzig 2016, 95f.

37 Woltersdorff, Volker, Dies alles und noch viel mehr! – Paradoxien prekärer 
Sexualitäten, in: Das Argument 49 (2007), 179–194, 188.

Quäle deinen Nächsten?

89

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Natur einverständlicher sadomasochistischer Sexualpraktiken, 
dass sie nicht das sind, was sie von außen zu sein scheinen. Fal­
litur visus. Deshalb ist es für die ethische Beurteilung wichtig, sich 
nicht nur auf das zu konzentrieren, was vor Augen ist, sondern 
auch auf das gegenseitige Einverständnis, das dem, was vor Augen 
ist, zugrunde liegt. Einverständliche sadomasochistische Sexualprak­
tiken sind insofern wesentlich paradox (παρά-δοξος), d.h. gegen 
den Augenschein, weil die scheinbare Position der Schwäche nicht 
notwendigerweise der tatsächlichen Position des Schwachen und die 
scheinbare Position der Stärke nicht notwendigerweise der tatsächli­
chen Position des Starken entspricht, sondern es auch nur so schei­
nen kann, als sei der Starke stark und der Schwache schwach. Die 
von außen als radikal asymmetrisch wahrgenommene Konstellation 
kann also gerade um des Lustgewinns willen inszeniert und damit 
nur im hermeneutischen Binnenraum der miteinander in soziale 
Interaktion tretenden Personen angemessen zu erschließen sein.

Wollte man diese Unterscheidung zwischen der Außenperspektive 
der Betrachtenden und der Binnenperspektive der Handelnden auf 
die Spitze treiben, so ließe sich das sadomasochistische Doppelpara­
dox von der Ohnmacht der Macht und der Macht der Ohnmacht 
im Rückgriff auf die Unterscheidung von Innen und Außen dahinge­
hend fassen, dass in einverständlichen sadomasochistischen Sexual­
praktiken eine Innerlichkeit zum Ausdruck gebracht wird, für die 
es im Äußeren keinen adäquaten, sondern nur einen paradoxen 
Ausdruck sub contrario specie geben kann. Deshalb können sado­
masochistische Sexualpraktiken innerhalb einer partnerschaftlichen 
Beziehung auch dann als Ausdruck innerer Zuneigung und Liebe 
verstanden werden, wenn sie von außen betrachtet scheinbar gar 
nichts (mehr) mit Zuneigung und Liebe zu tun haben.38

Eine solche Antwort auf die Frage nach der Perspektive ist aller­
dings noch keine Antwort auf die Frage nach der Bewertung einver­
ständlicher sadomasochistischer Sexualpraktiken. Denn diese Prak­
tiken stehen nicht nur im Widerspruch zum Prinzip der Schadens­

38 Zu diesem Gedanken – in einem ganz anderen Kontext und mit einer ganz an­
deren Stoßrichtung – vgl. Kierkegaards originelle Interpretation von Lk 14,26 in: 
Kierkegaard, Søren, Furcht und Zittern, übers. von Emanuel Hirsch, Düsseldorf 
1950, 79–83. Im Grunde nicht unähnlich: Garcia, Manon, Das Gespräch der Ge­
schlechter. Eine Philosophie der Zustimmung, übers. von Andrea Hemminger, 
Berlin 2023, 91ff.

Gerhard Schreiber

90

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vermeidung (nihil nocere), sondern, wenn wir die jüdisch-christliche 
Perspektive miteinbeziehen wollen, auch im Widerspruch zur mora­
lischen Verpflichtung gegenüber dem Nächsten. Der Blick auf ein­
verständliche sadomasochistische Sexualpraktiken macht deutlich, 
dass die für den Bereich des Sexuellen zumeist kategorisch geforder­
te Gewaltfreiheit nicht unbedingt die adäquate Realisierungsform 
der Forderung der Nächstenliebe ist und jenes moralische Minimum 
der Schadensvermeidung auch in Spannung zum Recht auf sexuelle 
Selbstbestimmung stehen kann. Wohl kann die in gegenseitigem 
Einverständnis erfolgende Anwendung von Gewalt im Rahmen sa­
domasochistischer Sexualpraktiken nicht deshalb kurzerhand als gut 
oder unterstützenswert, durchaus aber als verantwortbar betrachtet 
werden.

Wie John Austin dargelegt hat, kann ein Verhalten, das der Verlet­
zung einer moralischen Pflicht gleichkommt, auf mindestens zwei 
Arten verteidigt werden: durch Rechtfertigung oder durch Entschul­
digung.39 Eine bestimmte Handlung, die zur Verletzung einer mora­
lischen Verpflichtung führt, kann entweder unter Verweis auf die 
besonderen Umstände als moralisch nicht verwerflich, sondern als 
moralisch richtig oder erlaubt (= Rechtfertigung) oder aber unter 
Verweis auf geradezu ‚ent-schuldigende‘ Gründe als moralisch ver­
werflich verteidigt werden (= Entschuldigung). Während also bei 
der Rechtfertigung die Verantwortung akzeptiert, die Verwerflichkeit 
aber verneint wird (z.B. ‚es war Notwehr‘), wird bei der Entschuldi­
gung die Verwerflichkeit der fraglichen Handlung zugegeben, aber 
„nicht die volle oder sogar gar keine Verantwortung“40 übernommen 
(z.B. ‚es war ein Unfall‘). Bei einverständlichen sadomasochistischen 
Sexualpraktiken scheint mir nur der Weg der Rechtfertigung sinnvoll 
zu sein, d.h. unter Verweis auf das gegenseitige Einverständnis der 
Beteiligten einen Grund anzugeben, der dieses Verhalten rechtfer­
tigt, ohne die eigene Verantwortung in Abrede zu stellen.

Kurzum: Wird dem Kriterium der Einverständlichkeit gegenüber 
dem Prinzip der Schadensvermeidung hinreichend Rechnung getra­
gen, kann die einverständliche Ausübung von Gewalt im Rahmen 
sadomasochistischer Sexualpraktiken zwischen einwilligungsfähigen 

39 Vgl. Austin, John L., Ein Plädoyer für Entschuldigungen, in: John L. Austin, 
Wort und Bedeutung. Philosophische Aufsätze, München 1975, 177–212, 178f.

40 A.a.O., 179.

Quäle deinen Nächsten?

91

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Personen als Ausdruck sexueller Selbstbestimmung gewertet und in 
Analogie zur Ausübung von Gewalt beispielsweise im Vollkontakt-
Kampfsport verantwortet werden. Damit stehen wir vor der Frage 
nach den Grenzen der Einverständlichkeit.

3.2 Grenzen der Einverständlichkeit

Der Umstand, dass einvernehmliche Körperverletzungen im Rah­
men sadomasochistischer Sexualpraktiken im Sinne des § 228 StGB 
unter Verweis auf das allgemeine Persönlichkeitsrecht höchstrichter­
lich erlaubt ist, beantwortet noch nicht die Frage nach den Grenzen 
der Einverständlichkeit aus sexualethischer Sicht. Hier ist zunächst 
eine allgemeine Bemerkung voranzustellen, und zwar zur Funktion 
einer Grenze als solcher, die, indem sie ein Innen und ein Außen 
voneinander trennt und zugleich miteinander verbindet,41 nicht nur 
unterscheidet, sondern auch beschränkt und schützt. Dass Grenzen 
immer auch eine Schutzfunktion haben, sollte man sich angesichts 
der aktuellen Diskussionen um Grenzen und Entgrenzungen in 
ganz unterschiedlichen Lebensbereichen, nicht nur im Bereich des 
Intimen, unbedingt vor Augen halten: „Es sind die Schwachen, die 
Minderheiten, die Mindermächtigen, die Grenzen brauchen; nicht 
die Starken.“42

Auch die von der Moral gesetzten normativen Grenzen haben 
eine Werte und Güter schützende Funktion, so sehr für den Bereich 
des Moralischen gilt, dass der Versuch, moralisch relevante Phäno­
mene mit dem moralischen Rigorismus eines Schwarz-Weiß-Den­
kens in normative Kategorien einzuordnen, dem Versuch gleicht, 
die überwältigende Vielfalt des Lebens in gedankliche Schubladen 
pressen zu wollen. Die Grenzen der Moral sind jedoch nicht in 
Stein gemeißelt, sondern müssen vor dem Hintergrund sich wan­
delnder gesellschaftlicher Realitäten immer wieder neu gesetzt und 

41 Zu dieser zugleich trennenden und verbindenden Funktion von Grenzen aus 
Sicht der politischen Soziologie vgl. Luhmann, Niklas, Territorial Borders 
as System Boundaries, in: Raimondo Strassoldo/Giovanni Delli Zotti (Hg.), 
Cooperation and Conflict in Border Areas, Milano 1982, 235–244, 236f.

42 Liessmann, Konrad Paul, Grenzerfahrungen. Eine Philosophie der Zugehörig­
keit, in: INDES 4 (2012), 46–54, 52.

Gerhard Schreiber

92

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mitunter auch verteidigt werden – „vorausgesetzt, wir sind uns über 
den Nutzen und damit über den Wert solcher Grenzen einig“43. 
Gerade im Bereich einverständlicher Sexualität stehen normative 
Grenzen jedoch zunehmend zur Disposition, indem argumentiert 
wird, der moderne Rechtsstaat soll sich aus der Intimsphäre seiner 
Bürger:innen möglichst heraushalten und das Sexualstrafrecht solle 
nicht dem Schutz der öffentlichen Sittlichkeit dienen, sondern sich 
auf den Schutz des Einzelnen vor unerwünschten Übergriffen Drit­
ter beschränken.44

Auch aus der Sicht einer Sexualethik, die sich dem Schutz der 
sexuellen Selbstbestimmung verpflichtet sieht, kann es nicht darum 
gehen, die sexuelle Selbstbestimmung der Menschen durch externe 
„Regulierungen des Intimen“45 weiter bzw. wieder einzuschränken. 
Es bedarf nicht so sehr (noch) weiterer Grenzverschiebungsdiskurse 
zur Eröffnung neuer Handlungs- und Entscheidungsräume als viel­
mehr eines reflektierten Grenzbewusstseins der miteinander Han­
delnden selbst, und zwar unabhängig von der rechtlich nach wie 
vor relevanten Frage, ab wann eine bestimmte Handlung unter das 
Verdikt der Sittenwidrigkeit fällt. Mit anderen Worten: Es bedarf 
eines grenzbewussten Sadomasochismus,46 eines Sadomasochismus, 
der um seine Grenzen weiß, die durch (1.) die mit- bzw. aneinander 
Handelnden, (2.) die Ausrichtung ihres Handelns und (3.) die Hand­
lungen selbst gesetzt sind. Diese drei Markierungspunkte des grenz­
bewussten Sadomasochismus sind miteinander verbunden, wobei 
sich der Fokus Punkt für Punkt vom Kontext der Handlungen weg 
und hin zu den Handlungen selbst verschiebt. Damit ist auch die 
Reihenfolge der folgenden Ausführungen vorgegeben.

(1.) Einverständlichkeit als freiwilliges Zusammenwirken einwil­
ligungsfähiger Personen ist grundsätzlich reziproker Natur. Ohne 
ein Gegenüber, das sich gleichermaßen einverständlich zeigt, kann 
es keine Einverständlichkeit im hier gemeinten Sinne geben. Ein­

43 Ebd.
44 Vgl. dazu Lembke, Ulrike, Sexualität und Recht. Eine Einführung, in: Ulrike 

Lembke, Regulierungen des Intimen. Sexualität und Recht im modernen Staat, 
Wiesbaden 2017, 3–27, bes. 3.8.

45 So der treffende Titel des Bandes von Lembke (s. Anm. 44).
46 Zum Konzept eines grenzbewussten Sadomasochismus vgl. die gleichnamige 

Untersuchung von Wagner, Elisabeth, Grenzbewusster Sadomasochismus. SM-
Sexualität zwischen Normbruch und Normbestätigung, Bielefeld 2014.

Quäle deinen Nächsten?

93

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verständlichkeit zwischen einwilligungsfähigen Personen über die 
gemeinsame Durchführung sexueller Handlungen setzt nicht not­
wendig Liebe oder Zuneigung voraus, wohl aber ein Mindestmaß 
an bewusster Übereinstimmung der Beteiligten, miteinander intim 
werden zu wollen. Dass (zumal: gegenseitige) Liebe und (zumal: 
gegenseitige) Zuneigung zwischen Personen, auch wenn sie keine 
Mindestvoraussetzungen für das Vorliegen von Einverständlichkeit 
sind, deren Zustandekommen in hohem Maße begünstigen können 
und einverständliche Sexualität unter diesen Vorzeichen auch von 
anderer Qualität sein kann als eine sexuelle Intimität, die bloßes 
Mittel zum Zweck ist oder nur aus äußerer Verbundenheit erfolgt, 
mag auf der Hand liegen, ist aber für die Frage, ob eine konkrete se­
xuelle Handlung einverständlich ausgeübt wird, nicht entscheidend.

Der Vielfalt sexueller Praktiken in Intimbeziehungen ist einzig 
durch die Individualität des Menschen als sexuelles Wesen eine 
Grenze gesetzt, an der sich entscheidet, ob und inwieweit Sexuali­
tät in einer Intimbeziehung gelebt und erlebt wird. Dies kann in 
der Tat von besonderer Bedeutung für Intimbeziehungen zwischen 
zwei Personen sein, in denen nicht beide eine Vorliebe für sadoma­
sochistische Sexualpraktiken haben oder in denen die individuellen 
sadomasochistischen Neigungen so stark voneinander divergieren 
bzw. so stark miteinander konvergieren, dass eine Komplementarität 
im sadomasochistischen Rollenspiel nur schwer realisierbar ist. Die 
„Logik des Sadomasochismus“47 innerhalb der festen Rollenkonstel­
lation Top/Bottom setzt jedenfalls ein Mindestmaß an Heterogenität 
dieser Rollen und der damit verbundenen Vorlieben und Neigungen 
der Handelnden voraus, um zur beiderseitigen Befriedigung funktio­
nieren zu können.

Hier zeigt sich eine besondere Gefahr der Grenzüberschreitung, 
oder anders ausgedrückt: die Wichtigkeit einer Grenzsetzung. Lukas 
Ohly ist darin zuzustimmen,48 dass das gegenseitige Einverständnis 
allein noch keine hinreichende Voraussetzung für die ethische Legi­
timität einer bestimmten sexuellen Praxis darstellt, da immer auch 
die sexuelle Selbstbestimmung aller Beteiligten, einschließlich der 
individuellen sexuellen Bedürfnisse und Wünsche, anerkannt und 
respektiert werden muss. Als erster Grenzpunkt der Einverständlich­

47 Ohly (s. Anm. 36), 115.
48 Vgl. a.a.O., 114–116.

Gerhard Schreiber

94

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


keit lässt sich somit festhalten, dass einverständlichen sadomasochis­
tischen Sexualpraktiken durch die gegenseitige Achtung der sexu­
ellen Selbstbestimmung der Beteiligten Grenzen gesetzt sind, was 
nicht nur sexuelle Wünsche und Bedürfnisse, sondern auch Grenz- 
und Risikosensibilität einschließt. Grenzen sollen nur so weit und 
so lange ausgetestet, Risiken nur so weit und so lange eingegangen 
werden, wie dies für alle Beteiligten ohne Ausübung von Druck oder 
Zwang möglich ist.

(2.) Bei der Frage nach einer allgemein akzeptierten Richtschnur 
für eigenes Handeln kommt die Goldene Regel in Betracht, die im 
christlich-abendländischen Kulturraum meist auf biblische Quellen 
(Tob 4,15: „Was du nicht willst, dass man dir tu, das füg auch 
keinem anderen zu!“ als Beispiel für deren negative und Mt 7,12: 
„Alles nun, was ihr wollt, dass euch die Leute tun sollen, das tut ihr 
ihnen auch!“ als Beispiel für deren positive Fassung) zurückgeführt 
wird, aber auch in vor- und außerbiblischen Parallelen kulturüber­
greifende Verbreitung gefunden hat.49 Dabei ist zu bedenken, dass 
es nicht die eine sprachliche Grundform der Goldenen Regel gibt, 
sondern verschiedene Grund- und eine Vielzahl daraus abgeleiteter 
Mischforschen existieren. In einer modernen Reformulierung, wie 
sie Heiko Schulz vorgeschlagen hat, könnte die negative Fassung der 
Goldenen Regel lauten: „Unterlasse all das, was vom moralischen 
Standpunkt aus in der vorliegenden Situation jeder andere gleichfalls 
unterlassen sollte.“50 Deren positive Fassung könnte dagegen lauten: 
„Tue all das und nur das, was vom moralischen Standpunkt aus in 
der vorliegenden Situation jeder andere auch tun sollte und/oder 
dürfte.“51

Auf den ersten, zunächst auf die konkreten Handlungen fokus­
sierten Blick stellt sich allerdings die Frage, ob ein solcher auf die 
Reziprozität menschlichen Handelns abstellendes und zum Perspek­
tivenwechsel auffordernder Grundsatz auch als Richtschnur für sa­
domasochistische Konstellationen geeignet sein kann oder nur für 
solche, in denen beide Personen innerhalb einer Session oder zwi­
schen verschiedenen Sessions switchen und damit prinzipiell sowohl 

49 Vgl. Schulz, Heiko, Die Goldene Regel. Versuch einer prinzipienethischen Reha­
bilitierung, in: Zeitschrift für Evangelische Ethik 47 (2003), 193–209, 193.

50 A.a.O., 202.
51 Ebd.

Quäle deinen Nächsten?

95

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die dominante als auch die devote Rolle einnehmen und somit aus 
beiden Perspektiven heraus agieren können und wollen. In sadoma­
sochistischen Sexualpraktiken, in denen Top und Bottom zwischen 
den Beteiligten fest verteilt sind, könnte sich eine wörtliche Orientie­
rung des konkreten Handelns an der Goldenen Regel geradezu als 
kontraproduktiv erweisen, nämlich dann, wenn die der Bottom-Rol­
le zuneigende Person – was keineswegs unüblich ist – ausschließlich 
in dieser passiven Rolle aufgehen möchte und für sich selbst domi­
nantere Spielarten rigoros ablehnt und umgekehrt, womit das von 
Schulz als sarkastische Persiflage auf die Goldene Regel gedeutete 
Epigramm des irischen Schriftstellers Bernard Shaw – „Tut euren 
Mitmenschen nicht an, was sie euch antun sollen. Ihre Geschmäcker 
könnten verschieden sein“52 – im Kontext des Sadomasochismus 
eine ganz eigene Bedeutung und Geltung erlangt.

Eine konsequente Ausrichtung des eigenen konkreten Handelns 
an einer Variante der Goldenen Regel wäre, so gesehen, in einer 
festen Top/Bottom-Rollenkonstellation nur dann möglich, wenn die 
Ablehnung der Ausführung einer bestimmten Handlung für sich 
selbst nicht unweigerlich auch die Ablehnung der Ausführung der­
selben Handlung an sich selbst durch einen Dritten implizierte. 
Eine zumindest gedankliche, aus christlich-ethischer Sicht jedoch 
befremdlich anmutende Lösung dieses Problems könnte darin be­
stehen, auf die Paradoxalität der sadomasochistischen Situation zu 
insistieren, die deshalb auch eine entsprechend paradoxe Formulie­
rung der Goldenen Regel erforderlich macht, wie z.B. „Unterlasse 
all das, was vom moralischen Standpunkt aus in der vorliegenden 
Situation jeder andere tun sollte‘ bzw. ‚Tue all das und nur das, was 
vom moralischen Standpunkt aus in der vorliegenden Situation jeder 
andere unterlassen sollte‘. Eine solche ‚Schwarze Regel‘ mag als Lack­
mustest für die Richtigkeit einer Handlungsmaxime dem Kriterium 
der Widerspruchsfreiheit genügen, als konkrete Handlungsorientie­
rung im Falle sadomasochistischer Sexualpraktiken erweist sie sich 
jedoch als vergleichsweise umständlich, wenn damit zugleich ein 
Handeln ohne gegenseitiges Einverständnis oder explizit gegen den 
erklärten Willen des Anderen ausgeschlossen werden soll.

52 A.a.O., 193. Schulz zitiert diese Version des Diktums in eigener Übersetzung bei 
Wattles, Jeffrey, The Golden Rule, New York/Oxford 1996, 6.

Gerhard Schreiber

96

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der vermeintliche Widerspruch zwischen einverständlichen sa­
domasochistischen Sexualpraktiken in jeglicher Rollenkonstellation 
und der Goldenen Regel lässt sich aber auch dadurch auflösen, dass 
nicht nur auf die konkreten Handlungen, sondern immer auch auf 
den Handlungsrahmen abgestellt wird, in dem die einzelnen Hand­
lungen stattfinden. Denn einverständliche sadomasochistische Sexu­
alpraktiken ereignen sich nicht unversehens im luftleeren Raum, 
sondern immer im Rahmen einer bestimmten Konstellation, die, 
wie oben beschrieben, unterschiedliche Rollenmuster und entspre­
chend vorgeprägte Rollenvorstellungen unter dem Vorzeichen der 
Einverständlichkeit miteinander ins Spiel bringt. Bezieht man nun 
diesen Handlungsrahmen in die Überlegungen mit ein, so kann 
die Ausrichtung des eigenen Handelns an der Richtschnur der Gol­
denen Regel darin bestehen, in Übereinstimmung mit der zuvor ver­
einbarten Rolle zu handeln, oder einfacher ausgedrückt: konsistent 
zu handeln – und zwar unter der Annahme, dass das Gegenüber 
gleichermaßen konsistent handelt und daher Handlungen unterlässt, 
die nicht im Einklang mit der vereinbarten Rolle stehen. Ein Verstoß 
gegen die Goldene Regel käme damit einem Verstoß gegen dieses 
Konsistenzprinzip sui generis gleich, wobei rolleninkonsistentes Ver­
halten zugleich der Einverständlichkeit als der Handlungen und 
Handlungsrahmen umgreifenden Klammer Eintrag täte.

Lässt sich somit das Kriterium der Rollen-, Handlungs- und Ver­
haltenskonsistenz als zweiter Markierungspunkt im Confinium der 
Einverständlichkeit festhalten, so ist abschließend zu fragen, ob, und 
wenn ja, welche Grenzen einverständlichen sadomasochistischen 
Sexualpraktiken durch die Handlungen selbst gesetzt sind, wenn 
Einverständlichkeit nicht jedwedem Handeln Tür und Tor öffnen 
soll.

(3.) Eine Grenzziehung im Blick auf sadomasochistische Prakti­
ken ist sexualethisch jedenfalls dann geboten, wenn es um Formen 
des Nekrosadismus und Kannibalismus (Nekrophagie) als sexuellem 
Fetischismus geht, aber auch um (partnerschaftliche) Sexualprakti­
ken unter Einschluss genitaler Selbstverstümmelung (Automutilati­
on), die möglicherweise Ausdruck einer Dysmorphophobie oder 
auch dem Amputations- und Deformationsfetischismus zuzurech­
nen sind. Nekrosadistische und kannibalistische Praktiken schon 
deshalb, weil von beiderseitiger Einverständlichkeit entweder von 
Anfang an nicht, d.h. zu keinem Zeitpunkt oder ab einem bestimm­

Quäle deinen Nächsten?

97

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ten Zeitpunkt, der nicht zwingend mit dem Todeseintritt eines Betei­
ligten koinzidiert, nicht mehr gesprochen werden kann; die genann­
ten parasuizidalen bzw. automutilativen Sexualpraktiken vor allem 
deshalb, weil eine freiwillentliche Zustimmung aller Beteiligten in 
vollem Bewusstsein und in Kenntnis der Umstände nicht zweifelsfrei 
vorausgesetzt werden kann.

Aber auch jenseits solcher von Massenmedien als faszinierendes 
Tremendum ausgeweideten Sensationsphänomene gibt es sadoma­
sochistische Sexualpraktiken, die – auch bei ausdrücklicher Zustim­
mung aller Beteiligten – aus sexualethischer Sicht abzulehnen sind. 
Dies betrifft insbesondere Praktiken, die mit einer unmittelbaren 
Gefahr für das Leben und/oder mit der bewussten Herbeiführung 
schwerer körperlicher Schäden einhergehen, wie z.B. bestimmte For­
men der Hypoxyphilie oder der Einbezug psychotroper Substanzen 
unter akuter Intoxikation. Nicht weniger problematisch erscheinen 
Praktiken, die mit Verstümmelungen oder dauerhaften Nervenschä­
digungen (z.B. Neurotmesis) verbunden sein können, insbesondere 
dann, wenn solche Risiken bewusst in Kauf genommen oder gezielt 
angestrebt werden. Während Befürworter:innen eines erweiterten 
RACK-Verständnisses solche Praktiken unter dem Aspekt des „in­
formierten Risikos“ verteidigen mögen, fehlt solchen Praktiken in 
vielen Fällen – im Unterschied zu kulturell mehr oder minder akzep­
tierten Formen der Bodymodification (Tattoos, Piercings, Implanta­
te) – der symbolische, identitätsstiftende oder ästhetische Rahmen, 
in dem sie als Ausdruck sexueller Selbstbestimmung anerkannt wer­
den können.

Allerdings gilt aus sexualethischer Sicht eben auch, dass die in 
der Mehrheitsgesellschaft gehegten Aversionen gegen bestimmte 
oder generell sadomasochistische Sexualpraktiken, zum Teil auch 
Ausdruck sadophobischer Ressentiments sein mögen, für sich ge­
nommen kein schlagendes Argument gegen deren einverständliche 
Praktizierung durch andere darstellen. Soweit und solange bei der 
einverständlichen Durchführung sadomasochistischer Sexualprakti­
ken nach bestem Wissen und Gewissen dauerhafte, bleibende Ver­
letzungen und Einschränkungen sowie jede unmittelbare Gefahr 
für das Leben der Beteiligten vermieden werden – und soweit und 
solange dabei nicht in die durch das Rechtsinstitut des allgemeinen 
Persönlichkeitsrechts gleichermaßen geschützte engere persönliche 
Lebenssphäre Dritter eingegriffen wird, können einverständliche 

Gerhard Schreiber

98

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sadomasochistische Sexualpraktiken zwischen zustimmungsfähigen 
Erwachsenen als ethisch verantwortbarer Ausdruck ihrer sexuellen 
Selbstbestimmung betrachtet werden.

Nicht alles Irritierende und Anstößige diesseits der Grenze zur 
Dissexualität53 ist als unvereinbar mit der Idee der Menschenwürde 
zu betrachten.54 Umso dringender stellt sich die Frage nach einer ge­
eigneten Grenzmarkierung, mit der die oben exemplarisch genann­
ten Praktiken auch bei ausdrücklicher Zustimmung aller Beteiligten 
aus dem Bereich des (noch) Tolerierbaren ausgeschlossen werden 
können. Ein Kriterium, das geeignet ist, die Grenze zwischen dem 
Bereich des (noch) Tolerierbaren und dem Bereich des nicht (mehr) 
Tolerierbaren ausgehend von den Handlungen selbst zu ziehen, ist 
m.E. das der Humanität. Es erscheint mir daher sinnvoll, die Grenze 
bei einverständlichen sadomasochistischen Sexualpraktiken dort zu 
ziehen und immer wieder zu verteidigen, wo einwilligungsfähige 
Personen freiwillentlich solchen Handlungen zustimmen, die ‚inhu­
man‘ im Sinne von ‚gegen die Humanität gerichtet‘ sind. Dieser 
Rekurs auf ‚Humanität‘ als Grenzmarkierung und die entsprechende 
Rede von ‚inhumanen‘ Handlungen mag angesichts der vielfältigen 
alltagssprachlichen Verwendungen des Humanitätsbegriffs auf den 
ersten Blick unbefriedigend erscheinen. Umso wichtiger ist es, dass 
‚Humanität‘ richtig verstanden wird.

Zu diesem Verständnis von Humanität sind in aller Kürze zwei 
Aspekte zu benennen. Zum einen kann unter ‚Humanität‘ in Anleh­

53 Zum Begriff der Dissexualität als sprachlicher Analogie zum Begriff der Disso­
zialität vgl. Beier, Klaus M., Dissexualität im Lebenslängsschnitt. Theoretische 
und empirische Untersuchungen zu Phänomenologie und Prognose begutachte­
ter Sexualstraftäter, Berlin/Heidelberg 2012, 121, wonach „das Konstrukt ‚Disse­
xualität‘ als ein deskriptiver, von ätiopathogenetischen Hypothesen freigehalte­
ner Obergriff für ein ‚sich im Sexuellen ausdrückendes Sozialversagen‘“ steht.

54 Die Realisierung von Phantasien auf Grundlage der Exkrementophilie und 
des Urethralismus, aber auch Inszenierungen sexueller Folter mögen – ganz 
gewiss – befremdlich erscheinen und aus psychologischer Sicht mitunter auch 
diagnostisch auf eine dissoziale Persönlichkeitsakzentuierung bzw. diffuse Ver­
haltensakzentuierung zurückgeführt werden können. Aus sexualethischer Sicht 
sind sie als Grenzfälle verantworteter und verantwortbarer Sexualität allerdings 
zu tolerieren, soweit und solange sie – wenn z.B. im Rahmen partnerschaftlicher 
Sexualität – im Horizont von Einverständlichkeit und ohne klinisch relevanten 
Leidensdruck für alle Beteiligten vollzogen werden.

Quäle deinen Nächsten?

99

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nung an Johann Gottfried Herder55 eine zum Menschsein des Men­
schen gehörende, dem Menschen innewohnende und (aus)bildungs­
fähige Möglichkeit verstanden werden. Humanität ist also keine Fä­
higkeit oder Eigenschaft, die dem Menschen von außen zukommen 
könnte, sondern etwas, das, weil zum Menschsein des Menschen 
gehörend, als Möglichkeit im Menschen angelegt ist. Zum anderen 
kann im Anschluss an Kierkegaard56 und Cusanus57 das Verhältnis 
von Individuum und menschlichem Geschlecht dahingehend gefasst 
werden, dass jeder Mensch als Individuum zugleich am Menschsein 
teilhat. Nach Kierkegaard ist der Mensch in jedem Augenblick „zu­
gleich er selbst und das ganze menschliche Geschlecht“,58 sodass 
nicht nur das menschliche Geschlecht am Individuum, sondern 
gleichermaßen auch das Individuum am menschlichen Geschlecht 
teilhat. Aufgrund dieses Verhältnisses von Individuum und Men­
schengeschlecht ist jeder Mensch Individuum und hat zugleich als 
Individuum teil am Menschsein, ohne dass das Menschsein dadurch, 
wie Cusanus argumentiert, in den einzelnen Menschen eine ‚Verviel­
fachung‘ erfährt: „humanitas [...] est immultiplicabilis“59.

Einverständliche sadomasochistische Sexualpraktiken, die be­
wusst und willentlich einen lebensbedrohlichen Zustand herbeifüh­
ren und/oder mit dauerhaften, bleibenden Verletzungen und Ein­
schränkungen eines Menschen verbunden sind, können daher als 
Grenzüberschreitung der Humanität abgelehnt werden. Sie sind ‚in­
humane‘ Handlungen und Verhaltensweisen eines Menschen, d.h. 
Handlungen und Verhaltensweisen, die sich nicht nur gegen ein 
konkretes Gegenüber, sondern in einem tieferen Sinne zugleich ge­
gen die Menschheit und damit letztlich auch gegen sich selbst rich­
ten. Indem die handelnde Person nicht nur gegen einen anderen, 
sondern zugleich auch gegen sich selbst handelt, die handelnde und 

55 Vgl. Herder, Johann Gottfried, Ideen zur Philosophie der Geschichte der 
Menschheit, Bd. 3, Riga/Leipzig 1787, 307 (Buch XV,1) sowie ders., Briefe zu 
Beförderung der Humanität, 3. Sammlung, Riga 1794, 5–33.

56 Vgl. Kierkegaard, Søren, Der Begriff Angst, übers. v. Emanuel Hirsch, Düssel­
dorf, 1952, 25f.

57 Vgl. Kues, Nikolaus von, Die Jagd nach Weisheit, auf der Grundlage der Ausgabe 
von Paul Wilpert neu hg. v. Karl Bormann, lateinisch-deutsch, Hamburg 2003, 
100f.

58 Kierkegaard (s. Anm. 56), 25.
59 Kues (s. Anm. 57), 100.

Gerhard Schreiber

100

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die erleidende Person in diesem Sinne also koinzidieren, wird das 
sadomasochistische Paradox durchbrochen und in der Einheit des 
Verbundenen aufgelöst.60

Damit sind die drei Grenzmarkierungen einverständlicher sado­
masochistischer Sexualpraktiken abgeschritten, wie sie durch die 
mit- bzw. aneinander Handelnden, die Ausrichtung ihres Handelns 
und die Handlungen selbst gesetzt sind – genauer: durch die ge­
genseitige Achtung der sexuellen Selbstbestimmung, die Rollen-, 
Handlungs- und Verhaltenskonsistenz sowie die Humanität des 
Handelns und Verhaltens. Alle drei: das Gebot der Nächstenliebe, 
die kulturübergreifend verbreitete Goldene Regel sowie Humanität 
als Bild vom Menschen, das es erlaubt, ein Machtmonopol zu be­
gründen und Verstöße gegen ‚die Menschlichkeit‘ zu sanktionieren, 
sind im jüdisch-christlichen Kontext verwurzelt und in säkularer 
Rechtsfindung nachweisbar. Auf der Suche nach einer übergeordne­
ten Instanz, von der eingangs dieses Beitrags die Rede war, gelangen 
wir damit in eine Sphäre, die eigentlich der religiösen Spiritualität 
zugerechnet, in der Moderne aber als ‚säkulare Spiritualität‘ (Charles 
Taylor) kodifiziert wird.

4 Schlussbemerkung

Das Verhältnis von Sexualität und Gewalt ist außerordentlich viel­
schichtig. Die Vielfalt und Komplexität der als Sexualität und Gewalt 
bezeichneten Handlungs- und Erlebenszusammenhänge lässt erken­
nen, dass weder zwischen Einverständlichkeit und ethischer Unzu­
lässigkeit noch zwischen Einverständlichkeit und Gewalthaltigkeit 
einfache Grenzziehungen möglich sind. Eine ethisch verantwortete 
und verantwortbare Gestaltung von Sexualität lässt sich ebenso we­
nig durch Gesetze und Vorschriften erzwingen wie sexuelle bzw. 
sexualisierte Gewalt durch rechtliche Maßnahmen einfach aus der 
Welt schaffen. Anstatt jedoch eine Rückkehr zu einem moralbasier­
ten Sexualstrafrecht (Stichwort: Sittenwidrigkeitsklausel) anzustre­
ben oder den überkommenen Ansatz einer repressiven Gebots- und 

60 Für eine ähnliche Argumentation ausgehend vom Menschenwürdeargument 
vgl. Garcia (s. Anm. 38), 114–122.

Quäle deinen Nächsten?

101

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Verbotsmoral zu repristinieren,61 gilt es vielmehr, die individuelle 
Handlungsverantwortung des Einzelnen in den Blick zu nehmen. 
Sexualität als Gestaltungsraum menschlicher Existenz wird nicht un­
verantworteter Beliebigkeit überstellt, sondern menschlicher Verant­
wortung unterstellt – einer Verantwortung, die für eine Sexualethik 
unter theologischen Vorzeichen immer auch Verantwortung gegen­
über Gott, den Mitmenschen und sich selbst in seiner Geschöpflich­
keit bedeutet. Gerade in der Reflexion eines humanwissenschaftlich 
informierten und an Formen real gelebter Sexualität orientierten 
Verständnisses von Sexualität, das immer auch deren potenzielle An­
fälligkeit für Gewalt berücksichtigt,62 erweist sich Sexualethik nicht 
nur als unverzichtbares Element im Gesamtzusammenhang christ­
licher Wirklichkeitsdeutung, sondern vermag auch in heute geführ­
ten gesellschaftlichen Diskursen lebensdienliche Orientierungslinien 
aufzuzeigen.

61 Vgl. dazu Schreiber (s. Anm. 5), 251–265.
62 Neu dazu: Schreiber (s. Anm. 8).

Gerhard Schreiber

102

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. 
Umgang der Verletzer:innen mit ihrem 
Verletzen und den durch sie Verletzten

103

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Brigitte Boothe

Reue und die eigene Fragwürdigkeit

Reue quält: Wenn doch nur, ach hätte ich. Reue sucht Ausflucht: 
Flüchten oder Standhalten? Reue will die nachträgliche Konfrontati­
on mit dem, was gewesen ist: Was war los? Wie habe ich in meiner 
Verantwortung versagt? Was war los mit mir? Reue will die Einsicht 
in die eigene Fragilität: Ich will mir selbst und dem Anderen gerecht 
werden, aber ich bin bereits dabei gescheitert. Reue mag hilfreich 
sein in der Frage, wie ich mir selbst und anderen im Blick auf 
die Zukunft besser gerecht werden könnte; doch ist der Hang zum 
Wunschdenken überwindbar?

1 Verpasste Chancen – vorenthaltene Möglichkeiten

Bronnie Ware erreicht bis heute anhaltendes öffentliches Interesse, 
seit im Jahr 2013 ihr Bestseller mit dem Titel „Fünf Dinge, die Ster­
bende am meisten bereuen: Einsichten, die Ihr Leben verändern 
werden“ in deutschsprachiger Erstausgabe auf den Markt kam.1 Was 
bereuen Sterbende am meisten? Die Autorin konnte eine Ranglis­
te erstellen und fand heraus, dass die meisten ihrer Gesprächspart­
ner:innen im Angesicht des Todes bereuen, sich zu sehr angepasst, 
zu erwartungskonform gelebt zu haben. Jemand brachte es auf den 
Punkt: „Ich wünschte, ich hätte den Mut gehabt, mir selbst treu zu 
bleiben, statt so zu leben, wie es andere von mir erwarteten.“2 Hätte 
man nicht wählen, hätte man sich nicht mutig entscheiden können?

Wenn Bronnie Wares Gesprächspartner:innen darüber nachdach­
ten, was sie im Rückblick bereuen, konfrontierten sie sich mit der 
Fragwürdigkeit dessen, was sie in eigenverantwortlicher Handlungs­

1 Ware, Bronnie, 5 Dinge, die Sterbende am meisten bereuen. Einsichten, die Ihr 
Leben verändern werden, München 2013.

2 A.a.O., 61f.

105

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


macht bewirkt oder in Kauf genommen haben. Man hätte sein 
Dasein vielleicht in selbstbewusster Authentizität aktiv und initiativ 
gestalten können, hätte man nur die richtigen Entscheidungen ge­
troffen und Chancen ergriffen.

Anders verhielt es sich – jenseits der Studie von Bronnie Ware 
– bei einem zutiefst verbitterten Mann, der sich fünfzigjährig das 
Leben nahm.3 Zwar hätte auch er gern weniger angepasst, weniger 
fügsam gelebt, wie er in seinem Abschiedsbrief schreibt. Doch im 
Unterschied zu den Sterbenden, die im Dialog mit Bronnie Ware 
von den Dingen sprachen, die sie womöglich anders oder besser 
hätten machen können, war ihm die Freiheit des Wählens und 
Entscheidens versagt. Er sah sich in Bezug auf das zurückliegende 
Leben nicht in der Position des Handlungsmächtigen, sondern als 
ein der Eigenregie beraubtes Opfer erlittenen Unrechts. Daher ging 
es in seinem Brief auch nicht um Reue, vielmehr um Trauer, Klage 
und Anklage. Gefangen in Schmerz und Groll gab es für ihn nur den 
Ausweg, dem eigenen traurigen Leben ein Ende zu setzen.

Auch wer zum Beispiel bereut, dem eigenen Leben einst nicht 
beherzt eine neue Wende gegeben zu haben, wird klagen, jedoch 
nicht über andere, sondern über sich selbst. Er wird nicht anderen 
Vorwürfe machen, sondern sich selbst. Reue ereignet sich nachträg­
lich, als Leistung des Erinnerns und Bewertens eigenen Handelns im 
Blick auf das Wünschbare, das man – im Hier und Jetzt das Dort 
und Damals bewertend – aus eigener Schuld verfehlt hat. Die reuige 
Person ist emotional hoch involviert. Der Wunschseufzer Hätt ich 
doch nur ist müßig, denn die Vergangenheit ist nicht korrigierbar, 
aber oft kaum zum Schweigen zu bringen.

Ein Beispiel wurde erörtert, in dem es um Versäumnisse oder 
verpasste Chancen geht. Der Begriff der „Reue“ hätte in diesem 
Fall ohne weiteres durch „Bedauern“ ersetzt werden können. Das Be­
dauern, hinter den eigenen Möglichkeiten zurückgeblieben zu sein, 
wichtige Chancen nicht ergriffen, auf interessante Erfahrungen ver­
zichtet zu haben, ist der Lebensfreude abträglich. Man möchte das 
Hätt ich nur als müßigen und sinnlosen Trübsinn abtun. Wie schön 

3 Vgl. Boothe, Brigitte/Stix, Dragica, Letzte Mitteilungen vor dem Tod. Abschieds­
briefe am selbst-gewählten Lebensende, in: Simon Peng-Keller/ Andreas Mauz 
(Hg.), Sterbenarrative. Hermeneutische Erkundungen des Erzählens an und vom 
Lebensende, Studies in Spiritual Care 4, Berlin 2018, 139–158.

Brigitte Boothe

106

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


es wäre, alles hinter sich zu lassen, nichts zu bereuen und einem 
neuen Leben entgegenzusehen, das nichts zu wünschen übrig lässt. 
Wer mit Edith Piaf jubelt „Non, je ne regrette rien“, beschwört den 
vollkommen unbelasteten, kraftvollen Neubeginn des Lebens und 
der Liebe. Alles auf Anfang, im Stand der Unschuld. Eine großartige 
Sache. Der weltweite und anhaltende Erfolg des Chansons und all 
seiner Varianten und Neubearbeitungen spricht für sich.4

Der Jurist und Sachbuchautor Daniel H. Pink findet die Botschaft 
der Edith Piaf unsinnig. Reue sei vielmehr gesund, human und 
bereichernd für die soziale und emotionale Intelligenz. „Wie der 
Blick zurück uns hilft, nach vorn zu schauen“, lautet der Untertitel 
des Bestsellers „Die Kraft der Reue“.5 Der Autor erfasste im „World 
Regret Survey“ Daten von 16.000 Menschen aus 105 Ländern und 
vertiefte die Informationen durch spezifische Umfragen im nord­
amerikanischen Raum; zusätzlich führte er über hundert ausführli­
che Interviews zur persönlichen Erfahrung und zum Umgang mit 
Reue. Die Befunde zeigen: Reue bedeutet die Konfrontation mit ei­
gener Schwäche, doch gerade daraus entwickle sich Stärke. Reue ma­
che nicht trostlos, sondern klarsichtig; sie fördere nicht Masochis­
mus, sondern Gesundheit, Stärke, Wahrheitsliebe und Zuversicht. 
Auch bei Pink sind die Beispiele zahlreich, in denen jemand verpass­
te Chancen bedauert oder den Mut zum Risiko nicht findet. Doch 
teilen manche der Befragten auch Erinnerungen mit, bei denen Reue 
als komplexere Gestalt von Interesse ist. Im neunten Kapitel „Reue 
in puncto Moral“ geht es zum Beispiel um wuchtige Themen wie 
„Falschheit. Untreue. Diebstahl. Verrat.“6

2 Man braucht Zynismus, um die Illusion zu nähren, man 
könne sich der Rechenschaftspflicht entziehen

Es gibt nicht nur ein Narrativ der Reue, sondern viele. Das Spek­
trum ist offen. Im Folgenden sind Reue-Narrative mit moralischem 

4 Vgl. Wikipedia, Non, je ne regrette rien. Lied von Edith Piaf (1960), URL: https:/
/de.wikipedia.org/wiki/Non,_je_ne_regrette_rien (Zugriff: 09.06.2024).

5 Pink, Daniel H., Die Kraft der Reue. Wie der Blick zurück uns hilft, nach vorne 
zu schauen, Berlin 2022.

6 Vgl. a.a.O., 165–184.

Reue und die eigene Fragwürdigkeit

107

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://de.wikipedia.org/wiki/Non,_je_ne_regrette_rien
https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://de.wikipedia.org/wiki/Non,_je_ne_regrette_rien


Impact von Interesse.7 Wenn der frühere Präsident der Vereinigten 
Staaten Bill Clinton den „Ukraine-Deal“ von 1994 bereut, geht es 
nicht um Verrat oder Falschheit, sondern um eine politische Fehl­
einschätzung von weltpolitischer Tragweite: „Der frühere US-Präsi­
dent Bill Clinton bereut es, die Ukraine dazu gedrängt zu haben, 
ihre Atomwaffen abzugeben“. Er

fühle […] sich ‚schrecklich‘ deswegen. „Ich fühle mich persönlich ver­
antwortlich, weil ich sie dazu gebracht habe“. Clinton hatte im Januar 
1994 ein entsprechendes Abkommen mit dem damaligen russischen 
Präsidenten Boris Jelzin und dem ukrainischen Staatsoberhaupt Leonid 
Krawtschuk unterzeichnet. Im gleichen Jahr gab es ein weiteres Abkom­
men, in dem Russland einwilligte, die territoriale Integrität der Ukraine 
zu respektieren. Clinton sagte, die Ukrainer hätten gezögert, die Atom­
waffen abzugeben, weil sie damals schon dachten, diese würden sie 
vor einem expansionistisch gestimmten Russland schützen. Tatsächlich 
brach Russland unter Präsident Wladimir Putin das Abkommen im Jahr 
2014.8

Schuldgefühl und Selbstanklage stehen hier im Vordergrund. Clin­
ton weist ausdrücklich auf das Zögern der Ukrainer hin und damit 
auf den im Nachhinein tragischen Fehler, ihre Bedenken nicht ernst 
genug genommen zu haben. Später ist man klüger, zu spät. Als 
tragisch darf man die Fehleinschätzung bezeichnen, weil die Inter­
essen und Anliegen der Betroffenen übergangen wurden und die 
Schadensfolgen massiv waren. Hätte Clinton sagen können „Non, je 
ne regrette rien“? Sicher nicht. Er würde den Anspruch Betroffener 
missachten, in ihrer Situation, in ihrer prekären oder bedrohten 
Lage wahrgenommen zu werden. Man braucht Zynismus, um die 
Illusion zu nähren, man könne sich der Rechenschaftspflicht entzie­
hen.

7 Vgl. Boothe, Brigitte, Selbstpreisgabe, Selbstschutz und die Dynamik der Reue, 
in: Jens Wolff u.a. (Hg.), Der Zweite – Christus denken, Hermeneutische Unter­
suchungen zur Theologie 91, Tübingen 2023, 237–262; Boothe, Brigitte, Reue als 
nützliche Selbstentmächtigung, in: Spiritual Care 9 (2020), 341–348.

8 Ntv, Politik, Abgabe von Atomwaffen. Clinton bereut Ukraine-Deal. 05.04.2023, 
15:33 Uhr, URL: https://www.n-tv.de/politik/Clinton-bereut-Ukraine-Deal-articl
e24036286.html (Zugriff: 17.05.2025).

Brigitte Boothe

108

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.n-tv.de/politik/Clinton-bereut-Ukraine-Deal-article24036286.html
https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.n-tv.de/politik/Clinton-bereut-Ukraine-Deal-article24036286.html


3 Der Anspruch des Anderen und die eigene 
Fragwürdigkeit

Wie schon bemerkt, die Diversität der Reue-Narrative ist groß. In 
Reue-Erzählungen, die im Folgenden von Interesse sind, positioniert 
sich die Protagonisten-Figur als entscheidungs- und wirkmächtige:r 
Akteur:in. Sie oder er versteht sich rückblickend als verantwortlich 
für das eigene Handeln, Unterlassen, Zulassen, in Kauf Nehmen 
oder Hinnehmen, das Schaden und Leid für Betroffene gebracht hat. 
Man fühlt sich in der Reue „schrecklich“, um Clintons Wortwahl 
aufzugreifen. Doch hat es keinen Sinn, über die Gemütsverfassung 
des ehemaligen Präsidenten weiter zu spekulieren. Es handelt sich 
um ein öffentliches Statement, das nicht jenseits des medialen und 
politischen Kontextes diskutiert werden sollte.

Die Gemütsverfassung der Reue im Zusammenhang mit schmerz­
hafter moralischer Bewertung bleibt das zentrale Thema. Dabei gilt 
die Aufmerksamkeit nicht der Weltpolitik, der Delinquenz und den 
großen Skandalen, sondern Missständen der Beziehungswirklich­
keit. Man ist dem Anspruch des Anderen nicht gerecht geworden. 
Man ist ihm etwas schuldig geblieben. Was im Nachhinein schmerzt, 
bestürzt und erschüttert, ist, dass man dieses Ereignis oder diese 
Situation selbst verantwortet, mitgestaltet oder hergestellt hat. Man 
selbst hat das Übel veranlasst, ermöglicht oder geduldet. Die nach­
trägliche Disqualifikation erfolgt als Selbstvorwurf und Selbstankla­
ge. In der Reue aktualisiert man bei hoher emotionaler Involviertheit 
Erinnerungen das Geschehene und hat den dringlichen wie vergeb­
lichen Wunsch, es ungeschehen zu machen. Es gibt ein verzweifeltes 
Drängen, das Geschehene sich anders vorzustellen, anders zu imagi­
nieren, anders zu wünschen: Ach, wenn doch, hätte ich bloß, wie 
konnte ich nur. Oft intensiviert sich im anhaltenden Grübeln und 
Klagen die Selbstdisqualifikation. Diese Auseinandersetzung entfal­
tet sich als persönliche Konfliktdynamik von schmerzhafter und 
dauerhafter Vitalität. Reue verbindet Wunschdenken, Selbstkritik 
und Selbstbestrafung.

Reue und die eigene Fragwürdigkeit

109

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Reue als Selbst-Traumatisierung

Wer sich nachträglich mit dem eigenen problematischen oder schä­
digenden Handeln oder Unterlassen auseinandersetzt, wird sich 
selbst fragwürdig; man stellt das eigene Tun und Wirken unter Ver­
dacht, sieht verstört dem eigenen moralischen Scheitern ins Auge. 
In der Selbstkonfrontation verzichtet man auf Wahrung eines posi­
tiven Selbstgefühls, auf Selbstschutz; vielmehr setzt man sich dem 
Schmerz und der Erschütterung intensiven Schuld- und Scham­
erlebens aus. Die Reue ist eine Qual, die uns inbrünstig wünschen 
lässt, man hätte anders gehandelt, als man es in Wirklichkeit getan 
hat. Lebhaft ist der Wunsch, nicht schuldig geworden zu sein, sich 
nicht schämen zu müssen. Andrängende kontrafaktische wunscher­
füllende Narrative schaffen Bilder davon, wie es leider gerade nicht 
gewesen ist. Mit Nietzsche gesprochen will das Gedächtnis nur zu 
gern nachgeben. Reue nötigt auf verstörende Art mit dem Einge­
ständnis, das Leiden Anderer verursacht oder zugelassen zu haben; 
es kommt zur Demontage des Selbstwerterlebens. Reuige sind gefan­
gen in moralischen Selbstattacken und wünschen verzweifelt, sie 
könnten ungeschehen machen, was geschehen ist. Qualvolle innere 
Zerrissenheit kann lange anhalten oder immer wieder im Lauf des 
Lebens aufbrechen.

Wenn man von Traumatisierungen spricht, dann geht es gewöhn­
lich um die intrusive Attacke auf körperliche, mentale und soziale 
Integrität, die sich von außen des Opfers bemächtigt. Traumatisierte 
Personen sind ihres Selbst- und Weltvertrauens beraubt. Sie sind 
gezeichnet von der Preisgabe an totale Fremdbestimmung. Auch bei 
der Reue könnte man von einer intrusiven Attacke auf die Integri­
tät der Person sprechen, die nicht von außen, sondern von innen 
kommt. Selbstsicherheit und Selbstbewusstsein sind erschüttert. Die 
nunmehr reuige Person blickt im Nachhinein auf das, was sie in der 
Freiheit ihres Entscheidens und Handelns getan oder unterlassen 
hat, mit Schrecken. Sie konfrontiert sich, nachträglich empathisch, 
mit dem, was die Geschädigten erlitten haben. Die Fragwürdigkeit 
der eigenen Handlungs- und Entscheidungsmacht ist offenbar. Eine 
Bewegung hin zu Selbstentmächtigung und Selbstpreisgabe ereignet 
sich. Das kann so bestürzend, so verstörend – gleichsam so selbst-
traumatisierend – sein, dass Betroffene sich von der Erschütterung 
des Selbstgefühls nicht erholen können.

Brigitte Boothe

110

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Reue quält: Wenn doch nur, ach hätte ich. Reue sucht Ausflucht: 
Flüchten oder Standhalten? Reue will die nachträgliche Konfrontati­
on mit dem, was gewesen ist: Was war los? Wie habe ich in meiner 
Verantwortung versagt? Was war los mit mir? Reue will die Einsicht 
in die eigene Fragilität: Ich will mir selbst und dem Anderen gerecht 
werden, aber ich bin bereits dabei gescheitert. Reue mag hilfreich 
sein in der Frage, wie ich mir selbst und anderen im Blick auf 
die Zukunft besser gerecht werden könnte; doch ist der Hang zum 
Wunschdenken überwindbar?

Nicht jeder Person, die sich nachträglich, erinnernd und reflek­
tierend, der eigenen Fragwürdigkeit stellt, droht ein massiver Ab­
sturz, insbesondere dann nicht, wenn sie sich in ihrer Belastung 
jemandem anvertraut. Die Möglichkeit, das nachträgliche Leiden am 
Leiden anderer zu offenbaren, jemandem mitzuteilen, die oder der 
dieses Erzählen in emotionaler Partizipation und im gemeinsamen 
Nachdenken begleitet, kann ermutigend wirken, kann den Mut zur 
aufrichtigen Selbstkonfrontation befördern. Ein Beispiel soll das an­
schaulich machen.

5 Eine Reue-Erzählung im Zusammenhang mit 
Selbstentfaltung, Selbstbewährung und dem, was auf 
der Strecke bleibt

In autobiografischen Selbstzeugnissen berichteten Frauen und Män­
ner im Rahmen einer narrativen Studie zu Glück und Unglück im 
Lebensrückblick an der Universität Zürich in ausführlichen Gesprä­
chen über das eigene Leben.9 Es ging um die eigene Lebensgeschich­

9 Vgl. Boothe, Brigitte, Liebesfreuden – Lebensfreuden. Glück und Schmerz im Le­
bensrückblick, in: Brigitte Boothe/Bettina Ugolini (Hg.), Lebenshorizont Alter, 
Zürich 2003, 189–218; Grimm, Geneviève/Boothe, Brigitte, Narratives of Life. 
Storytelling in the Perspective of Happiness and Disaster, in: Journal of Aging, 
Humanities, and the Arts 1 (2007), 137–146. Vgl. auch Blumer, Charlotte, Erzählte 
Lebensgeschichten – Lebensrückblick alter Menschen. Unveröffentlichte Lizenti­
atsarbeit der Universität Zürich, Psychologisches Institut (2008); Radzik-Bolt, 
Dorothea, Gesichter des Glücks. Glück und Unglück im Lebensrückblick alter 
Menschen. Unveröffentlichte Dissertation, Universität Zürich (2006). Die Tran­
skripte der narrativen Interviews wurden zwischen 2006 und 2008 dokumen­
tiert, sind aber aus Gründen des Datenschutzes heute nicht mehr verfügbar. 

Reue und die eigene Fragwürdigkeit

111

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


te; uns interessierte, in welcher Weise und in welchen Zusammen­
hängen belastende und beglückende Erfahrungen zur Darstellung 
gelangen. Das anonymisierte Beispiel entstammt einem der narrati­
ven Interviews. Die Erzählerin Frau K ließ ihre Gesprächspartnerin 
an einer besonders bedeutungsvollen Erfahrung des Glücks teilha­
ben. Anschließend kam Reue zur Sprache; wichtige Verknüpfungen 
und Bezüge ließen sich herstellen.

Glück ist für Frau K – und das zeigte sich eindrucksvoll auch 
bei anderen Erzähler:innen – die Expansion in die Welt, in die 
Weite, die Selbsterprobung und Selbstbewährung, die Möglichkeit, 
die eigenen Potentiale wahrzunehmen und erfolgreich zum Einsatz 
zu bringen. In diesem Sinn war ihr, anders als vielen Gesprächspart­
ner:innen von Bronnie Ware, ein selbstbestimmter anstelle eines 
fügsam erwartungskonformen Lebensentwurfs gelungen.

Frau K wuchs in finanziell und sozial beschränkten Verhältnissen 
in der ländlichen Schweizer Bergwelt auf und war damit verbunde­
nen Restriktionen längere Zeit ausgesetzt, bis ihr aus eigener Kraft 
die berufliche Weiterentwicklung gelang. Frau K blickt auf ein ar­
beitsreiches und erfolgreich engagiertes Leben zurück, bleibt auch in 
der nachberuflichen Phase aktiv und freut sich an der produktiven 
Verfügung über die eigenen Kräfte. Nichts fürchtet sie bei zuneh­
mendem Verlust körperlicher Kräfte mehr als ein Verwiesensein auf 
Unbeweglichkeit, Fremdbestimmung und Enge. Denn noch immer 
ist die Öffnung nach außen, z.B. das Reisen, wichtig. Quelle großer 
Freude ist die herzliche Beziehung zur einzigen Tochter, neben drei 
Söhnen; die Tochter ist für sie wie ein jüngeres alter ego, ein Tor zur 
Welt.

Ihr Ehemann war eher still und nachgiebig und überließ, wie Frau 
K meint, das Feld der Initiative nicht ungern der Frau. So konnte 
Frau K vergleichsweise ungehindert Kraft und Wirksamkeit entfal­
ten und sich doch in einem loyalen, verlässlichen Familienverbund 
wissen. Freilich bildete das Paar auf diese Weise nur bedingt eine 
Dyade zweier Liebespartner, die in intimer Annäherung einander 
entdecken und austauschen. Dass dies in ihrer Ehe selten war, dass 
ein „Miteinander“ gefehlt und nur ein „Nebeneinander“ möglich 
war, stimmt Frau K traurig.

Die angeführten Zitate basieren auf Audioaufnahmen, ursprünglich in Schwei­
zerdeutsch. Sie sind der Lesbarkeit ins Schriftdeutsche überführt und etwas 
geglättet worden.

Brigitte Boothe

112

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Es geht nicht nur um ein Bedauern, Liebe und Intimität allzu 
sehr marginalisiert und damit Bedeutsames verpasst zu haben, son­
dern auch um Reue. Sie erzählt in großer emotionaler Bewegung 
davon, wie ihr damals gerade pensionierter Mann plötzlich einen 
Herzinfarkt erlitt und unverzüglich ins Krankenhaus gebracht wer­
den musste. Sie wollte ihn begleiten, doch der Notfalldienst sagte, 
es müsse ganz schnell gehen, man müsse gleich operieren. Sie sol­
le zuhause bleiben und auf telefonische Nachricht warten. „Ach“, 
erzählt Frau K weinend, „noch jetzt sehe ich sein Gesicht vor mir. 
Er schaute mich so verzweifelt an, seinen Blick, seinen traurigen 
Blick kann ich nicht vergessen. Ich würde mir wünschen, dass wir 
mehr Zeit miteinander verbracht hätten, dass ich ihm in den letzten 
Jahren näher gewesen wäre. Er hat nicht mehr lang gelebt. Es war so 
traurig.“ Sie fährt fort: „Ich denke oft daran, und dann ist mir schwer 
ums Herz. Dann rede ich mit ihm, und er bleibt stumm, so stumm. 
Und immer sehe ich diesen Blick. Es tut weh.“ Sie klagt sich an, eine 
schlechte Ehefrau gewesen zu sein. „Ich habe mich viel zu wenig 
darum gekümmert, wie es ihm ging.“ Und erneut unter Tränen: „Es 
war mir oft gerade recht, dass er so still war und mich machen 
ließ.“ Und: „Er hat nicht einmal den Ruhestand genießen können. 
Und ich weiß nicht einmal, ob er gewollt hätte, dass wir dann mehr 
zusammen unternehmen.“ Manchmal werde sie geradezu überfallen 
von Bildern, an die sie früher nie gedacht, an Situationen, die sie 
während des gemeinsamen Lebens gar nicht beachtet habe. Wie sie 
ihren Mann beispielsweise verletzt habe, als er sie mit einer kurzen 
Reise überraschen wollte, sie aber gereizt und unwillig reagierte. 
Wie er ihren Rat für einen Konflikt unter Kollegen wollte und sie 
nicht einmal zuhörte, wie ihr vor seiner Pensionierung im Stillen 
bang war und sie nichts tat, um auf ihn zuzugehen. „Und ich war 
doch die ersten Jahre so verliebt, und ich wollte nie einen anderen 
Mann“, äußert sie bestürzt und erschüttert. Gemeinsam denken wir 
darüber nach, dass Frau K auf die Entwicklung und Erprobung ihrer 
beruflichen Fähigkeiten nicht hätte verzichten wollen, dass sie heim­
lich dem Mann grollte, der weniger ambitioniert war als sie, dass 
sie sich daher zurechtlegte: „Ja gut, dann muss er halt schauen, wo 
er bleibt“. Im Nachhinein setzt sie sich in Schmerz und Trauer mit 
der vernachlässigten Liebe zu diesem Mann auseinander. Das heißt 
keineswegs, dass sie damals anders hätte handeln und entscheiden 
sollen, es heißt auch keineswegs, dass sie eine schlechte Ehefrau und 

Reue und die eigene Fragwürdigkeit

113

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gefährtin war. Es heißt nur, dass sie in neuer Perspektive über Liebe 
und Zuneigung, verlorene Liebe und verlorene Nähe trauert.

6 Einer trage des anderen Last

Und wenn der Mensch in seiner Qual verstummt, gab mir ein Gott, 
zu sagen, wie ich leide. Der junge Dichter Torquato Tasso spricht 
so in Goethes gleichnamigem Drama.10 Er muss schwere Enttäu­
schungen hinnehmen, doch findet das Seelenleid der literarischen 
Figur Ausdruck in der Sprache. Eine Erleichterung, ein Trost. Auch 
im Alltag muss man im Leid nicht verstummen. Man kann sich 
erzählend anvertrauen. Dann bleibt man mit den unvermeidlichen 
Enttäuschungen, Kränkungen und Misserfolgen nicht allein.

Frau K tut es gut, einer aufmerksamen Zuhörerin zu erzählen, 
was ihr schwer auf der Seele liegt. Es hilft ihr, zu erfahren, dass 
sie nicht verurteilt wird. Und es ergibt sich unversehens, dass die 
beiden Gesprächspartnerinnen vergegenwärtigen, wie der Ehemann 
allein und ohne Abschied gestorben ist; und im Kontakt mit dem 
Gegenüber findet das Bedauern Ausdruck, dass es zu einer inneren 
Entfremdung der Eheleute gekommen war. Frau K wünscht nach­
träglich, zum Mann eine Beziehung der Nähe und Verbundenheit 
gelebt und auf innige Weise Abschied genommen zu haben, doch 
wie verhalten sich Wunsch und Wirklichkeit zueinander? Die Erzäh­
lung vom Glücksgefühl verdeutlicht als wunscherfüllendes Motiv die 
Freude am Tüchtigsein, an Selbstbestimmung und Selbstwirksam­
keit. Da soll ihr niemand in die Quere kommen. Verantwortung 
im Bereich Partnerschaft und Familie: ja, zu viel Zweisamkeit und 
Beieinander: eher nein. Hätte Frau K damals ahnen können, dass 
dieser für sie und ihre Wünsche stimmige Lebensentwurf seinen 
Preis hat? Und wenn sie es geahnt hätte? Hätte sie sich dann 
vom Mann getrennt? Wenig wahrscheinlich, im sozialen Umfeld 
hätte eine zunehmend unbefriedigende psychosoziale Passung der 
Eheleute kaum als zureichender Scheidungsgrund gegolten. Hätte 

10 Vgl. Goethe, Johann Wolfgang von, Torquato Tasso, 1807. 5. Akt, 5. Szene, 
Tasso zu Antonio. Projekt Gutenberg, Gutenberg Edition 16. 2. vermehrte und 
verbesserte Auflage, URL: https://www.projekt-gutenberg.org/goethe/tasso/cha
p006.html (Zugriff 17.5.2025).

Brigitte Boothe

114

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.projekt-gutenberg.org/goethe/tasso/chap006.html
https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.projekt-gutenberg.org/goethe/tasso/chap006.html


sie dem Mann zugesetzt, ambitionierter, initiativer, tatkräftiger zu 
sein? Die Folge wäre eine miserable Ehequalität und eine chronische 
Belastung der ganzen Familie. Dann vielleicht eine Haltung der 
Selbstbescheidung, Selbstbeschränkung, verbunden mit freundlicher 
und zugleich anspruchsvoller Zuwendung? Das hätte den Verlust 
der Struktur und Halt gebenden Regieführung bedeutet, womöglich 
neben ernsthaften finanziellen Einbußen. Wie man es macht, macht 
man es falsch, möchte man sagen. Man kann hadern, bedauern 
und trauern, man kann dringend wünschen, etwas ungeschehen 
zu machen; denkt man aber gründlich nach und rekonstruiert die 
Situation von damals in all ihren Facetten, dann wird deutlich, als 
wie komplex sich Fragen nach falsch und richtig erweisen.

Frau K ist im Gespräch mit dem Kummer nicht mehr allein. 
Ihre Zuhörerin trägt das emotionale Geschehen mit; ein Fall von: 
Einer trage des anderen Last.11 Es geht nicht um Entschuldigungen, 
Rechtfertigungen oder Beschönigungen. Vielmehr stellt die Erzäh­
lende selbst den Anspruch an sich, im Gespräch eine Auseinander­
setzung in Beziehung zu sich selbst und im Dialog zu führen, in 
der es möglich wird, sich der eigenen Begrenztheit, Beschränktheit 
und Fragwürdigkeit zu stellen, hinzunehmen, dass es nicht immer 
möglich war zu geben, was man sich selbst und dem nächsten 
Menschen schuldig war. Der verstorbene Ehemann kann in dieser 
nachträglichen Auseinandersetzung auf neue Weise lebendig und 
wichtig werden, auch für die Partnerin im Gespräch. Zu betonen 
ist, dass es sich, ganz im Sinne des Apostels Paulus, um einen Dia­
log auf Augenhöhe handelt. Wer das Vertrauen genießen darf, am 
reuevollen Erzählen und Nachdenken eines anderen teilzuhaben, ist 
nicht in richtender Position, sondern begleitet mit Wohlwollen das 
Ringen um Aufrichtigkeit oder Wahrhaftigkeit. Und wie das Wort 
schon sagt: Wer aufrichtig ist, bemüht sich um den aufrechten Gang.

7 Was im Nachhinein schmerzt, bestürzt und erschüttert

Die Bewegung hin zu Selbstentmächtigung und Selbstpreisgabe 
kann, wie erwähnt, den Selbst- und Weltbezug dramatisch erschüt­

11 Vgl. Gal 6,2: Einer trage des anderen Last; so werdet ihr das Gesetz Christi 
erfüllen.

Reue und die eigene Fragwürdigkeit

115

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tern. Daher weicht man häufig auf Maßnahmen der psychischen Ab­
wehr aus. Verleugnung, Verdrängung und Projektion sind bekannte 
Formen der „Flucht vor dem Gewissen“, um Wurmsers prominenten 
Buchtitel aufzugreifen12 Eine andere Abwehrform ist die obsessive 
Selbstanklage, die Wendung gegen sich selbst, das Self-Blaming. 
Die Wendung gegen sich selbst kommt zur Sprache, weil diese der 
reuevollen Erschütterung scheinbar ähnliche Strategie ausgeprägt 
selbstdestruktive Aspekte hat. Die Wendung gegen sich selbst führt 
aber nicht zur Reflexion im Kontext angemessener Selbstproblemati­
sierung. Sie führt nicht zum Leiden am zugefügten Leid. Und sie 
führt auch nicht zum ruhigen Nachdenken in dezentrierter, von 
eigenen Interessen distanzierten Perspektive, die dem Anspruch des 
anderen nachträglich gerecht zu werden versucht. Vielmehr kommt 
es zu einer selbstentblößenden Inszenierung. Betroffensein wird 
zum Darstellungsanliegen und als Schauspiel massiver Selbstattacke 
aufgeführt.13 Das eigene Denken, Fühlen und Handeln wird als mali­
gne dramatisch dargestellt. Das Wüten steigert sich in immer neue 
Selbstverdammung.

8 Depressive Personen und die Wendung gegen sich 
selbst

Depressive Störungen werden heutzutage in großen internationalen 
Klassifikationssystemen erfasst, die weltweit in der medizinischen 
und psychologischen Forschung und Praxis zur Anwendung kom­
men. Die beiden wichtigsten Systeme sind die „International Sta­
tistical Classification of Diseases“ (ICD), die sowohl körperliche 
als auch psychische Störungsbilder erfasst, und das „Diagnostic 
and Statistical Manual of Mental Disorders“ (DSM). Beide Kom­

12 Wurmser, Lèon, Flucht vor dem Gewissen. Analyse von Über-Ich und Abwehr 
bei schweren Neurosen. Berlin 21993; vgl. Hirsch, Mathias, Schuld und Schuld­
gefühl, Göttingen 52012.

13 Vgl. Smith, Jeannette M./Alloy, Lauren B., A Roadmap to Rumination. A Review 
of the Definition, Assessment, and Conceptualization of this Multifaceted Con­
struct, in: Clinical Psychology Review 29 (2009), 116–128; Wells, Adrian/Papa­
georgiou, Costas, Nature, Functions, and Beliefs about Depressive Rumination, 
in: dies. (Hg.), Depressive Rumination. Nature, Theory and Treatment, Chi­
chester 2004, 3–21.

Brigitte Boothe

116

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


pendien befinden sich in fortlaufender Überarbeitung und Aktua­
lisierung durch internationale Expert:innengruppen. Gegenwärtig 
sind ICD-10 beziehungsweise ICD-11 (Entwurf ) und DSM-V in Ge­
brauch.14 DSM und ICD bieten beschreibende Bestandsaufnahmen 
psychischer Störungen, denn bei den meisten dieser Symptombilder 
sind die Ursachen nicht bekannt. ICD und DSM informieren über 
Symptomatik, Schweregrad und zeitlichen Verlauf.

Vielfältig und facettenreich ist heute die Diagnostik der Depres­
sion; die Ursachenforschung ist kontrovers. Der Rückzug von Ak­
tivität, Kontakt und Leistung ist kennzeichnend. Hilflos und hoff­
nungslos erleben sich die Betroffenen. Sinnlos erscheint ihnen das 
Leben; und sich selbst bringen sie nur Geringschätzung entgegen. 
Sie bewegen sich in quälenden Spiralen der Selbstanklage, der Verur­
teilung und Selbstverwerfung, kreisen um das, was sie für die eigene 
Nichtigkeit halten; so sind sie für andere Menschen kaum erreich­
bar. Diese Haltung bezieht häufig Selbstbeschuldigungen ein, mora­
lisches Versagen, Fehlbarkeit und Sündhaftigkeit. Die Suizidalität ist 
bei depressiven Personen höher als bei anderen psychischen Erkran­
kungen. Hinzu kommen Antriebslosigkeit, Libidoverlust, schlechter 
Schlaf, keine Erholung und quälende Gefühle der Lähmung und der 
– teilweise sogar motorischen – Blockade.

Depressive Personen neigen also zur Selbstanklage, auch zum 
quälend kummervollen stummen Grübeln bis hin zur Suizidalität.15 
Es kommt nicht zur realistischen Selbsteinschätzung, sondern zu 
gesteigerter Selbstattacke und Selbstverwerfung, die sich in negati­
vistischen Maximalverallgemeinerungen verliert. Zur generalisierten 
Selbstverdammung, deren Übertreibung den unbewusst gewünsch­
ten Effekt hat, dass ein hörendes und mitfühlendes Publikum sich 
dem Eifernden tröstend, lobend, entlastungsbereit zuwendet, kommt 

14 Falkai, Peter/Wittchen, Hans-Ulrich (Hg.), Diagnostisches und Statistisches 
Manual Psychischer Störungen DSM-5, Göttingen 2015; Bundesinstitut für Arz­
neimittel und Medizinprodukte (BfArM9 (Hg.), ICD-11 in Deutsch – Entwurfs­
fassung, URL: https://www.bfarm.de/DE/Kodiersysteme/Klassifikationen/ICD
/ICD-11/uebersetzung/_node.html (Zugriff: 09.06.2024).

15 Vgl. Boothe, Brigitte, Depression – mit sich selbst und der Welt zerfallen, in: 
Tertianum. Die Zeitschrift der Generationen 53 (2011), 3–7; Boothe, Brigitte/
Frick, Eckhard, Spiritual Care. Über das Leben und Sterben, Zürich 2017; Stö­
ber, Gerald/Franzek, Ernst/Beckmann, Helmut, Die selbstquälerische Depressi­
on. Eine Form monopolarer endogener Depressionen, in: Nervenheilkunde 12 
(1993), 166–169.

Reue und die eigene Fragwürdigkeit

117

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.bfarm.de/DE/Kodiersysteme/Klassifikationen/ICD/ICD-11/uebersetzung/_node.html
https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.bfarm.de/DE/Kodiersysteme/Klassifikationen/ICD/ICD-11/uebersetzung/_node.html


oft einsames Hadern mit der ganzen Person in ihrer vermeintlichen 
Verwerflichkeit, verbunden mit der Überzeugung, die Verachtung 
und Verurteilung aller Menschen zu verdienen. Diese negativistische 
Wendung gegen die eigene Person, heute als „Self-Blaming“ bezeich­
net, gilt als Notmaßnahme: Es ist der fehlgeleitete Versuch der Re­
gulierung und Stabilisierung eigenen Befindens. Es geht nicht um 
realistische Urteilsbildung und Selbsteinschätzung.

9 Die Selbstanklage unter Verdacht

Den Formen des „Self-Blaming“, die in Forschung und Behand­
lungspraxis heute breite Aufmerksamkeit finden, hat Freud in „Trau­
er und Melancholie“ die prägnante Charakterisierung eines „nichts­
würdigen Ich“ gewidmet:

Bei der Trauer ist die Welt arm und leer geworden, bei der Melancholie 
ist es das Ich selbst. Der Kranke schildert uns sein Ich als nichtswürdig, 
leistungsunfähig und moralisch verwerflich, er macht sich Vorwürfe, 
beschimpft sich und erwartet Ausstoßung und Strafe. Er erniedrigt 
sich vor jedem anderen, bedauert jeden der Seinigen, daß er an seine 
so unwürdige Person gebunden sei. […] Es ist auch nicht schwer zu 
bemerken, daß zwischen dem Ausmaß der Selbsterniedrigung und ihrer 
realen Berechtigung nach unserem Urteil keine Entsprechung besteht. 
[…] Endlich muß uns auffallen, daß der Melancholiker sich doch nicht 
ganz so benimmt wie ein normalerweise von Reue und Selbstvorwurf 
Zerknirschter. Es fehlt das Schämen vor anderen, welches diesen letzte­
ren Zustand vor allem charakterisieren würde, oder es tritt wenigstens 
nicht auffällig hervor. Man könnte am Melancholiker beinahe den ge­
genteiligen Zug einer aufdringlichen Mitteilsamkeit hervorheben, die an 
der eigenen Bloßstellung eine Befriedigung finde.16

Die „aufdringliche Mitteilsamkeit“ ist eben gerade kein offenes Be­
kennen. Vielmehr geht es im „Self-Blaming“ um die Regulierung 
und Stabilisierung des eigenen Befindens, nicht aber – es sei noch­
mals hervorgehoben – um angemessene Urteilsbildung und Selbst­
einschätzung. Die Bekenner-Inszenierung kann im Schauspiel des 

16 Freud, Sigmund, Trauer und Melancholie, in: ders., Sigmund Freud Studienaus­
gabe, Bd. III, Psychologie des Unbewussten, hg. v. Alexander Mitscherlich/An­
gela Richards/James Strachey, Frankfurt a.M. 1975, 197–212, 200.

Brigitte Boothe

118

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Büßergewandes daherkommen. Sie kann ein Drama jammervoller 
Selbstbezichtigung aufführen; das wäre dann dem „Kater“ des Alko­
holkranken vergleichbar. Oder sie vermag sich als gesteigerte Emp­
findsamkeit darzustellen, die sich alles und jedes zu Herzen nimmt 
und eine skrupulöse, übersensible Bereitschaft zum Ausdruck bringt, 
sich kleinster – vermeintlicher, scheinbarer – Vergehen vor mitfüh­
lendem und beschwichtigendem Publikum zu bezichtigen. Sie kann 
als wütend attackierende Selbstbestrafung in Erscheinung treten, 
mit Scheler „in tausend Formen von Selbstpeinigung“17, oder sich 
als Selbsthass bis zur suizidalen Selbstattacke und Selbstverachtung 
artikulieren. Beim Kleinheitswahn, bei der Selbstpeinigung wird das 
Ausmaß der Selbsterniedrigung derart expandiert und übertrieben, 
dass ein Gegenüber angesichts der fehlenden Berechtigung beein­
druckt von derart rückhaltloser Selbstinfragestellung, genötigt wird, 
in mitfühlender Parteinahme dem sich Anklagenden zu widerspre­
chen. Andere Erscheinungsformen der Wendung gegen sich selbst 
manifestieren sich nicht nach außen, und scheinbar beugt sich das 
gequälte Ich einem erbarmungslosen inneren Richter; doch kommt 
es auch zu leiser Selbstbewunderung für die Großartigkeit des eige­
nen Martyriums.

Zur Veranschaulichung ein Beispiel aus Kafkas Tagebuch 
(07.02.1915, 288)

Dass man sich abscheulich findet
Bei einem gewissen Stande der Selbsterkenntnis und bei sonstigen 
für die Beobachtung günstigen Begleitumständen wird es regelmässig 
geschehen müssen, dass man sich abscheulich findet. Jeder Massstab 
des Guten – mögen die Meinungen darüber noch so verschieden sein 
– wird zu gross erscheinen. Man wird einsehen, dass man nichts ande­
res ist als ein Rattenloch elender Hintergedanken. Nicht die geringste 
Handlung wird von diesen Hintergedanken frei sein. Diese Hinterge­
danken werden so schmutzig sein, dass man sie im Zustand der Selbst­
beobachtung nicht einmal wird durchdenken wollen, sondern sich von 
der Ferne mit ihrem Anblick begnügen wird. Es wird sich bei diesen 
Hintergedanken nicht etwa bloss um Eigennützigkeit handeln, Eigen­
nützigkeit wird ihnen gegenüber als ein Ideal des Guten und Schönen 
erscheinen. Der Schmutz, den man finden wird, wird um seiner selbst 
willen dasein, man wird erkennen, dass man triefend von dieser Belas­

17 Vgl. Scheler, Max, Reue und Wiedergeburt, in: ders., Vom Ewigen im Menschen, 
Bd. 1, Religiöse Erneuerung, Leipzig 1921, 5–58, 34.

Reue und die eigene Fragwürdigkeit

119

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tung auf die Welt gekommen ist und durch sie unkenntlich oder allzu 
gut erkennbar wieder abgehn wird. Dieser Schmutz wird der unterste 
Boden sein, den man finden wird, der unterste Boden wird nicht etwa 
Lava enthalten, sondern Schmutz. Er wird das Unterste und das Obers­
te sein, und selbst die Zweifel der Selbstbeobachtung werden bald so 
schwach und selbstgefällig werden wie das Schaukeln eines Schweines 
in der Jauche.18

Es handelt sich um einen Tagebucheintrag, eine intime Aufzeich­
nung, es geht um die eigene Person; doch fällt auf, dass nirgends 
das Personalpronomen der ersten Person verwendet wird. Das un­
persönliche, verallgemeinernde „man“ ist Subjekt. Wer immer bereit 
sei zur Selbstbeobachtung, werde ekelerregenden Eigennutz und 
Unaufrichtigkeit finden, und zwar in maximalem Ausmaß und un­
entrinnbarer Schicksalhaftigkeit. Die Entwertung bleibt abstrakt; 
was immer „man“ an sich selbst beobachten mag, ist „Schmutz“. 
Eben dies scheint für die Selbstanklage charakteristisch zu sein: der 
Verzicht auf Konkretion. Nicht eine Retrospektion dessen findet 
statt, was sich tatsächlich ereignet, wie man in einem bestimmten 
Fall gehandelt oder was man unterlassen, gedacht oder gefühlt 
hat, sondern man holt zum Rundumschlag aus. Auf diese Weise 
erspart man sich Selbstkonfrontation, obwohl der Rundumschlag 
einen selbstkonfrontativen Schein hat; man wirkt selbstkritisch, oh­
ne den Blick auf potentiell kritikwürdige Situationen und Begeben­
heiten zu richten oder anderen den Blick auf Konkretes zu öffnen. 
Diese Neigung zum Allgemeinen und Abstrakten in Verbindung mit 
selbstgerichteten, negativen Maximalbewertungen wird im Kontext 
der kognitiven Verhaltenstherapie und der rational-emotiven Thera­
pie als System „dysfunktionaler Schemata“ gekennzeichnet. Im the­
rapeutischen Zusammenhang ist es programmatisch wichtig, Wege 
zu erproben, diese Schemata zu verändern. Das bedeutet unter ande­
rem, im Dialog mit den Patient:innen den Rededuktus pauschalen 
Verallgemeinerns (regelmäßig „wird es […] geschehen müssen“) zu 
thematisieren, die Neigung zu Extrembewertungen anzusprechen 
(„dass man sich abscheulich findet“, „ein Rattenloch elender Hinter­
gedanken“), die ihrerseits reformulierend weitere Steigerung suchen 
(„Diese Hintergedanken werden so schmutzig sein, […]“); es geht 

18 Kafka, Franz, Gesammelte Werke. Tagebücher 1910–1923, hg. v. Max Brod, 
Frankfurt a.M. 1973, 288.

Brigitte Boothe

120

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


darum, polarisierende Darstellungs- und Argumentationsformen – 
Schwarz – Weiß, Gut – Böse – in Frage zu stellen, vom Abstrakten 
zum Konkreten überzugehen und dazu einzuladen, vom kategorisie­
renden Verallgemeinern („man“) zum Besonderen und Persönlichen 
zu kommen. Auch gilt es, die moralischen Keulenschläge zu proble­
matisieren, die unermüdlich ausgeteilt werden und alles und jedes 
niederknüppeln („Eigennützigkeit“, „Unaufrichtigkeit“, „Schmutz“, 
Hintergedanken“); unbefangene Offenheit für Erfahrung sollte an 
ihre Stelle treten.

10 Reue, Verzicht auf Abwehr, nachträgliche 
Verantwortungsübernahme

Während die „Wendung gegen sich selbst“ den sachlich-realistischen 
Welt- und Selbstbezug gerade vermeidet, geht es bei der Reue zwar 
zum einen um die herabgesetzte Selbstliebe, die schwer auszuhalten 
ist, aber auch, in Spannung dazu, um eine reflexive biografische Re­
konstruktion im Zeichen nachträglicher Verantwortungsübernahme. 
Man muss nicht in der Verstörung verharren. Neue Selbstwirksam­
keit kann entstehen, und zwar gerade aus der Einsicht in die eigene 
Fragilität. Scheler bringt es auf den Punkt; allerdings spricht er hier 
ein Ideal an, eher nicht die Lebenswirklichkeit:

Reue bricht jene Schwelle des Stolzes, die aus unsrer Vergangenheit 
nur das aufsteigen läßt, was diesem Stolz Befriedigung gewährt und 
ihn rechtfertigt. Sie hebt die natürliche Verdrängungskraft des ‚natürli­
chen‘ Stolzes auf. Sie wird so ein Vehikel der Wahrhaftigkeit gegen uns 
selbst.19

Die Selbstkonfrontation – weiterhin ist von idealen Verhältnissen die 
Rede – stellt eine doppelte Herausforderung dar. Erstens verlangt 
sie das Eingeständnis eigenen malignen Tuns oder Unterlassens. 
Zweitens verlangt sie Empathie mit den Geschädigten. Wollte man 
von einem Goldstandard der Reue sprechen, dann hätte man es 
wohl mit einer Selbstkonfrontation zu tun, die sich den Verzicht auf 
Selbstschutz zumutet. Diese „Selbstpreisgabe“ weicht dem Schmerz 
über das eigene Ungenügen nicht aus, und nichts geschieht, um den 

19 Scheler (s. Anm. 17), 21.

Reue und die eigene Fragwürdigkeit

121

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Geschädigten günstig oder milde zu stimmen. Der oder die Reuige 
unternimmt nichts, um die relevanten Sachverhalte im eigenen In­
teresse zu korrigieren oder Entlastung zu erlangen; er oder sie zeigt 
sich ungeschützt, ohne in der Pose des Bekenners oder der Bekenne­
rin aufzutrumpfen. Das gilt auch dann, wenn es um die Fragwürdig­
keit eigener Charakterzüge oder fragwürdige Aspekte der eigenen 
Persönlichkeit geht, nicht nur um einzelne Handlungen oder Unter­
lassungen. Reue in diesem Hochformat ist nicht alltäglich; und es 
kann „vom Schmerz über eine einzelne Tat […] zu jener vollständi­
gen ‚Zerknirschung des Herzens‘“ kommen, die schließlich „tiefere 
Gesinnungsänderung“ bewirkt, sogar „zum echten Gesinnungswan­
del, ja zur ‚Wiedergeburt’ hin […]“20 führt.

Für Scheler ist der radikale Verzicht auf Selbsttäuschung, das Ein­
geständnis moralischen Scheiterns, so sehr das auch an die Grenzen 
psychischer Desintegration reichen mag, die entscheidende Leis­
tung. Am Ende der Zerreißprobe mag Erlösung in Aussicht stehen: 
„Die Reue tötet den Lebensnerv der Schuld, dadurch sie fortwirkt.“21 

Die Intensität der persönlichen Infragestellung, die „Zerknirschung“, 
kann in dieser Sicht zum Neubeginn führen, im Zeichen der Hoff­
nung auf Gnade und Neubeginn. Doch kreist hier die schmerzerfüll­
te Rekapitulation allein um sich selbst; die Grenze zum Self-Blaming 
ist fließend. Denn die Sehnsucht nach Erlösung kann sich zwar 
suggestiv wirksam machen, so, als sei Rückkehr oder Einkehr mög­
lich in einen Stand der Unschuld, Reinheit und unverbrüchlicher 
Liebenswürdigkeit. Doch hier ist das Problem der Selbsttäuschung 
im einsamen Geschäft des In-Sich-Gehens nicht wirklich überwind­
bar. Der oder die Reuige mag sich wachsam dazu anhalten, kein 
Drama der Zerknirschung aufzuführen, um Mitleid zu erregen, auch 
für sich selbst; er oder sie mag sich energisch verbieten, heimlich 
nach Entschuldung, Gnade und Neubeginn zu gieren, er oder sie 
mag sich auch verbieten, heimlich stolz auf die Radikalität eigener 
Selbstentwertung zu sein; doch die Selbstdisziplinierung wird von 
Selbstliebe geschwächt. Vielmehr ist festzuhalten: Reue hat keine 
Prämie. Die Intensität reuiger Zerknirschung hat nicht einen Lohn 
der Ent-Schuldung zur Folge. Reue kreist nicht nur um sich selbst, 

20 A.a.O., 29.
21 A.a.O. 17f.

Brigitte Boothe

122

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ist keine einsame Gemütsverfassung, sondern – und darum geht es – 
ein Beziehungsgeschehen.22

11 Reue als Beziehungsgeschehen

Inwiefern Reue ein Beziehungsgeschehen darstellt, soll an einem 
Beispiel anschaulich werden. Es handelt sich um eine Illustration 
narrativer Gläubigkeit mit gravierenden Folgen, erzählt von Gott­
fried Keller im Kapitel „Kinderverbrechen“ seines Romans „Der 
grüne Heinrich“.23 Das „Verbrechen“ besteht in der Stegreiferfindung 
einer abenteuerlichen Geschichte, die der kleine Schüler Heinrich 
seinen Lehrern auftischt, einer Geschichte, in der er sich selbst als 
Opfer und ältere Schüler als Übeltäter darstellt, einer Geschichte, 
die unverstellten Glauben bei den erwachsenen Autoritäten findet, 
schwere Strafen für die vermeintlich Bösen nach sich zieht und die 
der Erzähler, berauscht vom Erfolg, schließlich selbst glauben möch­
te. Die Erzählung hat bemerkenswerte psychologische Prägnanz.24

Der Ich-Erzähler erinnert sich, dass er als kleiner Junge, etwa 
sieben Jahre alt, im Zimmer spielend „einige unanständige, höchst 
rohe Worte“ vor sich hinsprach,

deren Bedeutung mir unbekannt war und die ich auf der Straße gehört 
haben mochte. Eine Frau saß bei meiner Mutter und plauderte mit ihr, 
als sie die Worte hörte und meine Mutter aufmerksam darauf machte. 
Sie fragte mich mit ernster Miene, wer mich diese Sachen gelehrt hätte, 
insbesondere die fremde Frau drang in mich, worüber ich mich ver­
wunderte, einen Augenblick nachsinnend, und dann den Namen eines 
Knaben nannte, den ich in der Schule zu sehen pflegte. Sogleich fügte 
ich noch zwei oder drei andere hinzu, sämtlich Jungen von zwölf bis 
dreizehn Jahren, mit denen ich kaum noch ein Wort gesprochen hatte.25

Es kam zu einem strengen und feierlichen Verhör durch hohe Auto­
ritäten in der Schule, auch die ahnungslosen älteren Jungen waren 
dabei. Das Kind erfindet eine höchst abenteuerliche Geschichte von 

22 Vgl. Hirsch (s. Anm. 12).
23 Keller, Gottfried, Der grüne Heinrich. Zweite Fassung, Erstdruck: Stuttgart 

(Göschen) 1879/80, Neuausgabe Guth, Karl-Maria (Hg.), Berlin 2016, URL: 
https://www.gottfriedkeller.ch/GH/GH2/GH1_08.htm (Zugriff: 17.5.2025).

24 Vgl. ebd.; Boothe (s. Anm. 9), 201.
25 Keller (s. Anm. 23).

Reue und die eigene Fragwürdigkeit

123

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.gottfriedkeller.ch/GH/GH2/GH1_08.htm
https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.gottfriedkeller.ch/GH/GH2/GH1_08.htm


„einem mutwilligen Streifzuge“, auf den die großen Jungen den Klei­
nen mitgenommen haben sollten.

Noch nie hatte man in der Schule eine solche Beredsamkeit an mir 
bemerkt, wie bei dieser Erzählung. Es kam niemand in den Sinn, etwa 
bei meiner Mutter anfragen zu lassen, ob ich eines Tages durchnäßt 
und nächtlich nach Hause gekommen sei. Dagegen brachte man mit 
meinem Abenteuer in Zusammenhang, daß der eine und andere der 
Knaben nachgewiesenermaßen die Schule geschwänzt hatte, gerade um 
die Zeit, welche ich angab. Man glaubte meiner großen Jugend sowohl 
wie meiner Erzählung; […] Die Angeklagten wurden unschuldig verur­
teilt als verwilderte bösartige junge Leute, da ihr hartnäckiges und ein­
stimmiges Leugnen und ihre gerechte Entrüstung und Verzweiflung die 
Sache noch verschlimmerten; sie erhielten die härtesten Schulstrafen, 
wurden auf die Schandbank gesetzt und überdies noch von ihren Eltern 
geprügelt und eingesperrt.26

Dies ist die retrospektive Darstellung des Unrechts, das der kleine 
Junge begangen hatte. Der strengen Frage der beiden Mutter-Autori­
täten, woher er bestimmte Vulgärausdrücke kenne, wich er durch 
eine Lüge aus, die ihrerseits zu einem weiteren Lügengespinst expan­
dierte. Diese Form der Expansion von Ausflucht zu Ausflucht wird 
im Kontext von Falschbezichtigungen häufig beobachtet.

Die Erzählung ist darüber hinaus realistisch und überzeugend in 
Bezug auf die Problematik kindlicher Zeugenschaft. Das kleine, von 
den erzieherischen Autoritäten abhängige und durch sie bestimmte 
Kind hat die Chance, selbst Regie zu führen und sich darzustellen:

Soviel ich mich dunkel erinnere, war mir das angerichtete Unheil nicht 
nur gleichgültig, sondern ich fühlte eher noch eine Befriedigung in 
mir, daß die poetische Gerechtigkeit meine Erfindung so schön und 
sichtbarlich abrundete, daß etwas Auffallendes geschah, gehandelt und 
gelitten wurde, und das infolge meines schöpferischen Wortes.27

Viele Jahre später, alle haben das Erwachsenenalter erreicht, halten 
die „Betroffenen […], […] aus denen seither stille und arbeitsame 
junge Bürger geworden“, dem Täter von damals das Unrecht vor. 
Nun erinnert sich das Ich des Romans

26 A.a.O.
27 A.a.O.

Brigitte Boothe

124

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


an die vergessene Geschichte, und fast jedes Wort ward wieder lebendig. 
Erst jetzt quälte mich der Vorfall mit verdoppelter nachhaltiger Wut, 
und sooft ich daran dachte, stieg mir das Blut zu Kopfe, und ich hätte 
mit aller Gewalt die Schuld auf jene leichtgläubigen Inquisitoren schie­
ben, ja sogar die plauderhafte Frau anklagen mögen, welche auf die 
verpönten Worte gemerkt und nicht geruht hatte, bis ein bestimmter 
Ursprung derselben nachgewiesen war. Drei der ehemaligen Schulge­
nossen verziehen mir und lachten, als sie sahen, wie mich die Sache 
nachträglich beunruhigte, und sie freuten sich, daß ich zu ihrer Genug­
tuung mich alles einzelnen so wohl erinnerte. Nur der vierte, der viel 
Mühe mit dem Leben hatte, konnte niemals einen Unterschied machen 
zwischen der Kinderzeit und dem späteren Alter und trug mir die ange­
tane Unbilde so nach, als ob ich sie erst heute, mit dem Verstande des 
Erwachsenen, begangen hätte. Mit dem tiefsten Hasse ging er an mir 
vorüber, und wenn er mir beleidigende Blicke zuwarf, so vermochte ich 
sie nicht zu erwidern, weil das frühe Unrecht auf mir ruhte und keiner 
es vergessen konnte.28

Die Offenheit des Reuigen findet in Kellers Darstellung wohlwollen­
de Resonanz. Es kommt nicht etwa zu einem gewichtigen Verzeihen, 
sondern zu einem Leicht-Nehmen, zum Lachen. Es ist ein Lachen 
des Willkommens; und ein Willkommen ist möglich, weil die Be­
troffenen dem einstigen Mitschüler mit Vertrauen und Zutrauen neu 
begegnen, in einer Position der Stärke begrüßen. Und – dies darf 
nicht unerwähnt bleiben – weil Heinrich heute ein Erwachsener ist 
und Heinrich damals ein Kind. Die mangelnde Standfestigkeit des 
Kindes wird von keinem der Beteiligten als Ausrede missbraucht, 
aber es ist eben doch ein „Kinderverbrechen“. Nur derjenige, „der 
viel Mühe mit dem Leben hatte“ und der dem Geschehen von 
damals Aktualität gibt, ist nicht bereit oder in der Lage, den Un­
terschied zu berücksichtigen. Das Ich des Romans hat dem nichts 
entgegenzusetzen, da Heinrich, der Protagonist, nicht in der Position 
dessen ist, der für sich selbst etwas fordern kann. Der Beziehungsas­
pekt tritt deutlich in den Vordergrund. Die Selbstpreisgabe erfolgt 
vor den Betroffenen. Die Betroffenen akzeptieren sie und machen 
lachend einen Neubeginn möglich. Der Täter von damals gibt sich 
preis, zeigt sich offen, auch gegenüber dem, der unversöhnt bleibt.

28 A.a.O.

Reue und die eigene Fragwürdigkeit

125

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12 Verzeihen, Leichtigkeit und Gabe

In schematischer Vereinfachung kann man ‚Ich‘ und ‚Anderer‘ ein­
führen und der Beziehungsfigur der Reue Gestalt geben. Das Ich 
„beugt sich zurück auf ein Stück Vergangenheit seines Lebens“, 
veranlasst durch die Konfrontation mit dem anderen, an dem er 
schuldig wurde und dem er etwas schuldig blieb. Das heutige Ich 
positioniert das Ich von damals als Akteur in Eigenregie. Das Ich 
übernimmt im Hier und Jetzt die Perspektive des anderen, versetzt 
sich in dessen damalige und die jetzige Situation. Das Ich bekennt 
sich ohne Einschränkung, im Dialog mit inneren oder auch äuße­
ren richtenden Instanzen und gibt sich dem Urteil den anderen 
anheim. Es bringt gegenüber Alter den eigenen Schmerz über das 
Geschehene und das zugefügte Leid zum Ausdruck. Es ist möglich, 
dass ein Ich sich beim Anderen entschuldigt. Der Andere ist frei, 
was Annahme oder Ablehnung der Entschuldigung betrifft. Das Ich 
kann diesbezüglich keinen Anspruch anmelden. Wendet der andere 
sich dem Ich in Freiheit zu, um den Neubeginn einer unbelasteten 
Beziehung anzubieten, so hat dies den Charakter der Gabe. Gewiss, 
die Reue beugt. Man geht in die Knie. Gewiss, die Konfrontation mit 
der eigenen Fragwürdigkeit beugt. Man geht in die Knie. Und da ist 
der Jammer über das Leid dessen, dem übel mitgespielt wurde. Doch 
wer sich in der Reue anvertraut, und sei es vielleicht vorübergehend 
nur ein imaginiertes wohlwollendes Gegenüber, tritt in einen Dialog 
auf Augenhöhe, stellt sich der Herausforderung, aufrichtig zu sein 
und genießt den Kredit, dass man ihm Aufrichtigkeit zutraut. Eine 
neue Position der Stärke – die Bewegung vom Gebeugtsein zum 
aufrechten Gang – erwächst daher nicht aus etwas wie Selbst-Ver­
gebung, sondern aus der Bereitschaft, sich zu stellen. Wiederum 
erinnert das Wort an Stehen und Standvermögen.

In Kellers Reue-Narrativ stellt sich der Täter von damals der Lü­
ge von einst, er rekonstruiert das eigene Handeln und reflektiert 
seine Position als Akteur, nunmehr im Kontext von Verantwortlich­
keit und in Anerkennung der damaligen und jetzigen Situation der 
Geschädigten. An die Stelle der Flucht vor Konkretion tritt die de­
taillierte Rekapitulation. Dabei findet der Schmerz der Auseinander­
setzung, auch ein inneres Wüten und der dringliche Wunsch nach 
Selbstentlastung, deutliche Artikulation:

Brigitte Boothe

126

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und sooft ich daran dachte, stieg mir das Blut zu Kopfe, und ich hätte 
mit aller Gewalt die Schuld auf jene leichtgläubigen Inquisitoren schie­
ben, ja sogar die plauderhafte Frau anklagen mögen, welche auf die 
verpönten Worte gemerkt und nicht geruht hatte, bis ein bestimmter 
Ursprung derselben nachgewiesen war.29

Er verzichtet im Kontakt mit den anderen auf Selbstschutz. Er appel­
liert nicht an Verständnis. Das Risiko, verurteilt zu werden, nimmt 
er in Kauf. Er hat dem nichts entgegenzusetzen.

Er gelangt keineswegs in einen neuen Stand der Unschuld. Sein 
Handeln von damals ist ihm weiter zuzurechnen. Er rechnet es sich 
selbst weiter zu. Er ist nicht erlöst. Und es gibt keine feierliche 
Vergebung. Wie steht es mit den Geschädigten von einst, denen 
das Bekenntnis zugedacht ist? Sie tragen ihm, mit einer Ausnahme, 
nichts nach. Sie bieten ihm neuen, unbelasteten Kontakt an. Sie „la­
chen“. Das ist ein wichtiger Aspekt: Damit verdeutlichen sie, dass sie 
an den Folgen des fürchterlichen Lügenmärchens nicht zerbrochen 
sind. Der Schaden war überwindbar. Sie können heute lachen.

13 Verzeihen – geht das auf Augenhöhe?

Kommt es zum Verzeihen? Es hieß ja: „Drei der ehemaligen Schul­
genossen verziehen mir und lachten, als sie sahen, wie mich die 
Sache nachträglich beunruhigte, und sie freuten sich, daß ich zu 
ihrer Genugtuung mich alles einzelnen so wohl erinnerte.“ Ob und 
was und wann und wie und wem ein einzelner einem anderen 
verzeiht, welche Bedeutung das für ihre Beziehung hat, rückblickend 
und vorblickend, wie sich Verzeihen auf die Gemütsverfassung und 
die Mentalität des Verzeihenden auswirkt, ob es lebensklug ist, ob 
Verzeihen das Selbst- und Weltverhältnis der Beteiligten ändert und 
zur Lebensqualität beiträgt, sind Fragen, die in Sozialpsychologie, 
Persönlichkeitspsychologie, Positiver Psychologie und Klinischer 
Psychologie, unter anderem im Bereich der Psychopathologie und 
Traumaforschung eingehend exploriert und empirisch untersucht 
werden. Opfer von Gewalt und Personen, die massive psychische, 
soziale oder körperliche Schädigung erfuhren, riskieren, wie die 

29 A.a.O.

Reue und die eigene Fragwürdigkeit

127

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einschlägige empirische Forschung differenziert belegt, in der Folge, 
psychisch oder somatisch zu erkranken und im Kontext prekärer 
Lebensaussichten eine chronifizierende posttraumatische Verbitte­
rungsstörung zu entwickeln.30 Die Bereitschaft jedoch, im Nachhin­
ein eine Haltung des Verzeihens einzunehmen, scheint psychische 
Stabilität und Gesundheit zu begünstigen. Von großem Interesse 
ist die kaum zu überschätzende Rolle des Verzeihens im Bereich 
der Paar- und Familienforschung. Intime und vertraute Beziehun­
gen gewinnen Kontinuität, emotionale Tiefe und vor allem innovati­
ves Potential durch die emotionalen Qualitäten, die im Verzeihen 
wirksam werden. Die empirische Befundlage in der Resilienzfor­
schung – der Forschungsrichtung, die Potentiale und Ressourcen 
der Bewältigung, der Stabilität im Unglück, der Widerstandsfähig­
keit in Extrembelastungen exploriert – ist nicht einheitlich, doch 
gibt es Tendenzen, die in diese Richtung weisen. Die empirische 
„Forgiveness“-Forschung expandiert. Auf Versöhnung ausgerichtete 
Therapieverfahren, Praxisanleitungen und Ratgeberliteratur finden 
Verbreitung.

Wie steht es mit der Psychoanalyse? Psychoanalytiker:innen sind 
keine Instanzen, die Verzeihung gewähren können. Auf Grund ihrer 
Verpflichtung zu Abstinenz und Neutralität in der therapeutischen 
Beziehung steht ihnen auch das moralische Urteilen und Verurtei­
len nicht zu. Patient:innen, die von Schuldkonflikten gequält sind, 
erhalten im psychoanalytischen Dialog keine Absolution, vielmehr 
geht es um die Aufdeckung beispielsweise einer destruktiven Über-
Ich-Dynamik, selbstschädigender Abwehrprozesse oder die Entde­
ckung wirklicher Schuld hinter der dramatisierend vorgeschobenen 
Schuldverstrickung. Psychoanalyse kann Selbst- und Fremdkenntnis 
im Rahmen einer wohlwollenden, Kredit gebenden und herausfor­
dernden Beziehung fördern, Bereitschaft zur Konfrontation mit dem 
eigenen Wunschdenken, mit Illusionen und Egozentrik, Korrum­
pierbarkeit und Destruktivität schaffen.

30 Vgl. Linden, Michael, Verbitterung und Posttraumatische Verbitterungsstörung, 
Fortschritte der Psychotherapie 65, Göttingen 2017.

Brigitte Boothe

128

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14 Entgegenkommen und ein Gestus der Leichtigkeit

Ausdrücklich sei nochmals betont, dass Personen, die andere ge­
schädigt oder verletzt haben, keinen Anspruch auf Verzeihung ha­
ben, und Personen, die geschädigt oder verletzt worden sind, zum 
Verzeihen nicht genötigt werden können. Verzeihen ereignet sich 
jenseits von Tauschbeziehungen und jenseits der Kalküle; im Ideal­
fall handeln Personen hier „ohne Angst vor Selbstverlust und ohne 
Erwartung von Gegenleistung zugunsten anderer“. Kodalle verweist 
in diesem Zusammenhang auf Derrida und Ricoeur, die hier von 
„einer das Dasein durchwirkenden Potenzialität der Gabe, die in 
Akten des Vergebens ihren dichtesten und zuweilen provokativsten 
Ausdruck findet“31, sprechen. Dieses Entgegenkommen im Geist des 
Verzeihens hat nicht zwingend den Charakter einer Antwort, etwa 
auf sichtbare Reue; es ist vielmehr eine Haltung der Waffenlosigkeit 
und Entwaffnung, die sich bereits vorauslaufend als Beziehungsin­
itiative geltend machen kann. Eine Beziehungsinitiative im Gestus 
der Leichtigkeit oder der „Grazie“32. Sie kommt ohne heiligen oder 
Bierernst aus; das verdankt sich der Selbstrelativierung oder Selbst­
dezentrierung des Verzeihenden, der nicht zuletzt die eigene Fragi­
lität, Verführbarkeit, Fehlbarkeit vor Augen hat und waffenlos auf 
den Anderen zugeht. Eine neue, sehr differenzierte Analyse dieses 
Problems legt Peisker vor.33

Wie konfiguriert sich die Mentalität des Verzeihens? Die Relation 
von Opfer und Täter ist im Kontext des Verzeihens asymmetrisch, 
der Verzeihende ist hier in souveräner Position. Diese souveräne 
Position könnte im Rahmen von Beziehungen, die von wechselseiti­
ger Achtung geprägt sind, als problematisch gelten, auch für denje­
nigen, der zum Verzeihen bereit ist. Es bedarf, mit Kodalle, einer 
Dezenz der Verzeihenskommunikation bis hin zum Verzicht auf 
verbale Äußerungen zugunsten einer Beziehungspraxis, in der ein 

31 Kodalle, Klaus-Michael, Verzeihung denken. Die verkannte Grundlage humaner 
Verhältnisse, München 2013, 12.

32 Vgl. a.a.O., 141–146: Verzeihen vollzieht sich unter optimalen Bedingungen im 
Gestus der Leichtigkeit oder der „Grazie“.

33 Peisker, Ulrike, Zwischenmenschliche Vergebung. Phänomenologische Betrach­
tungen in protestantischer Perspektive, Religion in Philosophy and Theology 
128, Tübingen 2024.

Reue und die eigene Fragwürdigkeit

129

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rekurs auf die problematische Vergangenheit obsolet wird.34 Verzei­
hen – oder sollte man besser vom ungeschützten Entgegenkommen 
sprechen? – ist möglich auf der Basis grundsätzlichen Wohlwollens, 
grundsätzlichen Interesses an humanen Beziehungen, denen man 
Veränderung zutraut und für die man selbst sich zu engagieren 
bereit ist. Man tritt einander auf Augenhöhe entgegen und ist in 
Bezug auf Unrecht gleichwohl nicht blind, sondern hellsichtig und 
sensibel. Gewiss, im Alltagsleben kommen zwischen Vergeltung und 
Verzeihung tausendfache Zwischenformen vor, Akte der Vergebung 
oder eine Haltung der Nachsicht können halbherzig, erlogen, heuch­
lerisch, komfortbedingt und selbstgefällig sein, und die Praxis des 
Verzeihens ist vor Selbsttäuschung nicht geschützt. Das ist dem Ver­
zeihensbereiten klar, der das zugefügte Übel sowohl in dezentrierter 
Perspektive, unter Absehung vom Betroffensein, als auch im Blick 
auf die eigene Erfahrung beurteilt, freilich in Überwindung der Kla­
ge wie der Anklage. Die Bereitschaft zur ungeschützten Selbstproble­
matisierung, wie auch die des ungeschützten Entgegenkommens, 
wächst mit der Fähigkeit, die Situation gründlich zu erfassen, in der 
das Übel entstand, dabei der eigenen Beteiligung gewahr zu sein wie 
auch die probeweise Identifikation mit dem Übeltäter oder Schädi­
ger zu übernehmen. Solche retrospektiven Explorationen können 
bedrängend, schmerzlich, kummervoll sein und sich als außeror­
dentliche psychische Herausforderung erweisen, doch schaffen sie 
eine Haltung der Freiheit in und Zukunftsoffenheit für Beziehun­
gen. Das ungeschützte Entgegenkommen ist prospektiv orientiert 
im Unterschied zur retrospektiven oder auch im prekären Sinn rück­
wärtsgewandten Orientierung der Rache und der Vergeltung. Das 
ungeschützte Einander-Entgegenkommen verhindert das Unrechts­
bewusstsein nicht, und es beschränkt die Selbstermächtigung zum 
Handeln und die eigene Agentivität gerade nicht.

15 Offener Ausblick

Reue mag verändern. Doch das muss nicht sein. Man mag für lange 
Zeit in Selbsthader und Self-Blaming verharren. Die Preisgabe eige­

34 Vgl. Kodalle (s. Anm. 31).

Brigitte Boothe

130

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ner Stärke und Selbstsicherheit und die retrospektive Exploration 
dessen, wie man im Dort und Damals gehandelt oder gerade nicht 
gehandelt, wie man gefühlt und gedacht hat, bietet die Aussicht, das 
Selbstbild zu verändern, gerade weil die eigene Fragwürdigkeit sich 
darin offenbart und nicht versteckt. Es braucht den verlässlichen 
Anderen oder die verlässliche Andere zur eigenen Wiederherstellung 
und Erholung. Diese:r Andere vermittelt eine Beziehung auf Augen­
höhe. Der Austausch mag neues Standvermögen bringen. Der erzäh­
lende und nachdenkliche Umgang mit selbstkonfrontativer Erschüt­
terung und Selbstinfragestellung kann – muss nicht – dazu führen, 
dass man das Leben und sich selbst mit neuen Augen sieht. Man 
könnte von Kummer, Hader oder Resignation zu skeptischem, aber 
auch wohlwollendem Realismus sich selbst gegenüber gelangen.35

Die Auseinandersetzung mit möglichen Versäumnissen und Ver­
fehlungen im Gespräch kann Perspektiven eröffnen. Dazu gehören 
beispielsweise: Erholung und Sammlung durch die Möglichkeit, un­
geteilte Aufmerksamkeit zu erhalten, Freude am Verstandenwerden, 
Selbstwertzuwachs durch den Mut, eigene Unzulänglichkeiten und 
Grenzen anzuerkennen, Teilhabe an der begründeten Zuversicht 
eines glaubwürdigen Gegenübers, ein erweiterter Blick auf das Dort 
und Damals und eine Zunahme an Selbstkenntnis und emotionaler 
Intelligenz.

35 Vgl. Ayduk Özlem/Kross, Ethan, Analyzing Negative Experiences Without Ru­
minating. The Role of Self-Distancing in Enabling Adaptive Self-Reflection, in: 
Social and Personality Psychology Compass 4 (2010), 841–854.

Reue und die eigene Fragwürdigkeit

131

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ulrike Link-Wieczorek

Wiedergutmachung im Prozess der 
Versöhnung – umstritten, unmöglich und doch 
unverzichtbar?

1 Einleitung: Zur Fragestellung

Im Rahmen der Soteriologie von Wiedergutmachung reden zu wol­
len, hat keinen guten Klang in der evangelischen Theologie. Der Be­
griff erinnert entweder an kindliche Stadien der religiösen Entwick­
lung, in der man mit Gott nach dem Prinzip des do-ut-des handeln 
zu müssen glaubt, oder – schlimmer noch – an die Frömmigkeit 
der Zeit kurz vor der Reformation, als man – so das konfessionelle 
Gedächtnis – sich angeblich in einer Kultur der „Werkgerechtigkeit“ 
wähnte, in der man ohne gute Werke keinen Stich bei Gott machen 
konnte. Wir fühlen uns im evangelischen Raum davon befreit – 
befreit von einem Bewährungsdruck Gott gegenüber, weil wir ge­
lernt haben, aus seiner bedingungslosen Gnade zu leben, die wir als 
eine Art Benzin für die freie Gestaltung unseres Lebens verstehen 
könnten. „Im Lichte des Evangeliums“, so der Mainzer praktische 
Theologe Kristian Fechtner unter Bezugnahme auf Wilhelm Gräb, 
„geht es dabei ‚gerade nicht um die Rechtfertigung aus den Motiven 
und Leistungen, die diese Lebensgeschichte selber bereitzustellen 
vermag‘, sie wird vielmehr ‚dem einzelnen in Gestalt vorbehaltloser, 
unbedingter, in Gott gründender Anerkennung zugesagt.‘“1

1 Fechtner, Kristian, Schamgefühle. Zur emotionalen Innenseite der Kasualpraxis, 
in: Lars Charbonnier/Matthias Mader/Birgit Weyel (Hg.), Religion und Gefühl. 
Praktisch-theologische Perspektiven einer Theorie der Emotionen, Göttingen 
2013, 285–298, 286, Anm. 54. Fechtner zitiert Gräb, Wilhelm, Die Kasualpraxis 
als Rechtfertigung von Lebensgeschichte, in: ders., Lebensgeschichten – Lebens­
entwürfe – Sinndeutungen. Eine praktische Theologie gelebter Religion, Güters­
loh 1998, 172–202, 199ff. Interessanterweise enthält der genannte von Charbon­
nier u.a. herausgegebene Sammelband keinen einzigen Beitrag über Emotionen 

133

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nun ist doch zweifellos die Korrektur eines bedrohlichen Got­
tesbildes eine positive Entwicklung, die man 1999 mit der evange­
lisch-katholischen Erklärung zur Rechtfertigungslehre auch als eine 
ökumenische Entwicklung gefeiert hat. Die religionspädagogische 
Forschung von Anna-Katharina Szagun hat sogar ergeben, dass in­
zwischen Kinder nicht nur keine Angst vor Gottes Strafe haben, 
sondern dass sie auch seiner Allmacht kaum mehr ein direktes 
Eingreifen in ihre Lebensumstände zutrauen. Somit hat die Theodi­
zee-Frage an Bedeutung verloren. Auf Gott wird nicht mehr so sehr 
als eingreifender Gott gehofft, sondern als begleitender, tröstender 
und ermutigender Gott, dessen voller Anerkennung man sich sicher 
glaubt.2 Wozu also über Wiedergutmachung nachdenken?

Die Antwort findet sich, wenn wir den soteriologischen Fokus 
etwas weiter zoomen und nicht nur das Verhältnis des einzelnen 
Glaubenden und Gott im Visier haben. Denn dieses zweipolige Mo­
dell ist ja eigentlich eine Kondensation aus einer komplex mehrpo­
ligen Wirklichkeit, für die der Gottesglaube doch eigentlich steht. 
Die Kondensation auf das Bild von Gott und dem Sünder bzw. 
der Sünderin erhält immerhin den Blick auf die Gebrochenheit 
des Lebens, auf Erfahrungen von Schuld und Verletzung. Bei aller 
Abschleifung eines ehemals furchterregenden Gottesbildes bleibt ein 
Unheilsrealismus auch in dieser Kondensation erhalten. Man hört 
ihn allerdings weniger ausdrücklich, wenn die Betonung auf der 
bedingungslosen Anerkennung der Sünder und Sünderinnen liegt. 
Gott ist ein Gott, der vergibt, ja natürlich. Aber wer ist es genau, 
der Vergebung benötigt? Alle Menschen benötigen sie – ja schon, 
denn wir sind alle verstrickt in die verletzende und schädigende Ge­
brochenheit des Lebens. Keiner kann den Stein werfen, weil er ohne 
Schuld wäre (Joh 8,7). Auf diese Tatsache richtet sich die Reduktion 
auf die zwei Pole in dem soteriologischen Ur-Bild.

im Bereich von Schuld- und Versöhnungserfahrung – sollten diese sich in der 
protestantischen Rechtfertigungsperspektive tatsächlich ganz und gar auflösen?

2 Vgl. Szagun, Anna-Katharina, Dem Sprachlosen Sprache verleihen. Rostocker 
Langzeitstudie zu Gottesverständnis und Gottesbeziehung von Kindern, die in 
mehrheitlich konfessionslosem Kontext aufwachsen, Kinder erleben Theologie 
1, Jena 2006; dies., Religiöse Heimaten. Rostocker Langzeitstudie zu Gottesver­
ständnis und Gottesbeziehung von Kindern, die in mehrheitlich konfessionslo­
sem Kontext aufwachsen, Kinder erleben Theologie 2, Jena 2008.

Ulrike Link-Wieczorek

134

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aber was ist mit den konkret Geschädigten, denen Gewalt, Unge­
rechtigkeit und Missachtung angetan wird, den Opfern der Sünde 
also – was haben sie mit Gottes Vergebung zu tun? Wir sehen, wir 
kommen kaum noch überzeugend mit den zwei Polen aus. Es sei 
denn, wir verstünden den Gottesglauben als eine Angelegenheit, die 
allein das Innere des gläubigen Individuums angehe – ein Vorwurf, 
dessen sich der Protestantismus seit seinem Bestehen mehr oder 
weniger erfolgreich erwehren muss. Die Gefahr des zweipoligen 
Bildes ist, dass sich in ihm die Komplexität des Glaubens an Gott 
inmitten der Verstricktheit in der Gebrochenheit des Lebens in die 
Belanglosigkeit abschleift.

Meine Vermutung ist, dass der sozialaktivistische Grundzug im 
Selbstverständnis unserer evangelischen Kirchengemeinden durch­
aus etwas damit zu tun hat, dass das zweipolige Orientierungsmodell 
als zu eng empfunden wird. Es muss aufgefaltet werden, sodass das 
Verhältnis von Gott und dem Einzelnen sowie Gottes Gegenwart im 
zwischenmenschlichen Leben deutlich wird. Es muss also mindes­
tens ein Dreieck – nehmen wir die Natur dazu – gar mindestens ein 
Viereck werden. Erst dann haben wir das Leben als solches mit im 
Blick.

In der katholischen Theologie ist der Begriff der satisfactio operis 
als Teil des Bußsakraments nach wie vor Teil der kirchlich vertrete­
nen Glaubenslehre – wenn auch kaum noch in der Frömmigkeits­
praxis des Bußsakraments. Auch hier könnte man zunächst ein bipo­
lares Modell wirksam sehen. Jedoch kennt die katholische Kirche 
die satisfactio operis immer auch als zwischenmenschliche Wieder­
gutmachung von Fall zu Fall. Dadurch erscheint nicht mehr nur 
Gott allein als Empfängerinstanz der Wiedergutmachung, sondern 
die Zweipoligkeit öffnet sich in eine Dreipoligkeit auf den zwischen­
menschlichen Bereich. So sehr ein Verständnis der Rechtfertigung 
als Geschehen unter der Bedingung der Wiedergutmachung Gott 
gegenüber heute auch katholischerseits klar abgelehnt wird, so sehr 
bleibt die Vorstellung von einer Mitwirkung des Menschen am bzw. 
im Versöhnungsprozess nach wie vor bestehen.3 Die Gnade Gottes 
wird aktiv empfangend verstanden, und das heißt vornehmlich, dass 

3 Vgl. Schulte, Raphael, Art. Mitwirkung Gottes, in: Lexikon für Theologie und 
Kirche 7, 32017, 368–369; Nüssel, Friederike/Sattler, Dorothea, Einführung in 
die ökumenische Theologie, Darmstadt 2008, 55; Werbick, Jürgen, Gottes-Gabe. 

Wiedergutmachung im Prozess der Versöhnung

135

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sie im Empfangen bereits weiterwirkend in die Kontexte der Schädi­
gung hinein gedacht wird. Darum kommt es bis heute zu konfessio­
nellen Auseinandersetzungen über den Sinn des „mere passive“ in 
der Vorstellung des Empfangens der Gnade, wie sie im Protestantis­
mus seit der Reformation tradiert wird.4 Beide Traditionen haben 
sich aber in ihrer Entschlüsselung des zweipoligen Modells von 
der Assoziation von Gott als unerbittlichem Richter verabschiedet – 
wenn sie es in der Theologie je hatten.

Ich will die Vor- und Nachteile dieser konfessionell unterschiedli­
chen Akzente hier jetzt gar nicht diskutieren, sondern lediglich da­
rauf aufmerksam machen, dass die katholische Tradition die Zwei­
poligkeit im soteriologischen Ur-Modell sehr viel schneller aufklap­
pen kann in die Mehrdimensionalität des realen Lebens. Das möchte 
man in der gegenwärtigen Versöhnungstheologie nutzen. Der katho­
lische Praktische Theologe Ottmar Fuchs dehnt es dafür auch zeit­
lich aus und nimmt ihm den Eindruck der einmaligen, punktuellen 
Lossprechung. Fuchs verbindet nämlich die bedingungslose Zusage 
von Gottes rechtfertigender Vergebungsgnade mit der Klärung des 
gelebten Lebens im Gericht, in der dann Opfer und Täter differen­
ziert, aber im Strahl der göttlichen Liebe, erscheinen. Damit reicht 
die Wirkung der vergebenden Liebe Gottes über das gesamte gelebte 
Leben bis in den Tod und die klärende Schau von Gottes Angesicht. 
Die satisfactio operis bietet ein immer wieder neues Angebot der 
eigenen Beteiligung des Menschen im Leben auf die endgültige Klä­

Fundamentaltheologische Reflexionen zum Gabe-Diskurs, in: ders., Vergewisse­
rungen im interreligiösen Feld, Münster 2011, 283–316.

4 Nüssel/Sattler (s. Anm. 3), 55.57; Lohse, Bernhard, Dogma und Bekenntnis der 
Reformation. Von Luther bis zum Konkordienbuch, in: Carl Andresen (Hg.), 
Handbuch der Dogmen- und Theologiegeschichte, Bd. 2, Göttingen 21998, 1–166, 
19–20. Vgl. zum Themenkomplex Schubert, Christiane, mere passive? Inszenie­
rung eines Gesprächs über Gnade und Freiheit zwischen Eberhard Jüngel und 
Thomas Pröpper, Regensburg 2014; Stoellger, Philipp, Passivität aus Passion. Zur 
Problemgeschichte einer ‚categoria non grata‘, Tübingen 2010; Nüssel, Friederike, 
Zum „personalen Beteiligtsein des Menschen“ in der Rechtfertigung. Notizen aus 
lutherischer Perspektive, in: Carsten Claußen/Ralf Dziewas/Dirk Sager (Hg.), 
Dogmatik im Dialog. Festschrift für Uwe Swarat, Beihefte zur Ökumenischen 
Rundschau 132, Leipzig 2020, 149–162.

Ulrike Link-Wieczorek

136

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rung hin. Man kann sagen: Sie macht Ernst mit der (vorauslaufen­
den) Vergebung Gottes im aktuellen eigenen Leben.5

Interessanterweise ist auch in diesem Gedankenbild die Verge­
bung Gottes in ihrer Wirkung bis in das Jüngste Gericht hinein 
mehrpolig, also die zwischenmenschliche Vergebung einschließend 
oder zumindest mitbetreffend. Hier werden die mittelalterlichen Bil­
der von den Menschenmengen, die vor das Gericht ziehen, erinnert 
– ein weitaus sozialeres Bild vom ewigen Leben als das des ewigen 
Schlafes in Gottes Gegenwart, das sich – in einer Hochschätzung 
der Entmythologisierung biblischer Bilder – im liberalen Protestan­
tismus eingebürgert hat.6

Die Mehrpolarität erlaubt es nun nicht nur, den tatsächlichen 
Schaden vor Augen treten zu lassen, den die Sünde verursacht. 
Schon den mittelalterlichen Anselm von Canterbury muss man so 
verstehen, dass man nur im äquivoken Sinn sagen kann, man sündi­
ge Gott gegenüber, denn eigentlich, so sagt er, könne Gottes Ehre gar 
nicht verletzt werden.7 Vielmehr schadet es der gesamten Mensch­
heit, wenn man seine ordo nicht mehr respektiere. Und dann, so 
wäre dieser Gedanke zu entfalten, tritt konkreter Schaden bei den 
übrigen, in dieser missachteten ordo lebenden Geschöpfen auf. Die 
Ehre Gottes steht also schon hier eher schützend vor der ganzen 
mehrpoligen Welt – und ganz besonders vor denen, die Schaden zu 
erleiden drohen. Fassen wir sie mal mit dem Wort „Opfer der Sün­
de“ zusammen. Und dann wären wir bei der eigentlichen Funktion 

5 Vgl. Fuchs, Ottmar, Eschatologische Rettung als Raum „unerschöpflicher“ Satis­
faktion, in: Julia Enxing/Dominik Gautier (Hg.), Satisfactio. Über (Un-)Mög­
lichkeiten von Wiedergutmachung unter Mitarbeit von Wojczak, Dorothea, Bei­
hefte zur Ökumenischen Rundschau 122, Leipzig/Paderborn 2019, 58–88, 58–61.

6 Vgl. Gestrich, Christof, Die Seele des Menschen und die Hoffnung der Christen. 
Evangelische Eschatologie vor der Erneuerung, Frankfurt a.M. 2009, 188–192.

7 Siehe Anselm von Canterbury, CDH 14 und 15: Cur Deus Homo. Warum Gott 
Mensch geworden, lateinisch-deutsche Ausgabe, übersetzt von Franciscus Salesi­
us Schmitt OSB, Darmstadt 31970, 47.49; vgl. dazu Plasger, Georg, Die Not-Wen­
digkeit der Gerechtigkeit. Eine Interpretation zu „Cur Deus homo“ von Anselm 
von Canterbury, Beiträge zur Geschichte der Philosophie und Theologie des Mit­
telalters – Neue Folge 38, Münster 1993; Pesch, Otto Hermann, Katholische Dog­
matik aus ökumenischer Erfahrung, Bd. 1/1, Ostfildern 2008, 720–734, 729 sowie 
meinen Beitrag: Link-Wieczorek, Ulrike, Wiedergutmachung statt Strafe. Zur 
versöhnungsethischen Aktualität der Satisfaktionstheorie, in: Themenheft Kirch­
liche Zeitgeschichte 26 (2013), 139–155, engl. in: Enxing/Gautier (s. Anm. 5), 89–
107.

Wiedergutmachung im Prozess der Versöhnung

137

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Praktik der Wiedergutmachung: Mit ihr kommen die Opfer zu 
Gesicht. Die Kombination aus Vergebung und Wiedergutmachung 
lenkt den Blick auf die Opfer, an denen es eigentlich ist, zu vergeben 
und deren Opferhaftigkeit durch Praktiken der Wiedergutmachung 
als solche anerkannt wird. Auch Gottes Vergebung ist also äquivok, 
irgendwie stellvertretend für die konkreten Opfer und deren eventu­
elles Unvermögen zu vergeben.

Was macht das alles mit unserem Ausgangsmodell? Ich denke 
mir das so: Das bipolare Ur-Modell, das den Menschen coram deo 
stellt, ist eine Kurzzusammenfassung einer mehrfachen Stellvertre­
tung Gottes im Versöhnungsgeschehen, in der die Glaubenden leben 
und sich verorten: Sie sehen Gott als Vertreter der Opfer, indem 
er den Tätern ihre Sünde offenlegt, ohne dass sie dabei zugrunde 
gehen. Sie sehen ihn damit auch als Vertreter der Täter, aber ohne 
ihnen das Tätersein zu nehmen. Allenfalls nimmt er die Last der Tat 
– in der reformatorischen Theologie spricht man gern von Erlösung 
als Trennung der Tat vom Täter. Das jedenfalls meint die Rede von 
der Vergebung: Anerkennung der Opfer als Opfer und Offenbarung 
der Täter als Täter unter Bewahrung ihrer Person.8 In der zweipoli­
gen Verkürzung verdichtet sich dies im Bild Gottes als Richter, in 
dem sowohl seine Rolle als Staatsanwalt als auch die als Verteidiger 
aufgesogen sind.

Welche Rolle spielt hier nun die Vorstellung von einer Wiedergut­
machung? Wiedergutmachung ist ein Phänomen bzw. eine Praktik 
in Beziehungen, in denen es zu einer Schädigung eines Beteiligten 
gekommen ist. Der Begriff lebt aus der Assoziation, dass dieser zu­
gefügte Schaden rückerstattet werden und dadurch die Beziehung 
repariert werden könnte. Er gehört also in den Zusammenhang 
von Prozessen der Versöhnung. So wie man aber weiß, dass etwas 
Getanes nicht einfach ungeschehen gemacht werden kann, weiß 
man während dieser Assoziation auch, dass eine wirkliche Wieder­
gutmachung eigentlich unmöglich ist. Mindestens ist sie davon ab­
hängig, dass sie sich nicht nur dem auszugleichenden Schaden ange­

8 Nicht erst seit meiner Mitarbeit im Graduiertenkollegs „Praktiken der Subjekti­
vierung“ erscheint mir diese These weit weniger selbstverständlich als sie in 
der evangelischen Theologie gemeinhin vertreten wird. Ähnlich geht es offenbar 
Ulrike Peisker, vgl. ihren kritischen Kommentar dazu: Peisker, Ulrike, Zwischen­
menschliche Vergebung. Phänomenologische Betrachtungen in protestantischer 
Perspektive, Religion in Philosophy and Theology 128, Tübingen 2024, 204f.

Ulrike Link-Wieczorek

138

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


messen erweist, sondern vor allem davon, dass der Empfänger, die 
geschädigte Person oder die geschädigte Gemeinschaft, die Wieder­
gutmachung als solche akzeptiert. Das kann freilich durch unglei­
che Machtverhältnisse auch erzwungen bzw. normativ angeordnet 
werden. Die Beispiele, die ich im Folgenden kurz anreißen werde, 
zeigen unterschiedliche Zusammenhänge, in denen Wiedergutma­
chung vorkommt: In der Politik im zwischenstaatlichen Bereich als 
Reparationen für Kriegsschäden oder Menschenrechtsverbrechen, 
im Strafrecht als relativ junges, neu hinzugekommenes Element, 
und schließlich im organisierten Versöhnungsprozess im innerkirch­
lichen Bereich.

2 Wiedergutmachung in Politik und Geschichte

Politisch ist der Begriff der Wiedergutmachung aus zwischenstaat­
lichen Regelungen nach kriegerischen Konflikten bekannt. Man 
spricht dann von Reparationen. Darunter werden im landläufigen 
Sinne Ausgleichszahlungen für die Schäden verstanden, die in einer 
kriegerischen Auseinandersetzung von der verloren habenden Partei 
verursacht worden sind. Daher steckt das Wort „reparare“ in dem 
Fremdwort, das Wort „Wiedergutmachung“ wird eigentlich seltener 
benutzt. Das wird eher als Ausgleichpraktik in moralisch aufgelade­
neren Übeln verwendet, wie etwa im Fall der sogenannten Wieder­
gutmachungszahlungen der Bundesrepublik gegenüber dem Staat 
Israel nach der Shoah.

Bleiben wir zunächst bei den Reparationen. Das Verständnis als 
Ausgleichszahlung für verursachte Schäden setzt voraus, dass es sich 
um Praktiken handelt, die ein künftiges Weiterleben, möglicherweise 
sogar als Zusammenleben, ermöglichen sollen. Oft geht es zumeist 
aber auch um den Ausgleich von Machtverhältnissen – die angrei­
fende Partei soll nicht wieder angreifen können, die geschädigten 
Sieger sollen einen Start zum neuen Leben bekommen. Der Histo­
riker Tobias Weger beschreibt den „Idealfall eines Reparationsvor­
gangs“ als drei Schritte:

– die Wiederherstellung des früheren Zustands, der vor dem Um­
stand bestand, der zur Reparation Anlass bietet (Naturalrestituti­
on). […]

Wiedergutmachung im Prozess der Versöhnung

139

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


– Den Schadensersatz in Geld- oder Materialwert […], und
– Die moralische Genugtuung (Entschuldigung) durch das Einge­

ständnis der Schuld und Verantwortung.9

Weger weist darauf hin, dass in der modernen Geschichtsschreibung 
vor allem die ersten beiden Punkte als Reparationsprozesse bedacht 
werden. Der dritte, die moralische Klärung des Konfliktes, werde 
aber noch im 18. Jahrhundert unter dem Begriff Reparation juris­
tisch mitverstanden: „bey den Rechtsgelehrten“, so die Zedlersche 
Enzyklopädie aus jener Zeit, heiße der Begriff „allgemein so viel 
als die Genugthuung wegen der angethanen Beschimpffung.“10 Be­
griff und Sache der Reparationen nach Kriegen hätte sich demnach 
also auf die materiell-ökonomische Seite verengt. Diese spielt aber 
in der oben beschriebenen Weise einschließlich des Interesses am 
Machtausgleich schon im römischen Reich eine Rolle.11 Dabei finden 
die Kriegs-Reparationen in der Regel in einem nicht-ebenbürtigen 
Verhältnis der Beteiligten statt. Sie wurden somit oft von den nicht 
freiwilligen Gebern als eine aufgezwungene Bestrafung empfunden, 
obwohl die Empfänger-Staaten durchaus nicht immer und nicht nur 
den Ruin des Geber-Landes anstrebten. Für Weger taucht hier die 
Frage nach Übergabeformen auf, die verhinderten, dass der Geber, 
also die Partei, die zahlen muss, seine/ihre Würde verliere. Blickt 
man auf die jüngere Historie von Reparationen nach Kriegen, so 
scheint Versöhnung nicht ausdrückliches Ziel dieser Zahlungen 
zu sein, aber doch eine Ermöglichung von mehr oder weniger ge­
meinsamer Zukunft. Dazu gehört die Reparation durchaus auch als 
Schuldeingeständnis der Zahlenden. Eine Wiederherstellung des Zu­
standes von vor dem Krieg, wie es in Wegers Beschreibung des Ide­
als der Instanz von Kriegsreparationen heißt, gibt es in der Realität 
eigentlich nicht, besonders nicht, so Weger, „im Falle von schweren 
Kriegszerstörungen oder dem Verlust von Menschenleben“.12

9 Weger, Tobias, Führen Reparationen zu Versöhnung? Ausgewählte Beispiele 
aus der Geschichte, in: Veronika Hoffmann/Ulrike Link-Wieczorek/Christof 
Mandry (Hg.), Die Gabe. Zum Stand der interdisziplinären Diskussion, Frei­
burg/München 2016, 346–364, 346.

10 A.a.O., 347 mit Hinweis auf: Lemma „Reparation“, in: Johann Heinrich Zedler, 
Grosses vollständiges Universallexicon 31, Leipzig/Halle 1741, 634.

11 Weger (s. Anm. 9), 348.
12 A.a.O., 346.

Ulrike Link-Wieczorek

140

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das ist erst recht nicht der Fall im nun „Wiedergutmachungsab­
kommen“ genannten Vertrag der Bundesrepublik Deutschland mit 
dem Staat Israel 1953. Drei Tage hatten die Abgeordneten in der 
Knesseth hitzig debattiert und schließlich in einer äußerst knappen 
Abstimmung für die Annahme votiert.13 Die Zahlung von drei Mil­
liarden DM ging an den Staat Israel, der es unter den konkreten 
Opfern aufteilte.

Anders funktionierte die Reparation im Fall der Entschädigung 
für noch lebende Zwangsarbeiter nach 1990. Auch hier gab es 
Debatten und auch hier konnte man nicht davon ausgehen, mit 
Zahlungen das Schicksal der Betroffenen „wiedergutgemacht“ zu 
haben. Die Zahlenden waren neben dem Staat der Bundesrepublik 
Deutschland solche Unternehmen, die damals von der Zwangsar­
beit profitiert hatten. Gemeinsam (50 % Staat, 50 % Unternehmen) 
wurde in einen Fonds eingezahlt, aus dem die konkreten Entschä­
digungssummen für die Betroffenen entnommen werden konnten. 
Die Empfänger mussten nachweisen können, Betroffene zu sein. 
Die persönliche Ebene der „Entschädigungszahlungen“ ist in diesem 
Fall im Zentrum, so sehr, dass manche Unternehmen anzweifelten, 
tatsächlich in der Rechtsnachfolge der damals beteiligten Firmen 
zu sein. Zwar eingebettet in einen gesellschaftlichen Diskurs und 
eventuell unter einem gewissen öffentlichen Druck erfolgten die 
Zahlungen in den Fonds juristisch gesehen jedoch freiwillig. Die 
Empfänger der Zahlungen waren durchweg alte Menschen, und 
die Summen, die sie bekamen, waren eher eine symbolische als 
eine materielle Entschädigung. Aber sie waren vielleicht doch in 
ihrer ganzen Komplexität eine unvollkommene tatsächliche Wieder­
gutmachungsleistung, denn sie flossen aus dem zwar indirekten, 
aber doch durchaus bewussten Schuldeingeständnis der beteiligten 
Unternehmen und einer letztlich gesamtgesellschaftlich im Diskurs 
deutlichen Anerkennung der Opfer. Diese wurden durch die sym­
bolische Anerkennung nicht genötigt, öffentlich oder auch nur pri­
vat zu vergeben. Vergebung, wenn sie denn irgendwo aus diesen 
Wiedergutmachungszahlungen erfolgte, war nicht ihre Bedingung, 
allerhöchstens eine bleibende Hoffnung.

13 A.a.O., 360.

Wiedergutmachung im Prozess der Versöhnung

141

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zwischenüberlegungen:
Die Funktion der Wiedergutmachung im Versöhnungsprozess ist 
eine spezifische. Sie wird nicht erfasst mit dem Interesse an Scha­
densausgleich, das bei den Kriegsreparationen leitend ist. Aber auch 
schon da ist ein Hauch dessen mitschwingend, was in ausdrück­
lichen Versöhnungskontexten mit Wiedergutmachung verbunden 
wird: Eine Übernahme der Täter:innen von Verantwortung für ihre 
Taten, klassischerweise sichtbar an Zeichen von Reue und Buße.14 
Beide sind im zwischenmenschlichen Akt der Wiedergutmachung 
enthalten, ohne in einzelnen getrennten Schritten differenzierbar zu 
sein. Wiedergutmachung ist in erster Linie an die Geschädigten, die 
Opfer, gerichtet. Und als solche sollte sie freiwillig sein. Insofern geht 
Wiedergutmachung, wie ich den Begriff hier verwenden will, über 
den der Reparation hinaus. Das kann man auch wunderbar sehen in 
der Entwicklung der Reform des Strafrechtes in Deutschland. Dazu 
jetzt:

3 Wiedergutmachung im Strafrecht

Das deutsche Strafrecht ist seit dem Jahr 1980, besonders in den 
1990er und Anfang 2000er Jahre reformiert worden, und zwar aus­
drücklich unter dem Aspekt der „Opferorientierung“, sowohl im 
Strafprozess wie im Strafvollzug.15 Wir kennen dies heute hauptsäch­
lich durch die Vertretung der Nebenkläger und -klägerinnen, in 
der Regel Angehörige des Opfers bzw. getöteten Menschen. Das 
gibt es in deutschen Gerichtsprozessen erst seit 1986.16 Opferorien­
tierung im Justizvollzug gibt es seit den 1990er Jahren, zunächst 

14 Vgl. dazu auch Link, Christian, „… wie auch wir vergeben unsern Schuldi­
gern“. Anmerkungen zur religiösen und politischen Semantik der „Wiedergut­
machung“, in: Hans-Peter Großhans u.a. (Hg.), Schuld und Vergebung. FS für 
Michael Beintker zum 70. Geburtstag, Tübingen 2017, 275–287.

15 Vgl. dazu Höffler, Katrin/Jesse, Christiane/Bliesener, Thomas (Hg.), Opferorien­
tierung im Strafvollzug, Göttinger Studien zu den Kriminalwissenschaften 34, 
Göttingen 2019.

16 Siehe Barton, Stephan, Die Reform der Nebenklage. Opferschutz als Herausfor­
derung für das Strafverfahren, URL: https://www.uni-bielefeld.de/fakultaeten/r
echtswissenschaft/ls/barton/publikationen/JA-2009-753-759-Die-Reform-der-N
ebenklage.pdf (Zugriff: 13.4.2025).

Ulrike Link-Wieczorek

142

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.uni-bielefeld.de/fakultaeten/rechtswissenschaft/ls/barton/publikationen/JA-2009-753-759-Die-Reform-der-Nebenklage.pdf
https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.uni-bielefeld.de/fakultaeten/rechtswissenschaft/ls/barton/publikationen/JA-2009-753-759-Die-Reform-der-Nebenklage.pdf


im Jugendstrafrecht und später auch für Erwachsene Zug um Zug 
in allen bundesdeutschen Ländern. Diese Regelungen sind unter 
dem Begriff „Täter-Opfer-Ausgleich“ bekannt. In diesem bekommt 
das Phänomen der „Wiedergutmachung“ eine besondere Rolle: Wie­
dergutmachung wird nicht durch ein Gericht verordnet, sondern 
zwischen Täter und Opfer ausgehandelt. Das ist sowohl vor wie auch 
nach dem Gerichtsurteil und der Festsetzung der Strafe möglich.17 
Sie kann dem materiellen Ausgleich des zugefügten Schadens die­
nen, wird aber generell als Zeichen der ernsthaften Übernahme von 
Verantwortung für die Tat auf seitens des Täters oder der Täterin 
verstanden. So ist ein annähernd entsprechender Ausgleich des ma­
teriellen Schadens meist gar nicht möglich, aber – so ein Bericht aus 
der JVA Kiel über das dort praktizierte Training zur Opfer-Empathie 
– es können zwischen Täter:in und Opfer Wiedergutmachungszei­
chen wie Aufräumen der Garage oder regelmäßige Fahrdienste als 
Wiedergutmachungszeichen „gefunden“, geplant, praktiziert und auf 
der Seite des Opfer akzeptiert werden.18 „Zeichen“ ist hier mehr 
als ein Blumenstrauß zur Versöhnung, denn die gefundenen Wieder­
gutmachungsaktionen betreffen durchaus den Ort und die Art des 
angerichteten Schadens – hier: ein gestohlenes Auto.

Im neueren Strafrecht spricht man auch von „symbolischer Wie­
dergutmachung“. Auch das ist nicht ein Blumenstrauß, sondern z.B. 
eine Dienstleistung in einer sozialen Institution (Krankenhaus o.ä.), 
wenn die Tat eher die Allgemeinheit als ein konkretes Opfer schädigt 
– z.B. Missachtung des Verkehrsrechts in Form von Trunkenheit am 
Steuer, Wirtschaftskriminalität oder Umweltschädigung.19

In der Bedeutung einer Mischung aus juristischer Wiedergutma­
chung im Täter-Opfer-Ausgleich und juristischer symbolischer Wie­
dergutmachung treffen wir den Begriff im Zusammenhang mit Ver­
söhnungsprozessen im sozialpolitischen Bereich. Als Beispiel möch­
te ich in meinem letzten Abschnitt auf ein Versöhnungsprojekt im 
nach-genozidären Ruanda eingehen, in denen von „symbolic repara­

17 Siehe Meier, Bernd-Dieter, Strafrechtliche Sanktionen, Berlin 52019, 416ff.
18 Hagenmaier, Martin, Vom aufregenden Projekt zum schnöden Alltag. Opferem­

pathie im Strafvollzug, in: Katrin Höffler/Christiane Jesse/Thomas Bliesener 
(Hg.), Opferorientierung im Strafvollzug, Göttinger Studien zu den Kriminal­
wissenschaften 34, Göttingen 2019, 85–106.

19 Vgl. Meier (s. Anm. 17), 412–413; vgl. auch Laue, Christian, Symbolische Wieder­
gutmachung, Schriften zum Strafrecht 118, Berlin 1999.

Wiedergutmachung im Prozess der Versöhnung

143

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tion“ gesprochen wird. Hier werden wir dann wieder zurückkehren 
in die Theologie.

4 Kirchliche Versöhnungsprojekte in Ruanda: symbolic 
reparation

Die katholische Theologin Katharina Peetz forschte in ihrem Habi­
litations-Projekt über Versöhnungsprojekte im post-genozidären Ru­
anda.20 Ich bin durch unser gemeinsames ökumenisches DFG-Netz­
werk-Projekt auf diese Forschungen aufmerksam geworden, an dem 
auch die evangelische Theologin Katharina von Kellenbach teilge­
nommen hat. Diese forschte bekanntlich über die Haltung von Na­
zi-Tätern zu ihrer Verstrickung mit dem Regime mit dem Ergebnis, 
dass die von ihr befragten Menschen keine Reue- und Schuldgefühle 
hätten, sondern sich eher selbst als Opfer fühlten.21 In Bezug auf 
die evangelische Theologie der Versöhnung fordert sie eine größere 
Aufmerksamkeit für die Notwendigkeit von „satisfactio“:

Die reformatorische Kritik an der katholischen Bußlehre und insbeson­
dere der satisfactio opere macht es ungeheuer schwierig, die Täter in 
die Verantwortung gegenüber den Opfern zu nehmen. Der dritte Schritt 
der katholischen Bußlehre, die satisfactio opere, scheint mir aber einen 
Ansatzpunkt zu bieten, den Opfern eine Rolle im christlichen Versöh­
nungsprozess einzuräumen.22

Wie das auf katholischer Seite praktisch aussehen kann, zeigt Katha­
rina Peetz in ihrem Ruanda-Projekt.23 Sie schildert darin ein Versöh­

20 Peetz, Katharina, Erzählte Versöhnung. Narrative Ethik und christliche Glau­
benspraxis in Ruanda nach dem Genozid, Studien zur Theologischen Ethik 163, 
Basel/Würzburg 2023.

21 Kellenbach, Katharina von, Theologische Rede von Schuld und Vergebung als 
Täterschutz, in dies./Björn Krondorfer/Norbert Reck (Hg.), Von Gott reden im 
Land der Täter. Theologische Stimmen der dritten Generation seit der Shoah, 
Darmstadt 2001, 46–67.

22 Kellenbach, Katharina von, Christliche Vergebungsdiskurse im Kontext von NS-
Verbrechen. Ein protestantisches Plädoyer für eine revitalisierte Bußlehre, in: 
Lucia Scherzberg (Hg.), Theologie und Vergangenheitsbewältigung, Paderborn 
2005, 178–196, 192.

23 Vgl. zum Folgenden Peetz, Katharina, Practices of Symbolic Reparation in Post-
Genocide Rwanda, in: Julia Enxing/Dominik Gautier (Hg.), Satisfactio. Über 

Ulrike Link-Wieczorek

144

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nungsprojekt der katholischen Kirche, in dem neben einem Schuld­
bekenntnis der ruandischen katholischen Bischöfe, auf das ich jetzt 
nicht eingehen möchte, Versöhnungsarbeit „at the grassroots“ orga­
nisiert wurde. Im Prinzip ähnelt es dem südafrikanischen Konzept 
der Wahrheitskommission oder auch der eben erwähnten juristi­
schen Praktik des Täter-Opfer-Ausgleichs, allerdings als rein kirch­
lich betriebenes Projekt. Über einen Zeitraum von Monaten oder 
Jahren wurde in Nachbarschaftsgruppen Versöhnungsarbeit mit Tä­
ter:innen und Opfern geleistet. Dafür gibt es bis 2011 das Modell 
der christlichen Gacacas, beruhend auf der gleichnamigen einhei­
mischen para-juristischen Konfliktlösungsmethode, und schließlich 
deren Folgeprojekt „Healing of Wounded Hearts“. Beide Projekte 
sind dadurch gekennzeichnet, dass die Kirche im wörtlichen Sinne 
den Raum für die Begegnungen von Täter:innen und Opfern bildet. 
Diese verstehen sich beide – als Glieder der Kirche – jeweils auch co­
ram-deo-stehend und können so auch spirituell angesprochen wer­
den. Das ist natürlich nicht leicht auf andere Kontexte übertragbar, 
aber es gibt Einblick in die Grundidee der satisfactio operis und ihrer 
Entstehung schon in der altkirchlichen Bußpraxis.24

Die mörderischen Ereignisse in Ruanda passierten 1994, also un­
gefähr 20 Jahre vor den Versöhnungsprozessen in diesen Projekten. 
Die Versöhnungs-Projekte orientierten sich in ihrer Struktur an dem 
ruandischen christlichen Gacaca-Modell in Kombination mit der 
Bußtradition der Alten Kirche. In letzterer wurden die Täter:innen 
schwerer Sünden bekanntlich für eine Zeit von der Eucharistie (und 
somit auch vom gesellschaftlichen Leben an sich) ausgeschlossen, 
um nach einer Zeit der Buße wieder feierlich inkludiert zu werden.25 

In Ruanda war nun diese Bußzeit gefüllt von Begegnungen zwischen 
Täter:innen und Opfern. Sie tauschten sich über die Verletzungser­

(Un-)Möglichkeiten von Wiedergutmachung unter Mitarbeit von Wojczak, Do­
rothea, Beihefte zur Ökumenischen Rundschau 122, Leipzig/Paderborn 2019, 
261–282.

24 Vgl. Ohst, Martin, Art. Buße IV. Christentum, 2. Kirchengeschichte, in: Religi­
on in Geschichte und Gegenwart 2, 41999, 1910–1918, 1910–1912; Pesch, Otto 
Hermann, Die Geschichte Gottes mit den Menschen, Katholische Dogmatik 
aus ökumenischer Erfahrung, Bd. 2, Ostfildern 2010, 652–654.; Sattler, Doro­
thea, Gelebte Buße. Das menschliche Bußwerk (satisfactio) im ökumenischen 
Gespräch, Mainz 1992, 50–73.

25 Vgl. Peetz (s. Anm. 23), 276–278.

Wiedergutmachung im Prozess der Versöhnung

145

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fahrungen aus, und die Täter:innen wurden zur Einsicht in ihre 
Verantwortung für das Leben der Opfer bis in die Gegenwart hinein 
bewegt. Beide Gruppen wurden über einen langen Zeitraum kate­
chetisch begleitet. Leitend dabei war eine Definition von „schweren 
Sünden“ als gegen Gott, gegen die Gesellschaft, gegen die Kirche 
und gegen „eure Brüder und Schwestern“ gerichtete Akte. Hier 
geschieht also zweierlei: zum einen wird die Instanz G-O-T-T aus­
drücklich als Raum-schaffend eingeführt und angesprochen, zum 
andern aber wird gerade diese Bipolarität aufgebrochen in eine 
Mehrpoligkeit. Katharina Peetz interpretiert schon das als einen 
Akt der „symbolischen Wiedergutmachung“ (symbolic reparation): 
„First of all, the definition and recognition of genocide crimes as 
the gravest of sins committed to ‚God, the society, the Church and 
your brothers and sisters‘ is in itself an act of symbolic reparation.“26 

In meinen Worten gesagt: das Aufklappen der Gott-Mensch-Dimen­
sion in die Gott-Mensch-Menschen-Dimension zielt faktisch auf die 
Opfer. Von den Täter:innen wird nur gesprochen, indem die Opfer 
mit in den Blick genommen werden. Im Verfahren wurde deutlich 
gemacht, dass auch die Leugnung des Genozids eine schwere Sün­
de sei. Die Opfer hätten dadurch eine höchste Anerkennung ihres 
Opferstatus und der erlittenen Verwundungen gespürt, schreibt Ka­
tharina Peetz.27 Denn so sei deutlich geworden, dass die Täter:innen 
nicht isoliert von ihnen, den Opfern, ihre Sünde Gott gegenüber 
bekennen und vergeben lassen können. Vielmehr bildete – wieder 
in meinen Worten – G-O-T-T eine Art Kreis um Täter:innen und 
Opfer herum und bot so den Begegnungsraum und die „Luft“, die 
darin geatmet wurde. Das kommt, weil alle Beteiligten sich in dem 
Glaubensbewusstsein treffen konnten, dass Gott den Beteiligten je­
weils spezifisch beistehe: den Tätern:innen beim Bekennen ihrer 
Taten, den Opfern beim Aushalten des Geschehenen. Man kann 
also sagen, dass durch das Aufklappen der Bipolarität hier deutlich 
ein kritisch-erhaltender, begleitender und schützender Gott vor das 
innere Auge der Beteiligten tritt – ganz ähnlich wie bei den Kindern 
in der oben erwähnten religionspädagogischen Studie von Katharina 

26 A.a.O., 274 (Aufnahme eines Zitats aus Focus Group by the author with sensitiz­
ers of the „Healing of Wounded Hearts program“, Mushaka, Rwanda, October 1, 
2017).

27 A.a.O., 263.

Ulrike Link-Wieczorek

146

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Szagun.28 Die begleitende Katechese in diesem Projekt, wie sie von 
Katherina Peetz beschrieben wird, scheint mir in der Überzeugung 
agiert zu haben, dass die Täter:innen in einer Verstärkung des Ge­
fühls der Nähe des vergebenden Gottes ermutigt wurden, die Bitte 
um Versöhnung an die Opfer zu richten und ihre Perspektivenver­
änderung (Reue) in der Form von Wiedergutmachungsaktionen zu 
zeigen. Katharina Peetz beschreibt das so: „It is only God – people 
in Rwandan grassroots projects believe – who can enter the hearts of 
the victims so that they can accept the perpetrators’ acts of symbolic 
reparation.“29 (Ich vermeide das Wort Vergebung an dieser Stelle, 
weil es m.E. zur Freiheit des von Gott umrahmten Versöhnungspro­
zesses auch denkbar sein muss, dass es Versöhnung ohne Vergebung 
geben kann und wohl auch häufig gibt).30 Interessanterweise greift 
Peetz hier nicht auf eine Verbindung von Gottes Vergebung und 
Menschen-Vergebung im Konzept der Analogie zurück. Der Blick 
Gottes in das Herz der vor ihm Betenden wird jedenfalls nicht aus­
drücklich als ein Vergebungsakt bezeichnet. Damit bleibt deutlich, 
dass die zwischenmenschliche Vergebung nicht durch Gottes „Verge­
bung“ ersetzt, sondern allenfalls ermöglicht gedacht werden kann. 
„Vergebung“ meint in den beiden Beziehungen nicht dasselbe.31 Aber 

28 Siehe Szagun (s. Anm. 2).
29 Peetz (s. Anm. 23), 279.
30 Dieser Gedanke wird von Katharina Peetz nicht erwogen. Zu diesem Themen­

schwerpunkt findet die Theologin am ehesten Gesprächspartner:innen in der 
Philosophie und in der Literatur; vgl. zuletzt Link-Wieczorek, Ulrike, Schuldig 
gegenüber wem? in: Georg Pfleiderer/Dirk Evers (Hg.), Sünde, Schuld, Scham 
und personale Integrität. Zur neueren Debatte um theologische Anthropologie, 
Veröffentlichungen der Wissenschaftlichen Gesellschaft für Theologie 66, Leip­
zig 2022, 89–105, 98–105 sowie dies., Die Rolle Gottes bei der Vergebung. FS für 
Dorothea Sattler, 2026, in Druckvorbereitung.

31 Mit ausgesprochenem Gewinn zu lesen sind hier die Ausführungen von Ulrike 
Peisker, die sich unter Berufung auf die protestantische Form der Rechtferti­
gungslehre dafür ausspricht, Gottes Vergebung und zwischenmenschliche Ver­
gebung weder als Analogieverhältnis noch als Aufforderung zur imitatio dei 
verstehen zu müssen. Vielmehr seien sie als phonetisch gleichlautende, aber 
inhaltlich unterschiedliche Zusammenhänge miteinander verbunden, als Ho­
monyme (wie in einem Teekessel-Rätsel). Für diesen Gedanken habe ich große 
Sympathie, weil er einer Verbegrifflichung wehrt. Er wird in katholischer Tradi­
tion wahrscheinlich von nicht wenigen Menschen in der Analogieregel des IV. 
Laterankonzils von der immer größeren Unähnlichkeit Gottes gesehen, ist aber 
als Homonym gefasst scharfkantiger. Aber man sollte in dem Gleichklang der 

Wiedergutmachung im Prozess der Versöhnung

147

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


man kann – in der Sprache der Rechtfertigungslehre – sagen: Die 
empfangene Vergebung bzw. zugesprochene Anerkennung durch 
Gott motivierte zur Versöhnungsbitte an die Opfer – nicht als deren 
Bedingung, sondern als deren Ermöglichung. Gern wird das in der 
Theologie als eine chronologische Reihenfolge beschrieben: Zuerst 
werde die „Vergebungsluft“ Gottes erfahren, dann der Mut zur eige­
nen Versöhnungsaktion gebildet, nicht umgekehrt. Aber wer weiß es 
denn wirklich, ob es dem göttlichen Sich-Klarmachen, seinem Geist, 
nicht auch umgekehrt gelingen möge? Ob wir nicht auch denken 
dürften, dass zwischenmenschliche Erfahrungen eine Ahnung von 
Gottes Ermöglichung erzeugen können? Sollte man das wirklich 
auch als Protestant:in nicht denken dürfen? Sollte man sich nicht 
eher von Gerhard Sauter an die „Unanschaulichkeit der Rechtferti­
gung“ (nicht der Rechtfertigungslehre!) erinnern lassen und darin 
die Linearität der Zeit aufgehoben sehen?32

Eine entscheidende Rolle bei der zwischenmenschlichen Versöh­
nung spielen nun Akte der „symbolic reparation“, wie Katharina 
Peetz und andere Forschende sie nennen.33 Der Begriff wird hier et­
was anders verwendet als im Strafrecht. In Anlehnung an die kirch­

Worte doch noch die Aufforderung hören, sich über ihren (Nicht)Zusammen­
hang Gedanken zu machen bzw. ihn mit-assoziieren zu lassen. Mein Vorschlag, 
sich von dem Bild des Aufklappens der Zweipoligkeit in die Drei-bis Vierpolig­
keit leiten zu lassen, verfolgt, so scheint es mir, dieselbe Intention wie Peisker; 
siehe Peisker (s. Anm. 8), 203–218. Ein weiterer interessanter Vorschlag in diese 
Richtung kommt von Frank Martin Lütze, der in Bezug auf die Vergebung 
Gottes einen Bildwechsel vorschlägt: Statt vom Vergeben als Lossprechen Gottes 
von der Schuld könnten wir (im Gottesdienst) vom Versprechen Gottes reden, 
die Schuld auch in den noch offenen Vergebungsprozessen mitzutragen: Lütze, 
Frank M., Im Angesicht der Schuld. Liturgische Wege zur Entwicklung von 
Schuldfähigkeit, in: Alexander Deeg/Irene Mildenberger/Wolfgang Ratzmann 
(Hg.), Angewiesen auf Gottes Gnade. Schuld und Vergebung im Gottesdienst, 
Leipzig 2012, 59–76, 72–75.

32 Vgl. Sauter, Gerhard, Art. Rechtfertigung IV. Das 16. Jahrhundert, in: Theologi­
sche Realenzyklopädie 28, 1997, 328–336, 330. Vgl. dazu auch meine Überlegun­
gen: Link-Wieczorek, Ulrike, Auf keinen Fall ein Heilsprozess? Überlegungen 
zur kritischen lutherischen Rezeption der „Gemeinsamen Erklärung zur Recht­
fertigungslehre“ in Deutschland, in: Uwe Swarat/Johannes Oeldemann/Dagmar 
Heller (Hg.), Von Gott angenommen, in Christus verwandelt. Die Rechtfer­
tigungslehre im multilateralen ökumenischen Dialog, Beihefte zur Ökumeni­
schen Rundschau 78, Frankfurt a.M. 2006, 66–94, 86–87.

33 Vgl. die Literaturangaben bei Peetz (s. Anm. 23).

Ulrike Link-Wieczorek

148

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lichen Bußpraktiken werden darunter Aktionen im Versöhnungspro­
zess verstanden, die Umkehr, Reue und Bereitschaft zur Verantwor­
tungsübernahme zum Ausdruck bringen, und zwar non-verbal prak­
tisch. Katharina Peetz u.a. nennen sie „tangible actions“34. Es handelt 
sich dabei nicht eigentlich um das, was wir „Symbolhandlungen“ 
nennen würden, sondern viel spezifischer um eine praktische Unter­
stützung der Opfer in ihrem gegenwärtigen Leben – eine Wieder­
gutmachung im Bewusstsein all ihrer nur möglichen Begrenztheit, 
aber in der der Täter oder die Täterin sich doch deutlich etwas ab­
verlangt. Damit „zeigt“ er oder sie dem Opfer aber nicht nur etwas, 
sondern hilft ihm praktisch. So bittet er oder sie non-verbal um Ver­
söhnung, aber er oder sie ermöglicht schon durch die praktischen 
„tangible actions“ eine Ahnung von einem trotz allem wieder ermög­
lichten gemeinsamen Leben. Wir kennen das eigentlich im Ansatz 
schon aus dem Strafrecht und dem Täter-Opfer-Ausgleich. Kathari­
na Peetz berichtet von Täter:innen, die nach einem Gerichtsprozess 
bereits Jahre im Gefängnis gesessen hatten und nun als entlassene 
Täter:innen irgendwie um die Wiederaufnahme in die Gesellschaft 
bitten mussten. Im Rahmen des „Healing of wounded hearts“ ent­
scheidet sich ein solcher Täter zur Säuberung der Bananenplantage 
der Witwe des vom Täter Erschlagenen, die dadurch zur Teilnahme 
an dem Projekt „Healing of wounded hearts“ bewegt wird.35 Man 
kann also sagen, dass eigentlich der gesamte Prozess von Aktionen 
der symbolischen Wiedergutmachung bestimmt ist, von der Bitte 
um Mitmachen bis zu seiner Durchführung und dem immer vor­
läufigen Ende. Häuser werden wiederaufgebaut, Feldarbeit geleistet, 
über längere Zeiträume hinweg Wasser geholt oder überhaupt eine 
lebenslange weitere Begleitung und Unterstützung der Opfer-Familie 
praktiziert.36

Dies alles wird nun eingerahmt durch ein freiwilliges Ausge­
schlossenwerden von den Sakramenten. Wie in der Alten Kirche 
nehmen diese Büßenden also sichtbar nicht an der Eucharistie teil. 
Katharina Peetz betont, dass niemand von ihnen dazu gezwungen 
werde. Eine Unsicherheit über die Echtheit der Freiwilligkeit wird 
wohl auch hier bleiben, wie sie schon im Bußsakrament stets mit­

34 A.a.O., 270.
35 A.a.O., 274.
36 A.a.O., 270.

Wiedergutmachung im Prozess der Versöhnung

149

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


läuft.37 In Südafrika hat man darum auch auf Reuebekundungen 
als Bedingungen des Versöhnungsprozesses zu verzichten versucht.38 

Hier steht der Ausschluss von den Sakramenten als öffentlich sicht­
bare Einsicht in die Schwere der Sünde der Täter:innen und in 
die Notwendigkeit der Umkehr. Die Aneinanderreihung von Akten 
der symbolischen Wiedergutmachung, im Prozess der Begegnungen 
von Täter:in und Opfer gefunden, werden ernst genommen als 
Möglichkeit, Zeichen der Umkehr zu zeigen und somit als Zeichen 
für Aufrichtigkeit angenommen zu werden, damit ein Weg in die 
gemeinsame Zukunft möglich werde. Nach dem Ende der Bußzeit 
wird der:die Täter:in in einem großen Fest wieder in die Gemeinde 
aufgenommen.

5 Resümee

Wiedergutmachung fungiert also in den dargestellten Beispielen als 
Signal an die Opfer, die in der klassischen theologischen Sprache 
von der Vergebung Gottes unsichtbar und unhörbar werden. Sie 
findet sich aber durchaus nicht nur im theologisch-kirchlichen Zu­
sammenhang. Hier ist aber wichtig, dass Gott nicht als Empfänger 
der Wiedergutmachung zu verstehen ist, sondern eher als deren Er­
möglicher. In der bipolaren Rede geht das verloren. Klappt man die 
Bipolarität auf, so kommt man vom Gegenüber-Gott zum begleiten­
den, ermöglichenden, ermutigenden Gott. In diesem Sinn versteht 
Ottmar Fuchs die Theologie Anselm von Canterburys als eine Bewe­
gung von der Schuldsensibilität hin zur Leidenssensibilität Gottes in 
Christus.39

Gottesglaube wäre zu verstehen als eine Einladung, auf die Ge­
wissheit zu setzen, dass Versöhnung inklusive ihrer Praktiken prinzi­
piell eine realistische Möglichkeit ist – nicht Traum, sondern Wirk­

37 In der Geschichte der Bußtheologie ist gerade mit diesem Problem intensiv 
gerungen worden, vgl. Link-Wieczorek, Ulrike, Contritio Cordis. Reue und 
Scham in der Bußtheologie, in: Julia Enxing/Katharina Peetz (Hg.), Contritio. 
Annäherungen an Schuld, Scham und Reue unter Mitarbeit von Dorothea 
Wojtczak, Beihefte zur Ökumenischen Rundschau 114, Leipzig 2017, 48–72.

38 Vgl. dazu meine Ausführungen in Link-Wieczorek (s. Anm. 37), 68–71 inkl. der 
dort genannten Literatur.

39 Fuchs (s. Anm. 5), 81–84.

Ulrike Link-Wieczorek

150

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lichkeit. Auf diese Wirklichkeit zu setzen heißt, Praktiken der Ver­
söhnung und Sensibilität für die Leiden der Opfer der Sünde in all 
ihrer Fragmentarität immer wieder neu zu wagen. Dabei gilt es, Wie­
dergutmachungsaktionen in Versöhnungsprozessen zu unterschei­
den von Reparationen, die einen materiellen Schaden ausgleichen 
sollen. Wiedergutmachung in Versöhnungsprozessen hat einen hoch 
zeichenhaften Charakter und wird in dem Bewusstsein geübt, damit 
einen zwischenmenschlichen Schaden nicht wirklich ausgleichen zu 
können (vgl. „Entschädigungen“ für Zwangsarbeiter:innen). Somit 
ist der Erfahrungshintergrund des Begriffs dem zwischenmenschli­
chen Bereich zuzuordnen. Für die Verwendung für ein Vergebungs-
Konzept auf der Gott-Mensch-Ebene kann die Wiedergutmachung 
m.E. als eine (Rück)Projektion der zwischenmenschlich erfahrbaren 
Versöhnungspraktiken auf die Gott-Mensch-Ebene betrachtet wer­
den. Dies ist in der katholischen theologischen Sprachwelt ebenso 
wie wohl in der evangelisch-pietistischen eine vertraute Konstrukti­
on. Sie muss nicht mit einem Entschädigung fordernden (werkge­
rechten) Gottesbild erklärt werden, sondern zunächst einmal mit 
dem Bedürfnis, das Gott-Mensch-Verhältnis tatsächlich als ein per­
sönliches zu denken (und zu fühlen). Darin hätte der Mensch eine 
Mitwirkung im göttlichen „Beziehungsleben“,40 ein Argument, das 
in der katholischen Theologie in der Debatte um Entstehung und 
Verteidigung der Gemeinsamen Erklärung der Rechtfertigungslehre 
bis 1999 und in den darauffolgenden Jahren verwendet worden ist. 
Das evangelische Rechtfertigungsmodell verzichtet auf diese Wech­
selwirkung, um die mit der Gnade Gottes geschenkte Freiheit und 
damit eine Loslösung vom zwischenmenschlich erfahrbaren Versöh­
nungsgeschehen und den darin irgendwie notwendigen Schritten 
denkbar zu machen.41 Bekanntlich können sich beide Konzepte 
auf biblische Textzusammenhänge beziehen.42 Die eigentliche Kunst 

40 Vgl. Werbick, Jürgen, Selbst-Gegebenheit als Gottesgabe. Respons auf den Bei­
trag von Hans-Christoph Askani, in: Ökumenische Rundschau 60 (2011), 155–
159, und Hoffmann, Veronika, Rechtfertigung als Gabe der Anerkennung, in: 
Ökumenische Rundschau 60 (2011), 160–177.

41 Vgl. dazu Peisker (s. Anm. 8), 189–203.
42 Vgl. die unterschiedlichen Konzepte der 5. Vaterunserbitte im Matthäus- und im 

Lukasevangelium bzw. im Vergleich mit der paulinischen Rechtfertigungslehre, 
so Körtner, Ulrich H.J., Vergebung! Die fünfte Bitte des Vaterunser im Licht der 
paulinischen Rechtfertigungslehre, in: Hans-Peter Großhans u.a. (Hg.), Schuld 

Wiedergutmachung im Prozess der Versöhnung

151

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


besteht wahrscheinlich darin, die Konzepte nicht in einem Entwe­
der-Oder-Verhältnis zu sehen. Für die Wiedergutmachung im Gott-
Mensch-Verhältnis scheint es mir einleuchtend, dass hier eine be­
wusst aus dem zwischenmenschlichen Bereich geliehene Sprache 
verwendet wird, was nur zum Teil mit der Analogielehre verstan­
den werden kann.43 Vor allem geht es, so meine Interpretation, 
darum, Gott in dem gesamten Versöhnungsprozess in je spezifisch 
stellvertretender Funktion für alle Beteiligten wirksam zu denken 
(als Ankläger, als Verteidiger, als Richter) – und in der gebetsmäßi­
gen Ansprache hinzuzubitten.44 Das wäre im Grunde ein pneumato­
logisches Konzept, das dem in den obigen Ausführungen mehrfach 
begegnenden Gottesbild eines begleitenden Gottes entspricht. Man 
könnte es auch in eine weisheitliche Theologie implementieren.45

und Vergebung. FS für Michael Beintker zum 70. Geburtstag, Tübingen 2017, 
219–233; sowie Peisker (s. Anm. 8), 218–225.

43 Vgl. Anm. 31.
44 Vgl. dazu meinen Versuch, die Satisfaktionstheorie Anselm von Canterburys als 

ein Konzept der Versöhnung im Sinne der restaurative justice und die Gottes­
rede als Bekenntnis der Ermöglichung von aufrichtender Gerechtigkeit durch 
Gott zu lesen: Link-Wieczorek (s. Anm. 7).

45 Vgl. dazu Huizing, Klaas, Scham und Schuld. Fluchtlinien einer Präventivethik 
und Weisheitstheologie, in: Georg Pfleiderer/Dirk Evers (Hg.), Sünde, Schuld, 
Scham und personale Integrität. Zur neueren Debatte um theologische Anthro­
pologie, Veröffentlichungen der Wissenschaftlichen Gesellschaft für Theologie 
66, Leipzig 2022, 163–181.

Ulrike Link-Wieczorek

152

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. 
Umgang der Verletzten mit 

Verletzungen – Zwischen Vergeltung 
und Vergebung

153

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lisanne Teuchert

Von Rachedurst bis zu gerechtem Zorn
Zugänge zu retributiven Emotionen aus der Perspektive 
theologischer Anthropologie

1 Unmögliche Zugänge?

Auf Verletzungen reagieren wir emotional unterschiedlich. Eine 
Möglichkeit, die mit diesem und dem folgenden Beitrag in den Blick 
genommen werden soll, ist der Wunsch nach Rache.1 Rache gilt als 
hochemotionales Phänomen2 und eignet sich schon allein deswegen 
für eine genauere Betrachtung im Rahmen dieses Bandes. Rache 
und Rachedurst sind darüber hinaus für eine theologische Betrach­
tung interessant, weil sich die christliche Theologie traditionell mit 
Rache und den Emotionen, die dabei im Spiel sind, schwergetan hat.

Im Ethos des Christentums steht Rache häufig für das Andere, für 
das, was abgewiesen werden soll, für das, was dem Eigenen zutiefst 
widerspricht. So ist in einem Standardwerk der evangelischen Theo­
logie, der Theologischen Realenzyklopädie, zu lesen, es sei geradezu 
die „Substanz des christlichen Glaubens“, „den ‚Geist der Rache‘ 

1 In diesem Beitrag verarbeite ich weitgehend Material aus meiner Habilitations­
schrift, die Open Access über die Verlagsseite von De Gruyter zugänglich ist: 
Teuchert, Lisanne, Die Wiederkehr der Rache. Emotionen, Überzeugungen und 
Praktiken aus theologischer Perspektive, Theologische Bibliothek Töpelmann 
210, Berlin/Boston 2024, Open Access unter: https://www.degruyter.com/docum
ent/doi/10.1515/9783111389141/html.

2 Vgl. Ott, Martin, Art. Rache I. Religionsgeschichtlich, in: Lexikon für Theologie 
und Kirche 8, 1999, 790f., 790; Volkmann, Stefan, Art. Rache III. Dogmatisch 
und ethisch, in: Religion in Geschichte und Gegenwart 7, 42004, 12f., 12; Bie­
berstein, Klaus/Bormann, Lukas, Art. Rache, in: Frank Crüsemann u.a. (Hg.), 
Sozialgeschichtliches Wörterbuch zur Bibel, Gütersloh 2009, 454f., 454.

155

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.degruyter.com/document/doi/10.1515/9783111389141/html
https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.degruyter.com/document/doi/10.1515/9783111389141/html


zu überwinden“3. „Wovon sollte sich der Christ in seinem Handeln 
bestimmen lassen, wenn nicht von der Überwindung des Geistes der 
Rache?“4 Luther zählte den Verzicht auf Vergeltung zu den Kennzei­
chen der Kirche, zu den notae ecclesiae – zwar zu denjenigen, die 
Kirche nicht konstituieren, wie die Predigt des Evangeliums oder die 
Sakramente dies tun, aber doch zu den weiteren Kennzeichen, die 
das Leben der Kirche ausmachen.5 Nicht ohne Grund – drückt sich 
doch das Ethos der Bergpredigt in jenem Vers aus, der viele pazifisti­
sche Strömungen im Christentum inspiriert hat: „Ihr habt gehört, 
dass gesagt wurde: Auge um Auge und Zahn um Zahn. Ich aber 
sage euch: Leistet dem, der Böses tut, keinen Widerstand! Wenn 
dich einer auf die rechte Backe schlägt, dann halte ihm auch die 
andere hin.“ (Mt 5,38f.; Zürcher Übersetzung). Deswegen belegte, 
wie der französische Rechtshistoriker Gérard Courtois in seiner um­
fangreichen Bilanz zum westlichen Denken über Rache einführend 
feststellt, das Christentum die Rache mit einem „Radikalismus ohne 
Gleichen“ mit Vorwürfen.6

Auf der anderen Seite kennt die Geschichte der christlichen Theo­
logie durchaus eine Integration des Retributiven. Die Bergpredigt 
wurde immer auch schon in einer abschwächenden Weise inter­
pretiert, und zwar auf katholischer wie evangelischer Seite. Der 
Anspruch des radikalen Racheverzichts wurde z.B. nur einer be­
stimmten Gruppe zugeschrieben, während die „Normalgläubigen“ 
durchaus mit anderen Logiken zu leben haben.7 Zu diesen Logiken 

3 Rohrmoser, Günter, Art. Atheismus I/3. Philosophische Aspekte der Geschichte 
des neuzeitlichen Atheismus, in: Theologische Realenzyklopädie 4, 1979, 364–371 
(Literatur mit Martin Schmidt: 372), 369. Die Formulierung „Geist der Rache“ 
übernimmt Rohrmoser hier von Nietzsche.

4 Ebd.
5 Vgl. Neebe, Gudrun, Art. Kennzeichen der Kirche (notae ecclesiae), in: Religion 

in Geschichte und Gegenwart 4, 42001, 927–929, 928.
6 So das Urteil von Courtois in seiner Einführung in das westliche Denken über 

die Rache; vgl. Courtois, Gérard, La vengeance, du désir aux institutions. Intro­
duction, in: ders. (Hg.), La vengeance dans la pensée occidentale, La vengeance. 
Études d’ethnologie, d’histoire et de philosophie 4, Paris 1984, 8–45, 17.

7 Solche Modelle stellen z.B. die ‚Zwei-Stufen-Ethik‘ des Mittelalters oder die Zwei-
Reiche-/-Regimente-Lehre mit der Unterscheidung von Amtsperson/Christper­
son in der Reformation dar. Vgl. Luz, Ulrich, Das Evangelium nach Matthäus, 
Evangelisch-Katholischer Kommentar zum Neuen Testament, Bd. I/1, Düssel­
dorf 52002, 394–396.

Lisanne Teuchert

156

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des Weltlichen gehören etwa das Strafrecht und die Kriegsführung. 
In beiden Gebieten haben christliche Stimmen dazu beigetragen, 
Vergeltung als Strafe oder als legitimes Mittel in einem gerechten 
Krieg zu rechtfertigen.8 Interessanterweise – und das ist für das The­
ma dieses Bandes besonders relevant – ist es aber dann gerade die 
Emotionalität, die eine Unterscheidung zwischen dem Integrierten 
und dem Abgewiesenen erlaubt. Rache nämlich, die immer die Kon­
notation des Emotionalen, Impulsiven, Überschießenden mit sich 
trägt, muss in der Vergeltungstheorie der Strafe abgewendet werden. 
Weil sie emotional ist, ist sie gefährlich und unkontrolliert. Deswe­
gen muss sie in die Vergeltungslogik der Strafe hinein kanalisiert 
werden, um einen funktionierenden Rechtsstaat aufrechtzuerhalten, 
der allein das Gewaltmonopol besitzt, anstatt in Fehden von verfein­
deten Familien und Gruppen auszuarten.9 Vergeltung ist dann Teil 
der Gerechtigkeit, der distributiven, austeilenden Gerechtigkeit, die 
Lohn und Strafe nach Verdienst und Vergehen verteilt. Diese Art 
Gerechtigkeit für den weltlichen Bereich konnte die Theologie lange 

8 Vgl. für die Lehre vom gerechten Krieg Thomas von Aquin; so eingeordnet 
bei Bovon, François, Das Evangelium nach Lukas, Evangelisch-Katholischer 
Kommentar zum Neuen Testament, Bd. III/1, Ostfildern 22012, 325; Courtois 
(s. Anm. 6), 19. Vgl. für die Vergeltungstheorie der Strafe: Anselm, Reiner, Strafen. 
Protestantismus, in: Michael Klöcker/Udo Tworuschka (Hg.), Ethik der Weltre­
ligionen. Ein Handbuch, Darmstadt 2005, 249–254, 251; Herv. i. O.: „Obwohl 
die Reformation sich strikt gegen die Verschränkung von Kirche und weltlicher 
Macht ausgesprochen hatte, neigt der Protestantismus, insbesondere das Luther­
tum zu einer theologischen Überlegitimierung des Staates, der als Garant der 
von Gott geschaffenen Ordnung der Gesellschaft aufgefasst wird. [...] In der im 
18. und 19. Jahrhundert auflebenden rechtsphilosophischen Diskussion um die 
Legitimation des Strafrechts positioniert sich die Mehrzahl der protestantischen 
Theologen damit auf der Seite der klassischen Strafrechtsschule.“

9 Vgl. Günther, Klaus, Die symbolisch-expressive Bedeutung der Strafe. Eine neue 
Straftheorie jenseits von Vergeltung und Prävention?, in: Cornelius Prittwitz 
(Hg.), FS für Klaus Lüderssen. Zum 70. Geburtstag am 2. Mai 2002, Baden-Ba­
den 2002, 205–219, 211f.; Ott (s. Anm. 2), 790: „Im Unterschied z[ur] Vergeltung 
(Ius talionis) od[er] z[ur] Strafe, wo ein Rechtsrahmen die Wiederherstellung 
verlorener Ehre od[er] Güter regelt, legitimieren sich Handlungen aus R[ache] 
v. a. aus dem emotionalen Verletztsein u[nd] können deswegen ungezügelt, maß­
los, willkürlich u. unangebracht sein“.

Von Rachedurst bis zu gerechtem Zorn

157

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zeit nicht hoch genug loben.10 Vergeltung ist gerecht; Rache aber, die 
emotional ist, moralisch verwerflich.

Wenn Rache und Vergeltung also einerseits ganz verworfen wur­
den, andererseits Vergeltung zwar anerkannt, aber gerade die Emo­
tionalität im Umfeld des Rächens zum bleibend verwerflichen Punkt 
wurde – kann es dann zu den Emotionen des Retributiven überhaupt 
einen theologischen Zugang geben oder ist dieser von vornherein 
verstellt? Auf dem Weg zu einer Antwort sollte zunächst das Phä­
nomen dieser Emotionen genauer erkundet werden (2). Von dort 
aus werden zwei konträre Bewertungen solcher Emotionen aus der 
Theologiegeschichte vorgestellt. Nach dem Gesagten ist es kaum 
verwunderlich, dass es auf der Suche nach einem theologischen 
Zugang zunächst um einen negativen Zugang gehen wird, nämlich 
die Tradition, Zorn als „Todsünde“11 zu verwerfen (3). Danach wird 
aufgezeigt, wieso unter veränderten Voraussetzungen heute von die­
sem dezidiert negativen Zugang abgewichen werden müsste, wobei 
ein zweiter theologischer, nun positiver Zugang einbezogen wird 
(4). Schließlich wird eine Perspektive entworfen, die für einen ge­
genwärtigen Zugang der Theologie zu Emotionen des Retributiven 
angemessen erscheint (5).

2 Retributive Emotionen – welche sind das?

Wie schon angesprochen: Wenn Menschen verletzt werden, zeigen 
sie unterschiedliche emotionale Reaktionen. Reue, Trauer, Wut, 
Angst, all das gehört zum Spektrum möglicher Reaktionen, das 
dieser Band breit in den Blick nimmt. Wenn von Rache die Rede 
ist, stellt die philosophische Entfaltung der „Aggressionsaffekte“, die 
Christoph Demmerling und Hilge Landweer in ihrer „Philosophie 
der Gefühle“ vorgelegt haben, einen möglichen Anhaltspunkt dar.12 

Hier handelt es sich um ein bestimmtes Spektrum an Emotionen, 
das Demmerling/Landweer in einem Zusammenhang behandeln, 

10 Vgl. Anselm (s. Anm. 8), 251; Bondolfi, Alberto, Art. Rache III. Ethisch, in: 
Lexikon für Theologie und Kirche 8, 1999, 792.

11 Zur Begrifflichkeit s.u. unter 3.
12 Vgl. Demmerling, Christoph/Landweer, Hilge, Philosophie der Gefühle. Von 

Achtung bis Zorn, Stuttgart/Weimar 2007, 287–310.

Lisanne Teuchert

158

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aber auch differenzieren. Im Einzelnen zählen sie Ärger, Wut, Hass, 
Neid, Eifersucht, Zorn und Empörung dazu. Sie alle verbindet eine 
Ausrichtung nach außen, sie sind aggressiv oder haben aggressive 
Seiten.13 Sie unterscheiden sich aber zum einen in ihrem Abstrakti­
onsgrad bzw. der vorausgesetzten Personenkonstellation. Ärger und 
Wut kann ich auch gegenüber einem defekten Computer empfin­
den; Hass und Zorn dagegen nur auf Personen. Neid und Eifer­
sucht setzen sogar einen Vergleich zwischen Personen voraus; beim 
Neid gibt es mindestens zwei – mich und den anderen –, bei der 
Eifersucht mindestens drei. Eine Stufe weiter geht nach Demmer­
ling/Landweer der Zorn. Denn er setzt die Wahrnehmung von Un­
recht voraus. Es ist also nicht nur die eigene Interessenlage betrof­
fen, sondern auch das Recht, oder das, was als recht und unrecht 
empfunden wird. Damit wird eine abstrakte interpersonale Ebene 
betreten.14 Das ist auch bei Empörung so, allerdings geht sie noch 
eine Stufe weiter, weil ich Empörung auch stellvertretend für das 
Unrecht, das anderen widerfahren ist, empfinden kann, und weil ich 
auch über Verhältnisse empört sein kann, nicht nur über Personen.

Zum anderen lassen sich diese Aggressionsaffekte auch entlang 
ihrer moralischen Wertung differenzieren. Gerade wegen ihres Be­
zugs zum Gerechtigkeitsempfinden sind Zorn und Empörung mora­
lisch hochgeachtet – die Tradition des „gerechten Zorns“ ist lang und 
reicht von der Antike bis zum „Empört euch“ Stéphane Hessels.15 
Hass und Neid etwa werden hingegen im Allgemeinen verachtet. 
Dieses polare Spektrum in der Bewertung solcher Emotionen wird 
im Folgenden noch eine Rolle spielen. Interessant ist außerdem, dass 
Demmerling/Landweer diese Emotionen trotz ihrer Eigenarten in 
einem Spektrum sehen, sodass der eine Affekt in den anderen um­
schlagen kann oder moralisch geächtete Affekte schnell mit einem 
hochgeachteten Affekt zugedeckt werden: Ich bin dann nicht nei­
disch, sondern empört. Demmerling/Landweer sprechen hier von 
Deckaffekten.

13 Vgl. a.a.O., 289.
14 Vgl. a.a.O., 309.
15 Vgl. Hessel, Stéphane, Empört Euch!, Berlin 2011; Demmerling/Landweer (s. 

Anm. 12), 289.301–306; siehe näher unten unter 5.

Von Rachedurst bis zu gerechtem Zorn

159

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Was Rache betrifft, legt sich der Bezug zum Zorn besonders na­
he16 – Rache wollen Menschen in der Regel an Personen nehmen, 
von denen sie eine konkrete Verletzung17 erfahren haben (oder das 
so wahrnehmen), und empfinden dabei die Verletzung als Unrecht. 
Zu denken gibt aber auch die Darstellung der „Aggressionsaffekte“ 
in einem Kontinuum: Im Erleben liegen diese Affekte nahe beiein­
ander. Wer einen Rachewunsch empfindet, mag sich – im Sinne der 
„Deckaffekte“ – wegen der höheren moralischen Wertung als gerecht 
zürnend oder empört ausweisen, kann aber auch schlicht von Wut, 
Neid oder Eifersucht getrieben sein.

3 Zorn als „Todsünde“

Dass sich die christliche Theologie mit retributiven Emotionen be­
sonders schwertut – und nicht nur mit solchen, die explizit einen 
Rachewunsch enthalten, sondern insgesamt mit aggressiven Emotio­
nen –, hängt mit der Tradition zusammen, den Zorn als eine der 
„sieben Todsünden“ einzuordnen. Gleich vorweg sei zum Begriff 
gesagt: hier von „Todsünden“ zu sprechen, gerade was altkirchliche 
und mittelalterliche Kataloge betrifft, hat sich im Sprachgebrauch 
eingeschliffen. In der Tradition des Begriffs steht eine „Todsünde“ 
einer „lässlichen Sünde“ gegenüber.18 Eigentliches Anliegen der Al­
ten Kirche war allerdings, zu klären, was das „Wesen“ der Sünde 
ausmacht, woher die konkreten einzelnen Sünden also eigentlich 
kommen. Dafür wird der Begriff „Wurzelsünde“ gebraucht.19 Man 

16 Aristoteles hat Zorn und Vergeltungswunsch unmittelbar verknüpft, vgl. Aristo­
teles, Rhetorik, hg. v. Gernot Krapinger, Ditzingen 2019, 79f. (Rhet II 1, 1378a).

17 Das unterscheidet Zorn im Übrigen von Hass, der länger anhalten kann und 
weniger anlassbezogen ausfällt; vgl. Teuchert (s. Amm. 1), 35 mit Anm. 41.

18 Vgl. Gründel, Johannes, Art. Sünde V. Theologisch-ethisch, in: Lexikon für 
Theologie und Kirche 9, 2000, 1128–1130, 1129: „Unter Tod-S[ünde] wird jene 
Grundentscheidung od[er] Zieländerung verstanden, die in einer voll zu ver­
antwortenden, frei bejahten schweren Verfehlung […] v[on] Menschen gefällt 
wird, die aber auch in einer zuinnerst erkannten u[nd] bejahten sittl[ichen] wie 
rel[igiösen] Gleichgültigkeit vorliegen kann. Bei der läßl[ichen] S[ünde] wird 
die Abwendung v[on] Gott als dem letzten Ziel od[er] die böse Entscheidung 
gleichsam nur partiell vollzogen.“

19 Vgl. Werbick, Jürgen, Art. Sünde III. Historisch-theologisch, in: Lexikon für 
Theologie und Kirche 9, 2000, 1125f, 1125.

Lisanne Teuchert

160

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


versteht die Gedanken der im Folgenden skizzierten Theologen si­
cher besser, wenn man von diesem Anliegen her denkt.

Die Tradition, Zorn unter dem Blickwinkel der Sünde zu betrach­
ten, geht auf das östliche Mönchtum der Alten Kirche zurück. Bei 
Evagrius Ponticus (ca. 345–399) findet sich erstmals eine Liste acht 
solcher Hauptsünden, darunter der Zorn.20 Evagrius sieht den Zorn 
als Störung des Gleichgewichts der Seele. Nur wenn der iraszible, 
der erregbare Teil der Seele (thymos) vom Intellekt (nous) in Zaum 
gehalten wird, gelingt ein inneres Gleichgewicht, das die Vorausset­
zung für das mönchische Leben und besonders das Gebet ist. Zorn 
aber lässt den erregbaren Seelenteil überhandnehmen und nimmt 
dem Intellekt die Kontrolle. Der Zorn blendet den Intellekt;21 das 
Erkenntnisvermögen des Menschen wird durch den Zorn außer 
Kraft gesetzt.22 Auch für moralische Skrupel ist damit kein Platz 
mehr. Der Zorn wühlt die Seele auf und macht jede Kontemplation, 
jede Gottesschau, jedes Wachstum in der Tugend unmöglich. Außer­
dem gefährdet der Zorn nicht nur das eigene Seelenleben und die 
Gottesbeziehung, sondern auch die Sozialbeziehungen. „Denn ein 
Verlangen nach Rache ist der Zorn.“23, schreibt Evagrius. Der Zorn 
führt auch zu nach außen gerichteten Handlungen von exzessivem 
Gewaltpotential und bedroht das Zusammenleben im Kloster oder 
in der Familie. Soziale Schranken hält er nicht ein. So ist der Zorn 
Teil des entstehenden Katalogs von acht, später sieben „Todsünden“, 
die bis in die westliche Tradition der Sündenlehre Einzug gehalten 
haben und die „wohl bedeutendste und nachhaltigste Hinterlassen­
schaft“24 des alten Mönchtums zur Frage der Sünde darstellen. Wäh­
rend das soziale Destruktionspotenzial aus heutiger Sicht in gewisser 

20 Vgl. Stewart, Columba, O.S.B., Evagrius Ponticus and the Eastern Monastic 
Tadition on the Intellect and the Passions, in: Modern Theology 27 (2011), 
263–275, 269: „The system of eight generic thoughts was largely Evagrius’ own 
creation, though he relied heavily on the pioneering work of Origen.“

21 Vgl. Evagrius Ponticus, Der Praktikos (Der Mönch). Hundert Kapitel über das 
geistliche Leben, hg. v. Gabriel Bunge, Weisungen der Väter 6, Beuron 32011, 
19f.; Gillette, Gertrude, Four Faces of Anger. Seneca, Evagrius Ponticus, Cassian, 
and Augustine, Lanham 2010, 23.

22 Vgl. Evagrius Ponticus, Über die acht Gedanken, eingeleitet, übersetzt und hg. v. 
Gabriel Bunge, Weisungen der Väter 3, Beuron 22011, 48.

23 A.a.O., 53. Vgl. auch Gillette (s. Anm. 21), 27.
24 Beatrice, Pier Franco, Art. Sünde V. Alte Kirche, in: Theologische Realenzyklo­

pädie 32, 2001, 389–395, 393.

Von Rachedurst bis zu gerechtem Zorn

161

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Weise immer noch nachvollziehbar ist, fußt alles andere auf Voraus­
setzungen, die heute nicht mehr gegeben sind. Darauf ist nun näher 
einzugehen.

4 Veränderte Voraussetzungen: Der emotional turn, 
moralphilosophische Umwertungen und theologische 
Meta-Ethik

Besonders gewichtig für die veränderten Voraussetzungen für die 
Rede von Zorn und anderen Aggressionsaffekten ist die Entdeckung 
der Emotionen überhaupt, die sich seit ca. 30 Jahren nachhaltig auf 
die Geisteswissenschaften auswirkt: der emotional turn. Im Einzel­
nen weist diese Wende in der Sicht auf Emotionen und ihre Thema­
tisierung selbstverständlich viele Verästelungen auf, die hier nicht 
ausgeführt werden sollen. Gemeinsam ist allen diesen Strömungen 
aber, dass Emotionen nicht mehr nur als das Andere zur Rationali­
tät gesehen werden. Kognitivistische Ansätze wie der von Martha 
Nussbaum sehen eine enge Verbindung zwischen Kognition und 
Emotion. Eine Emotion ist demnach ein Werturteil, das „Dingen 
und Personen außerhalb der eigenen Kontrolle eine besondere Be­
deutung für das eigene Wohlergehen zuweist“25. Emotionen haben 
einen konstitutiven Anteil daran, wie wir die Welt wahrnehmen 
und uns in ihr orientieren. Andere verstehen Emotionen eher als 
leiblich-affektiv, so Antonio R. Damasio. Als Mittelposition in die­
ser Debatte sehen viele aktuelle Stimmen Emotionen in der Mitte 
zwischen sinnlicher Perzeption (d.h. leiblich) und prädikativen Ur­
teilen (d.h. intellektuell).26 Wo immer man sich in dieser Debatte 
positioniert: Klar ist, dass ein reiner Dualismus von Rationalität und 

25 Nussbaum, Martha, Upheavals of Thought. The Intelligence of Emotions, Cam­
bridge 2001, 4; Übersetzung nach Biess, Frank, Republik der Angst. Eine andere 
Geschichte der Bundesrepublik, Reinbek bei Hamburg 2019, 28.

26 Vgl. Barth, Roderich, Dogmatik mit Gefühl? Überlegungen zur Re-Psycho­
logisierung der theologischen Hermeneutik, in: Annette Haußmann/Niklas 
Schleicher/Peter Schüz (Hg.), Die Entdeckung der inneren Welt. Religion und 
Psychologie in theologischer Perspektive, Praktische Theologie in Geschichte 
und Gegenwart 36, Tübingen 2021, 73–94, 87f.; Döring, Sabine A. (Hg.), Philo­
sophie der Gefühle, Suhrkamp Taschenbuchwissenschaft 1907, Frankfurt a.M. 
2009, 50f.

Lisanne Teuchert

162

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Emotionalität nicht mehr vertreten werden kann. Die Verbrämung 
der Emotionen als primitiv und naturwüchsig, disruptiv und irra­
tional, ohne Urteilsvermögen, ohne Sinn und Verstand, skrupellos 
und manchmal schockierend geschmacklos – so eine Auflistung von 
Robert C. Solomon27 – wurde als leibfeindliche Tradition entlarvt, 
die auf einem cartesischen Dualismus fußt, der heute nicht mehr 
aufrechtzuerhalten ist.28

Auch moralisch lassen sich Emotionen, darunter aggressive Emo­
tionen, nicht mehr einfach nur als Gefährdung darstellen. Im Zuge 
des emotional turn lassen sich Emotionen vielmehr als „Seismogra­
phen der Bedeutung“ verstehen, so ein Buchtitel des theologischen 
Ethikers Christoph Ammann, die uns anzeigen, wo uns Dinge, die 
wir in der Wirklichkeit erfassen, angehen, weil sie etwas Bedeutsa­
mes in uns berühren.29 In der Moralphilosophie wurde das auch 
für den Zorn durchgearbeitet. Mit Glenn Pettigrove lassen sich die 
ethisch achtbaren Funktionen des Zorns wie folgt zusammenfassen: 

27 Vgl. Solomon, Robert C., The Passions. Emotions and the Meaning of Life, Indi­
anapolis 1993, xvi: „primitive and ‚natural,‘ disruptive and irrational, lacking in 
judgment and purpose or reason, without scruples, and sometimes shockingly 
short of taste“.

28 Lange Zeit war ein Leib-Seele-Dualismus in der Theologie, aber auch in der 
Philosophie vorherrschend. Er wird vor allem auf René Descartes zurückge­
führt (1596–1650). Zu seiner Lebenszeit begann sich die Anthropologie als 
Lehre vom Menschen von der Theologie und Metaphysik zu emanzipieren; vgl. 
hierzu und im Folgenden Etzelmüller, Gregor/Fuchs, Thomas/Tewes, Christian, 
Einleitung. Verkörperung als Paradigma einer neuen Anthropologie, in: dies. 
(Hg.), Verkörperung. Eine neue interdisziplinäre Anthropologie, Berlin/Boston 
2017, 1–30, 2. Der Mensch wird nun naturwissenschaftlich beschrieben. Natur 
aber gilt damals als etwas Mechanisches, etwas, was wie ein Uhrwerk funktio­
niert und nach strengen Kausalitäten abläuft. Entsprechend beschreibt Descar­
tes den Körper des Menschen als Maschine. Was dort abläuft, funktioniert 
ohne Beeinflussung durch die Seele. Zwar bleibt die Seele, bleiben Moral und 
Vernunft weiterhin wichtig für den neuzeitlichen Selbstanspruch des Menschen, 
der Körper wird aber ganz davon losgelöst. Der Dualismus zwischen Leib und 
Seele, Körper und Geist, der hier beginnt, war lange sehr wirkmächtig. Das 
wirkt sich auch auf die Sichtweise von Emotionen, die ja körperlich-affektive 
Anteile haben, z.B. Rotwerden, aus.

29 Im Anschluss an Robert S. Roberts: concern based construals. Vgl. Ammann, 
Christoph, Emotionen – Seismographen der Bedeutung. Ihre Relevanz für eine 
christliche Ethik, Forum Systematik 26, Stuttgart 2007, 17.

Von Rachedurst bis zu gerechtem Zorn

163

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1) Zorn30 kann uns dabei helfen, wahrzunehmen, wo die eigene 
Wahrnehmung mit vorherrschenden Konstruktionen von Wirklich­
keit kollidiert (‚epistemic claim‘). 2) Zorn zeigt die Hochschätzung 
dessen, was im Vorfeld verletzt wurde (‚evaluative claim‘). 3) Zorn 
kommuniziert wichtige moralische Botschaften: über uns und unse­
re Werte, aber auch gegenüber dem Aggressor, als Zeichen, dass wir 
ihn auch anderer Möglichkeiten für fähig halten (‚communicative 
claim‘). 4) Zorn kann zu Veränderung motivieren (‚motivational 
claim‘).31

Das bedeutet: Seit Entstehen der Tradition der „Sieben Todsün­
den“ haben sich die epistemologischen und moralphilosophischen 
Voraussetzungen grundstürzend verändert. Doch Gleiches gilt auch 
für die theologischen Voraussetzungen. Sie lassen sich an der Denk­
welt des Evagrius Ponticus ablesen. Evagrius erhält seine philosophi­
sche und theologische Prägung von Platon und Origenes. Das hat 
deutliche Auswirkungen darauf, wie sich das Verhältnis von Welt 
und Glaube für ihn bestimmt. Die Welt nämlich muss der Mönch 
durch Gebet und Kontemplation letzten Endes hinter sich lassen, 
um zur reinen Gottesschau zu gelangen. Der spirituelle Weg des 
Mönches führt aus der Welt heraus, hinauf in die Sphäre Gottes.32 

Ähnlich wie heute ein Dualismus von Körper und Geist nicht mehr 
denkbar ist, ist eine solche Zuordnung von Welt und Gott undenk­
bar geworden. Das Problematische am Zorn ist in dieser klösterlich-
platonistischen Weltsicht, dass der Zorn den Mönch in der Welt hält 
– während es aus heutiger Sicht gerade das Schätzenswerte am Zorn 

30 Pettigrove, Glen, Meekness and ‚Moral‘ Anger, in: Ethics 122 (2012), 341–370 
spricht von ‚moral anger‘, was gut mit der Charakterisierung von ‚Zorn‘ durch 
Demmerling/Landweer (s. Anm. 12) zusammengeht (s.o., 2).

31 Vgl. Pettigrove (s. Anm. 30), 358f.; Cogley, Zac, A Study of Virtuous and Vicious 
Anger, in: Craig A. Boyd/Kevin Timpe (Hg.), Virtues and Their Vices, New York 
2014, 199–224, 199. Den kommunikativen Aspekt nennt Griswold, Charles L., 
The Nature and Ethics of Vengeful Anger, in: Hilge Landweer/Fabian Bernhardt 
(Hg.), Recht und Emotion II. Sphären der Verletzlichkeit, Neue Phänomenolo­
gie 28, Freiburg i.Br. 2018, 145–195, 177, den evaluativen auf 188f.191.

32 Das schließt nicht aus, dass von dort aus eine Zuwendung zur Welt im Dienst 
der Verkündigung angestrebt werden kann. Vgl. Greschat, Katharina, Sicherheit 
angesichts der menschlichen Ruhelosigkeit? Askese und Schriftauslegung bei 
Gregor dem Großen, in: Werner Röcke u.a. (Hg.), Askese und Identität in 
Spätantike, Mittelalter und Früher Neuzeit, Transformationen der Antike, Ber­
lin/New York 2010, 175–188, 182–184.186.

Lisanne Teuchert

164

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sein kann, dass er die Verbundenheit mit der Welt anzeigen kann. 
Diesen Punkt hat nicht erst der emotional turn herausgearbeitet, 
sondern im theologischen Bereich schon die feministische Theologie 
und die Befreiungstheologie.

Hier präsentiert sich eine Einschätzung von Wut und Zorn, die 
in scharfem Gegensatz zur bisher vorgestellten steht. Das lässt sich 
z.B. bei Beverley Wildung Harrison nachweisen. In ihrer Antrittsvor­
lesung am Union Theological Seminary in New York von 1981 geht 
sie auf den Ort von anger – im Spektrum von Demmerling/Land­
weer ließe sich das als „Zorn“ oder „Empörung“ übersetzen – in 
der christlichen Ethik ein.33 Gerade Frauen sollten angesichts ihrer 
Erfahrungen der Versuchung widerstehen, sich in eine Otherworld34 

zurückzuziehen, und sich vielmehr in die Welt hineinstellen, um 
sie mit der Kraft der Liebe umzugestalten. Die Kraft (power), die 
existierende Welt zu beeinflussen, dürfe von einer christlichen Me­
taethik nie unterbetont, sondern müsse bekräftigt und generiert wer­
den. Die Kraft zur Veränderung müsse aus dem berechtigten Zorn 
über die Unterdrückung gewonnen werden. Wie andere kontextuel­
le Theologien auch bindet dieser Ansatz die Erkenntnis von Glau­
benswahrheit an die Erfahrung der Unterdrückung. Der „Locus“ 
der Offenbarung liegt bei Beverly Wildung Harrison im konkreten 
Kampf von Gruppen und communities um die Gabe des Lebens. 
Eine feministische Ethik muss in ihrer Sicht daher profund weltlich 
sein.35 Zorn sei dabei eine Form der Verbundenheit mit anderen, 
eine lebendige Form des Caring. Zorn signalisiere einen gewissen 
inneren Widerstand zur moralischen Qualität der sozialen Bezie­
hungen, in denen Menschen untereinander stehen. Extremer und 
intensiver Zorn drücke eine tiefe Reaktion auf die Handlung uns 
oder anderen gegenüber, mit denen wir verbunden sind, aus.36 Zorn 
verweise darauf, dass sich etwas in der Beziehung ändern müsse.

Die vier Leistungen des Zorns von eben lassen sich also mühelos 
bei Harrison wiederfinden: Die evaluative Leistung des Zorns, die 

33 Vgl. Harrison, Beverly Wildung, The Power of Anger in the Work of Love. 
Christian Ethics for Women and Other Strangers, in: Union Seminary Quarterly 
Review 36 (1981), 41–57.

34 So charakterisiert sie das Projekt von Mary Daly.
35 Vgl. Harrison (s. Anm. 33), 45.
36 Vgl. a.a.O., 49.

Von Rachedurst bis zu gerechtem Zorn

165

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


anzeigt, was wertgeschätzt wird, und die kommunikative und moti­
vationale Leistung im Kampf gegen Unrecht liegen auf der Hand. 
Aber auch die epistemische Funktion des Zorns findet sich bei 
Harrison wieder: Zorn gibt nicht nur die Kraft, einmal erkanntes 
Unrecht zu verändern, sondern ist selbst schon mit der Erkenntnis 
dieses Unrechts verbunden – einer Erkenntnis, die nicht „kalt lässt“, 
sondern aus einer Verbundenheit mit der sozialen Welt resultiert, 
die eine gleichgültige Wahrnehmung gar nicht erst zulässt, weil man 
ihr zugetan ist. Ein solches Sensorium für Unrecht ist in diesem 
Denken nicht nur begrüßenswert, sondern sollte auch gefördert 
und gestärkt werden. Zorn empfinden zu können wird zum Ziel 
ethischer Bildung. Zorn kann geradezu zur Tugend werden (so bei 
Mary Daly explizit).37

Die gegensätzlichen Sichtweisen auf den Zorn bei Evagrius und 
Wildung Harrison lassen sich auch mit den Begriffen der dogmati­
schen Tradition zusammenfassen: Während Evagrius den zornigen 
Menschen vorrangig als Sünder sieht, sieht Harrison ihn als neuen 
Menschen, der in Glaube, Liebe und Hoffnung dem Reich Gottes 
entgegenstrebt. Die theologische Anthropologie heute hat damit aus 
epistemologischen, moralphilosophischen und theologischen Grün­
den genug Anlass, die Tradition vom Zorn als Wurzelsünde aufzuge­
ben oder zumindest zu relativieren.

5 Ein Zugang von der Ambivalenz des 
Zwischenmenschlichen aus

Ist damit der richtige theologische Zugang zu retributiven Emotio­
nen nicht schon gefunden? Das hieße: Es sind aggressive Emotio­
nen, die sich zwar mit einem Rachewunsch verbinden können, aber 
im Grunde doch auf ein hohes ethisches und spirituelles Potenzial 
verweisen. Haben wir es hier gerade mit dem neuen Menschen und 
gar nicht mit dem „alten Adam“ zu tun? Trotz aller berechtigten 
Einwände, die im letzten Abschnitt vorgebracht wurden, lohnt es 
sich, an dieser Stelle innezuhalten. Denn auch die zuletzt vorgestellte 
Perspektive bedarf der kritischen Betrachtung.

37 Vgl. Daly, Mary, Reine Lust. Elemental-feministische Philosophie, München 
1986.

Lisanne Teuchert

166

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das hohe Lob des Zorns, wie es exemplarisch für die feministi­
sche Theologie bei Harrison verfolgt wurde, fügt sich ein in die 
andere Tradition, die sich auch schon seit der Antike mit der Zorn­
thematik verbindet: die Tradition des gerechten Zorns. Anders als 
Evagrius konnte z.B. Lactantius vom gerechten Zorn sprechen, und 
zwar sowohl in Bezug auf Gott als auch auf die Menschen, und sich 
bei der relativen Verteidigung des Zorns auf Aristoteles berufen.38 

Auch Augustin kennt einen Zorn, der sich gegen die Sünde richtet 
und die Besserung des Sünders anstrebt.39 Thomas von Aquin wid­
met dem Zorn eine ausführliche Behandlung. Dass der Zorn ein eta­
bliertes philosophisches Thema ist, anders etwa als der Ärger, liegt 
nach Demmerling/Landweer daran, dass dem Zorn eine moralische 
und damit „geadelte“ Funktion zugesprochen wird.40

Dass wir es hier mit einem so stark polaren Spektrum der Bewer­
tung zu tun bekommen, verweist darauf, wie bedeutsam moralische 
Wertungen bei aggressiven Affekten sind. Das zeigt sich schon da­
ran, dass Demmerling/Landweer sich genötigt sehen, die moralische 
Wertung in ihre ja eigentlich phänomenologisch angelegte Darstel­
lung einzubeziehen, wie oben angesprochen wurde. Wenn das aber 
so ist, dass aggressive Affekte schon im Moment ihres Entstehens 
stark moralisch bewertet werden, weil sie immer schon im Rahmen 
der Emotionskultur einer Gesellschaft auftreten, dann droht mit 
hoher Wahrscheinlichkeit jener Mechanismus zu greifen, den Dem­
merling/Landweer mit Deckaffekten beschreiben: Geächtete Emo­
tionen aus dem aggressiven Spektrum werden umgehend mit einer 
hochgeadelten Emotion aus demselben Spektrum überdeckt. Mei­
nen Neid stelle ich mir selbst als gerechten Zorn dar, meinen Hass 
als Empörung im Namen der vielen Entrechteten. Diese Darstellung 
geschieht mir selbst, aber auch anderen gegenüber und kann bis zur 
emotional aufgeladenen Bewegung im öffentlichen Raum reichen. 
Für den westlichen Kontext ist zu vermuten, dass dieser Vorgang 
besonders dann eintritt, wenn die Empfindung mit einem intensiven 
Rachewunsch verbunden ist, da Rache u.a. durch die christliche Be­
wertung negativ konnotiert wird. Was aufgrund dieser moralischen 

38 Vgl. Wessel, Susan, A Comparative Study of Anger in Antiquity and Christian 
Thought, in: Journal of Ethics in Antiquity and Christianity 2 (2020), 40–49, 47.

39 Vgl. ebd.
40 Vgl. Demmerling/Landweer (s. Anm. 12), 287f.

Von Rachedurst bis zu gerechtem Zorn

167

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ächtung mit Affekten geschieht, die schnell durch andere überdeckt 
werden müssen, ließe sich mit jenem Vorgang in Verbindung brin­
gen, den Klaas Huizing als „Verschiebung von Scham in Schuld“ 
bezeichnet hat: Wenn jemand aus seiner Verletzung heraus versucht, 
sein Selbstbild „offensiv zu reparieren“, wird er unter Umständen 
genau dadurch schuldig.41 Ähnliches wie hier bei der Scham könnte 
bei aggressiven Affekten geschehen: Gerade im Versuch, vermeint­
lich verachtenswerte Affekte zu überdecken, liegt die Gefahr, in 
Verhaltensweisen zu geraten, die erst recht schuldig werden lassen 
– weil sich der Racheimpuls dann gegen Kritik immunisiert und 
die „Deckaffekte“ im schlimmsten Fall Gewalt legitimieren. Die erste 
oben vorgestellte, kritische Tradition der Theologiegeschichte hat 
ein hohes Sensorium für die Sündenanfälligkeit des Zorns, aber 
auch der Emotionen insgesamt bewiesen. An solche Effekte zu erin­
nern, darin könnte ihr Wahrheitsmoment für heute liegen.

Gerade dass sich beides in der theologischen Tradition findet – 
die Verortung aggressiver Affekte in der Sündenlehre und die Veror­
tung in der christlichen Existenz – spiegelt wider, dass die theologi­
sche Anthropologie das Potenzial hat, besonders sensibel für die 
Ambivalenz im Bereich des Menschlichen, des Zwischenmenschli­
chen und damit auch der Emotionen zu sein.42 Denn zumindest für 

41 Vgl. Huizing, Klaas, Scham und Ehre. Eine theologische Ethik, Gütersloh 2016, 
28f. Huizing leitet das aus der paradigmatischen Erzählung von Kain und Abel 
(Gen 4) her: Kain schämt sich, weil Gott sein Opfer anders als das seines 
Bruders nicht wohlwollend ansieht, und verschiebt diese Scham letztlich in die 
Schuld des Brudermords.

42 Vgl. Klein, Rebekka A., Die Inhumanität des Animal Sociale. Vier Thesen zum 
interdisziplinären Beitrag der theologischen Anthropologie, in: Neue Zeitschrift 
für Systematische Theologie und Religionsphilosophie 51 (2009), 427–444, 443: 
„Der interdisziplinäre Mehrwert des Beitrags der theologischen Anthropologie 
besteht darin, dass sie auf Grund ihrer Auseinandersetzung mit der unhinter­
gehbaren Vielfalt der biblischen Sprache und Tradition zu einer außerordent­
lichen hermeneutischen und phänomenologischen Sensibilisierung für ihren 
Gegenstand fähig ist. Dies kommt darin zum Ausdruck, dass sie den phäno­
menalen Überschuss der menschlichen Sozialität, nämlich die Ambivalenz, Brü­
chigkeit und Konflikthaftigkeit des zwischenmenschlichen Zusammenlebens, 
in ihrer Perspektive zum Leitmotiv der Beschreibung macht und deshalb mit 
der Sozialität des Menschen nicht methodisch identifizierend (prosozial versus 
antisozial; egoistisch versus altruistisch), sondern sachlich und differenziert 
(Beieinander von menschlicher und unmenschlicher Sozialität am Ort des 
Menschen) umzugehen vermag.“

Lisanne Teuchert

168

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die evangelisch-theologische Anthropologie ist die Simul-Figur die 
entscheidende: Der Mensch ist zugleich Sünder und Gerechtfertigter 
(simul iustus et peccator), und beides nicht in schiedlich-friedlicher 
Koexistenz, sondern in einem spannungsvollen Ineinander, in dem 
beide Seiten permanent im Kampf um den Menschen liegen. Diese 
Dynamik macht eine Zuschreibung des Sündhaften oder Gerechten 
von außen ganz unmöglich. Genauso wenig gelingt sie von innen. 
Aus Sicht der theologischen Anthropologie hat der Mensch sich 
nicht selbst zur Verfügung. Das schließt seine Emotionalität als 
grundlegenden Teil seines Menschseins ein. Im konkreten Erleben 
dieser Emotionen ist der gerechte Zorn schwer zu unterscheiden 
von anderen Emotionen, die im gleichen Spektrum liegen. Die 
monastische Tradition, die oben skizziert wurde, warnte nicht nur 
deswegen vor Zorn, Wut und Ärger, weil sie die meditative Einkehr 
störten, sondern auch, weil sie skeptisch schien, ob es der betroffe­
nen Person selbst oder auch anderen überhaupt einsichtig werden 
konnte, ob ihre Emotionen gerechtfertigt waren oder nicht. Emotio­
nen, die auf Rache oder Vergeltung drängen, müssen nicht immer 
aus „niedrigen Beweggründen“ kommen, das hat die Verschiebung 
in der Bewertung solcher Emotionen deutlich gezeigt. Es ist aber 
nie auszuschließen, dass instantan Legitimationsstrategien zu den 
ursprünglichen Emotionen hinzutreten und diese überdecken. Zu 
der Vielgesichtigkeit aggressiver Emotionen tritt außerdem hinzu, 
dass sie schlicht als geschöpflich gegeben angesehen werden können. 
Dafür Zustimmung zu finden, ist nicht besonders schwer; sowohl 
bei Evagrius als auch bei feministischen Theologinnen finden sich 
solche Stellen. Die Kunst bei der Suche nach einem theologischen 
Zugang zu retributiven Emotionen müsste also darin liegen, nicht 
in Einseitigkeiten abzudriften und damit der polaren Tradition von 
Verdammung und Verherrlichung in die Falle zu gehen, sondern ge­
rade den Spannungscharakter von geschöpflicher Funktion, sünden­
anfälliger Gefährlichkeit, gerechtfertigter Annahme vor Gott und 
Umgangsmöglichkeiten sowie Leidenschaftlichkeit für Gerechtigkeit 
und Freiheit aufrechtzuerhalten.43 Dass ein solcher theologischer 
Zugang vonnöten ist, das scheint mir angesichts der Breite mensch­

43 Vgl. auch Teuchert, Lisanne, Zwischen Todsünde und heiligem Zorn. Ambiguie­
rungspotenziale theologischer Anthropologie in Auseinandersetzung mit dem 
Diskurs um resentment, in: dies./Mikkel Gabriel Christoffersen/Dennis Dietz 
(Hg.), Verletzt fühlen. Emotionale Verletzungsreaktionen in systematisch-theo­

Von Rachedurst bis zu gerechtem Zorn

169

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


licher Verletzungsreaktionen, wie sie dieser Band thematisiert, und 
angesichts der Entwicklungen im Rahmen des emotional turn deut­
lich.

6 Ambivalenz und Verletzlichkeit

Die Vulnerabilitätssemantik, die diesem Band als Rahmen zugrun­
de liegt, lässt sich mit diesem Zugang gut verzahnen. Denn auch 
Vulnerabilität ist von der theologischen Anthropologie als hocham­
bivalentes, fundamentales Phänomen des Menschseins herausgear­
beitet worden. In anderen Herangehensweisen wurde Vulnerabilität 
vor allem zu Anfang des inzwischen sehr breiten Diskurses als 
Problem angesehen. Vulnerabilität musste vermieden und Resilienz 
nach Möglichkeit ausgebildet werden. Demgegenüber hat u.a. die 
Theologie die grundlegende Vulnerabilität des Menschen als Teil 
der conditio humana herausgearbeitet.44 Diese lässt sich von einer 
situativen Vulnerabilität, die etwa bei marginalisierten oder stigma­
tisierten Gruppen erhöht ist, abgrenzen. In dieser Sichtweise hat 
Vulnerabilität zwar immer noch eine problematische Seite – es 
ist die Aufgabe der Ethik, hier den Schutz vulnerabler Punkte in 
den Vordergrund zu stellen und so konkrete Verletzlichkeiten zu 
reduzieren. Vulnerabilität hat aber auch eine unvermeidliche Seite, 
die dauerhaft zum Menschsein dazugehört. Aus der Anerkennung 
der allgemeinen menschlichen Vulnerabilität, die auch immer die 
meine ist, kann damit ein Ansatzpunkt für die Ethik werden, um 
Menschenrechte und Menschenwürde zu begründen.45 Darüber hi­
naus birgt sie unter Umständen sogar das Potential, „eine Chance 

logischer Perspektive, Religion in Philosophy and Theology 119, Tübingen 2022, 
185–206.

44 Vgl. Keul, Hildegund, Diskursgeschichtliche Einleitung zur theologischen Vul­
nerabilitätsforschung, in: dies. (Hg.), Theologische Vulnerabilitätsforschung. 
Gesellschaftsrelevant und interdisziplinär, Stuttgart 2021, 7–18, 7–9.13.

45 Vgl. Kohl, Bernhard, Die Anerkennung des Verletzbaren. Eine heuristische An­
näherung an die Menschenwürde, in: Theologie der Gegenwart 56 (2013), 162–
172; Kirchschläger, Peter G., Das Prinzip der Verletzbarkeit als Begründungsweg 
der Menschenrechte, in: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie 
62 (2015), 121–141.

Lisanne Teuchert

170

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


für Empathie, Mitmenschlichkeit und solidarische[s] Handeln“46 zu 
eröffnen.

Wenn nun Rache-Emotionen aus dieser grundlegenden, ambiva­
lenten Vulnerabilität heraus verstanden werden, offenbaren sie zu­
gleich die Verletzlichkeit des Menschen (wo nichts verletzt wurde, 
und sei es nur die Eitelkeit, entsteht keine solche Emotion) und 
ihre Ambivalenz: Einerseits können retributive Emotionen darauf 
aufmerksam machen, dass hier etwas verletzt wurde, was nicht hät­
te verletzt werden dürfen. Sie lassen danach fragen, wie andere, 
nicht-vulnerante (also andere verletzende) Wege des Umgangs nach 
innen und der Reaktion nach außen gefunden und eingeübt wer­
den können. Medizinische und psychologische Therapie, politische 
Veränderung und rechtliche Gestaltung wären dann z.B. mögliche 
Antworten, um Verletzlichkeit an dieser Stelle heilsam zu reduzieren 
– und zwar sowohl die Verletzlichkeit der Person mit Racheimpuls 
als auch potentiell die Verletzlichkeit derjenigen, an denen sie sich 
rächen will. Andererseits lässt die Ambivalenz der Vulnerabilität 
fragen, wie aus Racheimpulsen eine Quelle des Humanen47 werden 
kann – etwa als Anzeige der Bedeutsamkeit verletzter Werte, Güter 
oder Prinzipien, als Motivation für Veränderung und Rückspiege­
lung oder auch als Haftbarmachung48 des anderen. Die Ambivalenz 
der Vulnerabilität wirft am Ort von Rache außerdem die Frage auf, 
wie humane Praktiken der negativen Reziprozität gefunden werden 
können, die dem Gegenüber sein Menschsein belassen.49

46 Keul, Hildegund, Die Wunde als Ort von Vulnerabilität, Vulneranz und Resili­
enz – religionstheoretische Perspektiven, in: Lisanne Teuchert/Mikkel Gabriel 
Christoffersen/Dennis Dietz (Hg.), Verletzt fühlen. Systematisch-theologische 
Perspektiven auf den Zusammenhang von Verletzung und Emotion, Religion 
in Philosophy and Theology 119, Tübingen 2022, 69–83, 70; hier allerdings in 
Bezug auf die Wunde, also die erfolgte Verletzung.

47 Dazu, wie die Menschlichkeit des Menschen theologisch bestimmt werden 
kann, vgl. unter Referenz auf Eberhard Jüngel: Teuchert (s. Anm. 1), 207–212.

48 Vgl. Strawson, Peter F., Freedom and Resentment, in: ders., Freedom and Re­
sentment and Other Essays, London 1974, 1–25. Strawson arbeitet die Relevanz 
des Übelnehmens für das gegenseitige Sich-Verantwortlich-Halten in der alltäg­
lichen Interaktion heraus. Für eine nähere Auseinandersetzung mit Strawson 
vgl. Teuchert (s. Anm. 1), 2.4.1 und öfter.

49 Vgl. dazu Teuchert (s. Anm. 1), 236–240 anhand des Andere-Wange-Hinhaltens 
in der Bergpredigt.

Von Rachedurst bis zu gerechtem Zorn

171

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 Fazit

Abschließend soll das Gesagte in einer These gebündelt werden:
Ein theologisch-anthropologischer Zugang zu retributiven Emo­

tionen heute kann aus guten Gründen die Tradition vom Zorn 
als Todsünde verlassen, sollte aber angesichts der Tradition des ge­
rechten Zorns und der aktuellen Aufwertung retributiver Gefühle 
dafür aufmerksam sein, wo moralische Wertungen ins Gefühlsma­
nagement (individuell und gesellschaftlich) eingreifen, vor Möglich­
keiten des Missbrauchs des moralisch hoch geachteten gerechten 
Zorns warnen und sie dabei doch als geschöpflich gegeben respek­
tieren und ihnen einen Platz im christlichen Leben einräumen.50 

Diese Ambivalenz aufrechtzuerhalten, wird nicht nur der Tradition 
theologischer Anthropologie gerecht, sondern auch der Ambivalenz 
menschlicher Verletzlichkeit insgesamt.

50 Zu einem solchen Versuch vgl. a.a.O., 98–103. Eine solche christliche Emotions­
kultur hinsichtlich retributiver Emotionen wird immer auch die Gottesposition 
mitbedenken, die eine Expression und eine Delegation von Rache-Emotionen 
und -impulsen zugleich enthält („Mein ist die Rache, redet Gott“). Vgl. dazu 
näher a.a.O., 87–97.

Lisanne Teuchert

172

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sonja Fücker

Vergebung revisited – Plädoyer für eine andere 
Konfliktkultur

Vergebung hat Konjunktur. Sobald sich uns Mitmenschen in verlet­
zender Weise zumuten, heißt es, man solle nachsichtig und nicht so 
streng mit den Fehlbarkeiten anderer sein. Irgendwann müsse man 
es auch ‚wieder gut sein lassen‘. Der allerorts hörbare Aufruf zur Ver­
gebung begleitet uns nicht nur in Ratgeberliteratur, Coaching und 
Therapie, sondern auch in öffentlichen Debatten. So appellierte Jens 
Spahn als amtierender Gesundheitsminister bereits nach der ersten 
Welle der Coronapandemie, dass es zur Aufarbeitung dieser politisch 
und gesellschaftlich herausfordernden Zeit einen kollektiven Kraft­
akt der Vergebung bedarf: „Wir werden einander viel verzeihen1 

müssen“. Und der Kölner Erzbischof Rainer Maria Kardinal Wölki 
erinnerte sich zu den Vorwürfen an die in Zweifel geratene Aufar­
beitung von Fällen sexuellen Missbrauch in seinem Bistum daran, 
dass seine Unterstützer den Standpunkt vertraten: „Man muss dann 
auch mal vergeben können und einen Punkt machen“. Vergebung 
wird hier selbstverständlich eingefordert. In besonderer Erinnerung 
geblieben ist auch die Antwort des französischen Satiremagazins 
Charlie Hebdo auf den religionsideologischen Terroranschlag, der 
2015 an Mitgliedern des Redaktionsteams verübt wurde: „Tout est 

1 Auch wenn die Begriffe Vergebung und Verzeihung im deutschen Sprachgebrauch 
häufig bedeutungsgleich verwendet werden, ist etymologisch folgende Unter­
scheidung zu machen: Der Ausdruck Vergebung stammt aus der gotischen Kir­
chensprache. Gotisch fragiban bedeutet, die Schuldforderung oder die Strafab­
sicht „aufgeben“, „jemand etwas zur weiteren Verwendung überlassen, ein Recht 
übertragen“ und zeigt schließlich das „fortgeben, hinweggeben“ an. Vgl. Grimm, 
Jacob/Grimm, Wilhelm (Hg.), Deutsches Wörterbuch, Bd. 25, München 61991, 
381. Die Verzeihung hingegen steht mit dem „aufgeben, verzichten“ (a.a.O., 2543) 
in Verbindung. Im vorliegenden Beitrag finden die Begriffe Vergebung und Ver­
zeihung im Kontext ihrer jeweiligen Formulierung in Literatur bzw. empirischen 
Daten Verwendung.

173

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


pardonné“2 – Alles ist vergeben. Als bedingungsloses Generalange­
bot ist die Vergebung hier nicht nur Ausdruck für den Umgang mit 
dem Unfassbaren, sondern auch eine bewusste Botschaft, sich gegen 
die Logik von Rache und Vergeltung zu stellen.

Mit den Beispielen aus dem öffentlichen Leben macht das Verge­
ben den Anschein, eine alternativlose Strategie für den Umgang mit 
Konflikten zu sein. Als etwas, was sich von selbst versteht, wenn 
sich Mitmenschen verletzend verhalten. Vor allem gilt Vergebung 
damit als etwas grundsätzlich Gutes. Immer und für alle(s). Das 
hat einen guten Grund: Ohne Vergebung ist gesellschaftliches Leben 
nicht möglich. Sie ist unverzichtbarer Bestandteil des „menschlichen 
Lebens“, das – so Hannah Arendt – „[…] gar nicht weitergehen 
[könnte], wenn Menschen sich nicht ständig gegenseitig von den 
Folgen dessen befreien würden, was sie getan haben […]“.3 Mit Ver­
gebung verzichten wir auf einen Ausgleich für erfahrene Verletzun­
gen. Anstatt das Recht auf Wiedergutmachung einzufordern und aus 
Verletzungen unmittelbar entstehenden Gefühlen Luft zu machen, 
nehmen wir Abstand von unserem Bedürfnis nach Ausgleich und 
dem inneren Erleben von Verletzungen. Wir stellen Gefühle – wie 
Wut, Enttäuschung, Zorn – hintenan. Das macht die Vergebung zu 
einem „Dementi dessen, was man grade noch selbst war“, schlussfol­
gert Georg Simmel.4

Wie gehen wir in der Gesellschaft mit der prononcierten Gewiss­
heit um, einander vergeben zu müssen, um miteinander leben zu 
können? Rechtfertigt ihre Unverzichtbarkeit, dass wir Vergebung 
einfordern oder bedingungslos anbieten können, wie es in den Bei­
spielen aus dem öffentlichen Leben getan wird? In welchem Verhält­
nis steht dies zu unserem Umgang mit emotionalen Verletzungen? 
Was für ein Verständnis haben wir von der Vergebung?

Der vorliegende Beitrag widmet sich dem gegenwartskulturel­
len Verständnis der Vergebung aus soziologischer Perspektive. Aus­
gangspunkt der Analyse ist die Beobachtung, dass Vergebung in 
Folge von emotionalen Verletzungen als eine Art soziale Verpflich­
tung eingefordert oder erwartet wird. Der Beitrag nimmt das Span­

2 Charlie Hebdo, Januar 2015, Nr. 1178.
3 Arendt, Hannah, Vita activa oder Vom tätigen Leben, Stuttgart 1960, 306.
4 Simmel, Georg, Der Streit, in: ders., Soziologie. Untersuchungen über die For­

men der Vergesellschaftung, Bd. 2, Berlin 1908, 186–255, 377.

Sonja Fücker

174

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nungsfeld zwischen gesellschaftlichen Prägungen der Vergebung – 
wie z.B. Werten oder Normen – und dem individuellen inneren 
Erleben emotionaler Verletzungen sowie dem Umgang damit in 
den Blick. Die Darstellungen basieren auf Ergebnissen einer empiri­
schen Studie5. Der Beitrag legt zunächst anhand interdisziplinärer 
Forschungsliteratur dar, was die Vergebung zu einer alternativlosen 
Strategie im Umgang mit Verletzungen macht (1). Aufbauend darauf 
richtet sich der Blick auf ihre identitätsprägende Funktion (2). Ge­
zeigt wird, dass Vergebung als ein eng mit Selbstvorstellungen ver­
bundener Anspruch wahrgenommen wird, der in Zusammenhang 
mit der moralischen Identität und einer erwünschten Seinsweise 
steht (2). Darauf aufbauend wird der Konflikt beleuchtet, der zwi­
schen dem verinnerlichten Anspruch zu vergeben und dem unmit­
telbaren Erleben starker Gefühle wie Wut, Zorn oder Rache ent­
steht – und bei Betroffenen den Wunsch nach einem rationalen 
Umgang mit Gefühlslagen erzeugt (3). Ein daraus sichtbar werden­
der Dualismus von Rationalität und Emotion bildet die Grundlage 
für Praktiken der Emotionsregulation, die in der Studie als Formen 
des Fremdverstehens rekonstruiert werden – und Hinweise auf eine 
zentrale soziale Praxis der Vergebung geben (4). Der Beitrag schließt 
mit zwei Perspektiven: Zum einen wird gezeigt, was sich aus den 
empirischen Befunden über unser Gegenwartsverständnis der Ver­
gebung ableiten lässt (5.). Zum anderen plädiert die Autorin auf 
Basis der Analyseergebnisse für einen veränderten Blick auf die Ver­
gebung. Einer, der ermöglicht, die normativen Vorstellungen, was 
Vergebung ist oder sein soll, zu überdenken zugunsten einer Kon­
fliktkultur, die das Verstehen menschlicher Fehlbarkeit ins Zentrum 
rückt (6.).

5 Im Rahmen der Studie wurden unter Anwendung sozialwissenschaftlicher Me­
thoden 31 problemzentrierte Interviews und zwei Gruppendiskussionen durch­
geführt. In Anlehnung an die phänomenologisch ausgerichtete Wissenssoziolo­
gie zielte die Erhebung auf die Rekonstruktion von subjektiven Erfahrungswei­
sen und Sinnzuschreibungen von Studienteilnehmer:innen zum Themenbereich 
der Vergebung ab. Die Datenanalyse erfolgte auf Basis eines dreistufigen – der 
Grounded Theory entlehnten – Kodierverfahrens. Vgl. dazu Glaser, Barney G./
Strauss, Anselm L., Grounded Theory. Strategien qualitativer Forschung, Bern 
u.a. 1998.

Vergebung revisited – Plädoyer für eine andere Konfliktkultur

175

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Vergebung – Verzicht auf Wiedergutmachung

Das Gebot der Nachsicht legt nahe, uns denjenigen gegenüber, die 
uns nicht wohlgesonnen sind, wie es uns Kants Goldene Regel 
(‚Behandle andere so wie du von ihnen behandelt werden willst‘) 
in die Köpfe und Herzen gebrannt hat, in Demut zu üben. Mit 
Vergebung verzichten wir auf Wiedergutmachung. Wir geben unsere 
berechtigten Ansprüche auf, einen Ausgleich für erlittene Verletzun­
gen zu schaffen. Ein Gleichgewicht wiederherzustellen. Der Verzicht 
auf Wiedergutmachung erhebt die Vergebung für Jaques Derrida6 

zu einem „revolutionären“ Akt. Vergebung ermöglicht eine einseiti­
ge, von den Verursacher:innen nicht einzufordernde Umkehr von 
Krisensituationen und erweist sich mit der unkalkulierbaren Aufhe­
bung von erfahrenem Unrecht als radikal. Radikal deshalb, weil 
die Ordnung der sozialen Welt sich in nahezu allen Bereichen in 
einem Rhythmus präsentiert, der von den sozialen Gesetzen der 
Gegenseitigkeit bestimmt ist. Für erwiesene Gefälligkeiten zeigen 
wir uns dankbar; wir fühlen uns verpflichtet, Geschenke zu erwi­
dern; und die erhaltene elterliche Fürsorge wird zu gegebener Zeit 
durch ähnliche Hilfe‑ und Unterstützungsleistungen in der Regel 
zurückgegeben. Und entlang dieser Logik hören wir auf, Mitmen­
schen Geburtstagskarten zu schreiben, die es uns nicht gleichtun, 
und tendieren dazu, auf Kränkungen und Angriffe von sozialen An­
deren mit Gegenangriffen zu antworten, weil wir sie als Mangel an 
Fairness bewerten. Genauso wie man für die Hilfe, Unterstützung 
und Freundlichkeit von Mitmenschen etwas zurückzugeben hat, be­
sagt die „Norm der Reziprozität“7, dass man denjenigen, die einem 
etwas angetan haben, Gleiches oder Ähnliches zufügen darf oder 
soll. Das Reziprozitätsprinzip hat sich als soziale Norm tief in das 
Beziehungsgewebe moderner Gegenwartsgesellschaften eingewoben. 

6 Derrida, Jacques, Jahrhundert der Vergebung. Verzeihen ohne Macht – unbe­
dingt und jenseits der Souveränität. Jacques Derrida im Gespräch mit Michel 
Wiviorka. Aus d. Franz. v. Michael Wetzel, in: Lettre International 48 (2000), 
10–18, 10.

7 Gouldner, Alvin W., Reziprozität und Autonomie. Ausgewählte Aufsätze, Frank­
furt a.M. 1984.

Sonja Fücker

176

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Als „fait social total“8 und grundlegende anthropologische Kategorie 
ordnet es menschliches Zusammenleben.

Dass wir mit Vergebung das soziale Recht ein Gleichgewicht wie­
derherzustellen aufgeben, hat einen guten Grund: Vergebung ist 
unverzichtbar für soziales Zusammenleben. Sie ermöglicht, gestör­
te Beziehungen zu reparieren und wieder ins Lot zu bringen. Sie 
stellt eine Verbindung her zwischen Menschen, die durch Fehltritte 
getrennt voneinander sind. Und sie macht es möglich, zwischen 
Betroffenen emotionaler Verletzungen und denjenigen, die dafür 
verantwortlich zu machen sind, ein (neues) Band der Annäherung 
zu schmieden, das auf gerade noch erfahrener Missachtung oder 
Ablehnung aufbaut. Ohne Vergebung ist Miteinander, weder im ganz 
Großen (in Gesellschaften) noch im Kleinen (Familie, Beruf, Part­
nerschaft) möglich. Zu vergeben lässt uns einen Umgang mit Schuld 
finden.

2 Verinnerlichtes Sollen – Zum alltagskulturellen Ethos 
der Vergebung

Kulturgeschichtlich ist die Vergebung ein Projekt der frühen 
Neuzeit.9 In antiken griechischen und römischen Gesellschaften 
herrschte das Leitprinzip der Vergeltung. Erst mit Überlieferungen 
der christlichen Evangelien avancierte die biblische Vergebungsleh­
re zu einem Gebot der Barmherzigkeit. Im Sinne der christlichen 
agape, der bedingungslosen, auf andere gerichteten Liebe, setzt die 
Vergebung den furiosen Gefühlsstatus der Rache außer Kraft. Mit 
ihr verzichtet man auf Revanche. Und mit ihr verlieren die Spiel­
regeln des tit-for-tat ihre Gültigkeit. Auch in säkularisierten Gegen­
wartsgesellschaften, in denen die Bedeutung von Religion abnimmt 
beziehungsweise sich verschiebt10, hat die Vergebung nicht an Be­
deutung eingebüßt. Das Vergeben hat eine so essenzielle Funktion 

8 Mauss, Marcel, Die Gabe. Form und Funktion des Austauschs in archaischen 
Gesellschaften, Frankfurt a.M. 1968.

9 Konstan, David, Before Forgiveness. The Origins of a Moral Idea, Cambridge 
2010.

10 Joas, Hans, Braucht der Mensch Religion? Über Erfahrungen der Selbsttrans‐
zendenz, Freiburg u.a. 2004; Knoblauch, Hubert, Populäre Religion. Auf dem Weg 
in eine spirituelle Gesellschaft, Frankfurt a.M. 2009.

Vergebung revisited – Plädoyer für eine andere Konfliktkultur

177

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


im alltäglichen Miteinander, das es uns manchmal gar nicht bewusst 
ist, wie tief verwachsen sie mit unserer Streitkultur ist. Das, was die 
Vergebung als Möglichkeit der Konfliktbewältigung für Menschen 
so wichtig macht, ist nicht (mehr) nur einer religiösen Doktrin und 
damit einem von der Gesellschaft vorgegebenen Regelsystem unter­
worfen. Vielmehr hat sie sich als Idealvorstellung von Zusammenle­
ben in die Seinsentwürfe von Menschen eingewoben. So entspringt 
der häufig tiefe ‚Wunsch‑zu‑vergeben‘ dem eigenen Selbstbild: Man 
möchte nicht rachsüchtig sein, sondern seinen Mitmenschen mit 
Nachsicht begegnen. Was uns antreibt, unter dem Vorzeichen von 
‚Vergebung first‘ zu leben, ist kein von der Gesellschaft auferlegtes 
moralisches Korsett. Zu vergeben ist aufs Engste verbunden mit der 
moralischen Identität und mit dem Bild, das wir von uns selbst 
haben (wollen) – wie eine Interviewpartnerin eindrücklich darlegt:

Und irgendwie denke ich immer, also mein innerer Prozess, es muss 
irgendwann ein Abschluss mit Vergebung finden, also. Aber gleichzeitig 
finde ich eben, also das gehört sozusagen zu meinem Wertesystem, ähm, 
auch religiös geprägt durch, also weiß ich – immer lies ‚Vater Unser‘‑Ge­
bet, zum Beispiel. […] Und dann denke ich immer, dahin [zur Verge­
bung, S.F.] muss man doch eigentlich kommen können. [AC_2303]

Das Gelingen eines solchen Vorgangs zeigt sich bei einer weiteren 
Befragten beispielsweise mit dem Verweis auf die Tiefe, mit der 
das Vergebungsprinzip im persönlichen ‚Selbst‘ verankert ist: „Und 
da verfolgt einen dieser Sündenbegriff und dass Sünden vergeben 
werden, der verfolgt einen das ganze Leben durch, ne? […] Das 
ist so verinnerlicht“ [HH_2203_A_B]. Für die Befragte bildet der 
religiös geprägte und verinnerlichte Wissensvorrat zur Vergebung 
eine Allianz mit dem eigenen Gewissen. Es meldet sich im ‚Selbst‘ als 
eine Art gesellschaftliche Stimme, erlittenes Fehlverhalten sozialer 
Anderer durch Vergebung bewältigen zu müssen. Mit dem Begriff 
der Verfolgung verleiht die Sprecherin dem Vergebungsprinzip me­
taphorisch die Bedeutung einer verinnerlichten Pflicht, der man 
nicht entkommen kann.

Zusammenfassen lässt sich daraus, dass das Vergebungsprinzip 
zwar aufs Engste mit gesellschaftlichen Normen und Werten verbun­
den ist, die einen religiösen Ursprung haben. Erfahrungs‑ und damit 
handlungsrelevant werden diese aber erst durch den Bezug zur eige­
nen Identität bei Betroffenen. Als ein verinnerlichter Anspruch, mit 
Konflikten und Verletzungen umzugehen, steht die Vergebung für 

Sonja Fücker

178

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eine erwünschte Art und Weise des ‚Seins‘, die Ausdruck moralischer 
Lebensführung ist.

3 „Irrationale Gefühle“ – Vergebung im Spannungsfeld 
von Fühlen und Denken

Dem verinnerlichten Anspruch zu vergeben stehen nicht selten Ge­
fühle entgegen, die aus Verletzungen hervorgehen. Der Ärger, wenn 
wir uns ungerecht behandelt fühlen, die aufkeimende Wut bei Ver­
letzungen oder das Bedürfnis, sich zu revanchieren für erfahrene 
Ungerechtigkeiten. Zerstochene Autoreifen von Ex‑Partner:innen, 
die Vollbremsung auf der Autobahn als Revanche für ein Überhol­
manöver oder Buchtitel wie „Die Rache am Chef “ zeigen, wie stark 
das Prinzip ausgleichender Gerechtigkeit in unserem Gefühlshaus­
halt verankert ist. Einerseits; faktisch schlagen zwei Herzen in un­
serer Brust: Rache- und Wutgefühle stehen quer zu unserem Selbst­
bild, ein nachsichtiger Mensch zu sein. Sie stehen für das Gegenteil 
dessen, was wir sein wollen.

Als „Klopfsignal“11 zeigen Rachegefühle an, wenn wir uns unge­
recht behandelt fühlen. Obwohl sie eine wichtige Signalfunktion für 
die Wahrnehmung von Verletzungen haben und sie überhaupt erst 
unser Bewusstsein für die Möglichkeit wecken, mit Vergebung auf 
erfahrene Verletzungen zu antworten, sind Vergeltungsimpulse in 
dem Spektrum adäquater Gefühle im Grunde passé. Vergebung ist 
hingegen besseres Wissen und steht dafür, dass wir uns unseres Ver­
standes bedienen. Während Vergebung zu einer mit unserem Selbst 
verbundenen inneren Verpflichtung geworden ist, hat die Rache im 
Zuge dieser Entwicklungen ausgedient. Als „blinder Fleck“ ist sie in 
modernen Gesellschaften etwas, „was nicht sein soll“ – wie Fabian 
Bernhard12 beschreibt. Wut, Zorn und Rachegelüste: Solche unmit­
telbar und unkontrollierbar entstehenden Gefühlslagen13 gelten als 
irrational. Sie stehen gegen die Vernunft und erzeugen deshalb den 

11 Paul, Axel, Die Rache und das Rätsel der Gabe, in: Leviathan 33 (2005), 240–
256.

12 Bernhardt, Fabian, Rache. Über einen blinden Fleck der Moderne, Berlin 2023.
13 Georg Simmel weist in seinen Arbeiten auf die Unkontrollierbarkeit von Gefüh­

len hin, indem sie „über uns [kommen] wie Regen und Sonnenschein und ohne 

Vergebung revisited – Plädoyer für eine andere Konfliktkultur

179

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wunsch, sie unter Kontrolle bringen zu können. Ihr unwillkürliches 
Kommen und Gehen ist in Zaum zu halten. Das Verlangen nach 
Rache löst Unbehagen aus, was „peinlich ist zu erzählen“ [LK_2611]. 
Dass wir uns innerlich zur Vergebung angehalten fühlen und sogar 
Scham empfinden, wenn wir dem nicht nachkommen können, weil 
uns Rachegefühle im Weg stehen, ist Ergebnis verinnerlichter Me­
chanismen der Affektregulierung. Deren Entstehung zeigt Norbert 
Elias14 eindrücklich in seinen Studien Über den Prozess der Zivili­
sation auf. Im Übergang vom Mittelalter in die Neuzeit hat unser 
nachsichtiges Selbstbild als Folge zunehmender Kontrolle von Trie­
ben und Affekten das gegenwärtige Vergebungsverständnis entschei­
dend geprägt. Darin zeigt sich die Dialektik von Gesellschaft und 
Individuum, die uns Elias Genese vor Augen führt: Was wir denken 
und fühlen (sollen), ist zwar immer zunächst vermittelt durch die 
Gesellschaft. Wirksam für unser Handeln werden gesellschaftliche 
Erwartungen – wie der verpflichtende Ruf nach Vergebung und das 
Tabu der Rache – aber nicht durch einen oktroyierten Fremdzwang. 
Sie werden vielmehr ein Teil von uns, als Selbstzwang, der unsere 
Impulse und Affekte beherrschbar macht. Ein empirischer Hinweis 
auf die Institutionalisierung des Rachetabus ist beispielsweise die Be­
obachtung, dass in der klinischen und therapeutischen Psychologie 
„revenge as disease“ lanciert wurde und Vergebung als therapeuti­
sche Technik Einzug findet.15

Obwohl Rachegefühle ‚quer‘ zum eigenen Selbstbild und dem 
Anspruch zu vergeben stehen, sind sie trotzdem existent: „Das 
[rachsüchtig, S.F.] will man eigentlich nicht sein, aber man ist es 
eben doch“ [CA_2903]. In Konsequenz wird Rache, Wut und Zorn 
im Kontext der Vergebung der Status rationaler Gefühlszustände 
abgesprochen. Als unkontrollierbare Erscheinungen wider besseren 
Wissens tauchen sie im Körpergedächtnis und ‑bewusstsein von 

dass unser Willen über ihr Kommen und Gehen Herr wäre“, Vgl. Simmel (s. 
Anm. 4), 658.

14 Elias, Norbert, Über den Prozess der Zivilisation. Soziogenetische und psy­
chogenetische Untersuchungen, ‚Wandlungen des Verhaltens in den weltlichen 
Oberschichten des Abendlandes‘, Bd. 1, Frankfurt a.M. 1976.

15 DiBlasio, Frederik A./Benda, Brent B., Practitioners, Religion and the Use of 
Forgiveness in the Clinical Setting, in: Journal of Psychology and Christianity 10 
(1991), 166–172.

Sonja Fücker

180

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Betroffenen auf, und erzeugen ein Unwohlsein dadurch, dass sie die 
Handlungsfähigkeit blockieren:

Weil ich glaube auch Eifersucht und Neid und Rache, das sind so […] 
manchmal […] so irrationale Gefühle, die sind nicht immer vernünftig 
und dann kann ich auch nicht mit vernünftigen Argumenten dagegen 
halten. [FW_0211]

Mit der Formulierung „irrationaler Gefühle“ spiegelt sich in dem Zi­
tat eine Gefühlslogik wider, der zufolge Gefühle ‚gut‘, d.h. mit Rück­
griff auf die Vernunft begründet sein wollen. Deutlich gemacht wird 
hier ein rationaler Zugang zu den eigenen Gefühlen. Das Bedürfnis 
nach einer rationalen Handlungskompetenz entspringt der Überzeu­
gung, dass „Rache nichts ist, was den Schmerz auf Dauer lindert“ 
[AJ_2711]. Man möchte in der Lage sein, sich „in einer Beziehung 
kompetent verhalten“ [FW_0211] zu können. Auch die eigene menta­
le Gesundheit wird im Sinne der stoischen Philosophietradition mit 
einer sachlichen Herangehensweise in Zusammenhang gebracht: 
„[…] für die Seele selber ist es vielleicht auch viel besser, wenn sie 
nicht so gleich so arg erregt sind und alles, nicht?“ [SCH_2803]. 
So werden gefühlsentladende Handlungstendenzen solchen gegen­
übergestellt, die den menschlichen Verstand in den Mittelpunkt 
des Handelns stellen: „[…] wenn Menschen im Schmerz sind, han­
deln sie anders als bei klarem Verstand“ [AJ_2711]. Denken und 
Fühlen, oder: Rationalität und Emotionalität gelten aus Sicht von 
Studienteilnehmer:innen folglich als zwei unterschiedliche Formen 
der Welterschließung. Damit wird auf ein dualistisches Verhältnis 
von Körper und Geist hingewiesen, das auf Descartes16 zurückgeht 
und in der Emotionsforschung spätestens seit dem emotional turn 
der 1980er Jahre überholt wurde. Verfestigt hat sich seitdem die 
Ansicht, dass Emotion und Rationalität in ihren Wechselwirkungen 
zueinander zu verstehen sind und Gefühle eine wichtige Grundlage 
für rationale Entscheidungen bilden.17

Dass Rationalität als erwünschter Zugang zur eigenen Gefühls­
welt kein Zustand ist wie unmittelbar und affektiv entstehende Wut 
oder Racheimpulse, stellt Betroffene vor die Herausforderung, einen 

16 Descartes, René, Die Leidenschaften der Seele, Hamburg 1868.
17 Damasio, Antonio R., Descartes’ Irrtum. Fühlen, Denken und das menschliche 

Gehirn, München u.a. 1995; De Sousa, Ronald, Die Rationalität des Gefühls, 
Frankfurt a.M. 2009.

Vergebung revisited – Plädoyer für eine andere Konfliktkultur

181

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


steuernden Umgang mit ihren Gefühlen zu finden. Dies ist getra­
gen von dem Wunsch, „Dinge sachlich zu lösen“ [EW_1403] und 
der Überzeugung, dass es neben Rache und Vergeltung „vielleicht 
tatsächlich andere Möglichkeiten gäbe, wenn man wirklich den 
Verstand einsetzt“ [AJ_2711]. Der bloße Wille entzieht sich jedoch 
der inneren Bereitschaft oder Fähigkeit.18 Studienteilnehmer:innen 
schildern diese Herausforderung wie folgt:

Ich glaube… also ich hab’ ganz lange die Strategie gefahren, ich.. werde 
da sehr lange drüber nachdenken und mit sehr vielen Personen drüber 
sprechen. Und jeder hat ’nen unterschiedlichen Ratschlag und am Ende 
suche ich mir das Beste zusammen (lacht) und.. werd’ dann eine gute 
Entscheidung treffen, aber es funktionierte nicht. Glaub’ eben, weil das 
Gefühl ist eben immer noch da. [FW_0211]

Trotz eines strategischen Vorgehens bleibt für die zu Wort kommen­
de Sprecherin eine „gute Entscheidung“ aus, die sie letztlich befä­
higt, vergeben zu können. Eine weitere Interviewpartnerin schildert 
in ähnlicher Weise, dass es nicht ausreicht, sich die positiven Effekte 
der Vergebung verstandesorientiert vor Augen zu führen, um vor­
handene Gefühle abstreifen zu können: „Also ich habe zumindest 
schon den Anspruch irgendwie gerecht zu sein und irgendwie mit 
Anderen gut umzugehen und gute Beziehungen zu haben und das 
funktioniert eben an der Stelle nicht, weil eben Neid, Eifersucht und 
Rache voll zusammenkommen.“ [FW_0211]

Einen Ausweg aus dem Dilemma, Gefühle zu haben, die dem 
verinnerlichten Anspruch zu vergeben im Wege stehen, finden Stu­
dienteilnehmer:innen mit emotionalen Kontroll‑ und Regulierungs­
strategien. In der Forschungsliteratur steht die Regulierung negativer 
Emotionen von jeher in engem Zusammenhang mit der Möglichkeit 
zu vergeben.19 In der Datenanalyse zeigt sich mit der Rekonstruktion 

18 Vgl. dazu Simmel (s. Anm. 4), 377: „Dass ich den besiegten Feind schone, dass 
ich auf jede Rache an meinem Beleidiger verzichte, das kann begreiflicherweise, 
da es von meinem Willen abhängt, auf eine Bitte hin geschehen; dass ich 
jenen aber verzeihe, das heißt dass das Gefühl des Antagonismus, des Hasses, 
der Trennung einem andern Gefühl Platz mache – darüber scheint der bloße 
Entschluss so wenig verfügen zu können, wie über Gefühle überhaupt.“

19 Vgl. z.B. Rizkalla, Laura/Wertheim, Eleanor H./Hodgson, Lisa K., The Roles of 
Emotion Management and Perspective Taking in Individuals’ Conflict Manage­
ment Styles and Disposition to Forgive, in: Journal of Research in Personality 42 
(2008), 1594–1601.

Sonja Fücker

182

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unterschiedlicher Vergebungspraktiken20 eine Strategie als besonders 
hervorstechend: Prozesse des Fremdverstehens. Diese werden im 
Folgenden skizziert.

4 Fremdverstehen: Zur Kontrolle unerwünschter Gefühle

Praktiken der Emotionsregulation kommen insbesondere dann zum 
Einsatz, wenn in die Signalfunktion von Emotionen (indem sie z.B. 
auf Gefahren hinweisen) eingegriffen werden soll.21 Im Kontext der 
Vergebung findet dies häufig mit Vorgängen des Fremdverstehens 
statt, indem man „auch verstehen können muss, um […] verzeihen 
zu können“ [AJ_2711].

Fremdverstehen ist in diesem Zusammenhang zu begreifen als 
Fähigkeit, die Perspektive anderer Menschen einnehmen zu können: 
„Dass man sich auch wirklich in den Anderen hineinversetzen kann, 
warum der […] so gehandelt hat“ [MK_1203]. Im Kontext der Ver­
gebung bezieht sich dies auf das Nachvollziehen jener situativen 
Umstände und subjektiven Beweggründe, aus denen heraus ein 
Konflikt oder eine Verletzung entstanden ist. Eine befragte Person 
formuliert dies wie folgt: „[W]enn man die Position des Anderen 
verstehen kann, also wenn sich der Andere beispielsweise erklärt, 
warum etwas passiert ist“ [MH_1211]. Im Zuge von Prozessen des 
Fremdverstehens wird das ursprüngliches Fehlverhalten somit in 
einem Modus der Perspektivenübernahme für Betroffene als nach­
vollziehbare Handlungsweise erfahrbar. „Und in dem Moment, in 
dem, ja, genau, definitiv verstehe, ob ich das begreife warum, aus 
welcher Intention jemand gehandelt hat, […] ist es für mich leichter, 
das zu akzeptieren.“ [AJ_2711] Der Schlüssel für den einsetzenden 
Wendepunkt zum Verstehen („Moment“) ist die Nachvollziehbarkeit 

20 In der Datenanalyse wurden als unterschiedliche Gefühlslogiken die Regulie­
rung (‚Gefühlsinspekteure’) und Verdrängung (‚Gefühlsasketen’) von Gefühls­
zuständen oder das Verharren (‚Gefühlsarrestanten’) darin herausgearbeitet, die 
jeweils Auskunft über die Möglichkeit von und verschiedenen Praktiken zur 
Vergebung geben. Im vorliegenden Beitrag wird auf den Typus der ‚Gefühls­
inspekteure’ Bezug genommen, der in der Datenanalyse besonders dominant 
hervortritt.

21 Hochschild, Arlie R., The Managed Heart. Commercialization of Human Feel­
ing, Berkeley 1983, 30.

Vergebung revisited – Plädoyer für eine andere Konfliktkultur

183

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von Gründen und Motiven, wie und aus welchem Grund eine emo­
tionale Verletzung entstanden sind. Dies steht in Zusammenhang 
damit, ob etwas auf der Basis geteilter Überzeugungen als gültig 
oder angemessen begründet werden kann. Neben situationsbeding­
ten Gründen („[…] erklären kann, wie die Umstände sind, wie es da­
zu gekommen ist“ [MM_2603]) geben biographische Informationen 
und persönlichkeitsbezogene Handlungsweisen von Verfehler:innen 
Anhaltspunkte dafür: „Und das zu verstehen, wo jeder Mensch ein­
zeln steht und wie er das erlebt, […] eröffnet ’ne Menge, finde ich“ 
[AJ_2711].

Fremdverstehen fungiert somit als Brücke zwischen emotionaler 
Verletzung und kognitiver Verarbeitung und bildet eine zentrale Vor­
aussetzung für die Möglichkeit zu vergeben. Für eine analytische 
Herleitung von Prozessen des Fremdverstehens bietet Diltheys her­
meneutische Theorieperspektive einen zentralen Verständnisanker.22 

(Hermeneutisches) Verstehen basiert demnach auf dem ‚Sich‑Hin­
ein‑Versetzen‘ in eine andere Person, verbunden mit der Absicht 
„[to] relive the state of the other in myself “23. Damit unterscheidet 
sich das Verstehen grundlegend von kausalen Erklärungen, die auf 
Gesetzmäßigkeiten von Ursache und Wirkung beruhen. So können 
wir schließlich nicht unter kausalen Gesetzmäßigkeiten das antago­
nistische Handeln von Mitmenschen erklären, die immer auch an­
dere Möglichkeiten gehabt hätten, zu handeln. Erst das fremdverste­
hende Sich‑Hinein‑Versetzen in das Gegenüber kann ermöglichen, 
sich an fremdes Handeln anzunähern.

Das perspektivenübernehmende Verstehen fremder Handlungs­
weisen beruht auf einer interpretativen Auslegung von Motiven, 
Gründen und Intentionen – die getragen ist von der Annahme, dass 
Andere unter gleichen oder ähnlichen Bedingungen die Welt ebenso 
erleben, wie man selbst. Diese Prozesse vollziehen sich unter dem 
Vorzeichen einer „Reziprozität der Perspektiven“24. Diese speist sich 
aus der idealisierten Gewissheit, dass wir (1) die Welt immer genau­
so wahrnehmen und deuten wie unsere Mitmenschen, wenn wir an 

22 Dilthey, Wilhelm, On Understanding and Hermeneutics, in: ders., Hermeneu­
tics and the Study of History, Princeton 1868, 229–234.

23 A.a.O., 229.
24 Schütz, Alfred, Wissenschaftliche Interpretation und Alltagsverständnis 

menschlichen Handelns, in: ders., Zur Methodologie der Sozialwissenschaften, 
Konstanz 2010, 331–379.

Sonja Fücker

184

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ihrer Stelle stünden; und dass wir (2) unter ähnlichen Bedingungen 
auch genauso handeln würden, wie andere es tun. Verstanden wird 
damit jeweils dasjenige, was durch eine Ähnlichkeits‑ oder Gleich­
heitsunterstellung – vermittelt durch den Abruf eines generalisierten 
gesellschaftlichen Wissensvorrats – als potenziell eigene Erfahrung 
denkbar ist. Dieses geteilte Wissen ist jeder menschlichen Erfahrung 
durch die institutionalisierte Sozialstruktur mitgegeben.

Im Rahmen von „deliberate perspective taking“25, also eines be­
absichtigten Perspektivwechsels, greifen Betroffene auf einen gesell­
schaftlich vermittelten Wissensvorrat zurück, der das Handeln An­
derer intersubjektiv nachvollziehbar macht. Ein solcher Vorrat, der 
als „[…] das summum totum all dessen, ‚was jedermann [sic!] weiß‘, 
ein Sammelsurium von Maximen, Moral, Sprichwortweisheiten, 
Werten, Glauben, Mythen“26 zu begreifen ist, bildet die Grundlage 
dafür, dass Individuen ähnliche Deutungsmuster und Sichtweisen 
auf soziale Ereignisse teilen können. Mit Distanz zu der eigenen 
Verletzungserfahrung gelingt es Betroffenen auf diese Weise, „sich 
so, also zu betrachten, als wäre man außenstehend“ [FW_0211]. Die 
Fehlbarkeit anderer wird hypothetisch in sich selbst hervorgerufen: 
„Ja, aber ich kann’s verstehen, weil ich bin selber ein Mensch. Und 
manchmal lass ich mich ja auch zu irgendwas hinleiten“ [IS_2103]. 
Im Zuge einer solchen Ähnlichkeitsunterstellung werden erfahrene 
Verletzungen als denkbar eigenes Fehlverhalten als Möglichkeit im 
‚Selbst‘ hervorgerufen. Die (moralische) Schuld wird als hypothe­
tisch eigene und selbst erfahrbare Schuld im Bewusstsein hervor­
gerufen. Prozesse des (Fremd-)Verstehens gewinnen dadurch den 
Charakter einer selbsttranszendierenden Erfahrung.

In Ergänzung zu kognitiven Vorgängen des Fremdverstehens, die 
bisher im Mittelpunkt standen, lässt sich mit Georg Simmel27 der 
Blick vertiefend auf die „seelischen Elemente“ richten. Simmel be­
trachtet das Verstehen als „innerliche Synthese zweier, voneinander 
getrennter Elemente“, indem eine „tatsächliche Erscheinung“ – also 

25 Webb, Thomas L./Miles, Eleanor/Sheeran, Paschal, Dealing with Feeling. A 
Meta-Analysis of the Effectiveness of Strategies Derived from the Process Model 
of Emotion Regulation, in: Psychological Bulletin 138 (2012), 775–808.

26 Berger, Peter L./Luckmann, Thomas, Die gesellschaftliche Konstruktion der 
Wirklichkeit. Eine Theorie der Wissenssoziologie, Frankfurt a.M. 252013, 70.

27 Simmel, Georg, Vom Wesen des historischen Verstehens, in: ders., Das Indivi­
duum und die Freiheit. Essais, Berlin 1957, 60–83.

Vergebung revisited – Plädoyer für eine andere Konfliktkultur

185

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hier: eine Konfliktsituation und ihre emotionalen Konsequenzen – 
mit einem „seelischen Element“ in Verbindung steht.28 Dieser seeli­
sche Bestandteil von (Fremd‑)Verstehen lässt Betroffene ein für die 
Situation spezifisches Kontextwissen entwickeln. Es ermöglicht, das 
Geschehen in seiner Besonderheit – also innerhalb eines konkreten 
Beziehungs- oder Situationsgefüges – zu beurteilen. Auf diese Weise 
wird es möglich, Konflikterfahrungen durch andere oder neue Er­
fahrungsinhalte zu verändern. Aus einem solchen Vorgehen können 
sich erwünschte Zuneigungs‑ und Empathiegefühle entwickeln und 
eine neue Gefühlswirklichkeit für Opfer schaffen. Dies illustriert die 
Erzählung einer befragten Studienteilnehmerin, die auf einen jahre­
langen (in der Kindheit begründeten) Konflikt mit ihrem Bruder 
verweist:

Und da dachte ich dann so, innerlich bei mir ‚Welch’ eine arme Sau‘. 
Entschuldigung, ja? Aber ist einfach wirklich so gewesen. Weil ich dann 
so nachvollzogen habe, dass er mich eigentlich immer als Konkurrenz 
gesehen hat – ich war für ihn die Stärkere von uns beiden. Das ist mir 
da so bewusst geworden. [MK_1203]

Die veränderte Perspektive auf den langjährigen Anerkennungskon­
flikt mit Ihrem Bruder erzeugt bei der Sprecherin Mitgefühl („Welch’ 
eine arme Sau“) und generiert damit als Anteilnahme an den Erfah­
rungen eines ihr nahe stehenden Mitmenschen eine neue (emotio­
nale) Erfahrung. Anhand solcher „empathic emotions“29 versetzen 
sich Betroffene in die Rolle von den Verursacher:innen ihrer Verlet­
zungen und deren Gedanken‑ und Gefühlswelten. Arlie Hochschild 
versteht aus emotionssoziologischer Perspektive solche Formen der 
Perspektivenübernahme als Emotionsregulation, insofern man trotz 
der eigenen Gefühlsempfindungen die Wirklichkeit von anderen zu 
berücksichtigen in der Lage ist und bei erfolgreicher Legitimitäts­
prüfung dieser fremden Wirklichkeit fähig ist, sich in der Position 
der oder des Anderen zu sehen.30

28 A.a.O., 61.
29 Shott, Susan, Emotion and Social Life. A Symbolic Interactionist Analysis, 

in: American Journal of Sociology 84 (1979), 1317–1334.
30 Hochschild (s. Anm. 21), 30: Aus Hochschilds Forschung mit Flugbegleiter:in­

nen zeigt diesen Prozess beispielhaft die Schilderung einer Stewardess, die nach 
einem Konflikt mit einem Passagier erfahren hat, dass dessen Sohn soeben ver­

Sonja Fücker

186

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Und dann hat man ja auf gewisse Menschen eh – ich will nicht sa­
gen Hassgefühle, das würde ich so eigentlich gar nicht nehmen, aber 
man fühlt sich ungerecht behandelt und bestimmte Dinge. Dann staut 
sich etwas auf. Und wenn man, wenn man dann Abstand von diesen 
Dingen bekommt, sieht man diese Dinge vielleicht auch ganz anders. 
[SBL_1904]

Aus der Neubewertung einer Konfliktsituation, dem sogenannten 
„reappraisal“31 erwächst die Möglichkeit, die emotionalen Auswir­
kungen von Verletzungen zu verändern, indem man sich in die 
oder den Anderen einfühlt. Dadurch können sich verletzende Er­
fahrungsinhalte durch die Einnahme einer anderen, hier: empathi­
schen Gefühlshaltung gegenüber Verfehler:innen verändern. Auf 
diese Weise werden Emotionen wie Mitgefühl ‚erzeugt‘, die ad hoc 
nicht oder nicht so intensiv gefühlt werden (können): „we intervene 
in feelings in order to shape them“32. Damit geben die empirischen 
Befunde Hinweise auf einen robusten Zusammenhang zwischen 
Empathie und der Fähigkeit zu vergeben, der auch in der Verge­
bungsforschung hervorgehoben wird.33

Einzugrenzen ist das Verstehen im Kontext der Vergebung jedoch 
auf eine spezifische Dimension: Es richtet sich nicht auf die Hand­
lung selbst, sondern auf die Person, die gehandelt hat. Diese Dif­
ferenzierung hebt auch Hannah Arendt im Hinblick auf die popu­
läre Redewendung „Alles verstehen heißt alles verzeihen“ hervor. 
Sollte diese überhaupt Sinn ergeben, so betont sie, „bezieht sich 
das Verstehen – das aber keineswegs notwendigerweise ins Spiel zu 
kommen braucht – nicht auf das Getane, sondern auf die Person, 
die getan hat.“34 Arendt macht damit deutlich, dass Vergebung nicht 

storben ist und sie sich von diesem Zeitpunkt an mitfühlend mit der Perspektive 
des Passagiers auseinandergesetzt hat.

31 Gross, James J., Emotion Regulation. Affective, Cognitive, and Social Conse­
quences, in: Psychophysiology 39 (2002), 281–291.

32 Hochschild (s. Anm. 21), 53.
33 McCullough, Michael E./Rachal, K.Chris/Sandage, Steven J./Worthington Jr., 

Everett L./Brown, Susan Wade/Hight, Terry L., Interpersonal Forgiving in Close 
Relationships II. Theoretical Elaboration and Measurement, in: Journal of Per­
sonality and Social Psychology 75 (1998), 1586–1603; Paleari, F.Giorgia/Regalia, 
Camillo/Fincham, Frank, Marital Quality, Forgiveness, Empathy, and Rumina­
tion. A Longitudinal Analysis, in: Personality and Social Psychology Bulletin 31 
(2005), 368–378.

34 Arendt (s. Anm. 3), 308.

Vergebung revisited – Plädoyer für eine andere Konfliktkultur

187

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die moralische Bewertung einer Tat zur Referenz macht, sondern 
die Beweggründe der handelnden Person. Dieser Fokus auf die Per­
son und deren Motive, die Arendt als wesentlichen Referenzpunkt 
für das Verstehen im Kontext der Vergebung anführt, bringt eine 
Befragte wie folgt auf den Punkt: „Und wenn man sich dann da 
so mit beschäftigt […], da ist bei mir dann so ein Teil Vergebung. 
Hab’ ich so für mich gemerkt, weil ich gesagt hab’ ‚Okay, der stand 
genauso unter Druck, der musste seine Zahlen bringen, deshalb hat 
er so gehandelt‘. Ich hab’s dann besser verstanden.“ [EW_1403] Der 
Kontext, den die Sprecherin hier schildert, bezieht sich auf einen 
Konfliktverlauf mit einem bis dato geschätzten Arbeitskollegen, der 
sie hintergangen hat. Das Fehlverhalten des Kollegen ist im Rück­
blick für die Befragte verständlich, weil er – so ihre Schlussfolgerung 
– aus situativen Zwängen gehandelt hat, die sich auf die Sicherstel­
lung seines beruflichen Erfolgs und zu vermeidende Sanktionsängste 
beziehen. Verstehen bedeutet im Sinne Arendts somit, Konflikte und 
Verletzungen auslösendes Handeln von Mitmenschen in seiner Be­
dingtheit zu begreifen, ohne es zu rechtfertigen. In diesem Zugang 
liegt das Potenzial, Vergebung als eine Form der Annäherung zu 
verstehen – über das Erkennen der eigenen Fehlbarkeit.

5 Vergebung revisited

Vergebung setzt aus Sicht der zu Wort gekommenen Studienteilneh­
mer:innen gelingende Perspektivenübernahme voraus. Der verste­
hende Blick auf das Gegenüber ermöglicht, unerwünschte Gefühls­
zustände zu regulieren, und damit, im Einklang mit dem eigenen 
Selbstbild handeln zu können. Das gelingt in der Regel, weil wir 
davon ausgehen, die Welt genauso wahrzunehmen wie andere, wenn 
wir an ihrer Stelle stünden; und dass wir unter ähnlichen Bedingun­
gen auch so oder ähnlich handeln würden. Daraus folgt: Wir verge­
ben, was wir in der Lage sind zu verstehen, d.h. welche guten oder 
schlechten Gründe dazu führten, dass sich Mitmenschen verletzend 
verhalten haben. Und damit, wenn es uns gelingt, unsere Gefühle 
unter Kontrolle zu bringen.

Was lässt sich aus diesen Befunden über unser gegenwärtiges 
Verständnis der Vergebung schlussfolgern? Und was sagt das über 
den Umgang mit Verletzungen und Konflikten aus?

Sonja Fücker

188

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vergebung als emotionales Selbstmanagement

Die in der Analyse aufgezeigte Praxis des „emotionalen Selbstma­
nagements“35 ermöglicht, dem verinnerlichten Anspruch zu verge­
ben zu folgen. Ableiten lässt sich daraus zunächst, dass die Kontrolle 
über – hier: negativ bewertete – Gefühle zum Imperativ moralischer 
Vernunft erklärt wird.

Die „psychotherapeutische Ökonomie“36, die der Vergebung mit 
den Worten Jacques Derridas mit einem solchen Verständnis an­
heimfalle, verweist auf einen fragwürdigen Umgang mit Verletzun­
gen und Konflikten in der Gesellschaft: Sie sollen händelbar, mög­
lichst folgenlos bezwingbar und vor allem schmerzlos sein. Konflik­
te und Verletzungen werden auf diese Weise nicht bearbeitet oder 
gelöst, und damit ihres Potentials beraubt, eine Verständigung zwi­
schen Konfliktparteien oder Opfern und Täter:innen herzustellen. 
Für Nietzsche gilt die Vergebung aus diesen Gründen als Unterdrü­
ckungswerkzeug natürlicher Impulse, der eine Form der Selbstver­
achtung unterliegt.

So ist die in der Analyse dargelegte Entstehung von Mitgefühl 
als erwünschtes Ergebnis von Fremdverstehens Ausdruck einer nor­
mativen (Selbst-)Erwartung, die im Widerstreit zu unmittelbaren 
Handlungs‑ und Verhaltensimpulsen steht. Ihren rein erfahrungsba­
sierten Gehalt verliert Empathie, wenn sie nicht aus einem unmit­
telbaren Mitfühlen heraus entsteht, sondern als kognitive Reflexion 
über das moralisch Gewünschte – als sogenannter „Wunsch zweiter 
Ordnung“37 fungiert. In der jüngeren Emotionssoziologie ist es ins­
besondere Eva Illouz38, die die (Selbst‑)Verpflichtung zur Empathie 
und Reflexion der eigenen Emotionalität als therapeutisches Werk­
zeug kapitalistischer Gesellschaften kritisch hinterfragt. Dass Men­
schen auf Basis kultureller Deutungsmuster lernen, Emotionen so­
zialen Situationen anzupassen, anhand derer „emotionale Erfahrun­
gen organisiert, ‚etikettiert‘, klassifiziert und interpretiert werden“, 

35 Neckel, Sighard, Emotion by Design. Das Selbstmanagement der Gefühle als 
kulturelles Programm, in: Berliner Journal für Soziologie 15 (2005), 419–430.

36 Derrida (s. Anm. 6), 16.
37 Frankfurt, Harry G., The Importance of What We Care About. Philosophical 

Essays, Cambridge 1988.
38 Illouz, Eva, Gefühle in Zeiten des Kapitalismus, Frankfurt a.M. 2006.

Vergebung revisited – Plädoyer für eine andere Konfliktkultur

189

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


habe einen Verlust der natürlichen „Indexikalität“ von Gefühlen zur 
Folge.39 Der erfahrungsbasierte Sinngehalt von Emotionen wird so 
einer kontrollierenden Anpassung unterworfen.40 Dass Empathie 
zum emotionalen Kapital unserer Zeit gehört, entspricht demnach 
in ähnlicher Weise unserem Verständnis eines kohärenten Selbst wie 
die verinnerlichte Verpflichtung, zu vergeben.

Diese kritische Perspektive auf die ‚Arbeit‘ an den eigenen Gefüh­
len als kulturelle Praxis ist aber nur eine Seite der Medaille. Das 
strategische Eingreifen in verletzte Gefühlswelten folgt dem Zweck, 
beschädigte Beziehungsbande zu reparieren oder (wieder-)herzustel­
len. Emotionales Selbstmanagement ermöglicht es Betroffenen da­
mit nicht nur, sich bewusst für Vergebung zu entscheiden, sondern 
auch, aus einem inneren Gefühl heraus vergeben zu können. Zwar 
ist es auch möglich, sich qua innerer Überzeugung für die Verge­
bung zu entscheiden. Doch ein solcher Entschluss bedeutet nicht 
zwangsläufig, dass damit auch die – häufig widersprüchlichen oder 
unerwünschten – Gefühlszustände bewältigt werden, die aus der 
erlittenen Verletzung hervorgehen. Psychologische Studien zeigen, 
dass Vergebungsprozesse, die allein auf einer kognitiven Entschei­
dung basieren, ohne eine begleitende Veränderung des emotionalen 
Erlebens, zusätzlichen Stress verursachen können – und somit die 
seelische Belastung der Betroffenen sogar verstärken.41

Mit den dargelegten Formen emotionaler Kontrolle wird der ver­
innerlichte Selbstanspruch zu vergeben – verstanden als „Wunsch 
erster Ordnung“42 – zur Grundlage einer Vergebungspraxis, die Ver­
nunft und Gefühl zu verbinden weiß. Vor diesem Hintergrund las­
sen sich abschließend Rückschlüsse auf das gegenwärtige Verständ­
nis von Vergebung ziehen – sowohl hinsichtlich ihrer ontologischen 
Dimension als auch den Hinweisen auf ihre konkrete gesellschaftli­
che Praxis.

39 A.a.O., 28.
40 A.a.O., 62.
41 Davis, Don E./Hook, Joshua N./van Tongeren, Daryl R., Making a Decision to 

Forgive, in: Journal of Counseling Psychology 62 (2015), 280–288.
42 Frankfurt (s. Anm. 37).

Sonja Fücker

190

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fremdverstehen und obsolete Vergebung

Vergebung zeigt sich mit Blick auf die Studienergebnisse als soziale 
Praxis, die sich zwischen normativen gesellschaftlichen Erwartun­
gen, individuell verinnerlichten (Selbst-)Ansprüchen und dem un­
mittelbaren emotionalem Erleben bewegt. Ihr modus operandi ist ein 
emotionsregulierendes Fremdverstehen, durch das Wut- und Rache­
gefühle kontrollierbar und in eine andere Erfahrung transformiert 
werden. Die Referenz für Vergebungsangebote sind verletzende Er­
eigniskontexte oder Handlungsweisen, die man zu ‚verstehen‘ in der 
Lage ist.

Ins Zentrum von den im Beitrag dargelegten Erfahrungsweisen 
der Vergebung gelangt in Ricœurs (1998) Theoriearchitektur das 
„Verzeihen aus Nachsicht“, das als Form des „leichten Verzeihens“43 

dadurch gekennzeichnet ist, Verursacher:innen von ihrer Schuld zu 
entlasten. Ein solches Verständnis steht der sozialen Logik der Verge­
bung entgegen. So kann es im Anschluss an Ricœur „Vergebung [nur 
da] geben, wo man jemanden beschuldigen kann, ihn für schuldig 
halten oder erklären kann“44. Und so kann der Gegenstand von 
Vergebung nur „eine noch bestehende Schuld“ sein, „nicht also eine 
Schuld, die gar nicht mehr existent ist“45. Jemanden für schuldig 
zu erklären, setzt voraus, ein bestimmtes Handeln aus moralischen 
oder justiziablen Gründen ablehnen und einen Ausgleich dafür ein­
fordern zu können. Im Zuge von Praktiken des Fremdverstehens er­
hält die ursprüngliche Schuld aber einen neuen Wirklichkeitsakzent, 
indem Betroffene eine Verletzung – ex post – so auslegen, dass es 
gar keine mehr ist oder ihre Auswirkungen weniger stark empfunden 
werden. Die mitfühlende Anerkennung von der hypothetisch immer 
auch eigenen möglichen Fehlbarkeit macht eine Wiedergutmachung 
für das schmerzhaft Erfahrene überflüssig. Hier gilt es schließlich 
weder, von etwas Abstand zu nehmen, was einem als Betroffenem 
zusteht, noch etwas anzubieten, für das auf Wiedergutmachung ver­
zichtet wird. Die Nachvollziehbarkeit von Gründen und Motiven, 

43 Das Pendant zum „leichten Verzeihen“ ist das „schwere Verzeihen“, vgl. Ricœur, 
Paul, Gedächtnis, Geschichte, Vergessen, München 2004, 699–778.

44 A.a.O., 703.
45 Kodalle, Klaus-Michael, Verzeihung denken. Die verkannte Grundlage humaner 

Verhältnisse, München 2013, 73.

Vergebung revisited – Plädoyer für eine andere Konfliktkultur

191

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Anlass für eine Verletzung gaben, schließt damit die Möglichkeit 
einer Sanktion aus und stellt Schuld in ein anderes Licht: Schuld 
wird „restrukturiert“46 durch Zurückweisung einer Bewertung oder 
eines Urteils, das einen Ereigniskontext als unrecht, verwerflich und 
moralisch falsch anzuzeigen weiß. Mit Praktiken des Fremdverste­
hens blickt man nicht auf die anderen und ihre Schuld, sondern 
macht sich ihnen ähnlich mit dem Bekennen, dass es die eigene 
Schuld sein oder in Zukunft werden könnte. Verstehen macht das 
Vergeben obsolet. Wenn eine Handlung verstehbar ist, muss sie nicht 
mehr vergeben werden. Schlussendlich schließt das, was es zu verge­
ben gilt, das Verstehen aus und umgekehrt: „We can forgive those 
we fail to understand and fail to forgive those we do“47. Und somit 
macht das Verstehen die Vergebung zu etwas anderem, als was unter 
ihr gemeinhin verstanden wird oder was sie sein soll.

6 Plädoyer für eine andere Konfliktkultur: Dann bitte 
(mehr) Vergebung!

Genauso wie Dissens und Streit Bestandteil sozialen Zusammenle­
bens sind, gehört auch das Loslassen davon dazu. Vergebung ist 
dafür unabdingbar. Entscheidend ist, wie und zu welchen Bedingun­
gen von ihr Gebrauch gemacht wird. Ohne Frage: Wir müssen mit 
den manchmal schwer begreiflichen Handlungen und Haltungen 
Anderer umgehen. Dafür reicht es aber nicht aus, Vergebung einzu­
fordern oder bedingungslos zu gewähren. Eine Vergebung, die ent­
lang der Gewissheit gefordert wird, dass wir qua kultureller Soziali­
sation innerlich darauf programmiert sind, nachsichtig zu sein und 
uns schwer damit tun, es (noch) nicht sein zu können, kann darun­
ter schwerlich fallen. So wie in den skizzierten Beispielen aus dem 
öffentlichen Leben von Kardinal Wölki und Jens Spahn. Appelliert 
wird hier an gefühlsoptimierte Individuen, die sich ihrer Vernunft 
bedienen sollen. Und die damit zu einer Gedächtniskosmetik des 
‚Vergebens und Vergessens‘ angerufen werden. Mit Appellen dieser 

46 Rauen, Verena, Die Zeitlichkeit des Verzeihens. Zur Ethik der Urteilsenthaltung, 
Paderborn 2015.

47 Pettigrove, Glenn, Forgiveness and Interpretation, in: The Journal of Religious 
Ethics 35 (2007), 429–452, 429.

Sonja Fücker

192

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Art wird aber nicht von der positiven Kraft der Vergebung Gebrauch 
gemacht, Konflikte und Verletzungen zu bewältigen. Das kann kein 
wünschenswerter Umgang mit der Vergebung sein. Kurzum entwer­
ten wir mit einem geforderten Recht auf und einer normativen 
Verpflichtung zur Vergebung, ihr Potential für eine gesunde gesell­
schaftliche Konfliktkultur. Denn wenn Vergebung nicht freiwillig, 
aus unserer inneren und individuellen Bereitschaft heraus angeboten 
wird, falle sie – so Derrida – als „Theater des Pardons“ auf ein 
„mechanisches Ritual der Scheinheiligkeit“ zurück.48 Wir brauchen 
eine Vergebung, die den Umgang mit erfahrenen Verletzungen er­
möglicht. In der ein Umgang mit Konflikten stattfinden kann.

Die im vorliegenden Beitrag aufgezeigten Praktiken von Fremd­
verstehen geben Anknüpfungspunkte für eine solche Konfliktkultur. 
Gezeigt wurde mit den Studienergebnissen eine Vergebungspraxis, 
mit welcher der verstehende Blick auf andere gerichtet wird und 
die auf diese Weise ermöglicht, Gefühle zu sortieren. Als ein Werk­
zeug der Wiederannäherung. Einer Möglichkeit, die Wirklichkeit 
von Mitmenschen zu teilen. Die Kraft einer solchen Vergebung liegt 
darin, dass man sich mit ihr den Gesetzen der Wiedergutmachung 
widersetzen kann, ohne das eigene Gesicht zu verlieren – d.h., ohne 
sich selbst und das eigene Gefühl zu ‚verraten‘. Dafür müssten wir 
aber geläufige Vorstellungen von Vergebung aufgeben und einen 
neuen Blick auf sie richten, der ermöglicht, normative Vorstellungen, 
was Vergebung ist oder sein soll, zu überdenken.

Kurzum ist die Vergebung von ihrem Thron der Außerordentlich­
keit zu entheben: Sie kann kein heroischer Akt der bedingungslosen 
Selbstüberhöhung sein, mit dem man vermeintlich über den Dingen, 
sprich: über den eigenen Gefühlen, steht. Wenn sie ihre Aufgabe 
erfüllen soll, Beziehungen zu reparieren, muss sie etwas sein, wozu 
Menschen fähig sind. Wenn wir vergeben, entheben wir andere 
nicht von ihrer Schuld. Wir machen uns anderen vielmehr ebenbür­
tig, stellen uns nicht über, sondern neben sie. In einem Bekenntnis 
auf Augenhöhe, das die Botschaft enthält: ‚Ich bin dir ähnlich‘. Die 
Einsicht, in Erwägung zu ziehen, dass die oder der andere vielleicht 
keine guten, aber Gründe gehabt haben könnte für das Getane. Und 
dass man selbst unter bestimmten Umständen hypothetisch ähnlich 

48 Derrida (s. Anm. 6), 10.

Vergebung revisited – Plädoyer für eine andere Konfliktkultur

193

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


handeln könnte. Das macht das Geschehene nicht ungeschehen. Es 
macht aber erfahrbar, dass wir alle fehlbar sind.

Wir können und sollten nicht immer gut mit der Fehlbarkeit 
von Anderen leben. Da, wo wir daran scheitern, auf Fehltritte mit 
Empathie und einem verstehenden Blick zu antworten, hat das meist 
gute Gründe. So werden Opfer von Gewalttaten vielleicht (kognitiv) 
nachvollziehen können, dass es Ursachen für solche Taten gibt. So 
beispielsweise, warum Menschen anderen Menschen durch eine ent­
behrungsreiche Kindheit, widrige Lebensumstände oder schlimme 
Erfahrungen etwas antun. Deshalb steht aber niemand in der Pflicht, 
jemanden von der Schuld für ein solches Handeln zu entlasten. Erst 
recht nicht, wenn keine innere Bereitschaft dazu besteht.

Dass das Vergeben in solchen Fällen mehr überfordern kann, 
als dass sie Seelenheil bringt, wird bei drastischen Ereignissen und 
Verbrechen besonders deutlich. Kann oder soll den Tätern des 
religionsideologischen Terrorakts von Charlie Hebdo vergeben wer­
den? Hanna Arendts Antwort auf eine solche Frage fiel im Zuge 
ihrer Auseinandersetzung mit den Verbrechen der Nationalsozialis­
ten deutlich aus. Sie kam zu dem Schluss, dass es Taten gibt, die 
so böse sind, dass sie sich jeder Strafbarkeit entziehen und die wir 
damit auch außerstande sind zu vergeben.49 Ähnlich und Bezug 
nehmend auf das Verstehen argumentiert Vladimir Jankélévitch.50 

Er schließt – ebenfalls – im Kontext seiner Auseinandersetzung mit 
dem Holocaust die Möglichkeit der Vergebung für Vergehen aus, 
die Menschen nicht in der Lage sind zu verstehen. Unter diesem 
Vorzeichen kommt er zu dem Schluss, dass es Vergehen gibt, die sich 
der Möglichkeit der Vergebung entziehen und damit unverzeihlich 
sind.51 Die Möglichkeit, ein Unrecht zu vergeben, sei auf solche 
Vergehen begrenzt, die es auch möglich machen, zu verstehen. Wir 
brauchen also (gute) Gründe, um zu verzeihen.52

49 Arendt (s. Anm. 3), 307.
50 Jankélévitch, Vladimir, Verzeihen?, Frankfurt a.M. 2006.
51 In diesem Zusammenhang hat uns Jacques Derrida wohl am intellektuell her­

ausforderndsten mit der Vergebung konfrontiert. Für ihn ist das, was wirklich 
der Vergebung bedarf, das Unvergebbare – „forgiveness forgives only the unfor­
givable“, Derrida, Jacques, On Cosmopolitanism and Forgiveness, London/New 
York 2001, 32.

52 Boshammer, Susanne, Die zweite Chance: Warum wir (nicht alles) verzeihen 
sollten, Frankfurt a.M. 2020.

Sonja Fücker

194

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wir können Andere verstehen und Verständnis aufbringen, ohne 
mit ihrem verletzenden Handeln einverstanden sein zu müssen. 
Wenn uns eine solche Vergebung gelingt, können wir die Fehlbarkeit 
anderer anerkennen, ohne Schuld und Verantwortung zu negieren 
oder auszublenden. Im Verstehen des Anderen liegt – so lautet mein 
Plädoyer – die positive Kraft einer realen Vergebungskultur. Sie ist 
in der Bereitschaft begründet, sich auf Andere und ihre Wirklichkeit 
einzulassen. Schlechtestenfalls bleibt es dabei, die oder den Ande­
re:n als fremd zu betrachten. Aber es besteht auch die Möglichkeit, 
sich an ihr oder sein Denken heranzutasten und auf diese Weise 
eine zwar unbekannte, aber für das eigene In-der-Welt-sein mögli­
che Wirklichkeit in Betracht zu ziehen. Das mindert keine Schuld. 
Aber es macht verzichtbar, für erlittene Verletzungen Wiedergutma­
chung zu brauchen. Und ermöglicht damit Rache, Wut oder Groll 
zu überwinden und zur Vergebung innerlich fähig zu sein. Wenn 
Vergebung so funktioniert, wenn sie also unseren Gefühlshaushalt 
aufzuräumen weiß und eben dadurch Konflikte in der Gesellschaft 
bewältigbar macht, dann ist die (ontologisch) ‚falsche‘ Vergebung die 
vielleicht nicht nur einzig mögliche, sondern (praktisch) ‚richtige‘.

Vergebung revisited – Plädoyer für eine andere Konfliktkultur

195

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ulrike Peisker

Unbeabsichtigt vergeben?
Zur Problematik des Vergeben-Wollens

In ihrem Roman Spieltrieb lässt die Schriftstellerin Juli Zeh eine 
ihrer Hauptfiguren, Smutek, einen Dialog mit seiner Frau führen, 
nachdem dieser feststellen musste, dass sie ihm jahrelang einen Teil 
ihrer Lebensgeschichte verschwiegen hatte, und Zeh versieht die­
sen Dialog anschließend erzählerisch mit einem bemerkenswerten 
Kommentar:

„Jeder hat Gründe und ein Recht zu schweigen. Aber wenn man schon 
spricht, kann man versuchen, bei der Wahrheit zu bleiben, nicht wahr?“
„Du redest, als hättest du mir verziehen.“
„Verziehen?“
Diese Option im menschlichen Miteinander war Smutek entfallen.1

Des Bemerkens wert ist dieser Kommentar insofern als er – ganz en 
passant – ein intuitives Vorverständnis von Vergebung bzw. Verzei­
hen2 fundamental infragestellt, das auch der Behandlung von Verge­
bung im Rahmen dieses Bandes zugrunde zu liegen scheint. Dieser 
Band fragt nach den Bedingungen und der Gestalt von emotionaler 
Verletzlichkeit und Verletzungen und nach möglichen Modi des Um­
gangs mit beidem. Thematisiert man Vergebung als Umgangsform 
mit Verletzungen, dann scheint sie als bewusst vollzogene Handlung, 
als (pro)aktiver Gestus in den Blick zu geraten. Juli Zehs Smutek 
hingegen scheint Vergebung gar nicht im Sinn gehabt zu haben; 
erst daraufhin angesprochen fällt ihm dieser Topos wieder ein, und 

1 Zeh, Juli, Spieltrieb, München 212006, 436.
2 Entsprechend dem alltäglichen Sprachgebrauch verwende ich die Begriffe des 

Verzeihens und Vergebens synonym. Zu einer ausführlichen Begründung der 
synonymen Verwendung vgl. Peisker, Ulrike, Zwischenmenschliche Vergebung. 
Phänomenologische Betrachtungen in protestantischer Perspektive, Religion in 
Philosophy and Theology 128, Tübingen 2024, 8f.

197

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


doch lässt seine Art zu reden und sich zu verhalten seine Frau emp­
finden, als wäre ihr durch ihn vergeben worden. Lässt sich tatsäch­
lich vergeben, ohne dies zu intendieren – lässt sich möglicherweise 
nur vergeben, ohne es zu intendieren? Diese Frage gewinnt auch da­
durch an Virulenz, dass die erklärte Absicht, jemandem zu vergeben, 
einen schalen Beigeschmack hat. Wenn uns jemand als Vergeben-
Woller gegenübertritt, mag das ein ungutes Gefühl auslösen und 
das, obwohl die Vergebung gesellschaftlich eigentlich einen gute Ruf 
zu genießen scheint. Doch auf das demütige Eingeständnis „Es tut 
mir leid“ scheint die Zusage „Ich vergebe dir“ seltsamerweise selten 
angemessen, auch wenn sie sachlogisch selbstverständlich keine un­
sinnige Antwort auf solch ein Eingeständnis ist. Aber gestünden wir 
jemandem ein, dass uns irgendetwas ehrlich leidtut, und bekämen 
zur Antwort „Ich vergebe dir“ – wollten wir unser Eingeständnis 
nicht am liebsten zurückziehen, weil wir uns fragen würden, was 
demjenigen eigentlich einfiele, sich uns gegenüber zum großen Ver­
geber aufzuschwingen, ohne zu erkennen zu geben, dass nicht wir 
allein verantwortlich für den Lauf unserer gemeinsamen Geschichte 
sind?

Dieses ungute Gefühl, das einen beschleichen mag, ist recht leicht 
erklärt: Mit seinem Vergeben-Wollen nimmt der Vergeben-Woller 
eine Vereindeutigung der Situation vor, die unseren alltäglich sich 
aufwiegenden Wogen von Streiten, Enttäuschungen, Vertrauensbrü­
chen und ähnlichem schlicht meist nicht eignet. In der Regel sind 
die Situationen, die potentiell nach Vergebung rufen, komplexer, 
als dass einer schuld ist und der andere nicht. Wenn uns jemand 
eingesteht, dass ihm etwas ehrlich leidtut, wäre es doch sehr häufig 
angemessen zu antworten, dass es einem selbst auch leidtut und 
damit eben zum Ausdruck zu bringen, dass man sich der Verwick­
lungen bewusst ist, die zu dem Verhalten des anderen geführt haben 
und dass man sich darüber hinaus im Klaren darüber ist, selbst 
Teil der Geschichte zu sein, die Vorgeschichte zu dem Bruch in der 
Beziehung ist, den es zu kitten gilt. Ein Vergeben-Woller trägt dem 
aber nicht Rechnung, sondern zeichnet ein ganz klares Bild von 
Schuld und Unschuld: „Ich Vergeber, du nichts.“

Ulrike Peisker

198

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Doch auch unabhängig davon, ob der Vergeben-Woller die eigene 
Verstrickung3 in die Umstände anerkennt, scheint zwischenmensch­
liche Vergebung in gewisser Weise anfällig zu sein für eine Art 
Gleichgültigkeit gegenüber den Entstehungsgeschichten der jeweils 
fraglichen Situation. Das bedeutet nicht, dass Vergebung per se blind 
ist für die jeweiligen Hintergründe, aber sie wirkt nicht selten prä­
disponiert für eine solche Indifferenz, insofern die Eindeutigkeit 
in Form des Urteils schuldig/unschuldig, die die Vergebung einer 
Situation einträgt, ignorant zu sein scheint gegenüber den Grün­
den, die jemand hatte, so und so zu handeln. Man muss nicht so 
weit gehen wie Friedrich Nietzsche, der meint, man könne einen 
Schuldigen bis zur Unschuldigkeit entschulden, wäre man sich nur 
der jeweiligen Vorgeschichte in vollem Umfang gewahr und könnte 
dadurch zeigen, inwiefern der für schuldig Befundene notwendiger­
weise so und so handeln musste:

Wenn die Kenntniss, welche der Vertheidiger eines Verbrechers von 
dem Fall und seiner Vorgeschichte hat, weit genug reicht, so müssen die 
sogenannten Milderungsgründe, welche er der Reihe nach vorbringt, 
endlich die ganze Schuld hinwegmildern. Oder, noch deutlicher: der 
Vertheidiger wird schrittweise jenes verurtheilende und Strafe zumes­
sende Erstaunen mildern und zuletzt ganz aufheben, indem er jeden 
ehrlichen Zuhörer zu dem inneren Geständniss nöthigt: „er musste so 
handeln, wie er gehandelt hat; wir würden, wenn wir straften, die ewige 
Notwendigkeit bestrafen.“4

So berechtigt der Hinweis ist, dass die Kausalität einer Handlung 
theoretisch vollständig nachzuverfolgen ist, so vorsichtig wird man 
sein müssen, eilig ihre Entschuldbarkeit daraus abzuleiten. Hand­
lungen sind nicht notwendig entschuldbar, wenn wir nur die Grün­
de für die jeweilige Handlung kennen oder anerkennen, ihnen also 
nicht ignorant gegenüber wären. Aber eine zu eindeutige Zuschrei­
bung von Schuld und Unschuld, wie sie die Vergebung einträgt, 
erweckt den Eindruck, als hätte man es in aller Regel mit Menschen 
der Art von Shakespeare-Bösewichten zu tun, die keinen anderen 

3 Zum Verstricktsein in Geschichten vgl. Schapp, Wilhelm, In Geschichten ver­
strickt. Zum Sein von Mensch und Ding, RoteReihe 10, Frankfurt a.M. 52012.

4 Nietzsche, Friedrich, Menschliches, Allzumenschliches II, in: ders., Sämtliche 
Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Bänden, Bd. 2, hg. v. Giorgio Colli/Mazzi­
no Montinari, München ²1988, 367–704, 559.

Unbeabsichtigt vergeben?

199

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Grund für ihr verletzendes Verhalten haben, als böse sein zu wollen. 
Menschen treten jedoch in der Regel nicht auf mit einem Ethos von 
„Huhu, ich bin der Bösewicht und Bösestun ist meine Pflicht.“ Viel­
mehr haben auch Menschen, die verletzend handeln, ihre Gründe, 
wenn man mit Rüdiger Bittner Handlungsgründe als Zustände und 
Ereignisse, als Züge einer Situation versteht, auf die wir reagieren5: 
„ein Grund sein, aus dem jemand etwas tut, das ist soviel wie, etwas 
sein, auf das die betreffende Handlung eine Reaktion ist“6. Vielleicht 
würden wir urteilen, dass die Gründe dieser Menschen in unseren 
Augen nicht genügend gut waren, um das verletzende Verhalten zu 
rechtfertigen, aber Gründe haben sie allemal und die sind in der 
Regel nicht das Verletzen-Wollen an sich. Tritt uns nun jemand mit 
der dezidierten Absicht gegenüber, uns zu vergeben, sagt dies etwas 
aus über die Haltung des Vergeben-Wollers zu uns und unseren 
Gründen, das der Beziehung möglicherweise ähnlich abträglich sein 
könnte, wie das vorausgegangene verletzende Verhalten.7 Was genau 
könnte also das Problem mit dem Vergeben-Wollen, mit der Absicht 
zu vergeben sein, und wie ließe sich vor diesem Hintergrund von 
Vergebung reden, ohne dass diese Rede einen schalen Beigeschmack 
erhält?

Die Skepsis gegenüber absichtsvollem Vergeben nährt sich aller­
dings nicht nur aus den ungünstigen Implikationen für das zwi­
schenmenschliche Miteinander, sondern ebenso aus denkerischen 
Schwierigkeiten. Wie könnte eine Absicht zu vergeben überhaupt 
gedacht werden, wenn Vergebung zumindest auch, wie weithin an­
genommen, das Aufgeben negativer Emotionen gegenüber dem Ver­
letzer beinhaltet. So halten Paul M. Hughes und Brandon Warmke 
in der Stanford Encyclopedia of Philosophy etwa fest: „Commonly, 
forgiveness is thought to involve the giving up of certain negative 
emotions towards the wrongdoer, the forbearance of negative reac­
tions against the wrongdoer, and possibly the restoration of the 

5 Vgl. Bittner, Rüdiger, Aus Gründen handeln, Ideen und Argumente, Berlin 2005, 
81–86.

6 A.a.O., 81.
7 Vgl. Bittner, Rüdiger, Verwüstung durch Moral, in: Brigitte Boothe/Philipp 

Stoellger (Hg.), Moral als Gift oder Gabe? Zur Ambivalenz von Moral und 
Religion, Würzburg 2004, 98–103, 101f.

Ulrike Peisker

200

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


relationship with the wrongdoer.“8 Entziehen sich Emotionen jedoch 
nicht unserer Verfügbarkeit? Unterstehen Emotionen tatsächlich un­
serem Willen oder ist unser Wollen vielmehr dem Einfluss unserer 
Emotionen unterstellt? Kann das Aufgeben negativer Emotionen 
dann überhaupt eine freie und autonome Handlung(-sentscheidung) 
sein? Und gesetzt den Fall, diese Fragen wären zu verneinen, müsste 
Vergebung dann als reines Abfallprodukt einer Ursache-Wirkungs­
kette verstanden werden, die eben das Entschwundensein (passiver 
Modus) negativer Emotionen zum Ergebnis hat, nicht aber eine au­
tonom und frei intendierte Handlung ist? Müssten wir dann davon 
ausgehen, dass zu vergeben uns lediglich zustoßen kann; wenn man 
diesen Vorgang nicht gleich ganz dem Zufall preisgeben will und 
sich infolgedessen damit einverstanden zeigen müsste, dass man „aus 
Versehen“ vergeben kann?

Diesen Fragen werden wir im Folgenden in vier Schritten nach­
gehen. Erstens: Inwiefern lässt sich mit Vergebung nichts beabsichti­
gen? Zweitens: Inwiefern lässt sich Vergebung nicht beabsichtigen? 
Drittens: Könnte sich – wie für Smutek und seine Frau – Vergebung 
erst retrospektiv als „Vergebenheit“ erschließen? Und wenn ja, dann 
wäre viertens die Frage, wie.

8 Hughes, Paul M./Warmke, Brandon, Forgiveness, in: Edward N. Zalta (Hg.), 
The Stanford Encyclopedia of Philosophy, Stanford, Metaphysics Research Lab. 
Stanford University (2017), URL: https://plato.stanford.edu/archives/sum2017
/entries/forgiveness/ (Zugriff:10.08.2018). Susanne Boshammer argumentiert in 
diesem Band gegen ein solches sentimenatlistisches, also auf der Veränderung 
von Gefühlen basierendes Vergebungsverständnis. Boshammer geht von dem 
Vergebungsprivileg der „Opfer“ (gegenüber Dritten) aus und sieht dieses Privileg 
nicht haltbar auf der Grundlage eines sentimentalistischen Vergebungsverständ­
nisses, insofern nicht nur die Opfer einer Verletzung, sondern auch Dritte Empö­
rung empfinden und diese aufgeben können. Zu fragen wäre allerdings, ob die 
Empörung der direkt Betroffenen nicht von anderer Qualität ist als die Dritter 
bzw. ob es sich bei dem negativen Gefühl, das sich beim Vergeben ändert, 
nicht primär um den Schmerz handelt, den das Verletztsein hervorruft, als um 
moralische Empörung und somit um einen (Gefühls)Zustand, den sehr wohl 
ausschließlich direkt Betroffene empfinden und insofern als einzige „privilegiert“ 
wären zu vergeben. Zum Schmerz emotionaler Verletzungen als Gegenstand 
zwischenmenschlicher Vergebung gegenüber begangenem moralischem Unrecht 
als ihrem Gegenstand vgl. ausführlich Peisker (s. Anm. 2), 69–75.

Unbeabsichtigt vergeben?

201

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://plato.stanford.edu/archives/sum2017/entries/forgiveness
https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://plato.stanford.edu/archives/sum2017/entries/forgiveness


1 Lässt sich mit Vergebung etwas beabsichtigen?

Beginnen wir also für eine erste Annäherung an eine Verhältnisbe­
stimmung von absichtsvollem Handeln und Vergebung mit der ers­
ten Frage, inwiefern sich mit Vergebung nichts beabsichtigen lässt. 
Auf den ersten Blick scheint die Annahme, dass man die Vergebung 
nicht nutzen kann, um mit ihr eine bestimmte (äußere) Absicht 
zu verfolgen, wohl relativ einleuchtend. Wie so oft, wenn Dinge 
nur Mittel zum Zweck sind, hat man auch bei der Vergebung den 
Eindruck, sie werde gewissermaßen ausgehöhlt, wenn man sie ge­
zielt zum Erreichen irgendwelcher Ziele einsetzt. Jemand, der also 
beispielsweise vergibt, um sich zu rächen, etwa indem er durch 
sein „Vergeben“ die eigene moralische Überlegenheit demonstriert, 
vergibt wohl nur in Anführungszeichen.9 Er legt also ein Verhalten 
an den Tag, was zwar nach außen hin wie Vergebung aussieht, sich 
aber nicht aus den Motivationen speist, von denen wir sagen wür­
den, dass es ihrer bedarf, um das, was wie Vergebung aussieht, auch 
wirklich Vergebung nennen zu können. Und auch wenn dabei noch 
nicht einmal solch der Vergebung entgegengesetzte Intentionen wie 
Rachegedanken eine Rolle spielen, sondern beispielsweise lediglich 
das Anliegen, der gesellschaftlichen Achtung teilhaftig zu werden, 
die sich mit dem Vergeben, weniger aber mit dem Rächen verdienen 
lässt10, scheint doch Vergebung höchstens ihrer Form, nicht aber 
ihrem Wesen nach vorzuliegen.

Damit von Vergebung die Rede sein kann, scheint kein Kalkül 
vorliegen zu dürfen, wie Jacques Derrida prominent konstatiert: 
„Ein ‚zweckbestimmtes‘ Verzeihen ist keine Vergebung, es ist allein 
eine politische Strategie oder psychotherapeutische Ökonomie“11. 
Doch Derrida würde noch weitergehen. Er hält es nicht nur für 
ausgeschlossen, dass Vergebung mit der Absicht vollzogen wird, 
vergebungsuntypische Dinge wie Rache oder Reputationspflege zu 
erreichen, sondern er hält es genauso ausgeschlossen, noch von 

9 Sjöström, Arne/Braun, Judith/Gollwitzer, Mario, Rache und ihre Beziehung zu 
Strafe und Vergebung aus psychologischer Perspektive, in: Thorsten Moos/Ste­
fan Engert (Hg.), Vom Umgang mit Schuld. Eine multidisziplinäre Annäherung, 
Normative Orders 15, Frankfurt a.M. 2015, 51–68, 60–65.

10 Vgl. den Beitrag von Sonja Fücker in diesem Band.
11 Derrida, Jacques, Jahrhundert der Vergebung. Verzeihen ohne Macht – unbe­

dingt und jenseits der Souveränität, in: Lettre International 48 (2000), 10–18, 16.

Ulrike Peisker

202

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vergebung zu sprechen, wenn man sie zum Zwecke der Therapie, 
der Versöhnung oder Beziehungsbesserung praktizieren möchte. „Je­
desmal“, so Derrida,

wenn das Vergeben im Dienste eines Zweckes steht, sei er auch ehrsam 
und rein geistig (Freikaufen oder Erlösen, Heil), jedesmal wenn es 
versucht, eine Normalität wiederherzustellen (eine soziale, nationale, 
politische, psychologische), und zwar durch eine Trauerarbeit, durch 
irgendeine Therapie oder Ökologie des Gedächtnisses, dann ist die 
„Vergebung“ nicht rein – noch ist es ihr Begriff.12

Dies dürfte bereits etwas weniger intuitiv sein. Wozu sollte man 
sonst vergeben, wenn nicht dafür, die Beziehung wieder in Ordnung 
zu bringen, sich zu versöhnen und den entstandenen Bruch zu repa­
rieren? Was wäre falsch daran, wenn man dies mit der Vergebung 
beabsichtigt?

Das Problem, das Derrida hier sieht, ist, dass Vergebung durch 
die Einbindung in eine Mittel-Zweck-Relation einer ökonomischen 
Logik unterworfen wird und dadurch den Modus des Tausches statt 
der Gabe annähme.13 Und ein ökonomisches Verständnis von Verge­
bung im Modus des Tausches statt der Gabe, hätte weitreichende 
Folgen für dieses Verständnis, die dem Phänomen möglicherweise 
nicht gerecht werden: Versteht man die Vergebung als strukturell 
ökonomisches Geschehen, müsste man nämlich folglich auch die 
Beteiligten als ökonomisch Handelnde begreifen. Ökonomisches 
Handeln wiederum ist rationales und planvolles Handeln, das auf 
der Kalkulierbarkeit von Kosten und Nutzen basiert und dadurch 
auch selbst kalkulierbar wird. Insofern bietet eine ökonomische 
Struktur Verlässlichkeit in dem Sinne, dass sie Raum für begründete 
Erwartungen bezüglich des Handelns des Gegenübers bietet. Eine 
erbrachte Vorleistung schafft die Grundlage für den Anspruch auf 
die vereinbarte Gegenleistung und macht sie einforderbar.14 Derjeni­

12 A.a.O., 10.
13 Vgl. a.a.O.; Derrida, Jacques, Vergeben. Das Nichtvergebbare und das Unver­

jährbare. Aus dem Französischen von Markus Sedlaczek, Wien 22022.
14 Vgl. Sedláček, Thomáš, Die Ökonomie von Gut und Böse, München 42013, 

28f.; Weitz, Bernd O./Eckstein, Anna, VWL Grundwissen, Freiburg 52019, 10–
13; May, Hermann/May, Ulla, Wirtschaftsbürger-Taschenbuch. Wirtschaftliches 
und rechtliches Grundwissen, München 82009, 5f; Kodalle, Klaus-Michael, Ver­
zeihung denken. Die verkannte Grundlage humaner Verhältnisse, München 
2013, 65.

Unbeabsichtigt vergeben?

203

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ge, der vergibt und dabei auf die Besserung des Gegenübers und 
der Beziehung sinnt, stellt seine Vergebung gewissermaßen unter 
einen Vorbehalt. Sie gilt, vorbehaltlich des Eintretens der anvisier­
ten Besserung, der Therapie, wie Derrida sagen würde (s.o.). Aber 
was geschieht, wenn diese Besserung nicht eintritt. Ist dann die 
Vergebung nicht mehr gültig? War sie dann nie gültig? Wurde dann 
überhaupt vergeben, wenn Vergebung zurückgezogen werden könn­
te? Und umgekehrt: Träte die Verbesserung ein, dürfte dann der, 
dem Vergebung unter dieser Bedingung in Aussicht gestellt wurde, 
darauf bestehen, Vergebung zu erhalten? Wäre nicht derjenige, der 
der Forderung nachkommt, sich zu bessern, infolgedessen in der 
Position, für die erbrachte Leistung im Gegenzug die Vergebung 
einzufordern?

Von hier aus dürfte deutlich werden, inwiefern eine ökonomi­
sche Struktur der Vergebung problematisch wäre. Der Gedanke, die 
Vergebung wäre ein einforderbares Verhalten, auf das man einen 
(Rechts-)Anspruch haben kann und zu dem man sein Gegenüber 
quasi verpflichten kann, widerstrebt einem intuitiven Vorverständnis 
von Vergebung ebenso wie die Vorstellung, man könnte die eigene 
Vergebung unter einen Vorbehalt stellen und ihre Wirksamkeit nur 
im Falle der Erfüllung irgendwelcher Bedingungen wirklich wirk­
sam werden lassen.15 „[Vergebung] ist eben kein Vertrag mit klein­
gedruckten Klauseln“, wie der Philosoph und Kulturwissenschaftler 
Thomas H. Macho formuliert. Wäre sie es, wäre sie „nur ein Pakt, 
eine spezielle Form des Ablaßhandels“16. Eine ökonomische Struktur 
der Vergebung hält sozusagen der Prüfung am Phänomen nicht 
stand. Wenn sich mit der Vergebung allerdings nichts beabsichtigen 
lässt, ohne dass Vergebung aufhört, Vergebung zu sein, dann ist 
zwischenmenschliche Vergebung an einen prekären Ort verwiesen, 

15 Vgl. beispielsweise Scheiber, Karin, Vergebung. Eine systematisch-theologische 
Untersuchung, Religion in Philosophy und Theology 21, Tübingen 2006, 307f.; 
Kolnai, Aurel, Forgiveness, in: Proceedings of the Aristotelian Society 74 
(1973/1974), 91–106, 101f.; Hallich, Oliver, Can the Paradox of Forgiveness Be 
Dissolved?, in: Ethical Theory and Moral Practice 16 (2013), 999–1017, 1002–
1007; Kodalle (s. Anm. 14), 14 meint, es könne nicht angehen, einen Vergebungs­
akt als „Einlösung einer moralischen Forderung zu interpretieren“, möchte aber 
immerhin eine „schwache Form des Verpflichtetseins zum Verzeihen einräumen“.

16 Thomas H. Macho, Fragment über die Verzeihung, in: Zeitmitschrift 4 (1988), 
135–145, 143.

Ulrike Peisker

204

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


denn weshalb sollte man Vergebung selbst beabsichtigen, wenn man 
mit ihr nichts beabsichtigen kann?

2 Lässt sich Vergebung selbst beabsichtigen?

Angesichts der vorausgegangenen Erläuterungen stellt sich nun also 
die zweite der eingangs angekündigten Fragen, die es zu erörtern 
gilt: Inwiefern lässt sich Vergebung an sich beabsichtigen oder nicht 
beabsichtigen? Hier lassen sich zwei Aspekte unterscheiden, nämlich 
erstens: Inwiefern bietet sich Vergebung ihrer Sache nach nicht an, 
beabsichtigt zu werden und zweitens: Wieso ist es problematisch, 
wenn wir sie dann doch beabsichtigen? Widmen wir uns zunächst 
dem ersten Aspekt als unmittelbarer Fortführung der bisherigen Ge­
danken. Vergebung ist wenig attraktiv, so hatte sich bisher gezeigt, 
weil man mit ihr nicht beabsichtigen kann, was angesichts von 
Brüchen in Beziehungen jedoch häufig unser Bedürfnis ist, wenn 
uns etwas an den fraglichen Personen liegt, nämlich die Beziehung 
wieder ins Lot zu bringen, eine Besserung zu erzielen und sich 
zu versöhnen. Dass man also mit Vergebung nichts beabsichtigen 
kann, trägt dazu bei, dass fraglich wird, wieso man Vergebung selbst 
beabsichtigen wollen sollte.

Darüber hinaus trägt ein weiterer Aspekt zu dieser Unattraktivität 
von Vergebung bei: sie läuft Gerechtigkeitsbedürfnissen zuwider. 
Darin unterscheidet sich die Vergebung von anderen, vergeltenden 
Umgangsformen mit Schuld grundsätzlich: sie folgt einer anderen 
Logik. Während ausgleichende Umgangsformen mit Verletzungen 
wie Strafe, Rache oder Wiedergutmachung einer nachvollziehbaren 
und scheinbar unmittelbar einleuchtenden Logik von ausgleichen­
der Gerechtigkeit und Reziprozität folgen, scheint Vergebung dieser 
Logik gerade nicht zu folgen. Unser Gerechtigkeitsdenken ist ge­
prägt von Entsprechungs- und Gegenseitigkeitserwartungen – eine 
Logik, die unser gesamtes Zusammenleben zutiefst durchdringt und 
der unmittelbare Plausibilität eignet.17 „Auch heute noch, in unserer 

17 Vgl. Maes, Jürgen, Gerechtigkeitsmotiv und sozialethische Orientierung. Der 
Glaube an eine gerechte Welt und seine Implikationen für ethische Werthal­
tung, in: Erwachsenenbildung 3 (2009), 125–128; Maes, Jürgen, Gerechtigkeit 
und Eigennutz. Macht und Mythos zweier Motive, in: Kai Horstmann/Michael 

Unbeabsichtigt vergeben?

205

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eigenen Gesellschaft“, so der Philosoph Fabian Bernhardt, „ist die 
Idee der Gerechtigkeit auf die Idee eines Gleichgewichts bezogen. 
Justitia hält noch immer eine Waage in der Hand“18. Die Logik der 
Vergebung, die nicht auf der ökonomischen Logik von Austausch, 
Gegenseitigkeit und Ausgleich zu beruhen scheint, steht dem entge­
gen und ist nicht in derselben Weise intuitiv ergreifbar: Den Impuls 
„Das geschieht ihm recht!“ empfinden wir, wenn jemanden die ge­
rechte Strafe ereilt, nicht, wenn jemandem unverhofft vergeben wird.

Wenn es bei der Vergebung aber weder um das Bedürfnis des 
Verletzten nach einer Beziehungsbesserung oder Versöhnung gehen 
kann noch um das Gerechtigkeitsbedürfnis des Verletzten, was soll 
dann das Moment sein, das einen Verletzten zur Vergebung bewegt? 
Wir kennen es aus eigenen Erfahrungen und zahlreichen Beispielen 
des Fiktiven: Man kann genüsslich in Rachefantasien schwelgen19 

– wer aber gibt sich stundenlang lebendigen Vergebungsfantasien 
hin, in denen man sich lustvoll möglichst plastisch ausmalt, wie das 
ideale Aufeinandertreffen zwischen einem selbst und demjenigen, 
dem man vergeben möchte, abliefe; was derjenige sagen würde, 
was man erwidern würde; wie er schauen würde, wenn man genüss­
lich vergibt und wessen Augen diese Szene bestenfalls beobachten 
würden, um maximalen Genuss bei der Vergebung zu verspüren? 
Für das Phänomen der Rachefantasie scheint es keine Entsprechung 
einer Vergebungsfantasie zu geben. Und entsprechend ist auch das 
Motiv zur Vergebung nicht in der Weise nachvollziehbar wie das 
Motiv zur Rache. „Wer einen festen Rachevorsatz unerledigt in sich 
trägt“, so der Philosoph Peter Sloterdijk, „ist vor Sinnproblemen bis 
auf weiteres sicher“20, denn „[d]ie tiefe Einfachheit der Rache befrie­
digt das allzu menschliche Bedürfnis nach starker Motivierung. Ein 
Motiv, ein Agent, eine notwendige Tat: Das ergibt das Formular zum 
vollkommenen Projekt.“21 Die Rache, so macht Sloterdijk deutlich, 

Hüttenhoff/Heinz Koriath (Hg.), Gerechtigkeit – eine Illusion? Interdisziplinäre 
Ringvorlesung Saarbrücken WS 2002/3, Symposion. Anstöße zur interdiszipli­
nären Verständigung 5, Münster 2004, 125–143, bes. 131–136.

18 Bernhardt, Fabian, Rache. Über einen blinden Fleck der Moderne, Berlin 2021, 
232.

19 Vgl. a.a.O., 254–256.273–281.
20 Sloterdijk, Peter, Zorn und Zeit. Politisch-psychologischer Versuch, Suhrkamp 

Taschenbuch 3990, Frankfurt a.M. 52019, 98.
21 Ebd.

Ulrike Peisker

206

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hat nicht dasselbe Problem wie die Vergebung, krampfhaft nach 
einem Motiv suchen zu müssen. Vergebung hat – anders als die 
Rache – nichts Projekthaftes. Während das Gefühl der Lust auf 
Rache sich von selbst erklärt, weil es eben eine Lust ist und die 
beflügelnde Form des Vorhabens annimmt, müsste man für so etwas 
wie eine „Lust auf Vergebung“ zu Erklärungen anheben, wie sich 
eine solche Lust anfühlen soll, denn Vergebung hat – soweit wir 
bisher gesehen haben – nichts Lustvolles an sich und lädt nicht in 
selber Weise wie die Rache zu fiebrig engagiertem Projektieren ein. 
Wir hätten manches Mal vielleicht nicht übel Lust, uns zu rächen. 
Wer aber kennt schon das Gefühl, nicht übel Lust zu haben, zu 
vergeben? Dies ist jedoch ein nicht unerhebliches Problem für die 
Vergebung, denn, so erläutert Robert Spaemann in Bezug auf Hand­
lungsmotivationen: „Um etwas zu tun, was an sich gut ist, muß es 
auch in irgendeinem Sinne für mich gut sein, denn es muß mir zum 
Motiv werden können, und ich muß darin auf irgendeine Weise eine 
Befriedigung finden, sonst würde ich es gar nicht wollen können.“22 

In welchem Klima kann Vergebung dann gedeihen, wenn es nicht 
das der Gerechtigkeit oder des Lustgewinns ist? Wo läge der benefit 
des Vergebens für den Vergebenden, von dem Spaemann meint, es 
bauche ihn, um zu solchem handeln motiviert zu werden? Wenn 
man also fragt, inwiefern sich Vergebung nicht beabsichtigen lässt, 
dann lässt sich zunächst festhalten, dass sich Vergebung gewisserma­
ßen widerspenstig dazu verhält, gewollt zu werden. Sie biedert sich 
uns nicht an. Ihre Anmutungsqualität ist keine solche, die sich uns 
unmittelbar und intuitiv erschließt. Es ist nichts Lustvolles an ihr, sie 
entspricht nicht dem Gerechtigkeitsdenken, kurz: es ist nicht klar, 
was Vergebung überhaupt in einer Weise attraktiv machen würde, 
dass wir sie beabsichtigen wollen würden.

Darüber hinaus ergibt sich jedoch ein weiteres Problem hin­
sichtlich des Vergeben-Wollens. Dass sich Vergebung einer Entspre­
chungs- und Gegenseitigkeitslogik zu widersetzen scheint, die auf 
Gerechtigkeit zielt, könnte weiter greifen als nur Vor- und Gegenleis­
tungen für Vergebung auszuschließen und damit das Vergeben-Wol­
len noch auf andere Weise problematisch machen. Nicht nur, dass 
schwierig zu erklären ist, was uns vergeben wollen lässt – auch ge­

22 Spaemann, Robert, Moralische Grundbegriffe, beck’sche Reihe 256, München 
72004, 27.

Unbeabsichtigt vergeben?

207

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


setzt den Fall, wir würden – warum auch immer – vergeben wollen, 
könnte das ein Problem für die Vergebung sein. Sie scheint sich auf 
fundamentalere Weise gegen Intentionalität zu sperren. Schon al­
lein ein Bewusstsein davon zu vergeben beziehungsweise Vergebung 
zu erhalten könnte die Vergebung womöglich in Reziprozitätsver­
hältnisse einbinden. Möglicherweise lässt sich zwischenmenschliche 
Vergebung als bewusster und intentionaler Akt nicht denken, ohne 
sie in eine ökonomische Struktur einzubinden. Dann ließe sie sich 
jedoch entweder gar nicht – oder aber nicht als bewusster und inten­
tionaler Akt – denken, denn die Einbindung in eine ökonomische 
Struktur, so hatte sich gezeigt, würde die Vergebung annullieren. 
Derrida formuliert dies in ähnlicher Weise für die Gabe. Echte Gabe, 
so meint Derrida, ist eine Gabe, die durch den Empfänger nicht 
erwidert und vom Geber nicht mit Blick auf irgendeinen Nutzen 
gegeben wird.23 Doch schon die Identifikation der Gabe als Gabe 
durch den Geber und den Empfänger würde dazu führen, weil das 
Erkennen der Gabe durch den Empfänger, sobald dieser etwas ihm 
als Gabe gegeben erkennt, schon ein Anerkennen der Gabe wäre 
und eine Art symbolische Erwiderung.24 Und genauso wäre das 
Bewusstsein des Gebers, etwas als Gabe zu geben schon eine sym­
bolische Gratifikation, wenn man sich etwa in seiner Freigebigkeit 
und Güte gefällt oder auch nur Freude an der Freude des Beschenk­
ten hat. Derrida spricht in diesem Zusammenhang von einer „Art 
selbstgefälliger und narzißtischer Dankbarkeit“25, mit der man sich 
selbst zirkulär Anerkennung erweisen würde. Sobald man sich der 
Gabe beziehungsweise des Gebens als solchem bewusst ist, bindet 
man die Gabe in ein ökonomisches Tauschgeschehen ein mit allen 
Folgen, die sich oben bereits gezeigt hatten. Deswegen kann Derri­
da davon sprechen, dass die Dinge, die notwendig sind, um von 
einem Gabeereignis sprechen zu können, nämlich Geber, Gabe und 
Empfänger, zugleich die Dinge sind, die es unmöglich machen, noch 
davon zu sprechen: „Die Bedingungen der Möglichkeit der Gabe 
nämlich (daß irgend ‚einer‘ irgend ‚etwas‘ irgend ‚einem anderen‘ 
gibt)“, so Derrida, „bezeichnen gleichzeitig die Bedingungen der Un­

23 Derrida, Jacques, Falschgeld. Zeit geben I. Aus dem Französischen von Andreas 
Knop und Michael Wetzel, München 1993, 22.

24 A.a.O., 36.
25 Ebd.

Ulrike Peisker

208

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


möglichkeit der Gabe. […] [D]iese Bedingungen der Möglichkeit er­
geben [produire] oder definieren die Annullierung, die Vernichtung, 
die Zerstörung der Gabe“26.

Lässt sich dies auf die Vergebung übertragen? Müsste man, um 
Vergebung nicht automatisch zu annullieren, also eine Vergebung 
denken, bei der weder dem Vergeber bewusst ist, dass er vergibt, 
noch demjenigen, dem vergeben wird, dass ihm vergeben wird? 
Was soll Vergebung dann noch sein, wenn keiner derjenigen, die 
sie betrifft, etwas von ihr merken darf ? Um dieser Problematik zu 
begegnen, scheint es lohnenswert, Derrida mit Jean-Luc Marion und 
Bernhard Waldenfels ins Gespräch zu bringen und von dort aus zu 
modifizieren.

3 Kann sich Vergebung erst retrospektiv erschließen?

Erinnern wir uns noch einmal an Smutek und seine Frau. Offenkun­
dig hat Smutek – was auch immer er tat – nicht mit der Absicht 
getan zu vergeben und doch hat sich seiner Frau durch sein Ver­
halten eine Wirklichkeit erschlossen, in der es sich so anfühlt, als 
hätte er ihr vergeben (s.o.). Offenbar hat sich ein Gefühl dessen 
eingestellt, das ich im Folgenden in Anlehnung an den Begriff der 
Gegebenheit „Vergebenheit“ nenne. Könnte das In-Erscheinung-Tre­
ten von Vergebung in der Wahrnehmung von „Vergebenheit“ durch 
den Vergebungsempfänger liegen? Könnte diese Wahrnehmung des 
Empfängers den Vergeber allererst als solchen konstituieren? Wäre 
dies der Fall, würde sich der Vergeber sein Vergeber-Sein nicht selbst 
verdanken. Der Vergeber könnte sich entsprechend als ein solcher 
Vergeber gewahr werden, der sein Vergeber-Sein nicht als eigene 
Qualität und sein Vergeben nicht als autarken, selbst-initiierten Akt 
interpretieren kann, sondern gewissermaßen als „fremdverschuldet“. 
So macht Jean-Luc Marion etwa darauf aufmerksam, dass der „Ef­
fekt“ der Gabe nicht in der Hand des Gebers liegt. Ob eine Gabe 
ihren Effekt entfaltet, das heißt ob sie als Gabe verstanden und 
empfangen wird, entzieht sich der Kontrolle und Verfügbarkeit des 

26 A.a.O., 22.

Unbeabsichtigt vergeben?

209

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gebers.27 Daher meint Marion, „dass also der Effekt keinen Geber 
für sein Sich-Geben benötigt“28 und der Empfänger die Gabe und 
den Geber konstituiere, weil sich in seinem Empfangen der Gabe 
als Gabe oder eben nicht als Gabe entscheide, ob ein Gabeereignis 
stattgefunden hat: „In der Tat: Erst darüber, dass es der Gabe-Emp­
fänger ihm bezeugt (was seiner Kontrolle entzogen bleibt), erhält 
der Geber das Bewusstsein, gegeben zu haben, folglich sein Selbstbe­
wusstsein.“29 Lässt sich dies auf die Vergebung übertragen? Könnte 
sich die Frage, ob Vergebung stattfindet, daran entscheiden, ob der 
Empfänger dessen, was als Vergebung gemeint ist, diese auch als 
solche erfährt, ob er feststellt, dass ihm vergeben worden ist, das 
heißt „Vergebenheit“ empfindet? Könnte sich also im Empfänger 
entscheiden, ob Vergebung sich ereignet und ein Vergeber vergeben 
hat? Nun ist es bei Marion, der dies in Bezug auf die Gabe, nicht 
die Vergebung formuliert, so, dass alles, was einem erscheint, als 
gegeben erscheinen kann: „Was sich zeigt, gibt sich zuerst.“30 Das 
hängt bei Marion damit zusammen, dass sein Interesse nicht eigent­
lich der Gabe als Phänomen gilt, sondern der Phänomenalität von 
Dingen überhaupt, das heißt ihrer Art und Weise zu erscheinen. 
Phänomenalität als solche charakterisiert Marion als Gegebenheit. 
Aus diesem Grund kann er formulieren, dass alles, was erscheint, als 
gegeben erscheint. Dass es jedoch auf diese Weise erscheint, hängt 
bei Marion, wie bereits erläutert, ausschließlich vom Empfänger ab.

Ob es sich anbietet, den phänomenologischen Begriff der Gege­
benheit so stark vom Akt des Gebens und der Gabe her zu denken, 
kann für den hier interessierenden Zusammenhang offengelassen 
werden – möglicherweise erscheint alles, was erscheint, als durch 
einen Akt des Gebens gegeben, möglicherweise nicht.31 Offensicht­
lich dürfte jedoch sein, dass dies in Bezug auf das Vergeben nicht 

27 Marion, Jean-Luc, Gegeben sei. Entwurf einer Phänomenologie der Gegeben­
heit, Freiburg i.Br. 2015, 179f.

28 A.a.O., 179.
29 A.a.O., 180.
30 Ebd.
31 Derrida gibt allerdings im Gespräch mit Marion zu bedenken: „I am not con­

vinced that between the use of Gegebenheit in phenomenology and […] the 
gift, there is a semantic continuity. I am not sure that when, of course, Husserl 
refers, extensively and constantly, to what is given to intuition, this given-ness, 
this Gegebenheit has an obvious and intelligible relationship to the gift, to 
being given as a gift. […] When Husserl says Gegebenheit, and when phenome­

Ulrike Peisker

210

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Fall ist: Nicht alles, was uns erscheint, kann uns als vergeben 
erscheinen. Vergebung hat nur in ganz spezifischen Situationen 
überhaupt ihren Ort, nämlich dort, wo eine ernsthafte, veritable Ver­
letzung stattgefunden hat. Nur wo eine solche Verletzung vorange­
gangen ist, könnte uns potentiell etwas als vergeben erscheinen. Um 
das präzise fassen zu können, bietet es sich an, Bernhard Waldenfelsʼ 
Konzept vom „antwortenden Geben“ beziehungsweise „nehmenden 
Geben“ zur Hilfe zu nehmen. Und damit kommen wir zu der vierten 
und letzten Frage, nämlich auf welche Art und Weise eine sich erst 
retrospektiv durch die Wahrnehmung des Empfängers erschließen­
de Vergebung gedacht werden kann und wie sich Vergebung in 
diesem Sinne vollzieht.

4 Wie vollzieht sich Vergebung?

Der Gedanke vom Geben und Vergeben als antwortendem Handeln 
steht bei Waldenfels im Zusammenhang seines Gesamtkonzepts 
einer „responsive[n] Rationalität“32, in dem er das Verhältnis zur 
Welt als ständiges Antworten auf fremde Ansprüche denkt und 
von dort aus eine Konzeption des Handelns entwickelt, die die 
„Responsivität als Grundzug menschlichen Verhaltens“33 ausweist. 

nologists in the broad sense say Gegebenheit, something is given, they refer 
simply to the passivity of intuition“ (Kearney, Richard/Derrida, Jacques/Marion, 
Jean-Luc, On the Gift. A Discussion between Jacques Derrida and Jean-Luc 
Marion. Moderated by Richard Kearney, in: John D. Caputo/Michael J. Scanlon 
[Hg.], God, the Gift and Postmodernism, Bloomington 1999, 54–78, 58). Auf die 
Konsequenzen eines solchen Phänomeologieverständnisses für das Phänomen 
der Gabe macht aufmerksam Dalferth, Ingolf Ulrich, Umsonst. Vom Schenken, 
Geben und Bekommen, in: Studia Theologica 59 (2005), 83–103, 83–86; vgl. 
auch ders., Alles umsonst. Zur Kunst des Schenkens und den Grenzen der 
Gabe, in: Michael Gabel/Hans Joas (Hg.), Von der Ursprünglichkeit der Gabe. 
Jean-Luc Marions Phänomenologie in der Diskussion, München 2007, 159–191, 
161–164.

32 Waldenfels, Bernhard, Antwort auf das Fremde. Grundzüge einer responsiven 
Phänomenologie, in: Bernhard Waldenfels/Iris Därmann (Hg.), Der Anspruch 
des Anderen. Perspektiven phänomenologischer Ethik, München 1998, 35–49, 
45.

33 Ebd.; vgl. auch Waldenfels, Bernhard, Antwortregister, Frankfurt a.M. 1994, 13–
19.

Unbeabsichtigt vergeben?

211

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In allen unsere Handlungen, so meint Waldenfels, antworten wir 
auf einen fremden Anspruch, der zuvor an uns ergangen ist. Jede 
Handlung hat ihren Anfang nicht in uns, sondern außerhalb von uns 
und unser Handeln ist lediglich eine Antwort darauf.34 Man ist also 
im Sinne Waldenfels ein ständig zur Antwort Genötigter. Sofern man 
in irgendeiner Weise handelt, hat man sich dem Anspruch offenkun­
dig nicht entziehen können, auf den das Handeln eine Antwort ist. 
Auch das Geben und Vergeben versteht Waldenfels als antwortendes 
Handeln, also als Antworten auf einen fremden, äußeren Anspruch, 
der an einen ergeht und dem man sich nicht entziehen kann.

Mithilfe dieser Figur lässt sich die bei Marion eingezogene Uni­
versalität alles Erscheinenden als gegeben modifizieren für die Parti­
kularität von Erscheinendem als vergeben. Nur in solchen Situatio­
nen ergeht ein Anspruch an den Verletzten zu vergeben, wo eine 
Verletzung vorausgegangen ist. Das Problem, das jedoch bestehen 
bleibt, ist jenes, das unter der Chiffre des „Paradoxes der Verge­
bung“35 rangiert, nämlich, dass nicht zu plausibilisieren ist, inwie­
fern eine Situation ernsthafter Verletzung den Verletzten zur Verge­
bung reizen könnte. Der Ruf nach Vergebung, der fremde Anspruch, 
Vergebung zu gewähren, müsste schließlich in solchen Situationen 
als unumgänglich vernommen werden, in denen gerade nichts für 
die Vergebung zu sprechen scheint, eben weil eine ernsthafte Verlet­
zung stattgefunden hat. Es ist also, mit Waldenfels gesprochen, nach 
wie vor nicht zu plausibilieren, weshalb in einer Situation veritabler 
Verletzung plausiblerweise der Anspruch an den Verletzten ergehen 
sollte zu vergeben. Das Paradox bleibt irreduzibel bestehen.

Es nimmt daher kaum wunder, dass sowohl Derrida als auch 
Marion und Waldenfels in diesem Zusammenhang die Kategorie 

34 Vgl. Waldenfels, Bernhard, Das Un-Ding der Gabe, in: Hans-Dieter Gon­
dek/Bernhard Waldenfels (Hg.), Einsätze des Denkens. Zur Philosophie von 
Jacques Derrida, Suhrkamp Taschenbuchwissenschaft 1336, Frankfurt a.M., 
1997, 385–409, 395; ders. (s. Anm. 32), 47.

35 Zur Begrifflichkeit vgl. Kolnai (s. Anm. 15); der Sache nach vgl. Derrida (s. 
Anm. 11); vgl. auch Hallich (s. Anm. 15); Zaibert, Leo, The Paradox of Forgive­
ness, in: Journal of Moral Philosophy 6 (2009), 365–393; Schleiff, Matthias, 
Paradox und Praxis der Vergebung, in: Hans-Peter Großhans u.a. (Hg.), Schuld 
und Vergebung. Festschrift für Michael Beintker zum 70. Geburtstag, Tübingen 
2017, 357–371, 363.

Ulrike Peisker

212

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des Ereignishaften einführen, das einen unvorhersehbar trifft.36 

Der unbegründete, widervernünftige Anspruch, auf den das Verge­
ben eine Antwort ist, und die sich nicht nachvollziehbar aufdrän­
gende „Vergebbarkeit“37, die sich dem potentiellen Vergeber zeigt, 
sind so bestimmt als das „Möglich-Unmögliche“38, das einen gleich 
einem „Spuk“39 heimsucht. „Diese Heimsuchung ist die gespensti­
sche Struktur der Erfahrung des Ereignisses, und sie ist absolut 
wesentlich“40, denn das Ereignis ist als „absolute Überraschung“41 

unvorhersehbar und bricht unerwartet über einen herein. „Bevor es 
sich ereignet, kann das Ereignis mir nur als unmögliches erscheinen. 
Das heißt aber nicht, dass es nicht stattfinden kann, dass es nicht 
existiert; es heißt nur, dass ich es weder auf theoretische Weise 
aussagen noch es vorhersagen kann.“42

In diesem Sinne können wir der Vergebung nicht habhaft wer­
den. Aber genau darin könnte die Chance der Vergebung liegen. 
Dadurch, dass sich dem Verletzten die Verletzung unvorhersehbar 
und unkalkulierbar als vergebbar aufdrängt und ihn als fremder 
Anspruch zum Vergeben nötigt, ist das Vergeben-Wollen nichts, was 
sich der Vergeber zu seiner eigenen Gloria anrechnen kann. Im Ge­
genteil wird er sich seines Vergebens erst durch die Wahrnehmung 
von „Vergebenheit“ durch den Vergebungsempfänger bewusst. Ein 
Vergeber wäre kein Vergeben-Woller und damit könnte viel gewon­
nen sein. Die Ereignishaftigkeit der Vergebung wäre insofern die 
Bedingung ihrer Möglichkeit. Nur, wo Vergebung einen unvorher­
sehbar ereilt, ist sie davor gefeit, in eine Ökonomie oder Gönnerhaf­
tigkeit umzuschlagen.

36 Vgl. Derrida, Jacques, Eine gewisse unmögliche Möglichkeit, vom Ereignis zu 
sprechen, Berlin 2003, 27–31; Waldenfels (s. Anm. 34), 391; Marion (s. Anm. 27), 
188–212.

37 In Anlehnung an Marions Begriff der „Gebbarkeit“ der Gabe, mit dem er darauf 
abhebt, dass sich irgendetwas einem Geber als gebbar gleichsam aufdrängt: 
„Gebbarkeit gestattet nicht nur ein Sich-Geben(-lassen). Sie verlangt danach. Es 
geht um die Gabe als das, was gegeben werden muss“ (Marion [s. Anm. 27], 
196).

38 Derrida (s. Anm. 36), 51.
39 A.a.O., 36.
40 A.a.O., 38.
41 A.a.O., 35.
42 Ebd.

Unbeabsichtigt vergeben?

213

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Versteht man Vergebung allerdings in diesem Sinne, dürfte zwei­
erlei deutlich sein: Erstens entzieht sich das Vergeben dann der Be- 
und Empfehlbarkeit. Wo zu vergeben kein intentionaler Akt ist, 
kann man einen Menschen auch nicht sinnvoll dazu verpflichten. 
Zweitens handelt es sich bei Vergebung entsprechend um ein absolu­
tes Spitzenphänomen, das einigermaßen rar sein dürfte. Vergebung 
könnte also möglicherweise realiter viel seltener stattfinden als – 
vor allem, aber nicht nur, in christlichen Foren – die Rede von ihr 
ist. Entsprechend würde es sich meines Erachtens empfehlen, spar­
samer von Vergebung zu sprechen. Ginge uns viel verloren, wenn 
wir anerkennten, dass wir seltener vergeben als wir uns und anderen 
angesichts gesellschaftlicher Vergebungsideale (s.o.) gerne glauben 
machen würden? Wohl kaum. Unser Handlungsrepertoire umfasst 
etliche Formen des Umgangs mit entstandenen Verletzungen. Wir 
können versuchen, uns über das Schließen von Kompromissen ein­
ander wieder anzunähern und zu vertragen, wir können Wieder­
gutmachungs- und andere Ausgleichsversuche43 unternehmen, wir 
können versuchen das Verhalten unseres Gegenübers nachzuvollzie­
hen44, nachsichtig sein45 oder aber getrennter Wege gehen. Es muss 
nicht immer Vergebung sein.

43 Vgl. die Beiträge von Ulrike Link-Wieczorek und Lisanne Teuchert in diesem 
Band.

44 Vgl. den Beitrag von Sonja Fücker in diesem Band.
45 Vgl. den Beitrag von Susanne Boshammer in diesem Band.

Ulrike Peisker

214

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Susanne Boshammer

Moralische Verletzungen und die normative 
Kraft des Verzeihens

In seinen 1851 erstmalig erschienenen Aphorismen zur Lebensweis­
heit erzählt der Philosoph Arthur Schopenhauer die kurze Geschich­
te von den Stachelschweinen im Winterwald.1 Es ist bitterkalt und 
die Tiere rücken nah aneinander, „um sich durch die gegenseitige 
Wärme vor dem Erfrieren zu schützen.“ Doch die Nähe hat einen 
Preis, denn „bald empfanden sie die gegenseitigen Stacheln, welches 
sie dann wieder voneinander entfernte“, bis „das Bedürfnis der Er­
wärmung sie wieder näher zusammenbrachte“ usw. Schopenhauers 
Parabel bietet ein anschauliches Bild für einen Lebensumstand, der 
in den letzten Jahrzehnten zunehmend philosophische Aufmerksam­
keit erfährt. Gemeint ist die menschliche Vulnerabilität, eine Verletz­
barkeit, die mit unserem Dasein naturgemäß einhergeht und uns 
vom Moment unserer Geburt bis zum Tag unseres Todes begleitet. 
Die Kälte des Waldes, die existentielle Angewiesenheit auf die Nähe 
anderer, die fremden und eigenen Stacheln – sie symbolisieren die 
Kulisse der Widrigkeiten, vor der sich unser Leben abspielt und die 
uns anfällig für Verletzungen machen. Kein Mensch ist unverwund­
bar.

Für das Gelingen unseres Zusammenlebens ist es daher entschei­
dend, dass wir Wege finden, angemessen mit den Verletzungen 
umzugehen, die wir einander unweigerlich zufügen, und das gilt 
insbesondere für die Art von Verletzungen, um die es im Folgenden 
gehen soll. Der Philosoph Jeffrie Murphy bezeichnet sie als „moral 
injuries“2 und meint damit Situationen, in denen Menschen die 

1 Schopenhauer, Arthur, Die Stachelschweine, in: ders., Parerga und Paralipome­
na. Kleine philosophische Schriften, Sämtliche Werke, Bd. 5, hg. von Wolfgang 
Frhr. von Löhneysen, Stuttgart 1965, 765.

2 Murphy, Jeffrey, Forgiveness and Resentment, in: ders./Jean Hampton (Hg.), 
Forgiveness and Mercy, Cambridge 1988, 14–34, 25.

215

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


moralischen Rechte anderer bewusst missachten, ihnen also nicht 
nur weh, sondern schuldhaft Unrecht tun. In den Leidtragenden 
kann diese Erfahrung neben Enttäuschung und Schmerz spezifische 
Gefühle von Groll und Empörung hervorrufen und das aus gutem 
Grund:

One reason we so deeply resent moral injuries done to us is not simply 
that they hurt us in some tangible or sensible way; it is because such 
injuries are also messages – symbolic communications. They are ways a 
wrong-doer has of saying to us ‚I count but you don’t‘ […]. Intentional 
wrong-doing […] involves a kind of injury that is not merely tangible 
and sensible. It is moral injury and we care about such injuries.3

Tatsächlich bedeutet die Erfahrung von Unrecht eine ganz eigene 
Herausforderung für unseren Umgang miteinander und sie kann 
Menschen nachhaltig prägen. Manche moralischen Verletzungen 
hinterlassen Narben, die dauerhaft spürbar und oft auch für die­
jenigen erkennbar sind, die den Betroffenen nahestehen. Das gilt 
interessanterweise für beide Seiten: Menschen, die anderen Unrecht 
getan haben, tragen mitunter lange an ihrer Schuld, denn längst 
nicht jeder Schaden lässt sich wieder gut machen und niemand 
kann die Zeit zurückdrehen. Wie also sollen wir mit moralischen 
Verletzungen umgehen – denen, die wir selbst erleiden und denen, 
die wir anderen zufügen?

Eine traditionsreiche Antwort auf diese Frage verweist auf die 
menschliche Fähigkeit zu verzeihen. Die Philosophin Hannah 
Arendt hat sie als ein „Heilmittel gegen die Unwiderruflichkeit“ 
bezeichnet, „dagegen, dass man Getanes nicht rückgängig machen 
kann“. Verzeihen könne „von den Folgen der Vergangenheit sowohl 
denjenigen befreien, der verzeiht, wie den, dem verziehen wird“. Auf 
diese Weise verhindere Vergebung4, dass die Folgen unseres Tuns 
„uns bis an unser Lebensende im wahrsten Sinne des Wortes verfol­

3 Ebd.
4 Ich benutze im Folgenden die Begriffe verzeihen und vergeben bzw. Verzeihen 

und Vergebung austauschbar und in ihrer säkularen Bedeutung. Die mit dem Be­
griff der Vergebung häufig verbundene religiöse Konnotation, wonach Vergebung 
– im Unterschied zum Verzeihen – Gott vorbehalten ist, bleibt hier unberück­
sichtigt.

Susanne Boshammer

216

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gen [...], im Guten wie im Bösen.“5 Hannah Arendt steht mit dieser 
Auffassung nicht allein. Viele betrachten das Verzeihen als eine Art 
Therapeutikum für „Wunden, die die Zeit nicht heilt“6. Doch was 
verbirgt sich hinter der befreienden Kraft des Verzeihens? Was tun 
wir, wenn wir jemandem verzeihen, und was ändert sich, wenn uns 
verziehen wird? Diesen Fragen gehe ich im Folgenden nach.

Dazu werde ich zunächst erläutern, worin sich das Verzeihen von 
anderen Formen des entlastenden Umgangs mit Unrecht unterschei­
det. Dazu gehören das Vergessen, die Nachsicht und das Entschuldi­
gen. In der Betrachtung dessen, was Verzeihen nicht ist, zeichnen 
sich erste Konturen dieser Praxis ab (1). Im zweiten Teil des Textes 
geht es dann darum, diese Konturen mit Inhalt zu füllen, um die 
Frage zu beantworten, was den Vorgang des Verzeihens als solchen 
auszeichnet. Dabei will ich deutlich machen, inwiefern es beim Ver­
zeihen um mehr geht als einen emotionalen Sinneswandel: Wenn 
wir verzeihen, beschließen wir nicht nur, Wut und Groll hinter uns 
zu lassen, sondern machen Gebrauch von einer uns eigenen norma­
tiven Autorität.7 Wer verzeiht, so meine These, entbindet die andere 
Person von der Verpflichtung, sich ihr Fehlverhalten ihm gegenüber 
zum Vorwurf zu machen, und erlaubt ihr, mit sich selbst ins Reine 
zu kommen (2).

1 Was Verzeihen nicht ist: Erste Konturen

Zu Beginn des 20. Jahrhunderts erforschte der Physiologe Walter 
Cannon, wie Menschen sich in Situationen verhalten, die sie als 
bedrohlich empfinden, und er prägte in diesem Zusammenhang den 
Begriff der „Kampf-oder-Flucht“-Reaktion: Werden wir angegriffen 
oder verletzt, setzt unser Organismus bestimmte Stoffe frei, die uns 
physiologisch in die Lage versetzen sollen, entweder zurückzuschla­

5 Arendt, Hannah, Vita activa oder Vom tätigen Leben, München 
152015, 301.307.302 (in der Reihenfolge der zitierten Passagen).

6 Schimmel, Solomon, Wounds not Healed by Time. The Power of Repentance 
and Forgiveness, Oxford 2004.

7 Siehe dazu auch: Bennett, Christopher, The Alteration Thesis. Forgiveness as a 
Normative Power, in: Philosophy and Public Affairs 46 (2018), 207–233.

Moralische Verletzungen und die normative Kraft des Verzeihens

217

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gen oder das Weite zu suchen.8 Gleichzeitig richtet sich die Wahr­
nehmung neu aus: Der sprichwörtliche Tunnelblick sorgt dafür, dass 
wir nahezu ausschließlich auf die Gefahr fokussiert sind, die von 
unserem Gegenüber ausgeht.

Im Fall von moralischen Verletzungen zeigt sich etwas ganz Ähn­
liches. Werden wir getäuscht, hintergangen, betrogen oder herabge­
setzt, sehen wir in der Person, die uns beispielsweise bestohlen hat, 
fortan vor allem die Diebin und erleben die Missachtung unserer 
Rechte wie einen Angriff. Das kann den Wunsch nach Vergeltung 
in uns wecken, aber auch den Impuls, auf Distanz zu gehen, um 
uns vor weiteren Wunden zu schützen. Allerdings sind beide Strate­
gien nur bedingt hilfreich: Häufig können wir Menschen, die uns 
verletzt haben, nicht dauerhaft aus dem Weg gehen, und auch die 
Möglichkeit, andere für ihr Fehlverhalten büßen zu lassen, steht uns 
– selbst wenn wir das wollten – nicht immer offen. Sowohl Abstand 
als auch Gegenwehr erweisen sich zudem nicht selten als kontrapro­
duktiv: Statt Entlastung zu bringen, führen sie oft eher dazu, dass 
sich Spannungen und Konflikte verstetigen, zumal wir im Zorn oft 
überreagieren und uns dann selbst ins Unrecht setzen.

Die Bereitschaft zu verzeihen, bildet einen deutlichen Kontrast zu 
solchen „Kampf- oder Flucht“-Reaktionen. Verzeihen setzt voraus, 
dass wir unser Gegenüber nicht ausschließlich als Angreifer wahr­
nehmen, und es beinhaltet den Entschluss, weder zurückzuschlagen 
noch Abstand zu suchen. Im Gegenteil: Wer verzeiht, kommt der 
Person, die ihn verletzt hat, entgegen und statt sie mit Kälte oder 
Verachtung zu strafen, trägt er zu ihrer Entlastung bei. Um genauer 
zu verstehen, worin diese Entlastung besteht und worauf sie beruht, 
ist es hilfreich, das Verzeihen von anderen Umgangsweisen mit 
moralischen Verletzungen zu unterscheiden, die ähnlich befreiende 
Effekte haben können. Dazu zählt neben dem bewussten Vergessen 
und der Nachsicht auch das Entschuldigen.9

8 Siehe dazu und zum Folgenden: Boshammer, Susanne, Vergelten – Verstehen – 
Verzeihen? Begriffliche Klärungen des Umgangs mit Unrecht aus philosophischer 
Sicht, in: Konfliktdynamik 12 (2023), 180–186.

9 Die Liste ist nicht abschließend. Zum Unterschied zwischen Verzeihen und 
weiteren damit verwandten Phänomenen wie Rechtfertigung, Billigung, Gnade 
und Versöhnung siehe mit jeweils weiterführender Literatur Hughes, Paul M./
Warmke, Brandon, Forgiveness, in: The Stanford Encyclopedia of Philosophy 

Susanne Boshammer

218

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.1 Vergessen statt Vergeben

Auf die Frage nach dem richtigen Umgang mit moralischen Verlet­
zungen gibt es keine allgemeingültige Antwort. Welche Reaktion 
im konkreten Einzelfall angemessen ist, hängt immer auch von 
den jeweiligen Umständen ab, etwa davon, wie schwerwiegend der 
entstandene Schaden ist, oder davon, ob unser Gegenüber aus Un­
achtsamkeit, aus Gleichgültigkeit oder aus Niedertracht gehandelt 
hat. Wenn es sich um eine Person handelt, die wir kennen, spielt 
zudem meist eine Rolle, ob wir früher schon ähnliche Erfahrungen 
mit ihr gemacht haben oder ob ihr Fehlverhalten eher untypisch 
für sie ist. Unrecht ist ein weites Feld und auch hier gibt es Ba­
gatelldelikte, moralische Blessuren, die kaum der Erwähnung und 
weniger noch der Erinnerung wert sind. Dass meine Kollegin bei 
meiner Abschiedsfeier nicht aufgetaucht ist, obwohl sie mir schon 
vor Wochen versprochen hatte, früh genug zu kommen, um das 
Buffet mit aufzubauen, war nicht in Ordnung. Aber schnell fanden 
sich genug andere helfende Hände und das Fest war auch ohne sie 
rundum gelungen. In Fällen wie diesem entscheiden sich Menschen 
mitunter, den Vorfall einfach zu vergessen und ihn getreu der Ma­
xime „Schwamm drüber!“ aus dem Gedächtnis zu streichen. Dem 
chinesischen Philosophen Konfuzius wird der Satz zugeschrieben 
„To be wronged is nothing unless you continue to remember it“, 
und die Chancen stehen gut, dass unerfreuliche Erlebnisse, die kei­
nen bleibenden Schaden verursacht haben, früher oder später in 
Vergessenheit geraten, wenn wir die Erinnerung daran nicht bewusst 
wachhalten. Im Erfolgsfall hat solch gezielte Vergesslichkeit etwas 
Befreiendes: Was wir nicht erinnern, ist wie nie passiert und kann 
uns selbst und unsere Beziehung zu anderen nicht weiter belasten.

Die Kunst des bewussten Vergessens besteht dabei vor allem da­
rin, sich so zu verhalten, als sei nichts weiter geschehen. Wir richten 
unsere Aufmerksamkeit auf andere Dinge und schenken dem uner­
freulichen Ereignis keinerlei Beachtung. Darin besteht ein erster Un­
terschied zwischen dem Vergessen und dem Verzeihen, denn Verzei­
hen beinhaltet, dass wir uns klar vor Augen führen, was vorgefallen 

(Fall 2024 Edition), Edward N. Zalta/Uri Nodelman (Hg.), URL: https://plato.st
anford.edu/archives/fall2024/entries/forgiveness/ (Zugriff: 12.05.2025).

Moralische Verletzungen und die normative Kraft des Verzeihens

219

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://plato.stanford.edu/archives/fall2024/entries/forgiveness
https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2024/entries/forgiveness


ist, und dass wir es als Unrecht benennen.10 Wer verzeiht, richtet den 
Blick gezielt auf die moralische Verletzung und macht sie ausdrück­
lich zum Thema. Anders als das Vergessen ist Verzeihen zweitens 
ein Vorgang, der eine bestimmte Person oder Gruppe adressiert: 
Wir vergessen etwas, aber wir verzeihen immer jemandem.11 Das ist 
insofern bedeutsam, als es in Sachen Vergebungsbereitschaft mitun­
ter eine gewichtige Rolle spielen kann, wer uns verletzt, i.e. wem 
wir etwas zu verzeihen haben. So machen viele Menschen ihre Ver­
gebungsbereitschaft etwa davon abhängig, wie sich die betreffende 
Person zu dem Vorfall verhält, ob sie ihr Fehlverhalten eingesteht, 
aufrichtige Reue zeigt oder versucht, den Schaden wieder gut zu 
machen. All das kann entscheidend dafür sein, ob wir uns dazu 
entschließen, vergebungsbereit zu sein, und darin liegt ein dritter 
Unterschied: Vergebung ist ein bewusst initiierter Vorgang – nicht 
selten denken Betroffene lange darüber nach und mitunter müssen 
sie sich dazu erst überwinden –, während sich Vergessen auch ganz 
ohne unser Zutun und völlig unbeabsichtigt einstellen kann. Das ist 
beim Verzeihen anders: „Forgiveness rests on a decision to forgive. 
One cannot forgive without intending to forgive or without knowing 
that one has done so.“12 Zwar kommt es vor, dass wir rückblickend 
feststellen, dass unser Zorn auf eine Person, die uns Unrecht getan 
hat, mit der Zeit von selbst verraucht und der Groll mittlerweile 
verflogen ist, doch dieser Gefühlswandel bedeutet nicht, dass wir ihr 
verziehen hätten, ohne es zu wissen.13

Es gibt also eine ganze Reihe von Unterschieden zwischen dem 
Verzeihen und dem Vergessen. Gleichwohl besteht zwischen beidem 
eine sprichwörtliche Nähe. Jeder kennt die Formulierung „Vergeben 

10 „Im Verzeihen finden wir eine klare negative Stellungnahme, eine Ablehnung 
des sittlichen Unwerts der Zufügung eines Übels.“ (Crespo, Mariano, Das Ver­
zeihen. Eine philosophische Untersuchung, Heidelberg 2002, 21).

11 „Vergebung findet normalerweise zwischen zwei Menschen statt, von denen sich 
der eine in der Position des Opfers befindet und der andere in der des Täters.“ 
(Brachtendorf, Johannes, Vergebung – eine Begriffsanalyse, in: ders./Stephan 
Herzberg (Hg.), Vergebung. Philosophische Perspektiven auf ein Problemfeld 
der Ethik, Münster 2014, 15–34, 15).

12 Horsbrugh, H. J.N., Forgiveness, in: Canadian Journal of Philosophy 6 (1974), 
269–282.

13 So auch Crespo (s. Anm. 7), 33: „Die Tatsache, dass gewisse Emotionen nach 
einer langen Zeit nicht mehr bestehen, heißt noch nicht, dass ich dem mir 
Unrecht Tuenden verziehen habe.“

Susanne Boshammer

220

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und Vergessen!“ auch als Redewendung, mit der wir einen Schluss­
strich unter unerfreuliche Erfahrungen der Vergangenheit ziehen 
und den Neuanfang besiegeln. Im Fall der Unversöhnlichkeit ist 
der Zusammenhang fast noch deutlicher: Wer auf eine Verletzung 
mit der Ankündigung reagiert „Das vergesse ich dir nie!“, macht 
deutlich, dass sein Gegenüber nicht auf Vergebung hoffen kann. 
Das legt den Gedanken nahe, dass die Bereitschaft zu vergeben 
nur dann aufrichtig ist, wenn sie mit dem Vorsatz einhergeht, das 
Vorgefallene aus dem Gedächtnis zu streichen, und diese Auffassung 
ist weit verbreitet: „Ob jemand schließlich tatsächlich vollständig 
vergessen wird, was ihm angetan wurde, mag dahingestellt bleiben. 
Aber der Wille es zu vergessen, ist doch Ausdruck der Vergebungs­
bereitschaft.“14 Dafür scheint auch zu sprechen, wie wir üblicherwei­
se reagieren, wenn jemand unsere Bitte um Verzeihung akzeptiert, 
aber offenbar nicht willens ist, das Geschehene auf sich beruhen 
zu lassen. Es ist mindestens befremdlich, wenn mein Partner mich 
immer mal wieder daran erinnert, dass ich ihn damals betrogen 
habe, obwohl er mir ausdrücklich versichert hat, er habe mir meinen 
Fehltritt längst verziehen.

Dass wir in solchen Fällen zu Recht irritiert sind, deutet meines 
Erachtens jedoch nicht darauf hin, dass Vergebung an die Bereit­
schaft gebunden ist, erlittenes Unrecht zu vergessen. Was uns stutzig 
macht, ist vielmehr, dass der andere uns nach wie vor nachträgt, 
was wir ihm angetan haben. Es ist die Vorwurfshaltung, die befrem­
det und die tatsächlich nicht zum Verzeihen passt. Vergebung hat, 
wie wir noch sehen werden, ganz wesentlich mit dem Verzicht auf 
Vorwürfe zu tun. Ein Versprechen, nach Möglichkeit zu vergessen, 
was geschehen ist, ist damit nicht verbunden. Wir können jeman­
dem auch dann verzeihen, wenn wir sicher sind, dass wir niemals 
vergessen werden, was die Person uns angetan hat, und mitunter 
kann Vergebungsbereitschaft sogar hilfreich sein, wenn uns etwa 

14 Kodalle, Klaus-Michael, Verzeihung denken, München 2013, 213. Auch der 
französische Philosoph Vladimir Jankélévitch hat sein prominentes Plädoyer 
gegen das Verzeihen wesentlich auf die Auffassung gestützt, dass Vergeben und 
Vergessen zwangsläufig miteinander verbunden sind: Die Grausamkeiten des 
Holocaust sind für ihn auch darum unverzeihlich, weil es „ein neues Verbrechen 
gegen die menschliche Gattung“ wäre, dieses „gewaltige Verbrechen gegen die 
Menschlichkeit zu vergessen.“ (Jankélévitch, Vladimir, Das Verzeihen. Essays 
zur Moral- und Kulturphilosophie, Frankfurt a.M. 2004, 250).

Moralische Verletzungen und die normative Kraft des Verzeihens

221

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


daran liegt, aus schmerzhaften Erfahrungen zu lernen. Verzeihen 
ermöglicht, dass die Beteiligten ohne Groll und ohne Scham zurück­
blicken können und der Erinnerung an das, was geschehen ist, nicht 
ausweichen müssen. Auch aus moralischen Fehlern kann man klug 
werden, wenn man sie nicht vergisst. Verzeihen und Erinnern sind 
also durchaus miteinander vereinbar, denn Vergebung zielt nicht auf 
das Auslöschen der Vergangenheit, sondern auf deren Bereinigung. 
Es geht beim Verzeihen nicht darum, die Last der Erinnerung ab­
zuwerfen, sondern die Erinnerung von dem zu lösen, was an ihr 
belastend ist.

1.2 Nachsichtig sein

Eine weitere, beidseitig entlastende Form des Umgangs mit morali­
schen Verletzungen ist die Nachsicht. Anders als beim Bemühen 
um Vergessen blenden Menschen, die sich nachsichtig zeigen, nicht 
gänzlich aus, was geschehen ist. Aber sie betrachten den Vorfall mit 
einer gewissen Milde. Wer Nachsicht übt, drückt gleichsam ein Auge 
zu und sieht bewusst darüber hinweg, dass der andere ihm mit 
seinem Verhalten Unrecht getan hat. Wenn wir eine Angelegenheit 
mit Nachsicht betrachten, verliert sie an Gewicht. Zwar tun wir nicht 
so, als sei nichts passiert, doch wir verhalten uns, als sei das, was 
passiert ist, nicht weiter gravierend.

Wie die Vergebungsbereitschaft ist auch Nachsicht eine Haltung, 
die Menschen bewusst einnehmen. Wir drücken nicht zufällig oder 
versehentlich ein Auge zu, sondern wir üben Nachsicht und wie beim 
Verzeihen gibt es auch hier in der Regel ein konkretes Gegenüber. 
Gleichwohl besteht zwischen Vergebung und Nachsicht ein wichti­
ger Unterschied und der betrifft unsere Einstellung gegenüber der 
moralischen Verletzung, die uns zugefügt wurde. Vergebung setzt 
voraus, dass wir das Verhalten einer anderen Person als Unrecht 
wahrnehmen und benennen, als eine schuldhafte Missachtung un­
serer Rechte. Wer sich nachsichtig zeigt, schenkt diesem Umstand 
hingegen keine Beachtung. Er lässt ‚Fünfe grade sein‘ und blickt über 
den Unrechtscharakter des Geschehenen bewusst hinweg. Während 
Vergebung darauf abzielt zu verhindern, dass die Folgen unseres 
Tuns uns endlos verfolgen, sorgen wir im Fall der Nachsicht dafür, 
dass das Fehlverhalten anderer folgenlos bleibt. Für den Philosophen 

Susanne Boshammer

222

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mariano Crespo hat die nachsichtige Person Ähnlichkeit mit dem 
stoischen Weisen:

Die Verletzungen, die ein Unrechttuender dem Weisen verursachen 
kann, gelten ihm als Schrammen. Die Nachsicht gegenüber dem zuge­
fügten Übel macht das Verzeihen überflüssig. [...] Der Unerschütterliche 
ist in einer Verfassung, in der er die Zufügung von objektiven Übeln 
nicht als solche „wahrnimmt“.15

In dieser Haltung kommt eine Form von Gelassenheit zum Aus­
druck, die wir üblicherweise an Menschen schätzen. Wir alle sind 
gelegentlich auf die Bereitschaft unserer Umgebung angewiesen, uns 
den ein oder anderen Fehler nachzusehen, und in schwachen Mo­
menten bei unserem Gegenüber auf Nachsicht zu stoßen, kann sehr 
erleichternd sein. Das Wissen um die eigene Fehlbarkeit ist denn 
auch ein erster möglicher Grund, sich im Ernstfall selbst nachsichtig 
zu zeigen. Ein zweiter hat etwas mit Verständnis zu tun. Nehmen 
wir das Beispiel der Kollegin, die mich bei meiner Abschiedsfeier 
im Stich lässt. Sie hat nicht Wort gehalten und im ersten Moment 
bin ich wirklich empört, dass sie mich einfach so hängen lässt. 
Aber dann fällt mir ein, dass sie derzeit mit der Vorbereitung ihres 
Umzugs beschäftigt ist und viel um die Ohren hat. Möglicherwei­
se hat sie in all dem Trubel das Wochenende verwechselt oder 
schlicht vergessen, dass sie versprochen hatte, mir zu helfen. So 
etwas kann passieren. Verständnis für die Lage des anderen zu ent­
wickeln, macht es leichter, moralische Verletzungen nicht persönlich 
zu nehmen. Bisweilen zeigen Menschen sich aber auch nachsichtig, 
weil sie vermuten, dass sie am Zustandekommen der Situation nicht 
ganz unbeteiligt sind. Vielleicht hätte ich die Kollegin ja nochmals 
an den Termin erinnern sollen, schließlich ist es schon eine ganze 
Weile her, dass wir darüber sprachen. All das sind gute Gründe, 
den moralischen Verletzungen, die wir durch andere erleiden, erst 
gar keine spezifische Bedeutung beizumessen. Wenn wir in diesem 
Sinne nachsichtig sind, heißt das allerdings nicht, dass wir billigen, 
was die andere Person getan hat. Es bedeutet lediglich, ihr nicht 
vorzuwerfen, dass sie es getan hat, und dasselbe gilt im Fall der Ver­
gebungsbereitschaft. Die jeweiligen Umstände mögen erklären, wie 
es zu einem Vorfall gekommen ist, doch dass etwas verständlich ist, 

15 Crespo (s. Anm. 10), 46.

Moralische Verletzungen und die normative Kraft des Verzeihens

223

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


macht es nicht unbedingt besser und schon gar nicht weniger falsch. 
Auch wenn wir bereit sind, der Person zu verzeihen, die uns Unrecht 
getan hat, ändert das nichts an unserem moralischen Urteil über ihr 
Verhalten. Verzeihen heißt weder Gutheißen noch Rechtfertigen.16

Im Umgang miteinander ist der Unterschied allerdings oft nicht 
klar erkennbar. Sowohl Nachsicht als auch Verzeihen beinhalten, 
dass wir gegenüber der Person, die uns schuldhaft verletzt hat, auf 
Vorwürfe verzichten, und diese Zurückhaltung kann durchaus miss­
verstanden werden. Insbesondere im Fall der Nachsicht besteht die 
Gefahr, dass unser Gegenüber den falschen Eindruck gewinnt, wir 
seien nicht sonderlich empfindlich oder hätten nichts dagegen, in 
dieser Weise behandelt zu werden. Beim Verzeihen ist diese Gefahr 
weniger groß, da Vergebung zwar nicht immer aber doch häufig 
explizit erfolgt.17 Wenn wir jemandem ausdrücklich zu verstehen 
geben, dass wir bereit sind, ihm zu verzeihen, kommt darin zugleich 
unsere moralische Kritik an seinem Verhalten zum Ausdruck. Zu­
dem geht dem Verzeihen häufig eine entsprechende Bitte um Verzei­
hung voraus, die schon als solche mit dem Eingeständnis von Schuld 
verbunden ist. Nachsicht hingegen erfolgt in der Regel stillschwei­
gend und lädt insofern eher zu Missverständnissen ein. Der Bürger­
rechtler Martin Luther King hat davor gewarnt und er hat darauf 
hingewiesen, dass allzu nachsichtige Personen sich schlimmstenfalls 
den Vorwurf der Komplizenschaft gefallen lassen müssen: „He who 
passively accepts evil is as much involved in it as he who helps to 
perpetrate it. He who accepts evil without protesting against it is re­
ally cooperating with it.“18 Auch wenn sich diese Mahnung vorzugs­
weise an diejenigen richtet, die nachsichtig auf Unrecht reagieren, 
das anderen widerfährt, lässt sie sich auch als Warnung vor zu viel 
Nachsicht mit denen verstehen, unter deren Fehlverhalten wir selbst 

16 „To regard conduct as justified […] is to claim that the conduct, though normally 
wrongful, was – in the given circumstances and all things considered – the 
right thing to do.” (Murphy, s. Anm. 9, 13) Im vorliegenden Fall würde das 
Fernbleiben der Kollegin etwa dann als gerechtfertigt gelten, wenn sie auf dem 
Weg zum Fest auf eine schwerverletzte Person gestoßen wäre, die dringend ihre 
Hilfe brauchte.

17 S. dazu: Hallich, Oliver, Verzeihen, laut und leise, in: Allgemeine Zeitschrift für 
Philosophie 48 (2023), 355–376.

18 King Jr, Martin Luther, Stride Toward Freedom, San Francisco 1958, 91.

Susanne Boshammer

224

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu leiden haben. Zu protestieren, wenn jemand uns Unrecht tut, 
kann durchaus gefordert sein.

1.3 Entschuldigen

Es gibt jedoch auch Situationen, in denen andere unsere Rechte ver­
letzen und sich dennoch jeder Vorwurf ihnen gegenüber verbietet. 
Das ist immer dann der Fall, wenn sich zeigt, dass die betreffende 
Person keine Schuld an dem Ereignis trägt, weil sie für das Gesche­
hene nicht im eigentlichen Sinne verantwortlich ist. Unter solchen 
Umständen ist eine andere Form des entlastenden Umgangs mit 
Unrecht angebracht, die wiederum vom Verzeihen zu unterscheiden 
ist. Gemeint ist das Entschuldigen.

Um deutlich zu machen, worin der Unterschied zwischen Ent­
schuldigen und Verzeihen besteht, kehre ich ein letztes Mal zum 
Beispiel der Kollegin zurück, die mich bei meiner Abschiedsfeier 
versetzt. Nehmen wir an, sie hat ihr Versprechen keineswegs verges­
sen. Tatsächlich ist sie frühzeitig aufgebrochen, um mich bei den 
Vorbereitungen für das Fest zu unterstützen. Doch auf dem Weg zu 
mir wird sie in einen Unfall verwickelt, bricht sich den Arm und 
muss im Krankenhaus behandelt werden. Sie kommt also nicht. Ich 
habe von dem Vorfall keine Ahnung und ärgere mich sehr über 
ihre Unzuverlässigkeit. Doch dann ruft sie an und informiert mich 
über das Missgeschick und mein Groll verfliegt. Ganz offensichtlich 
konnte sie nichts dazu, dass sie ihr Versprechen nicht gehalten hat. 
Zwar ist sie wortbrüchig geworden, aber die Verantwortung dafür 
liegt nicht bei ihr. In Situationen wie dieser wäre es völlig unange­
messen, Verständnis zu zeigen und nachsichtig darüber hinwegzuse­
hen, dass die Kollegin meine berechtigten Erwartungen enttäuscht 
hat. Doch ebenso wenig ist hier Vergebungsbereitschaft gefragt, 
und das hat nichts damit zu tun, dass der Vorfall vergleichsweise 
harmlos und der entstandene Schaden überschaubar ist. Es liegt 
schlicht daran, dass es unter solchen Umständen nichts zu verzeihen 
gibt. Niemand trägt die Schuld an dem, was geschehen ist, denn 
Schuld setzt Verantwortung voraus und die gibt es hier nicht. Die 
einzig angemessene Reaktion besteht in solchen Fällen darin, die 
Person beziehungweise die Tatsache, dass sie uns verletzt hat, zu 
entschuldigen: „To excuse is to say this: what was done was morally 

Moralische Verletzungen und die normative Kraft des Verzeihens

225

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wrong, but because of certain factors [...] it would be unfair to hold 
the wrongdoer responsible or blame him for the wrong action.“19

In der Frage von Schuld und Verantwortung liegt der wesentliche 
Unterschied zwischen dem Verzeihen und dem Entschuldigen. Um 
jemandem verzeihen zu können, muss es etwas geben, das wir der 
Person zu Recht verübeln und ihr berechtigterweise zum Vorwurf 
machen. Das aber setzt voraus, dass sie tatsächlich Verantwortung 
für das Geschehene trägt: „[I]f a person was not responsible for 
what he did, there is nothing to resent (though perhaps much to 
be sad about). Resentment – and thus forgiveness – is directed 
toward responsible wrongdoing“.20 Verzeihen und Entschuldigen sind 
also nicht nur voneinander zu unterscheiden, sondern schließen 
sich wechselseitig aus. Jemandes Verhalten zu entschuldigen, bedeu­
tet anzuerkennen, dass die Person für das Geschehene nicht verant­
wortlich und in diesem Sinne unschuldig ist. Verzeihen hingegen 
setzt Schuld voraus und ist nur möglich, wenn das, was die betref­
fende Person getan hat, eben nicht zu entschuldigen ist. Meine 
Kollegin kann also auf meine Vergebungsbereitschaft verzichten. Sie 
hat eine gute Entschuldigung dafür, dass sie nicht Wort gehalten 
hat, und Vergebung braucht nur, wer keine Entschuldigung geltend 
machen kann.

Dieses Verständnis von Entschuldigen deckt sich ganz offensicht­
lich nicht mit dem umgangssprachlichen Gebrauch des Wortes. Im 
Alltag machen wir für gewöhnlich zwischen Entschuldigen und 
Verzeihen keinen Unterschied und wenn wir jemanden verletzt ha­
ben, bitten wir meist eher um Entschuldigung als um Verzeihung. 
Beim Wort genommen macht die Bitte um Entschuldigung jedoch 
wenig Sinn. Denn wenn wir tatsächlich keine Verantwortung für den 
Vorfall tragen, sind wir entschuldigt und müssen nicht erst darum 
bitten. Haben wir uns hingegen wirklich etwas zuschulden kommen 
lassen, wäre es, wenn überhaupt, eher angebracht, um Verzeihung zu 
bitten. Unter bestimmten Umständen kann die Bitte um Entschuldi­
gung allerdings auch wörtlich gemeint sein, nämlich dann, wenn 
wir zwar anerkennen, etwas falsch gemacht zu haben, aber die Ver­
antwortung dafür von uns weisen. So bitten wir beispielsweise um 
Entschuldigung, wenn wir verspätet zu einem Termin erscheinen, 

19 Murphy (s. Anm. 2), 20.
20 Ebd.

Susanne Boshammer

226

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


weil die Bahn gestreikt hat. Unsere Bitte ist dann im wörtlichen Sin­
ne zu verstehen, also als Hinweis darauf, dass wir für die Unpünkt­
lichkeit nicht verantwortlich sind und keine Rüge verdienen. Um in 
Zweifelsfällen eine Auseinandersetzung mit der oft strittigen Frage 
zu ermöglichen, welche Umstände tatsächlich als entschuldigende 
Faktoren anzuerkennen sind und welche nicht, kann es durchaus 
hilfreich sein, den Unterschied zwischen dem Entschuldigen und 
dem Verzeihen begrifflich klar zu markieren.

2 Verzeihen als normative Fähigkeit

Wir haben nun gesehen, worin sich Vergebung von anderen Formen 
des Umgangs mit moralischen Verletzungen unterscheidet. Dabei 
ist deutlich geworden, dass es beim Verzeihen nicht darum geht, 
belastende Erinnerungen hinter sich zu lassen, die Situation zu ent­
spannen oder andere von Schuld freizusprechen. Zugleich hat sich 
gezeigt, dass Verzeihen ein Vorgang ist, den wir bewusst vollziehen, 
und zwar in Reaktion auf Verletzungen, die wir als Unrecht wahr­
nehmen und für die wir unser Gegenüber verantwortlich machen. 
Doch was heißt es nun konkret, Menschen zu verzeihen, die uns 
schuldhaft verletzt haben?

Auf diese Frage gibt es nicht nur eine Antwort. Verzeihen ist eine 
kulturübergreifende soziale Praxis, die ganz unterschiedliche Varian­
ten kennt, denen jeweils eigene Auffassungen davon zugrunde lie­
gen, was der Prozess der Vergebung beinhaltet, was er erfordert und 
was er bewirkt. Die Vorstellung, darunter ließe sich die eine, einzig 
richtige Form des Verzeihens oder das eine, für alle verbindliche 
Konzept von Vergebung ausmachen, ist verfehlt, wie nicht nur die 
Philosophin Margaret Urban Walker deutlich gemacht hat: „I have 
come to find it odd to there being a single correct idea of forgiveness, 
in the way that there is a correct theory of the structure of the 
DNA. Forgiveness is a variable human process and a practice with 
culturally distinctive versions.“21 Inmitten dieses Variantenreichtums 
sind gleichwohl Grundzüge des Verzeihens erkennbar, auf die auch 
Walker Bezug nimmt. Dazu gehört die verbreitete Annahme, dass 

21 Walker, Margaret Urban, Moral Repair. Reconstructing Moral Relations after 
Wrongdoing, Cambridge 2006, 152.

Moralische Verletzungen und die normative Kraft des Verzeihens

227

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Verzeihen in wesentlicher Hinsicht mit unseren Gefühlen zu tun 
hat. Es ist diese Annahme, die das sogenannte sentimentalistische 
Verständnis von Vergebung kennzeichnet.22

2.1 Vergebung als emotionaler Haltungswechsel

Nicht nur in philosophischen Kontexten wird Verzeihen häufig 
als ein emotionaler Haltungswechsel verstanden, als ein „change 
of heart“23, der im Kern darin besteht, dass wir uns entschließen, 
bestimmte negative Gefühle gegenüber einer Person, die uns verletzt 
hat, zu überwinden. Die entsprechenden Empfindungen werden als 
retributive Emotionen bezeichnet und sie sind insofern unrechtsspe­
zifisch, als sie eine emotionale Reaktion auf das schuldhafte Fehlver­
halten anderer darstellen. Neben Wut und Groll gehören dazu auch 
Gefühle von Rache oder der Drang, es dem anderen heimzuzahlen. 
Verzeihen, so der Gedanke, bedeutet, solche Empfindungen bewusst 
hinter sich zu lassen:

[F]orgiveness is best understood as fundamentally a change in emotion. 
According to such views, were you to be wronged, your forgiving 
the wrongdoer fundamentally involves your overcoming (or abating, 
or eliminating, or forswearing) some relevant negative emotion (e.g., 
resentment, hatred, rancor) that you experience because you were 
wronged.24

Diese Vorstellung prägt auch das Alltagsverständnis von Vergebung. 
Menschen, die bereit sind, erlittenes Unrecht zu verzeihen, beschlie­
ßen demnach, ihre Vorwurfshaltung aufzugeben und den gerechten 
Zorn hinter sich zu lassen, und dieser Gefühlswandel spielt sich 
zunächst im eigenen Innern ab. Vergebung ist damit etwas eher 
Privates und Höchstpersönliches. Doch Verzeihen hat zugleich eine 
soziale Dimension, denn Groll und Empörung sind Empfindungen, 
die sich gegen jemanden, i.e. in der Regel eine andere Person, rich­

22 Zur Bezeichnung: Kutz, Christopher, Forgiveness, Forgetting, and Resentment, 
in: California Law Review 103 (2015), 1647–1656. Die entsprechenden Ansät­
ze werden auch als „emotion accounts“ bezeichnet, siehe Hughes/Warmke (s. 
Anm. 9).

23 Calhoun, Cheshire, Changing One’s Heart, in: Ethics 103 (1992), 76–96.
24 Hughes/Warmke (s. Anm. 9).

Susanne Boshammer

228

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ten.25 Indem wir sie bewusst verabschieden, verändern wir also nicht 
unsere Einstellung zu uns selbst oder zu dem, was uns widerfahren 
ist. Stattdessen vollziehen wir einen emotionalen Sinneswandel ge­
genüber der Person, die uns verletzt hat. Verzeihen hat insofern 
viel mit Affektkontrolle zu tun, und wenn wir Menschen für ihre 
Vergebungsbereitschaft bewundern, dann oft auch dafür, dass sie 
sich ihren Emotionen nicht ausliefern. Dabei wird das Verzeihen 
häufig als ein Prozess beschrieben, also als ein Vorgang, der Zeit 
braucht und sich schrittweise vollzieht.26 Die vielfältigen feindseli­
gen Gefühle, die die Erfahrung von Unrecht in den Betroffenen 
auslösen kann, lassen sich nicht ohne Weiteres abschütteln27, zumal 
wir im Bemühen darum neben psychologischen Hürden oft auch 
moralische Bedenken überwinden müssen: Unter bestimmten Um­
ständen kann es durchaus als ein Gebot der Gerechtigkeit erschei­
nen, Menschen, die uns bewusst verletzt haben, für ihr Fehlverhalten 
büßen zu lassen oder sie jedenfalls mit unserem Zorn und unseren 
Vorwürfen zu konfrontieren. Mitunter halten wir auch an unserem 
Groll fest, um auf diese Weise unsere Rechte zu markieren und 
unser Gegenüber davon abzuhalten, uns erneut zu verletzen. Aus 
gutem Grund machen Menschen ihre Vergebungsbereitschaft daher 
oft davon abhängig, dass die betreffende Person sich zu ihrer Schuld 
bekennt, Reue zeigt und Besserung gelobt. Eine aufrichtige Bitte 
um Verzeihung ist geeignet, entsprechende moralische Vorbehalte zu 
zerstreuen.

Sollten wir uns dann tatsächlich dazu entschließen, der anderen 
Person zu verzeihen, kann diese Entscheidung durchaus etwas Be­
freiendes haben. Verzeihen gilt gemeinhin als eine beidseitig entlas­
tende Form des Umgangs mit Unrecht und dafür liefert das senti­

25 Davon zu unterscheiden sind Selbstvorwürfe, die wir durchaus gegen die eigene 
Person richten können (s.u. 2.3). Ob wir uns selbst verzeihen können, wird 
philosophisch kontrovers diskutiert. Siehe dazu etwa: Dillon, Robin S., Self-For­
giveness and Self-Respect, in: Ethics 112 (2001), 53–83.

26 „Forgiving should be understood as a process that continues, often over a 
considerable period of time. To forgive is not something one can simply do in 
a moment. Although a person may say to another, ‚I forgive you‘ – and may say 
this on Tuesday afternoon at three o’clock — forgiving is not just something that 
can simply happen at three o’clock. Saying ‚I forgive you‘ does not amount to 
forgiveness.“ (Govier, Trudy/Verwoerd, Wilhelm, The Victim’s Prerogative, in: 
South African Journal of Philosophy 21 [2002], 97–111, 98).

27 Siehe dazu Garrard, Eve/McNaughton, David, Forgiveness, Durham 2010, 96.

Moralische Verletzungen und die normative Kraft des Verzeihens

229

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mentalistische Verständnis von Vergebung eine einfache psycholo­
gische Erklärung: Die feindlichen Gefühle, die wir im Zuge des 
Verzeihens überwinden, sind erfahrungsgemäß für alle Beteiligten 
bedrückend. Die meisten Menschen leiden darunter, wenn ihre Mit­
menschen ihnen grollen. Selbst wenn wir uns nicht vor Vergeltungs­
maßnahmen fürchten, vermeiden wir es nach Möglichkeit, unsere 
Umgebung gegen uns aufzubringen. Wie die Stachelschweine im 
Winterwald sind wir existentiell darauf angewiesen, dass andere un­
sere Nähe nicht meiden. Groll, Zorn und Empörung sind aber nicht 
nur für diejenigen von Nachteil, gegen die sie sich richten, sondern 
belasten auf Dauer auch denjenigen, der sie hegt. Oft heißt es, dass 
entsprechende Empfindungen die Erinnerung an das Geschehene in 
uns wachhalten und uns an die Person binden, auf die sie zielen. 
Solange wir dem Übeltäter grollen, bleibe er in unserem Fühlen 
und Denken präsent. Zudem kann es durchaus kraftraubend sein, 
die entsprechenden Empfindungen über die Zeit hinweg aufrecht 
zu erhalten – retributive Emotionen sind keine Ausnahme von der 
Regel, dass Gefühle versiegen, wenn wir sie nicht mit Nahrung ver­
sorgen – und es ist zusätzlich herausfordernd, dem damit oft verbun­
denen Vergeltungsdrang nicht nachzugeben. Dass die Überwindung 
solcher Empfindungen für alle Beteiligten Erleichterung bringt, ist 
insofern gut nachvollziehbar.

Das sentimentalistische Verständnis von Verzeihen ist innerhalb 
der philosophischen Debatte vielfach präzisiert worden. So vertreten 
manche die Auffassung, dass der entsprechende emotionale Sinnes­
wandel auf eine bestimmte Weise gestaltet oder zustande gekommen 
sein muss, um ihn als Ausdruck von Vergebung bezeichnen zu kön­
nen: Die Frau, die den Groll auf ihren gewalttätigen Vater loswird, 
indem sie Tabletten schluckt, die ihre Gefühle beruhigen, verzeiht 
nicht, auch wenn sie bewusst dafür sorgt, dass ihr Zorn verraucht.28 

Andere haben betont, dass Menschen nur dann im eigentlichen 
Sinne verzeihen, wenn sie die feindseligen Gefühle aus moralischen 

28 „Ridding oneself of resentment by taking a specially-designed pill, for exam­
ple, would not count as forgiveness. Genuine forgiveness must involve some 
revision in judgment or change in view.” (Hieronymi, Pamela, Articulating an 
Uncompromising Forgiveness, in: Philosophy and Phenomenological Research 
62 [2001], 529–555, 530).

Susanne Boshammer

230

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gründen oder um des anderen willen überwinden.29 Demnach hat 
es nichts mit Vergebung zu tun, wenn ich der Person, die mich 
verletzt hat, nicht mehr grolle, um sie mit meiner Großzügigkeit 
zu beschämen oder um von anderen dafür bewundert zu werden. 
Die Philosophin Joanna North ist darüber hinaus der Ansicht, dass 
der bewusste emotionale Sinneswandel beim Verzeihen nicht nur 
beinhaltet, negative Gefühle loszuwerden, sondern zugleich erfor­
dert, dass wir sie durch positive Gefühle ersetzen: „Forgiveness is a 
matter of a willed change of heart, the successful result of an active 
endeavor to replace bad thoughts with good, bitterness and anger 
with compassion and affection.“30

Auch wenn sich die Ansätze im Detail unterscheiden: Sie alle 
betrachten Vergebung als einen Vorgang, der vor allem unser Emp­
finden betrifft. Dieses Verständnis von Verzeihen ist aus meiner Sicht 
mindestens ergänzungsbedürftig. Auch wenn es sicher zutrifft, dass 
Vergebung etwas mit unserem Empfinden zu tun hat, geht es beim 
Verzeihen letztlich um mehr als einen „change of heart“.

2.2 Verzeihen als Privileg

Die Auffassung, dass Vergebung im Kern in der bewussten Überwin­
dung negativer Emotionen besteht, ist auch jenseits akademischer 
Debatten weit verbreitet, und sie ist zweifellos einer der Gründe 
dafür, warum Vergebungsbereitschaft kulturübergreifend als eine 
soziale Tugend gilt. Groll, Zorn und Empörung können im Zusam­
menleben der Menschen viel Schaden anrichten, wohingegen die 
Bereitschaft, diese Gefühle hinter sich zu lassen, einem gedeihlichen 

29 So beispielsweise Murphy (s. Anm. 2), 23f: „I suggest, my ceasing to resent will 
not constitute forgiveness unless it is done for a moral reason. Forgiveness is not 
the overcoming of resentment simpliciter; it is rather this: forswearing resent­
ment on moral grounds.“ (Hervorhebungen im Original) Zur Kritik an diesem 
Vorschlag siehe Nelkin, Dana Kay, Freedom and Forgiveness, in: Ishtiyaque 
Haji/Justin Caouette (Hg.), Free Will and Moral Responsibility, Cambridge 
2013, 165–188.

30 North, Joanna, Wrongdoing and Forgiveness, in: Philosophy 62 (1987), 499–
508, 506. So auch Garrard, Eve/McNaughton, David, In Defense of Uncondi­
tional Forgiveness, in: Proceedings of the Aristotelian Society 103 (2003), 39–60, 
44: „[F]orgiveness requires something more positive – an attitude of good will 
(or even love) towards the wrongdoer.“

Moralische Verletzungen und die normative Kraft des Verzeihens

231

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Miteinander förderlich scheint. Daneben gibt es jedoch eine weitere 
Annahme in Sachen Verzeihen, die von vielen Menschen geteilt wird 
und die, wie ich deutlich machen möchte, ein anderes Licht auf die 
Praxis des Verzeihens wirft. Es ist der Gedanke, dass Verzeihen ein 
Vorrecht derjenigen ist, denen das Unrecht jeweils zugefügt wurde.

Tatsächlich gehen wir üblicherweise davon aus, dass wir unsere 
Bitte um Verzeihung an die Person adressieren müssen, die unter 
unserem Fehlverhalten zu leiden hatten. Das lernen wir meist schon 
im Sandkasten, wenn wir unseren Spielkameraden beiseite schubsen 
und umgehend aufgefordert werden, uns beim ihm dafür zu ent­
schuldigen. Die Lektion ist nachhaltig und prägt unser Verständnis 
von Verzeihen. Wenn ich meinen Mann betrogen habe und auf Ver­
gebung hoffe, muss ich mich mit diesem Anliegen wohl oder übel an 
ihn wenden, denn er ist der Einzige, der mir gegebenenfalls verzei­
hen kann. Auch wenn es sicher angenehmer wäre, meiner toleranten 
Schwägerin zu ‚beichten‘, dass ich mein Treueversprechen gebrochen 
habe: Solange ich nicht nur auf Verständnis, sondern auf Vergebung 
aus bin, wird mir ein Gespräch mit ihr nicht weiterhelfen. Sie kann 
mir nicht im eigentlichen Sinne verzeihen, was ich ihrem Bruder 
angetan habe, weil ihr dazu die Berechtigung fehlt.

Die Philosophin Trudy Govier und ihr Kollege Wilhelm Ver­
woerd haben diese Überlegung im Prinzip des „victim’s preroga­
tive“ verdichtet: „Other things being equal, it is the victim of a wrong 
who is entitled to offer or refuse forgiveness to the perpetrator who 
committed that wrong.”31 Den Opfern von Unrecht kommt demnach 
in Sachen Verzeihen eine besondere Rolle zu, was jedoch nicht 
heißt, dass es immer nur eine Person gibt, die vergebungsberech­
tigt ist. Mitunter fügen wir mit ein und derselben Handlung gleich 
mehreren Menschen Unrecht zu. Dann haben wir Grund, jede und 
jeden Einzelnen von ihnen um Verzeihung zu bitten. Entscheidend 
ist lediglich, dass sich unsere Bitte an diejenigen adressiert, deren 
Rechte wir verletzt haben.32 Sie, so die verbreitete Überzeugung, 
haben als einzige das „standing to forgive“33.

31 Govier, Trudy/Verwoerd, Wilhelm (s. Anm. 28), 97. Hervorhebung im Original.
32 Siehe dazu auch Pettigrove, Glenn, The Standing to Forgive, in: The Monist 92 

(2009), 583–603. Pettigrove selbst ist einer der wenigen, der die These vom Opfer-
Privileg in Sachen Verzeihen nicht für überzeugend hält.

33 Siehe zur Debatte um das „Standing to Forgive“ auch: Hughes/Warmke (Anm. 9).

Susanne Boshammer

232

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aus meiner Sicht liegt darin ein wichtiger Hinweis darauf, dass 
es beim Verzeihen nicht allein um einen „change of heart“ geht. 
Vergebung kann sich schon deswegen nicht in einem emotionalen 
Sinneswandel erschöpfen, weil sowohl die Empfindung als auch die 
Überwindung von retributiven Emotionen gerade kein Vorrecht der 
Unrechtsopfer sind. Wir brauchen kein spezifisches „standing“, um 
Menschen zu grollen, die die Rechte anderer verletzt haben. Dazu 
sind alle Mitglieder der moralischen Gemeinschaft berechtigt und 
gegebenenfalls sind sie dazu sogar aufgefordert. Denn Groll und 
Empörung sind, wie die Philosophin Pamela Hieronymi deutlich 
gemacht hat, Formen des Protests und des Widerstands gegen Un­
recht: „Resentment, I believe, should be understood as protest. In 
resentment the victim protests the trespass, affirming both its wrong­
fulness and the moral significance of both herself and the offend­
er.“34 Es gibt keinen Grund, anzunehmen, dass sich dieser Protest 
auf die Opfer selbst beschränken muss. Menschen, deren Rechte 
verletzt werden, dürfen erwarten, dass Dritte nicht ignorieren, was 
ihnen widerfährt, sondern Solidarität zeigen und sich ihrem Protest 
anschließen. Es kann sogar sein, dass die Empörung der Zeugen 
von Unrecht deutlich lautstärker ausfällt als die der unmittelbar 
Betroffenen. Wenn Menschen, die uns besonders nahestehen, von 
anderen mutwillig verletzt werden, reagieren wir oft empfindlicher 
als wenn es um uns selbst geht und zeigen deutlich mehr Mut 
in Sachen Protest. Das ist mitunter von Vorteil, etwa dann, wenn 
die Betroffenen selbst scheinbar unberührt erdulden, dass ihnen 
Unrecht widerfährt. Manche Opfer von Gewalt haben sich längst 
daran gewöhnt, verlacht, erniedrigt oder geschlagen zu werden. Sie 
sind emotional verstummt oder sogar der Ansicht, sie hätten keine 
bessere Behandlung verdient. Dann ist es umso wichtiger, dass auch 
andere ihre Stimme gegen das Unrecht erheben und die Betreffen­
den ermutigen, sich ihrer Empörung anzuschließen und für sich 
einzustehen. Groll und Empörung sind insofern kein Monopol der 
Opfer. Und dasselbe gilt für die Entscheidung, die entsprechenden 
Gefühle zu überwinden, wenn die Zeit dafür gekommen ist und es 
angemessen erscheint, Entgegenkommen zu zeigen. Wenn es also 
tatsächlich zutrifft, dass nur die Opfer das Recht haben, zu verzei­

34 Hieronymi (s. Anm. 28), 530.

Moralische Verletzungen und die normative Kraft des Verzeihens

233

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hen, muss es beim Verzeihen um mehr gehen als diesen emotionalen 
Sinneswandel.

2.3 Mit sich ins Reine kommen dürfen – Die normative Kraft von 
Vergebung

Das Opfer-Privileg in Sachen Verzeihen weckt Zweifel daran, dass 
es beim Vergeben vor allem um einen emotionalen Haltungswechsel 
geht, und es gibt weitere Gründe, diesbezüglich skeptisch zu sein.35 

Tatsächlich erscheinen einige Phänomene, die mit der Praxis des 
Verzeihens verbunden sind, eher rätselhaft, wenn man das sentimen­
talistische Verständnis von Vergebung zugrunde legt. Manche davon 
sind bereits zur Sprache gekommen. So gehört zum Verzeihen nicht 
nur, dass wir im Umgang mit der Person, die uns Unrecht getan 
hat, faktisch auf Vorwürfe verzichten. Es scheint vielmehr so zu sein, 
dass Vergebungsbereitschaft entsprechenden Vorwürfen die Berech­
tigung entzieht. Haben wir jemandem verziehen, ist es nicht mehr 
angemessen, uns darüber zu beklagen, was die Person uns angetan 
hat. Der andere erwartet zu Recht, dass wir ihm sein Fehlverhalten 
nicht mehr nachtragen, und zwar weil wir ihm verziehen haben.36 

Viele sind zudem der Ansicht, dass der Entschluss, jemandem zu 
verzeihen, Konsequenzen für Fragen der Entschädigung hat. Dem­
nach wären wir nicht länger berechtigt, von einer Person Wiedergut­
machung zu fordern, der wir bereits verziehen haben.37 Ähnliches 
gilt für die Bitte um Verzeihung. Wenn jemand uns schuldhaft Un­
recht getan hat, ist es nicht unangemessen, zu erwarten, dass er uns 
für sein Verhalten um Verzeihung bittet. Das ändert sich, sobald wir 

35 Vgl. dazu: Nelkin, Dana Kay, Forgiveness and Letting Go. Ways of Changing the 
Normative Landscape, in: Revista de Estudios Sociales 86 (2023), 29–43.

36 So beispielsweise Bennett (s. Anm. 7) und Pettigrove, Glenn, Forgiveness and 
Love, Oxford 2012. Ähnlich Pereboom, Derk, Forgiveness as Renunciation of 
Moral Protest, in: Brandon Warmke (Hg.), Forgiveness and Its Moral Dimen­
sions, Oxford 2021, 83–100.

37 So etwa Warmke, Brandon, The Normative Significance of Forgiveness, in: 
Australasian Journal of Philosophy 94 (2016), 687–703.

Susanne Boshammer

234

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verzeihen, und zwar auch dann, wenn es eine solche Bitte bisher 
nicht gegeben hat.38

Der Akt der Vergebung hat insofern eine ganze Reihe von nor­
mativen Konsequenzen und es scheint eher fraglich, dass ein bloß 
emotionaler Sinneswandel diese Art von Folgen hervorrufen kann:

How could my giving up resentment towards someone else have an 
effect not only on how I am morally permitted to treat that someone, 
but also on how that person is morally obliged to treat me? I see no way 
of linking my overcoming of resentment to the inappropriateness of, say, 
asking for apologies or engaging in other forms of overt blame. Nor can 
I see how my overcoming resentment would release you from certain 
personal obligations to, say, apologize to me […].39

Diese Hinweise legen es nahe, Verzeihen nicht im sentimentalisti­
schen Sinne zu verstehen, sondern es stattdessen als eine normative 
Fähigkeit zu betrachten, also eine Form des Umgangs mit Unrecht, 
mit der wir bewusst Einfluss darauf nehmen, was wir einander 
schulden.40 Für ein solches Verständnis von Vergebung spricht nun 
auch das Opfer-Privileg. Es bringt zum Ausdruck, dass wir eine 
spezifische Form von normativer Autorität ausüben, wenn wir ver­
zeihen, und zwar eine Autorität, die uns nur dann zukommt, wenn 
wir zu den direkten Leidtragenden gehören. Für diese privilegierte 
Stellung gibt es eine naheliegende Erklärung. Denn was die Opfer 
des Unrechts faktisch von allen anderen unterscheidet und was sie 
zugleich normativ auszeichnet, ist, dass es ihre Rechte sind, die 
verletzt wurden, und dieser Umstand spielt meines Erachtens eine 
wichtige Rolle mit Blick auf die Frage, was wir tun, wenn wir jeman­
dem verzeihen.

Die Überlegung ist die Folgende: Wenn Menschen andere schuld­
haft verletzen, hat das neben allen anderen Folgen immer auch 
normative Konsequenzen.41 Unrecht generiert moralische Pflichten, 

38 Dana Kay Nelkin fasst die unterschiedlichen Positionen, die jeweils entsprechende 
normative Veränderungen als zentral für das Verzeihen betrachten, unter der 
Bezeichnung „the normative landscape changing camp“ zusammen: „What unites 
all members of this camp is that they see as central the alteration of the obligations 
and rights of various parties.“ Nelkin (s. Anm. 35), 31.

39 Warmke (s. Anm. 37).
40 Siehe Owens, David, Shaping the Normative Landscape, Oxford 2012.
41 „When one person harms or transgresses another, this action effectively creates 

an interpersonal debt. Forgiveness involves the cancellation of the debt by 

Moralische Verletzungen und die normative Kraft des Verzeihens

235

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und diese Pflichten sind – mindestens teilweise – den jeweiligen 
Opfern geschuldet.42 Dabei steht aus meiner Sicht eine Verpflichtung 
im Zentrum, und diese Pflicht besteht darin, das eigene Fehlverhal­
ten nicht auf die leichte Schulter zu nehmen, sondern es sich zum 
Vorwurf zu machen, und zwar um der anderen Person willen.43 Wir 
schulden Menschen, denen wir Unrecht getan haben, salopp gesagt, 
ein schlechtes Gewissen. Mit Blick auf diese Schuldigkeit befinden 
sich die Opfer von Unrecht in der Rolle der Gläubiger und als solche 
haben sie ein Privileg: Es sind die Gläubiger, die die Schuldner von 
ihren Verpflichtungen entbinden und sie von ihren Schulden entlas­
ten können.44 Eben das ist es, was wir aus meiner Sicht tun, wenn 
wir jemandem verzeihen: Wir befreien die andere Person von der 
Verpflichtung, sich um unseretwillen ihr Fehlverhalten zum Vorwurf 
zu machen. Soweit es uns betrifft, kann sie ihr Gewissen entlasten. 
Sie schuldet uns keine weiteren Selbstvorwürfe und darf mit sich 
ins Reine kommen.45 Was sie getan hat, war falsch, und sie war 
dafür verantwortlich. Wir sind nicht bereit, darüber hinwegzusehen 

the person who has been hurt or wronged.“ (Exline, Julie/Baumeister, Roy, Ex­
pressing Forgiveness and Repentance. Benefits and Barriers, in: Michael McCul­
lough/Kenneth Pargament/Carl Thoresen (Hg.), Forgiveness. Theory, Research, 
and Practice, New York 2000, 133–155, 133.

42 Es gibt unterschiedliche Auffassungen darüber, was genau der Gegenstand 
dieser Pflichten ist. Dana Kay Nelkin nennt insbesondere zwei: „[W]hen we 
wrongfully and culpably harm others, we incur at least two sorts of obligations: 
the obligation to make restitution for the loss or harm suffered [...], and the 
obligation to somehow make up for or in some way address the wrong itself.“ 
(Nelkin [s. Anm. 35], 34).

43 Diese Pflicht ist also nicht schon dann erfüllt, wenn wir uns das eigene Verhal­
ten zum Vorwurf machen, weil die Tatsache, dass wir aufgeflogen sind, für uns 
selbst von Nachteil war (uns Sympathien gekostet hat, Sanktionen zur Folge 
hatte etc.).

44 Zu einem, wenn auch inhaltlich anders gefüllten „Debt-Release Model of For­
giveness“ siehe Nelkin (s. Anm. 35), 35f. Zur Analogie zwischen „moral forgive­
ness and economic debt-cancellation“ siehe Warmke, Brandon, The Economic 
Model of Forgiveness, in: Pacific Philosophical Quarterly, 97 (2016), 570–589.

45 Das heißt nicht, dass es keinerlei Grund für Selbstvorwürfe mehr gibt, nachdem 
uns verziehen wurde. Vergebung macht Selbstvorwürfe nicht irrational, sondern 
bestenfalls überflüssig. Wenn ich meine Kollegin vor allen anderen bloßgestellt 
habe und sie mir verzeiht, dann erlaubt sie mir, ihr gegenüber deswegen kein 
schlechtes Gewissen mehr zu haben. Ich mag dennoch auch weiterhin Grund 
haben, mir selbst für mein Verhalten Vorwürfe zu machen. Doch ihr bin ich 
diese Selbstvorwürfe nicht mehr schuldig.

Susanne Boshammer

236

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und vielleicht werden wir beide nicht vergessen, was geschehen ist. 
Von der Last der Verantwortung und der Erinnerung können wir 
niemanden befreien. Aber wir verfügen über die normative Fähig­
keit, dazu beizutragen, dass Menschen, die schwere Schuld auf sich 
geladen haben, sich selbst eine zweite Chance geben. Wenn wir 
verzeihen, machen wir von dieser Fähigkeit Gebrauch.

Moralische Verletzungen und die normative Kraft des Verzeihens

237

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Verzeichnis der Autor:innen

Brigitte Boothe, Prof. em. Dr. phil., bis 2013 Professorin für Klini­
sche Psychologie, Psychotherapie und Psychoanalyse an der Univer­
sität Zürich.

Susanne Boshammer, Prof. Dr. phil., Professorin für Praktische Phi­
losophie am Institut für Philosophie der Universität Osnabrück.

Sonja Fücker, Dr. phil., Wissenschaftliche Mitarbeiterin am Institut 
für interdisziplinäre Konflikt- und Gewaltforschung der Universität 
Bielefeld.

Ulrike Link-Wieczorek, Prof. em. Dr. theol., bis 2023 Professorin 
für Systematische Theologie und Religionspädagogik am Institut 
für Evangelische Theologie und Religionspädagogik der Carl von 
Ossietzky Universität Oldenburg.

Maria-Sibylla Lotter, Prof. Dr. phil., Professorin für Ethik und Ästhe­
tik mit Schwerpunkt auf der Philosophie der Neuzeit am Institut für 
Philosophie der Ruhr-Universität Bochum.

Ulrike Peisker, Dr. theol., Wissenschaftliche Mitarbeiterin am Semi­
nar für Systematische Theologie und Sozialethik an der Evangelisch-
Theologischen Fakultät der Johannes Gutenberg-Universität Mainz.

Michael Roth, Prof. Dr. theol., Professor für Systematische Theologie 
mit dem Schwerpunkt Ethik an der Evangelisch-Theologischen Fa­
kultät der Johannes Gutenberg-Universität Mainz.

Gerhard Schreiber, Prof. Dr. theol., Professor für Evangelische Theo­
logie unter besonderer Berücksichtigung der Sozial- und Technikethik 
an  der  Helmut-Schmidt-Universität/Universität  der  Bundeswehr 
Hamburg.

239

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lisanne Teuchert, Prof. Dr. theol., Professorin für Systematische 
Theologie mit dem Schwerpunkt Dogmatik am Fachbereich Evan­
gelische Theologie der Friedrich-Alexander-Universität Erlangen-
Nürnberg.

Verzeichnis der Autor:innen

240

https://doi.org/10.5771/9783495992166 - am 21.01.2026, 00:02:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Titelei/Inhaltsverzeichnis
	Wie umgehen mit emotionaler Verletzlichkeit und Verletzungen?|Ulrike Peisker
	Eine Einleitung
	I. Von der Verletzbarkeit zur Verletzung – Voraussetzungen für das Reden über den Umgang mit entstandenen Verletzungen
	II. Umgang der Verletzer:innen mit ihrem Verletzen und den durch sie Verletzten
	III. Umgang der Verletzten mit Verletzungen – Zwischen Vergeltung und Vergebung


	I. Von der Verletzbarkeit zur Verletzung – Voraussetzungen für das Reden über den Umgang mit entstandenen Verletzungen
	Das traumatisierte Opfer|Maria-Sibylla Lotter
	Wie durch die Verflechtung von medizinischen und moralischen Kategorien ein neuer Opfertypus geschaffen wurde
	1 Die Omnipräsenz des Traumas
	2 Wie die Laientheorie des Traumas unser Verständnis von Opfern verändert hat
	3 Das aktive Opfer
	4 Das subalterne Opfer
	5 Die Zeitzeugenberichte der Holocaust-Überlebenden
	6 Die literaturwissenschaftliche Traumatheorie
	7 Die identitätsstiftende Funktion von Trauma, Zeugenschaft und Opfertum
	8 Das totale Opfer
	9 Sprachlosigkeit
	10 Die Mystifizierung und Pathologisierung von Opfern


	(Hoch)sensibilität für Verletzlichkeit und Unzumutbares|Michael Roth
	Über die Gefahren von Triggerwarnungen, Forderungen nach safe spaces und Begrenzungen von schädlichen Meinungen im öffentlichen Raum
	1 Triggerwarnungen, safe spaces und cancel culture – Demonstrationen der Hochsensibilität. Eine kurze Begriffsklärung
	2 Fragen an die Demonstrationen der Hochsensibilität
	3 Hochsensibilität als Demonstration moralischer Überlegenheit?
	4 Schluss


	Quäle deinen Nächsten?|Gerhard Schreiber
	Zur ethischen Beurteilung einvernehmlicher Körperverletzungen im Rahmen sadomasochistischer Sexualpraktiken
	1 Sexualität und Gewalt – Anmerkungen zur terminologischen Erschließung
	2 Sadomasochismus – humanwissenschaftliche und rechtliche Aspekte
	3 Sexualethische Reflexionen
	3.1 Perspektive und Bewertung
	3.2 Grenzen der Einverständlichkeit

	4 Schlussbemerkung



	II. Umgang der Verletzer:innen mit ihrem Verletzen und den durch sie Verletzten
	Reue und die eigene Fragwürdigkeit|Brigitte Boothe
	1 Verpasste Chancen – vorenthaltene Möglichkeiten
	2 Man braucht Zynismus, um die Illusion zu nähren, man könne sich der Rechenschaftspflicht entziehen
	3 Der Anspruch des Anderen und die eigene Fragwürdigkeit
	4 Reue als Selbst-Traumatisierung
	5 Eine Reue-Erzählung im Zusammenhang mit Selbstentfaltung, Selbstbewährung und dem, was auf der Strecke bleibt
	6 Einer trage des anderen Last
	7 Was im Nachhinein schmerzt, bestürzt und erschüttert
	8 Depressive Personen und die Wendung gegen sich selbst
	9 Die Selbstanklage unter Verdacht
	10 Reue, Verzicht auf Abwehr, nachträgliche Verantwortungsübernahme
	11 Reue als Beziehungsgeschehen
	12 Verzeihen, Leichtigkeit und Gabe
	13 Verzeihen – geht das auf Augenhöhe?
	14 Entgegenkommen und ein Gestus der Leichtigkeit
	15 Offener Ausblick

	Wiedergutmachung im Prozess der Versöhnung – umstritten, unmöglich und doch unverzichtbar?|Ulrike Link-Wieczorek
	1 Einleitung: Zur Fragestellung
	2 Wiedergutmachung in Politik und Geschichte
	3 Wiedergutmachung im Strafrecht
	4 Kirchliche Versöhnungsprojekte in Ruanda: symbolic reparation
	5 Resümee


	III. Umgang der Verletzten mit Verletzungen – Zwischen Vergeltung und Vergebung
	Von Rachedurst bis zu gerechtem Zorn|Lisanne Teuchert
	Zugänge zu retributiven Emotionen aus der Perspektive theologischer Anthropologie
	1 Unmögliche Zugänge?
	2 Retributive Emotionen – welche sind das?
	3 Zorn als „Todsünde“
	4 Veränderte Voraussetzungen: Der emotional turn, moralphilosophische Umwertungen und theologische Meta-Ethik
	5 Ein Zugang von der Ambivalenz des Zwischenmenschlichen aus
	6 Ambivalenz und Verletzlichkeit
	7 Fazit


	Vergebung revisited – Plädoyer für eine andere Konflikt⁠kultur|Sonja Fücker
	1 Vergebung – Verzicht auf Wiedergutmachung
	2 Verinnerlichtes Sollen – Zum alltagskulturellen Ethos der Vergebung
	3 „Irrationale Gefühle“ – Vergebung im Spannungsfeld von Fühlen und Denken
	4 Fremdverstehen: Zur Kontrolle unerwünschter Gefühle
	5 Vergebung revisited
	Vergebung als emotionales Selbstmanagement
	Fremdverstehen und obsolete Vergebung

	6 Plädoyer für eine andere Konfliktkultur: Dann bitte (mehr) Vergebung!

	Unbeabsichtigt vergeben?|Ulrike Peisker
	Zur Problematik des Vergeben-Wollens
	1 Lässt sich mit Vergebung etwas beabsichtigen?
	2 Lässt sich Vergebung selbst beabsichtigen?
	3 Kann sich Vergebung erst retrospektiv erschließen?
	4 Wie vollzieht sich Vergebung?


	Moralische Verletzungen und die normative Kraft des Verzeihens|Susanne Boshammer
	1 Was Verzeihen nicht ist: Erste Konturen
	1.1 Vergessen statt Vergeben
	1.2 Nachsichtig sein
	1.3 Entschuldigen

	2 Verzeihen als normative Fähigkeit
	2.1 Vergebung als emotionaler Haltungswechsel
	2.2 Verzeihen als Privileg
	2.3 Mit sich ins Reine kommen dürfen – Die normative Kraft von Vergebung



	Verzeichnis der Autor:innen

