DiE DEBATTE UM GENDER UND MENSCHENRECHTE
IM IsLAM
Lise J. ABID

In der Debatte iber Menschenrechte in Verbindung mit Geschlechterrollen
im Islam geht es in erster Linie um die Fragen der Gleichheit und Gleichbe-
rechtigung der Geschlechter. Diese Debatte findet auf mehreren Ebenen
statt. Eine theoretische Ebene konzentriert sich auf religios-philosophische
Dimensionen, eine praktische auf die Geltung von Menschen- und Frauen-
rechten, beziehungsweise deren Gewihrung oder Verletzung in jenen Lin-
dern, in denen sowohl das Rechtssystem als auch das gesellschaftliche Leben
vom Islam geprigt sind." Zwischen diesen beiden liegt die positiv-rechtliche
Ebene, auf der unter anderem geltende Gesetze und traditionelle Rechtsvor-
stellungen interagieren oder auch konkurrieren. Die Uberginge zwischen den
verschiedenen Ebenen sind flieRend, zumal in dieser Debatte eine Vielzahl
von sozialen, historischen, kulturellen, aber auch politischen und wirtschaft-
lichen Einfliissen wirksam werden.

Einer der Kernpunkte ist die Frage, wieweit geschlechtsspezifische Rol-
lenbilder Menschenrechte einschrinken oder Gleichberechtigung verhin-
dern. Der Islam sieht sich mit dem Vorwurf konfrontiert, dass er sich dem
universalen Prinzip der Gleichheit von Mann und Frau verschlieRe. Dies fiith-
re dazu, dass Menschenrechte fiir die Geschlechter nicht jene gleiche Gel-
tung hitten, welche die internationalen Menschenrechts-Dokumente vorse-
hen. Als im Jahre 1948 die Allgemeine Erklirung der Menschenrechte von der
UNO-Vollversammlung verabschiedet wurde, befanden sich unter den 48
Lindern, die mit »Ja« stimmten, sechs muslimische Linder. Unter den acht
Mitgliedsstaaten, die sich damals der Stimme enthielten, war Saudi-Arabien
das einzige muslimische Land. Jene muslimischen Linder, die erst nach der
Mitte des 20. Jahrhunderts die Unabhingigkeit erlangten, haben sowohl die
Menschenrechtserklirung und zumeist auch ihre Folgevereinbarungen un-
terzeichnet. Was jedoch die Umsetzung betrifft, sind zahlreiche Defizite bis
hin zu eklatanten Menschenrechtsverletzungen zu beobachten. Die Opfer
sind hiufig Frauen, nicht nur aufgrund vielfiltiger Formen von Diskriminie-
rung, sondern auch wegen ungerechter und irrationaler Strafzuweisungen.
Beispiele aus der jiingsten Vergangenheit sind die in Nigeria verhingten Ur-
teile, nach denen Frauen aufgrund auerehelicher sexueller Beziehungen ge-
steinigt werden sollten. Menschlich gesehen sind diese Urteile schockierend,
und auch muslimische Gemeinschaften in Europa haben dagegen Protest
eingereicht®. Ungerecht sind solche Urteilsspriiche auch aus islamisch-theo-

1 Diese werden im Weiteren »muslimische Linder« genannt. Im sozio-kulturellen
Kontext bezeichne ich diesen geografischen Raum auch als »islamische Welt«.
2 Zum Beispiel Brief der Islamischen Glaubensgemeinschaft in Osterreich vom 2r.

Mirz 2003 an den nigerianischen Botschafter.

13.02.2026, 21:58:2! Opy


https://doi.org/10.14361/9783839401538-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

144 | Lise]. ABID

logischer Sicht, denn die zugrunde liegenden Probleme sind die Armut und
die Entrechtung der Frau. Derartige Umstidnde haben in der Friihzeit des Is-
lams die Aussetzung von Strafen bewirkt. Aber in den Augen der zustindigen
Richter und wohl auch fiir einen Teil ihrer Gemeinschaft bezwecken diese
Urteilsspriiche zuniachst Abschreckung, und die Méglichkeit der Berufung
konnte bisher von Verteidigern und Menschenrechtsvertretern wie Amnesty
International erfolgreich genutzt werden. Man muss sich vor Augen halten,
dass diese teils lokal isolierten muslimischen Gemeinschaften, die bisher in
ihrem weitgehend geschlossenen sozialen System lebten, nun vor allem
durch Binnenmigration und Fliichtlingsstréme aus Nachbarlindern mit fur
sie neuen Problemen konfrontiert wurden und jetzt das Aufbrechen traditio-
neller Familienstrukturen erleben. Der Ausbau des Gesundheitswesens, Auf-
klirung und Information tiber sexuell ibertragbare Krankheiten, auch AIDS,
konnten nicht entsprechend gef6rdert werden. Ebenso hat die Akzeptanz der
Familienplanung und die Verfiigbarkeit entsprechender Einrichtungen mit
der demografischen Entwicklung nicht Schritt gehalten. Die muslimische
Gemeinschaft versucht, sich vor den Folgen zu schiitzen, und nur so ist es zu
verstehen, dass muslimische Frauen in Nigeria wiederholt die Einfiihrung
der Schari‘a verlangten (vgl. Okunnu 2001). Seither hat sich aber Erniichte-
rung bemerkbar gemacht, und die muslimische Frauenrechtsaktivistin Bilki-
su Yusuf merkt kritisch an:

»When people clamoured for the implementation of Shari'a they wanted justice en-
trenched, they dreamt of an equitable society where Islam and its intrinsic concept of
justice would be reflected in all aspects of their life. Their hopes were raised and then
dashed. The Shari‘a as it is currently implemented has done nothing but filled them with
despair. Nothing has changed and the old order is not about to give way to the new one
that is Shari'a compliant. Shari‘a has been reduced to a body of laws in the hands of
poorly trained and incompetent judges who abuse procedure. Shari" has also provided
jobs for ill equipped supervisors whose only pre-occupation is to fish out women who
commit adultery [...].« (Yusuf 2002)

Die erwihnten Urteile sind dadurch jedoch nicht zu rechtfertigen, denn auch
aus islamischer Sicht kénnen moralische Ideale nur dann funktionieren,
wenn die muslimische Gemeinschaft ihren sozialen Verpflichtungen nach-
kommen kann. Hier ist aber wiederum die Politik zentral, denn ohne eine
tragfihige Okonomie kann kein soziales Netz entstehen. Die Wirtschaft ist
auch der Schliissel, der Frauen aus der Abhiangigkeit von mannlichen Fami-
lienmitgliedern heraus fiihrt. Bei den in Nigeria verurteilten Frauen handelte
es sich um Alleinstehende, beziehungsweise Geschiedene, die in verzweifel-
ter Suche nach sozialer und wirtschaftlicher Sicherheit auflereheliche Bezie-
hungen eingingen. Irrational sind die Strafen auch deshalb, weil jene Min-
ner, die die Notlage der betroffenen Frauen ausnutzten, ungestraft blieben.

13.02.2026, 21:58:2!


https://doi.org/10.14361/9783839401538-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1e DEBATTE UM GENDER UND MENSCHENRECHTE IM ISIAM | 145

Doch der Appell an das minnliche Gewissen wird dort wie anderswo erst
dann erfolgreich sein, wenn dem durch die wirtschaftliche Selbststindigkeit
der Frau Nachdruck verliehen wird.

Das wissen auch Nigerias muslimische Frauen, und sie haben sich 1985
organisiert, um im Rahmen der muslimischen Frauenorganisation FOM-
WAN (Federation of Muslim Women’s Organisations of Nigeria) Schul- und Be-
rufsbildung, aber auch hohere Studien, Fachkurse, medizinische Einrichtun-
gen und vieles mehr aus eigener Kraft auf die Beine zu stellen. In westlichen
Medien hat man tiber diese muslimische Form von »Empowerment« bisher
so gut wie nichts gehort. Natiirlich sind auch Auseinandersetzungen mit den
konservativ-religiosen Stromungen Nigerias nicht ausgeblieben. Ein ein-
drucksvolles Dokument, das zeigt, wie die Frauen der FOMWAN gegen die
konservative Seite argumentieren, ist ein Artikel der nigerianischen Journa-
listin Hajiya Bilkisu?, in dem sie schreibt:

»[...] we are insisting [...] that Muslim women’s rights discourse should be approached
from an Islamic perspective. They should not be based on the whims and caprices of
male chauvinists who seem to derive pleasure in oppressing women after jettisoning
Islam and using culture as a facade. We are also insisting that women must be educat-
ed so that they know their rights and obligations to the society. We are disturbed that
in a society that is supposed to be Islamic, women are denied their right to education
which is compulsory in Islam.« (Bilkisu 2002, Internet-Portal Africaresource)

In vielen Hinsichten gibt es aber Bestrebungen, die Menschenrechts-Situa-
tion in den muslimischen Lindern zu verbessern. Einige grundlegende Fra-
gen haben im internationalen und interreligiésen Dialog, aber auch in der
inner-muslimischen Debatte verstirkt Aufmerksamkeit gefunden. Diese sind
sowohl theoretischer als auch praktischer Natur, nimlich

- ob die genannten Defizite in der islamischen Lehre begriindet sind oder ob
sie eher auf Traditionen und soziale Strukturen und Gegebenheiten jener
Linder zuriickzufiihren sind,

— wie muslimische Denker, Wissenschaftler und Gelehrte weiblichen und
minnlichen Geschlechts an das Thema Menschenrechte einschlieRlich der
Frauenrechte herangehen und welchen Widerhall ihre Uberlegungen bei
den Verantwortlichen muslimischer Linder finden,

— ob und auf welcher Basis Menschenrechte fiir Frau und Mann im Rahmen
des Islams verwirklicht werden kénnen,

- und welche Rolle den in Europa lebenden MuslimInnen bei der Rezeption
des Menschenrechtsgedankens zukommt?

3 »Hajiya Bilkisu« diirfte mit Bilkisu Yusuf, die derzeit Vorsitzende der FOM-
WAN ist, identisch sein (siehe nichste Seite).

13.02.2028, 21:58:2: Op


https://doi.org/10.14361/9783839401538-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

146 | Lisg]. ABiD

Was die praktischen Aspekte betrifft, spielt nicht nur der politische Wille eine
Rolle. Sehr oft geht es um die Uberwindung von hemmenden Traditionen,
was zumeist auch eine Bildungsfrage ist. Ein neu verstandener, aufgeschlos-
sener Islam kann hier als Argumentationshilfe dienen, wenn er authentisch
und damit fiir die Mehrheit der Muslime glaubwiirdig bleibt.

Bevor weitere Denkansitze zu diesen Fragen erdrtert werden, sind einige
Vorbemerkungen angebracht. Fiir die Muslime ist die Frage nach den Wur-
zeln der Menschenrechte bedeutsam. Denn nur wenn sie sich mit jenen Wer-
ten und Rechten, die in der Allgemeinen Erkldrung der Menschenrechte und den
Vertrigen von 1966 definiert sind, aus der islamischen Geschichte heraus
identifizieren konnen, werden die Menschenrechte im weiteren Sinne nicht
als westliches Konstrukt empfunden. Dieser Zugang konnte es erméglichen,
Menschenrechte in der islamischen Welt zunichst unter Umgehung der Si-
kularisierungsdebatte umzusetzen, da muslimische Gesellschaften noch ih-
ren eigenen Weg suchen und genuine Losungsmodelle finden miissen.

Dies umso mebhr, als christlich geprigte Kreise nicht selten die christli-
chen Wurzeln der Menschenrechte behaupten. Der christliche Anspruch
rithrt daher, dass die moderne Formulierung der Menschenrechte in Europa
entstanden ist und daher als ein Produkt europiischen Geistes gesehen wird,
welcher wiederum dem Christentum entspringt. Diese Sicht ist fiir die Ak-
zeptanz oder Ablehnung der Menschenrechte in der muslimischen Welt
nicht unproblematisch (vgl. Bielefeldt 1997: 6o2). Als Reaktion darauf haben
auch muslimische Autoren versucht, die Menschenrechte im Sinne des Islams
zu vereinnahmen (vgl. Bielefeldt i.d.Bd.). Um eine solch einseitige Verein-
nahmung — von welcher Seite auch immer — zu vermeiden und gleichzeitig
die Attraktivitit des Menschenrechtsgedankens zu erhchen, méchte Heiner
Bielefeldt (i.d.Bd.) die Durchsetzung der Menschenrechte nicht als »imperia-
listische Zivilisationsmission« verstanden wissen. Er weist darauf hin, dass
die Menschenrechte als Antwort auf historische Unrechtserfahrungen formu-
liert wurden und zunichst auch auf den Widerstand der Kirche stieRen. Die
Unrechtserfahrungen der in der so genannten »Dritten Welt« lebenden Men-
schen — und damit auch der meisten Muslime — unterscheiden sich in man-
cher Hinsicht von jenen der Vélker Europas. Prigend war fiir sie vor allem
die kollektive Unrechtserfahrung des Kolonialismus und die bis heute emp-
fundene wirtschaftliche und politische Marginalisierung der muslimischen
Linder. Es wire die Frage zu untersuchen, wieweit die Betonung der eigenen
Identitit ein Kompensationsverhalten fiir das angesichts der ckonomischen
und technologischen Uberlegenheit des Westens empfundene Gefiihl der
Ohnmacht ist — ein Szenario, in dem die Realisierung von Menschen- und
insbesondere Frauenrechten allzu leicht ins Hintertreffen gerit.

Auch der Friedensforscher Johan Galtung analysiert die zivilisatorisch-
kulturelle Perspektive der Menschenrechte und kommt zu dem Schluss:

13.02.2026, 21:58:2!


https://doi.org/10.14361/9783839401538-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E DEBATTE UM GENDER UND MENSCHENRECHTE IM [S1AM | 147

»Eine Propagierung der Menschenrechte ist also folglich auch eine Propagierung der
westlichen Zivilisation, und zum Teil auch gerade als eine solche intendiert. Das macht
an sich die westliche Menschenrechtstradition nicht falsch. Aber es fiihrt sicherlich zu
zwei wichtigen Fragen. Was, wenn tiberhaupt etwas, ist so spezifisch westlich, dass es
nicht Teil einer Allgemeinen Erklirung sein sollte? Und was kénnten andere Zivilisatio-
nen, [...] zu einer solchen allgemeinen Erklirung beitragen?« (Galtung 1997: 35)

Andere Weltreligionen und Kulturen der Erde verkntipfen die Menschen-
rechte ebenfalls mit ihrem religios-kulturellen Erbe, obgleich die jeweiligen
Staaten — sofern sie zu den Signatarlindern zdhlen — die Menschenrechtser-
klarung wohl nicht aus einer primar religiosen Motivation unterzeichneten.
Es kann aber vorausgesetzt werden, dass eine Kultur — je mehr sie jhre Werte
in den Prinzipien der Menschenrechte wieder erkennt — desto eher zu einer
positiven Identifikation und zur Akzeptanz universaler Menschenrechtsideen
finden wird.

Historisches und modernes Rechtsverstindnis im Islam

Der Islam versteht sich nicht nur als Religion, sondern als komplexes Sys-
tem, das weltanschauliche und rechtliche Aspekte beinhaltet. Dieses System
schafft einen sozialen Rahmen, in dem sich Individuum und Gesellschaft in
positiver Interaktion entfalten sollen. Die Grenzen dieses Rahmens sehen
gliubige Muslime im gottlichen Gesetz, das der Mensch nicht willkiirlich dn-
dern oder tibertreten darf. Daher ist es einerseits aus religiés-muslimischer
Sicht wichtig, dass die Menschenrechte »in diesen Rahmen passen«, um Ak-
zeptanz und Umsetzung zu erfahren. Die Realitit zeigt ja, dass ein auf dem
Islam basierendes Rechtsverstindnis die Gesetzgebung muslimischer Linder
in unterschiedlicher Weise prigt. Andererseits findet man unter muslimi-
schen Modernisten auch das Bestreben, das Rechtsgebiude des Islams dem
modernen Menschenrechtsgedanken anzupassen (Abrarov 2002: 43). Zwar
richten sich die Vorbehalte der Muslime nicht gegen Menschenrechte an
sich, das hat die inner-islamische Debatte zu diesem Thema gezeigt (vgl. Bie-
lefeldt 1997, Abid 2001a). Aber auch im bisher jiingsten Dokument, der Kai-
roer Erklirung der Menschenrechte im Islam, die 1990 von der Organisation der
Islamischen Konferenz (OIC) verabschiedet wurde, heifdt es in Artikel 24:
»All the rights and freedoms stipulated in this Declaration are subject to the
Islamic Shari‘a.«

Hingegen ist die Arab Charter on Human Rights, die 1994 von den 22
Staaten der Arabischen Liga angenommen und 1997 ratifiziert wurde, ein
essenziell sikulares Dokument. Obwohl in vieler Hinsicht vage formuliert,
garantiert es die Grundrechte des Menschen, darunter die Freiheit des Glau-

13.02.2026, 21:58:2! Opy


https://doi.org/10.14361/9783839401538-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

148 | Lise]. ABID

bens und der Religionsausiibung sowie den Schutz von Minderheiten. Mann
und Frau sind gleichermaflen berechtigt:

»[...] to enjoy all the rights and freedoms recognized herein, without any distinction on
grounds of race, colour, sex, language, religion, political opinion, national or social ori-
gin, property, birth or other status and without any discrimination between men and
women.« (Arab Charter on Human Rights 1997: 151)

Eine MuslimInnen hiufig gestellte Frage ist, warum man das religiose Ge-
setz — die Schari'a — nicht endlich beiseite lassen kénne, um Frauen- und
Menschenrechte gemifl der UN-Charta zu verwirklichen, die doch um so vie-
les zeitgemidfier seien. Schon beim Familienrecht hat es sich aber als proble-
matisch fiir die Gesetzgebung muslimischer Linder erwiesen, Bestimmun-
gen umzusetzen, die als der Schari'a zuwider laufend gesehen werden. Ein
Beispiel ist die vielschichtige Diskussion um das neue dgyptische Schei-
dungsrecht, das sowohl von konservativer wie von progressiver Seite in man-
cher Hinsicht kritisiert wird (vgl. Ann E. Mayer i.d.Bd.). Das erklart, warum
selbst sikular ausgerichtete Regierungen zum Beispiel im Familienrecht
massive Zugestindnisse an das religiése Rechtsgebdude machen, um den so-
zialen Frieden zu erhalten. Bei individuellen Frauenrechten besteht ein noch
hoherer Grad an Sensibilitit, da sie oft mit Fragen der Sexualmoral in Zu-
sammenhang gebracht werden.

Um dem sozialen Wandel in muslimischen Gesellschaften Rechnung zu
tragen, wird daher eine zeitgemifle Auslegung islamischer Rechtsquellen —
im Wesentlichen von Koran und Sunna* — von entscheidender Bedeutung
sein.

Die Frage des Interpretationsrahmens und vor allem der Auslegungs-
kompetenz wird von Muslimen aber keineswegs einhellig beantwortet. Eben-
so wie die muslimische Kultur und Lebensweise in verschiedenen Lindern
sehr unterschiedliche Auspriagungen erfahren hat, hat sich auch in den tradi-
tionellen islamischen Wissenszweigen (das heiflt Exegese von Koran und
Hadith’, Rechtslehre, Theologie, aber auch Philosophie, Geschichte und
andere) eine Vielzahl von Schulen und Meinungen heraus gebildet. In den
Rechtswissenschaften gab es im frithen Islam einen beachtlichen Pluralis-
mus (vgl. Ramadan 1979: 81f.), der im Laufe der Jahrhunderte auf vier sunni-
tische und eine schiitische Rechtsschule reduziert wurde. Ein Schliisselbe-
grift ist al-Idschtihad, die eigenstindige, vernunftbegriindete Rechtsfindung.
Sie »stellt geradezu das Lebenselixier in Bezug auf die Anwendbarkeit des

4 Sunna, hier: das Beispiel und die Lebenspraxis des Propheten Muhammad.

5 Hadith (gesprochen Hadif): Sammelbegriff fiir tiberlieferte Ausspriiche und
Handlungen des Propheten Muhammad sowie seine stillschweigende Billigung
gingiger Verhaltensweisen und Normen.

13.02.2028, 21:58:2:


https://doi.org/10.14361/9783839401538-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die DEBATTE UM GENDER UND MENSCHENRECHTE IM ISLAM | 149

islamischen Rechts dar, oder in Iqbals® Worten, »das Prinzip der Beweglich-
keit im Geflige des Islams«, schreibt Said Ramadan (1979: 77). Im schiiti-
schen Islam ist dies eine der wichtigsten Rechtsquellen; im juristisch rigide-
ren, sunnitischen Islam gibt es seit dem Ende des 19. Jh. Bestrebungen zur
Belebung des Idschtihad in der Rechtspraxis (vgl. ebd.: 74-77).

Eine zentrale religiose Autoritit — vergleichbar einem Papst — kennt der
Islam nicht, ebenso keine priesterliche Mittlerschaft zwischen Gott und dem
Menschen. Diese Tatsache hat es den Behorden europiischer Staaten, in de-
nen Muslime leben, nicht leicht gemacht, muslimische Ansprechpartner zu
finden, die die Mehrheit ihrer Glaubensgemeinschaft reprisentieren. Diese
Situation ist aus Deutschland nur allzu gut bekannt, in Frankreich und ande-
ren europiischen Staaten verhilt es sich dhnlich (vgl. Brindle 2003).

In der muslimischen Welt verfiigen allerdings renommierte islamische
Lehrstitten wie die Al-Azhar Universitit in Kairo fiir den sunnitischen Islam
oder die Theologische Hochschule in Qum, Iran, fiir den schiitischen Islam
iiber mafgeblichen Einfluss. Ob und inwieweit ihre Vertreter allerdings ein
Monopol auf die Exegese haben, wird angesichts der intellektuellen Emanzi-
pation von Muslimen inner- und auferhalb der islamischen Welt heute mehr
denn je in Frage gestellt (vgl. Amirpur 1997: 548f.). Diese Situation stellt
auch die Gesetzgebungen muslimischer Linder vor schwierige Probleme,
denn die heutigen zivilen Gesetzbiicher beziehen sich zu einem unterschied-
lichen Grad auf das islamische Recht.

Probleme der Definition eines islamischen Bezugsrahmens

Angesichts dieser Problematik taucht die Frage auf, wer zu definieren habe,
was »islamisch« sei. Fiir die Zwecke dieser Untersuchung wird, um einen
ungefihren Bezugsrahmen abzustecken, der Terminus »islamisch« fiir jene
Richtungen gebraucht, die sich nicht nur spirituell und kulturell, sondern
ideologisch im Islam verankert sehen. Denn es ist ja jene ideologische Ein-
bettung des Islams, die einen sidkularen Zugang zum Beispiel zu Menschen-
rechten schwierig macht.”

Die Definition islamischer Verhaltensweisen kann nicht die Aufgabe von
Sittenwichtern oder Religionsbehérden sein, und genau hier setzen die Men-
schenrechte mit ihrer Forderung an, dass jeder Mensch, Frau oder Mann,
ihr/sein Verhiltnis zur Religion selbst zu bestimmen habe (vgl. Boisard
1982: 87). Eine wichtige Rolle bei der Definition islamischer Werte spielt der

6 Der pakistanische Philosoph Muhammad Igbal (1877-1938) ist gemeint.

7 Auf andere hiufig gebrauchte Termini wie »islamistisch« oder »fundamentalis-
tisch« wird in dieser Arbeit verzichtet, da ihre Bedeutungszuweisung z.T. kontro-
vers ist und hier nicht diskutiert werden kann.

13.02.2026, 21:58:2! Opy


https://doi.org/10.14361/9783839401538-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

150 | LisgJ. ABID

Konsens der Umma (der Gemeinschaft der Muslime), welcher nicht institu-
tionalisiert ist, sondern sich im freien Wechselspiel der gesellschaftlichen
Krifte zu bilden hat. Damit bietet sich ein Ansatzpunkt fiir demokratische
Prozesse, die die soziale Entwicklung der jeweiligen Gesellschaft widerspie-
geln sollten.

Dass die Frage nach der Vereinbarkeit von Islam und Demokratie nicht
neu ist, zeigt ein Zitat des europdischen Konvertiten Leopold Weiss, der unter
dem muslimischen Namen Muhammad Asad schrieb. Er beschreibt das Ideal
»einer offenen, ideologischen Gesellschaft«, deren Ziel es sei, »eine Theokra-
tie in der Beziehung zu Gott und eine Demokratie in den Beziehungen zwi-
schen den Menschen zu errichten« (zit. in: Windhager 2002: 187).

Nach Ansicht vieler zeitgendssischer muslimischer Denker schliele der
religiose Charakter des Wertesystems eine sikulare Regierungsform keines-
wegs aus. Schon wihrend der Blitezeit der islamischen Kultur — etwa vom 8.
bis zum 13. Jh. — hatte sich eine beachtliche pragmatische Sikularitit heraus
gebildet, ohne die das innerlich stark differenzierte Reich der Kalifen wohl
nicht Jahrhunderte iiberdauert hitte. Die pakistanische Juristin Nasira Igbal
sieht in einer solchen ideologischen Konstellation keinen Widerspruch zwi-
schen einer religiésen Regierung und einer demokratisch organisierten Ge-
sellschaft. Im Rahmen der Dialoggespriche an der Theologischen Hochschu-
le St. Gabriel bei Wien erklirte sie, im Koran finde sich die Grundlage zum
Aufbau einer pluralistischen Gesellschaft:

»Der islamische Staat umfasst alle Qualititen eines idealen sikularen Staates, der alle
Religionen respektiert, im Unterschied zum westlichen Verstindnis des sikularen
Staates, der den Religionen gleichgiiltig gegeniibersteht, beziehungsweise zum marxis-
tischen Verstindnis des sikularen Staates, der die Religion ablehnt.« (Igbal 1999: 168)

Dieses Verstindnis von Sakularitit ist nicht neu. Schon der muslimische
Grofimogul Aurangzib, zwischen 1658 und 1707 Herrscher tiber Nordindien,
erklirte trotz oder gerade wegen seiner puritanisch-islamischen Haltung:
»Welchen Zusammenhang haben weltliche Dinge mit der Religion? Und mit
welchem Recht befassen sich Verwaltungsakte mit Bigotterie? Fuir dich gibt
es deine Religion und fiir mich die meine« (zit. bei Gascoigne 1973: 223,
nach den Anecdotes of Aurangzib). Dass diese Einstellung nicht in dem Mafe
zur Emanzipation andersgldubiger Minderheiten fiihrte, wie man es heute
fur erforderlich erachtet, ist kein Spezifikum muslimischer Gesellschaften
(man vergleiche die Lage religiéser Minderheiten im Europa der damaligen
Zeit). Was von den Muslimen heute im Hinblick auf Minderheitenrechte
ebenso gefordert wird wie in Sachen Frauenrechte, ist Weiterentwicklung.
Konkrete Uberlegungen zu Ersterem kommen in muslimischen Lindern
auch von aufgeschlossenen Islam-Gelehrten. Der iranische Geistliche Mo-
hammad Modjtahed Schabestari schreibt beispielsweise:

13.02.2026, 21:58:2!


https://doi.org/10.14361/9783839401538-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die DEBATTE UM GENDER UND MENSCHENRECHTE IM ISIAM | 151

»Kein Mensch darf von irgend jemand zum Glauben an Gott oder an eine bestimmte
Religion gezwungen werden. Glaube und Religion miissen immer auf einer vollkom-
men freien Entscheidung und Initiative des Menschen basieren. Kein Religionszwang,
keine Inquisition, kein Religionskrieg ist erlaubt. Niemand und keine Autoritit hat das
Recht, willkiirlich politische Macht iiber andere auszuiiben. Jede politische Macht
muss vom freien Willen, von den Entscheidungen und Initiativen der Untertanen aus-
gehen und getragen sein. Daher: keine nicht frei gewéhlte Regierung, keine diktatori-
sche Verwaltung, keine Gesetzgebung ohne gewihlte Gesetzgeber.« (Schabestari 1994:

198)

Im Zeitalter der Globalisierung werden diese Entwicklungen nicht zuletzt
durch die Medien beeinflusst. Beispiele dafiir sind der arabische Fernsehsen-
der Al Dschazira (vgl. Drekonja-Kornat 2003), aber auch die Reform-Presse
in Iran (vgl. Abid 2001b: 39-65). Durch unabhingige Medien, die im musli-
mischen Bereich ein bisher nicht da gewesenes Maf} an eigenstindiger Mei-
nungsbildung und Kritikfihigkeit ermdéglichen, wird das Verhiltnis der Biir-
gerinnen und Biirger zu den religiésen Autorititen ebenso neu bestimmt
werden wie zu den politischen Instanzen.

Das Verhiltnis des Islams zu Menschen- und Frauenrechten

Die Frage, ob die realen Probleme muslimischer Frauen durch den Islam
verursacht, verstirkt oder perpetuiert wiirden, hat in der islamischen Welt
und unter Muslimen selbst vielleicht noch mehr Aufmerksamkeit gefunden
als das Thema Menschenrechte im Allgemeinen. Denn in der Auseinander-
setzung mit der Moderne und ihren Erscheinungsbildern im Westen bietet
das Bild der muslimischen Frau einen augenfilligen Kontrast. Reformorien-
tierte Krifte in der muslimischen Welt haben etwa seit Ende des 19. Jh. auf
die Zusammenhinge zwischen dem Ausschluss der Frauen aus dem offentli-
chen Leben und der stagnierenden gesellschaftlichen Entwicklung hingewie-
sen. Die Tatsache, dass die Hilfte der Bevolkerung zur Passivitit verurteilt
war und kaum Zugang zum Bildungswesen hatte, musste gravierende Aus-
wirkungen haben. Auf der Suche nach religiésen Argumenten fiir die soziale
Aufwertung der Frau wandte man sich der Frithzeit des Islams zu, und es
zeigte sich, wieviel Ballast an Konventionen und Gebriuchen die muslimi-
schen Gesellschaften iiber die Jahrhunderte aufgenommen hatten — zum
Nachteil der Frau.

Der philosophisch-theologische Hintergrund
Was die Religionsausiibung betrifft, sind im Islam die Geschlechter einander
ebenbiirtig. Das gilt im Wesentlichen auch fiir die rituellen Handlungen, mit

13.02.2028, 21:58:2: Op


https://doi.org/10.14361/9783839401538-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

152 | LisE J. ABID

wenigen Ausnahmeregelungen fiir die Frau. In ihrer menschlichen Wiirde
und Verantwortung sind Mann und Frau vor Gott gleich:

»Nach dem Koran wurde die Frau aus der gleichen Essenz geschaffen wie der Mann. Sie
ging nicht aus einer seiner Rippen hervor, sondern ist, gemifl einem Ausspruch des
Propheten, seine >Zwillingshilfte<, was vollkommen mit der koranischen Lehre tiber-
einstimmt, wonach Gott von allen Dingen (sic!) >ein Paar schuf<.« (Boisard 1982: 103)

Auch muslimische Autorinnen und Autoren betonen dieses Prinzip. Die
saudi-arabische Erziehungswissenschaftlerin und Theologin Fatima Umar
Naseef (1999: 49-53) diskutiert jedoch frithe Traditionen, denen zufolge auch
muslimische Koran-Kommentatoren der Meinung waren, die Frau sei aus
Adams Rippe geschaffen worden. Nach einer Analyse der historischen Texte
stellt sie jedoch fest, dass im Koran kein Hinweis darauf zu finden sei. Dies-
beziigliche Ausspriiche des Propheten seien metaphorisch zu verstehen.
Umar Naseef stellt fest, diese Annahme miisse auf aufler-islamische Quellen
zuriickgehen und kommt zu dem Schluss: »1. That men and women are creat-
ed from the same substance, 2. That man and woman, together, constituted
the origin of mankind« (ebd.: 53).

Eine dhnliche Diskussion ist in der zeitgendssischen Literatur und den
Medien mehrerer muslimischer Linder zu finden, wobei auch die Authenti-
zitit solcher Uberlieferungen kritisch hinterfragt wird. Anfang der goer Jahre
argumentierte die iranische Frauenzeitschrift Zan-e ruz (»Die Frau von heu-
te«) unter dem Titel Adam und Eva: ein Paar ohne Uberlegenheit fiir die Gleich-
stellung von Mann und Frau, andere Frauenpublikationen folgten dieser
Argumentation (vgl. Abid 2001b: 115).

Salem El-Bahnassawi stellt die Verbindung zu islamischen Rechtsauffas-
sungen her, wenn er schreibt:

»Islam regards woman as spiritually equal to man. Islamic Law was laid down to apply
to man and woman alike, and their reward for their good acts is similar. Man’s rights
and functions in society at large differ in accord with his mental disposition and physic-
al constitution.« (El-Bahnassawi 1985: 47)

Aus dieser Differenz leitet er keine Minderwertigkeit der Frau ab und kriti-
siert diesbeziigliche antiquierte Ansichten; er verneint aber auch vollige
Gleichheit. Damit steht bereits die Frage nach Gleichheit oder Gleichwertig-
keit der Rechte von Frau und Mann im Raum, auf die im Folgenden einge-
gangen wird.

Die rechtliche Komponente
Der Islam fithrte zur Zeit Muhammads konkrete Verbesserungen fuir die
Frau ein, wie das Erbrecht (auch wenn sie als Tochter nur den halben Anteil

13.02.2026, 21:58:2!


https://doi.org/10.14361/9783839401538-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1e DEBATTE UM GENDER UND MENSCHENRECHTE IM ISIAM | 153

eines Sohnes erbt), vor allem aber die eigene Rechtspersonlichkeit. Sie erhielt
damit die Verfigungsgewalt iiber ihren Besitz, volle Geschiftsfihigkeit, und
sie fithrte auch den eigenen Familiennamen weiter, wenn sie sich verheirate-
te. Middchen und Frauen durften aufgrund von Ausspriichen des Propheten
nicht zur Heirat gezwungen werden und erhielten das Recht zur Auflésung
des Ehebundes. Die islamische Ehe sieht Giitertrennung vor. Obwohl dieses
Konzept in vielerlei Hinsicht theoretisch blieb, hat es einen Korpus an Rech-
ten begriindet, auf das in der aktuellen Diskussion um die Gleichstellung der
muslimischen Frau bis heute zuriickgegriffen wird.

Es gibt Hinweise, die vermuten lassen, dass sich die arabische Gesell-
schaft in den Anfingen des Islams in einer Umgestaltungsphase befand, in
welcher Reste eines alten Matriarchats der patriarchalen Ordnung der neuen
monotheistischen Religion weichen mussten. Nach einer Uberlieferung von
Aischa (zitiert bei Umar Naseef 1999: 38f.), der spiteren Gattin Muhammads,
gab es im vor-islamischen Arabien (mindestens) vier Formen der Ehe, darun-
ter die Polyandrie. Letztere scheint allerdings nicht immer auf Initiative der
Frau zustande gekommen zu sein, sondern resultierte moglicherweise da-
raus, dass mehrere Minner, zum Beispiel Briider, sich eine Frau (und damit
die Kosten fiir den Hausstand) teilten. Andererseits war es durchaus iblich,
dass Frauen von sich aus den Vorschlag zur Ehe machten. Die Quellen tiber
priislamische Familienstrukturen sind diirftig; Belege gibt es sowohl fiir eine
geachtete Position vor allem aristokratischer Frauen (wie Chadidscha, die ers-
te Gattin Muhammads), als auch Beispiele fiir die Geringschitzung der
Weiblichkeit (wie das lebendige Begraben neugeborener Midchen, selbst
wenn dies zur Kontrolle des Bevolkerungszuwachses im Existenzkampf der
Beduinen geschehen sein mag). Der Koran beschreibt und kritisiert die vor-
islamische Haltung gegentiber Téchtern:

»Und wenn einem von ihnen die Nachricht von der Geburt einer Tochter tiberbracht
wird, so verfinstert sich sein Gesicht, und er unterdriickt den inneren Schmerz. Er ver-
birgt sie vor den Leuten wegen der schlimmen Nachricht, die er erhalten hat: soll er sie
behalten trotz der Schande, oder (soll er sie) in der Erde verscharren? Wahrlich, tibel

ist, wie sie urteilenl« (Sure 16, Verse 58-59)

Aber der Islam konnte diese Einstellung nicht iiber Nacht beseitigen. Mu-
hammad bekriftigte deshalb: »Wer eine Tochter hat und sie nicht lebendig
begribt, sie nicht missachtet und ihr seine Sohne nicht vorzieht, den lasst Allah
ins Paradies eintreten.«®

Die Kodifizierung der Schari‘a, des islamischen Rechts, im 8. und 9. Jh.
hat die Festlegung des sozialen Status sowie der rechtlichen Situation der
Frau in ihrer traditionellen Auspragung bewirkt. Der Prozess der Rechtsfin-

8 Uberliefert von Ibn Abbas, Hadith-Sammlung Sunnan des Abu Dawud.

13.02.2028, 21:58:2: Op


https://doi.org/10.14361/9783839401538-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

154 | Lise]. ABID

dung — anfangs noch flexibel und kreativ — verfiel aber im Laufe der Zeit in
zunehmende Rigiditit, und wenn die Schari‘a heute oft mit dem Schlagwort
»frauenfeindlich« belegt wird, so sind besonders die spitere Exegese und das
sekundire Verstindnis (oder Unverstindnis) des historischen Materials dafiir
verantwortlich. Es war nicht immer so, dass die Auslegung der heiligen Texte
fast ausschlielich in der Hand von Ménnern war. Die Frauen aus der Fami-
lie des Propheten, die auch lehrend titig waren, interpretierten auch, was sie
vortrugen. In der spiteren Rechtsentwicklung haben Exegetinnen jedoch kei-
ne prigende Rolle gespielt.

Als typisch fiir den Islam wird oft die deutliche Rollenverteilung zwi-
schen Mann und Frau betrachtet, die vor allem in den lindlichen Gebieten
muslimischer Linder hiufig noch die soziale Norm ist. Im frithen Islam
diirfte sich dieses Rollenverstindnis zunichst nicht auf wirtschaftliche und
gesellschaftliche, sondern primir auf familidre Angelegenheiten bezogen
haben. Ansari (1995: 41) zitiert eine Uberlieferung, der zufolge der Prophet
auf Anfrage seiner Tochter und seines Schwiegersohnes die Titigkeiten zwi-
schen den beiden aufgeteilt haben soll: Jene im Haus tibertrug er Fatima, mit
Arbeiten auflerhalb des Hauses beauftragte er Ali. Der Verfasser gibt sodann
eine moderne Rechtsauffassung wieder, die ahnen lisst, wie paradox die
praktischen Auswirkungen sein konnen:

»Der Ehemann kann von der Frau auch nicht verlangen, dass sie die Hausarbeit erle-
digt, wenngleich sie nicht berufstitig ist. Und er muss ihr ihre Tatigkeit im Haushalt
entweder entlohnen oder eine Haushaltshilfe fiir sie engagieren, wenn sie einen derar-
tigen Anspruch geltend macht. Es steht ihr jedoch frei, auf dieses Recht zu verzichten
und die Hausarbeit selbst und unentgeltlich zu erledigen.« (Ebd.)

Immerhin hat die Abgeltung der Haushaltsarbeit gewisse finanzielle Ansprii-
che der Frauen begriindet (zum Beispiel bei Scheidungen in der aktuellen
Rechtsprechung des Irans). Historisch gesehen hat wohl die postulierte vor-
rangige Beschiftigung der Frau mit Haushalt und Familie den umfassenden
Unterhaltsanspruch begriindet, den sie nach islamischem Recht hat. Sie
kann einem Beruf nachgehen, ist aber nicht — wie der Mann — zum Erwerb
des Familienunterhalts verpflichtet. Mehr noch, ihre eigenen Einkiinfte oder
ihr Besitz bleiben in ihrer Hand; sie braucht nicht zum Haushaltsbudget bei-
zusteuern. Allerdings wird erwartet, dass sie im Falle der Berufstitigkeit die
Bediirfnisse ihrer Kinder beriicksichtigt (obwohl Kindererziehung nicht als
alleinige Aufgabe der Mutter gesehen wird). Die Arbeitsgesetze mancher
muslimischer Linder (zum Beispiel Iran) fordern daher Teilzeit-Arbeit fiir
Frauen, doch in der Praxis spielen finanzielle Bediirfnisse der Familien sowie
der Arbeitsmarkt dabei eine groflere Rolle.

Nach klassisch-islamischer Rechtsauffassung erwachsen der Frau aus
dem Ehevertrag die (sexuellen) ehelichen Pflichten, wobei sie ein Recht auf

13.02.2026, 21:58:2!


https://doi.org/10.14361/9783839401538-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die DEBATTE UM GENDER UND MENSCHENRECHTE IM ISIAM | I55

sexuelle Erfiillung, Zuwendung, Zirtlichkeit und Riicksichtnahme hat. Der
oft zitierte »Gehorsame, der von einer Ehefrau erwartet wird, besteht im We-
sentlichen aus ehelicher Treue und aus Loyalitit in allen Belangen, die das
Ansehen des Partners und die Integritit der Familie betreffen. Das islami-
sche Familienrecht sieht ein ideales Gleichgewicht von »Give and Take« vor.
Normalerweise sollte das die Selbststindigkeit der muslimischen Frau nicht
einschrinken, erst die Interpretation im Sinne minnlicher Prirogative fithrte
in Extremfillen bis zur Entmiindigung der Frau. Dem sind Modernisie-
rungsbestrebungen in mehreren muslimischen Liandern entgegen getreten
(vgl. Dilger 1991: 171-189). Beispiele dafiir sind unter anderem die Abschaf-
fung der Polygynie in der Tiirkei und in Tunesien, die Einfithrung gegensei-
tiger Unterhaltspflicht fiir beide Ehepartner wie seinerzeit im Siidjemen, die
Erweiterung der weiblichen Zeugenschaft im Sudan und Anderungen des
Scheidungsrechts zugunsten der Frau. In jungster Zeit wurden auch in Iran
Bestimmungen erlassen, die zum Beispiel Frauen die Scheidung erleichtern
und Minnern kaum mehr die Mdéglichkeit zur Mehrehe lassen. Nicht immer
bleiben solche Modernisierungsschritte unwidersprochen — selbst dann
nicht, wenn sie sich auf Neuinterpretationen des islamischen Rechts berufen.
Traditionalisten® gehen sie zu weit, den Frauenrechtsbewegungen gehen sie
nicht weit genug. Doch der Trend zu einer mehr partnerschaftlichen Ge-
schlechterbeziehung ist vor allem in den urbanen Zentren der islamischen
Welt uniibersehbar. Um jedoch die »Gleichwertigkeit der Rechte« schrittwei-
se an eine substanzielle Gleichheit heranzufiihren, bedarf es noch umfangrei-
cher Interpretationsleistungen.

Von der Theorie zur Praxis

Die Aufgabenteilung ist kein religiéses Gebot, sondern war urspriinglich
wohl als Erleichterung und auch Absicherung fiir die Frau gedacht. Frauen,
die dazu in der Lage waren, nahmen zu Lebzeiten Muhammads auch andere
Aufgaben wahr, und zwar mit seiner Zustimmung (El-Bahnassawi 198s:
98ft.). Muhammads Tochter Fatima wird vor allem von Schiiten als Vorbild
fiir soziales Engagement bezeichnet, als eine Frau, die sich zu Wort meldete,
um ihre politischen Interessen und persénlichen Rechte in der Gesellschaft
zu vertreten (vgl. Schariati 1981). Sunnitische Muslime verweisen oft auf das
Beispiel Aischas, die als Witwe des Propheten an der Spitze einer Armee in
den Kampf zog.

Dennoch wurde die Rollenverteilung im Laufe der Zeit zu einem sozia-
len Korsett. Im kodifizierten Recht begriindete sie jene »Gleichwertigkeit«
der Rechte, die von Muslimen in der Debatte um Frauenrechte hiufig betont
und der Forderung nach volliger Gleichheit entgegen gesetzt wird (vgl. El-
Bahnassawi 1985: 107-126; Mutahhari 1981: 115-128). Die Ungleichheit der

9 Zur Definition vgl. Ziba Mir-Hosseini i.d.Bd.

13.02.2028, 21:58:2: Op


https://doi.org/10.14361/9783839401538-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

156 | LiskJ. ABID

Rechte, die sich vor allem im Eherecht und im Scheidungsrecht duflert, aber
auch individuelle Rechte wie Bewegungsfreiheit, Reisefreiheit, Berufstitigkeit
usw. begrenzt, wird mit dem Schutz der Frau sowie mit ihrer physischen und
psychischen Disposition begriindet. Das kann in anderen Bereichen einzelne,
spezifische Vorteile fiir die Frau mit sich bringen, wie Marcel Boisard erklart:

»Die muslimischen Juristen halten die Tatsache, daf} der médnnliche Erbe das Doppelte
erhilt, nicht fiir eine Diskriminierung, sondern fiir einen nur scheinbaren, doch logi-
schen Vorteil, da es die Aufgabe des Mannes ist, fiir die Bediirfnisse der Familie zu
sorgen, wihrend die Frau Recht auf eine unabhingige Fithrung ihrer Giiter hat. Die
Achtung vor den weiblichen Vorrechten ist so grundlegend, dafl einer der wichtigsten
Juristen'® des klassischen Islams anordnete, in jeder islamischen Stadt eine Muslimin
als Richterin einzusetzen und sie offiziell mit der Aufgabe zu betrauen iiber die Ach-
tung der Rechte der Frau zu wachen.« (Boisard 1982: 101)

Fatima Umar Naseef hat solche positiven Aspekte in einer zumeist apologeti-
schen Form herausgearbeitet. In ihrem Buch Women in Islam — a Discourse in
Rights and Obligations (1999) lisst sie sich kaum auf die Diskussion von
Gleichwertigkeit oder Gleichheit ein — die starke Betonung von moralischen,
pflichtbetonten Verhaltensweisen lisst diese Debatte erst gar nicht aufkom-
men. Allerdings betont sie die gleiche Position von Midchen und Jungen in
der Familie. Sie kommt zu dem Schluss, dass Frauen im Islam mehr Rechte
als Pflichten hitten. Diese Ansicht mag fiir Frauen akzeptabel sein, die ihre
traditionelle Geschlechterrolle akzeptieren und den Schutz und Unterhalt,
den ihnen das islamische Recht zusichert, gern in Anspruch nehmen. Das
bedeutet aber nicht, dass solche Frauen keine selbstbestimmten Lebensent-
wiirfe auRerhalb des hiuslichen Rahmens anstreben wiirden. Umar Naseef
selbst war jahrelang Rektorin einer saudischen Frauen-Universitit; sie ist
Professorin fiir islamisches Recht, hat etliche Biicher publiziert und hilt Vor-
trige. — Aber auch moderne, in Europa lebende Musliminnen nutzen das
umfassende Recht auf Unterhalt dahin gehend, dass sie — teils in islamischen
Vereinigungen — sozialen Aktivititen nachgehen und eigene Interessen
wahrnehmen, was ihnen im Arbeitsleben, woméglich mit Doppelbelastung
durch die Familie, nicht moglich wire.

Dass die Realitit muslimischer Gesellschaften weit von den Idealen ent-
fernt ist, lisst sich unschwer erkennen. Tatsache ist, dass in Jahrhunderten
der sozialen Stagnation der islamischen Welt nicht einmal die Gleichwertig-
keit der Rechte von Frauen gesichert war und dass sie in vielen Gebieten
dem weiblichen Bevolkerungsteil bis heute nicht zugestanden wird. In Kom-
bination mit der Geschlechtertrennung fithrte dies in manchen Gesellschaf-

10 Abu Hanifa bzw. sein Schiiller Abu Yusuf Ya’qub, oberster Richter unter Harun
al-Raschid.

13.02.2028, 21:58:2:


https://doi.org/10.14361/9783839401538-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE DEBATTE UM GENDER UND MENSCHENRECHTE IM ISIAM | 157

ten zur faktischen Herausbildung zweier Welten: einer weiblich-familidren
im Inneren des Hauses und der Welt »draufen, also Beruf und Offentlich-
keit, die dem Mann vorbehalten sind. Unter den konservativsten Vertretern
einer solch radikalen Trennung ist vor allem der pakistanische Autor Sayyid
Abu l-Ala Maudoodi (1978: 161ff) zu nennen, der diese Meinung noch in den
19770er Jahren vertrat.

Dennoch hat sich seit Anfang des 20. Jh. in Teilen der islamischen Welt
eine Frauenbewegung gebildet, die trotz groRer Schwierigkeiten einiges er-
reicht hat. Es wiirde zu weit fiithren, alle ihre Facetten zu beschreiben; eman-
zipatorische und/oder feministische Strémungen haben daran ebenso Anteil
wie solche, die sich auf islamische Lehren berufen. Thnen allen geht es um
den Schutz der Menschenrechte und die Durchsetzung von Biirgerrechten
fiir Frauen und Ménner — auch wenn sie darunter nicht immer gleiche Inhal-
te verstehen. Muslimische Denker und Aktivisten beiderlei Geschlechts ka-
men im Wesentlichen zu dem Schluss, dass nicht »der Islam« selbst, son-
dern ein traditionelles Religionsverstindnis der individuellen und sozialen
Entwicklung der Frau im Wege stehe. Bereits um 1900 verlieh der dgyptische
Schriftsteller Qasim Amin in seinem (von Traditionalisten™ angefeindeten)
Buch Die Befreiung der Frau solchen Uberlegungen Ausdruck. Sogar in zeit-
genossischen, sikularen Frauenbewegungen ist dieser Gedanke anzutreffen.
Kritische Denkerinnen wie Nawal El Saadawi (vgl. 1997: 48-70) betonen ihn
heutzutage und erdffnen so auch religis orientierten Frauen die Méglich-
keit, sich zumindest teilweise mit den emanzipatorischen Zielen sikularer
Organisationen (wie die von El Saadawi mitbegriindete Arabische Frauen-So-
lidarititsorganisation) zu identifizieren.

Gemeinsam mit anderen Frauenrechtlerinnen griindete Nawal El Saa-
dawi 1984 auch das Sisterhood is Global Institute (SIGI), eine Nicht-Regie-
rungsorganisation, die versucht, das Verstindnis fiir die Menschenrechte von
Musliminnen auf lokaler, regionaler, nationaler und globaler Ebene zu vertie-
fen. Dafiir wurde ein eigenes Handbuch entwickelt. Seema Kazi, eine indi-
sche Muslimin und Frauenrechts-Aktivistin, arbeitet in Indien mit SIGI zu-
sammen. Sie berichtet:

»Fiir viele Muslime in aller Welt spiegelt das islamische Recht, wie es die Schari‘a ver-
korpert, das Wort Gottes wider und ist daher allen anderen Gesetzen iibergeordnet. Die
Schari‘a ist eine Kombination von rechtlichen und ethischen Prinzipien, die aus dem
Koran abgeleitet und vom Menschen in verschiedenen historischen, politischen, sozia-
len, wirtschaftlichen und kulturellen Kontexten interpretiert wurden. Die Schari‘a ist
ein einzigartiges Dokument, das sowohl géttliche Offenbarung als auch menschliches
Denken in sich vereint. Natiirlich muss jedes Modell einer Menschenrechtsschulung

im Dialog mit islamischen Glaubenssitzen prisentiert werden, wenn es in muslimi-

11 Zur Definition vgl. Ziba Mir-Hosseini i.d.Bd.

13.02.2028, 21:58:2: Op


https://doi.org/10.14361/9783839401538-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

158 | LisEJ. ABID

schen Gesellschaften Erfolg haben soll. Auf der anderen Seite wird die Schari‘a als un-
vereinbar mit den in einer Reihe von internationalen Menschenrechtsinstrumenten
enthaltenen universellen Prinzipien des Menschenrechts angesehen. Dieser Wider-
spruch ist iberbriickbar, indem man betont, dass das Prinzip der Gleichheit von Mann
und Frau [...] auch die ethische Vorstellung des Islams in Bezug auf die Gleichheit der
Geschlechter widerspiegelt. [...] Aulerdem muss deutlich gemacht werden, dass die
Schari‘a — die sehr wohl zwischen Mann und Frau differenziert — ein historisch beding-
tes Dokument ist, das den Bediirfnissen der heutigen muslimischen Gesellschaften
angepasst werden konnte, ohne in irgendeiner Form die bereits erwihnte ethische
Vorstellung des Islams zu verfilschen. Die Debatten von Menschenrechtsvertreterinnen
betreffen daher nicht den Islam an sich, sondern historische Interpretationen des Is-
lam.« (Kazi 1999: 88f))

Nicht alle muslimischen Frauen sind religios, fiir viele ist der Islam mehr
kulturelle Identitit als ein alles umfassendes Lebenskonzept. In Lindern, in
denen die Schari‘a ganz oder teilweise wieder eingefithrt wurde, leisteten
Frauenrechtlerinnen mit unterschiedlichen Methoden Widerstand. Doch die
meisten von ihnen geben den Islam zumindest in spiritueller Hinsicht als
Bezugsrahmen an. Eigene Interpretationen von Frauen sind kein Tabu mehr,
und sie werden in Zeitschriften gedruckt oder durch Frauenverlage veréffent-
licht. Theologinnen lehren an islamischen Universititen oder iibernehmen
eine beratende Funktion in der Gesetzgebung. Einen hohen Gelehrtenrang
erreichte die Iranerin Nosrat ul-Sadat Amin, die Mitte der 1977oer Jahre starb.
Sie verdient besondere Erwihnung, weil sie auch von der (ménnlichen) Geist-
lichkeit anerkannt wird. Spitere Ayatollahs haben von ihr die Lehrbefugnis
erhalten. Andere Autorinnen interpretieren islamische Quellentexte feminis-
tisch. Die deutsche Konvertitin Amina Erbakan (1999: 57-84) hat einige die-
ser Moglichkeiten aufgezeigt.

Neue Entwicklungen im muslimischen Frauenrechts-Diskurs

Die inner-islamische Debatte um Geschlecht und die Geschlechterrolle der
Frau leidet darunter, dass man der »Worthiille« rechtlicher Aussagen im Ko-
ran oder in der Sunna oft mehr Bedeutung zumisst als ihrem Inhalt und dem
dahinter liegenden Sinn. Die Forderung nach buchstabengetreuer Ausfiih-
rung religiéser Vorschriften verstellt oft den Blick auf deren eigentliche Ziele.
Hinzu kommt ein Thema, das bisher kaum andiskutiert wurde: eine kritische
Bewertung des iiberlieferten Hadith-Materials.™ In den letzten Jahrzehnten
beginnt sich jedoch unter muslimischen Denkern eine historisch-kritische
Hermeneutik zu etablieren, die eine neue Exegese in Bezug auf das islami-

12 Siehe Anmerkung 4.

13.02.2028, 21:58:2:


https://doi.org/10.14361/9783839401538-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die DEBATTE UM GENDER UND MENSCHENRECHTE IM ISIAM | 159

sche Recht fordert. Der iranische Reform-Theologe Schabestari tritt fiir eine
zeitgemifle Adaption der Schari'a ein (Abid 2000: VII). Er gab schon frither
zu bedenken, dass das fiir Frauen geltende Verbot, einen Nichtmuslim zu
heiraten, in einer multikulturellen Gesellschaft keinen absoluten Stellenwert
haben kénne (Harrer 1997: 3). Es gibt auch noch weitere Stimmen, die for-
dern, die Korperstrafen durch einen humanen Strafvollzug zu ersetzen. Ob-
wohl der Vollzug von Korperstrafen in der Praxis fast immer die Ausnahme
darstellte, sollte eine moderne Exegese den alternativen Strafvollzug auch
theoretisch, das heifit religios absichern. Denn obgleich die meisten musli-
mischen Linder zivile Gesetzbiicher fiir ihre Rechtspraxis erarbeitet haben,
kam es in einigen Lindern zur (teilweisen) Wiedereinfithrung des islami-
schen Strafrechts.

Im internationalen Dialog um Menschen- und Frauenrechte, aber auch
in der inner-muslimischen Debatte, kann die Beriicksichtigung der unter-
schiedlichen Strémungen in der islamischen Welt duerst hilfreich sein. Die
Sozial-Anthropologin Ziba Mir-Hosseini (2000) hat dies am Beispiel des Irans
vorgenommen. Sie unterscheidet Traditionalisten, welche die Ungleichheit
der Geschlechter postulieren, Neo-Traditionalisten, die eine »Gender-Balance«
beftirworten, und Modernisten, beziehungsweise Reformer, die die Gleich-
heit von Frau und Mann im Gender-Kontext anstreben (vgl. Ziba Mir-Hos-
seini i.d.Bd.). Thre Darstellung wird durch eindriickliche Beispiele illustriert,
die unter Beriicksichtigung spezieller Gegebenheiten und flieRender Uber-
ginge durchaus fiir andere muslimische Gesellschaften Giiltigkeit haben.

Wenn Muslime der Uberzeugung sind, die Offenbarung habe fiir alle
Zeiten Giiltigkeit, dann koénnen die Moglichkeiten ihrer Auslegung noch
nicht ausgeschépft sein. Konservative Kreise — nach obiger Einteilung Tradi-
tionalisten — halten dem oft entgegen, dass >sich die menschliche Natur nicht
indere< — was implizieren wiirde, dass jede gesellschaftliche Entwicklung seit
der Zeit des Propheten eine Abweichung vom Ideal darstellte. Dies ist aller-
dings die Auffassung einer kleinen Minderheit; die groRe Mehrheit der Mus-
lime ist sich bewusst, dass menschliche Gesellschaften in stetigem Wandel
begriffen sind, und dass die gesetzlichen Bestimmungen muslimischer Lin-
der dem Rechnung tragen miissen. Uneinigkeit herrscht dariiber, wie weit
diese Flexibilitit gehen kann. Gerade hier kommt in Europa lebenden Mus-
limen eine wichtige Vermittlungsfunktion zu: analysiert man Reden und
Vortrige der VertreterInnen muslimischer Gemeinschaften in Europa, dann
ist die Bereitschaft zu Flexibilitit und Offenheit vorherrschend. Beispielswei-
se duRerte der Prisident der Islamischen Glaubensgemeinschaft in Oster-
reich, Anas Schakfeh, gegentiber der Autorin, dass Muslime, die es ablehnen,
dem sozialen Wandel Rechnung zu tragen, »aulerhalb der Geschichte« zu
leben meinen. Aus dieser starren Haltung wiirden dem Islam letztlich nur
Nachteile erwachsen.

Die Islamische Charta des Zentralrats der Muslime in Deutschland e.V.,

13.02.2028, 21:58:2: Op


https://doi.org/10.14361/9783839401538-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

160 | Lise]. ABID

die 2002 verabschiedet wurde, anerkennt ausdriicklich das Grundgesetz der
Bundesrepublik Deutschland. Die Charta geht zwar nicht detailliert auf ein-
zelne rechtliche Fragen ein, nimmt aber zu sensiblen Punkten wie dem Re-
ligionswechsel Stellung: »Daher akzeptieren sie (Anm.: die Muslime) auch
das Recht, die Religion zu wechseln, eine andere oder gar keine Religion zu
haben.« Punkt 13 besagt: »Es besteht kein Widerspruch zwischen der isla-
mischen Lehre und dem Kernbestand der Menschenrechte.« Dies ist eine
vage Formulierung, die viel offen lisst. Doch wird klargestellt: »Das Gebot
des islamischen Rechts, die jeweilige lokale Rechtsordnung anzuerkennen,
schlielt die Anerkennung des deutschen Ehe-, Erb- und Prozessrechts ein.«
Das Thema Gleichstellung von Frau und Mann wird (abgesehen vom glei-
chen, aktiven und passiven Wahlrecht), in Punkt 6 nur sehr indirekt beriihrt.
Die Charta ist so formuliert, dass sich ein gewisser gemeinsamer Nenner mit
der Rechtsordnung und Gesellschaft Deutschlands ergibt. Obgleich ein be-
deutender Schritt von Seiten des Zentralrats, hat dies zu widerspriichlichen
Lesarten — pro Grundgesetz oder dieses relativierend — gefiihrt. Im Interesse
des Islams und der Muslime in Deutschland und in Europa wire daher an ei-
ne detailliertere Ausformulierung zu denken, die moglichst im Dialog mit
der europiischen Offentlichkeit, offiziellen Stellen, Kirchen und Behérden
erarbeitet werden sollte.

Vor dem Hintergrund dieser Entwicklungen ist zu hoffen, dass auch der
Westen mehr Mut zur Zusammenarbeit mit muslimischen Lindern aufbrin-
gen wird — auch und gerade dann, wenn dort moglicherweise eine islamisch
orientierte Regierung demokratisch gewihlt wurde, die man ja im Hinblick
auf Demokratie und Menschenrechte in die Pflicht nehmen kénnte. Wenn
man sie von Vornherein isoliert, dringt man sie ins ideologische und politi-
sche Abseits, schlief3t sie vom Dialog aus und zuletzt stehen grofRe, im Grun-
de sozialreformerische Bewegungen mit dem Riicken zur Wand. Oft haben
gerade Frauen in solchen Bewegungen wichtige Emanzipationsschritte ge-
setzt, und der Westen sollte ihnen getrost die eigene Urteilsfihigkeit zutrau-
en — auch wenn sie vielleicht ein Kopftuch tragen.

Letztlich haben Menschenrechte und Frauenrechte unter fairer interna-
tionaler Zusammenarbeit in einer friedlicheren Welt die besten Chancen auf
Realisierung und Stabilisierung.

Literatur

Abid, Jamila L. (2001a): Menschenrechte im Islam, Bonn: Huda Schriftenreihe
Bd.s.

Abid, Lise J. (2001Db): Journalistinnen im Tschador — Frauen und gesellschaftlicher
Aufbruch im Iran, Frankfurt/Main: Brandes und Apsel/Stidwind.

13.02.2026, 21:58:2!


https://doi.org/10.14361/9783839401538-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DrE DEBATTE UM GENDER UND MENSCHENRECHTE IM IstaM | 161

Abid, Lise J. (2000): »Mohammed wollte Mifligung — Pladoyer fiir ein neues
Verstindnis des Koran, in: Die Presse/Spectrum, 15.7.2000, VIL.

Abrarov, Marco (2002): »Islam und >westliche« Werte, in: Die Briicke 21. ]g.,
Nr1. 4, 42-43.

Amin, Qasim (Neubearbeitung 1992): Die Befreiung der Frau (Aus dem Arabi-
schen tibertragen v. Oskar Rescher, bearbeitet und mit einer Einfithrung
versehen von Smail Balic), Altenberge: Oros und Wiirzburg: Echter.

Amirpur, Katajun: »Reformen an theologischen Hochschulen in Iran — Revo-
lutiondres Establishment contra religiése Aufklarer«, in: Orient 38. Jg., Nr.
3, 5357557

Ansari, M.B. (1995): »Das islamische Frauenbild«, in: Al-Fadschr/Die Morgen-
diammerung Jg. 12, Nr. 74, 40-42.

Arab Charter on Human Rights (1997), in: Human Rights L.J. 18, 151.

Bielefeldt, Heiner (1995): »Muslim Voices in the Human Rights Debate, in:
Human Rights Quarterly 17.4, 587-617.

Bilkisu, Hajiya (2002): The Veil and Male Chauvinists. http://www.africa
resource.com/scholar/bilkisu.htm.

Boisard, Marcel A. (1982): Der Humanismus des Islam, Kaltbrunn/Schweiz:
Verlag zum HeCHt.

Brindle, Stefan (2003): »Frankreichs Muslime stimmen {iber nationale Ver-
tretung ab«, in: Der Standard, 077.04.2003.

Dilger, Konrad (1991): »Tendenzen der Rechtsentwicklung«, in: Ende, Wer-
ner/Steinbach, Udo (Hg.): Der Islam in der Gegenwart, Zweiter Teil, Die po-
litische Rolle des Islams in der Gegenwart, 3. Aufl., Miinchen: C.H. Beck.

Drekonja-Kornat, Gerhard (2003): »Traum und Traumac, in: Die Presse, Zei-
chen der Zeit, 04.01.2003.

El-Bahnassawi, Salem (1985): Woman between Islam and World Legislations,
Kuwait: Dar ul-Qalam.

El Saadawi, Nawal (2002): Fundamentalismus gegen Frauen, Kreuzlingen/
Miinchen: Hugendubel/Diederichs.

Erbakan, Amina (1999): »Islamische feministische Theologie — Chance oder
Sackgasser« in: Vauti, Angelika/Sulzbacher, Margot (Hg.): Frauen in isla-
mischen Welten, Frankfurt/Main: Brandes und Apsel/Siidwind, 57-84.

Galtung, Johan (1997): Menschenrechte — anders gesehen, Frankfurt/Main:
Suhrkamp.

Gascoigne, Bamber/Gascoigne, Christina (1987): Die Grofmoguln — Glanz
und Grifse mohammedanischer Fiirsten in Indien, Glitersloh: Prisma.

Harrer, Gudrun (1997): »Islam zwischen politischer Radikalitit und Heraus-
forderungen der Moderne — >Keine Summe von Gesetzen«, in: Der Stan-
dard, 17./18./19. Mai 1997, 3.

Igbal, Nasira (1999): »Rechtliche Strukturen und politische Garantien eines
Pluralisums auf nationaler und internationaler Ebene, in: Bsteh, Andreas
(Hg.). Eine Welt fiir alle, Modling: Verlag St. Gabriel, 163-190.

13.02.2028, 21:58:2: Op


https://doi.org/10.14361/9783839401538-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

162 | LisgJ. ABID

Kazi, Seema (1999): »Kulturen und Rechte wiedergewinnen: Das SIGI-Hand-
buch fiir Menschenrechtsschulung von Frauen in muslimischen Gesell-
schaften« in: Vauti, Angelika/Sulzbacher, Margot (Hg.): Frauen in islami-
schen Welten, Frankfurt/Main: Brandes und Apsel/Stidwind, 85-95.

Maudoodi (entspricht Mawdudi), Sayyid Abu 1-Ala (1978): Weltanschauung
und Leben im Islam, Leicester: The Islamic Foundation.

Mir-Hosseini, Ziba (2000): Islam and Gender — The Religious Debate in Con-
temporary Iran, London: Tauris.

Mutahhari, Murtada (1981): The Rights of Women in Islam, Teheran: WOFIS —
World Organization for Islamic Sciences. Gekiirzte deutsche Ubersetzung
(1982): Die Stellung der Frau im Islam, Reihe Islamisches Echo in Europa,
4. Folge, Hamburg: Islamisches Zentrum.

Okunnu, Alhaja Lateefa (2001): Women, Secularism and Democracy: Women'’s
Role in the Regeneration of Society. Paper delivered at the Conference on
Shari‘a held at the Commonwealth Centre, Commonwealth Institute,
Kensington, London, 14-15 April 2001.

Ramadan, Said (1979): Das islamische Recht, Wiesbaden: Harrassowitz.

Schabestari, Mohammad Modjtahed (1994): »Die theologischen und rechtli-
chen Grundlagen der Freiheit, Autonomie und Souverinitit des Men-
schen im Islam als Grundlage des ernsthaft erwiinschten Weltfriedens,
in: Bsteh, Andreas (Hg.): Friede fiir die Menschheit, M6dling: Verlag St.
Gabriel, 193-199.

Schariati, Ali (1981): Fatima ist Fatima, Reihe Isl. Renaissance Nr. 6, Bonn:
Eigenverlag der iranischen Kulturabteilung.

Umar Naseef, Fatima (1999): Women in Islam — A Discourse in Rights and Ob-
ligations, Giza/Agypten: International Islamic Committee for Woman and
Child.

Yusuf, Bilkisu (2002): »Muslim Women'’s Right.« In: Women and Empower-
ment in Islam. Weekly Trust, 13.12.2002 aus dem Internet: http://www.
weeklytrust.com/womenr3122002.htm.

Windhager Giinter (2002): Leopold Weiss alias Muhammad Asad, Wien, Koln,
Weimar: Bohlau.

13.02.2026, 21:58:2!


https://doi.org/10.14361/9783839401538-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

