1 Einleitung: Ein Fest firr den Heiligen

People ritualize their lives now as much as they ever have, not always in accepted religi-
ous fashion, but in some way: in hymns like John Philip Sousa’s marches at the annual
fireworks display on the Fourth of July; sermons like those given every four years by
the candidates of each major party about to rally the faithful for a march to the White
House; responsive readings like the antiphonal cheering between cheerleaders and
crowd at the annual homecoming game; [...] I want only to shout as loudly as I may in
favor of taking such things seriously as liturgies, that is, as acted-out rituals involving
prescribed texts, actions, timing, persons, and things, all coming together in a shared
statement of communal identity.!

1.1 Zeno und Verona

Mitten im Herzen der oberitalienischen Stadt Verona, etwa 100 Meter entfernt
vom Ufer der Etsch, befindet sich ein Kleinod: Die winzige romanische Kirche
San Zeno in Oratorio, die bei den Veronesern als ,San Zenetto® bekannt ist.2 Die-
ser verniedlichende Spitzname spielt nicht nur auf die bescheidene Grofle und
Ausstattung der Kirche an, sondern driickt auch die Vertrautheit und den liebe-
vollen Umgang der Stadtbewohner mit diesem Gebaude aus. Die Kirche prigte
sich vor allem deswegen so besonders in das Gedichtnis der Stadt ein, weil dort
der Legende nach der Stein aufbewahrt liegt, auf dem Zeno, der heilige Bischof
und Patron von Verona, saf$, wahrend er in der durch die Stadt flielenden Etsch
fischte:? ,Ille enim sedebat super lapidem, qui in proximo monasterii erat, et
piscabatur in flumine [...].4

Dieser Stein war auch fiir den mittelalterlichen Besucher der Kirche mehr als
ein bloes Memorabile. Nicht nur war er das konkrete Uberbleibsel der Legende,
er materialisierte auch im wahrsten Sinne des Wortes gewichtig die besondere
Bezichung der Stadt Verona zu ihrem heiligen Patron. Die Bewohner der Stadt,
zu deren Alltag das Fischen in der Etsch gehorte, waren mit Zeno zutiefst verbun-
den. Der Stein galt als unumstoflicher Beleg dafir, dass sie den Heiligen in dieser
Tatigkeit an Ort und Stelle nachahmten.

Diese Anekdote veranschaulicht sehr plastisch, welches besondere Verhaltnis
Zeno und Verona — vom Mittelalter bis heute — verbindet. Die Figur des Zeno,
wie sie von den mittelalterlichen Zeitgenossen konstruiert wurde, stand namlich
in einem konstitutiven Bezug zu Verona. Leben und Wirken des Heiligen entfal-

Lawrence A. Hoffman: Beyond the Text. A Holistic Approach to Liturgy (Jewish Literature

and Culture 538), Bloomington 1987, S. 3.

Vgl. Mario Patuzzo: Verona: romana, medievale, scaligera, Verona #2013, S. 325-326.

3 Vgl. Luciano Rognini: Notizie storico-artistiche sulla chiesa di S. Zeno in Oratorio, in:
Annuario storico zenoniano 6, 1989, S. 59-72, hier: S. 65.

4 Giuliano Sala: Il culto di S. Zeno nei secoli VIII e IX, in: Annuario storico zenoniano 7,

1990, S. 19-36, hier: S. 30.

https//dol.org/10.5771/9783956508714-9 - am 21.01.2026, 08:38:45. hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ Tzl


https://doi.org/10.5771/9783956508714-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

teten sich in enger Verbindung mit dem physischen Raum der Stadt, der auch der
Erfahrungsraum ihrer Bevolkerung war, die wiederum die Verehrergemeinschaft
des Heiligen bildete.

Ein zentrales topographisches Merkmal dieses Raums ist der schon erwihnte
Fluss, die Etsch. Sie umringt die Stadt von drei Seiten und beeinflusste wesent-
lich das Leben der mittelalterlichen Stadtbewohner, im Guten wie im Schlechten.
Eine entsprechend zentrale und gleichzeitig ambivalente Rolle spielt der Fluss
in der Geschichte von Zeno. Er war auf der einen Seite, wie in der Anekdote
vom angelnden Bischof, Nahrungsquelle und gesegnete Prisenz in der Stadt.’
Der fischende Zeno mit seinem wichtigsten Attribut, der Angelschnur, findet sich
gleich an zwei Stellen auch im Kloster San Zeno Maggiore: einmal in einem der
bronzenen Bildfelder auf der rechten Seite des Portals und einmal auf der Fassade,
im unteren Band der Lunette, wo auch eine Inschrift angebracht ist: ,,Zeno fischt,
ein Mensch kommt zum Stehen und der Teufel wird verjagt.“® Damit konnten
sich besonders die mittelalterlichen Veroneser identifizieren, die damals ,,mit dem
Fluss geboren wurden und mit ihm lebten.*”

Auf der anderen Seite konnte die Etsch aber gefiahrlich werden: dann wurde
die Intervention des Heiligen noétig. Dies belegen eindricklich zwei Wunder-
erzahlungen in der karolingischen Vita (BHL 9001). Laut der ersten rettete Zeno
einen Bauern, dessen vom Teufel besessene Ochsen ihn nahezu in den Fluss
gesttrzt und so zum Ertrinken gebracht hatten:

[...] als er die Augen erhob, sah er einen Menschen in einem Wagen entgegenkommen,
vor den Ochsen gespannt waren und der fast in den Fluss versank. Das Gespann trug
ihn nimlich mit einer solchen Geschwindigkeit, dass allen klar war, dass es mit dem
Teufel zugehen musste. Und ja, der heilige Mann, als er die Augen erhebend dies sah,
erkannte, dass dies vom Teufel bewirkt wurde. Er erhob die Hand, machte mehrere
Male das Kreuzzeichen und sagte: ,Kehr zurtick, o Teufel, und zerstor nicht den Men-
schen, den Gott schuf. Als der Teufel dieses Zeichen sah, verschwand er wie Rauch

5 S. dazu: Elisa Anti: Animali e ambiente nell’agiografia zenoniana, in: Annuario storico
zenoniano, 1993, S. 25-34, hier: S. 27: ,Die Gewasser spielten eine unersetzliche Rolle
fir den mittelalterlichen Menschen und sie waren fiir sein Uberleben notwendig: Sie
stellten oft die bequemsten Kommunikations- und Transportwege dar, sie versorgten die
Miihlen mit Energie und vor allem lieferten sie Fisch, eines der Grundnahrungsmittel. Der
Stfwasserfisch insbesondere, da er fiir alle in Griffndhe war, wurde sehr intensiv genutzt.
Hier und im Folgenden Ubersetzung durch die Autorin, soweit nicht anders angegeben.
Das Originalzitat lautet: ,Le acque [...] svolgevano [...] un ruolo insostituibile per 'uvomo
medievale, ed erano indispensabili per la sua sopravvivenza: costituivano spesso le piu
comode vie di comunicazione e di trasporto, fornivano energia per far girare i mulini,
e soprattutto offrivano il pesce, uno degli alimenti basilari dell’alimentazione. Il pesce
d’acqua dolce, in particolare, trovandosi alla portata di tutti i consumatori, era oggetto di
uno sfruttamento intensissimo [...].

»...] Zeno piscatur. vir stat. demonque fugatur [...]“. Zur Bronzetir siche Alessandro Da
Lisca: La basilica di San Zenone in Verona, Verona 1941, Tavola prima, ohne Seitenangabe.
Zur Lunette siche Giovanna Valenzano: La basilica di San Zeno in Verona: problemi
architettonici, Vicenza 1993, S. 230, Zitat ebd.

»Nasceva[no] e viveva[no] sul iume®, Anti: Animali e ambiente, S. 29.

10

https//dol.org/10.5771/9783956508714-9 - am 21.01.2026, 08:38:45. hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ Tzl


https://doi.org/10.5771/9783956508714-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und mit Schreien und einem schrecklichen Gerausch, als ob er von einem hohen Felsen
gesturzt ware [...].8

In seinem beriihmtesten Wunder, das unter anderen auch von Gregor dem Gro-
Ben im dritten Buch seiner Dialog: referiert wird, zeigte Zeno seine tber den
Tod hinausreichende Wirkmachtigkeit, indem er die Biirger, die sich am Fest sei-
nes Todestages in einer Kirche versammelt hatten, vor einer Uberschwemmung
bewahrte:

Der genannte Tribun erzdhlte nimlich, dass vor fast finf Jahren, als in Rom der Tiber
so sehr aus seinem Bett herausbrach und so grof war, dass seine Gewasser tiber die Mau-
ern der Stadt flossen und den Grofteil der Stadt iberschwemmten, in Verona der Fluss
Etsch bis zur Kirche des seligen Mértyrers und Bischofs Zeno anschwoll. Obwohl die
Pforten dieser Kirche offen waren, drang kaum Wasser ein. Das Wasser stieg noch ein
wenig, und kam bis zu den Fenstern der Kirche, die am nichsten unter der Decke lagen.
Und so stand das Wasser und versperrte die Tur der Kirche, als ob das flissige Element
in eine harte Wand verwandelt worden wire.?

Der Fluss wurde so vom Heiligen regelrecht gezihmt, sogar zum Nutzen der Bur-
ger. Diese waren nun nicht mehr von der destruktiven Kraft des Wassers gefahr-
det (et quasi aqua non erat ad invadendum locum), sondern konnten vom silen
Flusswasser profitieren (et aqua erat ad adiutorium) und es trinken, solange sie in
der Kirche eingeschlossen waren:

Und da viele in die Kirche gekommen waren, sie aber, da die Kirche von allen Seiten
durch das Wasser umgeben war, nicht herauskommen konnten, und sich fiirchteten, vor
Hunger und Durst zu sterben, kamen sie immer wieder zum Eingang der Kirche und
tranken das Wasser, um den Durst zu 10schen, und das Wasser, wie ich bereits gesagt
habe, war bis zu den Fenstern angestiegen und floss trotzdem in keiner Weise in die
Kirche hinein. Es konnte nimlich geschopft werden, aber nicht wie Wasser flie€en. Das
Wasser stand namlich vor der Tir der Kirche still, um allen die Verdienste des Martyrers
zu beweisen, und so war es da, um den Leuten zu helfen, und nicht, um in die Kirche
einzudringen.!0

10

»[...] erectis sursum oculis vidit de contra quemdam hominem in plaustro sedentem, bubus
subiunctis, mergi in lumine. Tanta enim velocitate ferebatur, ut omnibus demonstraretur
diaboli arte fuisse gestum. Et quidem sanctus vir, elevans oculos dum vidisset, cognovit
hoc factum diaboli esse. Elevata sursum manu fecit sanctae crucis signum frequenti vice
dicens: ,Revertere retro Satanas, ne perimas hominem, quem Deus creavit®. Quod signum
diabolus ut vidit, evanuit velut fumus, ita ut clamoribus ac stridore nefando quasi de alta
rupe inruperit [...].“ aus: Sala: Il culto di Zeno nei secoli VIII-IX, S. 20.

»Praedictus etenim tribunus narravit dicens, quia ante hoc fere quinquennium, quando
apud hanc Romanam urbem alveum suum Tiberis egressus est, tantumque crescens ut
eius unda super muros urbis influeret atque in ea maximas regiones occuparet, apud
Veronensem urbem fluvius Atesis excrescens ad beati Zenonis martyris atque pontificis
ecclesiam venit. Cuius ecclesiae dum essent ianuae apertae, aqua in eam minime intravit.
Quae paulisper crescens, usque ad fenestras ecclesiae quae erant tectis proximae pervenit,
sicque stans aqua ecclesiae ianuam clausit, ac si illud elementum liquidum in soliditatem
parietis fuisset inmutatum.” aus: Gregor der GrofSe: Dialogues — Livres [-1II. Bd. 2, hrsg.
von Adalbert d. Vogiié / Paul Antin. 3 Bde., Paris 1979, S. 346-348.

»,Cumque essent multi interius inventi, sed, aquarum magnitudine ecclesia omni
circumdata, qua possent egredi non haberent, ibique se siti ac fame deficere formidarent,

11

https//dol.org/10.5771/9783956508714-9 - am 21.01.2026, 08:38:45. hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ Tzl


https://doi.org/10.5771/9783956508714-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Uber diese Erzahlungen hinaus wird Zenos Leben im Allgemeinen durch seine
Beziechung zum Stadtraum definiert. Der Heilige lebte zunichst asketisch und
zurtckgezogen in seinem monasterium: ,Er lebte namlich in einer Kirche in
einem abgeschiedenen 7ez/ in Verona und wandte sich bestandig fastend in hau-
figem Gebet an Gott“;"! dann wurde er von Gallienus, dem heidnischen Kaiser,
zum koniglichen ,palatium® gerufen.’> Den Weg dahin konnte der Heilige auf
wundersame Weise sehr ziigig zurticklegen. Er erreichte die kaiserliche Residenz
noch schneller als die koniglichen Boten: ,aber der Heilige erhob sich und begab
sich zum Palast, und als der heilige Bischof den Weg ging, kam er friher dort
an als die Soldaten, die gesandt worden waren.“> Zeno rettete die vom Teufel
besessene Tochter Gallienus’ und durch den erfolgreichen Exorzismus konnte er
sowohl den Kaiser als auch das bis dahin noch heidnische Veroneser Volk, das vor
der Residenz zusammengestromt war, zum Christentum bekehren: ,,Und er sah
eine groffe Masse an Menschen, die sich beim Palast versammelt hatte, und sie
glaubten an Jesus Christus, nachdem sie vom heidnischen Irrtum bekehrt worden
waren.“™ Daraufthin konnte nun der Heilige in Verona die Gotzenbilder zersto-
ren, mit der Unterstiitzung des Kaisers christliche Kirchen bauen und als Bischof
wirken: ,Nachdem der Priester die Stadt Verona betrat, predigte er furchtlos, so
dass im Namen Christi Kirchen gebaut wurden.“!S Nach seinem Tod wurde Zeno
in einer zu seinen Ehren durch die kaiserliche Familie erbauten Basilika bestat-
tet, wo sich die Burger fortan jedes Jahr versammelten, um feierlich sein Fest zu
begehen.'

Das Leben des Heiligen kann somit als sukzessives Eintreten in den Stadt-
raum erzihlt werden: zuerst die Askese in seiner Zelle, abgeschottet vom stad-
tischen Leben, dann der Ruf zum koniglichen Palast und der siegreiche Einzug
in die Stadt. Dort, im Stadtraum, entfaltete er sein Wirken, das wiederum als
ein Sich-Einschreiben in die Topographie Veronas gesehen werden kann: Zeno

ad ecclesiae ianuam veniebant, ad bibendum hauriebant aquam, quae, ut praedixi, usque
ad fenestras excreverat et tamen intra ecclesiam nullo modo defluebat. Hauriri itaque ut
aqua poterat, sed defluere ut aqua non poterat. Stans autem ante ianuam ad ostendendum
cunctis meritum martyris, et aqua erat ad adiutorium et quasi aqua non erat ad invadendum
locum.“ Ebd., S. 348.

Meine Ubersetzung gibt die Mehrdeutigkeit der Formulierung ,in monasterio in
secretiori parte in oppido Veronensis“ wieder. Es ist nicht endgiltig zu klaren, worauf ,in
secretiori parte” zu beziehen ist: Ist ,,in einem abgeschiedenen Teil des Klosters“ oder ,,der
Stadt“ gemeint? , Erat enim sedens in monasterio in secretiori parte in oppido Veronensi,
continuis ieiuniis et crebris orationibus a Domino petens [...], aus: Sala: Il culto di Zeno
nei secoli VIII-IX, S. 29.

12 Ebd., S. 30.

13 [..] exsurgens vero sanctus [...] perrexit ad palatium [...] quo sanctus Dei episcopus, dum
iter ageret, ante pervenit quam hi, qui missi fuerant milites®, ebd., S. 31.

»Videns multitudo populi qui ad palatium convenerat, ab errore conversa gentili
crediderunt in Christum Iesum [...]% ebd.

yIngressus sacerdos Veronam civitatem intrepidus praedicabat [...] ut [...] in Christi
nomine construerentur ecclesiae®, ebd.

16 Vgl. ebd.

11

14

15

12

https//dol.org/10.5771/9783956508714-9 - am 21.01.2026, 08:38:45. hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ Tzl


https://doi.org/10.5771/9783956508714-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zerstorte alle heidnischen Gebaude und baute stattdessen christliche Kirchen, in
seinem Tun veranderte er das Antlitz der Stadt tiefgreifend und dauerhaft.

So entstand vor dem Hintergrund der Geschichte von Zeno ein Netz von Bezi-
gen und Bedeutungen, das sich tiber die historische Stadt legte und sie verwandelte:
Verona wurde zur ,Zenostadt‘.l” Sharon Farmer beschreibt auf ahnliche Weise die
Stadt Tours aufgrund des hier gepflegten Martinskultes als ,,Martinopolis®.'8

1.2 Zeno und die Forschung

Das ungebrochene Interesse, das Lokalhistoriker dem Kult des heiligen Bischofs
bis in die heutige Zeit entgegenbringen, zeigt, dass Verona auch tber das Mit-
telalter hinaus die Zenostadt blieb. Bereits im 16. Jahrhundert sammelten zwei
gelehrte Priester aus Verona, Raffacle Bagatta und Battista Peretti, historisches
Material, vor allem Inschriften, mit Bezug zu allen Heiligen, deren Reliquien sich
in Verona befanden, darunter natiirlich auch zu Zeno."” Auch im 18. Jahrhundert
hielt die Begeisterung der Veroneser Historiker fiir die Geschichte ihrer Heiligen
an. Scipione Maffei verfasste mehrere Werke zur Stadtgeschichte und interessierte
sich besonders fiir Zeno, zu dessen Viten (BHL 9001 und BHL 9010) er Editionen
vorbereitete. Den Gebriidern Ballerini, die sich fir Zeno vor allem als historische
Person interessierten, verdanken wir nicht nur die Edition des Translationsberich-
tes der Reliquien von Zeno, sondern auch die erste Edition der Predigtsammlung
Tractatus.*®

Ein grofer Teil der Forschung des 20. und 21. Jahrhunderts fuft auf diesen Vor-
arbeiten aus dem 18. Jahrhundert. Unter anderem gelten mangels einer modernen
historisch-kritischen Edition immer noch die Editionen Maffeis und Ballerinis als

17 Zum ,spatial turn siche zum Beispiel: Anne E. Lester u. a. (Hg.): Cities, Texts and Social

Networks, 400-1500. Experiences and Perceptions of Medieval Urban Space, Florenz 2010.
Zum besonderen Verhiltnis von Heiligen und Raum, insbesondere unter Einbezug der
performativen Aspekte der Liturgie siche auch: Dieter Bauer u. a. (Hg.): Heilige - Liturgie
— Raum (Beitrdge zur Hagiographie 8), Stuttgart 2010; sowie Hans Bjur / Santillo B. Frizell
(Hg.): Via Tiburtina. Space, Movement and Artefacts in the Urban Landscape, Rom 2005.
»Natural resources and geographical location alone do not go far in explaining the history
of ,Martinopolis’. For this town was, from its inception, a product of human artifice,
institutions and imagination. [...] It was above all the Christian religion, and especially the
cult of Saint Martin that contributed to the survival, the importance, and even the shape
of medieval Tours®, Sharon Farmer: Communities of Saint Martin. Legend and Ritual in
Medieval Tours, Ithaca 1991, S. 13-14.

19 Vgl. Raffaele Bagatta / Battista Peretti (Hg.): Sanctorum episcoporum Veronensium
antiqua monumenta et aliorum sanctorum quorum corpora, et aliquot, quorum ecclesiae
habentur Veronae, Venedig 1576.

Vgl. Scipione Maffei: Istoria diplomatica, Mantua 1727; Pietro Ballerini / Girolamo
Ballerini: Sancti Zenonis Episcopi Veronensis Sermones nunc primum, qui par erat,
diligentia editi., Verona 1739. Historisch-kritische Edition des Tractatus: Zeno von Verona:
Zenonis Veronensis tractatus, hrsg. von Bengt Lofstedt (Corpus Christianorum. Series
Latina 22), Turnhout 1971.

18

20

13

https//dol.org/10.5771/9783956508714-9 - am 21.01.2026, 08:38:45. hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ Tzl


https://doi.org/10.5771/9783956508714-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Referenzwerke fiir die beiden Viten des Heiligen.?! Gleichwohl ist das Interesse
an Zeno und seinem Verhaltnis zur Stadt auch in neuerer Zeit ungebrochen: Seit
1983 werden in der Zeitschrift Annuario storico Zenoniano Beitrage aus allen Diszi-
plinen zur Geschichte Veronas, seiner kirchlichen Institutionen sowie Veroneser
Heiligenkulte gesammelt.?? Sehr wichtig ist dartiber hinaus die historische Studie
von Elisa Anti zum Kult des heiligen Zeno in Verona sowie ihr zusammenfassen-
der Uberblick tber die handschriftliche Uberlieferung der Viten von Zeno. Der
grofle Wert der Studie liegt vor allem in der tbersichtlichen Gesamtschilderung
des Zenokultes in Verona, im Detail weist sie jedoch vielfaltige Ungenauigkei-
ten auf und ist deswegen mit Vorbehalt zu verwenden und an einigen Stellen zu
korrigieren.?

Wahrend die Viten Zenos also eine vergleichsweise grofSe Aufmerksambkeit
erfahren haben, muss leider betont werden, dass dabeti liturgisches Material wei-
testgehend auffen vor blieb. Eine Ausnahme stellt in diesem Zusammenhang das
Werk von Franco Segala dar, in dem tberblicksartig die mittelalterliche Messe-
liturgie fir Zeno behandelt wird.?# Dariiber hinaus wurden einige Texte aus dem
Quellencorpus, die dem Gattungsbereich des Stundengebets zuzurechnen sind,
von den Gebridern Ballerini transkribiert. Allerdings entsprechen die Arbeiten
von Segala und den Bridern Ballerini nicht modernen editorischen Maf$staben,
was eine Neubearbeitung des Materials notwendig macht. Die Beschiftigung mit
der liturgischen Uberlieferung aus dem Kontext des Zenokultes bleibt weiterhin
ein Desiderat, das mit der vorliegenden Untersuchung zumindest mit Bezug auf
das Stundengebet geschlossen wird.

1.3 Zeno und seine Verebrer

Der Zenokult ist und war, wie erwahnt, in Verona und fiir seine Bewohner sehr
prasent und durchdrang in materieller und symbolischer Form alle Bereiche des
Sozialen und Politischen: Vom einzelnen Biirger, der seiner Verehrung fiir den
Heiligen oft durch die Namenswahl fir seine Nachkommen Ausdruck verlieh,?
zu der einzelnen Patrizierfamilie, wie beispielsweise den Scaligeri, die auf der
Glocke des von ihnen 1370 errichteten Turmes den eigenen Namen unter einer

2l Vgl. zum Beispiel in Sala: Il culto di Zeno nei secoli VIII-IX und ders.: Il culto di S. Zeno

dal X al XII secolo, in: Annuario storico zenoniano 8, 1991, S. 15-32 sowie Gian P. Marchi:

Le antiche storie di San Zeno, in: Gian P. Marchi u. a. (Hg.): Il culto di San Zeno nel

Veronese, Verona 1972, S. 13-61, hier: S. 13-61.

Annuario storico zenoniano, Verona 1983-2021 (laufend).

23 Vgl. Elisa Anti: Verona e il culto di San Zeno tra IV e XII secolo, Verona 2009.

24 Franco Segala: Il culto di San Zeno nella liturgia medioevale, Verona 1982.

25 Ebd., S. 72-73: ,[..] A partire dalla meta circa del secolo IX, il nome Zeno inizia ad
attestarsi nell’onomastica cittadina. La sua diffusione si amplia sempre pitt nel secolo
successivo, finché, nel Mille, Zeno (con la versione femminile Zena) diviene 'antroponimo
probabilmente piu diffuso nel Veronese, come dimostra il comparire in quasi tutti i
documenti di almeno una persona con questo nome.*

22

14

https//dol.org/10.5771/9783956508714-9 - am 21.01.2026, 08:38:45. hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ Tzl


https://doi.org/10.5771/9783956508714-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Darstellung des Bischofs mit der Angelschnur anbringen lieen,?¢ hin zur sich ver-
festigenden Kommune, deren amtierende Funktionire, wie der Pofesta, expressis
verbis vor Gott, Maria und Zeno schworen mussten: ,,Zu Ehre Gottes und seiner
ruhmvollen Mutter und des seligen Zeno. Wir erfreuen uns an dem Trost seines
hochheiligen Korpers und sind durch sein Patrozinium geschiitzt und haben die
Obhut tiber die Stadt Verona.“?”

Vor dem Hintergrund einer teilweise imaginierten, teilweise historischen
Topographie entstanden Institutionen an besonders bedeutungsvollen Orten in
der Stadt, wo sich die Heiligenverehrung konkretisierte und sich das Netz von
Bedeutungsbeziigen verdichtete. Dort huldigten vor allem religiése Gruppen und
Gemeinschaften Zeno als symbolischer Leitfigur, die sie mit verschiedenen Prak-
tiken verehrten. Bis ins hohe Mittelalter waren es vor allem zwei Gruppen, die
sich wesentlich durch die Verehrung des heiligen Zeno konstituierten und auch
durch ihre Verortung in der Sakraltopographie der Zenostadt einen besonderen
Bezug zum Heiligen aufwiesen. Es handelt sich um die Gemeinschaft der Kleriker
am Dom und die monastische Gemeinschaft des Klosters San Zeno Maggiore vor
den Toren der Stadt.

Am Dom war nicht nur der Bischof, sondern auch eine Gruppe von Klerikern
tatig, Priester und Diakone, die der seit dem frithen 9. Jahrhundert nachweisba-
ren ,,Schule der Priester und anderer Kleriker” zugerechnet werden kénnen.?®
Dabei bezeichnet der Begrift ,.schola“ sowohl das Domkapitel als Korperschaft
als auch die dort angesiedelte Priesterschule.?? Die Kleriker waren vor allem fiir
das Aufrechterhalten des liturgischen Betriebes in der bischoflichen Kathedrale
zustandig und dienten darin dem Bischof.3° Wirtschaftlich und teilweise auch
raumlich war das Kapitel hingegen bereits seit der Karolingerzeit vom Bischofs-
hof getrennt und damit relativ unabhangig: Bischof Ratold hatte den Klerikern
ein eigenes Einkommen zugesichert, das getrennt von der bischoflichen Kam-

26 Vgl. Lanfranco Franzoni: La campana di Cansignorino per la torre del Gadello (1370), in:

Gian Maria Varanini (Hg.): Gli scaligeri 1277-1387. Saggi e schede pubblicati in occasione

della mostra storico-documentaria allestita dal Museo di Castelvecchio di Verona (giugno-

novembre 1988), Verona 1988, S. 322.

»Ad honorem Dei et gloriosissime eius genitricis Marie et beatissime Zenonis, cuius

sacratissimi corporis consolatione gaudemus et patrocinio munimur et salvamentum

civitatis Verone“. Gino Sandri: Gli Statuti Veronesi del 1276, Venedig 1940, S. 21. Vgl

dazu auch: Andrea v. Hilsen-Esch: Romanische Skulptur in Oberitalien als Reflex der

kommunalen Entwicklung im 12. Jahrhundert. Untersuchungen zu Mailand und Verona

(Artefact 8), Berlin 1994, S. 178.

»schola sacerdotum ceterorumque clericorum®, Vittorio Fainelli: Codice diplomatico

Veronese. Bd. 1 Dalla caduta dell'impero romano alla fine del periodo carolingio. 2 Bde.

(Monumenti storici. Nuova serie 1), Venedig 1940, Nr. 122, S. 161. Vgl. Cristina La Rocca:

Pacifico di Verona. Il passato carolingio nella costruzione della memoria urbana, Rom

1995, S. 76.

2 Vgl. Giuseppe Forchielli: Collegialita di chierici nel veronese dall’VIII secolo alletd
comunale, in: Archivio veneto 58, 1928, S. 1-117, hier: S. 31-33.

30 Vgl. Pierpaolo Brugnoli: Le case del capitolo canonicale presso il duomo di Verona, Verona
1979, S. 44.

27

28

15

https//dol.org/10.5771/9783956508714-9 - am 21.01.2026, 08:38:45. hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ Tzl


https://doi.org/10.5771/9783956508714-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mer, von den Leitern des Kapitels, dem Erzdiakon und dem Erzpriester, verwaltet
wurde. Aufferdem hatte Ratold dem Kapitel eine eigene Kultstitte, die neben
dem Dom gelegene Kirche San Giorgio e San Zeno (heute Sant’Elena), zu Verfu-
gung gestellt.’!

Diese erste Verchrergemeinschaft nahm den heiligen Zeno fiir sich in
Anspruch, obwohl der Dom nicht die Grabkirche des Heiligen war. Auf der einen
Seite konnte sich der Bischof auf Zeno als seinen Amtsvorginger berufen und
sich mit dem bertthmten Pralaten in eine Traditionslinie setzten.’? Dieser Versuch
der Veroneser Bischofe, an der Aura des Heiligen zu partizipieren wird bereits in
der Benennung des Episkopiums als ,domus sancti Zenonis®, also als ,Haus des
heiligen Zeno®, deutlich.?* Auf der anderen Seite beriefen sich auch die Kleriker
des Kapitels auf Zeno. Die fritheste Vita des Heiligen, der sogenannte Sermo de
vita sancti Zenonis, wurde von der neueren Forschung als Produkt eines Klerikers
des Dombkapitels erkannt.** Darin wird der Heilige als Priester (,sacerdos®) profi-
liert und in seinem gepriesenen Wirken als Vorbild der Kleriker und Berithmter
Vertreter ihres Amtes vereinnahmt.

Wahrend die Gemeinschaft am Dom nicht in Anspruch nehmen konnte, den
Heiligen an seiner Grabstitte zu verehren, konnten sich hingegen die Benedikti-
nermoénche des Zenoklosters San Zeno Maggiore am westlichen Rand der Stadt
als eigentliche Hiiter der Reliquien Zenos profilieren. Hier waren die sterblichen
Uberreste des Heiligen begraben, markiert durch ein in Stein errichtetes Reli-
quiar,’’ das dem Heiligen physische Prasenz verlieh, und wo er seine anhaltende

31 Vgl. Forchielli: Collegialita di chierici, S. 36-42; auflerdem Fainelli: Codice diplomatico

Veronese, Nr. 101, 120-127.

Bereits aus zwei frihmittelalterlichen Quellen spricht die Idee, dass die dem Autor
zeitgenossischen Bischofe in der Tradition ihrer Amtsvorganger und der Heiligen der
Urkirche standen. Es handelt sich zum einen um das Lobgedicht fir Verona Versus de
Verona, in dem die frihen Bischofe von Verona als Nachfolger der Martyrer, Apostel,
Doctores und Confessores prisentiert wurden und zum anderen um ein Altarparament,
das sogenannte Velo di Classe, das im 8. Jhdt. den Altar der Kirche San Fermo in Verona
schmiickte und eine Liste der Prilaten von Verona bildlich darstellt. Zu dem Versus de
Verona sieche Giovanni B. Pighi (Hg.): Versvs de Verona, Bologna 1960; zu Velo di Classe
siche Carlo Cipolla: Il velo di Classe, Verona 1972 und Jean-Charles Picard: Le souvenir des
évéques. Sépultures, listes épiscopales et cultes des évéques en Italie du nord des origines
au xe siecle (Bibliotheque des Ecoles Francaises d’Athenes et de Rome 268), Rom 1988,
S. 515-518.

Vgl. Maureen C. Miller: The Formation of a Medieval Church. Ecclesiastical Change in
Verona, 950-1150, Ithaca 1993, S. 123.

Vgl. Anti: Verona e il culto, S. 49-50 und Paolo Golinelli: Il Cristianesimo nella ,,Venetia“
altomedievale. Diffusione, istituzionalizzazione e forme di religiosita dalle origini al sec.
X, in: Andrea Castagnetti / Gian Maria Varanini (Hg.): Il Veneto nel medioevo. Dalla
,Venetia“ alla Marca Veronese, Verona 1989, S. 237-331, hier: S. 284. Der Sermo de vita sancti
Zenonts wurde von Marchi: Le antiche storie, S. 17. als Produkt des Benediktinerklosters
San Zeno Maggiore geschen.

Vgl. Felix Heinzer: Poesie als politische Theologie. Texte und Kontexte der liturgischen
Verehrung Konig Ludwigs des Heiligen, in: Francia 42, 2015, S. 73-92, hier: S. 80, der
die Sainte-Chapelle als einen ,monumentalen Reliquienschrein® fiir die Dornenkrone
identifiziert.

32

33

34

35

16

https//dol.org/10.5771/9783956508714-9 - am 21.01.2026, 08:38:45. hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ Tzl


https://doi.org/10.5771/9783956508714-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wirkmacht durch Mirakel manifestieren konnte. Die Monche des Klosters hatten
somit die Aufgabe, die Residuen des Heiligen zu verwahren und seine Memoria
kultisch zu vollziehen. Dies taten sie jedes Jahr im Rahmen des Translationsfes-
tes, anlasslich dessen das Grab des Heiligen in einer feierlichen Prozession in die
Krypta aufgesucht und verehrt wurde.?¢

Am Beispiel des Zenokultes in Verona wird im Folgenden untersucht, wie reli-
giose Verehrergemeinschaften Heilige durch liturgische Performanz, durch die
kultische Praxis, erst konstruierten und sich zu ihnen in ein Verhaltnis setzten.
Konkret wird diese Frage am Beispiel der Liturgie der Institutionen beantwortet,
die sich in Verona auf den heiligen Zeno beriefen, nimlich des Veroneser Doms
sowie des Klosters San Zeno Maggiore. Ein besonderer Fokus soll dabei auf dem
Verhiltnis liegen, das diese beiden Institutionen zum Heiligen und in der Folge
auch untereinander entwickelten.

Die Beispiele bieten sich aus mehreren Griinden an. Zum einen erlaubt ihr
Alter, den Formierungsprozess der Zenoliturgie von ihren Anfingen tiber einen
langeren Zeitraum hinweg nachzuvollziehen. Spuren eines Zenokultes finden
sich am Dom bereits im S. Jahrhundert, im Kloster seit dem Frihmittelalter.
Auflerdem findet sich hier die umfassendste Uberlieferung liturgischer Quel-
len aus Verona, die noch grofSteils vor Ort aufbewahrt wird und zugéanglich ist.
Zum anderen stellen diese Institutionen ein optimales Untersuchungsobjekt fiir
die tbergeordnete Frage, namlich wie religiose Verehrergemeinschaften Heilige
durch liturgische Performanz konstruierten und sich zu ihnen in ein Verhaltnis
setzten, dar, weil sie in ihrer Bezugnahme auf den selben Heiligen in einem Kon-
kurrenzverhaltnis standen und so gezwungen waren, ein individuelles, abgrenzba-
res Profil des Heiligen zu konstituieren. Der zeitliche Rahmen der Untersuchung
erstreckt sich vom Beginn des 9. Jahrhunderts, da aus dieser Zeit die frithesten
liturgischen Zeugnisse stammen, bis zum Ende des 12. Jahrhunderts, als sich das
liturgische Repertoire weitestgehend formiert hatte. Auch historische Griinde
sprechen fir diese Eingrenzung: Mit der Vermehrung der geistlichen Institutio-
nen, die ab 1150 in Verona zu beobachten ist, bildete sich eine komplexe ekklesi-
astische Struktur aus, in der die Spannungsverhiltnisse zwischen den einzelnen
Institutionen nicht mehr deutlich nachzuvollziehen sind.?”

Die vorliegende Studie ist wie folgt strukturiert: Nach dieser Einleitung werden
in einem methodologischen Kapitel die Grundlagen der Untersuchung expliziert.
Hier wird es um die Art und Weise gehen, in der Heiligkeit liturgisch konstruiert
wurde und um die Frage, welche Schlisse fiir die editorische Bearbeitung des
Quellenmaterials daraus zu ziehen sind.

Diese Ergebnisse werden in Kapitel 3 angewandt, in dem das liturgische Mate-
rial ediert und seine zeitgenossische Performanz rekonstruiert wird. Wihrend

36 Darliber gibt eine spatmittelalterliche Handschrift aus dem Kloster Auskunft, das
Antiphonar Verona BC 739 1, auf fol. 107v.
37 Vgl. Miller: The Formation of a Medieval Church, S. 11.

17

https//dol.org/10.5771/9783956508714-9 - am 21.01.2026, 08:38:45. hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ Tzl


https://doi.org/10.5771/9783956508714-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sich die nachfolgende Untersuchung auf die liturgischen Quellen aus Verona
bis ins Hochmittelalter beschrankt, wird in dieser Edition das gesamte tberlie-
ferte liturgische Material zuginglich gemacht, um vergleichende Studien in der
Zukunft zu ermoglichen. Da die Rekonstruktion der Performanz hingegen einer
aufwendigen Analyse des handschriftlichen Materials bedarf und daher nur im
Rahmen einer Fallstudie zu leisten ist, beschrinkt sie sich auf die Verehrungskon-
texte in Verona.

In Kapitel 4 werden diese Verehrungskontexte, der Veroneser Dom und das
Kloster San Zeno Maggiore, eingehender untersucht und historisch kontex-
tualisiert. Diese Untersuchung erstreckt sich von den Anfingen des Kultes im
5. Jahrhundert tber die Entstehung des frihesten liturgischen Materials im 9.
und 10. Jahrhundert bis zur Verfestigung der Zenoliturgie im hohen Mittelal-
ter. Dabei wird deutlich, dass Liturgie nicht nur wesentlich zur Profilierung und
Identitatsbildung einer Verehrergemeinschaft fihrte, sondern in Verona auch zu
einem Spannungsverhaltnis zwischen den Institutionen beitragen konnte, die
sich auf den gleichen Heiligen beriefen.

18

https//dol.org/10.5771/9783956508714-9 - am 21.01.2026, 08:38:45. hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ Tzl


https://doi.org/10.5771/9783956508714-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1.1 Zeno und Verona
	1.2 Zeno und die Forschung
	1.3 Zeno und seine Verehrer

