Kapitel 7: Exkurs. Kant und die Neuzeit:
Zur kontinuistischen Verortung

der Transzendentalphilosophie

bei Husserl und Heidegger

23. Einleitung

3. Die wahre Welt, unerreichbar, unbeweisbar, unver-
sprechbar, aber schon als gedacht ein Trost, eine Ver-
pflichtung, ein Imperativ (Die alte Sonne im Grunde, aber
durch Nebel und Skepsis hindurch; die Idee sublim gewor-
den, bleich, nordisch, konigsbergisch.)

Nietzsche'

Die Triibung der Représentation am Ende des achtzehnten Jahrhunderts signali-
siert eine tiefgreifende Verdnderung in der archédologischen Verfassung des klas-
sischen Wissens. Im siebzehnten und achtzehnten Jahrhundert funktionierte die
Reprisentation gleichzeitig als ein Riss im Band der Ahnlichkeit und als die
positive Figur des neuen Ordnungswissens. Am Ende der Klassik manifestierte
sich die Triibung der Reprisentation erneut als ein Doppeltes: als ein erneuter
Riss, ein Riss im Riss der Reprisentation; und als die positive Moglichkeit und
Machart eines neuen Wissensfeldes. Aus diesem Riss im Band der Représenta-
tion erfolgen der Zerfall der Ordnung und die Zerstreuung des Diskurses in sei-
ner Einheit. Das Denken folgt jetzt anderen Gesetzen und Mechanismen, so dass
die Frage nach dem Medium des Vergleichs erneut gestellt werden muss.
Inmitten dieses epistemischen Bruchs scheint Kants Kritik der reinen Ver-
nunft als eine Schrift auf, in der sich die Bodenerschiitterungen dieser archéolo-
gischen Transformation verdichten und dadurch lesbar werden. Das neue Me-
dium des Vergleichs bei Kant ist die Zeit als Form der reinen Selbstaffektion und
als ,,formale Bedingung a priori aller Erscheinungen iiberhaupt.** Dieses neue
Medium des Vergleichs dient zur Erkldrung eines neuartigen Urteils, des synthe-

1 ,,Wie die ,wahre Welt® endlich zur Fabel wurde®, Nietzsche (1889): 80.
2 Kant (1781/87): 81 (B 51/A 34)

am 14.02.2028, 14:35:56.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 7: EXKURS. KANT UND DIE NEUZEIT | 201

tischen Urteils a priori, dessen bloBe Feststellung auf eine Kritik der Représenta-
tion hinausliuft.’

Diese archéologische Fassung der kantischen Kritik weicht entscheidend ab
von der philosophiegeschichtlichen Lektiire im Sinne etwa von Husserl oder
Heidegger. Denn: Zu den Selbstverstdndlichkeiten dieser uns immer noch ver-
trauten Lektiire, die eher ideengeschichtlich als diskursgeschichtlich verfihrt,
gehort die Einordnung der kantische Philosophie in die Kontinuitét des neuzeitli-
chen Denkens. Demnach gilt Kants Kritik als ein wesentlicher Schritt und Fort-
schritt des Denkens der Neuzeit, so dass jene mit Galilei und Descartes einset-
zende Epoche seit der kantischen Wende in eine vor- und nachkritische Phase
eingeteilt werden kann. Der Kontinuismus dieser ideengeschichtlichen Einteilung
hat ihre Quelle in der Annahme eines wesentlichen und einheitlichen Problemzu-
sammenhangs zwischen der neuzeitlichen Philosophie und der kantischen Kritik.
Das fortschreitende Wissen der Neuzeit, das im epistemologischen Optimismus®
von Leibniz (kantisch gesprochen: ,,Dogmatismus®) gipfelt und mit Hume an die
Grenzen der eigenen Gewissheit stoft, um in einen epistemologischen Psycholo-
gismus (kantisch gesprochen: ,,Skeptizismus®) zu miinden, erreicht bei Kant,
gemil dieser kontinuistischen Perspektive, einen Punkt, an dem es endlich auf
sich selbst und die prinzipielle Begrenztheit der Vernunft aufmerksam wird. Auf
dem Wege einer Letztbegriindung des (metaphysischen) Wissens soll also die
kantische Kritik zur Selbstbescheidung des neuzeitlichen Wissensoptimismus
gefiihrt haben. Dieser Befund impliziert ein verborgenes telos, das alle ,,vorkriti-
schen® Wissensprojekte gelenkt haben soll, so dass diese Projekte — im Kontext
einer wesentlichen Kontinuitdt der philosophischen Haltung in den Jahrhunderten
zwischen der Renaissance und unserer eigenen Gegenwart — mit dem Bann der
Naivitit’® geschlagen zu sein scheinen. Zwischen Galileis Fallversuchen und der
kantischen Kritik und noch dariiber hinaus erstreckt sich damit eine einzige Epo-
che, die Epoche der eben genannten ,,Neuzeit™.

Im folgenden Abschnitt werden wir diesen ideengeschichtlichen Kontinuis-
mus anhand einer exemplarischen Betrachtung der Neuzeitinterpretationen von

3 Dieser Zusammenhang wird im Kapitel 15 dieser Arbeit genauer besprochen.

4 Siehe dazu ,,Sinn und Grenzen des Leibnizschen Optimismus®, Hiibener (1985):
133-152. Darin wird der Leibnizsche Optimismus als eine metaphysische Immanen-
tisierung des scholastischen Ordo-Optimismus gekennzeichnet: ,,Leibniz hat das
Ordo-Moment in das Innerste der letzten metaphysischen Aufbauelemente des Uni-
versums hineingenommen. Das bonum ordinis tritt nicht von aulen zu den Dingen
hinzu, sondern liegt im Wesen der Monaden selbst als der lebendigen Spiegel des
ganzen Universums und der auf dieser universalen Spiegelung aller Weltergebnisse
in den internen Verinderungen einer jeden Monade gegriindeten pristabilierten
Harmonie.“ [/bid.: 149-150.]

5 Die ,,Naivitdt” ist eine wesentliche Kategorie der Husserlschen Neuzeitauffasung,
mit deren Hilfe jeder historische Riickfall hinter den transzendentalen Standpunkt
teleologisch verortet wird. Zu diesen historischen und vorkritischen Naivititen ge-
horen: die naive Setzung der Weltthese, der naive Physikalismus und Objektivis-
mus, die naive Vertauschung von Egologie und Psychologie usw.

am 14.02.2028, 14:35:56.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

202 | TEIL IIl: DIE SPRACHE ZERSTREUT SICH

Husserl und Heidegger schirfer ins Auge fassen. Diese Betrachtung geschieht
konsequenterweise in der Weise der réécriture: als Wiederschreibung dieser
Neuzeitinterpretationen an ihrer Oberfliche, d.h., gemil ihrer diskursiven Re-
gelmaBigkeit. Bevor wir jedoch damit beginnen, schalten wir einen ,methodolo-
gischen® Hinweis ein.

Das fiir die Archdologie charakteristische sprachontologische Verfahren gilt
keineswegs als die letztgiiltige ,Methode’, die jede andere ,Methode*, darunter
auch die ideengeschichtliche, widerlegt haben will, sei sie eine phanomenologi-
sche oder eine seinsgeschichtliche. Es handelt sich vielmehr um eine mogliche
Perspektive unter anderen, die alle einen unterschiedlichen Blick auf den ,glei-
chen® historischen Zeitabschnitt gewéhren. In diesem Sinne entsprechen der
archdologische und der ideengeschichtliche Ansatz zwei distinkten Perspektiven,
die an ihren jeweiligen Befunden, ihren Epocheneinteilungen und Einordnungen
zu unterscheiden sind.

Doch, welchen Status hat diese vergleichende Darstellung selbst, in der die
archdologische und die ideengeschichtliche Perspektive einander gegeniiberge-
stellt werden? Handelt es sich etwa um eine ,dritte‘, souveréne Perspektive (oder
,»Stlitze), von der aus beispielsweise zwischen Foucaults und Husserls Neuzeit-
analyse zu entscheiden wire? Das kann nicht der Fall sein. Denn ein solcher
,dritter* Standpunkt wire — als solcher — nicht minder fundamentalistisch als
Husserls transzendentalphinomenologische Position. Ein solcher Standpunkt
wiirde ein Fundament voraussetzen, genauso wie Husserls eigener, und damit
eine richterliche Quelle von Kriterien zur Beurteilung der zwei zu vergleichenden
Standpunkte abgeben.

Aber keinen ,dritten‘ Standpunkt einzunehmen wire ebenfalls nicht eine neue
Position. Diese Position wire keine neue, da sie den Anspruch eines Denkens
und Sprechens ,,0hne Stiitze*” enthielte und ein Verfahren der réécriture impli-
zieren wiirde. Keinen neuen Standpunkt haben bedeutet eben: die vorhandenen
Standpunkte in ihrer irreduziblen Diskursivitit zu betrachten und sie in dieser
ihrer Diskursivitit wiederzuschreiben.

Das fiihrt uns zu der Einsicht, dass es sich beim ,,Gegensatz* beispielsweise
zwischen Husserl und Foucault nicht um den Gegensatz zwischen zwei Stand-
punkten handelt, sondern um den Unterschied zwischen der Einstellung, einen

6 Im archdologischen Zusammenhang kommt den Ausdriicken Methode und Metho-
dologie eine Verschiebung zu, auf die im letzten Kapitel der vorliegenden Arbeit
ndher eingegangen wird. Methode erscheint als ein Typ schreibender Lektiire, die
als das Verfahren der réécriture spezifiziert wird, und Methodologie als eine refle-
xive Problematisierungshandlung.

7 Vgl. Foucaults methodologische Angaben am Ende der Einleitung zur ersten Aus-
gabe von Wahnsinn und Gesellschaft: ,,Es war also eine Sprache ohne Stiitze not-
wendig [...] Es war vonnéten, eine Trennung und eine Auseinandersetzung, die
notwendig diesseits bleiben miissen, weil jene Sprache nur jenseits ihrer selbst
einen Sinn annimmt, auf die Hohe der Sprache der Vernunft zu bringen.” [WG: 15-
16/DE I: 166 (m).]

am 14.02.2028, 14:35:56.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 7: EXKURS. KANT UND DIE NEUZEIT | 203

eigenen Standpunkt haben zu miissen, und der Einstellung, keinen eigenen, neuen
Standpunkt haben zu diirfen. Das ist bekanntlich die Einstellung der Archdologie.

24. Das Mathematische und das Transzendentale
(Husserl)

In seiner ,,Krisis der europidischen Wissenschaften* entwirft Husserl eine teleolo-
gische Konzeption der Geschichte des neuzeitlichen Denkens, dessen Wesen und
verborgenes Ziel die Transzendentalphilosophie ist. Das Wesen dieser Geschich-
te ist aber zugleich das Wesen der Vernunft.® Und dieses Wesen im doppelten
Sinne hat seinen Ort ,,aullerhalb® der Geschichte, das heilit: auB3erhalb des Be-
reichs der historischen Fakten der neuzeitlichen Philosophien. Deshalb kann die-
ser Ort wie ein archimedischer Punkt funktionieren, von dem aus diese Geschich-
te zu kritisieren und aus den Angeln zu heben ist. Der phanomenologische Blick
legt das transzendentalphilosophische Motiv in Kants ,,Kritik der reinen Ver-
nunft” frei: als das verborgene Ziel des neuzeitlichen Wissens und als der Ver-
such seiner Begriindung. Doch ist fiir diesen Blick die kantische Kritik nicht ra-
dikal genug. Sie muss ihrerseits zum Gegenstand einer transzendentalphéinome-
nologischen Kritik werden. Der Kontinuismus der husserlschen Geschichtskon-
zeption besteht in ihrem Teleologismus. Die Gegenwart dieser Geschichtsschrei-
bung selbst ist das wesentliche Ziel der von ihr entworfenen Geschichte.

Husserls teleologischer Entwurf ergibt sich aus einer spezifisch phdnomeno-
logischen Interpretation der mathesis universalis als dem Projekt einer allgemei-
nen Mathematisierung der Natur. Es handelt sich dabei um Mathematik im enge-
ren Sinne der euklidischen Geometrie und der arithmetischen bzw. algebraischen
Kombinatorik. Diese mathesis universalis ist keineswegs dasselbe wie die von
der Archdologie festgestellte klassische Ordnungswissenschaft, die sich sowohl
auf die quantitativen als auch die qualitativen Ordnungen bezieht. Sie beschrénkt
sich vielmehr auf den Bereich des rein Quantitativen (d.h. Messbaren) und gilt
Husserl als die spezifisch neuzeitliche Gestalt der Subjektvergessenheit.

An der Schwelle zur Neuzeit stellt der phanomenologische Blick — im Ein-
klang mit dem allgemein anerkannten Selbstverstindnis gerade dieser Neuzeit,
das sich im ideengeschichtlichen Diskurs des neunzehnten Jahrhunderts zur Evi-
denz verfestigt — eine Riickwendung zur antiken Wissenschaft fest. Allerdings
sieht Husserl in dieser Riickwendung das Zeichen einer Umkehrung des platoni-
schen Verhiltnisses zwischen Realitdt und Idealitit. Denn das neuzeitliche Wis-
sen setzt ein mit einem Akt der Idealisierung der Natur. ,,Fiir den Platonismus
hatte das Reale eine mehr oder minder vollkommene Methexis am Idealen. Das

8 Das entspricht durchaus Kants eigener historischer Einschitzung der Transzenden-
talphilosophie. Siehe Kritik d. r. Vernunft, letzten Abschnitt (Geschichte der reinen
Vernunft) [Kant (1781/87), Bd. 4: 709-712 (B 880-B 884)] und ,,Fortschritte der
Metaphysik“ [Kant (1900), Bd. XX].

am 14.02.2028, 14:35:56.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

204 | TEIL IIl: DIE SPRACHE ZERSTREUT SICH

gab fiir die antike Geometrie Moglichkeiten einer primitiven Anwendung auf die
Realitét. In der Galileischen Mathematisierung der Natur wird nun diese selbst
unter der Leitung der neuen Mathematik idealisiert, sie wird — modern ausge-
driickt — selbst zu einer mathematischen Mannigfaltigkeit.“” Die Natur, als das
,mehr oder minder Gerade [...], Ebene [...], Kreisformige [...] usw.“'°, ist fortan
eine Verflechtung aus lauter ,,Gradualititen, d.h. ,,Vervollkommnungsreihen®,
die alle auf Limesgestalten hinauslaufen''.

In einem ersten Schritt also geschieht die Mathematisierung der Natur als die
Schaffung idealer Objekte als Fluchtpunkte oder Limesgestalten unendlicher
Reihen: als die Setzung der vollkommenen Gerade, der vollkommenen Ebene,
des vollkommenen Kreises. Die ,,Vervollkommnungsreihen* sind teleologische
Reihen, begrenzt durch das ideale Objekt als zelos einer Reihe.'” Dieser erste
Schritt geschieht im Rahmen einer reinen Mathematik. Der zweite Schritt der
Mathematisierung der Natur geschieht, im Zusammenhang der konkreten Praxis
der Messkunst, als die Schaffung einer objektiv realen Erkenntnis: einer auf die
idealen Objekte bezogenen Erkenntnis.

Anhand dieser Kombination aus reiner Mathematik und praktischer Mess-
kunst entsteht eine vollig neuartige induktive Voraussicht'" im Sinne der Voraus-
berechnung. Wihrend also die antike Geometrie noch von der aristotelischen
Syllogistik beherrscht war, gewinnt bei Galilei die Mathematik die absolute
Oberhand. Der unendliche und nivellierte neuzeitliche Raum ldsst alle Gestalten
als mathematisierbar erscheinen, im Sinne der Einreihung in die eben genannten
teleologischen Reihen."* Die Grundidee der Galileischen Physik lautet: Alle Sin-
nesqualititen wie Wirme, Tone, Farben usw. sind zumindest indirekt mathemati-
sierbar, d.h. als reine Vorkommnisse aus der Gestaltenwelt éibersetzbar, als Ton-
schwingungen, Wirmeschwingungen, Lichtwellen usw."> Alles ,,in den spezifi-

9 Husserl (1977): 22.

10 Ibid.: 24.

11 Ibid.: 24-25.

12 In diesem felos steckt die Moglichkeit der approximativen Verfahren der neuen
Wissenschaften, sowie {iberhaupt des Fortschritts der Wissenschaften und letztlich
der Metaphysik, wie spéter Kant beteuern wird.

13 Allein das ,,Voraus-“ dieser Voraussicht hat den Charakter des Mathematischen im
griechischen Wortsinn, wie Heidegger diesen entwickelt (siche weiter unten), als
ein Zur-Kenntnis-Nehmen des bereits Bekannten. Vom archiologischen Standpunkt
jedoch erscheint das als eine Riickprojektion des Transzendentalen im kantischen
Sinne. Wir erinnern uns: Beim Descartes der Regulae zielt das deduktive Wissen
gerade auf das Unbekannte, das keineswegs das bereits Bekannte ist oder sein kann,
sondern lediglich von einem bereits Bekannten bezeichnet wird. Siehe Kapitel 3
dieser Arbeit.

14 Man sieht bereits den Unterschied zur archdologischen Perspektive: die Reihe er-
scheint bei Husserl nicht als Ordnung in erster Linie, sondern als Strebung oder In-
tentionalitdt in Bezug auf ein ideales Objekt hin. Das ideale Objekt, als das letzte
Glied der Reihe, geniefit einen Vorrang vor allen anderen Gliedern und vor der Rei-
he selbst als Ganzem. Das Ordnungshafte der Reihe wird teleologisch aufgehoben.

15 Ibid.: 38.

am 14.02.2028, 14:35:56.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 7: EXKURS. KANT UND DIE NEUZEIT | 205

schen Sinnesqualitdten sich als real Bekundende [muss] seinen mathematischen
Index haben [...] in Vorkommnissen der selbstverstandlich immer schon ideali-
siert gedachten Gestaltensphire, und dass sich von da aus die Moglichkeit einer
indirekten Mathematisierung [...] geben [muss] [...]. Die gesamte unendliche
Natur als konkretes Universum der Kausalitit [...] [wird] zu einer eigenartig
angewandten Mathematik.“'® Diese Mathematisierung der Natur charakterisiert
das neuzeitliche Denken insgesamt und noch heute stehen wir im Bann dieser
Sichtweise. ,,Es dndert sich ja im Prinzipiellen nichts durch die angeblich philo-
sophisch umstiirzende Kritik ,des klassischen Kausalgesetzes‘ von Seiten der
neuen Atomphysik. Denn bei allem Neuen verbleibt doch, wie mir scheint, das
prinzipiell Wesentliche: die an sich mathematische Natur, die in Formeln gege-
bene, aus den Formeln erst heraus zu interpretierende.'”

Zu dieser durchgingigen Mathematisierung der Natur und der Konzeption
einer objektiv abgekapselten Korperwelt gehort eine unbewusste Abstraktion von
allem Subjektiven. Das mathematisierende Denken ,,abstrahiert von den Subjek-
ten als Personen eines personellen Lebens, von allem in jedem Sinne Geistigen,
von allen in der menschlichen Praxis den Dingen zuwachsenden Kultureigen-
schaften.“'® Der Zugriff dieser Abstraktion, die fiir die objektivistische Einstel-
lung konstitutiv ist, macht nicht einmal vor dem Psychischen halt. Thre Anwen-
dung auf den Bereich des Psychischen generiert eine Parallelwissenschaft zur
rationalen Naturlehre: die rationale Psychologie. Die neuzeitliche Psychologie
tragt die Grundpragung der mathesis universalis und ihres Objektivismus auch in
ihrer empiristischen Fassung bei Locke.

Zwischen der Physik und der Psychologie wird also die Welt im Ganzen ab-
gedeckt: eine Welt allerdings, die zwischen den Bereichen eines abgekapselten
Korperlichen und eines abgekapselten Psychischen gespalten ist. Am Ende ver-
schérft sich bei Berkley der Widersinn einer Objektivitit des Subjektiven zum
Gegenteil des Physikalismus der Physik: zu einer Psychologie, die auler dem
Psychischen keine Wirklichkeit mehr anzuerkennen vermag.

Zwischen diesen beiden Tendenzen des Naturalismus und des Psychologis-
mus, als ihre urspriingliche Wurzel und Geste ihrer ,,Urstiftung®, taucht die Erste
Philosophie von Descartes auf. Was in dieser Philosophie in Frage steht ist die
unbeleuchtete Prasupposition des Objektivismus selbst: die Objektivitit des Ob-
jekts. Deshalb steckt fiir Husserl in den ersten zwei cartesianischen Meditationen
der ,.historische Anfang einer Erkenntniskritik, [...] als einer radikalen Kritik der
objektiven Erkenntnis.“'’ In dieser Kritik unterzieht Descartes die Evidenz der
naturalistischen Einstellung einem radikalen Zweifel und vollzieht damit den
ersten Schritt einer Grundlegung des neuzeitlichen Wissens. Im Akt des Zweifels
meldet sich zum ersten Mal ein Verfahren der Urteilsenthaltung oder Epoché, das

16 Ibid.: 38.
17 Ibid.: 57.
18 1Ibid.: 65.
19 Ibid.: 84.

am 14.02.2028, 14:35:56.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

206 | TEIL Ill: DIE SPRACHE ZERSTREUT SICH

sich erst spéter bei Kant radikalisieren und in Husserls eigener Phinomenologie
zum systematischen Einsatz kommen wird.

Die Urteilsenthaltung fithrt aber keineswegs auf ein Nichts: ,,[...] setze ich
alle Stellungnahmen zu Sein oder Nichtsein der Welt aus, enthalte ich mich jeder
auf die Welt beziiglichen Seinsgeltung, so ist mir innerhalb dieser Epoché doch
nicht jede Seinsgeltung verwehrt.“** Die Urteilsenthaltung fiihrt vielmehr auf
etwas, was sich als Grund erweist. Deshalb ist die Kritik auch zugleich Grundle-
gung und diese Einheit aus Grundlegung und Kritik die erst methodologische
Frucht des kartesischen Zweifels. Allerdings handelt es sich um eine naive und,
damit gleich bedeutend, protokantianische Kritik. Denn: Was der radikale Voll-
zug des Zweifels freilegen muss, ist nicht bloB3 eine denkende Substanz auflerhalb
des Welt der ausgedehnten Dinge, wie Descartes dies feststellt, sondern etwas,
was gar keine Substanz sein kann und auflerhalb der Welt iiberhaupt liegt. Es
handelt sich um die Dimension Nichtempirischen oder Extramundanen, d.h. des
Transzendentalen, als Grund aller Objektivitit. Genau darin erscheint die phi-
nomenologische Lektiire der kartesischen Grundlegung als das nachtrégliche Hi-
neinlegen eines kantischen Motivs. Es handelt sich um eine bestimmte histori-
sche Optik, durchaus legitim, aber eben im Banne Kants, unter der sich zeigt, wie
im kartesischen Bruch sich eine eigene Sphire des Subjektiven heraustrennt, die
erst in Kants transzendentaler Analytik als eine eigene und eigentiimliche, nicht-
empirische Sphére der Leistungen sichtbar wird. Wegen dieses ideengeschichtli-
chen Ansatzes vermag Husserl die kantische Kritik nicht als epistemischen Bruch
zu betrachten. Er vermag nicht zu sehen, dass bei Kant das klassische Band der
Représentation reifit, und dass zum Wesen der kantischen Kritik eben jener Riss
gehort, der im Nietzsche-Zitat am Eingang dieses Kapitels als ,.konigsbergischer
Nebel*“ angesprochen wird, und den wir im letzten Kapitel als Triibung oder Ver-
lust der prinzipiellen Transparenz der Reprisentation festgestellt und erortert ha-
ben.

Der Einsatz der Epoché bei Descartes bedingt einen neuen und ungewohnten
Blick auf die Welt. Er macht deutlich, dass ,,das, was mir [...] als ,die‘ Welt, als
die fiir mich seiende und geltende vor Augen stand, zum bloBen ,Phénomen‘ ge-
worden ist, und zwar hinsichtlich aller ihr zugehorigen Bestimmungen.«*' Auf
einmal erscheint die Welt als ein blo3es Korrelat des Denkens, und das Denken
selbst als eine Seinssphire, die keine Weltsphére ist: ,.eine absolut apodiktische,
in dem Titel Ego mitbeschlossene Seinssphdre®.** Damit verwandelt sich die
Metaphysik tendenziell in Phénomenologie.

Mit Descartes meldet sich also die Tatsache, dass das Mathematische nicht in
sich begriindet und begriindbar ist, dass also das Mathematische nicht absolut
evident und auflerhalb jedes Zweifels ist, sondern vielmehr einer Begriindung

20 Ibid.: 85.
21 Ibid.: 85.
22 1Ibid.: 86.

am 14.02.2028, 14:35:56.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 7: EXKURS. KANT UND DIE NEUZEIT | 207

bedarf. Damit taucht neben dem Mathematischen als zweites Motiv das Trans-
zendentale auf, als eine Instanz, die das Mathematische begriindet.

Aber auch dieses Motiv des Transzendentalen gerit in den allgemeinen Sog
des neuzeitlichen Objektivismus. Descartes objektiviert die von ihm entdeckte
Sphédre des Ego und biegt somit die anbrechende Egologie in eine Psychologie
zuriick. Er erforscht das reine Ego nicht als eine eigene Sphére, nach seinen Ak-
ten, Vermogen und intentionalen Leistungen, sondern als bloBen und ,,objekti-
ven Grund der Objektivitét der Erkenntnis. Seine Egologie unterordnet sich dem
Imperativ der Begriindung des naturwissenschaftlichen Objektivismus, reduziert
sich somit in ihren Anspriichen und verstrickt sich im Paradox einer psychologi-
schen, d.h. objektiven, Subjektivitit. Descartes macht also aus dem Ego ein The-
ma.”> Wiahrend die Welt zu einem Phinomen wird, wird das Ego, das sie stiitzt,
zu einem Thema. Es handelt sich um ein Selbstmissverstindnis Descartes’, das
Husserl als ,,eine Unterschiebung des eigenen seelischen Ich fiir das Ego, der
psychologischen Immanenz fiir die egologische Immanenz* ** bezeichnet.”

Damit zeichnen sich die ersten Konturen einer Krisis der europdischen Wis-
senschaften ab. Husserl zeigt, wie das Transzendentale, als das zweite und grund-
legendere Motiv der neuzeitlichen Wissensreflexion, gleichsam vom mathemati-
schen Objektivismus iiberwunden und damit als Méglichkeit der Fundierung des
Wissens unwirksam gemacht wird. Damit wird aber auch der Ort Kants in der

23 Das ist nur insofern ein Problem, als das kartesische Ego im Rahmen einer Ideenge-
schichte der fortschreitenden Erkenntnis als das endlich erkannte wirkliche Funda-
ment des Denkens betrachtet wird. Denn: Das, was jedem thematisierbaren Element
des Wissens ein Fundament abgibt, kann nicht seinerseits zum Gegenstand einer
Thematisierung werden. Dagegen sieht sich die Archéologie imstande, das Wissen
im Allgemeinen und das klassische Wissen im Besonderen zu beschreiben, ohne auf
das Ego des ,,ego cogito* Bezug zu nehmen: ,,Ich negiere also das Cogito nicht, ich
beschrinke mich auf die Beobachtung, dass seine methodologische Fruchtbarkeit
nicht mehr so grof} ist, wie man geglaubt hat, und dass wir in jedem Falle unter vol-
liger Missachtung des Cogito Beschreibungen durchfiihren kénnen, die mir objektiv
und positiv zu sein scheinen. Merkwiirdigerweise habe ich innere Erkenntnisstruk-
turen beschreiben konnen, ohne mich jemals auf das Cogito zu beziehen, obwohl
man seit einigen Jahrhunderten davon iiberzeugt ist, dass es unmoglich sei, das Be-
wausstsein zu analysieren, ohne vom Cogito auszugehen.” [VU: 19.]

24 Husserl (1977): 89.

25 In Anlehnung an Kant erhebt Husserl also die Nichtthematisierbarkeit des Ego zu
einem transzendentalphilosophischen ,,Prinzip®. Im Unterschied dazu verschiebt die
Archéologie, in ihrer wiederschreibenden Anpassung an das klassische Wissen
selbst, die Nichtthematisierbarkeit als solche vom Ego auf die Sprache. Wir haben
im Kapitel 4 die Nichtthematisierbarkeit bzw. Nichtobjektivierbarkeit der Sprache
im klassischen Zeitalter mehrfach erortert. Es bereitet dem klassischen Denken in
der Tat keine Verlegenheit, das Ego zum Thema, d.h. zum Objekt einer Reprisenta-
tion zu machen. Denn das Denken — was im klassischen Zeitalter dasselbe ist wie
die Reprisentation — wird nicht vom denkenden Ich, dem Ego, getragen, wie die
herkémmliche Philosophiegeschichte berichtet. Nach dem Befund der Archéologie
wird umgekehrt das Ego von der Figur der Reprisentation und ihrer Doppelung im
Diskurs getragen. [Sieche Kapitel 5, Anmerkung 1.]

am 14.02.2028, 14:35:56.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

208 | TEIL Ill: DIE SPRACHE ZERSTREUT SICH

Geschichte des neuzeitlichen Wissens sichtbar. Kants Kritik erscheint als die Ra-
dikalisierung des transzendentalen Motivs, das Descartes zugleich entdeckt und
objektivistisch zurticknimmt. Der Anspruch der Grundlegung des neuzeitlichen
Wissens wirkt, trotz Descartes’ Zuriicknahme des transzendentalen Motivs, un-
vermindert weiter und bildet fiir die philosophische Reflexion einen Herd der
Unruhe, die erst in Kants kritischem Gerichtshof zu einem ,,ewigen Frieden* ge-
langt. Denn Kants radikalisierte Epoché ermdglicht eine Vermittlung zwischen
den dogmatischen und empiristischen Fundierungsentwiirfen, um schliellich zu
der gesuchten Grundlegung des neuzeitlichen Wissens zu fiihren.

25. Kant und das Problem des Mathematischen
(Heidegger)

Bei Heidegger sicht die Sache etwas anders aus. Hier ist das Transzendentale
keineswegs ein zweites Motiv, das vom mathematischen Geist angegriffen und
objektiviert wird. Vielmehr ist das Transzendentale von seinem eigenen Wesen
her mathematisch.

Wenn aber das Wesen des Transzendentalen das Mathematische sein soll,
was ist dann das Mathematische selbst? Die Antwort auf diese Frage fiihrt zur
Erweiterung der Idee des Mathematischen durch die Freilegung des urspriingli-
chen Sinnes dieser Idee im Rahmen ihres antiken Gebrauches. Gemill diesem
Sinn ist das Mathematische etwas wesentlich Allgemeineres als das blof3 Zahlen-
hafte und etwas Urspriinglicheres als eine Disziplin namens ,,Mathematik™ oder
die Prinzipien dieser Disziplin, mit deren Hilfe die Tatsachen der Physik seit Ga-
lilei und Descartes geordnet werden. Dieser urspriingliche Sinn des Mathemati-
schen geht auf die griechischen Ausdriicke mathesis (Nomen) bzw. manthanein
(Verb) zuriick, die den Akt und die Praxis des Lernens bezeichnen. Zu den Din-
gen im Allgemeinen, die z.B. die Naturdinge, sowie die hergestellten Dinge, wie
auch die Dinge des Gebrauchs und des allgemeinsten Umgangs einschlieflen,
gehoren als eine eigene Klasse die mathemata, d.h. dasjenige, was man an den
Dingen erlernen kann.*®. Die mathemata sind das Mathematische im griechi-
schen Sinne.

Zu diesen erlernbaren Dingen gehort z.B. der Gebrauch eines Dinges. Man
lernt ein Ding gebrauchen, indem man es gebraucht. Dieser in sich reflektierte
Gebrauch — Gebrauch, der die Aneignung des eigentlichen Gebrauchs zum Ziel
hat — heiBt Ubung. Was wir aber in der Ubung lernen, ist nur ein Teil dessen, was
man an einem Ding tiberhaupt erlernen kann. Denn: Bevor wir lernen, wie man
ein Ding gebraucht, miissen wir lernen, was das Ding ist. Bevor wir schielen
lernen, miissen wir lernen, was ein Gewehr ist. ,,Das urspriingliche Lernen ist
jenes Nehmen, worin wir dieses, was je ein Ding tiberhaupt ist, in die Kenntnis

26 Heidegger (1987): 53-54.

am 14.02.2028, 14:35:56.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 7: EXKURS. KANT UND DIE NEUZEIT | 209

nehmen, was eine Waffe ist, was ein Gebrauchsding ist.“?” Der Inhalt dieses

grundlegenderen Lernens, das Was eines Dinges, ist allerdings etwas, was wir
paradoxerweise bereits wissen. Wir wissen es im Modus einer horizonthaften
Allgemeinheit. ,,Wenn wir dieses Gewehr oder auch ein bestimmtes Gewehrmo-
dell kennen lernen, lernen wir nicht erst , was eine Waffe ist, sondern dies wissen
wir schon vorher und miissen es wissen, sonst konnten wir das Gewehr tiberhaupt
nicht als solches vernehmen.“*®

Das Mathematische ist also das an den Dingen, was wir bereits wissen, wenn
wir uns ihnen zuwenden. ,,.Die mathemata, das Mathematische, das ist jenes an
den Dingen, was wir eigentlich schon kennen, was wir demnach nicht erst aus
den Dingen herholen, sondern in gewisser Weise selbst schon mitbringen.**’
Deshalb stand an der Pforte der platonischen Akademie, dass Nichtgeometern der
Zugang verboten sei. ,,Dieser Spruch meint nicht so sehr und nicht zuerst, dass
einer nur in einem Fach ,Geometrie‘ ausgebildet sein miisse, sondern dass er be-
greife, die Grundbedingung fiir das rechte Wissenkénnen und Wissen sei das
Wissen von den Grundvoraussetzungen alles Wissens und die von solchem Wis-
sen getragene Haltung. Ein Wissen, das nicht wissensméBig seinen Grund legt
und dabei seine Grenze nimmt, ist kein Wissen, sondern nur ein Meinen. Das
Mathematische, im urspriinglichen Sinne des Kennenlernens dessen, was man
schon kennt, ist die Grundvoraussetzung der ,akademischen® Arbeit.“*

Diese Idee des Mathematischen erhélt in der Neuzeit eine bemerkenswerte
Systematisierung und eine entscheidende Rolle bei der Auspriagung der neuen
Naturauffassung. Am Beginn der Neuzeit schreibt Galilei: ,,/ch denke mir einen
Kérper auf eine horizontale Ebene geworfen und jedes Hindernis ausgeschlossen:
so ergibt sich [...], dass die Bewegung des Korpers tiber diese Ebene gleichfor-
mig und immerwiéhrend sein wiirde, wenn die Ebene sich ins Unendliche aus-
dehnt.« *' Entscheidend ist die Wendung ,,ich denke mir [...]* (mente concipio).
Es handelt sich keineswegs um einen Korper, der von den Sinnen oder durch eine
experimentelle Vorrichtung erfasst worden ist, sondern, um die im Voraus ent-
worfene Idee eines Korpers als solchen. Spéter systematisiert sich dieser Ansatz
zum ersten Grundsatz der Newtonschen Mechanik, demzufolge sich jeder sich
selbst iiberlassene Korper geradlinig und gleichformig bewegt. In diesen Formu-
lierungen bekundet sich das Mathematische als ein Denken, das jeder Erfahrung
vorausgeht, als ,.ein iiber die Dinge gleichsam hinwegspringender Entwurf ihrer

27 Ibid.: 56.

28 Ibid.: 56.

29 Ibid.: 57.

30 Ibid.: 58. Auch an Ausdriicken wie ,,Bedingung®, ,,Grenze", ,,Wissenkénnen* (d.h.
Moglichkeit der Erkenntnis), klingt die kontinuistische Wiedererkennung der kanti-
schen Problematik in der platonischen Wissenskonzeption an.

31 Zitiert in /bid.: 70. (Hervorh. v. Verf.)

am 14.02.2028, 14:35:56.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

210 | TEIL IIl: DIE SPRACHE ZERSTREUT SICH

Dingheit.“** Der neuzeitliche Entwurf ist zugleich Konstruktion und Entdeckung

der Realitdt vor der Realitdt, genauer: vor der Vernehmung der Realitit.

In diesem Entwurf sind die Grundbestimmungen (oder axidomata) der Dinge
in Form von Grundsdtzen enthalten, sowie ein Grundriss des Gesamtbereiches
aller Naturdinge, die somit zu bewegten Koérpern geworden sind. Die Rolle des
Entwurfs bei der Bestimmung korperhafter Zusammenhénge wird bereits in der
friihneuzeitlichen Auffassung der Erfahrung als Experiment deutlich.” Denn die
experimentelle Anordnung ist nichts anderes als ein Entwurf des Systems der
Bahnen, die fiir die Zuleitung der empirischen Daten bereit liegen und diese dem
Wissen zur Verfiigung stellen. ,,Auf Grund des Mathematischen wird die expe-
rientia zum Experiment im neuzeitlichen Sinne.“** Diese galileisch-newtonsche
Festlegung des Dinghaften vor aller Erfahrung® legt ein durchgingig gleiches
Maf der Dinge nahe und damit auch die Mdoglichkeit und Notwendigkeit ihrer
zahlenméfBigen Messung. Im mathematisierenden Entwurf steckt das neuzeitliche
Maf der Dinge.

Die Folge ist die Ausbildung einer Mathematik im engeren Sinne. ,,Dass Ma-
thematik jetzt ein wesentliches Bestimmungsmittel wurde, ist nicht der Grund fiir
die neue Gestalt der neuzeitlichen Wissenschaft. Vielmehr gilt: Dass eine Ma-
thematik, und zwar eine solche besonderen Schlages, ins Spiel kommen konnte
und musste, ist die Folge des mathematischen Entwurfs. Die Begriindung der
analytischen Geometrie durch Descartes, die Begriindung der Fluxionsrechnung
durch Newton, die gleichzeitige Begriindung der Differentialrechnung durch
Leibniz, all dieses Neue, dieses Mathematische im engeren Sinne, wurde erst
moglich und vor allem notwendig auf dem Grunde des mathematischen Grund-
zugs des Denkens iiberhaupt.“*

Doch sind nicht nur die Physik und die Mathematik im engeren Sinne vom
Mathematischen herzuleiten, sondern eine Wissensform, die im unmittelbaren
Wesensbereich dieses Mathematischen selbst liegt: die Metaphysik, die von da-
her ,,ihren mathematischen Grund und Boden bis auf den Felsgrund ausschach-
ten*’ soll. Alle drei, ,,die neuzeitlichen Naturwissenschaften und die neuzeitliche
Mathematik und die neuzeitliche Metaphysik [sind] aus derselben Wurzel des
Mathematischen im weiteren Sinne entsprungen.*® Dieser fundamentale Bezug

32 Ibid.: 71.

33 Das moderne Franzgsisch zeugt noch davon, indem es die zwei Bedeutungen ,,Er-
fahrung® und ,,Experiment* in dem einen Wort ,,expérience zusammenzieht.

34 Ibid.: 72.

35 Siehe Anmerkung 13 dieses Kapitels.

36 Ibid.: 72. Diese Feststellung der Zugehorigkeit der Mathematik im engeren Sinne
zum mathematischen Entwurf im Allgemeinen ist nichts anderes als die kantische
Auffassung, dass die mathematischen Urteile zum allgemeineren Bereich der syn-
thetischen Urteile a priori gehoren. Diese letzteren konstituieren den von Heidegger
so gekennzeichneten mathematischen Entwurf der Dingheit der Dinge.

37 Ibid.: 75.

38 Ibid.: 75.

am 14.02.2028, 14:35:56.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 7: EXKURS. KANT UND DIE NEUZEIT | 211

aller drei auf das Mathematische ,,im weiteren Sinne“ bedingt eine typisch neu-
zeitliche Problematisierung des Wissens, die in dem Anspruch besteht, das Wis-
sen nicht etwa in scholastischer Manier aus einem goéttlichen Grund herzuleiten,
sondern aus seinen eigenen natiirlichen Quellen: ,,Im Wesen des Mathematischen
als des gekennzeichneten Entwurfs liegt ein eigentiimlicher Wille zur Neugestal-
tung und Selbstbegriindung der Wissensform als solcher. Diese Metaphysik und
ihre Wissensproblematisierung, die nichts anderes sind als das Mathematische
selbst im Spielraum seiner Selbstbegriindung, konstituieren den wesentlichen
Antrieb des kartesischen Denkens.

Descartes’ Methodenreflexion, die in den Regulae ihren ersten Niederschlag
findet, verweist bereits auf die metaphysische Grundlegung in den Meditationen.
Es ist bezeichnend, dass Heideggers Ansatz, der die Neuzeit als einen einheitli-
chen seinsgeschichtlichen Zusammenhang erscheinen ldsst, keinen Bruch zwi-
schen den Regulae und den Meditationen zulassen kann, geschweige denn zwi-
schen den zwei Redaktionen der Regulae, wie dies im Kapitel 3 dieser Arbeit als
Ergebnis einer archdologischen Lektiire der Regulae hervorging. Vielmehr fiihrt
der Kontinuismus dieses Ansatzes zur Feststellung einer Verbindung zwischen
den Regulae und den Meditationen, die nicht nur als eine vage Kontinuitit er-
scheint, sondern, dariiber hinaus, als ein Verweisungszusammenhang zwischen
beiden Werken: Wihrend in den Regulae iiber die neue Idee der Methode das
Konzept einer Universalwissenschaft herausgearbeitet wird, beschiftigen sich die
Meditationen mit dem Problem der Letztbegriindung eben dieser Universalwis-
senschaft.

Methode heifit bei Descartes keineswegs ein Verfahren, das der Wissenschaft
duBerlich ist, sondern ein der Wissenschaft eingeschriebener Entwurf der Ding-
heit der Dinge, der den Weg zur Wahrheit der Dinge vorauswirft. Die in Regel 4
der Regulae postulierte Notwendigkeit der Methode besagt, dass ,,die Art, wie
wir tiberhaupt hinter den Dingen her sind [...], im vorhinein tiber das entscheidet,
was wir an den Dingen an Wahrheit aufspiiren.“”” Diese der Universalwissen-
schaft (mathesis universalis) wesentliche Methode besteht erstens aus der intuiti-
ven Aufnahme einfacher und gewisser Repréisentationen; zweitens aus der de-
duktiven Ableitung anderer, zusammengesetzter Reprisentationen aus diesen
einfachen und intuitiv erfassten; und drittens der induktiven Verteilung der Re-
présentationen in Reihenordnungen.

Doch verrit bereits die Einteilung der Methode in Intuition und Deduktion
die Handschrift des neuzeitlichen Mathematismus. Denn die deduktive Bezie-
hung alles mittelbaren Wissens auf die intuitive Gewissheit bezeugt die grundle-
gende Rolle des intuitiv erfassbaren Prinzips fiir das Wissen im Allgemeinen.
Der prinzipielle Unterbau des Wissens aber, der zuletzt aus einem System der
Grundsitze besteht, ist nichts anderes als der mathematische Entwurf der Ding-
heit der Dinge. Damit bestimmt Heidegger das Wissenskonzept des jungen Des-

39 Ibid.: 79.

am 14.02.2028, 14:35:56.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

212 | TEIL IIl: DIE SPRACHE ZERSTREUT SICH

cartes, die mathesis universalis, als Mathematik im erweiterten Sinne. Die welt-
entwerfende Grundeinstellung des Wissens bedingt die intuitive Gewissheit als
ein prinzipielles Vorauswissen, das alles weitere Wissen lenkt und aus sich her-
vorgehen lésst. ,,Zum Wesen des Mathematischen als Entwurf gehort das Axio-
matische, die Ansetzung von Grundsitzen, auf denen alles Weitere in einsichti-
ger Folge griindet. Wenn das Mathematische im Sinne einer mathesis universalis
das gesamte Wissen begriinden und gestalten soll, dann bedarf es der Aufstellung
ausgezeichneter Axiome.“*

Wihrend also eine archdologische Lektiire die kartesische Methode auf den
priméren Bruch mit dem Denken in Ahnlichkeiten zuriickfiihrt"', diese Methode
also als ein System der Spaltung oder Analyse der sich aufdringenden Ahnlich-
keiten bestimmt, bezieht Heideggers Lektiire die kartesische Methode auf das
Mathematische im weiteren Sinne und bestimmt die Methode als die Anwendung
des bereits Bekannten auf die Welt der Objekte.

Die von der Methode aufzustellenden Axiome bzw. Grundsétze sind aber
keine beliebig vorhandenen Sitze, so wie die empirischen, sondern ,,aus sich ein-
sichtig, evidens, d.h. schlechthin gewiss.*“** Das Mathematische an diesen Grund-
sdtzen gebietet, dass sie aus sich selbst erfolgen, dass sie also mit sich selbst
durch ein Band der Notwendigkeit verkniipft sind. Aber gerade die Gewissheit
dieser ersten Sitze, die aus ihrer mathematischen Reflexivitit riihrt, erzeugt einen
Malfstab, an dem gemessen alle mittelbaren Sétze als zweifelhaft erscheinen. Der
beriihmte Zweifel von Descartes ist ein unmittelbarer Effekt der mathematischen
Grundstellung des neuzeitlichen Wissens. ,,Descartes zweifelt nicht, weil er ein
Skeptiker ist, sondern er muss zum Zweifler werden, weil er das Mathematische
als absoluten Grund ansetzt und eine ihm entsprechende Unterlage fiir alles Wis-
sen sucht.“*

Der allererste und oberste Grundsatz fiir das Sein des Seienden iiberhaupt ist
ein Satz, der sich selbst setzt und in dem das Denken sich selbst denkt. Es handelt
sich um den Satz ,,Ich denke®. Das darin beinhaltete Denken ist das schlechthin

40 Ibid.: 79. Heidegger tibersieht in dieser Zurtickfithrung der intuitiven Gewissheit auf
den mathematischen Entwurf, was Descartes in Regel 6.5 angibt: ndmlich, dass das
intuitiv Erfasste — genannt ,,das Absolute — nicht in jedem Falle einen axiomati-
schen Charakter hat, sondern nur unter dem Gesichtspunkt einer spezifischen
Untersuchung. Deshalb darf es nicht als universeller und letztgiiltiger Grundsatz
angesehen werden: ,,Einiges ist zwar unter einem Gesichtspunkt betrachtet absolu-
ter als anderes, anders betrachtet ist es aber respektiver: wie z.B. das Allgemeine
zwar absoluter ist als das Partikulédre, weil es eine einfachere Natur hat, aber respek-
tiver genannt werden kann, weil es von den Einzeldingen abhéngt, um da zu sein,
etc.” [Descartes (1972): 18] Heidegger tibersieht, in anderen Worten, den inhédren-
ten Antiontologismus der Regulae, wie dies von Luder Gébe [Gabe (1972)] heraus-
gestellt wird.

41 Siehe den Abschnitt ,,Die Doppelung der Methode®, Kapitel 3, Abschnitt 12.3.

42 Heidegger (1987): 80.

43 Ibid.: 80.

am 14.02.2028, 14:35:56.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 7: EXKURS. KANT UND DIE NEUZEIT | 213

. . . . 44
Mathematische, d.h. ,,ein Zur-Kenntnis-nehmen dessen, was wir schon haben.*

Das ,Ich denke” nimmt zur Kenntnis die Handlung, die es gerade als diese
Kenntnisnahme vollzieht und deshalb bereits als sein eigenes Wesen hat. Im ,,Ich
denke* liegt aber mit Notwendigkeit das ,]Ich bin“. In der mathematischen Ge-
wissheit dieses obersten Grundsatzes bestimmt sich also das Sein des Seienden
als das Sein des Egos. ,,Dass das ,Ich‘ zu der Kennzeichnung dessen kommt, was
fiir das Vorstellen das eigentliche im vorhinein schon Vor-liegende (das ,Objek-
tive‘ im heutigen Sinne) ist, das liegt nicht an irgendeinem Ichstandpunkt oder an
einem subjektivistischen Zweifel, sondern an der wesentlichen Vorherrschaft und
bestimmt gerichteten Radikalisierung des Mathematischen und Axiomati-
schen.“” In diesem Hervorgehen des Ich als eines fundamentalen und ausge-
zeichneten Seienden aus der Radikalisierung des Mathematischen steckt der ge-
nannte Verweisungszusammenhang zwischen den Regulae und den Meditatio-
nen.

Die Betonung des Ich fiihrt dazu, dass die Vernunft als ,.erster Grund alles
Wissens und als Leitfaden aller Bestimmung der Dinge iiberhaupt gesetzt**s
wird. Sofern das Denken der Grundakt der Vernunft ist, ist die Vernunft selbst,
als all das, was aus dem ,,Ich denke* geschopft ist, also als ,reine Vernunft‘, zum
Fundament des Wissens geworden. Der Begriff und die grundlegende Rolle der
reinen Vernunft aber ist nichts Weiteres als ein konsequenter Ausdruck der Herr-
schaft des Mathematischen. ,,In dem Titel ,reine Vernunft® liegt der /ogos des
Aristoteles und im ,rein‘ insbesondere eine bestimmte Ausformung des Mathe-
matischen.“!” Man sieht: In Descartes findet sich Kant vorbereitet.

Doch geht es bei Kant nicht mehr um das kartesische Problem der Heraus-
stellung einer universellen Methode im Ausgang vom Mathematischen im weite-
ren Sinne. Bei ihm ist das Mathematische selbst zum Problem geworden. Die
Leitfrage der Kritik lautet: Wie sind synthetische Urteile a priori méglich? Da
aber der Bereich der synthetischen Urteile a priori dem Bereich des Mathemati-
schen in weiteren Sinne entspricht, ist diese Frage auch lesbar als: ,Wie ist das
Mathematische moglich?‘. In der kantischen Kritik wird also das Mathematische
sich selbst zum Problem. ,,In dem Vollzug der [...] ,Kritik* der reinen Vernunft
kommt das ,Mathematische® im grundsitzlichen Sinne allererst zu seiner Entfal-
tung und zugleich zu seiner Authebung, d.h. an seine eigene Grenze. Dies gilt
auch von der ,Kritik* [im Allgemeinen]. Gerade sie liegt im Zuge des neuzeitli-
chen Denkens tiberhaupt und der neuzeitlichen Metaphysik im Besonderen. Die
,Kritik* Kants aber fithrt gemdf ihrer Urspriinglichkeit zu einer neuen Wesens-
umgrenzung der reinen Vernunft und damit zugleich des Mathematischen.“*® Im
Vollzug dieser Kritik erweist sich das Mathematische als eine Handlung oder ein

44 [bid.: 80.
45 Ibid.: 81.
46 1Ibid.: 82.
47 Ibid.: 83.
48 Ibid.: 94.

am 14.02.2028, 14:35:56.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

214 | TEIL IIl: DIE SPRACHE ZERSTREUT SICH

Vermogen: das Vermogen der Grundsitze. Kant fiithrt also das Mathematische
auf eine (transzendentale) Handlung als seine Wurzel zuriick und offenbart damit
die Radikalitdt des Mathematischen als Grundzug des neuzeitlichen Wissens. In
dieser Freilegung des Mathematischen liegt das Wesen der Kritik. Die Kritik der
reinen Vernunft ist von ihrem Wesen her eine Wesensumgrenzung des Mathema-
tischen, die zuletzt auf die Darstellung des Gesamtraums der Grundséitze hinaus-
lauft. Was die Kritik also zuletzt offenbart, ist das System der Grundsétze der
urteilenden Vernunft.

Damit aber wird ersichtlich, dass der Kritik selbst, als einer Handlung der
Freilegung und Begriindung, das Mathematische eingeschrieben ist. Gemaf3 dem
mathematischen Grundzug der Neuzeit fiihrt die kantische Kritik das Wissen auf
Grundsitze zuriick. Der oberste dieser Grundsétze wird im neuzeitlichen Ratio-
nalismus vor Kant als der Satz vom zu vermeidenden Widerspruch bestimmt.
Kant schrinkt die Reichweite dieses Grundsatzes ein. Es handelt sich beim
Nichtwiderspruchssatz um den obersten Grundsatz aller blof3 analytischen Urtei-
le, jener Urteile, die dem Bereich der bloBen Begrifflichkeit, d.h. des bloBen
Denkens ohne Gegenstandsbezug gehoren. Kant hingegen entdeckt den Bereich
der reinen synthetischen Urteile, die weder dem Bereich der empirischen Erfah-
rung, noch dem Bereich des reinen Denkens gehoren, sondern den Uberstieg des
Denkens zur Gegenstindlichkeit der Gegenstinde betreffen. Die synthetischen
Urteile a priori haben ihre Quelle also nicht in der Struktur, sondern in der Trans-
zendenz des Denkens als Spannungsverhiltnis zwischen dem Denken und dem
Ding. Doch treibt Kant der tiefere Mathematismus der Transzendentalphiloso-
phie dazu, auch die synthetischen Urteile a priori auf einen obersten Grundsatz
zuriickzuftihren. ,,Dass die Bestimmung des Wesens des Gegenstandes {iberhaupt
durch Grundsitze erfolgt, leuchtet nicht ohne weiteres ein. Es wird jedoch ver-
stindlich, wenn wir die Uberlieferungsrichtung innerhalb der Dingfrage in der
abendléndischen Philosophie beachten. Danach ist der mathematische Grundzug
entscheidend: der Riickgang auf Axiome bei aller Bestimmung des Seienden.
Kant bleibt in dieser Uberlieferung. Allein die Art, wie er die Axiome fasst und
begriindet, bringt eine Umwélzung. Der bisher oberste Grundsatz aller Urteile,
der Satz vom Widerspruch, ist seiner Vormachtstellung enthoben. Welche
Grundsiitze treten an seine Stelle?*’

Der oberste Grundsatz der synthetischen Urteile a priori behauptet, dass die
Erfahrung eines Gegenstandes, sowie der Gegenstand selbst (als Widerstiandig-
keit gegeniiber der Erfahrung) aus dem gleichen Boden der Bedingungen hervor-
gehen. Dieser Grundsatz reifit ein Raum des Zwischen zwischen dem erfahren-
den Menschen und dem Ding auf, und fiihrt beides auf dieses Zwischen zurtick.
Dieses Zwischen als der Boden der Moglichkeit der Erfahrung wird erst in die-
sem Grundsatz erfahrbar und setzt daher seinerseits die Erfahrung voraus. Das
ergibt einen Zirkel. ,,Der Grund [der Erfahrung] [...] ist kein vorhandenes Ding,

49 Ibid.: 144.

am 14.02.2028, 14:35:56.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 7: EXKURS. KANT UND DIE NEUZEIT | 215

auf das wir zuriickkommen und worauf wir dann einfach stehen. Die Erfahrung
ist ein in sich kreisendes Geschehen, wodurch das, was innerhalb des Kreises
liegt, eroffnet wird. Dieses Offene aber ist nichts anderes als das Zwischen —
zwischen uns und dem Ding.“” Damit fithrt Kant, vom Geist des Mathematismus
angetrieben, das Mathematische selbst, als die Kenntnisnahme des bereits Be-
kannten, auf die Spannkraft des Zwischen als seine Wurzel zuriick. Die Erfah-
rung setzt voraus, dass wir schon vor der Erfahrung unterwegs zum Ding sind.
Das ist aber nur méglich, wenn wir das Ding schon vor der Erfahrung in uns ha-
ben. Damit beinhaltet die Erfahrung im kantischen Sinne jene Wiederholung
zwischen dem Bekannten und dem noch zu Erkennenden, die dem Mathemati-
schen im weiteren Sinne bereits seit der Antike zukam.

26. Die kontinuistische Reduktion
der kantischen ,Wende*

Bei Husserl wie bei Heidegger gilt das kantische Denken als ein privilegiertes
Phianomen der Geschichte des abendldndischen Denkens, und wird dementspre-
chend als eine ,Wende‘ angesprochen. Doch wird gewissermaflen gerade das
Neue am Neuansatz der kantischen Kritik in seiner ganzen Schroffheit und Er-
eignishaftigkeit geglattet. Wahrend eine archdologische Analyse in der kanti-
schen Kritik die Nervenbahnen eines ganzen Epochenbruchs freilegt, werden
diese bei Husserl vom Firnis der ,Neuzeitlichkeit* {iberzogen. Darin erscheint die
Kritik der reinen Vernunft als eine radikale ,Wende® Der ideengeschichtliche
Kontinuismus ldsst den kantischen Ansatz erst innerhalb eines einheitlichen und
gesamtepochalen Problemrahmens als radikal erscheinen. Er erblickt in der kan-
tischen Kritik — als dessen Hintergrund und Voraussetzung — nicht ein zwischen-
epochales ,Auflen‘, so wie es die Archédologie formuliert, sondern den wesent-
lichsten und empfindlichsten Punkt einer allgemeinen philosophischen Aufgabe-
tradition. Damit das archdologische ,Aulen‘ gar nicht erst sichtbar wird, bedarf
es also eines Verfahrens der erkenntnis- bzw. seinsgeschichtlichen Verallgemei-
nerung, das dazu dient, Kants Verwurzelung im neuzeitlichen Denken aufzuzei-
gen. Diese Verallgemeinerung stiitzt sich bei Husserl auf den Begriff des Trans-
zendentalen, und bei Heidegger auf den Begriff des Mathematischen.

Husserls Kontinuismus beruht auf einer geschichtsschreibenden Wesens-
schau des ,Transzendentalen‘, das er als das gemeinsame Motiv aller neuzeitli-
chen Philosophien ab Descartes entdeckt. Damit leistet er eine phanomenologi-
sche Verallgemeinerung des ,Transzendentalen®, als ,,das Motiv des Riickfragens
nach der letzten Quelle aller Erkenntnisbildungen, des Sichbesinnens des Erken-
nenden auf sich selbst und sein erkennendes Leben, in welchem alle ihm gelten-

50 Ibid.: 188.

am 14.02.2028, 14:35:56.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

216 | TEIL Ill: DIE SPRACHE ZERSTREUT SICH

den wissenschaftlichen Gebilde zwecktitig geschehen, als Erwerbe aufbewahrt
und frei verfiigbar geworden sind und werden.*"

Husserls kontinuistische Reduktion der Transzendentalphilosophie Kants be-
ruht auf seinem eigenen Transzendentalismus. Er reduziert den anthropologisti-
schen Bruch mit dem klassischen Wissen, indem er seinerseits im Banne Kants
steht, d.h. Kant als Stiitze fiir seine ,Sprache mit Stiitze*>? nimmt.

Auf den derart verallgemeinerten Begriff des Transzendentalen bezieht er die
verschiedenen philosophischen Versuche zur Begriindung der neuzeitlichen Wis-
senschaften, von Descartes bis Kant und dariiber hinaus. Das bringt mit sich, dass
diese phanomenlogische Verortung der kantischen Kritik von einer Mangeltheo-
rie der Geschichte des Denkens ausgeht. Hume mangelt es an philosophischem
Ethos: ,,So erstaunlich Humes Genie ist, so bedauerlich ist es, dass sich damit
nicht ein entsprechend groBes philosophisches Ethos paart.“>* Ebenfalls mangelt
es Descartes an Einsicht in den Zirkel, in dem er sich mit seinem Cogito befindet:
,,Descartes hatte sich nicht darein vertieft, dass so wie die sinnliche Welt, die des
Alltags, cogitatum sinnlicher cogitationes ist, so die wissenschaftliche Welt cogi-
tatum wissenschaftlicher cogitationes, und den Zirkel nicht bemerkt, in dem er
stand, wenn er schon im Gottesbeweis die Maoglichkeit von das Ego transzendie-
renden Schliissen voraussetzten, wihrend doch diese Moglichkeit durch diesen
Beweis erst begriindet werden sollte. Dass die ganze Welt selbst ein Cogitatum
aus der universalen Synthesis der mannigfaltig stromenden cogitationes sein
konnte, und dass in hoherer Stufe die Vernunftleistung der darauf gebauten wis-
senschaftlichen cogitationes fiir die wissenschaftliche Welt konstitutiv sein konn-
te, dieser Gedanke lag ihm ganz fern.«**

Heidegger hingegen unternimmt einerseits eine Erweiterung des Begriffs des
Mathematischen im Element eines Riickgangs zu den griechischen Begriffen

51 Husserl (1977): 109. Diese Verallgemeinerung des Transzendentalen, die ihrerseits
eine transzendentale Operation ist, wird bei Husserl in verschiedenen Variationen
seit den ,,Logischen Untersuchungen“ eingesetzt. Was allen diesen Operationen
gemeinsam ist, ist das Verfahren der Reduktion. In der Krisischrift wird das friih-
kartesische Methodendenken — so wie dies im Kapitel 3 dieser Arbeit herausge-
arbeitet worden ist — als eine bereits im Ansatz gescheiterte Transzendentalphiloso-
phie interpretiert und damit in seiner Eigentiimlichkeit und StoBkraft reduziert. In
den ,,Logischen Untersuchungen“ intendieren die ,,wesentlichen Unterscheidun-
gen”, die mit der Unterscheidung zwischen der ,Anzeige‘ und der ,Bedeutung® ein-
setzen, eine solche ,transzendentale Verallgemeinerung des Transzendentalen’. Sie
beinhalten, wie Derrida in seinem Husserlbuch andeutet, was alle transzendentalen
Operationen intendieren: eine Reduktion des Empirischen. [Derrida (1979): 79]
Hier wird also die fiir das Transzendentale konstitutive Abtrennung des Empiri-
schen im Bereich der Zeichen eingesetzt.

52 Vergleich die bereits genannte ,methodologische® Forderung Foucaults in der Ein-
leitung zur ersten Ausgabe von Wahnsinn und Gesellschaft. Eine Archdologie, die
den Anspruch erhebt, das Schweigen des Wahnsinns aufzudecken, bedarf einer
Sprache ,,sans appui“ (ohne Stiitze). [Siehe Anm. 7 dieses Kapitels.]

53 Husserl (1977): 97.

54 Ibid.: 99-100.

am 14.02.2028, 14:35:56.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 7: EXKURS. KANT UND DIE NEUZEIT | 217

mathesis und manthanein; und andererseits und in einer korrelativen Bewegung,
eine Reduktion des Transzendentalen auf das Mathematische in diesem erweiter-
ten Sinne. Der oberste Grundsatz der synthetischen Urteile verweist nicht nur auf
das Mathematische als synthetische Handlung des Uberstiegs: Bereits als obers-
ter Grundsatz ist er ein unmittelbarer Ausdruck des Mathematischen. Kants Pro-
blematisierung des Mathematischen erscheint problematisch, insofern sie selbst
mathematischen Wesens ist. Heideggers kontinuistische Problematisierung der
kantischen Problematisierung beruht auf einer doppelten Einbettung: der Einbet-
tung des Mathematischen bei Descartes in die antike Uberlieferung und der Ein-
bettung des Transzendentalen in den neuzeitlichen Mathematismus. Die kontinu-
istische Reduktion besteht bereits im Einsatz der inhédrenten Kontinuismen im
Begriff der Uberlieferung und in den Operationen der Einbettung. Descartes wird
auf Platon und Aristoteles, Kant aber auf Descartes zuriickgefiihrt.

am 14.02.2028, 14:35:56.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

