Edition Moderne Postmoderne

OLIVER FLUGEL-MARTINSEN

Jenseits
von Glauben

und Wissen

Philosophischer
Versuch Uber das Leben
in der Moderne

[transcript]



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Oliver Fliigel-Martinsen
Jenseits von Glauben und Wissen

14.02.2026, 14:18:00.

- [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Oliver Fliigel-Martinsen (PD Dr. phil.), Philosoph und Politologe, lehrt Politi-
sche Theorie an der Universitit Bielefeld. Seine Forschungsschwerpunkte lie-
gen in den Feldern der Philosophie und Politischen Theorie der Moderne so-

wie der Ideengeschichte.

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

OLIVER FLUGEL-MARTINSEN

Jenseits von Glauben und Wissen

Philosophischer Versuch iiber das Leben in der Moderne

[transcript]

14.02.20286, 14:18:00. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die freie Verfiigbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde ermdglicht
durch den Fachinformationsdienst Philosophie.

FACHINFORMATIONSDIENST
PHILOSOPHIE

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet iiber
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

©0e)

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-NonCommercial-No-
Derivs 4.0 Lizenz (BY-NC-ND). Diese Lizenz erlaubt die private Nutzung, gestattet aber
keine Bearbeitung und keine kommerzielle Nutzung. Weitere Informationen finden Sie
unter

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

Um Genehmigungen fiir Adaptionen, Ubersetzungen, Derivate oder Wiederverwendung
zu kommerziellen Zwecken einzuholen, wenden Sie sich bitte an rights@transcript-pu-

blishing.com

Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur fiir Originalmaterial. Die
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textausziige erfordert ggf. weitere
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

Erschienen 2011 im transcript Verlag, Bielefeld
© Oliver Fliigel-Martinsen

Umschlagkonzept: Kordula Réckenhaus, Bielefeld
Lektorat & Satz: Oliver Fliigel-Martinsen

Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
ISBN 978-3-8376-1601-9
https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.

14,02:2026, 14:18:00. Op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Inhalt

Einleitung | 7

Sich Uber die Grenzen des Erkennenkdnnens orientieren:
Immanuel Kant | 15

Das sich entziehende Absolute:
Hegels Dekonstruktion | 41

Genealogische Untergrabungen von Glauben und Wissen:

Friedrich Nietzsche | 71

Dekonstruierende Lektliren von Glauben und Wissen:
Jacques Derrida | 101

Schluss: Befragungen | 125

Literatur | 135

14.02.2026, 14:18:00.

- [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.20286, 14:18:00. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung

Die klassische Erzdhlung der Moderne verbindet sich mit dem Begriff der
Aufkldrung. Aufkldrung, enlightenment, lumiéres, ilustracion — immer ist
der Bezug zum Hellen, zum Licht, das ins Dunkel gebracht werden soll,
offensichtlich. Die Struktur dieser Aufkldrungsgeschichte ldsst sich in we-
nigen Worten beispielsweise auf die folgende Weise paraphrasieren: Ins
Dunkel dogmatischer, religios gestiitzter Uberzeugungen bringt das Wissen
ein aufkldrendes Licht. An die Stelle der Superstition tritt eine kritische Re-
flexionsbewegung. Man trifft vermutlich einen wesentlichen Zug dieser Be-
wegung, wenn man sagt, die Moderne wechselt vom unhinterfragten Glau-
ben zum tiberpriifbaren Wissen.

Nun sind bekanntlich schon vor geraumer Zeit Zweifel an dieser Erzéh-
lung wach geworden. Allein schon dadurch, dass sie als Erzédhlung bezeichnet
wird, ist im Grunde genommen bereits ein Zweifel artikuliert. Eine Erzdhlung
unterhilt Beziehungen zum Fiktionalen, sie ist allenfalls wahrscheinlich, aber
auch das nicht notwendigerweise. In jedem Fall ist Wahrsein keines ihrer
konstitutiven Kennzeichen. In dem Moment, in dem die Bewegung der Mo-
derne vom Glauben hin zum Wissen als Erzéhlung einmal charakterisiert ist,
ist es nur ein kleiner Schritt hin zu fulminanten Thesen wie Lyotards provo-
kativer Formulierung einer fin des grands récits — eines Endes der groflen Er-
zéihlungen.1 Seit einigen Jahrzehnten werden offenbar die Grundfesten des
modernen Selbstverstdndnisses als einer Emanzipation vom Dunkel des
Glaubens hin zum Licht des Wissens erschiittert. Moderne Orientierungen
wurden als alteuropidische Semantiken (Luhmann)2 verabschiedet, es gab re-

1 Lyotard, La condition postmoderne, Kap. 9 und 10.
2 Luhmann, Die Gesellschaft der Gesellschaft, Kap. 5.IV-VIIIL.

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

flexive Rettungsversuche einer hypermodernen Moderne (Beck, Giddens)3,
die unterdessen, nach nur wenigen Jahren, selbst schon wieder angestaubt
wirken. Neuerdings scheint es gar eine reconquista des Glaubens zu geben,
wenn die Moderne als eine Periode, als ,,a secular age* (Taylor)* eingeordnet
und in gewisser Weise dadurch historisierend verabschiedet wird, zumal
dann, wenn zeitdiagnostisch und normativ von einer postsikularen Gesell-
schaft gesprochen wird.” Die Riickkehr zum Glauben als einer gleichberech-
tigten Quelle der Weltorientierung scheint der Struktur nach einen Schluss-
strich unter die Erzdhlung der Moderne zu setzen, sieht es doch so aus, als
ersetze hier das Bekenntnis die kritische Priifung, die fiir die Wissensorientie-
rung der Aufkldrung so wesentlich ist.

Gleichzeitig spielt Wissen in zeitgendssischen Diskursen sehr wohl
noch eine wichtige Rolle. Dann aber wird vielfach, wie in den letzten Jah-
ren im gedanklichen Umfeld der Neurowissenschaften, der normative Be-
zugsrahmen der Moderne im Namen des Wissens aufler Kraft gesetzt. Ein
zentraler Bestandteil der modernen Bewegung vom Glauben zum Wissen
ist die Inaugurierung eines selbst orientierungs- und handlungsfihigen
freien Subjekts. Das ist ein emanzipatorischer Impetus des Aufkldrungsge-
schehens: Das menschliche Subjekt soll als selbstverantwortlich Handeln-
der eingesetzt werden. Nachdem dieses in verschiedenen Etappen von
Nietzsches Subjektzertrimmerung im ausgehenden 19. Jahrhundert iiber
Freuds Trieblehre zu Beginn und Foucaults genealogischen Auflésungsbe-
wegungen in der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts schon beinahe aus
dem philosophischen Koordinatensystem verschwunden war, suchen die
Naturwissenschaften nun mit einiger Verspitung gewissermallen die blass
gewordene, schon erschopfte Kategorie endgiiltig aufzuldsen, indem sie
Kants Enigma der dritten Antinomie der Kritik der reinen Vernunft, ob
Freiheit oder Determinismus sei, fiir letzteren optierend zu entscheiden
trachten.’

3 Beck/Giddens/Lash, Reflexive Modernisierung.
Taylor, A Secular Age.

5 Vgl. dazu kritisch: Habermas, Zwischen Naturalismus und Religion, insb. die
Aufsitze 5, 8 und 9.

6  Vgl. Singer, Der Beobachter im Gehirn. Das Subjekt als Kategorie hat dennoch

niemals aufgehort, eine wichtige Rolle in philosophischen Diskursen zu spielen.

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 9

Die Diskurse der auf ethische und gesellschaftliche Fragen Bezug neh-
menden Naturwissenschaften und der gesellschaftspolitisch wiedererwach-
ten Gldubigen haben dabei iibrigens etwas gemeinsam: Beide suchen Ge-
wissheit in zentralen Fragen herzustellen, die seit den ersten Ankldangen der
Aufkldrung in der Schwebe gehalten werden mussten. Und beide setzen
handelnde Menschen bzw. Gruppen von Menschen wenigstens in verschie-
denen Hinsichten beiseite: Ob in Schopfungs- oder in Evolutionsgeschich-
ten eingeordnet, ob Genen, ja dem eigenen Gehirn oder gottlichen, jeden-
falls extramundanen Einfliissen ausgesetzt — Menschen werden, je nach
Lesart, aus dem Zentrum des Geschehens gesetzt oder von erdriickenden
Handlungsimperativen entlastet, die sie, wie schon Gehlen nicht miide
wurde zu betonen,7 zu tiberfordern drohen. Es gibt, dies zu bestreiten wird
hier keineswegs angestrebt, gute Griinde, der in vielen Varianten der Erzéh-
lung der Moderne verbreiteten Vorstellung eines souveridnen Subjekts mit
Skepsis zu begegnen.

Problematisch aber ist an den zeitgendssischen Diskursen iiber Glauben
und Wissen allerdings ein anderer Zug, den sie im Ubrigen mit einem brei-
ten Handlungsstrang der Moderneerzihlung teilen: Der Versuch, Gewiss-
heiten dort bereitzuhalten, wo die Dinge unsicher scheinen. Nach der Lesart
der Moderne, die fiir die nachfolgenden Ausfiihrungen grundlegend ist, ist
Ungewissheit eine unhintergehbare Eigenschaft der Moderne. Die Variante
der Erzdhlung, die hier entfaltet, reflektiert und befragt werden soll, beginnt
mit einem Satz, der sie im Subtext unaufthorlich begleitet: Die Moderne
triagt uns auf, mit Ungewissheit leben zu lernen.

Im Lichte dieser Uberlegung erweist sich die gingige Struktur der Er-
zdhlung der Moderne als falsch: Die Bewegung kann nicht vom Glauben
zum Wissen vollzogen werden. Jedenfalls dann nicht, wenn unter Wissen
etwas verstanden werden soll, das Gewissheit zu bieten vermag. In der Mo-
derne leben heifit deshalb, jenseits von Glauben und Wissen zu leben. Dies
ist zumindest die These, deren Ausfithrung die nachfolgenden Uberlegun-
gen dienen werden. Thr zufolge ist Ungewissheit nichts Geringeres als die
Signatur der Moderne. Sie steht nicht an ihrem Ausgangspunkt und kann
dann iiberwunden werden; sie stellt sich aber auch nicht erst in ihrem Ver-
lauf oder ihrer Radikalisierung ein und deutet auf ein Problem der Moder-
ne. Sie ist einfach ein Charakteristikum der Struktur der Moderne. Die Su-

7 Vgl. Gehlen, Philosophische Anthropologie, insb. Kap. V.

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

che nach Gewissheit ist freilich ihr Gegenstiick: Ein Bediirfnis nach Ge-
wissheit wird nacheinander oder auch gleichzeitig verschiedene Kandida-
tinnen und Kandidaten ins Spiel bringen, die in der Lage sein sollen, Ge-
wissheit zu verbiirgen. Dabei handelt es sich vor allem um zwei Katego-
rien: um Glauben und Wissen. Wihrend die letztgenannte Kategorie des
Wissens den Anschein erweckt, aus dem Inneren der Moderne heraus zu
operieren, erzeugt der Glauben den Eindruck, ein Schritt hinter die Moder-
ne zu sein — neuerdings vielleicht auch einer iiber sie hinaus. Das zumindest
legt die temporale Struktur nahe, die dem Begriff einer postsidkularen Ge-
sellschaft innewohnt und die sagen zu wollen scheint: Tun wir nicht linger
so, als ob die Moderne und ihre niichterne Wissensfixierung der Weisheit
letzter Schluss sei, bekennen wir es offen ein, der Schritt zum Glauben
muss nicht immer nur als riickwirtsgewandt begriffen werden. Es ist an der
Zeit, ihn als Schritt iiber einen ermiideten modernen Sdkularismus hinaus
zu verstehen. Lassen wir diese Frage ruhen. Wichtiger scheint mir im Au-
genblick zu sein, dass die Alternative von Glauben und Wissen eine falsche
Opposition einrichtet — ebenso falsch wie die Suggestion, dass der Weg in
die Moderne sich als Weg vom Glauben zum Wissen beschreiben ldsst. Le-
ben in der Moderne heif3t ohne die Haltepflocke von Gewissheiten leben zu
miissen. Was auf die Erschiitterung dogmatisch gesicherter Gewissheiten
folgen kann, sind nicht kritisch-rational gesicherte Gewissheiten, sondern
es ist stattdessen eine grundsitzliche Ungewissheit, ein steter Entzug des
Sicherwissenkonnens, des mit Gewissheit Erkennenkonnens. Dagegen hat
sich nicht nur ein GroBteil der modernen Philosophie und der modernen
Wissenschaften gesperrt, sondern auch die modernen Lebenswelten wehren
sich dagegen, sich in der unbequem scheinenden Ungewissheit einzurich-
ten. Orientierungen am Glauben und Orientierungen am Wissen sind des-
halb nicht konkurrierende Alternativen, sie sind eher, wenigstens dann,
wenn sie den Halt der Gewissheit zur Verfiigung stellen sollen, zwei unter-
schiedliche Weisen, den Ungewissheitscharakter der Moderne auszublen-
den. Damit sind sie aber zugleich eine Weigerung, die Moderne und ihre
sich stets verschiebende, immer im Fluss befindliche Struktur ernst zu
nehmen. Thnen erscheint Ungewissheit als etwas, das beseitigt werden
muss. Genau das aber ist nicht moglich. Zumindest dann nicht, wenn die
These von der Ungewissheit als Signatur der Moderne einigermaf3en plau-
sibel ist.

14.02:2026, 14:18:00. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 11

Dass die Moderne sich jenseits von Glauben und Wissen zu situieren
gezwungen sieht, wird in den groBen philosophischen Auseinandersetzun-
gen mit der Moderne und ihrer Struktur immer wieder reflektiert. Kaum
einer derjenigen, die sich an diese Reflexionsaufgabe machen, kann dabei
der Versuchung widerstehen, selbst wiederum a fergo Gewissheit einzu-
schmuggeln. Dennoch tritt, oftmals gerade beim Bemiihen um die Bereit-
stellung gewisser Orientierungspunkte, umso deutlicher hervor, dass ein
Uberstieg des Ungewissen ins Gewisse nicht zu verwirklichen ist. Der vor-
liegende Essay erortert die These einer Moderne jenseits von Glauben und
Wissen, einer Moderne jenseits so etwas wie letzter Gewissheiten (und als
solche treten in letzter Instanz alle Gewissheiten ab einem bestimmten
Punkt auf) in Auseinandersetzung mit vier philosophischen Anndherungen
an die Moderne. Im Zentrum wird jeweils die Beschiftigung mit den glau-
bens- und wissensphilosophischen Implikationen stehen. Die vier philoso-
phischen Anniherungen an die Moderne sind dabei keineswegs dazu ge-
dacht, ein Leben im Zeichen von Ungewissheit zu propagieren. Vielfach
sind sie, wie sich zeigen wird, Versuche, die Ungewissheit in einem Zug
ernst zu nehmen und sie hinter sich zu lassen — vielleicht sogar: sie ernst zu
nehmen, um sie hinter sich lassen zu konnen.

Das ist schon bei Kant, dessen Beschéftigung mit Glauben und Wissen
den Auftakt bilden wird, iiberdeutlich: Kant, der Zertriimmerer dogmati-
scher Gewissheiten — ist er nicht zugleich auch der Architekt einer Ver-
nunft, deren Kritik gleichsam das Feuer sein soll, das sie reinigt und hértet.
Wenn Kant Ungewissheit einbekennt, dann tut er dies immer nur, um nicht
iber womoglich im Wege liegende Steine zu stolpern. Sein Ziel aber bleibt
die Bereitstellung eines stabilen Fundaments, das Erkenntnis und Freiheit
zu tragen geeignet sein soll. Dennoch schreibt sich in seine Texte eine tiefer
liegende Textur ein, die sich weder iiberlagern noch ausloschen lésst: die
einer fortdauernden Ungewissheit, die sich nur um den Preis eines Riick-
falls in dogmatische Uberzeugungen verdringen lieBe. Auch bei Hegel wird
die Ungewissheitsstruktur sichtbar. Sicherlich gibt es in seinen Texten
nachweisbare Griinde fiir die in unzihligen Uberblickswerken iiber die Ge-
schichte der Philosophie eingeiibte Lesart Hegels als des Philosophen des
absoluten Wissens, der dieses in einem umfassenden und kithnen System
présentiert, iber dessen (vermeintlich vermessenen) Anspruch dann Gene-

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

12 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

rationen Nachgeborener den Kopf schiitteln konnten.® Aber Hegel ist zu-
gleich auch der Denker einer permanenten Verschiebung, durch die die
Ungewissheit in sein eigenes Philosophieren eingetragen wird und die ihm
die Struktur eines unaufhorlichen Entzugs, eines unaufhaltbaren Wandels
gibt. Bei Nietzsche liegt der Verdacht, dass er die Dinge ruhig und gewiss
zu stellen bemiiht ist, schon ferner. In seinem Werk ist die Paralyse Ge-
wissheit bietender Kategorien das dominante Motiv. Aber bereits Heideg-
ger hat auf die Gefahr in Nietzsches Denken hingewiesen, in eine umge-
kehrte Metaphysik — eine der Macht, anstelle einer der Wahrheit — iiber-
zugleiten.” Wichtig fiir die vorliegenden Zwecke freilich ist vor allem, dass
Nietzsche dieser Uberstieg nicht gelingt und bedeutend an seinen Schriften
ist ein entschiedener Versuch, die gemeinsame Struktur von Glauben und
Wissen herauszustellen. Den Abschluss bildet eine Lektiire bestimmter
Schichten von Derridas Dekonstruktion. In ihr zeigt sich das Bemiihen, mit
der Ungewissheit philosophisch zu leben und darauf zu verzichten, iiber sie
hinauszukommen, vielleicht am deutlichsten.

So unterschiedlich das Philosophieren dieser vier Autoren auch sein
mag, in ihm zeigt sich jeweils, dass sich Gewissheit nicht herstellen lésst.
Das geschieht in ihren Schriften zuweilen fraglos entgegen ihren begriffli-
chen Zielsetzungen — das ist wenigstens bei Kant und Hegel recht deutlich
und noch bei Nietzsche nicht génzlich von der Hand zu weisen. Aber es
schreibt sich bei allen vier Philosophen unvermeidlich in die Struktur der
Argumentation ein. Jeder dieser Texte kann darum als Versuch iiber Unge-
wissheit gelesen werden, als ein Versuch, jenseits der Absicherungen von
Glauben und Wissen zu denken. In der Lektiire dieser Texte tritt Ungewiss-
heit immer wieder als Signatur der Moderne hervor.

Die hier nur vage vorweggenommene Ungewissheitsdiagnose wirft un-
weigerlich die Frage auf, wie ihr zu begegnen ist, welche Haltung ihr
gegeniiber eingenommen werden kann. Auf die ,klassische® moderne Ant-

8 Das ist selbstverstindlich zu keinem Zeitpunkt die einzige Reaktion auf Hegels
Systemdenken gewesen. Auch heute noch wird sein Systemdenken als System-
denken durchaus ernst genommen. Vgl. etwa die Beitrdge in: Fulda/Krijnen
(Hg.), Systemphilosophie als Selbsterkenntnis.

9 Vgl. Heidegger, Nietzsches Wort ,,Gott ist tot*, 214 und 221. Einen dhnlichen
Vorwurf gegen Nietzsche erhebt auch Habermas; vgl. Habermas, Der philoso-
phische Diskurs der Moderne, 151.

14.02:2026, 14:18:00. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 13

wort — den Wandel als Fortschritt zu beschreiben —, die in der Aufkldrungs-
erzéhlung durch die Lichtmetaphorik eingefangen wird, kann offensichtlich
nicht mehr so einfach zuriickgegriffen werden. Um einen Fortschritt kann
es sich zumindest nicht in dem Sinne handeln, dass zu einem Mehr an Wis-
sen und Gewissheit fort geschritten wird. Der Riickweg zum Glauben ist,
jedenfalls als theoretische Option, ebenfalls verstellt — die Ungewissheit
greift, das wurde schon angedeutet, weit aus und durch sie sehen sich gera-
de auch Glaubensiiberzeugungen in Zweifel gezogen. Es folgt aus einer
solchen Beschreibung aber auch nicht, wie es der sogenannten Postmoderne
zuweilen gerne unterstellt wurde, eine zwischen Beliebigkeit und Regres-
sion changierende Position."” Ein zentraler emanzipatorischer Kern der
Aufklidrung bleibt erhalten, der sich als eine radikalisierende Neubeschrei-
bung der Aufklirung verstehen ldsst: Von Fortschritt ldsst sich zwar nicht
langer als Wissenszuwachs reden, aber eine andauernde Aufkldarung iiber
Ungewissheit und ihre Implikationen ist selbst auch Aufkldrungsarbeit. Die
ernst genommene Ungewissheitsdiagnose ldsst keine Riickkehr zu ver-
meintlichen Gewissheiten zu, die sich gegen sie vielfach nur gewaltsam
durchsetzen lieBen. Damit ist aber allenfalls eine grobe Richtung gewiesen.

Eine klarer konturierte Moglichkeit des Umgangs kann an dieser Stelle
vorerst nur angedeutet werden. Dort, wo sich keine Gewissheit mehr her-
stellen lédsst, bietet es sich an, auf Erkundungen der Selbst- und Weltver-
hdltnisse umzustellen. Die theoretisch-praktische Haltung, die im Zuge der
Lektiire der vier weiter oben genannten Philosophen als eine Erwiderung
auf den Ungewissheitscharakter der Moderne nédher herausgearbeitet wer-
den soll, ldsst sich als die untergriindige Haltung verstehen, die so etwas
wie eine fortdauernde Hermeneutik der Befragung erst ermoglicht. Diese
theoretisch-praktische Konsequenz deutet sich von Kant iiber Hegel und
Nietzsche bis zu Derrida nur langsam an, aber ihre Konturen werden nicht
blof Stiick fiir Stiick immer deutlicher, sondern es zeigt sich zugleich, dass
sie im Prinzip bereits von Anfang an vollumfidnglich vorhanden ist. Sie
wird durch die Diagnose der Ungewissheit gewissermallen impliziert:
Wenn Ungewissheit ein zentrales Charakteristikum der Welt, in der wir le-
ben, ist, dann liegt es nahe, sich auf eine befragende Welterkundung als
theoretisch-praktische Welt- und Selbstbeziehung einzulassen. Das mag mit
Blick auf einen Teil der vier Deutungen der Moderne und ihres Verhiltnis-

10 Vgl. Habermas, Der philosophische Diskurs der Moderne, Kap. VII.

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

ses zu Glauben und Wissen, die nachfolgend gelesen werden sollen, erstau-
nen. Handelt es sich bei Kant nicht um einen Denker, der die Grenzen der
Erkenntnis auslotet, um uns dort zu Gewissheit zu verhelfen, wo Unsicher-
heit bzw. falsche, weil dogmatische Gewissheit herrschte und der nur des-
halb befragt, um abzusichern, jedoch weit davon entfernt ist, eine befragen-
de Erkundung als dauerhafte Antwortstrategie vorzuschlagen? Und ist es
nicht erklédrtermal3en das Ziel von Hegels Schriften, die Moderne an jenen
Stellen mit sich zu verséhnen, an denen die Ungewissheit und die von ihr
ausgehenden auflosenden Strome tiefe Furchen ausgespiilt haben? Versucht
Nietzsche schlieBlich nicht einen heroischen Uberstieg der modernen Un-
gewissheit, der diese und ihre Zogerlichkeiten in mutig dezisionistischen
Akten ungeriihrt hinter sich ldsst? Diese Beobachtungen haben zweifelsoh-
ne ihre Richtigkeit und sie sind es, die eine unleugbare Ambivalenz in die
Texte Kants, Hegels und Nietzsches eintragen. Aber sie machen nur eine
Schicht dieser Texte aus und neben, unter und iiber ihr sind andere Schich-
ten, die immer wieder hervortreten. Es herrscht Bewegung in diesen Tex-
ten, deren Fluss sich nicht stillstellen ldsst. Der Motor dieser Bewegung ist
eine befragende Logik: Ein Zweifel an der Gewissheit einer Architektur der
Vernunft, die das Selbst und die Welt absichert; ein Bewusstsein der nicht
aufhaltbaren Dialektik eines unsteten Absoluten, das nicht Ruhepunkt ist,
sondern unaufhorlich oszilliert; schlieflich eine brechende Selbstironie in
der Machttheorie des Ubermenschen, an dem sich nicht der Weg einer
Transzendenz des Allzumenschlichen, sondern die stete Verwiesenheit auf
es andeutet. Die Philosophie der Befragung, die in Derridas Schriften viel-
leicht am klarsten hervortritt, schwingt auch bei den anderen philosophi-
schen Auseinandersetzungen mit der Moderne mit — und sie ist es, die einen
aussichtsreichen Weg der Deutung der Moderne und des Umgangs mit der
ihr eignenden Ungewissheit weist.

14.02:2026, 14:18:00. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sich uber die Grenzen
des Erkennenkonnens orientieren:
Immanuel Kant

Immanuel Kants Auseinandersetzung mit Religions- und Glaubensfragen
hat bekanntlich bereits zu seinen Lebzeiten weit tiber die Grenzen des aka-
demischen philosophischen Diskurses hinaus fiir Furore gesorgt. Die Ver-
offentlichung eines Teils seiner religionsphilosophischen Schriften fillt in
die Regierungszeit des politisch und geistig riickschrittlichen Friedrich
Wilhelm II. Kant steht damit unversehens mitten in einem ersten preufi-
schen Kulturstreit auf der Seite der in kulturpolitische Bedringnis gerate-
nen Aufklirer.' Gegen Kant ergeht gar am 1. Oktober 1794 ein Kénigliches
Reskript, das sich namentlich gegen Kants Schrift Die Religion innerhalb
der Grenzen der bloffen Vernunft richtet und in dem ihm auferlegt wird,
sich , kiinftighin nichts dergleichen [...] zu Schulden kommen [zu] lassen®,
wobei er sich ,,widrigenfalls [...], bei fortgesetzter Renitenz, unfehlbar un-
angenehmer Verfiigungen zu gewirtigen* habe.” Kant wird also behérdlich
ein Maulkorb verordnet. Besonders fatal muss aus obrigkeitlicher Perspek-
tive freilich der Umstand erscheinen, dass Kants Religionsschrift ein veri-
tabler Verkaufserfolg beim aufklirungsversessenen Publikum war. Uber die
Dokumente dieses Streits besitzen wir heute nicht zuletzt deshalb eine so
gute Kenntnis, weil Kant nach dem Tod des konservativen Monarchen im
Jahre 1797 sofort die Gelegenheit genutzt hat, den fiir einige Zeit aus politi-

1 Vgl fiir die ndheren Umstinde und den genauen Hergang: Geier, Kants Welt,
255-268.
2 Kant, Religion, A X.

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

16 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

scher Vorsicht liegen gelassenen Zankapfel nicht nur durch einen neuerli-
chen publizistischen Beitrag in Form des ersten Teils des Streits der Fakul-
tdten wiederaufzugreifen, sondern 1798 in der Vorrede zu dieser Schrift die
Auseinandersetzung mit den Regierungsstellen durch einen kommentierten
Abdruck der Kabinettsorder und seines seinerzeitigen Antwortschreibens
zu dokumentieren.” Kant war iibrigens keineswegs der Einzige, der den Tod
Friedrich Wilhelms II. abwartete, bevor er religions- bzw. kirchenkritisches
Schriftgut wieder an die Offentlichkeit brachte. Der Berliner Verleger und
Autor Friedrich Nicolai begriindet in der aus dem Jahre 1799 stammenden
Vorrede zur 4. Auflage seines urspriinglich unter der Agide von Friedrich
II. zwischen 1773 und 1776 erschienenen Erfolgsromans Sebaldus Nothan-
ker, in dem nicht zuletzt autoritiare und freiheitsfeindliche kirchliche Prakti-
ken aufs Korn genommen werden, die zwischen der 3. und der 4. Auflage
verstrichene Zeit mit einer politisch gebotenen Vorsicht wihrend der Re-
gierungszeit Friedrich Wilhelm IL.*

Die Griinde der politischen AnstoBigkeit der Religionsschrift sind zahl-
reich. Zunichst springt der Umstand ins Auge, dass der Begriff der Revolu-
tion, der in Kants Schriften der neunziger Jahre des 18. Jahrhunderts ver-
schiedentlich auftaucht, vielleicht ein wenig zu hiufig fillt. Obwohl Kant
letztlich in die Bahnen der Reform zuriickkehrt — die dem eher antiaufklire-
rischen Preufen Friedrich Wilhelm II. schon suspekt genug gewesen sein
diirfte —, tut sich, wenn er von der Revolution handelt, implizit sicherlich
seine Begeisterung fiir die realen revolutiondren Prozesse seiner Zeit kund.
Verweilen wir einen Moment bei der Rolle, die die Revolution in Kants
Argumentation spielt, da hier ein charakteristischer Zug der Schrift deutlich
wird, der den radikalen aufkldrerischen Impetus plastisch werden ldsst, der
fiir Kants Religionsphilosophie insgesamt kennzeichnend ist.

Im ersten Stiick der Religionsschrift geht es vordergriindig zunichst
nicht um Politik, sondern um die Frage nach dem radikal Bosen in der
menschlichen Natur. Auf den Begriff der Revolution greift Kant in der ers-
ten allgemeinen Anmerkung zuriick, die sich damit beschiftigt, wie die ur-
spriingliche Anlage zum Guten angesichts der Existenz des radikal Bosen
wieder hergestellt werden kann. Dass das radikal Bose iiberhaupt existiert
und dass es sich dariiber hinaus auch Bahn bricht, steht fiir Kant auer Fra-

3 Vgl Kant, SdF, A V-XXVII.
4 Nicolai, Sebaldus Nothanker, 7.

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SICH UBER DIE GRENZEN DES ERKENNENKONNENS ORIENTIEREN | 17

ge.5 Die Situation, in der die Revolution ins Spiel kommit, ist folgenderma-
Ben beschaffen: Der Mensch ist im Grunde seiner Maximen verdorben und
die Frage ist, wie er angesichts dieses Missstands ein moralisch guter
Mensch zu werden vermag. Hier sagt Kant nun, dass keine allméhliche Re-
form zu helfen vermag, sondern einzig eine Revolution. In Kants, wie iib-
lich verschachtelt gesetzten, Worten lautet die Stelle folgendermalien:

,»Daf} aber jemand nicht blof ein gesetzlich, sondern ein moralisch guter [...]
Mensch, d. i. tugendhaft nach dem intelligiblen Charakter [...], werde, welcher,
wenn er etwas als Pflicht erkennt, keiner andern Triebfeder weiter bedarf, als dieser
Vorstellung der Pflicht selbst: das kann nicht durch allmihliche Reform, so lange die
Grundlage der Maximen unlauter bleibt, sondern muss durch eine Revolution in der

Gesinnung im Menschen [...] bewirkt werden [.. ,].“(’

Der Vorzug der Revolution gegeniiber der Reform kann hier nur darin lie-
gen, dass es einer grundlegend neuen Orientierung bedarf, um die Dinge
iiberhaupt @ndern zu konnen. Die Denkungsart, um die es Kant geht, muss
in einem Zug eine ginzlich andere werden. Sie kann nicht in kleinen Schrit-
ten transformiert, sondern muss revolutioniert werden. Es bedarf mithin
eines Ereignisses. Dieser Ereignischarakter der Revolution ist es aber auch,
der Kants ausgesprochen ambivalente Stellung zur Revolution begriindet.
Er jagt ihm, kurz gesagt, Angst ein. Es ist sicherlich nicht zuletzt darauf
zuriickzufiithren, dass Kant, nachdem er in der besagten Passage die Revo-
lution als einzige Losung eingefiihrt hat, sich beeilt, den Prozess des mora-
lischen Wandels realiter als Reform zu organisieren. Revolution in der
Denkungsart, sicherlich, ,,allmédhliche Reform aber fiir die Sinnesart“7,
denn nur durch zugleich insistentes und zuriickhaltendes Bemiihen ist der
Wechsel zum Guten fiir den Menschen moglich. Natiirlich liegt hier auch

5 ,.DaB nun ein solcher verderbter Hang im Menschen gewurzelt sein miisse, da-
riiber konnen wir uns, bei der Menge schreiender Beispiele, welche uns die Er-
fahrung an den Taten der Menschen vor Augen stellt, den formlichen Beweis er-
sparen, Religion, B 27/28, Herv. i. O. Vgl. zu Kants Denken des Bosen und
zum Bosen in der Philosophie der Moderne insgesamt: Neiman, Das Bdse den-
ken (fiir Kant insb. 102-139).

Kant, Religion, B 54, Herv. i. O.
Kant, Religion, B 54/55.

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

18 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

die realistische Einschitzung mit zu Grunde, dass stabile Verhaltenséinde-
rungen kontinuierlich eingeiibt werden miissen, um wirkméchtig sein zu
konnen. Aber die Furcht vor den Gefahren einer Revolution spielt zwei-
felsohne eine grofle Rolle. Das zeigt sich insbesondere noch einmal vor
dem Hintergrund einer spéteren Stelle, die sich im dritten Stiick der Reli-
gionsschrift findet. In diesem Stiick geht es um die Moglichkeit eines
Reichs Gottes auf Erden — fiir Kants Vernunftreligion ist darunter freilich
nicht mehr und nicht weniger als eine moralisch gute Welt menschlichen
Zusammenlebens zu verstehen. Dieses Thema, das uns noch ausgiebig be-
schiftigen wird, sei hier zundchst nur kurz gestreift. Die via regia zu dieser
moralischen Welt muss, wie Kant dort ausfiihrt, die einer Reform sein, we-
nigstens ,,so fern sie ein menschliches Werk sein soll*8 Gegen die Revolu-
tion spricht, wie sich Kants knappen Formulierungen recht deutlich ent-
nehmen ldsst, gerade ihr Ereignischarakter, mit dem Unwigbarkeiten
einhergehen, die sich Kant als Gefahren darstellen. Hier der Halbsatz, der
sich mit den Problemen der Revolution befasst: ,,[D]enn was Revolutionen
betrifft, die diesen Fortschritt [gemeint ist der moralische, OFM] abkiirzen
konnen, so bleiben sie der Vorsehung iiberlassen, und lassen sich nicht
planméBig, der Freiheit unbeschadet, einleiten“.” Was Kant vor allem gegen
die Revolution zu bedenken gibt, ist, dass sich diese nicht planen ldsst und
dass in dieser Unplanbarkeit eine Gefahr fiir die Freiheit lavert. Wiederum
streicht er damit die Ereignishaftigkeit der Revolution heraus. Bildete sie
aber in der ersten Stelle noch den groen Vorzug der Revolution, da sich
durch sie etwas in einem Zug grundlegend dndern lésst, so tiberwiegen hier
eindeutig die Bedenken: Dass Revolutionen grundlegende Anderungen zur
Folge haben konnen, bestreitet Kant auch in dieser spiteren Stelle nicht,
aber er hat Skrupel, dieses Anderungspotential in menschliche Hinde zu
legen, fiirchtet er doch die freiheitsgefdhrdenden Dimensionen, die ihm
auch innewohnen. Trotz Kants Zogerlichkeiten, die aus politischen Ver-
nunftgriinden seine skeptische Haltung zur Revolution insgesamt kenn-
zeichnen, ist der emanzipatorische Gestus, mit dem moraltheoretische und
religionsphilosophische Fragen hier verhandelt werden, uniibersehbar.
Deutlich wird aber auch, dass Kant Ungewissheiten gro3e Sorgen bereiten.

8 Kant, Religion, B 180.
9 Ibid.

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SICH UBER DIE GRENZEN DES ERKENNENKONNENS ORIENTIEREN | 19

Das eigentliche Thema der Schrift, das uns von nun an beschiftigen
wird, ist dann die Frage, wie eine Kenntnis der moralischen Welt gewonnen
werden kann und welche Aufgabe dem Glauben (welchem Glauben, fragt
Kant natiirlich immer mit) dabei zukommt. Es handelt sich also um eine
epistemische Untersuchungsperspektive — wohlgemerkt aber eine solche,
wie sich an den einzelnen Elementen von Kants Argumentation rasch zei-
gen wird, die politische und philosophische Sprengkraft besitzt. Die
Grundbewegung, die Kant in mehrere Richtungen vollzieht und in ihren
Implikationen durchdekliniert, besteht in einer Verkehrung der traditionel-
len, theologisch stipulierten Beziehung zwischen Moral und Religion. In
entscheidenden Hinsicht inauguriert Kant namlich bereits in der Religions-
schrift und spiter dann noch einmal deutlicher im ersten Teil des Streits der
Fakultiten die Moral, recte: die Philosophie als Interpretin, eigentlichen
Grund und damit: Platzanweiserin der Religion und des Glaubens. Damit
entwirft er, dies sei zwischendurch bemerkt, zunichst nichts anderes als
eine Variante des klassischen Plots der Aufkldrungserzihlung, dessen Rich-
tung vom Glauben zum Wissen verlduft. Spiter werden wir dann sehen,
dass diese Erzihlung bei Kant Bruchstellen aufweist, von denen aus sich
andere Erzdhlstringe fortspinnen lassen. Im Zentrum der kantischen Argu-
mentation steht eine Unterscheidung, aus der letztlich ein Sockelsturz des
Glaubens in seinem theologischen Verstindnis resultiert — gleichviel ob
protestantischer, katholischer oder sonstiger Observanz. Kant unterscheidet

«l

eine ,,moralische Religion 0, die er auch VernunftreligionIl oder morali-
schen bzw. Vernunftglauben12 nennt, von einem sogenannten statutarischen
Glauben."” Der statutarische Glaube stiitzt sich dabei auf geoffenbarte bzw.

autoritative Sétze, die theologisch abgesichert werden, wohingegen der

10 Kant, Religion, B 116.

11 Kant, Religion, B 164.

12 Kant, Religion, B 148.

13 Vgl. Ibid. Eine orientierende Bemerkung noch zum kantischen Sprachgebrauch:
Religion benutzt Kant, um das Allgemeine des Glaubens zu kennzeichnen,
Glauben hingegen steht bei ihm prinzipiell und tatsdchlich auch zumeist fiir die
jeweilige Perspektive des sozusagen besonderen Glaubens. So bspw. in seinem
beriihmten Satz: ,,Es ist nur eine (wahre) Religion; aber es kann vielerlei Arten
des Glaubens geben®, Kant, Religion, B 154.

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

Vernunftglaube ,.einer solchen Beurkundung nicht" bedarf, sondern sich
aus sich selbst heraus plausibilisiert. Die Unterscheidung impliziert, wie
unschwer zu erkennen sein diirfte, eine Hierarchie zwischen den beiden
unterschiedenen Glaubensformen. Der statutarische Glaube baut auf Sitze,
die zwar von ihren Hiitern mit scharfen Krallen verteidigt werden, jedoch
bei einer kritischen Examination als leicht fliichtig, instabil, letztlich immer
mit dem Ruch des blol Dogmatischen behaftet erscheinen miissen. Bei die-
ser Depravation des statutarischen Glaubens bleibt Kant noch nicht stehen.
Denn aus seiner Sicht hat der geoffenbarte Glaube dariiber hinaus letztlich
keine Bedeutung fiir den Aufweis der Existenz eines gottlichen Wesens:
Gott ist in der kantischen Konzeption so etwas wie eine bloBe Implikation
der Vernunft und der aus ihr erwachsenden moralischen Gesetze: ,,[D]enn
eigentlich entspringt der Begriff von der Gottheit nur aus dem BewuBtsein
dieser [der moralischen, OFM] Gesetze und dem Vernunftbediirfnisse, eine
Macht anzunehmen, welche diesen ganzen, in einer Welt moglichen, zum
sittlichen Endzweck zusammenstimmenden Effekt verschaffen kann*."” Der
Begriff Gottes wird so seines theologisch-sakralen Gewandes entkleidet
und bekommt einen Platz im Kategoriensystem von Kants Vernunftdenken
zugewiesen. Logisch ist die Vernunft das Vorgingige, das ihn impliziert.
Deshalb kann Kant die moralische Anlage der Vernunft auch nicht allein
als Auslegerin des Glaubens, sondern zudem als ,,Grundlage“'® der Reli-
gion einfiihren. Das lisst sich recht besehen, auch wenn Kant diese radikale
Konsequenz durch verklausulierte Formulierungen abzufedern versucht, so
verstehen, dass der Begriff Gottes im Kern nichts anderes als eine Chiffre
fir das das kantische Philosophieren tragende Konzept einer Einheit der
Vernunft ist. Vernunftglaube und Vernunftreligion sind in gewissen Hin-
sichten jenseits des Glaubens im religidsen Sinne situiert, da sie eine andere
Bezeichnung fiir das reflexive Geschift der philosophischen Kritik sind —
eine Bezeichnung, die gewissermaflen an die eingespielte Terminologie der
theologischen Moralbegriindung ankniipft und sie hernach von innen her
auflost. Dass Kant nicht ganz ohne Rekurs auf Glauben auskommt, macht
allerdings deutlich, dass die philosophische Kritik auch iiber das Wissen als
Fundament von Gewissheit hinaustreibt. Seine Bezugnahme auf den Be-

14 Kant, Religion, B 194.
15 Kant, Religion, B 147.
16 Vgl. Kant, Religion, B 179.

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SICH UBER DIE GRENZEN DES ERKENNENKONNENS ORIENTIEREN | 21

griff des Glaubens lésst sich so als ein Hinweis auf die Unzuverlédssigkeit,
auf die Abstiitzungsbediirftigkeit des Wissens deuten: Zumindest dann,
wenn durch Wissen Gewissheit erlangt werden soll, und Kant geht es ja in
seiner praktischen Philosophie nicht zuletzt darum, die Moglichkeit und
Notwendigkeit vernunftgenerierter moralischer Gesetze zu zeigen. Eine
Zielsetzung, die ihn in bestimmten Hinsichten vom Wissen zum Glauben
treibt, auch wenn er ihn als Vernunftglauben von seinen mythisch-trans-
zendenten Gehalten zu reinigen versucht und ihn dadurch als Konzept zu
retten hofft, das einer kritischen Reflexion standzuhalten vermag. Auf diese
Problematik wird noch zuriickzukommen sein. Erst vor ihrem Hintergrund
wird sich dann im vollen Umfang zeigen, dass Kants kritische Unterneh-
mung in letzter Instanz tiber Glauben und Wissen hinausfiihrt und Unge-
wissheit in Form einer grundsitzlichen Offenheit zu ihrem untergriindigen
Prinzip hat. Zunéchst aber gilt es, die Feinheiten von Kants Religionsphilo-
sophie, die in einem eminenten Sinne als Theologiekritik auftritt, noch ein
wenig schirfer herauszustellen.

Es wurde en passant bereits erwihnt, dass Kant den moralischen Glau-
ben als Interpreten des Kirchenglaubens versteht. Wie weit dies geht, zeigt
sich, wenn man genauer untersucht, was Kant unter einer solchen Ausle-
gung versteht. Zunéchst folgt Kant der lutherisch-protestantischen Linie
und postuliert einen unhintergehbaren Vorrang des Schriftprinzips vor dem
Traditionsprinzip: Wenn ein Rekurs auf Statutarisches schon sein muss,
dann aber bitte wenigstens ein solcher, der nicht Gefahr lduft, jede beliebi-
ge klerikale AuBerung, die allenfalls kirchliche Autoritit als Stiitze anfiih-
ren kann, in den Kanon der Glaubenssitze aufzunehmen.!” Mit dieser Wei-
chenstellung bricht Kant jedoch der protestantischen Variante statutari-
schen Glaubens mitnichten eine Lanze, denn sie wird, wie der statutarische
Glauben insgesamt, zu einer mehr oder weniger gemeindepsychologisch-
folkoristischen Angelegenheit erklért: Der statutarische Glauben hat keinen
grundlegenden oder auch nur erschlieBenden Sinn, sondern er ist fiir Kant
lediglich ein ,,Vehikel und Mittel der offentlichen Vereinigung von Men-
schen®, die sich, so Kants praxeologische Konzession, durch reinen Ver-
nunftglauben allein wohl nicht bewerkstelligen lisst.'"® Das allein schrinkt

17 Kant, Religion, B 152.
18 Vgl. ibid. Hier geht Kant iibrigens iiber die Variante, die Rousseau im Contrat

social vorschlédgt, hinaus: Hatte dieser dort die Zivilreligion als integrierende

14.02:2026, 14:18:00. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

22 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

die Bedeutung des statutarischen Glaubens bereits empfindlich ein. Aus
Kants vernunfttheoretischer Sicht auf Glaubensfragen kann dabei aber noch
lange nicht stehen geblieben werden. Dieser Platzanweisung folgt die Skiz-
ze eines Examinationsprinzips in dessen Konsequenz der statutarische
Glaube als vollig nachrangig, ja als fiir sich allein in keiner Hinsicht be-
standsfihig erscheinen muss. Kant fordert nimlich nun, indem er umreift,
was Auslegung des Kirchenglaubens durch den reinen Religionsglauben
niher hei3t, dass Glaubenssitze jeweils in einer Weise gelesen werden
miissen, die ,,mit den allgemeinen Regeln einer reinen Vernunftreligion zu-
sammenstimmt*“." In der Folge verliert die theologische Auslegung jegli-
che Deutungsautonomie; doch damit nicht genug: Der Offenbarungscharak-
ter der Schrift wird zudem in Abrede gestellt. Verbindlich ist nur das, was
einer kritischen philosophischen Examination standzuhalten vermag — die
Griinde der Giiltigkeit werden so durch die Vernunftmoral und nicht durch
vorgebliche Offenbarung bereitgestellt. Kant wiederholt diese Relegierung
der Theologie noch einmal durch einen systematisierenden Verfahrensvor-
schlag zur Aufgabenteilung zwischen Philosophie und Theologie im Streit
der Fakultiten. Auch dort ldsst er keinen Zweifel daran aufkommen, wem
allein die Deutungshoheit gebiihrt. Nachdem er zunichst darlegt, dass die
philosophische Fakultit als sogenannte untere Fakultéit von den drei oberen
Fakultiten (Theologie, Jurisprudenz und Medizin) in ihrem kritischen Re-
flexionsbemiihen nicht eingeschrinkt werden darf, weil dieses ihren Kern
ausmacht, und sie deshalb auch nicht darin limitiert werden kann, ohne zu-
gleich vernichtet zu werden,” fiihrt er sodann aus, dass sich die philosopi-
sche Fakultit mit den anderen in einem fortdauernden gesetzmiBigen Streit
begriffen sieht, der sich schlicht dadurch ergibt, dass es ihr unvermeidlich
eignet, die Aussagen der anderen drei Fakultiten einer kritischen Durch-

Stiitze des Vernunftrepublikanismus eingefiihrt, so bezweifelt Kant offenbar, ob
eine vernunftreligiose Perspektive allein schon die Aufgabe einer gemeinschaft-
lichen Integration zu erfiillen vermag. Ein zumindest sichtbarer, wenn auch blof
symbolischer Anschluss an religiose Gehalte statutarischen Typs ist fiir ihn wohl
dariiber hinaus notig. Zu Rousseaus Uberlegungen zur Zivilreligion vgl. Rous-
seau, Du contrat social, Buch IV, Kap. VIIIL.

19 Kant, Religion, B 158.

20 Vgl. Kant, SdF, A 29-35.

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SICH UBER DIE GRENZEN DES ERKENNENKONNENS ORIENTIEREN | 23

leuchtung zu unterziehen.”' Die Richterposition in diesem Streit nun
kommt, wie es auch kaum anders zu erwarten war, der Vernunft zu. Zur
Verdeutlichung hingt Kant der Skizze dieses Streits eine exemplarische
Erlduterung an, die sich des Streits zwischen der philosophischen und der
theologischen Fakultit annimmt.” Personifiziert treten in diesem Streit eine
,,biblische|[r] Theolog“23 genannte fachtypisierte Figur und ein Philosoph
gegeneinander an. Entstehen kann der Streit in gewisser Weise erst deswe-
gen, weil sich Religion und Moral, wie Kant behauptet, auf die gleiche Ma-
terie beziehen: Beiden geht es um die Begriindung und Deutung allgemei-
ner Pflichten. In der Form nun unterscheiden sich die Begriindungs- und
Deutungsweisen nachhaltig: Wihrend der biblische Theologe sich auf die
Schrift als das geoffenbarte Wort Gottes bezieht und die Dignitédt der
Pflichten durch sie getragen wissen will, versteht der Philosoph allgemeine
Pflichten moralphilosophisch und lésst ihre Priifung vor dem Gerichtshof
der Vernunft stattfinden.”* Kant dementiert dabei, wie auch schon in der
Religionsschrift, die Bezugnahme auf die Bibel nicht rundweg, aber er ver-
leiht ihr einen grundlegend anderen Charakter: Wihrend der Theologe die
Bibel lesen kann und die Giiltigkeit der in ihr enthaltenen moralischen Sol-
lenssétze sich fiir ihn schon aus dem Umstand ergibt, dass sie in der Bibel
stehen und also als geoffenbartes Gotteswort zu gelten haben, sind die bi-
blischen Formulierungen fiir den Philosophen zunéchst nur Kandidatinnen
fiir moralische Pflichtsitze. Ob sie sich letztlich auch als geeignete Kandi-
datinnen zu erweisen vermogen, kann aber erst durch eine kritische Ver-
nunftpriifung untersucht werden. Kurz: der Philosoph kann dem Theologen
nicht das letzte Wort lassen, mehr noch: er mag mit ihm zwar in der Aus-
wahl der Sétze sogar iibereinstimmen, aber er tut es aus anderen Griinden
und seine Griinde sind diejenigen, denen Kants Argumentation zufolge
Vorrang gebiihrt. Nicht die theologisch angenommene Heiligkeit kann die
Deutung anleiten, sondern diese Aufgabe muss unweigerlich der Vernunft
zufallen. Kant greift in diesem Zusammenhang erneut seine Vehikel-
Formulierung auf, die die Bibel als Bezugsquelle nur insofern rettet, als sie
sie zugleich in ihre Schranken weist: ,,Die Schriftstellen also, die eine sol-

21 Vgl. Kant, SdF, A 36ff.
22 Kant, SdF, A 44-70.
23 Kant, SAF, A 46.

24 Vgl. ibid.

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

24 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

che spezifische Offenbarung zu enthalten scheinen, miissen so ausgelegt
werden, da3 sie nur das Vehikel jenes moralischen Glaubens fiir ein Volk
nach dessen bisher bei ihm im Schwang gewesenen Glaubenslehren betref-

fen® 25

Die theologische Deutung hat also eine gewisse historische Berech-
tigung. Heute lieBe sich sagen, dass Kant hier eine Konzession an die kultu-
relle Besonderheit partikularer Gemeinschaften macht. Allerdings depra-
viert er diese kulturelle Besonderheit als Besonderheit spezifischer Glau-
benssitze, indem er ihnen durch seine hierarchischen Unterscheidungen
zwischen Kirchen- und Religionsglauben™ sowie zwischen statutarischen
und moralischen Glaubenssitzen” in letzter Konsequenz kaum mehr als
folkoristische oder allenfalls gemeinschaftspddagogische Bedeutung bei-
messen kann. Die Einspriiche seitens der Theologie sieht Kant sehr wohl,
aber er bescheidet sie mit einem klaren Urteil: Die Phantasie wird ins
,,Uberschwengliche“ treiben, wenn die Erkundung der Griinde der Moral
,nicht an bestimmte Begriffe der Vernunft gekniipft bleibt.”

Wie sich ein solcher Uberschwang des Glaubens fiir Kant darstellt, lisst
sich dem schon in der Titelwahl streitlustig angelegten vierten Teil der Re-
ligionsschrift entnehmen.” Die beiden zentralen Begriffe zur Charakterisie-
rung eines Deutungshoheit beanspruchenden statutarischen Glaubens lau-
ten: Afterdienst und Pfaffentum. Afterdienst betreiben Kant zufolge jene,
die diejenigen Teile des Kirchenglaubens, die Kant als historisch und statu-
tarisch bezeichnet, ,fiir allein seligmachend erkliiren®.*® Der wahre Dienst
hingegen muss sich, wie Kant unterstreicht, auf die ,,allgemeine Menschen-
vernunft® als das ,,oberste gebietende Prinzip* stiitzen.®' Da der Afterdienst
dies nicht zu tun bereit ist, sondern das bloe Vehikel mit dem Prinzip ver-
wechselt, muss er sich als Religionswahn erweisen.”” Im Prinzip handelt es

25 Kant, SdF, A 63.

26 Kant, SdF, A 64.

27 Kant, SdF, A 73.

28 Kant, SdF, A 65.

29 Kant, Religion, B 225ff. Der vollstiandige Titel lautet: Vom Dienst und After-
dienst unter der Herrschaft des guten Prinzips, oder von Religion und Pfaffen-
tum.

30 Kant, Religion, B 228/229.

31 Kant, Religion, B 250.

32 Kant, Religion, B 256.

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SICH UBER DIE GRENZEN DES ERKENNENKONNENS ORIENTIEREN | 25

sich hierbei aus Kants Perspektive um Fetischdienst, und in einer Kirche,
die sich um eine solche Fassung des Glaubens herum organisiert, herrscht
unvermeidlich das Pfaffentum.” An dieser polemisch zugespitzen Kritik
der theologischen und kirchlichen Glaubenserkldrung zeigt sich nochmals,
wie weit sich Kants religionsphilosophische Neudeutungen der Glaubens-
problematik von dem entfernt haben, was iiblicherweise und vor allem zu
seiner Zeit gemeinhin unter religiosem Glauben verstanden wird. Aller-
dings wiirde es zu kurz greifen, das, was Kant unter dem Begriff des Glau-
bens fasst, vollstandig als Chiffre einer reinen Vernunftphilosophie, die in
Ginze jenseits des Glaubens situiert ist, entziffern zu wollen. An vielen
Stellen liegt eine solche Deutung, wie sich schon gezeigt hat, nahe. Und
zweifelsohne philosophiert Kant jenseits des Glaubens im theologischen
Verstidndnis. In dieser Hinsicht folgt er dem Weg der klassischen Aufkli-
rungserzdhlung, die in das Dunkel des Glaubens das Licht des Wissens
bringt. Allerdings deutet sein Rekurs auf Kategorien des Glaubens eine ge-
wisse Skepsis gegeniiber der Erfolgstrichtigkeit dieses Narrativs an. Kants
Aufkldrung nimmt eine radikalere Wendung, als sie innerhalb der einlini-
gen Erzihlstruktur, an deren Anfang der Glauben und an deren Ende das
Wissen steht, gedacht werden kann. In seinem Riickgriff auf den Glauben
deutet sich ndmlich eine Aufkldrung iiber die Grenzen des Wissens an, die
Kant in letzter Instanz, auch wenn das von ihm kaum beabsichtigt sein
diirfte, iiber die Gewissheit, gleichviel ob in Form des Glaubens oder des
Wissens, hinausfithrt. Um diese Tendenzen in Kants Uberlegungen zu
Glauben und Wissen hervortreten zu lassen, ist es notwendig, das Gesichts-
feld der Lektiire iiber die im engeren Sinne religionsphilosophischen
Schriften hinaus auf die fiir das Glaubens- und Wissensthema einschlidgigen
Passagen der drei Kritiken zu erweitern.

Die uns im vorliegenden Zusammenhang interessierenden Begriffe tau-
chen allesamt in einer hochgradig verdichteten Argumentation in dem rela-
tiv knappen Abschnitt Vom Meinen, Wissen und Glauben in der Kritik der
reinen Vernunft auf.** Kant reflektiert dort die Bedingungen und Voraus-
setzungen des Fiirwahrhaltens, auf das sich in unterschiedlicher Weise die

33 Kant, Religion, B 276/277.
34 Kant, KrV, B 848-859.

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

26 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

drei Kategorien des Meinens, des Wissens und des Glaubens beziehen.”
Am Anfang seiner Erorterung steht die fiir Kants Erkenntnistheorie insge-
samt entscheidende Unterscheidung von subjektiven und objektiven Griin-
den. In zunéchst nur begrifflich sortierender Einstellung erldutert er dort,
dass etwas dann fiir jedermann als wahr gelten kann, wenn es sich auf ob-
jektive Griinde stiitzt; ein solches Fiirwahrhalten bezeichnet Kant als Uber-
zeugung. Thr korrespondiert die Uberredung, die lediglich auf Griinde, die
,.in der besonderen Beschaffenheit eines Subjekts“36 liegen, zuriickgreifen
kann. Wie oft bei Kants Distinktionen, so ist es auch hier augenfillig, dass
in der begrifflichen Unterscheidung bereits eine Hierarchisierung der epis-
temischen Qualitit liegt: Auf seine Giiltigkeit hin reflektiert, wird sich die
Uberredung als ,,bloBer Schein‘’’ erweisen miissen, da sie zwar im Gewand
der Objektivitdt auftritt, jedoch nur subjektive Griinde mit sich zu fithren
vermag, denen die fiir ein objektives Urteil notwendige Allgemeinheit fehlt.
Ihre Giiltigkeit kann deshalb auch keine allgemeine sein; es handelt sich
“% Objektive Giiltigkeit, der Kant auch
den Namen der Wahrheit beilegt, kann nur beanspruchen, was eine von al-
len aus objektiv geteilten Griinden nachvollziehbare ,,Ubereinstimmung mit
dem Obje:kt“39 aufweist. Kant verwendet hier iibrigens, wie in der ganzen
Kritik der reinen Vernunft, den klassischen, bereits auf Aristoteles zuriick-
gehenden®, korrespondenztheoretischen Begriff der Wahrheit, den er an

lediglich um eine ,,Privatgiiltigkeit

einer frithen Stelle der Kritik der reinen Vernunft in einer lapidaren Apo-
diktik folgendermaBen umreifit: ,,Was ist Wahrheit? Die Namenerkldrung
der Wahrheit, daB sie nimlich Ubereinstimmung der Erkenntnis mit ihrem
Gegenstande sei, wird hier geschenkt, und vorausgesetzt“.41 Dieser Begriff
der Wahrheit ist mittlerweile bekanntermaflen alles andere als unbestrit-

35 In der Kritik der praktischen Vernunft findet sich ebenfalls ein Kapitel, das sich
mit dem Fiirwahrhalten beschiftigt; auf es wird weiter unten noch zuriickzu-
kommen sein. Vgl. Kant, KpV, A 255-263.

36 Kant, KrV, B 848.

37 Ibid.

38 Ibid.

39 Ibid.

40 Vgl. Aristoteles, Metaphysik, 1011b.

41 Kant, KrV, B 82.

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SICH UBER DIE GRENZEN DES ERKENNENKONNENS ORIENTIEREN | 27

ten.”” Kants Diskussion der Wabhrheitsproblematik ist allerdings wesentlich
komplexer und zuriickhaltender als es diese Begriffsbestimmung, die Kant
ja auch nur als eine Namenserlduterung verstanden wissen mochte, vermu-
ten lassen konnte. Fiir ihn ergibt sich die entscheidende Frage erst dann,
wenn es darum geht, ein sicheres und allgemeines Kriterium fiir die Wahr-
heit anzugeben. Diese Frage verweist dann auf die Diskussion des jeweili-
gen Verhiltnisses von Glauben, Meinen und Wissen zum Fiirwahrhalten
und letztlich zur Gewissheit. Die drei Kategorien ordnet Kant auf einer Stu-
fenleiter an, die zur Gewissheit fiihrt.* Auf der untersten Stufe ist das Mei-
nen angesiedelt. Es geniigt weder in subjektiver noch in objektiver Hinsicht
einigermalen bestandsfesten Kriterien des Fiirwahrhaltens, da es keine be-
lastbare Beziehung zu Griinden unterhilt, sondern sich auf sie eher im fra-
gilen Modus des ungepriiften Ahnens bezieht. Der Glauben hingegen kann
aus subjektiver Perspektive als zureichend beurteilt werden; freilich langt
auch er nicht zu einer objektiven Form des Fiirwahrhaltens zu, da seine
Griinde keineswegs allgemein teilbar sein miissen. Auf seiner Grundlage ist
wohl eine fiir mich hinlingliche Uberzeugung moglich, nicht aber eine fiir
jedermann giiltige Gewissheit. Subjektiv und objektiv zureichende Gewiss-
heit lisst sich erst auf der dritten Stufe, der des Wissens, erreichen.

Wenn nun mit den Mitteln der reinen Vernunft geurteilt werden soll,
dann liegt es auf der Hand, dass das Meinen keine geeignete Option darstel-
len kann; in Kants Verbotsrhetorik heif3t es deshalb, dass es in solchen Hin-
sichten ,,gar nicht erlaubt [ist], zu meinen®.* Das gilt iibrigens fiir die theo-
retische Erkenntnis ebenso wie fiir die praktische, denn auch eine sittliche
Handlung kann sich kaum auf bloes Meinen stiitzen. Nach dieser erwart-
baren Ablehnung des Meinens als stichhaltige Grundlage des Fiirwahrhal-
tens erfolgt in Kants Argumentation ein bedeutender Schluss, der auf den
ersten Blick iiberraschend scheinen konnte und mit dessen Gestalt und Fol-
gen wir uns nun ausfiihrlich beschiftigen miissen. Kant sagt, dass in speku-
lativer Hinsicht das Meinen zu wenig ist, ,,aber Wissen auch zu viel“.* Thm
scheint offenbar der Rekurs auf die Gewissheit des Wissens in spekulativen
Fragen verstellt zu sein. Es wiirde unweigerlich zu weit fiihren, diese kanti-

42 Vgl. hierzu: Wellmer, Der Streit um die Wahrheit.
43 Vgl. hierzu Kant, KrV, B 850.

44 Ibid.

45 Kant, KrV B 851.

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

28 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

sche These in allen Details und das heif3t: vor dem Hintergrund der Archi-
tektur der gesamten Kritik der reinen Vernunft zu bedenken.*® Wir miissen
uns hier auf einige einordnende Bemerkungen beschrinken, anhand deren
es aber dennoch méglich sein diirfte, den Sinn des kantischen Schachzugs
nachzuvollziehen. Die Rede vom spekulativen Vernunftgebrauch ist fiir
Kant gewissermafien ein Synonym fiir den theoretischen Vernunftgebrauch
iiberhaupt. In der Spekulation geht es ndmlich darum, das theoretische Er-
kennen in Begriffen a priori, d. h. vor und aufler aller Erfahrung zu denken.
Nur eine solche Erkenntnis a priori ist frei von allen Zufilligkeiten, die
sich ihr durch Erfahrung notwendig beimischen wiirden, und kann deshalb
auf Allgemeingiiltigkeit Anspruch anmelden.”’ Die Spekulation ist aller-
dings ein zweischneidiges Schwert, da sie sich im Uberflug der Erfahrung
in eine Dialektik verwickelt, die stets dazu tendiert, iiber die Grenzen der
Vernunft hinauszuschieBen und sich infolgedessen in Antinomien zu ver-
stricken. Eines der Zentren des kantischen Gebdudes einer Vernunftkritik
ist die Diskussion und kritische Aufhebung dieser Antinomien.** Eine un-
umgingliche Implikation der kritischen Aufhebung der Antinomien des
spekulativen Vernunftgebrauchs besteht darin, dass die kritisch gewonne-
nen Aussagen iiber das Erkenntnisvermdgen der reinen Vernunft nicht mit
objektiven Aussagen iiber die Welt verwechselt werden diirfen.”” Kant er-
kundet das menschliche Erkenntnisvermogen, nicht aber die Welt im onto-
logischen Sinne — und vor diesem Hintergrund ist die obige Stelle zu ver-
stehen, in der behauptet wird, dass Wissen in spekulativer Hinsicht zu viel
gefordert ist. Wissen definiert Kant schlielich als eine durch objektive und
subjektive Griinde getragene Einsicht. Spekulativ kann aber auf die objek-
tiven Griinde einer Erkundung der Dinge an sich selbst nicht durchgegriffen
werden; wir bleiben im Vernunftgebrauch auf unsere internen Griinde ver-

46 Andernorts habe ich einen, allerdings in vielen Hinsichten auch nur andeutenden
Versuch unternommen, die Architektur von Kants Vernunftkritik kritisch zu re-
konstruieren. Vgl. Fliigel-Martinsen, Entzweiung, Teil 11, Kap. a.1.

47 Kant erldutert den Begriff des Spekulativen wie folgt: ,,Eine theoretische Er-
kenntnis ist spekulativ, wenn sie auf einen Gegenstand, oder solche Begriffe von
einem Gegenstande, geht, wozu man in keiner Erfahrung gelangen kann®, Kant,
KrV, B 662/663.

48 Vgl. Kant, KrV, Zweite Abteilung. Die transzendentale Dialektik.

49 Vgl. KrV, B 534/535.

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SICH UBER DIE GRENZEN DES ERKENNENKONNENS ORIENTIEREN | 29

wiesen. Wir konnen durch Vernunftgebrauch nicht zu wahrem Wissen iiber
die Welt an sich gelangen. Das fiithrt Kant zu der Konsequenz, dass ein auf
Gewissheit zielendes Urteil im spekulativen Vernunftgebrauch unmoglich
bleiben muss: ,,In blof} spekulativer Absicht konnen wir also hier gar nicht
urteilen; weil subjektive Griinde des Fiirwahrhaltens, wie die, so das Glau-
ben bewirken konnen, bei spekulativen Fragen keinen Beifall verdienen®.”’
Etwas anders liegen die Dinge hinsichtlich praktischer Fragen. Hier ist,
so behauptet Kant, eine Gewissheit a priori moglich, die uns in theoreti-
schen Fragen versperrt bleiben muss: die (des Bewusstseins) der Freiheit.
Wir werden uns mit dem Freiheitsthema und seiner diffizilen Behandlung
bei Kant sogleich noch eingehender auseinandersetzen miissen. Folgen wir
aber zuvor noch ein wenig der Argumentation des Abschnitts iiber das
Meinen, das Wissen und den Glauben, denn nachdem wir iiber die Unzu-
langlichkeit des Meinens und die Unerreichbarkeit des Wissens schon eini-
ges erfahren haben, steht die Beschiftigung mit dem Glauben bislang noch
aus. Kant operiert hier mit einer Unterscheidung, die fiir den Halt der ge-
samten Architektur seiner Philosophie entscheidende Bedeutung hat. In der
Erorterung des Wissens, des Glaubens und des Meinens verfuhr Kant bis-
her mit jener entschiedenen Offenheit, die er als unumstoBliches methodi-
sches Prinzip der intellektuellen Redlichkeit postuliert.”’ Diese hat ihn al-
lerdings in nicht geringe Schwierigkeiten gebracht: Vom Meinen wissen
wir, dass es in keiner Hinsicht die Gewissheit bereitzustellen vermag, auf
die sich ein begriindetes Fiirwahrhalten stiitzen konnen miisste, und Wissen
lasst sich, wie Kant selbst eingesteht, nicht erreichen. Der einzig iibrig blei-
bende Glauben scheint prima vista kaum tauglich zu sein, um die offen
bleibende Liicke zu fiillen. Kant hat ihn, wie wir gesehen haben, in knap-
per, aber unmissverstindlicher Weise als blof subjektiv, aber nicht auch
objektiv zuldnglich charakterisiert. In dieser verfahrenen Situation bringt
Kant eine Unterscheidung von zufilligem und notwendigem Glauben ins
Spiel, der folgende Uberlegungen Vorangehen:52 In praktischen Fragen

50 Kant, KrV, B 851.

51 In der Kritik der praktischen Vernunft bemerkt Kant zu diesem Thema: ,,Schrift-
steller wiirden sich manche Irrtiimer, manche verlorne Miihe (weil sie auf
Blendwerk gestellt war) ersparen, wenn sie sich nur entschlieBen konnten, mit
etwas mehr Offenheit zu Werke zu gehen®, Kant, KpV, A 191.

52 Vgl. fiir die folgenden Ausfithrungen Kant, KrV, B 851-852.

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

30 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

spricht er zugleich davon, dass das Fiirwahrhalten Glauben genannt werden
kann und dass es sich auf notwendige Zwecke bezieht. Fraglich ist, wie sich
durch Glauben, der ja durch den Rekurs auf subjektive Griinde gekenn-
zeichnet ist, ein Notwendigkeitsaufweis erbringen lassen soll. Kant unter-
scheidet zu diesem Zweck zwei Typen von Notwendigkeit. Einerseits kann
Notwendigkeit subjektiv verstanden werden: Notwendig ist etwas dann,
wenn ich (als Subjekt) keine andere Weise angeben kann, auf die sich ein
Zweck, im Falle praktischer Fragen der Zweck der sittlichen Handlung, er-
reichen ldsst. Das ist aber nur eine subjektive Notwendigkeit, auf deren
Grundlage sich kaum eine zureichende Begriindung des Fiirwahrhaltens
bewerkstelligen lassen diirfte. Das sieht Kant wohl ebenso. Der Glaube, der
sich aus dieser Notwendigkeit ergibt, ist, unter Allgemeinheitsgesichts-
punkten durchleuchtet, ein blof zufilliger Glaube. Deshalb umreif3t er an-
dererseits eine allgemein giiltige Notwendigkeit. Von dieser kann berech-
tigterweise dann gesprochen werden, ,,wenn ich gewill weif3, da3 niemand
andere Bedingungen kennen konne, die auf den vorgesetzten Zweck fiih-
ren®.> In diesem Fall, so Kants Argument, handelt es sich nicht ldnger um
einen zufilligen, sondern um einen notwendigen Glauben. Es ist dieses Ar-
gument, auf das Kant, wie wir noch verschiedentlich sehen werden, immer
dann zuriickkommt, wenn es darum geht, die allgemeine Dignitit des mora-
lischen Glaubens, den er auch Vernunftglauben nennt, auszuweisen.

Doch dieser Argumentationsschritt ist hier noch gar nicht vollzogen.
Zuvor muss erst noch gezeigt werden, dass es iiberhaupt der moralische
Glauben ist, der die genannten Anspriiche im Unterschied zu anderen For-
men des Glaubens zu erfiillen vermag. Kant unterscheidet dazu drei For-
men des Glaubens: den pragmatischen, den doktrinalen und den morali-
schen Glauben. Der pragmatische Glauben mag in diesem oder jenem Fall
zweckdienlich sein, aber es handelt sich bei ihm, wie Kant meint, um einen
durch und durch zufilligen Glauben. Er orientiert das Handeln dort, wo es
sich auf nichts Gewisseres stiitzen kann. Kant zieht zur Illustration ein
Arztbeispiel heran: Ein Arzt, der sich in seiner Diagnose nicht sicher ist,
diagnostiziert Schwindsucht, dann weifl er zumindest, was zu tun ist, ob-
gleich ein anderer Arzt womdglich anders und besser urteilen wiirde.” Von
diesem Glauben, der in der alltagsweltlichen Wendung des ,,Ich glaube, es

53 Kant, KrV, B 852.
54 Ibid.

14.02:2026, 14:18:00. - [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SICH UBER DIE GRENZEN DES ERKENNENKONNENS ORIENTIEREN | 31

konnte sich so und so verhalten* seinen angemessenen Ausdruck findet,
unterscheidet sich der doktrinale Glauben. In diesem Fall wird nicht einfach
geglaubt, weil man ja aufgrund irgendwelcher Annahmen handeln muss
oder jedenfalls denkt, dass man handeln muss und es besser ist, dies auf-
grund von Annahmen zu tun, so ungewiss sie auch sein mogen. Von dok-
trinalem Glauben spricht Kant dann, wenn ein reflektierendes Subjekt bei
aller Anstrengung keine andere Erkldrung fiir ein bestimmtes Phinomen zu
finden vermag und das, woran geglaubt wird, in der Lage wire, dieses Pha-
nomen hinreichend plausibel zu erkldren. Fiir Kant gehort der Glaube an
die Lehre vom Dasein Gottes in bestimmten Hinsichten zum doktrinalen
Glauben, denn, so argumentiert Kant, die Einheit der Natur verweist auf
eine sie urspriinglich ordnende gottliche Logik als sie instruierende ,,hochs-
te Intelligenz®, die nach ,,weisesten Zwecken*> verfihrt. Damit ist der dok-
trinale Glaube zwar weit vom pragmatischen Glauben entfernt, aber den-
noch bleibt auch er zufillig und hat dadurch ,.etwas Wankendes in sich*.”®
Denn die Existenz bspw. eines gottlichen Wesens ist durch das Versagen
des subjektiven Auffindens anderer Erkldrungen noch keineswegs allge-
mein als notwendig aufgezeigt. Anders verhilt es sich erst mit dem morali-
schen Glauben. Die andere Stellung des moralischen Glaubens sucht Kant
durch eine zweistufige Argumentation zu sichern. Erstens ist es nach seiner
Auffassung ,,schlechterdings notwendig [...] dem sittlichen Gesetze in allen

57

Stiicken Folge* " zu leisten. Damit ist, so stellt es sich wenigstens fiir Kant
dar, ein gewisser Ausgangspunkt gewonnen, auf den der zweite Schritt auf-
bauen kann. Dieser hat eine simple Struktur, indem Kant die Position ver-
tritt, dass sich das unter keinen anderen Bedingungen denken lisst, als unter
denen, aus moralischen Griinden das Dasein Gottes und das kiinftige Leben
zu glauben. Wohlgemerkt ist hier nicht die Rede davon, dass wir die Mog-
lichkeit der Existenz Gottes und der unsterblichen Seele wissen. Wir glau-
ben sie — aber wir glauben sie nicht zufilligerweise, sondern notwendig.
Wiewohl es auch in Belangen des moralischen Glaubens, wie auf dem Feld
des Glaubens insgesamt, subjektive Griinde bleiben und von Wissen darum
nicht gesprochen werden kann, zeigt sich Kant trotzdem iiberzeugt, dass
sich eine Gewissheit ergibt: Die Gewissheit, die sich in der aus der Sub-

55 Kant, KrV, B 854.
56 Kant, KrV, B 855.
57 Kant, KrV, B 856.

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

32 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

jektperspektive notwendigen Aussage ,,ich bin moralisch gewiﬁ“58 zum
Ausdruck bringt.

Einen moglichen Schwachpunkt seiner Argumentation sieht Kant
selbst: ,,.Das einzig Bedenkliche, das sich hierbei findet, ist, da} sich dieser
Vernunftglaube auf die Voraussetzung moralischer Gesinnungen griindet*.
In der Auseinandersetzung mit dieser zu behebenden Schwierigkeit, die
Kant an dieser Stelle gar nicht direkt angeht,59 verwendet er eine Argumen-
tationsfigur, auf die er auch an anderen vergleichbaren Stellen zuriick-
kommt. Kant entscheidet sich fiir eine argumentatio e contrario, indem er
sich der Existenz Gottes und der unsterblichen Seele von der Annahme
ihrer Nichtexistenz her nihert: Fiir diese, so lautet Kants zentrale Uberle-
gung, lédsst sich nun aber keineswegs ein zureichender Nachweis erbringen,
denn es miisste durch die Vernunft bewiesen werden, dass Gott und die un-
sterbliche Seele unmoglich sind, was, wie Kant an dieser Stelle formuliert,

60 C o
“* — wobei die zitierte Wen-

,kein verniinftiger Mensch tibernehmen kann
dung zwei Akzente hat: das Adjektiv verniinftig und das Verb konnen und
deshalb entschieden so zu lesen ist, dass sich durch Vernunft einer solcher
Nachweis im starken Sinne nicht erbringen lidsst. Zwar gibt Kant dadurch
seiner Konklusion eine insgesamt negative Fassung, aber er schliet von ihr
auf eine Gewissheit und Notwendigkeit jenseits dessen, was sich wissen
lasst. Das setzt allerdings eine ganz bestimmte Logik voraus, von der kei-
neswegs ausgemacht ist, dass sie zu der angestrebten Gewissheit fithren
muss. Kant muss nidmlich davon ausgehen, dass der Nachweis der Unmog-
lichkeit der einen Seite die prinzipielle Moglichkeit der anderen Seite not-
wendig nach sich zieht. Es ist dies aber, wie sehr viel spéter in Auseinan-
dersetzung mit Derrida und etwas frither schon bei Nietzsche ersichtlich
werden wird, eine Annahme, die alles andere als selbstverstindlich ist.
Nietzsche bezeichnet die hier zugrunde gelegte Logik als eine Psychologie
der Metaphysik, die fiir eine schlieBende argumentative Logik notwendig
sein mag, aber dadurch diese noch keineswegs plausibel macht. IThr Muster
ist die Uberlegung, dass wenn es sich mit A ,,so und so* verhilt, fiir B fol-

58 Kant, KrV, B 857.

59 Auf die direkteren Stellungnahmen Kants zu diesem Problemsyndrom kommen
wir weiter unten im Zusammenhang der Erorterung des Problems einer Gewiss-
heit der Freiheit zuriick.

60 Kant, KrV, B 858.

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SICH UBER DIE GRENZEN DES ERKENNENKONNENS ORIENTIEREN | 33

gerichtig ,,das und das* gelten muss; aus Nietzsches Perspektive liegen die-
ser Logik Wiinsche, dass es so sein moge, zugrunde.(’1

Betrachten wir die Bedingungen dieser von Kant in Anspruch genom-
menen Argumentationslogik noch etwas néher, da es von ihrer Plausibilitit
abhingt, ob sich die Gewissheit retten lisst, der er durch seine vernunftkri-
tische Examination von Glauben und Wissen ein undogmatisches und da-
mit weniger fragiles Postament zu geben sucht. In der Kritik der prakti-
schen Vernunft finden sich Passagen, die den Stellen aus der Kritik der
reinen Vernunft, an denen Kant die Griinde des Fiirwahrhaltens erkundet,
korrespondieren. Die Kritik der praktischen Vernunft ist innerhalb der An-
lage des kantischen Philosophierens die notwendige Folge der Kritik der
reinen Vernunft, da in praktischer Hinsicht, wie schon angedeutet wurde,
etwas moglich ist, was in theoretischer unerreichbar bleiben muss: Wih-
rend die theoretische Vernunftkritik sich mit der negativen Aufgabe be-
scheiden muss, die Vernunft nur zu léiutern,62 soll es der praktischen Ver-
nunftkritik moglich sein, auf ein positives Ergebnis, ndmlich auf den
Aufweis der Freiheit, zuzulaufen. Die Freiheitsdiskussion macht deshalb,
wie Kant es fasst, ,,den SchluBstein von dem ganzen Geb#ude eines Sys-
tems der reinen, selbst der spekulativen, Vernunft aus“®

zige unter allen Ideen der spek. Vernunft [ist], wovon wir die Moglichkeit a
«64

, well sie ,,die ein-
priori wissen*”” — und weil die Vernunft, wie hinzuzufiigen ist, durch die
Freiheit ihr Praktischsein und mit ihm die Realitdt ihrer Begriffe, mithin
sich selbst mit Gewissheit nachweist. Im Zusammenhang dieser Uberle-
gungen aus der Vorrede zur Kritik der praktischen Vernunft spielt auch
schon ein Gedanke eine wichtige Rolle, der in Kants Schriften immer dann,
wenn die Freiheit erldutert wird, in verschiedenen Fassungen auftaucht und
den wir nun genauer in Augenschein nehmen miissen. Kant gibt der Formu-
lierung, dass wir die Moglichkeit der Freiheit a priori wissen, einen eigen-
tiimlichen Appendix, indem er schreibt, wir wissen ,,die Moglichkeit a prio-
ri [...], ohne sie doch einzusehen*. Der Appendix endet hier nicht, sondern
er erhilt eine, ebenfalls seltsame, Fortsetzung. Der Satz sei hier deshalb
noch einmal im Ganzen zitiert: ,,Freiheit ist aber auch die einzige unter al-

61 Vgl. Nietzsche, Nachlass 1885-1887, 3217.
62 Kant, KrV, B 25.
63 Kant, KpV, A 4.
64 Kant, KpV, AS.

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

34 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

len Ideen der praktischen Vernunft, wovon wir die Moglichkeit a priori
wissen, ohne sie doch einzusehen, weil sie die Bedingung des moralischen

13

Gesetzes ist, welches wir wissen 5 Verzichten wir zunichst auf eine ein-
gehende Interpretation des Satzes, dessen Gehalt, Voraussetzungen und
Folgen uns ohnehin nun beschiftigen werden, und notieren wir nur einige
Beobachtungen: Freiheit wird gewusst, aber dieses Wissen ist nicht einseh-
bar — wir wissen sie, weil sie Bedingung eines moralischen Gesetzes ist, das
wir wissen. Zweimal wird hier von einem Wissen gesprochen, von einem
Wissen jenseits des herkommlichen Wissens, denn es handelt sich jeweils
nicht um eindeutig Feststellbares. Von solchem eindeutig Feststellbaren
lasst sich nach den bisherigen Ausfithrungen ohnehin nicht ohne weiteres
sprechen — denn was soll sich eindeutig feststellen lassen, wenn wir zu so
etwas wie objektiven Data iiber die Welt nicht vordringen konnen. Dieses
eigenartige, weil nicht einsehbare Wissen der Freiheit ist womdglich das
Gewisseste, das sich dann iiberhaupt noch denken ldsst und es unterhilt
eine enge systematische Beziehung zu einem moralischen Gesetz, das wir
ebenfalls wissen. Doch was heifit hier wissen? Das moralische Gesetz ver-
dankt Kant zufolge die Dignitédt der Gewissheit — wie wir in den nach der
Kritik der praktischen Vernunft verfassten religionsphilosophischen Schrif-
ten, die weiter oben einer Lektiire unterzogen wurden, verfolgen konnten —
einem moralischen Glauben, der Gewissheit jenseits des Wissens ermog-
licht, da er ein notwendiger Glauben ist. Vor dem Hintergrund des Glau-
bens ldsst sich der Satz auch anders lesen: Der Einschub ,,ohne sie [die
Freiheit bzw. ihre Moglichkeit a priori, OFM] doch einzusehen® ist so plat-
ziert, dass der Satz eine eindeutige Lesart nicht zulédsst. Gemeint sein konn-
te gleichermaf3en, dass wir die Freiheit wissen, weil wir das moralische Ge-
setz wissen oder auch, dass wir sie nicht einsehen konnen, weil sie die
Bedingung des moralischen Gesetzes ist. Der letzten Lesart zufolge wire
sie das Uneinsehbare, zu dessen Plausibilisierung Kant den notwendigen
moralischen Glauben einfiihrt, einen Glauben, der zwar kein Wissen ist,
aber ebenso gewiss wie Wissen sein soll. Wir miissen zwischen diesen bei-
den Lesarten keine Entscheidung treffen. In beidem Féllen ist ndmlich un-
klar, warum und wie wir tiber Freiheit Gewissheit erlangen konnen und mit
dieser Frage werden wir uns jetzt anhand weiterer Textstellen auseinander-
setzen miissen. Der Satz lésst librigens noch andere Deutungsfragen offen

65 Ibid.

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SICH UBER DIE GRENZEN DES ERKENNENKONNENS ORIENTIEREN | 35

und seine Deutung wird zudem zusétzlich dadurch erschwert, dass es zu
ihm eine FuBinote gibt, in der Kant die verschiedenen Varianten diskutiert,
in der sich moralisches Gesetz und Freiheit zueinander als Bedingungen
verhalten konnen, wobei immer zur Frage steht, wer wen bedingt.66

Kant greift das Freiheitsthema noch einmal in den letzten Kapiteln der
dritten Kritik, der Kritik der Urteilskraft, auf. Dort reflektiert er im Zu-
sammenhang der Erorterung der Freiheit erneut auch das Verhiltnis von
theoretischer und praktischer Vernunft sowie die damit eng verkniipfte Fra-
ge, ob und worin mit den Mitteln der Vernunft Gewissheit erlangt werden
kann. Freiheit versteht er zunichst als Tatsache, wobei er nochmals unter-
streicht, dass sich ihre Moglichkeit theoretisch nicht beweisen lisst.”” Eine
Tatsache der praktischen Vernunft ist Freiheit Kant zufolge insofern, als sie
sich erstens in den praktischen Gesetzen der reinen Vernunft und zweitens
durch wirkliche sittliche Handlungen zum Ausdruck bringt. Kant erneuert
auch an dieser Stelle die aus der Kritik der praktischen Vernunft bereits be-
kannte Annahme, dass sich Gewissheit letztlich nur im praktischen Ver-
nunftgebrauch erreichen lésst, der spekulative hingegen nicht zu ihr zu ge-
langen vermag. In dem kurzen Abschnitt Vom Fiirwahrhalten aus der Kritik
der praktischen Vernunft, in dem das Verhiltnis von praktischer und theo-
retischer Vernunft tiber die Figur des reinen praktischen Vernunftglaubens
und seine Rolle beim Fiirwahrhalten erortert wird, hatte Kant den Unter-
schied zwischen dem theoretischen und dem praktischen Vernunftgebrauch
in folgender Weise festgehalten: ,,Ein Bediirfnis der reinen Vernunft in
ihrem spekulativen Gebrauche fithrt nur auf Hypothesen, das der reinen
praktischen Vernunft aber zu Postulaten“.®® Der Gehalt der Distinktion ist
augenfillig: Wihrend Hypothesen etwas Zufilliges anhaftet, konnen Postu-
late demgegeniiber mit dem Anspruch der Notwendigkeit auftreten. Auf
den damit zur Geltung gebrachten Vorrang der praktischen Vernunft bei der
Begriindung des Fiirwahrhaltens greift Kant auch in der Kritik der Urteils-
kraft zuriick, wenn er sich zu erldutern bemiiht, inwiefern und wodurch sich
Gott und Seelenunsterblichkeit belegen lassen. Freiheit, so lautet Kants Be-
hauptung, ist einzig geeignet, diesen Nachweis zu erbringen, wihrend er

66 Ibid.
67 Kant, KdU, B 457.
68 Kant, KpV, A 255.

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

36 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

auf theoretischem Wege verfehlt werden muss.” Sie ist aber nur in einer
besonderen Weise dazu in der Lage, als Grund des Fiirwahrhaltens zu fun-
gieren: Sie gibt ndmlich einen giiltigen Beweisgrund nur ,,in praktischer
Absicht* ab.”” Da sich Kant aber davon iiberzeugt zeigt, dass es eines ande-
ren Beweis hier gar nicht bedarf, kann er dennoch festhalten, dass der prak-
tische Vernunftgebrauch mithilfe des Faktums der Freiheit ,,die Vernunft
iiber diejenigen Grenzen erweitern kann, innerhalb deren jeder Naturbegriff
(theoretischer) ohne Hoffnung eingeschrankt bleiben miisste*.”" Wichtig fiir
unsere Zwecke der Untersuchung von Glauben und Wissen ist die Schluss-
folgerung, die Kant aus diesen Uberlegungen fiir den Charakter des Fiir-
wahrhaltens zieht. Das Fiirwahrhalten kann, wie es schon aus seiner Erorte-
rung in der Kritik der reinen Vernunft bekannt ist, eines sein, das sich
entweder als Wissen oder als Glauben verstehen lisst.”” Fiir Kant ist es klar,
dass das moralische Argument, das sich der Freiheitskategorie verdankt,
sich letztlich nicht als Wissen verstehen lassen kann, sondern auf den Glau-
ben als Vernunftglauben verweist. Kants Philosophie fiihrt insofern, wie
sich an der Behandlung der Moral- und der Freiheitsproblematik in der Kri-
tik der Urteilskraft ein weiteres Mal zeigt, tiber das Wissen hinaus. Zwar
soll der praktische Vernunftgebrauch die Gewissheit der Freiheit aufzeigen,
aber Kant verschweigt an keiner Stelle, dass sich das nicht im Modus der
Gewissheit des Wissens erreichen lidsst. Den eigenartigen Charakter einer
Erkenntnis der Freiheit jenseits des Wissens hélt Kant in einer aufschluss-
reichen Formulierung aus der Religionsschrift fest:

S0 ist die Freiheit, eine Eigenschaft, die dem Menschen aus der Bestimmbarkeit
seiner Willkiir durch das unbedingt moralische Gesetz kund wird, kein Geheimnis,
weil ihr Erkenntnis jedermann mitgeteilt werden kann; der uns unerforschliche
Grund dieser Eigenschaft aber ist ein Geheimnis, weil er uns zur Erkenntnis nicht

gegeben ist.«”

69 Kant, KdU, B 465-468.
70 Kant, KdU, B 467.

71 Kant, KdU, B 468.

72 TIbid.

73 Kant, Religion, B 209.

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SICH UBER DIE GRENZEN DES ERKENNENKONNENS ORIENTIEREN | 37

In diesem Zitat kommt der seltsame Doppelcharakter der Gewissheit der
Freiheit besonders plastisch zum Ausdruck. Sie ist uns einerseits offenbar
und gewiss — aber andererseits bleibt sie uns verschlossen, wir konnen ihren
Grund nicht mit Gewissheit ausmachen. Die Gewissheit der Freiheit, die
einzige, die uns durch Vernunftgebrauch iiberhaupt zuginglich ist, liegt
jenseits des Wissens — der Grund der Freiheit ist uns, wie Kant in der obi-
gen Formulierung sagt, zur Erkenntnis nicht gegeben. Woher aber riihrt
dann iiberhaupt die Gewissheit der Freiheit? Wie kann Kant zu der Annah-
me gelangen, dass sich Freiheit jenseits des Wissens von ihr dennoch mit
Gewissheit annehmen ldsst? Kant sucht an dieser Stelle Zuflucht bei der
Kategorie der Notwendigkeit. Die Freiheit bzw. das moralische Gesetz, was
fur Kant, der beide iiber den Begriff der Autonomie als einer freien Selbst-
gesetzgebung Verknijpft,74 bekanntlich einerlei ist,” konnen zwar nicht ni-
her, sie ergriindend, erklidrt werden, aber die Zuléssigkeit des Rekurses auf
sie soll sich verteidigen lassen. Sie ergibt sich, wie Kant postuliert, aus der
Notwendigkeit, mit der die Vernunft uns solche Gesetze, wie wir beobach-
ten konnen sollen, gibt.”® Dieses Argument setzt wiederum eine bestimmte
Logik voraus, die derjenigen dhnelt, mit deren Hilfe Kant, wie wir weiter
oben gesehen haben, behauptet, dass die Moglichkeit dessen, das sich nicht
als unmoglich zeigen ldsst, angenommen werden kann. Ubrigens macht
Kant hier von der Ungewissheit einen konstruktiven Gebrauch: Es muss, so
lieBe sich die Reflexion iiber Moglichkeit und Unmoglichkeit auch lesen,
ungewiss bleiben, ob sich die Unmoglichkeit nachweisen ldsst, was ja vor
allem auch heif3t, dass sie nicht nachgewiesen werden kann, und damit ist
die Moglichkeit zumindest nicht dementiert. Durch den Verweis auf die
Notwendigkeit wird dem Argument aber eine deutlich positivere Gestalt
gegeben. Es ist, wenn erst die Notwendigkeit demonstriert ist, nicht linger
notig, auf die schwache Formulierung zuriickzugreifen, dass eine Moglich-
keit sehr wohl angenommen werden kann, wenn die Unmoglichkeit sich
nicht nachweisen lisst, sondern nunmehr kann, so sieht es zumindest Kant,
davon gesprochen werden, dass etwas in Anspruch genommen werden
muss, dessen Notwendigkeit als erwiesen gelten darf. Kant kombiniert bei-
de Argumentationslinien: Wir erlangen eine erste Gewissheit iiber die Mog-

74 Kant, KpV, A 58/59.
75 Kant, KpV, A 79/80.
76 Kant, KpV, A 52/53.

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

38 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

lichkeit der Freiheit dadurch, dass wir ihre Unmdoglichkeit nicht definitiv
erweisen konnen, und wir werden sodann durch die moralischen Gesetze
dazu genotigt, Freiheit anzunehmen. Diese Notigung, sie anzunehmen,
schldgt Kant dann vor im Sinne einer Berechtigung zu deuten: wir sind
,.gendtigt, eben dadurch auch berechtigt [...], sie anzunehmen®.”” Es ist hier
weder moglich noch notig, der komplexen Freiheitsdiskussion und der
transzendentalen Aufhebung der Freiheitsproblematik in Kants Kritik der
praktischen Vernunft eine ausgiebige Diskussion zu widmen. Fiir die vor-
liegenden Zwecke diirften die wesentlichen Punkte bereits deutlich genug
hervorgetreten sein. Es gilt abschlieBend noch, ihre Konsequenzen, die ver-
schiedentlich bereits angedeutet wurden, zu erwégen. Eine Notiz zu der von
Kant supponierten Logik scheint mir in diesem Zusammenhang wichtig. Es
wurde bereits gesagt, dass die Logik, mit deren Hilfe davon gesprochen
werden kann, dass die Unmoglichkeit der einen Option die Moglichkeit der
anderen nahelegt, auf zweifelhaften Griinden ruht. Diese Logik beinhaltet
eine Aussage iiber die konsistente Beschaffenheit der Welt, die mitnichten
unbesehen vorausgesetzt werden kann. Es gibt keinen prima facie giiltigen
Grund anzunehmen, dass sich die Welt in das Schema eines Entweder-Oder
einfiigt. Eine solche Zweiseitenlogik ist es aber, die Kant, zumindest impli-
zit, verschiedentlich unterstellt. Erst vor ihrem Hintergrund ergeben die
gewaltigen Aussortierungsargumentationen, von denen seine Schriften, vor
allem die kritischen, iibervoll sind, iiberhaupt Sinn. Argumentativer Fort-
schritt auf dem Weg zu einer steigenden Gewissheit lédsst sich durch den
Ausschluss unplausibler Varianten nur dann erreichen, wenn ausgesprochen
oder unausgesprochen darauf gebaut wird, dass es einen zwingenden oder
zumindest hinreichend plausiblen Grund dafiir gibt, dass eine Moglichkeit
tibrig bleiben muss, die sich als die letztlich richtige erweist. Die kantische
Logik setzt so eine widerspruchsfreie Welt voraus oder zumindest eine
Welt, die eine logische Struktur aufweist, durch die sich die Widerspriiche
vermittels eines Ausschlusssystems versohnen lassen. Auf diese Anlage des
kantischen Beweisgangs und die Fragwiirdigkeit ihrer Logik hat Adorno,
als ein Denker des Nichtidentischen, in seinen Vorlesungen iiber Probleme
der Moralphilosophie nachdriicklich hingewiesen: ,,Ich merke nur gerade
en passant an, daf dieser Schluf3: dafl aus dem Beweis der Untriftigkeit der

77 Kant, KpV, A 168.

14.02:2026, 14:18:00. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SICH UBER DIE GRENZEN DES ERKENNENKONNENS ORIENTIEREN | 39

Gegenthese zu dem je Entwickelten die Giiltigkeit der in Rede stehenden
These selbst folgt, logisch keineswegs so unmittelbar hervorspringt*.”®
Diese Logik trigt auch Kants Uberlegungen zur Nétigung durchs Not-
wendige. Dass etwas aus einer bestimmten Perspektive notwendig er-
scheint, heifit noch nicht viel, wie auch Kant sieht, wenn er von der subjek-
tiven Notwendigkeit spricht. Aber auch seine Vorstellung einer allgemei-
nen Notwendigkeit erhilt nur dann einen produktiven Charakter, wenn die
logische Annahme hinzutritt, dass etwas, das notwendig ist, auch moglich
sein muss. Genau das aber steht zur Frage. Eine solche Logik ndmlich
unterstellt mit Gewissheit eine Welt, in der es immer mit rechten Dingen,
unter denen verldssliche und berechenbare Dinge zu verstehen sind, zugeht.
Eine solche Welt gleicht einem logischen Riitsel, bei dem von vorne herein
feststeht, dass es aufgeht. Es ist genau dieser Zugriff auf die Gewissheit des
logischen Aufbaus der Welt an sich, die mithilfe des Vernunftgebrauchs
nicht zu erreichen ist, die Kant aber unter der Hand durch seine logischen
Rahmenannahmen in Anspruch nimmt. Kant ist sich an diesen Stellen, wie
sich an den zuriickhaltenden und variierenden Formulierungen, die er
wihlt, zeigt, keineswegs sicher. Die Probleme bleiben immer sichtbar.
Adorno, der auch dieses Problem wahrgenommen hat, hat das in einer tref-
fenden Formulierung den Doppelcharakter der kantischen Philosophie ge-
nannt. Sie ist demzufolge einerseits gekennzeichnet durch einen kritischen
Impuls, der Dogmen unnachgiebig auflost, und versucht aber andererseits
,.den objektiven Charakter der Erkenntnis zu retten®.” Kant geht auch dabei
mit einer sehr weitgehenden Offenheit zu Werke, die ihn, wie wir beobach-
ten konnten, iiber das Wissen hinaustreibt und die den dogmatischen Glau-
ben auflost. Der Vernunftglauben als moralischer Glauben erweckt dann
allerdings den Anschein, als wiirde Kant den 6ffnenden Impuls, der die
Ungewissheit des Erkennenkonnens einbekennt, zu béndigen, ja einzuhe-
gen suchen. Dreht Kant hier die klassische Erzéhlung der Aufkldrung um?
Die eigentliche Richtung bewegt sich ja vom dunklen Dogma des Glaubens
zum lichten Wissen. Diesen Weg hat Kants Religionsphilosophie doch al-
lem Anschein nach beschritten. Das ist richtig und falsch zugleich. Kant
klart den Glauben auf — und das heif3t: er verabschiedet den dogmatischen
Glauben als Quelle der Gewissheit. Aber auf diesem Weg gewinnt er, wie

78 Adorno, Probleme der Moralphilosophie, 55.
79 Adorno, Probleme der Moralphilosophie, 85.

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

40 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

wir sehen konnten, auch Einsicht in die Grenzen des Erkennenkonnens
durch das Wissen. Das Wissen hinterldsst eine Leerstelle. Kant spricht hin-
sichtlich der offenen Fragen, die der theoretische Vernunftgebrauch hinter-
lasst, explizit von einem leeren Platz, der bleibt. Thn fiillt die praktische
Vernunft durch die Freiheit.* Aber das ist kein Wissen und es ist auch kein
Glauben; jedenfalls kein Glauben im theologischen Sinne. Vernunftglauben
— mit diesem Begriff umschreibt Kant ein Wechselspiel zwischen Wissen
und Glauben in einem Philosophieren jenseits von Wissen und Glauben,
das die Gewissheit von Freiheit und Vernunft dennoch zu retten sucht. Aber
Gewissheit im starken Sinne ist dadurch nicht zu haben. Kants kritisches
Philosophieren schlidgt nolens volens einen, vom Ziel der Errettung der
Gewissheit abweichenden, 6ffnenden Pfad ein. Das kritische Fragen, das es
antreibt, ldsst sich nicht stillstellen. Der Verweis auf den Vernunftglauben
kann nicht das letzte Wort bleiben, jedenfalls keines, das alle Zweifel aus-
raumt und Gewissheit an ihre Stelle treten ldsst. Denn dieser Vernunftglau-
ben muss mit den offenen Stellen leben, die Kant in seiner Freiheitsdiskus-
sion, gerade im Zusammenhang der Erorterung des Vernunftglaubens, ja
keineswegs leugnet.' Der Grund des Fiirwahrhaltens bleibt letztlich unge-
wiss.

80 Kant, KpV, A 84/85.
81 Vgl. Kant, Religion, B 209 und B 297.

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das sich entziehende Absolute:
Hegels Dekonstruktion

Hegel ist der Stichwortgeber. Mit seiner Schrift iiber «Glauben und Wis-
sen» hat er einen Titel geprigt, der bis heute wieder aufgegriffen wird,
wenn es um die philosophische Diskussion des Verhiltnisses von Glauben
und Wissen geht.' Der vollstindige, ungleich sperrigere Titel des Textes,
der urspriinglich 1802 im gemeinsam von Hegel und Schelling herausgege-
benen Kritischen Journal der Philosophie erschienen ist,” zeigt an, worum
es Hegel neben der Auseinandersetzung mit dem Verhiltnis von Glauben
und Wissen auch geht; er lautet: «Glauben und Wissen oder Reflexionsphi-
losophie der Subjektivitit in der Vollstindigkeit ihrer Formen als Kanti-
sche, Jacobische und Fichtesche Philosophie». Hegel will nicht einfach nur
iiber Glauben und Wissen schreiben, er will sich dariiber hinaus im philo-
sophischen Diskurs seiner Zeit positionieren, indem er sein Thema kritisch
gegen die dominanten philosophischen Schriftsteller entwickelt. Schon sei-
ne den Auftakt machenden Einlassungen konnen als eine direkte Kritik der
kantischen Behandlungsweise des ndmlichen Themas verstanden werden.
Vereinfacht liefe sich die kantische Auseinandersetzung mit Glauben und
Wissen, die im vorangegangenen Kapitel ausfiihrlich diskutiert wurde, so
darstellen, dass Kant zunéchst den theologischen Glauben in aufkléreri-

1 Vgl hierzu als jiingere Beispiele etwa Habermas’ Rede anlésslich der Verlei-
hung des Friedenspreises des Deutschen Buchhandels 2001: Habermas, Glauben
und Wissen oder auch Derrida, Foi et savoir.

2 Zu Hegels und Schellings gemeinsamer Arbeit am Kritischen Journal und ihren

Spannungen siehe: Pinkard, Hegel, 110ff.

14.02:2026, 14:18:00. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

42 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

scher Absicht vom Wissen her auflost, um sodann in erkenntniskritischer
Perspektive die Schwachstellen des Wissens aufzudecken, die vor allem in
dessen Unzugénglichkeit, ja Unerreichbarkeit bestehen, woraufhin schlief3-
lich zur Rettung der Gewissheit in einem dritten Schritt ein neuer, gleich-
sam kritisch gelduterter Glaube, der Vernunftglaube, eingefiihrt wird. So
ungefidhr muss sich die kantische Bewegung auch Hegel darstellen — und
sie ist ihm zutiefst suspekt. Hegel resiimiert zu Beginn seiner Uberlegun-
gen, wie man heute sagen wiirde, den Diskussionsstand und hilt dabei fest,
dass die kritischen, philosophischen Examinationen der Theologie die alt-
hergebrachte, despektierliche Rede von der Philosophie als der Magd der
Theologie weitgehend zum Verschwinden gebracht haben. Die Philosophie
und die in ihren Bereich gehorende Vernunft scheinen also die Siegerinnen
dieses Deutungskampfes zu sein. Doch ist die Vernunft tatsidchlich die Sie-
gerin? So fragt Hegel schon nach wenigen Sitzen.” Konnte es nicht viel-
mehr sein, dass sie, wie Hegel in einem Analogieschluss zwischen Realge-
schichte und Ideengeschichte iiberlegt, gleich einer siegenden Nation zwar
duBerlich herrscht, aber innerlich subkutan ,,dem Geiste nach [...] dem
Uberwundenen** erliegt? Wie ist diese hegelsche Erwigung zu verstehen?
In ihr liegt im Kern bereits die ganze hegelsche Kantkritik und mit ihr eines
der zentralen Motive des hegelschen Philosophierens insgesamt. Hegel ar-
gumentiert, dass in der Auseinandersetzung zwischen Glauben und Wissen
bzw. zwischen Religion und Vernunft beides aufgelost wurde: Die Religion
ist kritisch zersetzt, von ihrem Offenbarungscharakter bleibt, wie wir gese-
hen haben, beinahe nur Folkore. Aber auch um die Vernunft ist es nicht
besser bestellt. Das Wissen als ein Durchgriff zu den Griinden des Wissen-
konnens muss ihr versperrt bleiben. Sie ist entweder nur in der depravierten
Form des Verstandes, als ein Vermogen zu unterscheiden, denkbar. Oder
sie macht sich, wenn sie in vollem Umfang auftreten konnen soll, erneut
,zur Magd eines Glaubens“.’ Einige dieser hegelschen Gedankenginge
diirften vor dem Hintergrund der Auseinandersetzung mit Kants Religions-
philosophie unmittelbar klar sein: Der neue Glauben, dessen Magd die Phi-
losophie wiederum wird, scheint Kants Vernunftglaube zu sein. Jedenfalls
bemerkt Hegel nach dieser Feststellung, dass Kant behauptet, Vernunft sei

3 Hegel, Glauben und Wissen, 2877.
4 Hegel, Glauben und Wissen, 287/288.
5 Hegel, Glauben und Wissen, 288.

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS SICH ENTZIEHENDE ABSOLUTE | 43

der Einsicht in Ubersinnliches nicht fihig.® Das verweist offenbar auf Kants
Einschidtzung der Reichweite der Vernunfteinsicht und die Substitution des
unerreichbaren Wissens durch den Vernunftglauben. Schwer wiegt Hegels
Deklassierung einer so verstandenen Vernunft als ,,nur Verstand*’. Dieser
Zug aber ist vor allem erlduterungsbediirftig. Um das hegelsche Verstind-
nis des Begriffs des Verstandes zu erortern, hilft ein Blick zuriick auf seine
aus dem Jahre 1801 stammende Differenzschrift, die sich zwar hauptséch-
lich der Diskussion der Philosophien Fichtes und Schellings zuwendet, an
zahlreichen Stellen aber auch als eine kritische Auseinandersetzung mit
Kant gelten kann. Den Verstand begreift Hegel dort als blol beschrinkende
Kraft. Seine Aktivitit zersplittert in Einzelteile, ohne sie wieder zusammen-
fihren zu konnen.® Aufgabe einer wohlverstandenen Vernunft wire es
demgegeniiber, die Gegensitze, die der Verstand durch seine scheidende
Tatigkeit fixiert, aufzuheben.” Statt in einer hoheren Erkenntnis Einheit
wieder herzustellen, den Bezug zum Absoluten zu schaffen, beldsst der
Verstand das Entzweite entzweit.'’ In dieser Kritik des Verstandes wird zu-
gleich ein wichtiges Motiv des hegelschen Denkens tiberhaupt sichtbar:
Philosophie ist ihm wesentlich Auseinandersetzung mit jenen Entzweiun-
gen, die unvermeidlich sind — Hegel spricht deshalb von einer ,,notwendi-
ge[n] Entzweiung®, die ,,ein Faktor des Lebens, das ewig entgegensetzend
sich bildet*, ist."" Aber bei ihnen darf nicht stehen geblieben werden, sie
miissen bearbeitet werden — ja vielfach scheint sich Hegel zu dem heroi-

6 Ibid. Vergleichbares findet sich dann auch zu Jacobi und Fichte. Ich verzichte
hier darauf, Hegels diesbeziigliche Ausfithrungen zu referieren, da es nicht um
einen Nachvollzug seiner Auseinandersetzung mit der Philosophie seiner Zeit
gehen soll, sondern um seine Beschéftigung mit Glauben und Wissen. Riickbe-
ziige auf Kant bieten sich allerdings, da Kant Gegenstand des vorangegangenen
Kapitels war, zu Verdeutlichungszwecken an, weshalb sie gelegentlich einge-
streut werden.

7 Ibid.

Hegel, Differenz des Fichteschen und des Schellingschen Systems der Philoso-
phie, 20.

9 Hegel, Differenz, 21.

10 Mit Hegels Denken der Entzweiung habe ich mich andernorts ausfiihrlicher be-
schiftigt. Vgl. Fliigel-Martinsen, Entzweiung.

11 Hegel, Differenz, 21, Herv. i. O.

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

44 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

schen Anspruch zu versteigen, dass sie im Absoluten iiberwunden werden
miissen. Dies ist die Aufgabe, die der Vernunft zuféllt. Wohlgemerkt einer
Vernunft, die mehr sein muss als ein Verstand, dessen einziger Bezug zum
Absoluten in der absoluten ,,Fixierung der Entzweiung® besteht.”” Bevor
wir auf die zur Frage stehenden Stellen aus der Schrift tiber Glauben und
Wissen zuriickkommen, sei eine stark vorgreifende Bemerkung eingescho-
ben, in der in ersten Ansitzen schon die These erkennbar wird, die als ein
Resiimee der Auseinandersetzung mit Hegel am Ende dieses Kapitels ge-
zogen wird: Wir werden weiter unten sehen, dass das Versohnungsmotiv in
Hegels Philosophieren von einer Bewegung des dialektischen Uberstiegs
begleitet wird. Wenn Hegel auch bis zuletzt immer wieder von der Versoh-
nung der Gegensitze schreiben mag und die in diesen frithen Schriften
entwickelte Aufgabenstellung so gesehen stets gleich bleibt, so zeigt sich
dennoch zugleich, dass sein Philosophieren iiber eine solche Versohnungs-
hoffnung hinaustreibt. Von diesem ambivalenten Doppelmotiv des Ziels
der Versohnung einerseits und des permanenten Entzugs jeder Idee des An-
kommens am Ziel andererseits wird Hegels Auseinandersetzung mit Glau-
ben und Wissen, wie auch seine Philosophie insgesamt durchzogen.

Es ist ein solchermallen begriffener trennender Verstand, auf den die
Vernunft nach Kants Auseinandersetzung mit dem Verhiltnis von Glauben
und Wissen Hegel zufolge letztlich reduziert wird. Auf ihn reduziert zu
sein, macht den Sieg der Vernunft fiir Hegel so zweifelhaft — denn aus sich
selbst heraus kann sie auf nichts anderes als die blole Kraft des Scheidens
zuriickgreifen. Will sie mehr, muss sie sich einem Glauben iibereignen. Das
Ergebnis von Kants Beschiftigung mit Glauben und Wissen stellt sich fiir
Hegel deshalb als eine Preisgabe des zentralen Anliegens der Philosophie
dar. Kants erkenntniskritische Untersuchung iiber die Grenzen philosophi-
schen Erkennenkonnens ist so gesehen ein Skandal. Darum schreibt Hegel
geradezu entsetzt, dass das, ,,was sonst fiir den Tod der Philosophie galt,
daB3 die Vernunft auf ihr Sein im Absoluten Verzicht tun sollte, sich
schlechthin daraus ausschlosse und nur negativ dagegen verhielte, [...]
nunmehr der héchste Punkt der Philosophie*'”
gel als eine verstandesmiBige Bestimmung der Vernunft darstellt, ist Philo-

wird. Mit dem, was sich He-

sophie desavouiert. Hegels Zeitgenosse und Freund Holderlin erscheinen in

12 Hegel, Differenz, 22.
13 Hegel, Glauben und Wissen, 289.

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS SICH ENTZIEHENDE ABSOLUTE | 45

zeitdiagnostisch-zeitkritischer Einschédtzung Verstand und Vernunft, die
,,Konige des Nordens®, gar insgesamt als verfehlte Orientierungen. In dem
1797 bei Cotta in Tiibingen erschienenen ersten Band seines Hyperion fin-
det sich eine Tirade gegen Verstand und Vernunft, die sie gewissermallen
zusammenzieht und ihnen die Eigenschaften zuschreibt, die Hegel am Ver-
stand iibel aufstoen. Aus der betreffenden Passage aus dem Hyperion sei
hier ein lingerer Auszug zitiert, da sich in ihr der Geist einer Unzufrieden-
heit der jiingeren Generation mit dem bisherigen Gang des Aufkldrungsge-
schehens, der auch den hegelschen Bedenken gegeniiber dem Sieg der Ver-
nunft in der Auseinandersetzung zwischen Glauben und Wissen zugrunde
liegt, besonders plastisch zum Ausdruck bringt:

,.Der blose Verstand, die blose Vernunft sind immer die Konige des Nordens.

Aber aus blosem Verstand ist nie verstidndiges, aus bloser Vernunft ist nie verniinfti-
ges gekommen.

Verstand ist ohne Geistesschonheit, wie ein dienstbarer Geselle, der den Zaun aus
grobem Holze zimmert, wie ihm vorgezeichnet ist, und die gezimmerten Pfihle an
einander nagelt, fiir den Garten, den der Meister bauen will. Des Verstandes ganzes
Geschiift ist Nothwerk. Vor dem Unsinn, vor dem Unrecht schiitzt er uns, indem er
ordnet; aber sicher zu seyn vor Unrecht ist doch nicht die hochste Stuffe menschli-
cher Vortreflichkeit.

Vernunft ist ohne Geistes- und ohne Herzensschonheit, wie ein Treiber, den der Herr
iiber die Knechte gesezt hat; der weiss, so wenig, als die Knechte, was aus all’ der
unendlichen Arbeit werden soll, und ruft nur: tummelt euch, und siehet es fast un-
gern, wenn es vor sich geht, denn am Ende hitt’ er ja nichts mehr zu treiben, und
seine Rolle wire gespielt.

Aus blosem Verstand kommt keine Philosophie, denn Philosophie ist mehr, denn
nur die beschrinkte Erkenntniss des Vorhandnen.

Aus bloser Vernunft kommt keine Philosophie, denn Philosophie ist mehr, denn
blinde Forderung eines nie zu endigenden Fortschritts in Vereinigung und Unter-

scheidung eines moglichen Stoffes.«

Wie Hegel so vermisst auch Holderlin an diesen aufgeklédrten Verstandes-
und Vernunftkategorien den Willen eines Durchgriffs auf ein integrierendes
Hoheres. Verstand und Vernunft erscheinen ihm nicht nur rastlos, sondern

14 Holderlin, Hyperion, Erster Band, 147/148.

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

46 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

auch blind, ja im eigentlichen Sinne ziellos. Hegel zufolge konnen sie, so
wie sie bei Kant gefasst werden, auch kein Ziel haben, da ihnen der Zugriff
auf etwas anderes als jenes vor Unsinn schiitzende Ordnen, von dem Hol-
derlin spricht, strikt versagt bleiben muss. Eine solche Perspektive konnte

die Religion bieten, sie war, wie Hegel sagt, ,.das Positive*

— aber Hegel
ist hier nicht falsch zu verstehen: Er versucht keineswegs die Richtung der
Aufkldrungserziahlung umzudrehen. Zuriick zur Religion will er nicht. Er
will aber ebenso wenig bei einer derart restringierten Vernunftvorstellung
stehen bleiben — einer Vernunft, die die Entzweiung nur zu zementieren
vermag. Er sucht gewissermaBen nur einen anderen Weg vom Glauben zum
Wissen. Das, worauf sich Hegels Uberlegungen dabei wenigstens implizit
stiitzen, ldsst sich als Idee einer versohnenden Vernunft bezeichnen.'¢ Sie
ist die hintergriindige Hoffnung, die seine frithen Schriften antreibt — die
Diktion freilich ist immer so gewihlt, als sei eine solche Vernunft ohne
weiteres greifbar. Damit wiederum keine falschen Zweifel entstehen: Er
versucht immer jenseits des Glaubens zu denken, denn der Glaube scheint
ihm, hierin folgt er der Aufkldarungserzihlung, unzulidnglich. Das Wissen ist
das Ziel. Diese Uberzeugung lisst sich nicht erst in der Stufenfolge ablesen,
die spitestens seit den Vorarbeiten zur Phdnomenologie des Geistes fiir
Hegels Blick auf Glauben und Wissen bestimmend sind und in der auf die
Religion das Wissen folgt'’, sondern sie ist auch in friiheren Texten gegen-
wirtig. Gleichwohl wendet er den Blick nicht einfach vom Glauben ab.
Vielleicht lieBe sich sagen, dass Hegel bei einem bestimmten Typus des
Glaubens, dem geoffenbarten Glauben vornehmlich christlicher Prigung,
strukturell erschlieBende Hinweise auf eine Einheitsidee, auf Verséhnung
abzuschauen konnen hofft. Dieses Bemiihen zeigt sich schon in seinem frii-

15 Hegel, Glauben und Wissen, 288.

16 Das Motiv der Versohnung in Hegels Denken hat bekanntlich John Rawls als
wichtiges Denkmotiv von Hegels Philosophie herauszustellen gesucht. Vgl.
hierzu die ausfiihrliche Darlegung in: Schaub, Gerechtigkeit als Versohnung,
Kap. 1.

17 Diese Stufenfolge, in der auf die Religion das Wissen bzw. die Wissenschaft
folgt, ist schon in den Vorlesungsmanuskripten zur Philosophie der Natur und
des Geistes aus den Jahren 1805/1806 prisent. Vgl. Hegel, Jenaer Realphiloso-
phie, 263-273. Wir kommen auf das Stufenmodell weiter unten noch ausfiihrli-

cher zuriick.

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS SICH ENTZIEHENDE ABSOLUTE | 47

hen, zwischen 1798 und 1800 wéhrend seiner, iibrigens durch Holderlin
vermitteltenlg, Hauslehrertitigkeit in Frankfurt am Main verfassten Ver-
such, den christlichen Liebesbegriff und das in ihm enthaltene Versoh-
nungspotential philosophisch anzueignen.'”

In Hegels Lesart von Jesus’ Glaubenslehre springen die Parallelen zu
seiner Verstandeskritik geradezu ins Auge, betont er in seiner Jesus-
Interpretation doch vor allem die das Gegensitzliche, Trennende iiberwin-
denden Ziige. Das wird besonders deutlich in Jesus’ Umdeutung des Be-
griffs des Gebotes. Jesus’ Glaubenslehre hat mit dem Sollen und dem
Pflichtcharakter von Geboten nichts mehr gemeinzo: ,Wenn Jesus auch das,
was er den Gesetzen entgegen- und iiber sie setzt [in der Bergpredigt etwa,
OFM], als Gebote ausdriickt [...], so ist diese Wendung in einem ganz ande-
ren Sinne Gebot als das Sollen des Pﬂichtgebots“.21 Diese Formulierungen
lesen sich iibrigens wie eine Vorausschau auf Hegels spitere Kritik der Mo-
ralitdt, die in groflen Teilen eine Kritik der praktischen Philosophie Kants
und damit zugleich eine Zuriickweisung der Dominanz trennenden Denkens
in sittlichen Fragen ist. Das Problem, an dem sich sein Unbehagen entziin-
det, ist das des bloBen Sollens, denn das Sollen impliziert eine Trennung in
Form der Unverbundenheit von Idee und Wirklichkeit. Das Sollen fuf3t so
nicht auf einem verniinftigen Wissen der Sittlichkeit, sondern verdankt sich
einem verstandesmaBig reduzierten Blick auf sie.

Als ein Versuch, Idee und Wirklichkeit miteinander zu verkniipfen,
stellt sich Jesus’ religiose Lehre von der einenden Kraft der Liebe dar. Ge-
bote kann Jesus darum ihres Pflichtcharakters entkleiden, weil er sie als
Gebote der Liebe denkt und in der Liebe, so Hegels Erlduterung, fillt die
Idee der Pflicht Weg22: Denn ein Gebot der Liebe kann ja nichts anderes
meinen, als dass Neigung und Gesetz in eins fallen. Dadurch allerdings ver-
liert die Rede von Neigung und Gesetz ihren Sinn, da vom Gesetz recht be-
sehen nicht mehr gesprochen werden kann. Im Horizont der Liebe ist der

Verweis auf das Gesetz schlicht ,,iiberﬂiissig“B: der Liebe eignet a limine

18 Vgl. Bertaux, Friedrich Holderlin, 45.

19 Hegel, Der Geist des Christentums und sein Schicksal.
20 Hegel, Der Geist des Christentums, 3211f.

21 Hegel, Der Geist des Christentums, 324.

22 Hegel, Der Geist des Christentums, 325.

23 Hegel, Der Geist des Christentums, 327.

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

48 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

eine Uberschreitung der Idee des Rechts, der Vorstellungen von Erlaubnis
und Verbot.** Sie iiberwindet die Trennungen, die ein nach Erlaubnis und
Verbot organisiertes Recht, hierin dem Verstand verwandt, festsetzt. Darum
stellt sich Jesus gegen das Recht:

Aber Jesus fordert im Allgemeinen die Aufgebung des Rechts, Erhebung iiber die
ganze Sphire der Gerechtigkeit oder Ungerechtigkeit durch Liebe, in welcher, mit
dem Rechte, auch dies Gefiihl der Ungleichheit und das Soll dieses Gefiihls, das

Gleichheit fordert, d.i. der Hass gegen Feinde verschwindet.**

Nicht nur iibersteigt die Liebe einfachhin das Recht, sondern das Recht
selbst, im Sinne einer Vorstellung der Pflichterfiillung, prasentiert sich als
etwas nur Defizientes — das aus der rechtlichen Pflichterfiillung entstehende
gute Gewissen erscheint Hegels Jesus schlicht als ,,Heuchelei“26. Auch hier
tritt erneut eine Kritik der trennenden AuBerlichkeit, die auch fiir den Ver-
stand kennzeichnend ist, hervor: Rechtspflichten kénnen — und hierin macht
Hegel deren defizitiren Charakter aus — in einer gleichsam duf3erlichen Hal-
tung einfach abgegolten werden; Gebote der Liebe hingegen bediirfen einer
innerlichen Vermittlung. Recht, Gesetz, Pflichten usf. bleiben deshalb ein
Getrenntes, ja befordern gar den Zustand der Trennung, Liebe prozediert
demgegeniiber im Modus der Ganzheit — sie ist in einem emphatischen
Sinne Ganzheit.”” Diesen vereinigenden Grundzug der Liebe kontrastiert
Hegel zugespitzt gegen das Trennende des Rechts und der Moral:

,.In der Entgegensetzung des Gesetzes gegen die Natur, des Allgemeinen gegen das
Besondere sind die beiden Entgegengesetzten gesetzt, wirklich, das eine ist nicht
ohne das andere; in der moralischen Freiheit der Entgegensetzung der Tugend und
des Lasters ist durch das eine das andere ausgeschlossen, also wenn das eine gesetzt
ist, das andere nur moglich. Die Entgegensetzung der Pflicht und der Neigung hat in

den Modifikationen der Liebe, in den Tugenden ihre Vereinigung gefunden.“®

24 Vgl. Hegel, Der Geist des Christentums, 329.
25 Hegel, Der Geist des Christentums, 331.
26 Hegel, Der Geist des Christentums, 333.
27 Vgl. Hegel, Der Geist des Christentums, 334.
28 Hegel, Der Geist des Christentums, 337/338.

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS SICH ENTZIEHENDE ABSOLUTE | 49

Hegel begreift die Liebe deshalb als eine Befreiung und Aufhebung von
Herrschaft im umfassendsten Sinne: Nicht nur soll, wie das etwa eine reine
Tugendethik nahelegen wiirde, Fremdherrschaft durch Selbstherrschaft
substituiert werden, sondern die Ideen von Herrschaft und Unterwerfung
werden giinzlich getilgt™, sie sollen durch die Kraft der Liebe, um ein Wort
Foucaults iiber das Ende des Begriffs vom Menschen zu variieren, gleich-
sam wie ein Gesicht im Sand vergehen. Hier deutet sich Hegels totalisie-
render Zugriff (sowohl hinsichtlich der Exposition des Problems als auch
mit Blick auf seine Losung) an: Das Problem, mithin: die Beschrinkung
einer deontologischen Tugendlehre ist die Isoliertheit der Tugend; Liebe,
verstanden als versohnende Losung, fungiert daher als ,,Komplement der

“30, indem ihr umfassender Charakter die Beschrinktheit der Tu-

Tugenden
genden aufhebt.

Diese Uberlegungen zusammennehmend lisst sich so etwas wie ein
Modus der Liebe herauspriparieren: Wenn Liebe siegt, dann unterwirft sie
nicht, sondern iiberwindet vielmehr.”' Eine solche Operation versteht Hegel
als Aufhebung im mehrfachen Wortsinne von iiberwinden und bewahren.
Hierbei kommt der Liebe eine die Egozentrizitit und interpersonale
Asymmetrien von vornherein transzendierender Zug bei: Jemanden lieben
hei3t, Hegel zufolge, keineswegs ,,ihn so sehr zu lieben als sich selbst®,

32 .. .
“°7 wodurch er in einem ein Anderer

sondern vielmehr als einen ,,der du ist
bleibt und doch zu einem Gleichen wird. Weiter unten im Text notiert He-
gel eine Uberlegung, die den versshnenden und durchdringenden Charakter
der Liebe pointiert fasst: ,,In der Liebe hat der Mensch sich selbst in einem

anderen wiedergefunden“.33 Da Liebe hierdurch die AuBerlichkeit zu iiber-

29 Vgl. Hegel, Der Geist des Christentums, 359f.

30 Hegel, Der Geist des Christentums, 362.

31 Hegel, Der Geist des Christentums, 363.

32 Ibid.

33 Hegel, Der Geist des Christentums, 392. Hinzugefiigt sei, dass Hegel in den
Grundlinien der Philosophie des Rechts diese Idee wiederaufgreifen und zu
einer Theorie der Freiheit erweitern wird, indem er Freiheit dort als Im-
Anderen-bei-sich-selbst-Sein bestimmt, wodurch uno actu der bloB duBerliche
Bezug zum Anderen tiberwunden und dessen Angleichung an das eigene Selbst
verhindert wird. Die eigene Freiheit spiegelt sich gleichsam im Verbundensein

mit dem Anderen und im Anderssein des Anderen. Vgl. Hegel, Grundlinien, §

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

50 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

winden vermag, bricht sie zugleich die Macht des Objektiven, das sich
durch die ihm eignenden Begrenzungen auszeichnet. Liebe (und nur sie al-
lein) kennt demgegeniiber keine Grenzen. Hegel versucht diesen Liebesbe-
griff zuweilen von der christlichen Religion abzugrenzen: Der Vollzug von
Liebe selbst ist noch keine Religion, wie Hegel am Beispiel des Abend-
mahls erldutert. Das gemeinsame Mahl von Jesus und seinen Jiingern ist
keine religiose Handlung, sondern, wie man an der Grenze zum Kitschigen
formulieren muss, so etwas wie gelebte Liebe, da die Vereinigung realiter
statthat. Eine religiose Handlung vollzieht sich aber erst durch eine ,,durch
die Einbildungskraft objektivierte Vereinigung in Liebe***
einer symbolischen Reprisentation. Fraglich ist dabei prinzipiell, ob es sich

, bedarf also

beim Abendmahl nicht um das einzige nicht-religiose Liebesereignis ge-
handelt hat. Hegels Uberlegungen zufolge wird Liebe gestiftet durch das
Numinose, durch Gott. Religios ist das Abendmahl daher allein darum
nicht, weil durch die Prisenz Gottes in Jesus eine symbolische Reprisenta-
tion Gottes, die den Vollzug der Liebe ins Religiose iiberfithren wiirde,
nicht notig ist.

Hegels zaghafte Versuche, den Liebesbegriff aus seinen religiosen Be-
ziigen herauszuldsen und ihm eine philosophische Fassung zu geben, blei-
ben insgesamt zweifelhaft. So attraktiv Hegels Liebesbegriff zunichst er-
scheinen mag, so unklar bleibt sein innerweltlicher Status. Zwar ist die
Liebe, wie Hegel im Anschluss an Jesus ausfiihrt, im Reich Gottes das eini-
gende Band. Dort ist daher das Gemeinschaftliche versohnt, vollendet, das
Recht aufgehoben.35 Doch fragwiirdig bleibt, inwiefern diese Idee intra-
mundane Wirksamkeit zu entfalten vermag — wie Hegels abschlieBende
Uberlegungen selbst konzedieren. Gewiss kann er die Idee eines Volkes,
das miteinander durch Liebe verbunden ist, als denkbar schonste einfiihren,
verweist sie doch darauf, sich in einem Anderen wiedergefunden zu haben.
Gleichzeitig aber sieht er sich gendtigt, gewisse Zweifel auszuweisen, de-
ren Insgesamt das Aporetische der Vorstellung einer sozialen Vereinigung
in der und durch die Liebe hervortreten ldsst. Zunéchst stellt sich in sozio-

7. Diese Theorie der Freiheit in Hegels Grundlinien arbeitet Axel Honneth in
Leiden an Unbestimmtheit heraus; vgl. Honneth, Leiden an Unbestimmtheit,
insb. 27ff.

34 Hegel, Der Geist des Christentums, 364.

35 Hegel, Der Geist des Christentums, 394.

14.02:2026, 14:18:00. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS SICH ENTZIEHENDE ABSOLUTE | 51

logischer Perspektive das Problem der Vielen. Hegel folgt hier intuitiv ein-
leuchtenden Uberlegungen, die aus der Alltagswelt durchaus nicht unver-
traut sind: Ist Liebe nicht konstitutiv auf einen engen, intimen Zusammen-
hang verwiesen, der sich durch grofles wechselseitiges Vertrauen
auszeichnet? Ist es nicht erst diese Intimitit, die die Intensitit der Liebe
iberhaupt erst ermoglicht?

Hegel gibt auf Fragen diesen Zuschnitts durchweg affirmierende Ant-
worten’®: Unter vielen ist die Intensitit zwangsldufig beschrinkt; zudem
zehrt Liebe ohnehin von Voraussetzungen, die in soziologischer Perspekti-
ve zweifelhaft und in normativer Hinsicht bedenklich sind. Hegel zufolge
setzt sie ein hohes Mal3 an Homogenitét voraus, was eine ,,Verminderung
“37 pedeuten wiirde; an einer anderen Stelle spricht er in
diesem Zusammenhang von einer Aufgabe des Besonderen™. Kurzum, um
die innerweltlichen Bedingungen der Moglichkeit einer Gemeinschaft der

Liebe ist es schlecht bestellt, darum trug ,,Jesus das Reich Gottes nur im
39

der Individualititen

Herzen*”. Menschliche Gemeinschaften hingegen werden durch einen an-
deren Kitt miteinander verbunden — Liebe ist, wie Hegel gegen Ende im
Ton sachlich, dem Inhalt nach doch ein wenig resigniert resiimiert, noch
nicht einmal das die christliche Gemeinschaft verkniipfende Band.*’ Deren
Surrogat ist der gemeinsame Glaube. Die Liebe hingegen bediirfte einer
Vereinigung, die — hier spricht, wenigstens implizit, der moderne Soziologe
Hegel — unter einer Gesellschaft, die sich aus Individuen zusammensetzt,
nicht moglich ist*': Die erhoffte Versshnung bleibt aus, die Entzweiung
dauert fort. Sie wenigstens tendenziell aufzuheben scheint aus christlicher
Perspektive nicht ein auf sich selbst gestiitzter Liebesbegriff geeignet, son-
dern diese Aufgabe fillt dem Glauben zu. Die Liebe birgt offenbar fiir sich
genommen kein hoheres Wissen, durch das sich die Trennungen des Ver-
standes iiberwinden lassen konnten. Hegels frither Versuch, dem christli-
chen Liebesbegriff eine Struktur abzuschauen, die sich aus dem Kontext
des Glaubens herauslosen liee und mit deren Hilfe sich die Trennungen

36 Vgl. insb. Hegel, Der Geist des Christentums, 395f.
37 Hegel, Der Geist des Christentums, 395.

38 Hegel, Der Geist des Christentums, 407.

39 Hegel, Der Geist des Christentums, 401.

40 Vgl. Hegel, Der Geist des Christentums, 417f.

41 Ibid.

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

(des Verstandes) iiberwinden lassen und die einen anderen Weg vom tradi-
tionellen Glauben zu einer versbhnenden Vernunft, ja vielleicht sogar eine
ihr iiberlegene Alternative darstellt, muss insofern als gescheitert gelten.
Hegel wird aber auch in seinen spiteren Schriften an der Uberzeugung
festhalten, dass sich in der Religion Motive zeigen, die fiir die philosophi-
sche, im hegelschen Sinne wissenschaftliche Aufgabe der Vermittlung
mafgeblich sind. Aber er wird kiinftig noch stirker darauf bedacht sein, die
Unzulédnglichkeit der religiosen Behandlungsweise auszuweisen. An dem
prinzipiellen Plot der Aufkldrungserzihlung, dessen Richtung, wie schon
mehrfach hervorgehoben, vom Glauben zum Wissen weist, hilt Hegels Phi-
losophieren fest. Wir werden im Folgenden allerdings beobachten konnen,
wie ihn die dialektische Anlage seines Denkens schlielich auch iiber das
Wissen verstanden als Gewissheit, die sich erreichen lisst, hinausfiihren
wird. Das Grundproblem, an dem sich die hegelsche Philosophie zugleich
abarbeitet und an dem sie selbst laboriert, ist im Fehlschlagen seines frithen
Reformulierungsversuchs von Jesus’ Liebesbegriff bereits in ersten Umris-
sen sichtbar geworden: Die Versohnung, durch die zu einem hoheren Wis-
sen gelangt werden soll, als es innerhalb der engen Grenzen moglich ist, die
Kants kritische Philosophie der Vernunft zieht, ist ausgeblieben. Dieser
Charakter eines steten Entzugs der Aneignung wird die vordergriindig zwar
niemals dominante, aber immer horbare Begleitmelodie der hegelschen
Komposition eines absoluten Wissens sein; und in der Coda schlief3t sich
dann erst von ihr aus der untergriindige Gehalt des hegelschen Philosophie-
rens auf.

Noch aber ist der Punkt, an dem sich dariiber nachdenken lésst, ldngst
nicht erreicht. Im Augenblick erscheint es notwendig, das Verhiltnis von
Glauben und Wissen in Hegels spiteren Schriften ein wenig genauer zu in-
spizieren. Dabei spielen zwei bereits angesprochene Motive eine besonders
wichtige Rolle. Erstens hilt Hegel von nun an unausgesetzt an dem An-
spruch fest, dass die Einsicht in das Absolute jenseits der Religion angesie-
delt werden muss. Zweitens aber erscheint ihm der Glauben immer als eine,
wenn auch unzulidngliche Weise, sich mit den Gegenstinden auseinander-
zusetzen, denen sich auch die philosophische Wissenschaft im Zuge einer
Erkundung des Gangs des Geistes zum absoluten Wissen zuwendet. Hegel
degradiert deshalb den Glauben einerseits als etwas Unzulédngliches, ldsst
aber andererseits nicht davon ab, sich mit ihm zu beschiftigen. Er dient ihm
als Konstrastfolie zum philosophischen Denken; aber in seiner Beschifti-

14.02:2026, 14:18:00. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS SICH ENTZIEHENDE ABSOLUTE | 53

gung mit Glauben und Religion bleibt immer auch ein schwacher Abglanz
der frithen Hoffnung, dem Glauben Hinweise auf die Struktur einer Uber-
windung der Trennungen, die eine defiziente, weil zu stark restringierte
Wissensidee mit sich zieht, abringen zu konnen. Hegel denkt deshalb frag-
los jenseits des Glaubens, aber er hilt dabei fortwihrend Kontakt zu ihm,
indem er den scharfen Grat zwischen dem Diesseits und dem Jenseits des
Glaubens bewandert.

Die Grundidee des Verhiltnisses zwischen Glauben und Wissen, die
Hegel im Kern bis zur letzten Fassung der Enzyklopddie der philosophi-
schen Wissenschaften aus dem Jahre 1830 beibehilt®, findet sich schon in
den Vorlesungsmanuskripten zur Philosophie der Natur und des Geistes aus
den Jahren 1805 und 1806". Dort entwickelt Hegel die Vorstellung, dass
Philosophie und Religion den Inhalt gemeinsam haben: Beide wenden sich
dem absoluten Geist zu. Wihrend aber die Philosophie ihn in der Form des
Begriffs zu reflektieren und sich dadurch zur absoluten Wissenschaft auf-
zuschwingen vermag, die den hochsten Punkt des Systems menschlichen
Erkennenkonnens ausmacht, ist dies der Religion nicht moglich. Hegel hilt
die Defizienz der Religion in einer lakonischen Charakteristik fest: ,,.Der
Inhalt der Religion ist wohl wahr, aber dies ihr Wahrsein ist eine Versiche-
rung ohne Einsicht“* Auch Hegel ldsst also den Anspruch der Religion,
auf ihre eigenwillige Weise des Glaubens die hochste Form der menschli-
chen Einsicht bereitzuhalten, nicht gelten. Wenn sie auch Kontakt zum Ab-
soluten unterhalten mag, so tut sie dies, ohne es wirklich zu begreifen. Die
Einsicht des Begriffes ist ihr grundsitzlich verwehrt — diese macht das ex-
klusive Terrain der philosopischen Wissenschaft aus. Wiahrend die Religion
nur ,,der denkende Geist [ist], der sich aber nicht selbst denkt“45, ist die Phi-
losophie hingegen ein Wissen, das sich reflektiert, ein Wissen, das sich, im
philosophischen Modus der Arbeit des Begriffes, selbst vermittelt. Erst in
der Philosophie kommt das Wissen daher zu sich und ist, da es sich in ihr
selbst vermittelt, auch immer schon bei sich. Aus dem Glauben sind AuBer-
lichkeit und Zufilligkeit nicht getilgt. Sie konnen erst durch das Wissen im

42 Vgl. Hegel, Enzylopddie 111, 372-394.

43 Entscheidend ist hier der Passus iiber Kunst, Religion und Wissenschaft; vgl.
Hegel, Jenaer Realphilosophie, 263-273.

44 Hegel, Jenaer Realphilosophie, 272.

45 TIbid.

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

54 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

Modus des philosophischen Begreifens, so Hegels Annahme, zum Ver-
schwinden gebracht werden, da erst das philosophische Begreifen intern
reflexiv zu operieren vermag.

Diese Stellung von Wissen und Glauben wiederholt Hegel in den ent-
scheidenden Hinsichten in der Phdnomenologie des Geistes. Die Religion
kann nicht zur Versohnung im absoluten Wissen fortschreiten. Allein schon
ihre Struktur des Verweisens auf eine kiinftige, jenseitige Versohnung
schafft einen uniiberwindlichen Abstand, der sich nicht vermitteln lidsst. Die
Versohnung muss ,.ein Fernes der Zukunft“46 bleiben. Damit ist eine un-
iiberwindliche AuBerlichkeit Teil des religiosen Bezugs auf das Absolute.
Im Riickblick auf das Religionskapitel spricht Hegel deshalb auch am An-
fang des Abschnitts iiber das absolute Wissen davon, dass die Form und der
Inhalt beim Geist der offenbaren Religion auseinanderfallen:*” Thr Inhalt ist
der absolute Geist, aber die religiose Form vermag ihn nicht zu begreifen.
Form und Inhalt, die im absoluten Wissen zusammenfallen miissen, sind
und bleiben beim Glauben getrennt. In gewisser Weise iibersetzt Hegel da-
mit ein aus der kantischen Religionskritik bekanntes Argument in sein Phi-
losophieren. Auch Kant hat ja den religiosen Geboten verschiedentlich in-
haltlich zugestimmt, aber dabei, wie es sich in der Diskussion im voran-
gegangenen Kapitel gezeigt hat, immer darauf hingewiesen, dass der Gehalt
der Gebote unbegriindet bleibt. Beide, Kant ebenso wie Hegel, sprechen
bestimmten religiosen Inhalten offenbar durchaus einen richtigen Gehalt
zu, aber sie verwerfen ganz entschieden die Weise der Begriindung und ge-
hen damit in ihrer Auseinandersetzung mit religiosem Glauben iiber den
Glauben hinaus. Hegel spricht, wie vor ihm schon Kant, der Religion ein
hartes Urteil, indem er sagt, dass sie nicht begreife, ja aus prinzipiellen
Griinden nicht begreifen kann, was sie inhaltlich vertritt. Sie kann es nicht,
so lisst sich Hegels Einwand verstehen, der zugleich den Ubergang zur Phi-
losophie als der eigentlich zustdndigen Disziplin begriindet, weil sie Reli-
gion ist und also auf Geoffenbartes sich bezieht, wodurch ihr ein begrifflich
vermitteltes Wissen fremd bleiben muss. Das ist auch der generelle begriff-
liche Grund, warum die von ihr aufgewiesene Versohnungsperspektive un-
zuldnglich ist: Solange es sich um eine religids verstandene Versohnung
handelt, kann sie den Charakter des bloB AuBerlichen nicht abstreifen. Sie

46 Hegel, Phdnomenologie, 574, Herv. i. O.
47 Hegel, Phanomenologie, 575.

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS SICH ENTZIEHENDE ABSOLUTE | 55

kann nicht begrifflich vermitteltes Wissen werden, und erst ihm gelingt es,
Inhalt und Form dialektisch zusammenzuziehen und so die absolute Idee zu
denken. Mit diesem letztgenannten Gedankengang sucht Hegel dann frei-
lich tiber die Grenzen hinauszukommen, die Kant der Spekulation eingezo-
gen hat. Wiewohl Hegels Glaubenskritik Kants Religionsphilosophie in
verschiedenen Hinsichten zu folgen scheint, ist der Sinn seiner ganzen Un-
ternehmung deshalb dennoch der eines Gegenprojekts zur kritischen Philo-
sophie kantischer Priagung.

Hegel zieht aus dieser Unterscheidung von Glauben und Wissen iibri-
gens in den Grundlinien der Philosophie des Rechts auch politisch-
institutionelle Konsequenzen. Die Rechte der Kirche werden in seinem
Staat strikt limitiert und die Trennung von Staat und Kirche erscheint ihm
ein unhintergehbares Erfordernis.”® Die Kirche, so fiihrt Hegel zunichst
aus, hat als sich an das Innere richtend eine Existenzberechtigung und An-
spruch auf einen Entfaltungsraum, der den Staat nichts angeht.*’ Aber sie
kann nicht auf das Innere beschrinkt bleiben, sondern muss eine duflere
Gestalt in Form von Eigentum annehmen, sie wird, auch hierin iiber das
Innere hinausgehend, Handlungen vollziehen und Individuen dazu in
Dienst nehmen, die sie vollziehen. Damit tritt sie in das Weltliche iiber und
ist eine Institution, die den Gesetzen des Staates unterliegt.50 Glaubige, die
diesen der Kirche im sékularen Staat einzig gebiihrenden Platz nicht akzep-
tieren und gegen die Einbettung der kirchlich organisierten Glaubenspraxis
in ein staatliches Regelwerk opponieren, zeiht Hegel des religiosen Fana-
tismus, der keinesfalls Legitimitit genieBt.”' Kant hat Ahnliches als Herr-
schaft des Pfaffentums verurteilt. Dem institutionellen Vorschlag des Ver-
hiltnisses von Kirche und Staat liegt eine zuordnende Anwendung der
Unterscheidung von Glauben und Wissen zugrunde: Staat und Kirche sind
wie auch Glauben und Wissen nicht zwingend dem Inhalt nach verschie-
den, wohl aber differieren sie entscheidend in der Form oder, treffender ge-
fasst: in der angemessenen Vermittlung von Form und Inhalt. Wihrend die
Kirche sich allein auf den Glauben stiitzen kann, wenn sie sich autoritativ
bspw. auf Sittliches in Form von Geboten bezieht, ist der Staat demgegen-

48 Vgl. Hegel, Grundlinien, v. a. § 270.
49 Hegel, Grundlinien, 420.
50 Hegel, Grundlinien, 421.
51 Hegel, Grundlinien, 418.

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

56 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

iiber ,,vielmehr das Wissende*.”* Dieses Wissende erliutert Hegel sodann

konsequent im Geiste derjenigen hierarchischen Distinktionen, die er be-
reits in der Beschreibung der Unterschiede von Glauben und Wissen in der
Phdanomenologie verwendet hat: ,,[Iln seinem Prinzip [dem des Staates,
OFM] bleibt wesentlich der Inhalt nicht in der Form des Gefiihls und des
Glaubens stehen, sondern gehort dem bestimmten Gedanken an®.>
Philosophisch stellt sich das Verhiltnis von Glauben und Wissen, wie
deutlich geworden ist, so dar, dass der Glaube den absoluten Geist zum In-
halt hat, ihn aber aufgrund seiner religiosen Form nicht denken kann. Bei
diesem Punkt setzt Hegels Argument fiir den Ubergang zur Stufe des Wis-
sens, zur philosophischen Behandlungsweise des absoluten Geistes, in der
Form und Inhalt nicht mehr auseinanderfallen sollen, an. Zum Zwecke des
Ubergangs von der Stufe des Glaubens zu der des Wissens bringt Hegel in
der Phdnomenologie eine der zentralen Figuren seines Philosophierens ins
Spiel: ,,Der Inhalt des Vorstellens [durch die offenbare Religion, OFM] ist
der absolute Geist; und es ist allein noch um das Aufheben dieser Form zu
tun.** Der entscheidende Begriff in dieser Formulierung ist der des Aufhe-
bens und iiber die Denkfigur der Aufhebung ist nun einiges zu sagen, da
sich durch ihre Erorterung das Verhiltnis von Glauben und Wissen in der
hegelschen Philosophie niher bestimmten ldsst und zudem ein Grundzug
des hegelschen Denkens erldutert werden kann. Die maBigebliche direkte
Erlduterung dieser Denkfigur durch Hegel selbst findet sich im ersten Buch
der Wissenschaft der Logik. Hegel hingt sie als begriffliche Explikation an
einen der ersten groBen Ubergiinge (den Ubergang vom Sein zum Dasein)
seiner an Ubergingen reichen Logik an. Genau genommen ist sie eine blo-
Be Anmerkung, die dem kurzen, aber wichtigen Abschnitt iiber das Authe-
ben des Werdens, durch das das Werden ins Dasein iibergeht, nachfolgt.”
Seine Ausfithrungen zum Aufheben setzen mit der einordnenden Be-
merkung ein, dass das Aufheben einen der wichtigsten Begriffe der Philo-
sophie ausmacht.”® Wenn hier von der Philosophie die Rede ist, dann meint
Hegel natiirlich seine eigene Philosophie, die er allerdings, indem er sie als

52 Hegel, Grundlinien, 425, Herv. i. O.

53 Ibid.

54 Hegel, Phdanomenologie, 575, Herv. i. O.
55 Hegel, Wissenschaft der Logik I, 113-115.
56 Hegel, Wissenschaft der Logik I, 113.

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS SICH ENTZIEHENDE ABSOLUTE | 57

die fortgeschrittenste Stufe der Philosophie versteht, mit der Philosophie
insgesamt in eins setzt. Dieser heute vermessen anmutende Zug ist tibrigens
zu Hegels Zeit nicht ungewohnlich; auch bei Kant finden sich é@hnliche
Bemerkungen.”’ Genau genommen lassen die Primissen, unter denen Kant
und Hegel philosophieren, eine andere Vorstellung nicht zu: Schlielich
gehen beide davon aus, dass es nur eine Philosophie geben kann und wenn
sie im Ernst davon iiberzeugt sind, etwas zu ihr beizutragen, dann miissen
sie dies im Bewusstsein tun, dass das, was sie formulieren, die Philosophie
ist. Hegel beschreibt das Aufheben dadurch, dass das, was aufgehoben

58 . . .. . . .
% wird. Das ist zundchst im Sinne der Bestimmun-

wird, ,,nicht zu Nichts
gen seiner Logik zu verstehen, denen zufolge das Nichts ein Unmittelbares
ist, wohingegen etwas, das aufgehoben ist, vermittelt sein muss. Es ist
zwar, hilt Hegel weiterhin fest, ein Nichtseiendes, da es ja ein Aufgehobe-
nes ist, aber es ist nicht Nichts, weil es ein ,,Resultat [ist], das von einem
Sein ausgegangen ist“.”’ Im Anschluss an diese Uberlegung kommt Hegel
auf die andere Seite des Aufgehobenen zuriick, auf den anderen Sinn, in
dem es nicht Nichts ist: Es ist ndmlich recht besehen auch deswegen nicht
Nichts, weil es ,,die Bestimmtheit, aus der es herkommt, noch an sich
[hat]“.f’o Das durchs Aufheben Uberwundene ist also nicht einfach zum
Verschwinden gebracht, sondern es bleibt, wenn auch nur untergriindig,
sichtbar oder auch spiirbar. Hegel erldutert diese ihm so wichtige Eigen-
schaft durch einen Rekurs auf die alltagsweltliche Konnotationsbreite des
Wortes aufheben, die sowohl ,.ein Ende machen* als auch ,,erhalten um-
fasst.”! Uber das im Aufheben Aufgehobene wird also hinausgegangen, oh-

57 Verwiesen sei hier nur auf Kants Einlassungen auf den ersten Seiten der Meta-
physik der Sitten, in denen er rundheraus erklért, dass es vor der kritischen Phi-
losophie gar keine gegeben hat und, Einwinde antizipierend, die Erlduterung
nachschiebt, dass es eben nur eine Vernunft gibt, daher auch nur ein System und
folgerichtig nur eine Philosophie. Wer also Philosophie treibt, so will Kant of-
fenbar sagen, der kann gar nicht umhin, seine Philosophie als die Philosophie zu
prisentieren. Vgl. Kant, Metaphysik der Sitten, AB V1.

58 Hegel, Wissenschaft der Logik I, 113.

59 Hegel, Wissenschaft der Logik I, 114, Herv. i. O.

60 Ibid.

61 Ibid., Herv. i. O. Siehe hierzu auch: Siep, Der Weg der Phinomenologie des
Geistes, 77.

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

58 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

ne dass es dadurch vernichtet wird — es bleibt erhalten als ein Aufbewahr-
tes. Im Grunde genommen deutet sich bereits eine dritte Dimension des
Aufhebens an, die Hegel in der Passage aus der Wissenschaft der Logik
zwar nicht explizit erwihnt, die aber immer eine Rolle spielt, wenn er vom
Aufheben spricht, ja die eigentlich erst die Attraktivitit dieser Denkfigur
fiir Hegels Philosophieren verstindlich macht: Das Autheben macht ndm-
lich nicht nur zugleich ein Ende und bewahrt. Es erhoht zudem auch. Auf-
heben hat deshalb keine doppelte, sondern eine dreifache Bedeutung: ,,Ne-
gation, Konservierung, Erhebung auf ein hoheres Niveau®, wie Schnédel-
bach es in seinem Kommentar zur praktischen Philosophie Hegels fasst.””
Das Aufheben ist, wie sich besonders deutlich durch den dritten Aspekt der
Erhohung zeigt, kein zufilliges Geschehen. Aufgehoben wird etwas viel-
mehr notwendig, weil sich die Widerspriiche innerhalb dessen, was aufge-
hoben werden soll, nicht vermitteln lassen. Insofern lésst sich auch sagen,
dass im Aufheben erst der eigentliche Gehalt eingelost wird, der zuvor
nicht einlosbar war. So etwas schwebt Hegel offensichtlich mit Blick auf
den Glauben vor: Die in ihm angesprochene Perspektive auf Versohnung
bleibt innerhalb des Glaubens uneinlosbar; erst auf der Ebene des absoluten
Wissen kann sie ernsthaft in Aussicht gestellt werden. Die Perspektive des
absoluten Wissens deutet sich so schon subkutan auf der Ebene des Glau-
bens an, denn der Bezugnahme des Glaubens auf den absoluten Geist haf-
ten unweigerlich Widerspriiche an, die nach einer Auflosung verlangen, die
allerdings innerhalb des Glaubens nicht erfolgen kann, da sie sich ebenfalls
nicht zufillig ergeben haben konnen, sondern eine notwendige Folge der
Struktur des Glaubens als Glauben sein miissen. Ahnlich stellt sich Hegel
die Uberwindung des Verstandes durch seine Aufhebung in die Vernunft
vor. Nach seiner Einschitzung gerit nicht, wie Kant es in seinen Kritiken
behauptet, die Vernunft in Antinomien, sondern die Bestimmungen des

“83 mit sich

Verstandes verwickeln sich in einen ,,notwendigen Widerstreite
selbst. Dass (bei Kant) der Eindruck entstehen kann, die Vernunft gerate in
solche Widerspriiche ist Hegel zufolge einer verstandesméBigen Konzep-
tion der Vernunft geschuldet. Tatsdchlich aber ist es, wie Hegel argumen-
tiert, die Vernunft, die sich durch die Einsicht in die unausweichlichen Wi-

derspriiche des Verstandes iiber ihn erhebt und damit die Widerspriiche

62 Schnidelbach, Hegels praktische Philosophie, 21.
63 Hegel, Wissenschaft der Logik I, 39, Herv. i. O.

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS SICH ENTZIEHENDE ABSOLUTE | 59

aufhebt.* Hegel macht mit diesem Argument von einer bestechenden, aber
in ihren Konsequenzen schwer zu iiberschauenden Uberlegung Gebrauch:
Das Hinausgehen iiber den Verstand ergibt sich ndmlich, ebenso wie das
Hinausgehen iiber den Glauben, wie sich vielleicht sagen liee, dadurch,
dass die Widerspriiche gedacht werden. Wenn sie aber gedacht werden — so
spinnt sich der Faden des indirekten Arguments fort — muss man in gewis-
ser Weise schon iiber sie hinausgegangen sein. Denn schlieSlich supponiert
das Denken eine reflexive Inblicknahme, die von den Widerspriichen aus-
gehend iiber sie hinaustreibt. Fiir die hegelsche Idee des Ubergangs ist es
wesentlich, dass es sich um notwendige, intern vermittelte Uberginge und
nicht um #uBerliche Supplementierungen handelt. Die Uberginge finden
ihre Moglichkeit in den Widerspriichen und sie gehen durch die reflexiv-
dialektische Arbeit des Begriffs iiber sie hinaus. Der Ubergang geht von
den Widerspriichen aus und durch sie hindurch. Durch diese Logik eines
Ubergangs soll die Ohnmacht des bloBen Sollens vermieden werden: Die
Widerspriiche werden (und konnen) nicht aufgelost werden, indem sie mit
einem Sollen konfrontiert werden, das ihnen als etwas AuBerliches gegen-
ibertritt, sondern sie bediirfen einer internen Vermittlung, die sich aller-
dings, wie Hegel meint, durch eine angemessene philosophische Durch-
dringung gewissermallen von selbst ergibt. Durch Sollen hingegen kann
iiber Widerspriiche nicht hinausgelangt werden; es zementiert sie in seiner,
durch seine AuBerlichkeit bedingten, Ohnmacht vielmehr. Genau das ist
nach Hegels Uberzeugung in der Philosophie Kants (und auch derjenigen
Fichtes) der Fall: ,,Die Kantische und die Fichtesche Philosophie gibt als
hochsten Punkt der Auflosung der Widerspriiche der Vernunft das Sollen
an, was aber vielmehr nur der Standpunkt des Beharrens in der Endlichkeit
und damit im Widerspruche ist“.> Erst durch die, gewissermaBen von in-
nen durch die Widerspriiche selbst motivierte, Aufthebung kann es gelingen,
die Ohnmacht des Sollens hinter sich zu lassen und den eigentlichen Gehalt
einzulosen. Diese Uberlegungen sind, dies sei am Rande notiert, auch fiir
Hegels gesamtes Normativitdtsdenken malgeblich: Normativitét kann sich
nicht einem abstrakten Sollensgebot verdanken, sondern sie ergibt sich im-
mer notwendig aus den hdufig widerspriichlichen Verhiltnissen der sozia-
len Wirklichkeit. Die ganze Auseinandersetzung mit den Strukturen des

64 Vgl. ibid.
65 Hegel, Wissenschaft der Logik I, 148, Herv. i. O.

14.02:2026, 14:18:00. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

60 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

objektiven Geistes in den Grundlinien der Philosophie des Rechts lésst sich
so gesehen als ein Versuch verstehen, den sozialen und politischen Zustén-
den, so prekédr auch immer sie in vielen Hinsichten erscheinen miissen,
normative Dimensionen abzuringen. Die dialektische Vernunft wendet sich
nicht von der Wirklichkeit ab, sondern sie geht in begrifflichen Vermitt-
lungsbewegungen in sie hinein und durch sie hindurch.

Eine so verstandene Vernunft tiberschreitet, wie sich zumindest Hegel
iiberzeugt zeigt, die von Kant bezeichneten Schranken. Hegel bemerkt dazu
in einer innehaltenden Passage der Wissenschaft der Logik, in der er sich
gegen eine durch Kants Philosophie einflussreich gewordene Uberzeugung
richtet, Folgendes: ,,Es pflegt zuerst viel auf die Schranken des Denkens,
der Vernunft usf. gehalten zu werden, und es wird behauptet, es konne iiber
die Schranke nicht hinausgegangen werden“.”® Mit diesem Satz fasst Hegel
zunéchst lediglich eine bestimmte, ihm unzulédnglich erscheinende Auffas-
sung von Philosophie und Vernunft zusammen. In den nachfolgenden Sit-
zen geht er dann unscheinbar, aber entschieden zum Angriff tiber. Un-
scheinbar ist dieser Angriff deshalb, weil Hegel die Plausibilitit der
Beschrinkungen des Denkens von innen her aufzulosen trachtet; dadurch
aber wendet er sich nicht einfach mit einer anderen Position gegen die
Uberlegungen zur Schranke des Denkens, sondern er sucht ihnen jeglichen
Halt zu nehmen. Hegel formuliert ndmlich in direkter Bezugnahme auf sei-
ne Zusammenfassung der These von den Schranken des Denkens im an-
schlieBenden Satz: ,In dieser Behauptung [damit ist die These iiber die
Schranken des Denkens gemeint, OFM] liegt die BewuBtlosigkeit, dal da-
rin selbst, dal} etwas als Schranke bestimmt ist, dariiber bereits hinausge-
gangen ist. Denn eine Bestimmtheit, Grenze ist als Schranke nur bestimmt
im Gegensatz gegen sein Anderes iiberhaupt als gegen sein Unbeschrink-
tes; das Andere der Schranke ist eben das Hinaus iiber dieselbe*.”” Wir be-
gegnen hier jenem Argument, das soeben schon als die implizit hinter dem
Ubergang iiber die Widerspriiche des Glaubens oder auch des Verstandes
stehende Annahme herausgestellt wurde. Hegel wendet gegen die Behaup-
tung von Schranken des Denkens einfach ein, dass allein das bloSe Denken
der Schranke auf einen iibergreifenden Zusammenhang notwendig ver-
weist. Von der Schranke zu reden, heif3t nicht nur die Schranke zu denken,

66 Hegel, Wissenschaft der Logik I, 145, Herv. i. O.
67 Ibid. Herv. i. O.

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS SICH ENTZIEHENDE ABSOLUTE | 61

sondern auch das Andere der Schranke zu denken — und damit ist die
Schranke als Schranke iiberschritten.”® Schnidelbach erscheint diese hegel-
sche Argumentation geradezu als Taschenspielertrick, wenn nicht die Per-
spektive des Absoluten vorausgesetzt werden kann — was nach Schnidel-
bachs, Kant zuneigender Auffassung freilich nicht moglich ist.” Hegel
selbst setzt in den zitierten Stellen selbstverstindlich auf die Perspektive
des Absoluten, auch dann, wenn er sie nicht expressis verbis benennt. Der
Dissens mit Kant ldsst sich knapp so umschreiben: Kant konnte gegen He-
gels Kritik einwenden, dass die Implikation eines Ganzen, in das der Be-
griff der Schranke des Denkens eingelassen ist, noch nicht bedeutet, dass
wir dieses Ganze auch zu denken geschweige denn mit Gewissheit zu er-
kennen vermogen. Mit Kant liele sich Hegels Einwand als schlichter Hin-
weis darauf entschérfen, dass es etwas geben mag, das zu denken wir gera-
de nicht in der Lage sind. Das ist eben schlicht eine Beschrinkung des
Erkennenkonnens und als solche eine Form, die Aspiration auf Gewissheit
zu beschrinken. Hegel wiirde demgegeniiber behaupten, dass wir nicht erst
versuchen miissen, zum Absoluten zu gelangen, weil wir immer schon in
ihm sind. Spitestens an dieser Stelle wird es nun Zeit, etwas zum Gang des
Absoluten zu sagen. Von ihm héngt, wie sich schon jetzt andeutet, letztlich
ab, ob ein Wissen jenseits des Glaubens und jenseits der kantischen Be-
grenzung des Erkennenkonnens erreichbar ist und welche Form es an-
nimmt. Dass Hegels Philosophie, zumindest nach der hier vertretenen Les-
art, liber das Ziel der Gewissheit und eines erreichbaren Absoluten
unvermeidlich hinaustreibt, wurde weiter oben bereits angedeutet und
braucht deshalb auch nicht mehr als ein Geheimnis bis zum Schluss gehiitet
werden. Zur Kontroverse zwischen Kants Begrenzungen und Hegels Hi-
nausgehen kann darum an dieser Stelle festgehalten werden, dass Hegels
Uberstieg ins Absolute letztlich auch ein Hinausgehen iiber das Absolute
selbst implizieren wird — allerdings nicht zu einer anderen, hoheren Struk-
tur der Gewissheit, sondern zu einem Denken des Absoluten, das von die-
sem nur noch das Moment des steten Verschiebens und des unaufhorlichen
Entzugs festzuhalten vermag.

68 Von ihnlichen Uberlegungen hat Luhmann im Entwurf seiner biniren Codie-
rungen und einer Logik der Zwei-Seiten-Formen Gebrauch gemacht: vgl. exem-
plarisch Luhmann, Die Gesellschaft der Gesellschaft, Kap. 1.IV.

69 Vgl. Schnéddelbach, Grenzen der Vernunft, 97.

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

62 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

Treten wir wiederum einige Schritte zuriick. Noch ist wenig iiber das
Absolute gesagt. Und kaum etwas, das so weit reichende Schliisse erlaubt.
Examinieren wir also zunédchst Hegels Verwendungsweise dieser Denkfigur
und ihre Stellung in seinem Philosophieren. Bei Hegel findet sich eine
Vielzahl an sprachlichen bzw. terminologischen Varianten der Verwendung
des Absoluten. Fiir einen mit der Geschichte seiner Werkentwicklung kor-
respondierenden Wandel gibt es dabei nach meinem Eindruck jedenfalls
keine zwingenden Griinde. Zuweilen taucht es einfach in der Substantivie-
rung als Absolutes auf; das ist um 1807 herum in der Phdnomenologie des
Geistes der Fall”’ und so findet es auch noch 1830 Verwendung in der letz-
ten Fassung der Enzyklopddie der philosophischen Wissenschaften.71 Dane-
ben fiigt er es als akzentsetzendes, adjektivisch gebrauchtes Epitheton an
zahlreiche Begriffe an. Am hiufigsten ist von der absoluten Idee”?, dem ab-
soluten Geist73, der absoluten Methode”* oder auch dem absoluten Begriff75
die Rede; in der Wissenschaft der Logik wird es auch an mindestens einer
Stelle in einem Kompositum mit dem Wahren zusammengezogen als das
,,Absolut-Wahre*’*. Ebensowenig wie sich diese verschiedenen Fassungen
mit einer Verschiebung in der Entwicklung seines Denkens verbinden,
scheint es mir zwangsldufig zu sein, dass sich hier jeweils grundsitzlich
verschiedene Bedeutungen mit dem Absoluten verbinden. Die Vielfalt sei-
nes Einsatzes ist dennoch keineswegs ohne Bedeutung. In ihr zeigt sich
nicht nur das Gewicht an, das dieser Denkfigur bei Hegel zukommt, son-
dern es lésst sich an den unterschiedlichen Varianten gleichsam bereits die
Struktur des Absoluten und seiner Stellung in Hegels Philosophie ablesen.
Fiir Hegel ist das Absolute niamlich keineswegs nur einfach das Ziel auf das
hin sich sein Denken entfaltet. Die Vorstellung, dass das Absolute erst ganz
am Ende, sozusagen als kronender Abschluss ins Spiel kommt, ist aus ver-
schiedenen Griinden vollkommen irrefithrend. Einer von ihnen, der im vor-
liegenden Zusammenhang von grofer Wichtigkeit sein wird und der einen

70 Bspw. Hegel, Phinomenologie, 68f.

71 Bspw. Hegel, Enzyklopddie 111, 29.

72 Vgl. Hegel, Wissenschaft der Logik 11, 548.
73 Vgl. Hegel, Enzyklopddie 111, 32.

74 Vgl. Hegel, Wissenschaft der Logik I1, 556.
75 Vgl. Hegel, Phdnomenologie, 591.

76 Hegel, Wissenschaft der Logik I, 56.

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS SICH ENTZIEHENDE ABSOLUTE | 63

Einspruch gegen Aspirationen auf die Aneignung des Absoluten umfasst,
die in Hegels Texten selbst verschiedentlich formuliert werden, besteht da-
rin, dass es ein Ziel im Sinne der ruhigen Ankunft fiir das hegelsche Den-
ken gar nicht geben kann. Doch zuriick zur Erorterung des Absoluten. He-
gel sagt von ihm, dass wir immer schon bei ihm sind bzw. es immer schon
bei uns ist, ja logisch immer schon bei uns sein muss, denn andernfalls
konnten wir niemals zu ihm gelangen. Hier spielt das Argument eine ent-
scheidende Rolle, das wir weiter oben im Zusammenhang von Hegels Kri-
tik des kantischen Denkens diskutiert haben: Intern vermittelt miissen dem-
zufolge alle Begriffe sein oder sie bleiben ohnmichtig und konnen die
Arbeit des Begriffs, die eine der internen Vermittlung ist, nicht leisten.
Ebenso gilt es fiir die Erkenntnis des Absoluten, dem wir uns mithilfe des
Werkzeugs des Erkennens, wie Hegel es fasst, nur deshalb annidhern kon-
nen, weil es bereits bei uns ist:

,»Sollte das Absolute durch das Werkzeug [des Erkennens, OFM] uns nur iiberhaupt
nédhergebracht werden, ohne etwas an ihm zu verdndern, wie etwa durch die Leimru-
te der Vogel, so wiirde es wohl, wenn es nicht an und fiir sich schon bei uns wire

und sein wollte, dieser List spotten.“77

Wie dieses omindse Absolute beschaffen ist, erldutert Hegel in dem Kapitel
iiber die absolute Idee in der Wissenschaft der Logik.78 Es ist der ,einzige
Gegenstand und Inhalt der Philosophie” heiBt es dort lapidar und dennoch
vielsagend. Auch diese Formulierung zeigt nimlich an, dass das Absolute
nicht die Abschlussfigur sein kann. BekanntermaBen verhandelt Hegel in
seinen Schriften durchaus andere Gegenstinde, die er nicht explizit als das
Absolute bezeichnet, ja die er vielfach sogar gegen es abgrenzt. Offensicht-
lich verbindet sich mit der Formulierung die These, dass alle diese anderen
Gegenstidnde auf irgendeine Weise dem Absoluten zugehoren. Fiir Hegel
sind sie Stufen der Entfaltung des Absoluten. Das Absolute ist so das sie
integrierende Prinzip und ihr Ganzes in einem. Hegel bemerkt dazu, dass
die absolute Idee ,,verschiedene Gestaltungen* annimmt und dass es die

77 Hegel, Phdnomenologie, 69.
78 Hegel, Wissenschaft der Logik 11, 548-573.
79 Hegel, Wissenschaft der Logik II, 549.

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

64 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

Aufgabe der Philosophie ist, sie in ihnen zu erkennen.*”” Das Absolute ist
Anfang, Durchgang und Ende, aber auch das Prinzip des Durchgangs, denn
Hegel charakterisiert es als vermittelnde, genauer: als sich mit sich selbst
vermittelnde Bewegung. Hegel verwendet aber auch den Begriff der abso-
Iuten Methode und fiigt dadurch den bislang angedeuteten Facetten des Ab-
soluten eine weitere wesentliche hinzu. Den Begriff der Methode erlautert
er zundchst als die Bewegung des Begriffssl, die es zu erkennen gilt. Unter
der absoluten Methode ist die Weise des Erkennens zu verstehen, der es
ums Ganze der Wahrheit geht, um jenes Wahre, dessen Erkenntnis Hegel in
der Phidnomenologie der Philosophie als die Annidherung an das wirkliche
Wissen auftriigt.”” Bei der absoluten Methode hebt Hegel nochmals ganz
entschieden das Prinzip der internen Vermittlung hervor und grenzt sie so
gegen dublerliche Reflexionsbemiihungen ab. Sie operiert gewissermalien in

. . . . . . 83
ihrem Gegenstand, ,,da sie dessen immanentes Prinzip und Seele ist™.”" |

n
einer anverwandelnden Wiederaufnahme kantischer Termini sagt Hegel
deshalb auch, dass sie sowohl synthetisch als auch analytisch ist** — darin,
den Unterschied des Synthetischen und des Analytischen vermittelnd auf-
zuheben, liegt die Pointe ihrer Dialektik: Sie ist in einer Bewegung auch
zugleich das Andere ihrer selbst und damit zieht sie die Distinktion des
Analytischen und des Synthetischen ein, denn sie bewegt sich zwischen
dem Inneren des Analytischen und dem Hinzugezogenen des Synthetischen
in einer internen Vermittlungsbewegung des Absoluten.

Die Idee, dass das Absolute nicht erst das Ziel, sondern auch der Anfang
und der Durchgang ist, hat sich tief in Hegels Behandlungsweise philosophi-
scher Fragen eingetragen. Thre Struktur lédsst sich auf unterschiedlichen Ebe-
nen wieder finden; sie ist auch in den Teilen der hegelschen Philosophie von
Bedeutung, die nicht der Sphire des Absoluten im engeren Sinne zuzurech-
nen sind. Von ihrer Logik ist auch der Aufbau der Rechtsphilosophie getra-
gen® und an ihm lisst sich diese Logik greifbar illustrieren. Beschrinken wir

80 Ibid.

81 Hegel, Wissenschaft der Logik I1, 551.

82 Hegel, Phinomenologie, 14.

83 Hegel, Wissenschaft der Logik II, 557.

84 Ibid.

85 Hegel verweist verschiedentlich darauf, dass seine Grundlinien insgesamt auf

seiner Logik fuBen; vgl. bspw. Hegel, Grundlinien, 12.

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS SICH ENTZIEHENDE ABSOLUTE | 65

uns hier zu illustrativen Zwecken auf eine kurze Bemerkung zum Teil iiber
die Sittlichkeit.® Hegels Sittlichkeit hat bekanntlich drei Abschnitte, die sich
als Stufenfolge rekonstruieren lassen: auf der untersten Stufe findet sich die
Familie, auf sie folgt die biirgerliche Gesellschaft und auf sie wiederum der
Staat. Dieser Aufbau lésst sich zunéchst so verstehen, dass Familie und biir-
gerliche Gesellschaft dem Staat vorangehen und er auf ihnen aufbaut. Nun
argumentiert Hegel aber, dass die Familie und die biirgerliche Gesellschaft
erst durch den Staat iiberhaupt existenzfihig werden. Auf sich selbst gestellt
konnten sie nicht bestehen. Der Staat folgt also auf die beiden vorangegange-
nen Stufen und ist zugleich das sie erst ermoglichende Prinzip. Ahnlich dem
Absoluten ist er nicht einfach das Ende, sondern das tragende Prinzip. Hegel
folgt dem Strukturprinzip des Absoluten mit Blick auf den Staat auch in wei-
teren Hinsichten: Auch im Staat existieren die vorangegangenen Stufen wei-
ter fort; sie werden aufgehoben und das heif3t in ihrer Spannung vermittelnd
integriert, aber nicht vernichtet: Obwohl die biirgerliche Gesellschaft und ihr
Radikalindividualismus das Andere der staatlichen Sittlichkeit ist, konzediert
Hegel der Individualitit eine hohe Dignitét auch auf der Ebene des Staates, da
er sie zum Prinzip moderner Staatlichkeit macht. An der Sittlichkeit wird so-
mit deutlich, wie Hegel die Struktur des Absoluten intern in seine praktische
Philosophie einschreibt. Zudem ist die Sittlichkeit, als Sphire des objektiven
Geistes, selbst wiederum eingelassen in den groferen Zusammenhang der
hegelschen Geistphilosophie, wie er im dritten Band der Enzylopddie der phi-
losophischen Wissenschaften sichtbar wird. Auf den objektiven Geist folgt
der absolute und es wiederholt sich die Logik, deren Gang soeben angedeutet
wurde. Die Sittlichkeit, wiewohl der Sphire des objektiven Geistes angeho-
rig, ist eingelassen in den Gang des Absoluten und sie ist eine seiner Gestal-
tungen. Hegel hilt dafiir den ebenso berithmten wie beriichtigten Begriff der
Totalitiit bereit.®” Die dialektische Logik des Absoluten, die er auch als Tota-
litdt bezeichnet, umschreibt er in einer griffigen und hochgradig kondensier-
ten Formulierung in der Wissenschaft der Logik folgendermalen:

,.Der Begriff in der absoluten Methode erhdilt sich in seinem Anderssein, das Allge-
meine in seiner Besonderung, in dem Urteile und der Realitit; es erhebt auf jede Stu-

fe weiterer Bestimmung die ganze Masse seines vorhergehenden Inhalts und verliert

86 Hegel, Grundlinien, §§ 142-360.
87 Hegel, Wissenschaft der Logik 11, 569.

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

66 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

durch sein dialektisches Fortgehen nicht nur nichts, noch lisst es etwas dahinten,

sondern triigt alles Erworbene mit sich und bereichert und verdichtet sich in sich.*“*®

In dieser Formulierung begegnen wir erneut den Denkbewegungen, die uns
bereits aus dem Zusammenhang der Diskussion des Aufhebens bekannt
sind. Hegel fiigt sie in der obigen Passage lediglich noch einmal zu einem
Gesamtbild zusammen. Die in ihm ausgedriickte Logik der Totalitit ldsst
sich vor allem in zwei Hinsichten verstehen. Erstens besteht Hegel ganz
entschieden darauf, dass der Fortgang der Entwicklung des Geistes kein
Prozess ist, in dessen Verlauf Vernichtetes am Wegrand liegen gelassen
wird — vielmehr ist es Hegel zufolge so, dass alles mitgenommen wird.
Freilich nicht in seiner urspriinglichen Form, sondern gleichsam sublimiert
— eben: aufgehoben. Zweitens soll es dadurch moglich werden, Abschei-
dungen zu vermeiden — der Gang der Sache selbst bewegt sich durch Nega-
tionen, aber er ist insgesamt als vermittelnde und nicht als trennende Bewe-
gung zu verstehen. Dieser Anspruch hat Hegels Denken den Vorwurf einer
alles einverleibenden Philosophie eingebracht.” Sicherlich ist sein Denken
von solchen Tendenzen nicht frei. Vor allem dann nicht, wenn Hegel sich
aus erkenntnistheoretischen und methodischen Griinden zu der These zu
versteigen scheint, dass er das Ganze auch iiberschaut.”’ Methodisch stellt
sich namlich die Frage, wie der Gang des Absoluten, dem wir, wie Hegel es
fasst, nur zusehen sollen,”’ sich uns als Gang des Absoluten offenbaren
konnen soll. Das Ziel des absoluten Wissens kann offenbar nicht antizipiert
werden, sondern lésst sich erst ex post erkennen. In der Phianomenologie
schreibt Hegel deshalb auch, dass die von ihm angestrebte Wissenschaft
nicht eher moglich ist, ,,als bis der Geist zu diesem BewuBtsein iiber sich
gekommen ist*; wenig spiter heift es: ,,Als der Geist, der weil3, was er ist,
existiert er frither nicht und sonst nirgends als nach Vollendung der Ar-
beit“.”” Kurz darauf fillt dann der zum Gemeinplatz gewordene Ausdruck

88 1Ibid., Herv. i. O.

89 Vgl. etwa Derrida, tympan, passim.

90 Vgl. etwa Hegel, Vorlesungen iiber die Philosophie der Geschichte, 22.
91 Vgl. etwa Hegel, Phdnomenologie, 77.

92 Vgl. etwa Hegel, Phdnomenologie, 583.

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS SICH ENTZIEHENDE ABSOLUTE | 67

vom Weltgeist, zu dem der Geist sich erst vollendet haben muss, um sich
selbst zu iiberblicken.”

Wie aber ladsst sich das damit umrissene Programm eigentlich verste-
hen? Vielfach ist Hegel als geradezu grolenwahnsinniger Systemphilosoph,
der das Ganze der Welt auf den Begriff zu bringen beansprucht, gedeutet
worden. Aber das alles liefe sich durchaus auch ganz anders lesen. Was
sagen uns Hegels Uberlegungen, wenn wir nicht davon ausgehen, dass sich
das Absolute im Ganzen iiberschauen lédsst? Was passiert, wenn man alles,
was Hegel iiber Wissen, Gewissheit und ihre Voraussetzungen sagt, ernst
nimmt — abgesehen von der These, dass sich die Perspektive des Absoluten
einnehmen lisst? Dann werden Hegels Uberlegungen zu einer fulminanten
Kritik von Anspriichen, auf ein mit Gewissheit verbiirgbares Wissen zu-
greifen oder sich ihm annédhern zu kénnen. Wenn das Absolute als Ruhe-
punkt desavouiert ist, zeigt sich an Hegels Philosophie namlich nur, wie
voraussetzungsreich die Idee von Wissen ist und dass sie letztlich auf eine
Vorstellung wie die des Absoluten verweist, die sich aber immer entzieht.
Hegel bringt die Vorstellung eines das Wissen tragenden Absoluten
schlieBlich nicht zufillig ins Spiel seiner Argumentation: Was er deutlich
macht, ist, dass jede Idee von Wissen, die unter Wissen etwas versteht, das
tatsidchlich Gewissheit soll verbiirgen konnen, auf eine Vorstellung absolu-
ten Wissens als den sie erst ermoglichenden Horizont und Grund verweist.
Erscheint uns daher das Absolute als eine letztlich verstiegene Idee oder
jedenfalls als eine solche, die sich kaum mit begrifflichen Mitteln erreichen
lasst, dann kann davon das Wissen als Wissen nicht unberiihrt bleiben. Ver-
steht man Hegel so, dass sich das absolute Wissen nicht in Besitz nehmen
lasst, dann zeigt seine Erorterung des Absoluten an, dass und warum sich
uns die Gewissheit des sicheren Wissens entziehen muss.”*

Die Logik von Hegels dialektischer Spekulation, deren dynamischer
Charakter oben diskutiert wurde, spricht fiir diese Deutung: Hegel betont
stets den Prozess und den dialektischen Uberstieg — es gibt vorderhand da-

93 Vgl. etwa Hegel, Phinomenologie, 585.

94 Stekeler-Weithofer geht in seiner Hegel-Deutung sogar so weit, zu behaupten,
dass Hegels Rede des Absoluten insgesamt sinnkritisch zu verstehen ist und
dass alle anderen Deutungen, die Hegel unterstellen, er wolle die Perspektive
des Absoluten einnehmen, fehl gehen; vgl. Stekeler-Weithofer, Philosophie des
Selbstbewuftseins, 24f.

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

68 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

rum keinen plausiblen Grund, warum die Bewegung der unaufhorlichen
Verschiebung und des Entzugs plotzlich zum Abschluss kommen sollte.
Das lasst sich als eine in Hegels System eingebaute Dekonstruktion des
Systems, als seine dialektische Autodekonstruktion lesen. Dialektik ist ernst
genommen eine Dekonstruktion, insofern sie starre Entgegensetzungen auf-
16st und dieser Logik widerstehen naturgemifl auch ihre eigenen Bestim-
mungen nicht. Das absolute Wissen erweist sich nur als eine Weise des
Sprechens iiber Wissen, die zeigt, dass sich Gewissheit gerade nicht aneig-
nen lédsst: Es ist ein unmogliches Sprechen iiber eine Gewissheit jenseits
von Wissen und Glauben; es macht damit etwas, das sich eigentlich ent-
zieht, philosophisch behandelbar, indem es den permanenten Entzug in die
Logik des Begriffs selbst einschreibt. Dieser Begriff hilt das fortwihrende
Scheitern, den permanenten Entzug einer Ankunft bei der Gewissheit fest.
Hegel ist so verstanden nicht der groBenwahnsinnige Denker einer Meta-
physik des Absoluten, sondern ein radikalaufklédrerischer Philosoph des
Ungewissen.

Entscheidend fiir diesen Deutungsvorschlag ist weniger die Frage, ob
Hegel sein Philosophieren so verstanden wissen wollte. Das lédsst sich, um
es kurz zu machen, schlicht nicht beurteilen. Zudem legen viele Stellen es
nahe, dass Hegels Ziel womdglich tatsédchlich im absoluten Wissen bestan-
den haben mag. Ungleich wichtiger als diese Fragen ist aber der Umstand,
dass die begriffliche Struktur von Hegels Philosophieren im Ganzen nicht
nur auf eine Aufhebung des Glaubens, sondern auch auf eine Idee des Wis-
sens, die dessen Unerreichbarkeit zeigt, zulduft. Hegels Glaubenskritik ope-
riert, wie wir sehen konnten, mit dem Argument, dass der Glaube sich be-
grifflich nicht zu durchdringen vermag, ja dem begrifflichen Denken im
Grunde fremd bleiben muss. Glauben und reflexive, wenn auch vermitteln-
de Distanznahme, wie sie Hegel zufolge dem begrifflichen Denken eignet,
konnen nicht zusammengehen. Der Glaube muss sich als Glaube selbst ge-
nug sein; nur kann er dann eben keinen Anspruch auf eine jenseits des
Glaubens iiberzeugende Gewissheit erheben. Diese hegelsche These ver-
dankt ihre Stérke iibrigens mitnichten der Einbettung des Glaubens in eine
Logik des Absoluten. Es handelt sich bei ihr um eine aus der Analytik des
Glaubens selbst gewonnene Einsicht: Glauben heifit eben in der Tat glau-
ben und damit muss etwas grundsitzlich anderes als eine kritisch-reflexive
Priifung gemeint sein. Es ist wohl vor allem dieser Aspekt des Glaubens,
den Kierkegaard in seinem Bild vom Sprung festhilt, das er in den Philo-

14.02:2026, 14:18:00. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS SICH ENTZIEHENDE ABSOLUTE | 69

sophischen Brocken im Ubrigen in strikter Abgrenzung zur kritischen Prii-
fung entwickelt: Gottes Dasein lédsst sich, so meint Kierkegaard, nicht be-
weisen; erst wenn ich den Beweis loslasse, kann ich zum Glauben iiberge-
hen, in den ich gleichsam springe.”” Die Gewissheit, die der Glaube bietet,
ist dann freilich ein rein subjektives Geschehen; einer Gewissheit des Wis-
sens muss der Glaube notwendig fern bleiben.

Hegels Analytik und Kritik des Glaubens bewahren ihre Schlagkraft
auch jenseits der Perspektive des Absoluten. Allerdings kann dann die Ge-
wissheit verbiirgende Kraft des Wissens, wie sich gezeigt hat, nicht linger
behauptet werden. Ein wichtiger Unterschied zwischen dem begrifflichen
Denken und dem Glauben bleibt unabhingig von der Zugénglichkeit des
Glaubens triftig: Wéhrend der Glaube im Prinzip keine Griinde kennt, die
nicht selbst vom Glauben herrithren, handelt es sich bei der Arbeit des Be-
griffs um einen Prozess der Reflexion und Befragung. Diese hegelschen
Bestimmungen des Begriffs des Begriffs sind es im Wesentlichen, die auf
eine Autodekonstruktion der Perspektive des Absoluten und damit auf eine
Idee des Begriffs jenseits von Wissen und Gewissheit verweisen. Warum
sollte die befragende Bewegung, die Begriffe kennzeichnet, unversehens
ausgesetzt werden konnen und weshalb sollte sie auf ein Ziel zulaufen kon-
nen, das sich durch eine hoherwertige, weil absolute Gewissheit auszeich-
net? Nichts in Hegels Erorterung begrifflichen Denkens deutet auf die
Moglichkeit eines solchen Schlusspunktes hin. Ein Absolutes, das etwas
anderes wire, als eine Weise iiber seine eigene Unerreichbarkeit und damit
tiber die Unerreichbarkeit von Wissen und Gewissheit zu sprechen, miisste
dem dialektischen Denken Hegels gleichsam als etwas bloB AuBerliches
aufgepropft werden. Notwendig vorausgesetzt bleibt es nur solange, wie die
Vorstellung eines sicheren Wissens vorausgesetzt bleibt. Aber warum sollte
sie vorausgesetzt werden und wie sollte sie vorausgesetzt werden konnen?
Folgt man der hegelschen Logik des Begriffs, dann liegt es viel nédher, die
Verschiebung und die fortwihrende kritisch-reflexive Priifung gegen die
Vorstellung einer Gewissheit, die sich aneignen ldsst, zu denken. Die inter-
ne Logik von Hegels Denken weist iiber die Gewissheit hinaus. Sie operiert
jenseits von Glauben und Wissen.

95 Vgl. Kierkegaard, Philosophische Brocken, 40/41.

14.02:2026, 14:18:00. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.20286, 14:18:00. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Genealogische Untergrabungen
von Glauben und Wissen:
Friedrich Nietzsche

Bei Nietzsche wird das Denken jenseits von Glauben und Wissen explizit,
ja programmatisch. Auch Kant und Hegel philosophieren, wie in den bei-
den vorangegangenen Kapiteln ersichtlich wurde, jenseits des Glaubens
und beide betreiben eine grundlegende Religionskritik. Allerdings sind ihre
kritischen Uberlegungen zum Glauben Teil eines Emanzipationsprozesses
der Philosophie von der Theologie. Weder Kant noch Hegel geht es darum,
dem (religiosen) Glauben jegliche Plausibilitit abzusprechen. Was sie
unternehmen, lédsst sich eher als eine Platzanweisung und damit als eine
Kldrung der Verhiltnisse beschreiben: Der Glauben wird jeweils in seine
Grenzen verwiesen und iiber diese Grenzen kann er nicht selbst disponie-
ren, sondern es ist, wie Kant und Hegel unterstreichen, die Philosophie, der
die Einsicht in die Struktur des Glaubens vorbehalten bleibt. Damit verliert
der Glauben seine Stellung als Quelle der Gewissheit. Den Bezug zur Ge-
wissheit behilt er nur als innere Uberzeugung der Glaubenden' — als epis-
temischer Modus der Gewissheitssicherung hat er dann freilich keine Be-
deutung mehr. Nietzsche ist hier, wie sich in diesem Kapitel zeigen wird,
ungleich radikaler. Seine Kritik des Glaubens ist eine Fundamentalkritik

1 Das ist dann auch der Schluss, den Kierkegaard etwas spéter mit seinem Theo-
rem eines Sprungs in den Glauben zieht. Freilich ist das fiir Kierkegaard kein
Einwand gegen den Glauben, sondern ein Aufweis, dass allen Orientierungen
letztlich ein absoluter subjektiver Entscheidungsakt vorausgeht. Vgl. Kierke-

gaard, Furcht und Zittern.

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

72 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

insofern, als sie den Glauben im Ganzen als bloB schimérisches Geschehen
zu entlarven trachtet. Radikaler ist Nietzsches Philosophieren aber nicht
allein hinsichtlich des Glaubens. Er weitet die Bewegung einer Auflosung
von Gewissheiten von vorne herein auch auf die Gewissheit des Wissens
aus. Zwar konnten wir schon bei Kant und Hegel beobachten, dass ihr Phi-
losophieren in letzter Instanz auch iiber die vermeintlich sichere Gewissheit
des Wissens hinausfiihrt. Doch es handelt sich dabei sowohl im kantischen
als auch im hegelschen Philosophieren um so etwas wie eine unintendierte
Nebenfolge eines kritischen Denkwegs, der auch vor der epistemischen Di-
gnitdt des Wissens nicht halt macht. Es kann aber weder bei Kant noch bei
Hegel davon die Rede sein, dass ihr Philosophieren darauf abzielt, die
Fragwiirdigkeit der Gewissheit des Wissens herauszustellen. Thnen geht es
in einer Doppelbewegung um die Auflésung dogmatischer Formen der
Herstellung von Gewissheit einerseits und um die Rettung der Gewissheit
durch eine kritisch bzw. dialektisch gelduterte Variante von Gewissheit an-
dererseits. Dass die Dekonstruktion dogmatischer Gewissheit sich auf Ge-
wissheit iiberhaupt ausweitet und sie gleichsam als haltlos erscheinen ldsst,
ist eine Implikation beider Denkwege, aber keineswegs ihr Ziel. Ganz an-
ders verhilt es sich damit bei Nietzsche. Er erhebt eine genealogische
Untergrabung der Fundamente von Glauben und Wissen zum Programm
seines Philosophierens. Jenseits des Wissens operiert Kant, weil es seine
zum philosophischen Grundprinzip erhobene intellektuelle Redlichkeit
nicht zulésst, eine Gewissheit dort zu behaupten, wo er sie nicht ausweisen
kann. Mag sein Denken Gewissheiten zertriimmern, so ist er doch weit da-
von entfernt, auf den Scherben, die dabei anfallen, zu tanzen. Sicherlich
scheint ihm die Gewissheit des Wissens mit den Denkmitteln, die einer kri-
tischen philosophischen Examination zur Verfiigung stehen, unerreichbar
zu sein, aber er lasst deshalb die Gewissheit nicht jubelnd hinter sich und er
weist auch nicht hdmisch auf die Borniertheit derer, die filschlich meinen,
Gewissheit beanspruchen zu konnen. Gewissheit begegnet er mit Scheu und
Ehrfurcht im Sinne philosophischer Prinzipien. Wenn er jenseits von Glau-
ben und Wissen denkt, dann ist das nicht allein einem forschen kritischen
Impetus geschuldet, von dem sein Denken zweifelsohne getragen wird,
sondern es ergibt sich vor allem auch aus einer philosophischen Haltung
der Bescheidenheit, die sich dann anempfiehlt, wenn man zu Gewissheit
nicht zu gelangen vermag. Es ist eine Bescheidenheit, die derjenigen sehr
verwandt ist, zu der Adorno zufolge das Bewusstsein der eigenen Fehlbar-

14.02:2026, 14:18:00. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GENEALOGISCHE UNTERGRABUNGEN VON GLAUBEN UND WISSEN | 73

keit fijhrtz; eine Bescheidenheit, auf die ein Denken jenseits der Gewissheit
verwiesen wird, weil der Denkraum jenseits der Gewissheit sich nur vor-
sichtig erkunden ldsst. Auch von Hegel kann beileibe nicht gesagt werden,
dass er den Verlust der Gewissheit euphorisch begriiit. In seinem Fall zer-
stieben, wie wir sehen konnten, die Gewissheiten in einem dialektischen
Wirbel, der sich nicht still stellen ldsst. Hegels Denken fiihrt so iiber die
Gewissheit hinaus, doch es proklamiert nicht freudig ein Ende der Gewiss-
heit.

Ganz anders, wie gesagt, liegen die Dinge bei Nietzsche. Ihm ist Ge-
wissheit mit allen ihren Implikationen, mit dem Gestus der beruhigt-be-
ruhigenden Sicherheit, dem behébigen Sicheinrichten in solchen Sicherhei-
ten, zutiefst suspekt. Kants und Hegels Denken ist sicherlich nicht philis-
tros, Nietzsches Philosophieren aber ist vielleicht das erste erklidrtermaflen
antibiirgerliche Denken. Seine Aufklidrung ist nicht die Aufkldrung der
Biirger, die die alten Zopfe abschneiden, um auch ihren Platz in den ersten
Reihen des gesellschaftlichen Konzerts einnehmen zu kommen, und die es
ansonsten schitzen, wenn es in der Praxis des sozialen Lebens ebenso wie
in der theoretischen Reflexion hiibsch pomadig zugeht. In Jenseits von Gut
und Bose gliedert Nietzsche sich iibrigens in den Prozess der Aufkldrung
ein, indem er seine genealogischen Erkundigungsginge als eine um einen
Schritt weiter getriebene Aufklirung charakterisiert’; wir werden darauf
zuriickkommen.

Der Gestus von Nietzsches Philosophieren ist dabei nicht frei von Am-
bivalenzen: Zuweilen scheint sich in ihm ein antihumanistischer Heroismus
kund zu tun, der sich wie ein unheilvoller Vorschein auf die Abgriinde des
20. Jahrhunderts lesen ldsst.* Allerdings darf hier nicht iibersehen werden,
dass nahezu keine seiner AuBerungen nicht letztlich doch auf seine eigene
Gegenrede trifft: Nietzsches Ambivalenz ist so auch eine Beweglichkeit,
die es verhindert, dass er sich zum Ideologen gleich welcher Observanz
auch immer eignet. Wenn Nietzsche von der blonden Bestie, den die Re-
geln missachtenden geborenen Herren und ihrem Degout gegeniiber dem

Adorno, Probleme der Moralphilosophie, 251f.

Nietzsche, Jenseits, 35.

Dieser Umstand hat Ernst Tugenhat dazu gefiihrt, Parallelen zwischen Nietzsche
und Hitler nachzuspiiren. Vgl. Tugendhat, Macht und Antiegalitarismus bei
Nietzsche und Hitler.

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

74 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

Harmlosen, dem Kleinlichen der Gleichheit schreibt und sich das staunend,
ja bewundernd liest, dann darf sein Ekel gegeniiber den realen Mochte-
gerngroflen seiner Zeit nicht iibersehen werden, dann diirfen sein vielfach
zur Schau gestelltes Antideutschtum, sein erklérter Antiantisemitismus und
seine abgrundtiefe Aversion gegen den geifernden Wirtshausheroismus
nicht ausgeblendet werden.’

In anderen Fillen wirken seine Invektiven in ihren schrillen Tonen
schlicht iibertrieben. Verwundert reibt man sich dann die Augen und fragt
sich, ob es sich um eine ernsthafte AuBerung, um ein Argument handelt.
Doch auch hier ist, wie wir noch sehen werden, Vorsicht geboten: Eine sol-
che Frage nach der Seriositéit von Nietzsches Argumentation droht an seine
Schriften eine Elle anzulegen, mit der sie sich nicht vermessen lassen.
Nietzsche betreibt keine Schulphilosophie — und gerade darin liegt ein Reiz
seiner Arbeiten, entwickeln sie doch, die Vorschriften eines ernsthaften,
womdglich allzu ernsthaften Denkens hinter sich lassend, gerade in ihrem
tiberwucherndem Ideenreichtum, der sich nicht béndigen und nicht auf die
Regeln argumentativer Konsistenz verpflichten ldsst, Einsichten, die sonst
vielleicht verschlossen geblieben wiren. Nietzsches gegen den Zwang und
die Ordnung des Systems gerichtetes Philosophieren befreit sich ndmlich
von der Verpflichtung, ein integrierendes Ganzes formulieren zu miissen.
Anders als Hegel und Kant kann er sich davon dispensieren, beim Infrage-
stellen den Blick immer schon auch auf eine mogliche Alternative, die
selbst Konsistenzanspriichen geniigen konnen muss, zu richten. Er kann
erschiittern, ohne sich um einen Wiederaufbau oder einen Neubau zu be-
kiimmern.

Bei allen Vieldeutigkeiten und steten Wandlungsbewegungen finden
sich in Nietzsches Schriften dennoch wiederkehrende Motive, die sich zu-
sammenfiigen lassen zum Mosaik eines Denkens jenseits von Glauben und
Wissen. Nietzsche organisiert in verschiedenen Varianten in seinen Texten
einen Themenkomplex, an dem er sich in immer neuen Anldufen abarbeitet.
Fiir Nietzsche verbinden sich drei Gebiete, die zusammengenommen ein
Problemsyndrom ausmachen, an dem nach seinem Dafiirhalten das moder-
ne Abendland leidet. Auf der einen Seite steht dabei die christliche Lehre

5 Vgl. fiir Nietzsches Antinationalismus und seinen Abscheu gegen das Deutsch-
nationale: Nietzsche, Frohliche Wissenschaft, 630. S. a. eine, durchaus auch

selbstkritische, Passage aus Jenseits von Gut und Bose, 192-195.

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GENEALOGISCHE UNTERGRABUNGEN VON GLAUBEN UND WISSEN | 75

als grundlegende glaubensmifige Orientierung und auf der anderen Seite
ein Themenfeld, das sich aus Theorie, Erkenntnisstreben und Wahrheit zu-
sammensetzt und das sich Nietzsche zeitgenossisch als die Idee moderner
Wissenschaft prisentiert. Beide Seiten werden nun verklammert oder viel-
leicht sogar integriert durch eine in vielen Hinsichten gemeinsame Wertleh-
re, durch die Moral, die das dritte Gebiet des Problemsyndroms ausmacht.
In dieser Zusammenstellung deutet sich schon an, dass und weshalb Nietz-
sche nicht, wie dies fiir die Aufklarungsbewegung des 18. Jahrhunderts ty-
pisch ist, die Religion vom Wissen bzw. von der Wissenschaft aus angreift.
Diese Option ist fiir Nietzsche geradezu unsinnig, liegt ihr doch aus seiner
Sicht eine fundamentale Verkennung des Gemeinsamen von christlicher
Religion und dem europidischen Wahrheitsideal, an dem sich auch die mo-
derne Wissenschaft ausrichtet, zugrunde.

Schon in Nietzsches frithen Schriften, seinem Erstlingswerk Die Geburt
der Tragodie und auch in der zweiten seiner Unzeitgemdifien Betrachtun-
gen, der berithmten Arbeit Vom Nutzen und Nachtheil der Historie fiir das
Leben, bestimmen Dimensionen der genannten Uberlegungen den Gang der
Argumentation. Nietzsche operiert dort vielfach mit dem Bild einer Geg-
nerschaft, die er, als Parteigiinger einer Seite, in den Texten auszutragen
sucht. Besonders deutlich werden die beiden Positionen, die Nietzsche
unterscheidet und fiir die er in der Tragodienschrift haufig auf die Distink-
tion des Apollinischen und des Dionysischen zuriickgreift, in einer Passage,
in der er die Opposition durch die kdmpferische Kontrastierung einer theo-
retischen und einer tragischen Weltbetrachtung darstellt. Nietzsche speku-
liert in diesem Zusammenhang zunéchst dariiber, dass die ,,alte Tragodie
durch den ,, Trieb zum Wissen und zum Optimismus der Wissenschaft*®
verdriangt wurde. Der Kampf zwischen beiden, zwischen der tragischen und
der theoretischen Auffassung, kann, so Nietzsche weiter, erst entschieden
werden, wenn die Wissenschaft an ihre Grenzen gefiihrt und durch die
Konfrontation mit ihren Grenzen vernichtet ist; zu hoffen wire dann auf
eine Wiedergeburt der Tragodie”. Nietzsches Ausfithrungen lassen sich
hier als variierender Gebrauch von kantischen Uberlegungen verstehen: Die
Idee einer Grenze, die sich dem wissenschaftlichen Erkennen stellt und die
es nicht iiberschreiten kann, ohne sich selbst preiszugeben, haben wir bei

6 Dieses und die folgenden Zitate, sofern nicht anders ausgewiesen: Nietzsche,
Tragodie, 111.

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

76 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

Kant kennen gelernt. Kant freilich hoffte, sie einbringen zu konnen, um
philosophische Argumentationen auf ein wissenschaftliches, epistemisch
fundiertes Reglement festlegen zu konnen, in dessen Befolgung gerade die
Rettung der Idee des Wissens nach einer kritischen Auflosung dogmati-
scher Erkenntnismodelle liegen sollte. Allerdings hat sich bereits in der
Lektiire der kantischen Schriften gezeigt, dass diese Idee der Grenzen und
die durch sie implizierte Unerreichbarkeit des Wissens tiber das Wissen als
aneigenbare Gewissheit hinausfithren. Nietzsche macht von dieser sich bei
Kant zuerst in aller Deutlichkeit formulierten Annahme iiber die Grenzen
des Wissens und der Wissenschaft nun einfach einen polemischen Ge-
brauch, indem er auf sie verweist, um das Wissensideal der Wissenschaft
zu torpedieren. Suspekt ist ihm dabei vor allem ein das Wissen tragender,
letztlich moralischer Glauben: der Glauben an die ,,Universalheilkraft des
Wissens®, den Nietzsche zu erschiittern sucht. In dieser Passage deutet sich
ibrigens, wie anhand der letzten Formulierung sichtbar wird, Nietzsches
gemeinsame Kritik von Glauben und Wissen bereits an. Zwar ist die christ-
liche Lehre in den frithen Schriften noch nicht wirklich thematisch, aber die
Struktur des Glaubens an die Universalheilkraft des Wissens dhnelt den
Versohnungsversprechen der christlichen Lehre. In dem vierzehn Jahre
nach der Erstausgabe der Tragodienschrift geschriebenen Versuch einer
Selbstkritik, den Nietzsche der Ausgabe von 1886 voranstellt, wird der
Gegensatz der Weltauffassungen dann auch direkt auf das Christentum be-
zogen: Der ,rein édsthetischen Weltauslegung®, die in Nietzsches Buch, wie
er schreibt, gelehrt wird, widerstreitet aufs AuBerste die christliche Lehre,
die dsthetische Mafstibe nicht kennt, sondern sie verwirft, weil ihre Mal3-
stibe moralischer und absoluter Natur sind.” Natiirlich liegt es auf der
Hand, dass diese spitere Sortierung des Konflikts ein Widerhall von Nietz-
sches polemischer Auseinandersetzung mit dem Christentum ist, die in al-
len seinen Biichern der 1880er Jahre auftaucht. Aber sachlich bleibt den-
noch richtig, dass die Attribute, mit der Nietzsche die seiner tragisch-
asthetischen Auffassung entgegengesetzte Position in Die Geburt der Tra-
godie kennzeichnet, die namlichen sind, die er dann spiter auch zur Cha-
rakterisierung des Christentums aufgreift.

Vielleicht ist es zu hermeneutischen Zwecken sinnvoll, verschiedene
Phasen oder auch Elemente von Nietzsches Denken jenseits von Glauben

7 Nietzsche, Tragodie, 18.

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GENEALOGISCHE UNTERGRABUNGEN VON GLAUBEN UND WISSEN | 77

und Wissen unterscheiden. Fiir eine erste Phase, fiir die die Schriften der
frithen 1870er Jahre mafBgeblich sind, lieBe sich Nietzsches Position als die
einer Gegnerschaft bezeichnen, denn in diesem Zeitraum ist es vor allem
eine Ablehnung der mit Glauben und Wissen verbundenen Werte, ihrer
Weltanschauung, die fiir Nietzsches Denken wichtig ist. Diese Gegner-
schaft wird er zwar nie aufgeben, aber spiter tritt dann als méchtigeres Mo-
tiv eine genealogische Untergrabung von Glauben und Wissen hinzu, die
sich in den frithen Schriften hier und da ankiindigt, aber noch nicht im Fo-
kus seiner Uberlegungen steht — dann ist es nicht mehr bloB Gegnerschaft,
denn Nietzsche bewegt sich von da an nicht mehr auf der selben Ebene; er
muss nicht mehr die Lebensunfihigkeit, die Untiichtigkeit beklagen, son-
dern er entzieht der Gewissheit von Glauben und Wissen von vornherein
jegliche Plausibilitit, indem er sie auflost. In jenen fritheren Schriften aber
greift er Glauben und Wissen vor allem unter Zuhilfennahme einer Katego-
rie an, bei der es sich um eine der schillerndsten in seinem Denken handelt
und auf die er auch spéter immer wieder rekurriert. Die Rede ist vom Be-
griff des Lebens, um den seine dsthetische Weltauffassung kreist. Beson-
ders einschlédgig sind hier einige Stellen aus der Schrift Vom Nutzen und
Nachtheil der Historie fiir das Leben. Nietzsche kontrastiert dort an ent-
scheidenden Punkten das Leben und die Weisheitg, das Leben und die Wis-
senschaft’ und das Leben und das Erkennenm, wodurch er das Leben in
Gegensatz zu der Weltauffassung bringt, die er in der Trigodienschrift als
sokratische bezeichnet und deren Ende er dort angekiindigt hat; auch in die-
sem Zusammenhang ist bereits der Begriff Leben, in Form des dionysi-
schen Lebens, gefallen. Nietzsche bindet ihn in eine Ankiindigung ein, die,
wie im Grunde alle die vielen Ankiindigungen, die sich nach dieser Ankiin-
digung in seinen Schriften finden werden, zugleich eine Beschworung des-
sen, was angekiindigt wird, ist. Das Angekiindigte soll durch die Ankiindi-
gung gleichsam in die Welt gebracht werden: ,.Ja, meine Freunde, glaubt
mit mir an das dionysische Leben und an die Wiedergeburt der Tragodie.
Die Zeit des sokratischen Menschen ist voriiber*.'" Es zeigt sich hier, dass
Nietzsches Ablehnung des sokratischen Wissens- und Weisheitsglaubens

8 Vgl. Nietzsche, Nutzen und Nachtheil, 257.

9 Vgl. Nietzsche, Nutzen und Nachtheil, 298/299.
10 Vgl. Nietzsche, Nutzen und Nachtheil, 330.

11 Nietzsche, Tragodie, 132.

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

78 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

selbst die Form eines Glaubensbekenntnisses und eines Aufrufs zum Glau-
ben hat — zu einem anderen, zu einem dem Leben zugewandten Glauben; so
heiflit es wenige Sitze spiter: ,,Riistet euch zu hartem Streite, aber glaubt an
die Wunder eures Gottes*."” An Stellen wie dieser macht sich eine grundle-
gende Spannung in Nietzsches Philosophieren bemerkbar, deren eingehen-
de Erorterung wir allerdings noch eine Zeit lang aufschieben miissen:
Nietzsche biirdet sich hier die Aufgabe auf, doch so etwas wie eine iiberle-
gene Alternative aufzeigen zu konnen, die zumindest ein, wenn auch impli-
zites, so doch praktisch wirksames hoheres Wissen und einen anderen
Glauben vorauszusetzen scheint. Das wirft unvermeidlich ein fragwiirdiges
Licht darauf, ob Nietzsche tatséchlich jenseits von Gewissheit philosophiert
oder ob er nur eine andere Gewissheit, die sich vielfach mit dem Begriff
des Lebens verbindet, zu etablieren sucht. Noch aber kénnen wir Fragen
dieses Typs nicht angemessen diskutieren. Thre Behandlung muss auf einen
spateren Zeitpunkt verschoben werden.

Werfen wir vorerst einen eingehenden Blick auf einige der Passagen, in
denen der Begriff des Lebens in Opposition zu anderen Begriffen gebraucht
wird. Beginnen wir mit einer aufschlussreichen Stelle, an der Nietzsche zu-
sammenfassend die Frage reflektiert, in welchen Hinsichten die Historie
dem Leben zu dienen vermag. Die Verhiltnisbestimmung von Historie und
Leben ist fiir ihn eindeutig und in gewisser Weise bereits durch die Fassung
der Frage vorweggenommen: Die Historie steht im Dienst des Lebens; das
Leben ist der Zweck, dem sie sich unterzuordnen hat. Weit davon entfernt
nun ist die moderne Idee einer wissenschaftlichen Geschichtsschreibung,
die aus der Historie gleichsam etwas Neutrales, den Anspriichen objektiven
Wissens Geniigendes zu machen versucht. Dadurch aber verselbstindigt
sich die Historie und der moderne Mensch macht keinen den Bediirfnissen
des Lebens gehorchenden Gebrauch mehr von ihr, sondern er ,,schleppt
eine ungeheure Menge von unverdaulichen Wissenssteinen mit sich he-
rum*." Das Leben, so erfahren wir hier indirekt, widerstreitet der Struktur
eines neutralen Wissens. Es ist interessiert, es wogt, es fordert — und es re-
flektiert nicht kontemplativ. Dieser Eindruck wird durch eine weitere Text-
stelle unterstrichen. In ihr beklagt Nietzsche zeitdiagnostisch, dass man die
Herrschaft der Wissenschaft tiber das Leben triumphierend erklirt. Die

12 1Ibid.
13 Nietzsche, Nutzen und Nachtheil, 272.

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GENEALOGISCHE UNTERGRABUNGEN VON GLAUBEN UND WISSEN | 79

Diagnose, so seine Einschitzung, mag stimmen, sie mag eine zutreffende
Tendenz anzeigen, aber sie ist alles andere als erfreulich: Ein Leben, das
durch die Sachlichkeit der Wissenschaft beherrscht wire, wire ,,nicht viel
werth“."* Die Antwort auf die Frage, warum es nicht viel wert wiire, hilt
eine griffige Bestimmung des Lebens, das Nietzsche gegen das distanzierte
Wissen der Wissenschaft richtet, bereit: Ein solches Leben wire schlicht
,»viel weniger Leben®."” Abermals: Warum? Weil es durch das Wissen be-
stimmt wire und das, was es anleiten und beherrschen sollte, sind aber die
Instincte und kriftige Wahnbilder."® In einer Welt, die organisiert wird
vom neutralen und objektiven Wissen, dringt sich dann die Frage auf:
,.»ind das noch Menschen [...] oder vielleicht nur Denk-, Schreib- und Re-
chenmaschinen?*"’

Neben der Denkbahn einer Gegnerschaft zu Glauben und Wissen
schlidgt Nietzsche ab Anfang der 80er Jahre des 19. Jahrhunderts immer
deutlicher den zersetzenden Argumentationsweg einer genealogischen Un-
tergrabung ein. Das Erstaunliche an diesem Argumentationsweg liegt darin,
dass die StoBkraft von Nietzsches Argumenten nun nicht mehr so sehr da-
von abhingt, ob es ihm gelingen konnte, eine iiberlegenere Alternative,
eine andere Weltauffassung jenseits von Glauben und Wissen zu begriin-
den. Nietzsches Angriff auf die Plausibitidt von Glauben und Wissen muss
nicht mehr von einer anderen Position aus erfolgen, sondern er kann jetzt
an den internen Strukturen von Glauben und Wissen selbst ansetzen. Damit
verkehrt sich die Fragerichtung und, ungleich wichtiger, es verlagert sich,
wie wir sehen werden, die Beweislast: Eine genealogisch untergrabende
Priifung dhnelt eher einer immanent verfahrenden Kritik, die nicht auf ex-
terne Beweisgriinde angewiesen ist. Thr reicht es aus, auf interne Schwie-
rigkeiten hinzuweisen, Unstimmigkeiten zu markieren, unbesehen in An-
spruch Genommenes herauszustellen und Verdringtes zu Tage zu fordern.
Kurz, sie muss nicht mit Paukenschligen die Uberzeugungskraft einer
eigenen Position drohnend verkiinden, sondern sie kann sich in die Gegen-
stinde und Kategorien, die sie in Frage stellt, hineinwiihlen oder, wie
Nietzsche es in der Gotzen-Dammerung fast, sie kann an Begriffs- und

14 Nietzsche, Nutzen und Nachtheil, 298.
15 Ibid.

16 Nietzsche, Nutzen und Nachtheil, 299.
17 Nietzsche, Nutzen und Nachtheil, 282.

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

80 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

Ideologiegttzen mit dem Hammer rithren und sie wird sodann ,,als Antwort
jenen berithmten hohlen Ton horen®, durch den das Unterdriickte und Ver-
heimlichte, ,,gerade Das, was still bleiben mochte, laut werden muss®.'®
Man wiirde zwar das Erscheinungsbild von Nietzsches Schriften deutlich
verzeichnen, wollte man behaupten, dass sich die genealogische Strategie
vollstindig durchsetzt, dass sie also die Argumentationsfiguren der Gegner-
schaft verdringt. Das ist keineswegs der Fall. In Nietzsches Texten werden
die Hinweise auf das, was jenseits von Glauben und Wissen, jenseits ihrer
Moral und ihrer Weltauffassung kommen wird oder zumindest kommen
konnte, nicht fehlen, und Nietzsche wird auch immer wieder die bereits
kurz angesprochenen Strukturen seines Lebensbegriffes, in deren Zusam-
menspiel die Macht in den mittleren und spéteren Schriften eine zuneh-
mend dominantere Rolle spielt, ins Feld fiihren. Aber neben dieser Macht-
philosophie, deren Probleme uns noch beschiftigen werden, gibt es als eine
Alternative die genealogische Befragung, die begriindungstheoretisch
schlanker auftreten kann, weil es ihr gar nicht um Begriindungen, sondern
um Gesten der Entgriindung geht.

Seine genealogische Spiirarbeit richtet sich dabei immer auf alle drei
Themenkomplexe des Wissens, des Glaubens und der Moral, da es ein
wichtiger Teil seiner Strategie ist, einen konstitutiven Zusammenhang zwi-
schen Wissen, Glauben und Moral zu behaupten. Die Plausibilitit des
Glaubens ist fiir Nietzsche eigentlich gar kein ernsthaftes Thema mehr. Die
Probleme der Religionskritik 16sen sich durch eine genealogische Brille
betrachtet auf und die Fragestellung verschiebt sich. In der Morgenriothe
notiert Nietzsche dazu, dass die fritheren Versuche, den Nachweis einer
Nichtexistenz Gottes zu erbringen, einer Untersuchungsperspektive gewi-
chen sind, die nach den Entstehungsbedingungen des Gottesglauben fragt
und zu ergriinden sucht, wodurch dieser Glauben ,seine Schwere und
Wichtigkeit erhalten hat“."” An die Stelle einer religionsskeptischen philo-
sophischen Frage tritt damit eine genealogische Einstellung und mit diesem
Wechsel, so sucht Nietzsche in einem lakonischen Diktum nahezulegen,
,.wird ein Gegenbeweis, dass es keinen Gott gebe, iiberﬂiissig“.20 In diesem

Gedankengang wird die verminderte Beweislast, die sich mit der genealogi-

18 Nietzsche, Gotzen-Ddmmerung, 57/58.
19 Nietzsche, Morgenrithe, 86.
20 Ibid.

14.02:2026, 14:18:00. - [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GENEALOGISCHE UNTERGRABUNGEN VON GLAUBEN UND WISSEN | 81

schen Methode verbindet, von Nietzsche selbst als Vorzug herausgestellt.
Eine andere Spielart der inneren Auflosung der Konsistenz von Begriffen
erprobt Nietzsche einige Aphorismen spéter an grundlegenden epistemi-
schen Fragen. Erschiittert werden soll nun die Gewissheit der Selbst- und
der Welterkundung. Im Aphorismus 116, der den Titel Die unbekannte
Welt des ,,Subjects“ trigt, wendet sich Nietzsche gegen eine grundlegende
Prisupposition der gesamten neuzeitlichen Epistemologie, indem er die
Moglichkeit eines (Selbst-)Wissens um die inneren Vorgéinge von Subjek-
ten in Abrede stellt.”' In einer der Griindungsurkunden der neuzeitlichen
Erkenntnistheorie, Descartes’ Discours de la Méthode, wird der epistemi-
sche Zweifel bekanntlich durch den folgenreichen Zug aufgehoben, das
Denken und das durch es implizierte Sichselbstdenken des Subjekts zum
ersten Prinzip der Philosophie zu erkliren. ,,/J]e pense, donc je suis* kann
Descartes beruhigt notieren und damit einen mit Gewissheit auszumachen-
den Ausgangspunkt aller weiteren Erkenntnisse bereitstellen.” Es ist genau
diese Grundannahme, die Nietzsche dementiert: Fiir ihn liegt es weder auf
der Hand, dass das Subjekt wissen kann, was es tut, noch ist es fiir ihn klar,
dass ein Subjekt in der Lage ist, seine Innenwelt zu erkunden. Im Gegen-
teil: Wir kennen uns nicht und wir besitzen kein sicheres Wissen iiber uns.”
Im Folgeaphorismus 117 wiederholt Nietzsche dann in radikalerer Form
noch einmal Descartes’ Zweifel, indem er darauf hinweist, dass uns ein
Wissen tiiber die dulere Welt, die sogenannte wirkliche Welt, selbstredend
verschlossen bleiben muss, da wir keinen Weg hinaus in sie kennen.”* Da-
mit ist das Grundgeriist der modernen Erkenntnistheorie in Frage gestellt.
Aufschlussreich ist es iibrigens, dass Descartes, wenn auch in das Erken-
nenkonnen affirmierender, stiitzender Absicht, Gebrauch von einem Argu-
ment macht, das Nietzsche gegen die Erkenntnis richtet. Descartes verweist
nidmlich, um nicht bei einem solipsistischen Begriff des Subjekts stehen

21 Nietzsche, Morgenrithe, 108/109.

22 Vgl. Descartes, Discours de la Méthode/Bericht iiber die Methode, 64 bzw. 65.

23 Vgl. auch die Vorrede von Zur Genealogie der Moral: Nietzsche, Genealogie,
247/248.

24 Nietzsche, Morgenrithe, 110/111. Auf die ndmliche erkenntnisskeptische An-
nahme stiitzen sich tibrigens konstruktivistische Theoretiker des 20. Jahrhun-
derts. Vgl. Glasersfeld, Einfiihrung in den radikalen Konstruktivismus und Foer-

ster, Das Konstruieren einer Wirklichkeit.

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

82 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

bleiben zu miissen, auf Gott als den letzten Grund der Gewissheit der Din-
ge, weil auch ihm nicht klar ist, wie das Subjekt den Schritt von der Selbst-
vergewisserung durch das Cogito hinaus in die Welt der Dinge vollziehen
kénnen sollte.” Fiir Nietzsche, der, wie sich schon angedeutet hat, ebenfalls
von einer Verwiesenheit des Wissens auf den Glauben ausgeht, ist damit
allerdings nicht das Wissen gestiitzt, sondern vielmehr dessen vermeintli-
che Gewissheit desavouiert. Besonders deutlich wird dies im fiinften Buch
von Die frohliche Wissenschaft, in dem Nietzsche die Glaubens-, Wissens-
und Moralkritik zusammenfiihrt.

Nietzsche leitet das fiinfte Buch mit einer Reflexion iiber den von ihm
verkiindeten Tod Gottes ein. Die Reflexion betrifft einerseits den Hinter-
grund der These vom Tod Gottes, den Umstand némlich, dass, wie Nietz-
sche meint, ,,der Glaube an den christlichen Gott unglaubwiirdig geworden
ist“.*® Vor allem aber weist er andererseits auf die Konsequenzen dieses
Glaubensverlusts hin. Nietzsche zufolge stiirzt all das ein, was direkt oder
indirekt, offen oder heimlich durch den christlichen Glauben gestiitzt wird.
Hierzu gehort natiirlich die europiische Moral.”” Allerdings unterhiilt nicht
allein so etwas wie eine Moral, bei der der Bezug zur christlichen Lehre, im
Mindesten durch gemeinsame Inhalte, in verschiedenen Hinsichten ja of-
fenkundig ist, eine Beziehung zum christlichen Gottesglauben.28 Schon im
Folgeaphorismus 344, der den bezeichnenden Titel Inwiefern auch wir
noch fromm sind trigt, lenkt Nietzsche den Blick auf die moderne Wissen-
schaft und ihre auf Wahrheit beruhende Wissensidee. Mit dem im Titel des
Aphorismus auftauchenden wir spricht Nietzsche, sich in diesem Fall we-
nigstens in Teilen miteinbegreifend, die Bewohnerinnen und Bewohner des
modernen Europas seiner Zeit an oder wenigstens diejenigen unter ihnen,
die ihre Weltsicht mehr und mehr auf wissenschaftliche Einsichten griin-
den. Dass sie fromm sind, scheint auf den ersten Blick seltsam. Nietzsche

25 Vgl. Descartes, Discours/Bericht, 74 bzw. 75.

26 Nietzsche, Wissenschaft, 573.

27 Vgl. ibid.

28 Diese These wiirde iibrigens auch noch nicht zeigen, dass die Moral durch den
christlichen Glauben getragen wird. Bei Kant bspw. finden sich, wie weiter oben
ersichtlich wurde, Uberlegungen, dass der christliche Glauben gemeinsame In-
halte mit Moral und Sittlichkeit haben mag, sich beide aber in der Begriindung

unterscheiden.

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GENEALOGISCHE UNTERGRABUNGEN VON GLAUBEN UND WISSEN | 83

nimmt das selbst zu seinem Ausgangspunkt, indem er notiert, dass ,,Ueber-
zeugungen kein Biirgerrecht® in der Wissenschaft haben und hinzufiigt: ,,so
sagt man mit gutem Grund“.” Es liegt auf der Hand, worauf Nietzsche
hiermit anspielt: Die Glaubensstruktur, die Uberzeugungen kennzeichnet,
muss der Wissensidee der Wissenschaft fremd sein; ihr Wissen ist eines der
kritischen Priifung und keines des bedingungslosen Glaubens, dessen Quel-
len unverfiigbar sind. Die Wissenschaft ist eine Lebensform, die sich Uber-
zeugungen nicht leisten kann: ,,Fienge nicht die Zucht des wissenschaftli-
chen Geistes damit an, sich keine Ueberzeugungen mehr zu gestatten?, so
fragt Nietzsche deshalb.” Nietzsche folgt dem wissenschaftlichen Selbst-
verstidndnis aber nur scheinbar; er folgt ihm einige Schritte, um sich dann
umso entschiedener von ihm abzuwenden. Seine Abwendung ist ein grund-
legender Zweifel, den er gegeniiber der sachlich-wissenschaftlichen Absti-
nenz vom Glauben artikuliert. Wissenschaft kann nicht voraussetzungslos
sein. Gerade ihre Uberzeugungslosigkeit ist selbst eine axiomatisch gesetz-
te, eine die ganze Weltsicht der Wissenschaft tragende Uberzeugung, die
alles andere als voraussetzungslos ist. Ihr liegt vielmehr ein starker Glauben
zugrunde: Der Glaube, dass es keine Wahrheit neben der Wissenschaft ge-
ben kann und dass diese Wissenschaft und ihre Wahrheit ohne allen Zwei-
fel erstrebenswert sind.”' Bei dieser Formulierung eines Willens zur wis-
senschaftlichen Wahrheit springen die strukturellen Parallelen zum christ-
lichen Gottesglauben geradezu ins Auge. Du sollst keinen Gott neben mir
haben und Du sollst an mich, den Vater, glauben — diese Imperative des
christlichen Glaubens sind vielleicht so verschieden nicht von der scheinbar
allem Glauben abholden wissenschaftlichen Forderung nach der Abkehr
von vorwissenschaftlichen Uberzeugungen und der Verpflichtung auf die
eine, die sachlich-distanzierte Wahrheit. Auch die Wissenschaft ruht auf
einem Glauben folgert Nietzsche deshalb. Und auch dieser Glauben wird
von einem Sollen getragen. Der wissenschaftliche Glauben weist, wie auch
der christliche Glauben, eine moralische Struktur auf. Das Gebot der Wahr-
haftigkeit, das von der Struktur der wissenschaftlichen Wahrheit impliziert
wird, ist im Kern ein moralisches Gebot. Von dieser These Nietzsches ist es
nur noch ein kleiner Schritt zu der Uberlegung, in der er sich nicht mehr auf

29 Nietzsche, Wissenschaft, 574.
30 Nietzsche, Wissenschaft, 575.
31 Ibid.

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

84 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

den Aufweis von Parallelen zwischen dem christlichen Glauben und der
modernen Wissenschaftsidee beschrinkt, sondern den christlichen Glauben
und den Glauben an die moderne wissenschaftliche Wahrheit und, dariiber
hinaus, an Wahrheit tiberhaupt als auf demselben Glauben fulend behaup-
tet:

,,Doch man wird es begriffen haben, worauf ich hinaus will, ndmlich dass es immer
noch ein metaphysischer Glaube ist, auf dem unser Glaube an die Wissenschaft ruht,
— dass auch wir Erkennenden von heute, wir Gottlosen und Antimetaphysiker, auch
unser Feuer noch von dem Brande nehmen, den ein Jahrtausende alter Glaube ent-
ziindet hat, jener Christen-Glaube, der auch der Glaube Plato’s war, dass Gott die
Wahrheit, dass die Wahrheit gottlich ist.. 32

Nietzsche fiigt der weitreichenden These ein Fragezeichen an, mit dem er
seinen fundamentalen Zweifel festhilt: ,,Aber wie, wenn dies gerade immer
mehr unglaubwiirdig wird, wenn Nichts sich mehr als gottlich erweist, es
sei denn der Irrthum, die Liige, — wenn Gott selbst sich als unsre ldngste
Liige erweist?*” Wir kennen seine Antwort auf diese hier in Frageform ge-
fasste These bereits; Nietzsche hat sie zu Beginn des fiinften Buches zum
Auftakt seiner Uberlegungen gemacht: Der christliche Glaube ist unglaub-
wiirdig geworden. Unabhiingig davon, ob sich diese These erhérten ldsst, ist
damit ein Zweifel artikuliert, der sich nicht mit Gewissheit ausrdumen lisst.
Die These lisst sich selbstredend nicht mit Gewissheit erweisen. Wie sollte
das auch jenseits der Gewissheit moglich sein? Welche Wahrheit sollte wie
zur Geltung gebracht werden kénnen? Das aber sind keine Einwinde gegen
die Skepsis, die sie auslost. Denn sie zieht in jedem Fall die Idee der Ge-
wissheit in Zweifel. Dass sie das selbst nicht mit Gewissheit tun kann, ist
Teil ihrer jenseits der Gewissheit operierenden Logik. Nietzsches Argu-
ment verschiebt wiederum die Beweislast vom Fragenden auf das Befragte:
Nicht am Zweifler ist es, die Plausibilitit seines Zweifels mit letzter Ge-
wissheit zu belegen — genau diese Moglichkeit steht gerade zur Disposition.
Das Bezweifelte miisste den Zweifel von sich weisen konnen. Das aber ist
nicht ohne weiteres moglich. Wie wir in den Auseinandersetzungen mit
Kant und Hegel gesehen haben, tendieren solche Versuche dazu, sich in

32 Nietzsche, Wissenschaft, 577.
33 Ibid.

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GENEALOGISCHE UNTERGRABUNGEN VON GLAUBEN UND WISSEN | 85

endlose Argumentationsketten zu verstricken, die die Gewissheit, der nach-
gespiirt wird, immer wieder aufzuschieben gezwungen sind. Kant hat nicht
zuletzt deshalb von einer Unerreichbarkeit des Wissens mit den Refle-
xionsmitteln der Vernunft gesprochen; und Hegels Erorterung des Absolu-
ten hat sich letztlich als eine umfingliche und riickhaltlose Exposition ge-
nau dieses Problems, nicht aber als seine (man ist versucht zu voranzu-
stellen: notwendig vorschnelle) Losung erwiesen.

In Nietzsches auflosender Befragung der Gewissheit spielt eine Uberle-
gung eine tragende Rolle, die am deutlichsten in Jenseits von Gut und Bose
und in Zur Genealogie der Moral formuliert wird. Nietzsche ersetzt dort die
klassische philosophische Untersuchungseinstellung der Kombination einer
Erkundung der Struktur von Begriffen und einem Versuch der Begriindung
der Tragfahigkeit dieser Kategorien durch die Frage nach ihrem Wert.™
Diese Umstellung enthilt im Prinzip bereits fiir sich ggenommen, unabhén-
gig von der Antwort auf die damit ausgesprochene Frage, eine Entwertung
philosophischer Aspirationen, Gewissheit zu begriinden: Wird nach dem
Wert von Begriffen gefragt, dann ist der Bereich einer objektiv auftreten-
den Wahrheit iiberschritten. Die Frage nach dem Wert zielt auf etwas An-
deres als Wahrheit. Allein schon die Rede vom Wert lidsst gewissermallen
die auf Wertfreiheit basierende Dignitit von Wahrheit hinter sich. Fiir die
Wahrheit kann der Wert ndmlich keine Rolle spielen; genauer: er darf keine
Rolle spielen. Seine Struktur ist derjenigen der Wahrheit nicht nur fremd,
sondern sie stellt die Struktur der Wahrheit grundsitzlich in Frage. Wahr
muss etwas sein, unabhingig davon, wozu es niitzen oder wofiir es Wert
besitzen konnte. Die Frage nach dem Wert der Wahrheit stellt somit die
dem Wahrheitsanspruch innewohnende Tendenz, Wert- und Nutzenerwi-
gungen zu libersteigen, unweigerlich in Frage. Damit hilt Nietzsche auch
keineswegs hinter dem Berg. Bereits in der Vorrede zu Jenseits von Gut
und Bose spricht er die Hoffnung aus, alle Dogmatik hinter sich zu lassen
und spéht hin zu einer womoglich sich ankiindigenden Philosophie jenseits
der Dogmatik.35 An der nahe liegenden Vermutung, dass der Dogmatis-
musvorwurf gegen die Philosophie, den christlichen Glauben und auch die
moderne Wissenschaft gerichtet ist, ldsst Nietzsche sodann im Verlauf der
Argumentation von Jenseits und Gut und Bose keinen Zweifel aufkommen.

34 Vgl. bspw. Nietzsche, Jenseits, 15 und Genealogie, 250/251.
35 Nietzsche, Jenseits, 11.

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

86 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

Den engen Nexus, den Nietzsche zwischen der Wahrheit des Glaubens, der
Philosophie und der Wissenschaft unterstellt, haben wir bereits kennen ge-
lernt. Die Uberlegungen, die Nietzsche im ersten Hauptstiick iiber die Vor-
urteile der Philosophen zusammentrigt, konnen deshalb getrost auch als
Darlegung und Kritik der Vorteile des Glaubens und der Wissenschaft ge-
lesen werden, die, wie sich mit Nietzsche sagen liele, ihre absichtsvolle
Verblendung und Selbstverblendung mit der Philosophie gemein haben. An
vorderster Stelle steht hier der Wille zur Wahrheit, der sich im Wahrhaftig-
keitsgebot zum Ausdruck bringt und den Nietzsche entschieden bezwei-
felt.® Mehr noch, er greift, indem er nach dem Wert der Wahrheit und des
Willens zu ihr fragt, die von der Philosophie im Bemiihen um die Wahrheit
beanspruchte Wahrhaftigkeit auf, um sie sogleich gegen die philosophische
Wahrheitssuche zu richten: Statt redlich zu sein, wie sie, die herkommli-
chen Philosophen, glauben machen wollen und vielleicht sogar selbst glau-
ben, behauptet Nietzsche im Gegenteil, sie seien nicht redlich genug. Sie
leuchten nicht niichtern die Begriffe aus, die sie untersuchen, sondern sie
verfolgen vielmehr von vornherein die Strategie von Verteidigern dessen,
was sie eigentlich riickhaltlos befragen sollten und objektiv zu examinieren
vorgeben: ,,[S]ie sind allesammt Advokaten, welche es nicht heissen wol-
len, und zwar zumeist sogar verschmitzte Fiirsprecher ihrer Vorurtheile, die
sie ,Wahrheiten’ taufen®.”” Deutlich wird das an der Erkundung der Moral,
die Nietzsche im fiinften Hauptstiick von Jenseits von Gut und Bose, das im
Kern bereits eine Genealogie der Moral liefert, unternimmt. Die von der
Philosophie iiblicherweise eingenommene Haltung ist, wie Nietzsche dort
ausfiihrt, gar keine, die geeignet ist, die Moral zu untersuchen, ja sie ist so-
gar explizit nicht dazu gedacht. Ihr Ziel ist nicht die Erkundung, sondern
die Begriindung der Moral.”™ Hier zeigt sich dann, welcher Gebrauch von
der Wahrheit gemacht wird, und es wird dabei auch deutlich, dass es die-
sem Gebrauch um einen Zweck geht, dass die Wahrheit, in diesem Fall die
Wahrheit der Moral, einen Wert besitzt — den, die Moral zu stiitzen und zu
begriinden. Das aber kann aus Nietzsches Sicht keine Untersuchung der
Moral sein. Es ist eine philosophisch wohl kaschierte Darlegung eines Mo-
ralglaubens. Genau darin, diesen Glauben zu untersuchen und die Moral zu

36 Vgl. Nietzsche, Jenseits, 15.
37 Nietzsche, Jenseits, 19.
38 Nietzsche, Jenseits, 105.

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GENEALOGISCHE UNTERGRABUNGEN VON GLAUBEN UND WISSEN | 87

examinieren, indem der Monismus, mit dem von ihr gesprochen wird und
der sie von vornherein als einzige zu verteidigen sucht, aufgelost wird,
miisste jedoch die eigentliche Aufgabe bestehen. Um eine Typenlehre der
Moral, um eine komparative Einstellung muss es, wie Nietzsche meint, ge-
hen. Dieser Perspektivwechsel zeigt, wie weit sich Nietzsche von Anfang
an von der Wahrheitssuche als der Suche nach dem Aufweis der Gewissheit
(hier: der Moral) entfernt hat: Sein Vergleich sucht auszuleuchten, nicht
aber die Wahrheit des Untersuchten zu erweisen, um es zu befestigen. An
diesem, fiir Nietzsches Philosophieren wichtigen Exempel der Moral zeigt
sich indirekt auch schon die Alternative zur Wahrheitssuche, die Nietzsche
vorschlédgt: An die Stelle der einzig-einigen Wahrheit setzt er mithilfe der
Wertfrage die Vielheit des Perspektivischen.39 Das perspektivische Sehen
soll es erlauben, die Vorurteile der Philosophen aufzusprengen. Statt Wahr-
heit zu begriinden, geht es ihm darum, Gewissheiten zu erschiittern. Es ist
genau das, was sich nach Nietzsches Uberzeugung durch die Umstellung
auf die Frage nach dem Wert erreichen lassen soll: Durch sie soll die
Wahrheit als Ziel aufgegeben und der Dogmatismus vermieden werden
konnen. Es ist klar, dass damit die herkdmmliche Philosophie desavouiert
wird und dass sich Nietzsche in Opposition zu ihr begibt. Dort, wo sie sich
um den Aufweis von Gewissheit bemiiht, lotet er die Moglichkeit einer
neuen Philosophie aus, die sich auf ein Vielleicht, auf ein, wie Nietzsche
schreibt, gefihrliches Vielleicht® einldsst und der Gewissheit in einem
Atemzug auch Dogmatismus heift; die Wahrheit, Wissen und Glauben zu-
sammenzieht und der sie allesamt suspekt sind. Die sie aber nicht, wie dies
noch bei Kant der Fall wahr, jenseits des Dogmatismus zu retten sucht, son-
dern die jenseits von Wissen, Glauben und Wahrheit zu denken sich vor-
nimmt.

Hinter dieses ganze Programm ist aber ein groles Fragezeichen zu set-
zen. Aus den bisherigen Darlegungen ergibt sich zunichst vor allem der
Eindruck, dass Nietzsche aus einer bequemen Distanz die Gewissheit von
Wabhrheit, Glauben und Wissen seziert und dabei ihre Unzulidnglichkeit
aufzeigt. Er selbst scheint von diesen untergrabenden Bewegungen hin-
gegen unberiihrt zu bleiben. Was aber ist in diesem ganzen Unternehmen
eigentlich Nietzsches Position? Von wo aus kritisiert und zersetzt er die

39 Vgl. Nietzsche, Jenseits, 12 und Genealogie, 365.
40 Nietzsche, Jenseits, 17.

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

88 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

Begriffe, die er unbarmherzig durchleuchtet? Beschrinkt er sich tatsidchlich
auf die Applikation eines methodischen Instrumentariums, das vor allem
aus einer genealogischen Erkundung besteht und mit dessen Hilfe Festes
verfliissigt wird, um dann weggespiilt werden zu konnen? Wir haben schon
weiter oben in der Erorterung von Nietzsches Friithschriften gesehen, dass
sich Nietzsche keineswegs auf ein rein negatives Verfahren beschrinkt.
Dort ging es ihm nicht einfach nur um eine Zersetzung dessen, worauf sich
sein Blick richtet, sondern sein Ziel bestand eher in einer Ersetzung der
aufgelosten Kategorien. An die Stelle von Wahrheit, Glauben, Wissen und
nicht zuletzt Moral sollte eine GroB3kategorie gesetzt werden, die in seinen
frithen Schriften unter dem Begriff des Lebens eingefiihrt wird und vielfach
unscharf bleibt. Diese Kategorie spielt nun aber nicht nur in Nietzsches frii-
hen Schriften eine wichtige, ja entscheidende Rolle, sondern sie ist auch an
vielen Stellen der spiteren Schriften das implizite Ziel, auf das seine Ar-
gumentation zuweilen zuzulaufen scheint. Die Konnotationen, die dieser
Begriff des Lebens schon in seinem Frithwerk erhalten hat, werden zu gro-
Ben Teilen beibehalten, dabei aber in einer bestimmten Hinsicht geschérft.
Zur Erinnerung: Nietzsche hat, etwa in der Schrift Vom Nutzen und Nacht-
heil der Historie fiir das Leben, das Leben als instinktgeleitet und damit als
dem Wissen fremd, nicht nur das: als ihm entgegengesetzt beschrieben; des
weiteren ldsst sich, auch das erfahren wir aus dieser Schrift, das Leben
nicht beherrschen — jedenfalls nicht, ohne weniger wert zu werden, weil es
als beherrschtes Leben, auf die Stelle wurde oben bereits verwiesen, ,,viel
weniger Leben ist“.*' Mit dieser Charakterisierung ist etwas angedeutet, das
Nietzsche nun unterstreicht: Das Leben verliert durch Beherrschung seine
eigentlichen Konturen, da es selbst herrschen will. Leben ist wesentlich,
wie Nietzsche in der Genealogie hervorhebt, ,,Wille zur Macht“.** Die Mo-
ral, die Wahrheit, der Glauben und ihre Gewissheit sind, wie Nietzsche
immer wieder behauptet, diesem Willen zur Macht entgegengesetzt. Mehr
noch: Sie sind recht besehen seine Pervertierung. In Der Antichrist fasst
Nietzsche diesen Vorwurf noch einmal gegen den christlichen Glauben zu-
sammen: Der christliche ,,Krankengott* ist ein Widerspruch zum machtbe-
gierigen Leben und dadurch in Nietzsches Augen im Grunde eine Pervertie-
rung des Gottesgedankens: ,,Gott zum Widerspruch des Lebens abgeartet,

41 Nietzsche, Nutzen und Nachtheil, 298.
42 Nietzsche, Genealogie, 316.

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GENEALOGISCHE UNTERGRABUNGEN VON GLAUBEN UND WISSEN | 89

statt dessen Verkldrung und ewiges Ja zu sein!“* Der Passus in dieser spa-
ten, erst posthum verdffentlichten Schrift ist ein deutlicher Nachhall jener
Ziige der Tragodienschrift, die eine Philosopie des rauschhaften, instinktbe-
tonten Gottesdenkens als Alternative zu einem auf Gewissheit und Gewis-
sen verpflichteten Glaubensverstindnis feiern.

Die Interpretation des Lebens als Wille zur Macht schlégt sich deutlich
auch in den Attributen nieder, die Nietzsche, etwa in Jenseits von Gut und
Bose, zur Charakterisierung des Lebens heranzieht. Sie tragen immer die
Merkmale des Gewalttitigen, des herrschaftsbereiten Méchtigen. Nietzsche
spricht davon, dass Leben ,,wesentlich Aneignung, Verletzung, Uberwilti-
gung des Fremden und Schwicheren, Unterdriickung, Hérte, Aufzwingung
eigener Formen, Einverleibung und mindestens, mildestens Ausbeutung*
ist.** Daraus folgt nicht, dass sich das Leben jederzeit so gerieren muss. Es
kann auf die Gewaltanwendung verzichten; es muss nicht stindig ausbeu-
ten; und es kann von der Durchsetzung des eigenen Willens ablassen. Aber
das ist die Jovialitit von Herren untereinander, die einander wohl wollen,
weil sie sich ihrer Kraft bewusst sind und grofiziigig auf ein Messen ver-
zichten konnen.” Krumen davon kénnen dann von den Herrentischen auch
an das FuBvolk da und dort abfallen, und es kann sich an ihnen laben, um
einen Moment Ruhe zu genieen. Das heifit aber noch lange nicht, dass sich
aus diesen Abfillen, unachtsam oder auch im plotzlichen Anflug einer
auBerordentlichen Barmherzigkeit hingeworfen, eine ganze Moral der
Gleichheit zwischen Ungleichen gewinnen liefe. Eine solche zu etablieren,
heif3t fiir Nietzsche darum auch, sich gegen das Leben zu richten, aus dem
,Raubthiere* Mensch, in der bildhaften Sprache gefasst, der Nietzsche sich
in diesen Zusammenhingen gerne bedient, ein ,,zahmes und civilisiertes
Thier, ein Hausthier herauszuziichten*.*® Es ist diese Bewegung, die von
der judidochristlichen Moral getragen wird und in deren Konsequenz die
Geistes- und Moralgeschichte Europas, vor allem auch seiner Moderne
steht. Nietzsche beschreibt die Schaffung und Durchsetzung dieser Moral
als ein Schoperischwerden des Ressentiments, des Ressentiments der Skla-

43 Nietzsche, Antichrist, 185.

44 Nietzsche, Jenseits, 207.

45 Vgl. ibid.

46 Nietzsche, Genealogie, 276. Vgl. auch Nietzsche, Antichrist, 170: ,,[D]as Haus-
thier, das Heerdenthier, das kranke Thier Mensch, — der Christ...*.

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

90 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

ven, die sich nicht ldnger mit den Krumen bescheiden wollen und die die
herausgehobene, im eigentlichen Sinne unabhingige, auflerhalb angesiedel-
te Stellung der Herren verneinen, es aber verstehen, dieses Nein gegen das
Bejahende der unbindigen Herrenmoral in die Form einer Moralkonzeption
zu kleiden"” und so eine Umwertung der Werte zu bewirken. Es ist kein Zu-
fall, sondern folgt der Grundannahme von Nietzsches Philosophieren, dass
er in Zur Genealogie der Moral nach einer Kritik der Moral der Gleichheit,
deren Werte das Christentum und die sich vielfach sidkular gebende euro-
pdische Moderne teilen, noch einmal auf seine erkenntnis- und wahrheits-
kritischen Uberlegungen zuriickkommt. Wahrheit, reine Erkenntnis und
Gleichheitsmoral weisen in gewisser Weise die gleiche anverwandelnde,
nivellierende Struktur auf. Umgekehrt kann das Leben, das sich zum Willen
zur Macht bekennt, ja zu den Gegensitzen sagen, weil es sich ihnen zu stel-
len vermag; und gewissermallen strukturanalog konzipiert Nietzsche seine
eigene erkenntnisskeptische Epistemologie des perspektivischen Sehens®
als eine, die auf Vereinheitlichung verzichten kann, da es ihr nicht darum
zu tun ist, eine Erkenntnis und die Gewissheit ihrer Moglichkeit zu begriin-
den. Sie ist vielmehr dazu gedacht, auf die Vielfiltigkeit und Interessiert-
heit aller Erkenntnis hinzuweisen. Davon nimmt Nietzsche auch die mo-
derne, wissenschaftliche Epistemologie des Positivismus nicht aus, dessen

Fixiertheit auf die facta bruta er als ,,Fatalismus der ,petits faits’«¥

verspot-
tet, und der ihm zudem, wie antimetaphysisch auch immer er aufzutreten
sucht, von dem metaphysischen Glauben an den Wert der Wahrheit getra-
gen zu sein scheint.”® Dies hat er mit dem Glauben und allem Gewissheits-
streben, wie wir aus Die frohliche Wissenschaft wissen, gemein; Nietzsche
verweist mithilfe eines Selbstzitats aus dieser Schrift in der Genealogie der
Moral noch einmal explizit auf diesen Zusammenhang.”' Er versteht sein
Philosophieren, wie in diesem Kapitel ersichtlich geworden sein diirfte, als

eine befragende Infragestellung dieses Werts der Wahrheit.”

47 Nietzsche, Genealogie, 270/271.
48 Nietzsche, Genealogie, 365.

49 Nietzsche, Genealogie, 399.

50 Nietzsche, Genealogie, 400/401.
51 Nietzsche, Genealogie, 401.

52 Vgl. ibid.

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GENEALOGISCHE UNTERGRABUNGEN VON GLAUBEN UND WISSEN | 91

In der Genealogie und in Jenseits von Gut und Bose werden also einer-
seits Glauben, vor allem christlicher Glauben, Moral, Wissen und Wissen-
schaft zu einem Syndrom zusammengezogen und andererseits wird ihnen
das Leben als Wille zur Macht konstrativ gegeniibergestellt. Man tdusche
sich aber nicht: Auch die Durchsetzung der judédochristlichen Sklavenmo-
ral, die nicht nur die europidische Moral, sondern geradezu das européische
Denken trigt, das eben auch Wahrheit, Glauben und Wissen umfasst und
gegen das sich Nietzsche so entschieden wendet, folgt nach seiner Uber-
zeugung noch der Logik eines Willens zur Macht. Sie mag zwar seine De-
generation bewirken, aber gleichzeitig wendet sie ihn in einer kaschierten
Volte nur umso effektiver an, um sich selbst zu etablieren. Das Gedéchtnis,
das dem Gewissen logisch vorausgeht, verdankt, so Nietzsche, seine Ent-
stehung einer gewaltsamen Einpriagung in die Kopfe und Korper der Men-
schen™; Moral, so gewaltfrei sie sich auch geben mag, ist immer eine Folge
von Tyrannei und Zwang.> Kurz: Gewalt und Macht tauchen auch dort auf,
wo Gewaltlosigkeit und Zivilitit gepredigt werden.” Das fiinfte Hauptstiick
von Jenseits von Gut und Bése’® und die gesamte Argumentation der Ge-
nealogieschrift stellen den Versuch dar, diesen Vorgang genealogisch zu
rekonstruieren. Nietzsche rekurriert auf den Willen zur Macht demnach
nicht nur, um ihn zum Leitgestirn seines Gegenprogramms zu machen,
sondern er gebraucht diese Denkfigur ebenso in hermeneutisch-analytischer
Weise, um die untergriindige Logik des untersuchten Geschehens zu ent-
schliisseln.

Diese Uberlegungen Nietzsches zur Macht werfen Probleme auf, die al-
lesamt den Status und die Plausibilitit von Nietzsches Unterfangen insge-
samt tangieren. Unterscheiden lassen sich hier zunichst zwei Deutungen
von Nietzsches Machttheorie, die sich aus den bisherigen Ausfithrungen
ergeben und deren Implikationen nacheinander zu erortern sind. Zunichst
lassen sich die Fragmente zu einer Theorie der Macht wie die Bausteine
eines Gegenprogramms lesen, mit dem sich Nietzsche gegen die in Europas

53 Nietzsche, Genealogie, 294/295.

54 Nietzsche, Jenseits, 108.

55 Vgl. hierzu auch die spiteren Uberlegungen von Benjamin und Derrida, die
deutliche Parallelen zu Nietzsches Argumentation aufweisen; Benjamin, Zur
Kritik der Gewalt;, Derrida, Force de loi.

56 Vgl. Nietzsche, Jenseits, 105-128.

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

92 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

Ideengeschichte und in seiner Moderne dominante Fassung von Wissen,
Glauben, Wahrheit, Moral und Gewissheit wendet. Nietzsche selbst spielt
auf ein solches Unterfangen an zahlreichen Orten seiner Texte an und er
gibt ihm verschiedentlich den Namen einer erneuten Umwertung der Werte.
In diesen Zusammenhang gehéren auch die Uberlegungen Nietzsches zu
einem Uberstieg des Menschen durch den Ubermenschen.”” Dieses Projekt
konnte etwa die Konturen einer Restitution der Herrenmoral auf gleichsam
hoherem Niveau annehmen. Abgesehen von der Frage nach der Plausibilitit
eines solchen Unterfangens, ist die Reaktualisierung dieses Herrendenkens
alles andere als sympathisch.

Die zweite Deutung versteht Nietzsches Machttheorie bescheidener: Sie
marginalisiert die Stellen, die sich wie ein Programmentwurf lesen lassen
und konzentriert sich auf die hermeneutisch-analytische Bedeutung der
Machttheorie als eines Instruments, um, etwas lax und vorldufig gesagt, den
Dingen auf die Schliche zu kommen. Beide Deutungen aber sehen sich mit
dem Problem konfrontiert, dass Nietzsche zumindest das Machtgeschehen
mit Gewissheit ausmachen konnen miisste — unabhiingig davon, ob er ihm
den Weg zu bahnen sucht oder ob er sich auf eine Verwendung als interpre-
tatorischen Schliissel beschrinkt.

Dass sich diese Schwierigkeit der ersten Lesart von Nietzsches Macht-
theorie stellt, hat schon Heidegger herausgearbeitet. Heidegger versteht die
Machttheorie in Nietzsches Denken gemif3 der ersten Deutung als ,,Prinzip
einer neuen Wertsetzung®.”® Anders als in der Wertsetzung der Metaphysik,
die das Sinnliche dem Ubersinnlichen unterordnet, wird bei Nietzsche, wie
Heidegger meint, eine Umwertung der Werte betrieben, die dem Sinnlichen
den Vorrang zukommen ldsst. Heidegger bezieht sich offenbar auf die Ka-
tegorie des Lebens, die Nietzsche, wie wir gesehen haben, machttheoretisch
deutet und die in seinen Schriften verschiedentlich gegen die theoretische
Perspektive der philosophischen und theologischen Hinterwelten — Nietz-
sches spottischer Begriff fiir Ubersinnliches — ausgespielt wird. Allerdings
zeigt sich Heidegger davon iiberzeugt, dass ein so verstandener Wille zur
Macht die logische Struktur jener Metaphysik, die Glauben, Wahrheit und
Wissen trigt, beibehilt. Nietzsche hitte, sollte er auf eine Substitution der

57 Vgl. etwa Nietzsches Reflexionen iiber den Menschen als Weg und Briicke;
Nietzsche, Genealogie, 324.
58 Heidegger, Nietzsches Wort ,,Gott ist tot™, 214.

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GENEALOGISCHE UNTERGRABUNGEN VON GLAUBEN UND WISSEN | 93

Kategorien des abendléndischen Denkens durch solche eines Willens zur
Macht abzielen, die Metaphysik also nicht iiberwunden, sondern lediglich
umgekehrt und damit sein Ziel ums Ganze verfehlt: ,,Allein jede Umkeh-
rung dieser Art bleibt nur die sich selbst blendende Verstrickung in das un-
kennbar gewordene Selbe“.”” Nietzsches Theorie eines Willens zur Macht
wire so lediglich eine Eskamotage der metaphysischen Kategorien, bliebe
unter der Hand aber auf ihre Struktur verwiesen, ja wiirde so etwas wie eine
unkenntlich gemacht Kopie der metaphysischen Gewissheit darstellen miis-
sen. Heidegger erldutert kurz darauf, warum Nietzsche mit seiner Macht-
theorie in der Bahn der traditionellen Metaphysik verbleiben muss, obwohl
er sie zu lbersteigen glaubt: Problematisch erscheint Heidegger vor allem
der Umstand, dass sich Nietzsche auf seine Annahmen iiber den Willen zur
Macht als Wahrheiten bezieht™, wodurch er, wie sich Heideggers Uberle-
gung erldutern lieBe, eine Kategorie ins Spiel bringt, die seine genealogi-
schen Auflosungsbewegungen unrettbar zersetzt haben. Heidegger bleibt an
dieser Stelle zwar die Belegstellen schuldig, aber auch unabhiéngig davon,
ob Nietzsche seine Theorie der Macht expressis verbis als Wahrheit be-
zeichnet, trifft Heidegger ohne Frage einen wunden Punkt in Nietzsches
Denken — zumindest dann, wenn man es so versteht, dass es mit der These
des Willens zur Macht eine zur europiischen Uberlieferung alternative Phi-
losophie ausarbeitet oder wenigstens andeutet. Getroffen ist Nietzsches Ar-
gumentation namlich insofern, als sie, um einen Pfad jenseits der philoso-
phischen und theologischen Gewissheitsbegriindungen zu erdffnen, der
seinerseits zu einer, wie anders auch immer gearteten Gewissheit fiithren
soll, nicht umhin kann, selbst implizit auf Kategorien wie Wahrheit und
Wissen zuriickzugreifen, deren Fundamente sie ja gerade zum Einsturz ge-
bracht hat. Wir konnen deshalb festhalten, dass sich die erste Lesart von
Nietzsches Machttheorie, derzufolge diese ein Gegenprogramm zur Ge-
wissheit von Glauben, Wissen und Wahrheit darstellt, unweigerlich in Wi-
derspriiche verstrickt. Der mogliche Versuch der Begriindung einer Her-

59 Ibid.

60 Heidegger schreibt: ,,Nietzsche bleibt trotz aller Umkehrungen und Umwertun-
gen der Metaphysik in der ungebrochenen Bahn ihrer Uberlieferungen, wenn er
das im Willen zur Macht fiir dessen Erhaltung Festgemachte einfachhin das Sein
oder das Seiende oder die Wahrheit nennt.*, Heidegger, Nietzsches Wort ,,Gott
ist tot, 221.

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

94 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

renmoral auf erhohtem Niveau ist also nicht nur unsympathisch, sondern
auch nicht tragfdhig.

Bleibt noch die zweite Lesart zu priifen. Diese Deutung verzichtet auf
den Entwurf eines Gegenprogramms, indem sie die Schwierigkeiten eines
solchen Unternehmens erkennt und daraus die Konsequenz zieht, von ihm
abzulassen. Diese bescheidenere und in der Ablosungsbewegung von der
metaphysischen Uberlieferung des Glaubens und des Wissens auch radika-
lere Interpretation stellt die Bedeutung von Nietzsches Machttheorie als
hermeneutisch-analytisches Instrument ins Zentrum und sucht sich so der
Biirde der Begriindung eines Gegenprogramms zu entledigen. Eine solche
Lesart von Nietzsches Machtdenken hat Michel Foucault entwickelt. Fou-
caults Nietzsche-Interpretation hat eine doppelte Struktur. Einerseits ldsst
sie sich als eine Darstellung von Foucaults eigenem methodischen Riist-
zeug lesen; andererseits ist sie aber auch ein Vorschlag, wie Nietzsches
Machttheorie zu verstehen ist. Im vorliegenden Zusammenhang fokussiert
sich die Konzentration selbstverstindlich auf die zweite Dimension.® Es
sind vor allem zwei Orte in Foucaults Schriften, die in diesem Zusammen-
hang aufschlussreich sind. Zunéchst ist hier natiirlich an seinen programma-
tischen Aufsatz «Nietzsche, la généalogie, I’histoire» von 1971 zu denken;
sodann findet sich eine weitere umfingliche methodisch-analytisch ange-
legte Auseinandersetzung mit Nietzsche in der ersten einer Reihe von Vor-
lesungen, die Foucault 1973 in Brasilien gehalten hat.””

Foucaults Nietzsche-Aufsatz liest sich stellenweise wie eine unmittelba-
re Erwiderung auf Heideggers Nietzsche-Interpretation, die die von Hei-
degger vorgebrachten Einwinde zu entkriften sucht. Das zeigt sich schon
bei der anfinglichen Erorterung dessen, wonach die Genealogie eigentlich
fragt. Foucault verweist auf eine Unterscheidung zwischen einer Suche
nach dem Ursprung und einer Erkundung der Herkunft bzw. der Entste-
hung.*? Nach seiner Einschiitzung betreibt Nietzsche mit den Mitteln der
Genealogie eine Erkundung der Herkunft und vermeidet hingegen eine Su-
che nach dem Ursprung, mehr noch: Er begibt sich in Opposition zur Suche
nach dem Ursprung. Zwar verwendet Nietzsche, wie Foucault einrdumt,

61 Eine wichtige neuere Studie zu Genealogie, Subjekt- und Machttheorie bei
Nietzsche und Foucault hat Martin Saar vorgelegt: Saar, Genealogie als Kritik.

62 Foucault, La vérité et les formes juridiques, insb. 1410-1421 (dt. 15-28).

63 Foucault, Nietzsche, 1005ff (dt. 1671f.).

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GENEALOGISCHE UNTERGRABUNGEN VON GLAUBEN UND WISSEN | 95

selbst zuweilen den Begriff des Ursprungs, um seine eigenen Bemiithungen
zu charakterisieren, allerdings tut er dies dann in einer aus dem Alltagsge-
brauch herkommenden Weise, die keinen distinkten begrifflichen Sinn be-
sitzt.” Mit dem Ursprung, gegen dessen Suche sich Nietzsche wendet, ver-
bindet sich nimlich, so biindelt Foucault verschiedene Uberlegungen
Nietzsches, eine Aspiration auf die eindeutige Gewissheit der Wahrheit
oder des Seins einer Sache, deren Moglichkeit die Genealogie gerade be-
streitet. Dort, wo die Ursprungssuche nach dem wahren Grund und damit
nach der Begriindung eines Fundaments forscht, weist die Genealogie sol-
che Aspirationen zuriick, um statt dessen auf die Zufilligkeiten hinzuwei-
sen, die sich bei einer Herkunftserkundung zeigen.” Die Herkunftserkun-
dung fordert, wie Foucault in der ldngeren Vorlesungspassage darlegt, nicht
eine urspriingliche Wahrheit zutage, sondern sie ersetzt den Gedanken des
Ursprungs durch den Begriff der Erfindung und erzihlt die Geschichte der
Durchsetzung einer solchen Erfindung in Machtkimpfen.®® Mit dem Begriff
der Erfindung ist die Opposition der Genealogie zum Ursprungsdenken
vielleicht am grellsten bezeichnet: Wihrend der Ursprung einen wiirdigen
Anfang verspricht, destruiert eine Herkunftsrekonstruktion, die von Erfin-
dungen spricht, jede Idee der Dignitit einer urspriinglichen Wahrheit. Zu-
dem kappt der Begriff der Erfindung die Verbindungen zur Wahrheit: Denn
von der Erfindung einer Wahrheit ldsst sich nicht reden, ohne dabei die
Idee der Wahrheit ad absurdum zu fiihren. Das perspektivische Wissen der
Genealogie ist eines, das nicht die Gewissheit der Ubereinstimmung der
Erkenntnis mit den untersuchten Objekten aufzeigt, sondern eines, das den
verschachtelten Gang von Machtkdmpfen nachzeichnet, durch deren Be-
trachtung sich die Herausbildung von Wissensstrukturen nachzeichnen
liisst.

Damit werden die ungefihren Konturen einer sich gegen Heideggers
Nietzsche-Verstindnis richtenden Lesart von Nietzsches Machttheorie
sichtbar. Anders als Heidegger behauptet Foucault ndmlich, dass Nietzsche
keineswegs von der Wahrheit des Willens zur Macht spricht, sondern im
Gegenteil die These vom Willen zur Macht stattdessen gebraucht, um die

64 Foucault, Nietzsche, 1005 (dt. 167).

65 Foucault, Nietzsche, 1009 (dt. 172).

66 Foucault, La vérité, 1410-1421, insb. 1412 (dt. 15-28, insb. 17).
67 Foucault, La vérité, 1417 und 1420 (dt. 23 und 27).

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

96 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

Ideen der Wahrheit und des Seins hinter sich lassen zu kdnnen. Nicht um
ein Gegenprogramm zum europdischen Wahrheitsdiskurs in Form des Ent-
wurfs einer alternativen Konzeption geht es der Genealogie nach Foucaults
Rekonstruktion. Sie ist in seinen Augen eher so etwas wie ein Instrument,
um diesen Diskurs aufzubrechen und, mit Nietzsche gesprochen, ihn derart
zu beklopfen, dass der hohle Ton seiner zentralen Kategorien horbar wird.
Aber geht das iiberhaupt? Wie soll ein Wissen beschaffen sein, das seiner-
seits geeignet ist, das Perspektivische des Wissens insgesamt ausweisen zu
konnen? Kann der methodisch-hermeneutische Gebrauch von Nietzsches
Machttheorie tatsdchlich die letzten Schlacken der Wahrheit einfach ab-
streifen und dennoch so etwas wie einen Nachweis erbringen? Es regen
sich in diesen Fragen die grundlegenden Zweifel an der internen Plausibili-
téit radikalskeptischer Positionen, die sich in der Frage zusammenfassen las-
sen, ob nicht im fundamentalen Zweifel an aller Gewissheit zumindest die-
ser Zweifel selbst noch mit Gewissheit behauptet werden muss, wodurch er
sich seiner eigenen Grundlage beraubt. Am Schluss des Nietzsche-Aufsat-
zes deutet Foucault einen Ausweg aus dieser verfahren scheinenden Lage
an, indem er einen Vorschlag unterbreitet, wie der eigenwillige Gebrauch,
den die Genealogie von der Geschichte macht, zu verstehen ist. Demzufol-
ge ist ihr Zugriff auf die Geschichte erstens als ein parodistischer zu verste-
hen, der nicht die historische Wirklichkeit hervorzubringen sucht, sondern
darauf zielt, diese Idee zu zerstoren. Zweitens dissoziiert der genealogische
Tiefenblick unsere Identitit, statt sie, wie es Ursprungssuchen anvisieren,
zu befestigen; und drittens verabschiedet er somit in einem grundsitzlichen
Sinne den Begriff der Wahrheit, indem er die Erkenntnis und die Vorstel-
lung eines Erkenntnissubjekts auflost.”® Der radikale Sinn von Foucaults
Vorschlag bedeutet einen Schritt hinaus iiber die Philosophie als argumen-
tatives Verfahren. Mit anderen Worten: Sollen die Schwierigkeiten eines
Zweifels, der selbst seinen Zweifel beweisen kdnnen miisste, vermieden
werden, dann muss das argumentative Geschehen im Ganzen verlassen
werden. Folgt man dieser Deutungslinie, dann ist Nietzsches neue Philoso-
phie jenseits von Glauben und Wissen Philosophie nur insofern, als sie sich
auf die Philosophie bezieht und sich an ihr abarbeitet. Der eigentliche Ge-
halt dieses Philosophierens liegt aber nicht in seiner Argumentation, son-

68 Foucault, Nietzsche, 1020-1024 (dt. 186-191).

14.02:2026, 14:18:00. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GENEALOGISCHE UNTERGRABUNGEN VON GLAUBEN UND WISSEN | 97

dern in seinem Stil®”, seiner Haltung und seinem Gestus. So gesehen ver-
fehlen Einwinde gegen Nietzsche, die ihm eine umgekehrte Metaphysik
unterstellen, indem sie seiner Machttheorie selbst noch den Anspruch auf
Wahrheit beilegen, seine eigentliche Provokation. Nietzsche verabschiedet
Wahrheitsaspirationen rundheraus und behauptet dabei auf eine schwer zu
durchschauende Weise, dass die Suche nach der Wahrheit vergeblich blei-
ben muss. In diesem Sinne sind wohl auch seine von ihm selbst als gefihr-
lich bezeichneten ,,Vielleichts*"
losophie des Vielleicht, die zu Gewissheiten weder gelangen kann noch

zu verstehen. Nietzsche entwirft eine Phi-

will und die sich damit begniigt, Stachel des Zweifels in Begriffe getrieben
zu haben, die sie zwar nicht mit Gewissheit in Zweifel ziehen kann, hinter
die sie aber kaum mehr ausloschbare Fragezeichen zu setzen vermag.

Ein solches Philosophieren wirkt befremdlich. Zweifelsohne. Weist es
aber nicht vielleicht dennoch Parallelen zu anderen Philosophien auf, die
vor dem Hintergrund der Moderne entworfen wurden? Ahneln Nietzsches
Vielleicht und seine Auflosungsbewegungen nicht, wenn auch nur auf ent-
fernte Weise, der Ungewissheit, die den offenen Schlussstein des kanti-
schen Gebdudes bildet und das deshalb fiir einen fortwihrenden Umbau
offen bleiben muss. Ergeben sich zwischen seinen offensiven Begriffsparo-
dien und und der begriffskritischen Lesart von Hegels Absolutem nicht be-
stimmte Ubereinstimmungen? Festhalten ldsst sich jedenfalls, dass auch
Kant und Hegel letztlich die Gewissheit des Glaubens und des Wissens
aufgeben und sich mit einer Reihe von Fragezeichen zufrieden geben miis-
sen, die sie nicht aufzuheben vermogen. Sicherlich, der Gestus von Nietz-
sches Philosophieren ist ein deutlich anderer. Kant und Hegel mogen mit
Fragezeichen enden, aber sie kiindigen sie nicht von vornherein freudig an
und sie setzen sie auch nicht jauchzend oder gar hdamisch. Bei Nietzsche
hingegen kann vom Versuch einer Rettung von Glauben und Wissen kaum
die Rede sein. Er scheint unverhohlen iiber die mit diesen Begriffen ver-
bundenen Vorstellungen zu hohnen; und dergleichen ist den Schriften
Kants und Hegels fremd. Dennoch bleiben gewisse Schnittmengen in der
Sache. Erstaunlicherweise legt Nietzsche mit seiner Philosophie des Viel-
leicht sogar eine der avanciertesten Theorien der Moderne vor. Anders als

69 Zur Bedeutung des Stils fiir genealogische Verfahren vgl. Saar, Genealogie als
Kritik, Kap. 3.3 und 7.1.
70 Nietzsche, Jenseits, 17.

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

98 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

Kant, dessen Philosophie der Freiheit und dessen Republikanismus ent-
schiedene Bejahungen der Moderne darstellen und auch abweichend von
Hegel, der zwar in verschiedenen Hinsichten als Modernekritiker gelten
muss, die Moderne im Ganzen aber dennoch begriiit und sie zudem als
eine normative und soziale Entwicklung beurteilt, hinter die ohnehin nicht
mehr zuriickgegangen werden kann, hilt Nietzsche fiir die Moderne, vor
allem aber fiir die Modernen Spott bereit. Die Moderne, ihre Ideen und je-
ne, die sie propagieren, erscheinen ihm als Krankheit, als ,,Gesammt-Entar-
tung des Menschen®, weil sie seine ,,Verkleinerung* zum ,,vollkommenen
Heerdenthiere* betreiben.”' Solche Wendungen sind weit entfernt von
Kants Feierreden auf die Autonomie und Hegels Erzdhlung der Moderne
als eines Fortschritts im Bewusstsein der Freiheit. Nietzsche positioniert
sich aber bei alledem nicht aulerhalb der Moderne. So schreibt er, sich
durchaus miteinbegreifend, ,,so sind wir modernen Menschen®.”> Dabei
konnte es scheinen, als ginge es ihm nicht um eine Zuriickweisung der Mo-
derne, sondern eher darum, sie in ihrer Radikalitiit ernst zu nehmen. Neh-
men wir etwa den Aphorismus, dem die soeben zitierte Formulierung ent-
stammt. Dort schreibt Nietzsche davon, dass jene modernen Menschen, de-
nen er sich durch das ,,wir* zuschligt, ,,verschiedene Moralen* haben und
mitunter ,,bunte Handlungen* vollziehen.” Darin liegt zweifelsohne eine
Diagnose der Moderne, deren Anklidnge sich auch schon bei Hegel finden
und die Nietzsche hier nur bewusster und unverbliimter ausspricht: Die
Moderne muss beschrieben werden als ein Raum jenseits der Gewissheit,
die durch die Verbindlichkeit eindeutig orientierender Prinzipien geschaf-
fen wird. In diese Richtung weist auch Nietzsches Forderung, die Aufkla-
rung einen Schritt weiter zu treiben — dieser Schritt fithrt dann allerdings
tiber das Subjekt und seinen freien Willen, die fiir die Philosophie der Mo-
derne so wichtig sind, hinaus.” Nietzsche hilt ein Vielleicht fiir alles, was
sich angesichts einer solchen Diagnose noch sagen lisst,”” und er fordert

71 Nietzsche, Jenseits, 127.

72 Nietzsche, Jenseits, 152.

73 Ibid.

74 Nietzsche, Jenseits, 35.

75 Mehr als ein Vielleicht ldsst sich tiber die Zwecke und die Vernunft nicht sagen,
so behauptet Nietzsche bspw. in der Morgenrdthe: ,,Vielleicht! — Um iiber die-

ses Vielleicht hinauszukommen, miisste man schon in der Unterwelt und jen-

14.02:2026, 14:18:00. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GENEALOGISCHE UNTERGRABUNGEN VON GLAUBEN UND WISSEN | 99

dazu auf, den experimentellen und vorldufigen Charakter, den das Leben
unter den Bedingungen der Moderne unweigerlich annimmt, nicht zu leug-
nen, sondern zu lernen, sich in ihm, so unbequem es in manchen Fillen
auch sein mag, einzurichten. ,,Wir sind Experimente: wollen wir es auch
1“7 fordert er deshalb. Erst im Verzicht auf die Gewissheit der Wahr-
heit kann die Aufkldrung tatsdchlich zur Aufkldrung werden und sich von

sein

ihren mythologischen Verstrickungen, die der Gewissheit als solcher inne-
wohnen, 16sen. Auch ein solches Programm ldsst noch viele Fragen offen.
Noch wenig greifbar ist, was mit einem Philosophieren jenseits der Ge-
wissheit, ja, wie sich gezeigt hat, vielleicht sogar jenseits des Philosophie-
rens gemeint sein kann. Was ist das, ein Philosophieren des Vielleicht an
den Réndern der Philosophie?

seits aller Oberflichen zu Gaste gewesen sein und am Tische der Persephone
mit ihr selber gewiirfelt und gewettet haben®, Nietzsche, Morgenrithe, 122.
76 Nietzsche, Morgenrithe, 274.

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.20286, 14:18:00. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Dekonstruierende Lektiren
von Glauben und Wissen:
Jacques Derrida

Verfolgen wir zundchst noch ein wenig die schwierige Frage, die die Aus-
einandersetzung mit Nietzsches Philosophieren jenseits der traditionellen
Philosophie am Ende des letzten Kapitels hinterlassen hat. Das ist nur
scheinbar ein Einstieg von der Seite. Zumindest ist er nicht abwegig, denn
es wird in der Verfolgung dieser Frage rasch erkennbar werden, dass die
Beschiftigung mit ihr zugleich auch Aufschluss bietet iiber Derridas Be-
handlung von Glauben und Wissen. Derridas Schriften konnen insgesamt
als Anndherungsversuche an eine Philosophie gelten, die mit der Philoso-
phie im Gesprich bleibt und gleichzeitig zu vermeiden sucht, selbst Philo-
sophie zu sein. Zumeist beriihrt er diese Probleme aber eher en passant.
Vielleicht empfiehlt es sich, mit einem Text zu beginnen, in dem sich Der-
rida diese Frage explizit vorlegt. Der Text, tympan, ist der Er6ffnungstext
der berithmten frithen Sammlung von Texten Derridas, die den programma-
tischen Titel Marges de la philosophie triagt und die damit die Frage, die
uns beschiiftigt, bereits im Titel andeutet.' Derrida beschreibt dort sein
Verhiltnis zur Philosophie als eines, das von Nihe und Distanz gekenn-
zeichnet ist. Distanz sucht er herzustellen, um nicht von der Einverlei-
bungskraft, die er dem philosophischen Diskurs unterstellt, sogleich ge-
schluckt zu werden und dadurch jede Aussicht auf die Moglichkeit zu
verlieren, das argumentative Spiel der Philosophie zu befragen. Gleichzei-
tig aber ist er in doppelter Hinsicht auch um Nihe bemiiht: Einerseits steht

1 Der Titel der deutschen Ausgabe lautet: Randgdnge der Philosophie.

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

102 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

ihm klar vor Augen, dass er den Kontakt zur Philosophie und ihren Weisen
des begrifflichen Argumentierens nicht vollstindig abbrechen kann, ohne
sich wiederum der Moglichkeit zu begeben, sie zu befragen. Die Befragung
der Philosophie kann offenbar auf zwei Weisen unmoglich werden: Sie
funktioniert nicht, wenn die Néhe zu ihr zu grof} ist, wenn die kritische Dis-
tanz fehlt und der oder das Befragende in ihr aufgeht; sie ist aber auch dann
nicht moglich, wenn die Philosophie einfach liegen gelassen wird und ihr
argumentatives Spiel somit im Dunkel des Ausgeblendeten verschwindet.
Andererseits, und darin liegt der zweite Grund fiir die Néhe, zweifelt Derri-
da daran, ob eine solche radikale Distanznahme iiberhaupt moglich ist. Es
scheint ihm hochgradig fragwiirdig zu sein, ob sich so etwas wie das argu-
mentative Spiel der Philosophie, das tief mit der Geschichte und der Ideen-
geschichte des Abendlandes verbunden ist, iiberschreiten ldsst. Die Dis-
tanznahme muss also irgendwie von innen erfolgen. Wir werden dieser
Denkfigur, soviel sei schon an dieser Stelle gesagt, noch ofter begegnen.
Die Idee einer Befragung von innen, eines Nichtaufgehens in Kategorien
und Strukturen, die weder verlassen noch einfach hingenommen werden
konnen, wird auch fiir Derridas Verhéltnis zu Glauben und Wissen maf3-
geblich sein. Betrachten wir, nach diesen eher allgemein gehaltenen Einlas-
sungen, Derridas strategische Erwigungen in fympan etwas genauer. Die
Rinder bilden in Form der Grenze den Ansatzpunkt fiir seine Uberlegun-
gen. Grenzen stellen, so meint Derrida, einen fiir die Philosophie nur
schwer hinnehmbaren Sachverhalt dar. Der philosophische Diskurs kann
die Grenzen nicht als etwas vollkommen fremdes, als ein nicht tiberschau-
bares Anderes akzeptieren. Seine Grundbewegung besteht gewissermalien
darin, sich die Grenze als seine Grenze anzueignen, indem sie begrifflich
fassbar gemacht wird; sie darf ihm nicht fremd bleiben.” Diese Tendenz ist
in der Auseinandersetzung mit Kant in einem der vorangegangenen Kapitel
deutlich geworden: Selbst Kant, der darauf insistiert, dass es Grenzen des
Erkennenkonnens gibt, iiber die nicht hinausgeblickt werden kann, ohne die
begriffliche Strenge zu verlieren, die das philosophische Denken auszeich-
net und die es von bloBer Schwirmerei unterscheidet, hat in seinem Bemii-
hen, tiber die Grenzen des Denkens zu reflektieren, noch versucht, die logi-
sche Struktur des Denkbaren insgesamt zu retten und damit die Grenze als
auslotbaren topos in das Innere des philosophischen Diskurses zu integrie-

2 Derrida, tympan, 1 (dt. 13).

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEKONSTRUIERENDE LEKTUREN VON GLAUBEN UND WISSEN | 103

ren. Davon hat er selbst dann nicht abgelassen, als er nicht umhin konnte,
die Ungewissheit des Grundes des Erkennenkonnens einzugestehen. Philo-
sophie sucht so, wie es Derrida fasst, noch ihr Anderes zu denken. In die-
sem Aneignungsversuch liegt eine Herrschaftstendenz.” Nun mag es der
Philosophie, wir haben das bei Kant und Hegel sehen konnen, schwer fal-
len, diesen Anspruch einzulésen. Diese Beobachtung hilft aber noch nicht
bei dem Problem weiter, um das es geht, wenn dieser Herrschaftsanspruch
und seine Schwierigkeiten aufgedeckt sind und zur Frage steht, wie ein
Denken, das dann nicht mehr einfach als philosophisches und woméglich
noch nicht einmal ohne Weiteres als Denken bezeichnet werden kann, be-
schaffen sein konnte. Mit anderen Worten, wie ein Denken an den Réndern
der Philosophie moglich sein soll und welche Form es annehmen konnte.
Eben das ist die Frage, die sich Derrida in tympan (und andernorts, immer
wieder) vorlegt.

Man muss hier vorsichtig vorgehen. Man darf deshalb nicht zu schnell
sein und nicht voreilig Dinge fiir selbstverstindlich halten. Wie ist es um
die Frage nach einem Philosophieren an den Rindern der Philosophie be-
stellt? Warum lésst sich diese Frage nicht einfach als idiosynkratisch und
tiberspannt zuriickweisen? Sie hat sich am Ende des letzten Kapitels aus
dem Verlauf der Erorterung von Problemen des Denkens Nietzsches erge-
ben. Sicherlich. Aber rechtfertigt sie das bereits als ernstzunehmende Fra-
ge? Das alleine wire vermutlich noch kein starkes Indiz fiir die Unumgéng-
lichkeit dieser Frage. Anders aber stellen sich die Dinge schon dar, wenn
man mit in Betracht zieht, dass die Probleme Nietzsches zwar in einer spe-
zifischen Variante aus den Bedingungen und der Anlage seines Philoso-
phierens resultieren, dass sie aber in einer allgemeineren Hinsicht Probleme
sind, die einem Mangel an Gewissheit geschuldet sind, der nicht allein
Nietzsches Problem darstellt. Anders gefasst lieBe sich sagen, dass mit der
Frage nach einem Philosophieren an den Réndern der Philosophie nur zur
Frage steht, wie philosophiert werden kann, wenn sich Gewissheit nicht
verbindlich herstellen ldsst. Damit ist das Problem aus dem engeren Kon-
text von Nietzsches Denken herausgelost oder es ist zumindest ein starker
Verdacht begriindet, dass es sich nicht ausschlieBlich um ein Sonderpro-
blem Nietzsches (und, wie sich jetzt vermutlich schon angedeutet hat, Der-
ridas) handelt. Gewissheit ldsst sich auch mit Kant und Hegel nicht errei-

3 Ibid.

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

104 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

chen. Das war zumindest der Eindruck, der sich aus den Auseinanderset-
zungen mit ihren Behandlungen von Glauben und Wissen ergeben hat. Nun
konnte man freilich einwenden, dass auch Kant und Hegel das Problem
noch nicht zwangsldufig zu einem Problem der Philosophie machen. Wann
aber konnte davon die Rede sein? Wieviele philosophische Texte, von wie
vielen philosophischen Autorinnen und Autoren wéren zum Zwecke eines
solchen Nachweises zu priifen? Und was ist das iiberhaupt, die Philoso-
phie? Der Untersuchungsfokus ldsst sich nicht beliebig erweitern. Lassen
wir diese Fragen, ebenso solche der Auswahl und womdglich noch der Ge-
wichtung der Texte beiseite und halten wir fiir den verbleibenden Teil der
vorliegenden Studie als Ergebnis dieser kurzen Zwischenreflexion lediglich
fest, dass es wenigstens starke Indizien gibt, die dafiir sprechen, dass die
Behandlung dieser Frage sich durch den bisherigen Gang unserer Untersu-
chung als hinreichend interessant rechtfertigen lasst.

Fiir Derrida ist die Beschiftigung mit dieser Frage unerlédsslich. Wir ha-
ben schon andeutungsweise gesehen, weshalb das der Fall ist. Die begriffli-
chen Annahmen, die der Philosophie eignen, der sich Derrida wenigstens in
Teilen zu entwinden sucht, kénnen womoglich nicht einfach verworfen
werden. Wir werden auf diese These noch wiederholt zuriickkommen. Fiir
Derrida folgt aus ihr, dass die Beziehung zur Philosophie nicht unterbro-
chen werden darf. Sie kann aber auch aus mindestens zwei Griinden nicht
vorbehaltlos unterhalten werden. Einer der beiden Griinde ist bestimmend
fiir Derridas Reserve gegeniiber philosophischen Argumentationen. Vor-
sicht ist nach seiner Uberzeugung deshalb geboten, weil die Philosophie
nicht von einem neutralen Erkenntnisinteresse angetrieben werden kann,
sondern ihr Antrieb die Form eines Herrschaftsbediirfnisses annehmen
muss. Dieser Einschitzung zufolge, die in Teilen ein Echo von Nietzsches
Machttheorie darstellt, miissen zwei philosophische Grundoperationen als
Herrschaftsinstrumente verstanden werden. Beide sind aufs Engste ver-
kniipft mit dem Systemdenken, das auch Nietzsche in hohem MaBe suspekt
ist. Das erste Herrschaftsinstrument ist die Hierarchie.* Die Philosophie er-
richtet ein Gebdude — bei Kant etwa spielen die Metaphern des Gebiudes,
der Architektur usf. eine wichtige Rolle — und in diesem Bau werden ein-
zelnen Erkenntnistypen und einzelnen Wissenschaften Positionen zugewie-
sen, die ihrerseits nicht gleichwertig sind, sondern die nach mehr oder we-

4 Derrida, tympan, XIV (dt. 21).

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEKONSTRUIERENDE LEKTUREN VON GLAUBEN UND WISSEN | 105

niger klaren Rangunterschieden organisiert werden. Bestimmte Erkenntnis-
formen haben hohere, andere niedrigere Weihen. Die Philosophie wertet
auf, aber sie deklassiert dabei auch unweigerlich. Besonders niedrig sind
unter epistemischen Gesichtspunkten immer die Erkenntnisse angesiedelt,
die sich nicht oder nur schwer auf den Begriff bringen lassen. Zu denken ist
hier natiirlich an alle empirischen Erkenntnisse, die als fliichtig, ephemer
und deshalb als stets unzuverlissig beschrieben werden. Erinnert sei nur an
die hierarchisch angelegten Begriffsoppositionen im kantischen Denken,
die uns weiter oben beschiftigt haben. Das zweite Herrschaftsinstrument ist
die Umfassung (enveloppement).” Eine ihrer Varianten haben wir im philo-
sophischen Bemiihen, die Grenze der Philosophie zu einem philosophi-
schen Thema zu machen, schon kennen gelernt. Jeglicher Gegenstand wird
in einen philosophischen verwandelt. Noch die kleinste Regung hat eine
Stelle in einer Ordnung oder einem System; sie erweist sich als Teil einer
solchen Ordnung und sie ruft als solcher immer auch die ganze Ordnung,
auf die sie als einer ihrer Teile verweist, auf den Plan. Derrida zeigt sich
iiberzeugt, dass es ohne eine Auflosung dieser beiden Herrschaftsinstru-
mente unmoglich bleiben muss, sich der philosophischen Einverleibungs-
maschinerie, die auch hinterriicks zuzupacken vermag, zu entziehen.® Ein
Philosophieren, das sich bemiiht, nicht in der Philosophie aufzugehen, ihre
Regeln und ihr Funktionieren vielmehr kritisch zu befragen sucht, muss
sich also an ihnen abarbeiten; es muss sie, wie bekanntlich Derridas Formu-
lierung fiir diesen Vorgang lautet, dekonstruieren.

Der andere Grund ist fiir die vorliegenden Zwecke vermutlich noch
wichtiger. Auf ihn sind wir im bisherigen Verlauf unserer Auseinanderset-
zung mit Kant, Hegel und Nietzsche immer wieder gestoen: Die implizite
und vielleicht fundamentalste Supposition philosophischer Argumentatio-
nen — dass sich durch begriffliches Denken Gewissheit erreichen ldsst — hat
sich in allen vorangegangenen Kapiteln als ausgesprochen zweifelhaft er-
wiesen. Derrida teilt diese Einschitzung nicht allein, sondern er macht sie
gewissermallen zum Motor seines Philosophierens. Das zentrale Problem
einer Philosophie jenseits der Philosophie, einer Philosophie im Zeichen
des Ungewissen besteht in der Frage danach, wo von aus, in wessen Namen
und von wem autorisiert sie sich zu einer Befragung der Philosophie auf-

5 Ibid.
6  Derrida, tympan, XV£. (dt. 22).

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

106 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

macht.” Die Antwort, deren Ausfithrung im Grunde genommen alle Schrif-
ten Derridas dienen, ist eine Verortung der Dekonstruktion im Inneren der
Philosophie. Derrida erldutert in einem spiten Text, Voyous, dass es sich
bei der Dekonstruktion nicht um ein diagnostisches Wissen iiber etwas
handeln kann und folgerichtig auch niemals gehandelt hat, weil die De-
konstruktion gar nicht die objektivierende, quasi auflerhalb angesiedelte
Stellung einzunehmen vermag, die eine solche Idee des Wissens unterstellt.
Dekonstruktion ist Autodekonstruktion.® Das heil3t, dass die Dekonstruk-
tion nichts ist, was mit Begriffen und Konzepten gemacht wird, sondern sie
ist etwas, was sich im strengen Sinne aus ihrem Inneren heraus mit ihnen
ereignet. Nur dadurch wird die Dekonstruktion iiberhaupt moglich. Denn
allein durch diesen Umstand kann sie auf die Frage danach, wie und von
aus sie philosophische Kategorien befragt, reagieren. Diese Frage wiirde sie
von vornherein still stellen, wenn die Dekonstruktion versuchen wiirde,
eine Antwort auf sie zu geben, die die Form einer externen Rechtfertigung
des eigenen Vorgehens hitte. Thre Antwort gibt sie aber nicht selbst. Sie
wird ihr gleichsam durch die Begriffe, um deren Dekonstruktion es geht,
gegeben. Die (philosophischen) Begriffe weisen keine geschlossene Form
auf, sie lassen sich nicht mit Gewissheit begriinden. Wir haben das in den
vorangegangenen Kapitel an GroB3begriffen, wie denen des Wissens oder
der Wabhrheit, beobachten konnen: Dort, wo versucht wird, ihnen einen
verbindlichen Halt zu geben, entziehen und verschieben sie sich. Der Be-
griff der Dekonstruktion, der in der Uberschrift des obigen Hegelkapitels
auftaucht, wurde deshalb mit Bedacht gewihlt. Letztlich ist Hegels Denken
des Absoluten ein kardinales Modell fiir die Autodekonstruktion eines
Konzepts. Das Absolute, dessen Sinn es zundchst zu sein scheint, Aus-
gangspunkt, Ziel und integrierendes Ganzes der Arbeit des Begriffs zu sein,
erweist sich bei niherer Betrachtung als ein Begriff, der die Unmdoglichkeit,
etwas auf den Begriff zu bringen, festhilt. Hegel ist eigentlich so etwas wie
der erste dekonstruktive Philosoph. Derrida erkennt dies iibrigens auch an,
aber er unterstreicht dabei die Zwiespiltigkeit des hegelschen Philosophie-
rens’: Hegel ist niamlich der erste Denker der Dekonstruktion, aber er ist
gleichzeitig auch der iiberzeugteste Systemdenker — zumindest gibt es fiir

7 Vgl Derrida, tympan, XVII/XIX (dt. 22/23).
8 Vgl. Derrida, Voyous, 206, FuBinote 2 (dt. 202, Fuinote 39).
9 Vgl. Derrida, De la grammatologie, 39-41 (dt. 45-48).

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEKONSTRUIERENDE LEKTUREN VON GLAUBEN UND WISSEN | 107

beide Tendenzen Hinweise in Hegels Schriften. Hegel denkt das Andere
der Philosophie, aber er denkt es sozusagen contre ceeur, denn es sieht im-
mer wieder so aus, als wolle er es in die Bewegungen seines Systems ein-
verleiben. Dass sich das Ganze seines Systems dann als eine nicht abstell-
bare Bewegung erweist und sich somit eine autodekonstruktive Spur durch
den hegelschen Begriffsapparat zieht, erscheint wie eine unabsichtliche
Nebenfolge, wie ein folgenreicher Lapsus, der freilich alles andere als das
ist, sondern der sich aus der Unmdglichkeit, der Gewissheit ein sie verbiir-
gendes System zu errichten, ergibt. Derridas Dekonstruktion lédsst sich,
denkt man sie von Hegels Philosophie her, als Versuch beschreiben, die bei
Hegel unausgesprochenen, aber letztlich dennoch zum Durchbruch gelan-
genden Momente explizit zu machen.

Derrida legt die autodekonstruktive Spur, die die Begriffe der okziden-
talen Metaphysik ziehen, in seinen frithen Schriften anhand der différance
dar, von der er sagt, dass es sich bei ihr weder um einen Begriff noch um
ein Wort handelt."’ Diese Nicht-Kategorie ist sein Versuch, in einem Zug
das traditionelle Begriffsverstdndnis der Philosophie, vor allem auch die
ihm innewohnenden Anspriiche auf Wahrheit, zu desavouieren und mit der
Philosophie in jenem besagten Dialog gleichzeitiger Distanz und Nihe zu
bleiben. Fiir die vorliegenden Zwecke ist die différance in zweifacher Hin-
sicht wichtig: Sie ist ndmlich nicht allein die Denkfigur, mit deren Hilfe
Derrida seine Philosophie jenseits der Philosophie zu entwickeln sucht,
sondern sie fithrt uns dariiber hinaus zuriick zu unserer Hauptfrage nach der
Ungewissheit. Die Uberlegungen, in die Derrida die différance einbettet,
sind zusammengenommen die Ausarbeitung einer fundamental ansetzenden
Infragestellung philosophischer und wissenschaftlicher Aspirationen auf
Gewissheit. Um diese Uberlegungen nachvollziehen zu kénnen, muss zu-
mindest im Telegrammstil an einige Grundziige von Derridas frither Meta-
physikdekonstruktion erinnert werden, vor deren Hintergrund die Denkfi-
gur der différance iiberhaupt erst hinreichend scharf konturiert werden
kann.''

10 Vgl. Derrida, La différance, 7 (dt. 35).
11 Neben De la grammatologie und den Texten aus Marges de la philosophie sind
hier auch die in L’écriture et la différence versammelten Aufsitze Derridas

wichtig. Vgl. Derrida, L’écriture et la différence. Fiir eine erste Orientierung ist

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

108 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

Derridas Dekonstruktion nimmt in den Schriften der 60er und 70er Jah-
re des 20. Jahrhunderts ihren Ausgang von der Verzahnung zweier Uberle-
gungen. Auf der einen Seite steht dabei die Beobachtung, dass philosophi-
sche Kategorien und in deren Folge abendlidndische Wissenskonzeptionen
insgesamt auf eine Wahrheitsidee zielen, derzufolge sich die Wahrheit im
kategorialen Denken mit Gewissheit gleichsam présentieren ldsst. Derrida
bezeichnet die westliche Metaphysik, die nach seiner Uberzeugung diesen
Vorstellungen zugrunde liegt, deshalb auch als eine Metaphysik der Pri-
senz. Es ist nun genau diese Idee einer Wahrheit als Prisenz, die zu dekons-
truieren Derridas Vorhaben ist. Was er unternimmt, ist, wie zuvor auch
Nietzsche, nichts Geringeres als eine Infragestellung der gesamten okziden-
talen episteme.12 Der Beobachtung, dass die philosophische Tradition
Wahrheit als Prisenz konzipiert, korrespondiert auf der anderen Seite eine
umfangreiche These tiber die Struktur bzw. die untergriindige Metatheorie,
die den Komplex der westlichen Metaphysik und die von ihr, wenn auch
hdufig nur unter der Hand, zehrenden Wissenschaften trigt. Der Ursprung
der Wahrheit liegt, so erdffnet Derrida die Dekonstruktion der Metaphysik,
fiir die gesamte Tradition der Metaphysik im logos,13 worunter die sinnvol-
le Rede zu verstehen ist, durch die es moglich werden soll, die Prisenz des
Seins im sinnvollen Sprechen wieder anzueignen. Deshalb lautet eine der
von Derrida zur Charakterisierung der Metaphysik verwendeten Diagnosen
auch, dass es sich bei dieser um einen Logozentrismus handelt."* Mit der
Privilegierung der sinnvollen Rede geht, so reflektiert Derrida in seiner
schrifttheoretischen Anniherung an eine dekonstruktive Lektiire der Meta-
physik, eine Bevorzugung des gesprochenen Wortes und eine Deklassie-
rung der Schrift einher: Wihrend das Wort als urspriingliches Medium des
Priasentwerdens gilt, wird die Schrift demgegeniiber nur als nachrangige
Dopplung aufgefasst, der die Aneigung der Priisenz nicht gelingen kann."

die quasi-offizielle Einfiihrung von Bennington hilfreich: Bennington/Derrida,
Jacques Derrida. Ein Portriit.

12 Vgl. Derrida, Grammatologie, 20/21 (dt. 22/23).

13 Vgl. Derrida, Grammatologie, 11 (dt. 11).

14 Vgl. ibid.

15 In einer midandernden und immer wieder neue Anldufe nehmenden Argumenta-
tion wird das im ersten Teil von De la grammatologie entfaltet: Derrida, Gram-
matologie, 9-142 (dt. 9-169).

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEKONSTRUIERENDE LEKTUREN VON GLAUBEN UND WISSEN | 109

Das von Derrida herausgestellte metaphysische Bemiithen um die Aneig-
nung der Prisenz ist fiir uns deshalb so bedeutungsvoll, weil sich an ihm
nicht nur eine These tiber den Wahrheitsanspruch des Wissens, das in der
sinnvollen Rede aufgehoben ist, ablesen ldsst. Denn dariiber hinaus wieder-
holt Derrida mit anderen Mitteln den nietzscheschen Zug, Wissen und
Glauben, Wissenschaft und Theologie in einer bestimmten Interpretation
der Metaphysik zusammenzubinden. Die Verwandtschaft, ja der Zusam-
menfall von metaphysischem und theologischem Denken deutet sich schon
in der Vorstellung einer Aneignung der Priasenz an. Die Idee einer Wieder-
aneignung, eines Pridsentwerdens weist deutliche Parallelen zu religiosen
Glaubenspraktiken und Heilslehren auf: Auf Prisenz und Wiederaneignung
ausgerichtet sind die ins Jenseits bzw. in die messianische Erfiillung ver-
schobenen feloi der monotheistischen Glaubensrichtungen; auf sie stiitzen
sich aber auch, sozusagen im Kleinen, Glaubenstechniken wie das Gebet,
bei dem, iibrigens auch im Sprechen, eine Nihe zu Gott hergestellt werden
soll, die sich als Versuch einer Herstellung gottlicher Prisenz deuten lésst.
Derrida formuliert die These einer engen Verwandtschaft von Theologie
und Metaphysik und damit einer wechselseitigen Verwiesenheit von Glau-
ben und Wissen explizit. Um den theologischen Charakter der okzidentalen
Ontologie hervorzuheben, verwendet er verschiedentlich den Terminus der
Ontotheologie. Dieser Begriff taucht schon in Kants Kritik der reinen Ver-
nunft auf. Allerdings versteht Kant unter Ontotheologie eine transzendenta-
le Theologie, die auf das Dasein eines gottlichen Urwesens mithilfe begriff-
lichen Denkens schlieBen zu konnen beansprucht.16 Derridas Verwendung
des Begriffes hingegen schlieft an Heideggers Begriffsprigung an. Hei-
degger macht von der Bezeichnung der Ontotheologie ndmlich keinen Ge-
brauch, um eine bestimmte Form der Theologie zu charakterisieren, son-
dern er spricht von Ontotheologie, um auf die intime konzeptionelle und
nicht allein historische Verbundenheit von Theologie und Ontologie in der
Tradition der Metaphysik hinzuweisen."” Es ist diese zuletzt genannte Be-
griffspriagung, auf die sich Derridas Rekurse auf die Ontotheologie stiitzen.
Aufschlussreich nicht nur fiir die These der Verbundenheit von Theologie
und Philosophie, sondern auch fiir die Anlage der Dekonstruktion insge-
samt ist eine Passage aus De la grammatologie. Es ist lohnenswert, diese

16 Vgl. Kant, KrV, B 660.
17 Vgl. Heidegger, Was ist Metaphysik?, 21.

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

110 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

Passage im vollen Umfang zu zitieren, um sie sodann Stiick fiir Stiick zu
erortern. Die Stelle zieht ein kurz innehaltendes Resiimee der vorangegan-
genen Auseinandersetzung mit der metaphysischen und der wissenschaftli-
chen Zeichentheorie; es geht in ihr um eine Erlduterung der Position Derri-
das zu den Begriffen, mit deren Hilfe diese Zeichentheorien operieren. Vor
allem ist die Rede von der, durch Saussure gepréigten, Opposition zwischen
Signifikat und Signifikant, ihrem Vorlduferpaar signatum versus signans
und natiirlich dem Begriff des Zeichens selbst. Uber seine Stellung zu die-
sen Begriffen bemerkt Derrida Folgendes:

,.Bien entendu, il ne s’agit pas de ,rejeter’ ces notions: elles sont nécessaires et, au-
jourd’hui du moins, pour nous, plus rien ne pensable sans elles. Il s’agit d’abord de
mettre en évidence la solidarité systematique et historique de concepts et de gestes
de pensée qu’on croit souvent pouvoir séparer innocemment. Le signe et la divinité
ont le méme lieu et le méme temps de la naissance. L’époque du signe est essentiel-
lement théologique. Elle ne finira peut-étre jamais. Sa cléture historique est pourtant

déssinée.*

,.Bs geht keinesfalls darum, diese Begriffe ,zuriickzuweisen’. Sie sind notwendig,
und zumindest heute 146t sich fiir uns ohne sie nichts mehr denken. Es muf3 vielmehr
die systematische und historische Verbundenheit von Begriffen und Gesten des
Denkens evident gemacht werden, die man oft unbedenklich glaubt voneinander
trennen zu konnen. Das Zeichen und die Géttlichkeit sind am gleichen Ort und zur
gleichen Stunde geboren. Die Epoche des Zeichens ist ihrem Wesen nach theolo-
gisch. Sie wird moglicherweise nie enden. Dennoch zeichnet sich ihre historische

Vollendung (cloture) ab.«'®

Greifen wir zundchst den Aspekt dieses weitreichenden und reichhaltigen
kurzen Passus heraus, der die Dinge beriihrt, die Gemeinsamkeiten von
Glauben und Wissen betreffen. Derrida behauptet hier zusammenfassend
noch einmal, dass sich die Zeichentheorie der Metaphysik, die er offenbar
in Folge seiner These einer wesentlichen Ubereinstimmung wissenschaftli-
cher und metaphysischer Begriffe mit der modernen semiotischen Zeichen-
theorie verbindet, im Kern auf theologische Annahmen stiitzt. Zumindest
erscheint es ihm grundfalsch zu sein, die Theologie und die metaphysische

18 Derrida, Grammatologie, 25, Herv. i. O. (dt. 28).

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEKONSTRUIERENDE LEKTUREN VON GLAUBEN UND WISSEN | 111

Theorie von der Wahrheit des Zeichens als etwas Getrenntes zu behandeln.
Sie sind aber nicht allein deshalb miteinander verbunden, weil sie einen
gemeinsamen historischen Weg, wenigstens in groen Teilen, zuriickgelegt
haben, sondern Derrida weist ausdriicklich auch auf eine systematische
Verbundenheit hin. Damit folgt er iibrigens Heideggers Uberlegung zur be-
grifflichen Zusammengehorigkeit von Ontologie und Theologie. Was Hei-
degger schreibt, erldutert in gewisser Weise Derridas unscheinbare Formu-
lierung, in der die systematische Verbundenheit von Zeichen und Géttlich-
keit unerortert durch die Konjunktion und (,,la solidarité systematique et
historique” bzw., wie es die deutsche Ubersetzung etwas niichterner vor-
schlagt, ,,die systematische und historische Verbundenheit* heifit in einem
der oben zitierten Sitze) neben die historische gestellt wird: ,,Der theologi-
sche Charakter der Ontologie beruht somit nicht darauf, daf die griechische
Metaphysik spiter von der kirchlichen Theologie des Christentums aufge-
nommen und durch diese umgebildet wurde. Er beruht vielmehr in der Art,
wie sich von friih an das Seiende als das Seiende entborgen hat*."” Ebenso
hilt auch Derrida eine solche, iiber bloBe historische Zusammenhénge hi-
nausgehende Beziehung zwischen, wie sich erweiternd sagen lésst, Philo-
sophie und Theologie bzw. zwischen Gottlichkeitsglauben und Zeichenwis-
sen fest: ,L’époque du signe est essentiellement théologique. Soweit
zunichst der Befund. An ihm hilt Derrida auch noch mehrere Jahrzehnte
spater fest, wenn er in Foi et savoir darauf insistiert, dass die technisch-
wissenschaftliche und kritische Vernunft der Religion keineswegs ent-
gegengesetzt ist, sondern beide strukturell und logisch-genetisch aufs Engs-
te verwandt sind.”’ In diesem Text bringt er Wissen und Glauben in zwei
sich steigernden Hinsichten zusammen:>' Glauben ist fiir das Wissen nim-
lich zunichst deshalb wichtig, weil man glauben muss, dass man etwas
weill. Das Wissenkonnen des Wissens entbirgt sich nicht von allein; es be-
darf des glaubenden Zuspruchs, um als Gewissheit gewusst werden zu kon-
nen. Das aber gilt nicht nur fiir dieses oder jenes Einzelwissen: Geglaubt
werden muss, das hat schon Nietzsche dargelegt, vor allem auch an das
Wissen als Wissen. Erst durch den Glauben an das Wissen als solches kann
tiberhaupt von diesem oder jenem Wissen gesprochen werden.

19 Heidegger, Was ist Metaphysik?, 21.
20 Derrida, Foi, 46 (dt. 49).
21 Vgl. Derrida, Foi, 49 (dt. 52/53).

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

112 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

Der Textauszug aus De la Grammatologie ist aber nicht allein aufgrund
dieser Diagnose wichtig. Derrida platziert die Diagnose zwischen zwei An-
nahmen, die fiir seine eigene Unternehmung von grofler Bedeutung sind.
Beide Annahmen hiingen, wie sich gleich zeigen wird, sehr eng miteinander
zusammen. Eingangs schreibt Derrida, dass es nicht um eine Zuriickwei-
sung der Begriffe gehen soll und kann. Diese Wendung federt die Folgen
des Befundes gleich von vornherein ab: Ziel ist nicht eine Uberwindung
oder eine Verabschiedung der Begriffe; soviel ist klar. Im zweiten Satz
heiflit es dann gar, dass sie notwendig sind, denn ,,aujourd’hui du moins,
pour nous, plus rien ne pensable sans elles (,,zumindest heute 146t sich fiir
uns ohne sie nichts mehr denken). Die Begriffe lassen sich offenbar gar
nicht verabschieden. Derrida geht — womit wir zur zweiten Annahme kom-
men — im vorletzten Satz der zitierten Passage noch einen Schritt iiber die-
sen Eindruck hinaus, indem er dort sogar daran zweifelt, ob die Epoche des
Zeichens jemals enden wird: ,,peut-étre” (,,moglicherweise), so Derrida,
wird sie das ,,jamais* (,,nie*) tun. Auch deshalb liegt es nahe, eine Zuriick-
weisung der Begriffe noch nicht einmal anzupeilen. Thre Uberwindung
scheint undenkbar und damit auch unerreichbar zu sein. Aber die Diagnose
bleibt dennoch keineswegs folgenlos: Sie nimmt der Theorie des Zeichens
die Gewissheit. Zumindest kann von einer wissenschaftlichen oder begriff-
lichen Wahrheit des Zeichens kaum die Rede sein, wenn es der glaubens-
miBig gestifteten Idee von Gottlichkeit untrennlich verbunden ist. Es
spricht einiges dafiir, dass Derrida auf diesen Umstand anspielt, wenn er im
letzten Satz der Spekulation iiber das Ende der Epoche, das moglicherweise
nie eintritt, hinzufiigt, dass sich ,,sa cléture historique* (,,ihre historische
Vollendung*) abzeichnet. Beides wurde in einem anderen Satz schon weni-
ge Seiten zuvor reflektiert. Dort hat Derrida iiberlegt, ,,qu’on ne sort pas de
I’époque dont on peut dessiner la cloture” > — moglicherweise, denn auch
das lisst sich nicht mit Gewissheit sagen. Derridas Uberlegungen zur clétu-
re lassen sich nun als Anspielung auf den Umstand lesen, dass die Epoche
des Zeichens und mit ihr die Wahrheitsidee der Metaphysik (auch die der
Philosophie sowie der modernen Wissenschaft) nicht mehr wirklich bei
sich ist — auf sie kann nicht mehr wie selbstverstiandlich rekurriert werden,

22 Derrida, Grammatologie, 24 (dt. 26: ,,dal man aus einer Epoche, deren Ab-
schluB (cloture) umriBhaft sich bereits abzeichnen 14Bt, doch nicht heraustritt®,
Ubersetzung leicht geindert, OFM).

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEKONSTRUIERENDE LEKTUREN VON GLAUBEN UND WISSEN | 113

wenn die in ihr aufgehobene Wissens- und Gewissheitsidee einmal erschiit-
tert ist. Genau das aber vollzieht sich durch eine dekonstruktive Befragung
dieser Begriffe. Zumindest fiir moderne Wissens- und Zeichenkonzeptionen
kann eine strukturelle Verwandtschaft mit der Theologie und damit letztlich
ein Bezug zum Glauben nicht folgenlos bleiben. Im Grunde aber ist davon
der gesamte Wahrheitsanspruch der Philosophie, der sich gegen den Glau-
ben unabhingig behaupten konnen muss, gefihrdet. Wir haben, in einer
anderen Variante, diese erschiitternde Bewegung, die Glauben und Wissen
zunéchst zusammenzieht und sie dadurch in ihren Selbstverstindnissen und
ihrer Selbstgewissheit briichig werden lidsst, schon bei Nietzsche kennen
gelernt. Derrida verfihrt in seiner auflosenden Befragung noch vorsichtiger
und konsequenter als Nietzsche: Zwar deutet er an wenigen Stellen an, dass
etwas nach der Epoche der Metaphysik kommen konnte,” aber die zur Zu-
riickhaltung mahnenden Stellen tiberwiegen im Ganzen solche verhaltenen
Uberschreitungsgesten. Vor allem zieht Derrida aus der Uberzeugung einer
Unmoglichkeit des Uberstiegs eines metaphysischen Begriffsverstindnisses
die methodisch strenge Konsequenz, gleichsam von innen zu befragen.
Wenn er die Begriffe ins Rutschen bringt, dann tut er das aus ihnen heraus.
Sie und die sie tragende metaphysische Logik sind allein deshalb dekons-
truierbar, weil sie autodekonstruktive Tendenzen aufweisen. Diese suchen
sie iiblicherweise zu kaschieren, und die Aufgabe der Dekonstruktion be-
steht darum im Aufspiiren und Sichtbarmachen dieser verheimlichten, aber
nur notdiirftig iibertiinchten Risse und Spalten.

Die Figur der différance ist nun deshalb so geeignet, das dekonstruktive
Verfahren zu verdeutlichen, weil sie selbst — ohne, wie gesagt, Wort oder
Begriff zu sein — eine solche Infragestellung begrifflichen Denkens von in-
nen ist. Sie ist es zunéchst dadurch, dass sie einen unhorbaren, aber lesba-
ren Unterschied zum franzosischen Substantiv différence aufweist. Derrida
zufolge ist es fiir die Theorie des sprachlichen Zeichens, durch das sich
Prisenz herstellen lassen soll, aulerordentlich wichtig, der Schrift eine le-
diglich doppelnde, kopierende Funktion zuzuweisen.”* An einer solchen
Wortschopfung wie der différance zeigt sich aber die Fragwiirdigkeit dieser
Annahme: Im Franzosischen bleibt der Unterschied zwischen einem ge-

23 Derrida, Grammatologie, 25 (dt. 29).
24 Vgl. Derrida, Grammatologie, Teil 1, Kap 1.

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

114 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

schriebenen e und einem « in diesem Fall unhérbar.” Es zeigt sich so, dass
es eine rein phonetische Schrift nicht gibt. Anhand der mehrdeutigen Se-
mantik des in der différance gewissermallen aufgegangenen franzosischen
Verbes différer lasst sich die damit in Gang gebrachte Dekonstruktion der
durch sprachliche Zeichen hergestellten Prdsenz weiterfithren: Différer
kann sowohl sich unterscheiden als auch etwas aufschieben oder auch ver-
schieben bedeuten.”® Derridas Gebrauch der différance lasst sich so zu-
gleich als eine nichtbegriffliche Artikulation einer Infragestellung der Mog-
lichkeit einer Herstellung von Prisenz durch Begriffe verstehen: Wenn die
différance, wie Derrida meint, die heimliche Logik der metaphysischen Be-
griffsbildung ist, dann sagt er damit, dass sich Begriffe vor allem dadurch
auszeichnen, ihr Ziel einer Herstellung von Gewissheit durch die Prisenz
fortwéhrend zu verfehlen. Statt das kategorial Erfasste zu prisentieren, wei-
sen sie stets einen Unterschied zu ihm auf, der dazu fiihrt, dass an die Stelle
eines immer wieder unzuldnglichen Begriffs ein neuer Begriff treten muss,
der der Sache adidquater sein soll, sie aber wiederum verfehlt und nach
einer weiteren Supplementierung verlangt. Es ergibt sich so statt einer be-
grifflichen Herstellung von Préisenz eine Kette von Supplementen,27 die
sich unaufhoérlich fortschreibt, da sich letztlich kein Begriff als zuldnglich
erweisen wird. Diesen Eindruck jedenfalls legt eine dekonstruktive Lektiire
der Geschichte der Philosophie nahe. Die fortwihrende Verschiebungsbe-
wegung ldsst sich nun, dekonstruktiv gelesen, als autodekonstruktive Spur
eines unendlichen Aufschubs lesen. Genau das deutet die Figur der diffé-
rance an. Mehr noch: Sie weist nicht nur auf die autodekonstruktiven Ten-
denzen von stets erginzungsbediirftigen Begriffen hin, sondern sie stellt in
letzter Konsequenz auch die Ideen von einer auf den Begriff zu bringenden
Sache, von etwas Seiendem, das sich erfassen ldsst, in Frage. Fragwiirdig
ist ndmlich nicht nur die das metaphysische Begriffsdenken tragende Zei-
chentheorie, sondern fragwiirdig ist auch die auf ihm aufruhende Ontologie.
Kurzum, zweifelhaft wird so besehen die Gewissheit, die im wahren Wis-
sen der Begriffe, das sich konstitutiv entzieht und eben dadurch briichig
wird, aufgehoben sein soll. Derrida unterstreicht dabei, dass seine dekons-
truktive Erkundungsstrategie nicht mit den Maf3stéiben philosophischer Ar-

25 Vgl. Derrida, La différance, 3-5 (dt. 31-33).
26 Vgl. Derrida, La différance, 8 (dt. 36).
27 Vgl. zur Kette der Supplemente: Derrida, Grammatologie, Teil 2, Kap. 2.

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEKONSTRUIERENDE LEKTUREN VON GLAUBEN UND WISSEN | 115

gumentationen gemessen werden kann, da sie diese gerade zur Disposition
stellt. Zudem verzichtet die Dekonstruktion auf eine Zielbestimmung; ihre

3

Strategie ist, wie es Derrida fasst, ,,sans finalité* 2 Die Bewegung einer
Abkehr von den Regeln philosophischer Argumentation und der Verzicht
auf eine Zielbestimmung sind, wie hervorzuheben ist, keine aufgesetzten
Gesten, sondern notwendige Implikationen des dekonstruktiven Vorgehens:
Nicht den Vorgaben einer philosophischen Argumentation zu folgen, heifit
fiir Derrida keineswegs, auf eine strenge Lektiire zu verzichten. Der philo-
sophischen Rede kann vielmehr darum nicht gefolgt werden, weil sie zur
Frage steht. Ahnlich verhiilt es sich mit dem Verzicht auf einen orientieren-
den Horizont: Wenn der Zweifel an der Moglichkeit einer Aneignung von
Prisenz ernsthaft artikuliert wird, dann kann nicht auf Umwegen wiederum
ein Ziel, das es zu erreichen gilt, eingeschmuggelt werden.

Erstaunlich und wichtig ist, dass Derridas Dekonstruktion des Wissens,
die nicht nur das von der Aufkldrung sogenannte dogmatische Wissen der
traditionellen Metaphysik erfasst, sondern gerade auch das sich iiber die
Metaphysik erhaben gebende moderne wissenschaftliche Wissen, trotz die-
ser Abkehrungsbewegungen keineswegs einen Bruch mit bestimmten nor-
mativen Zielsetzungen der Aufkldrung bedeutet. Obwohl Derrida, klarer als
es bei den anderen, in den vorangegangenen Kapiteln diskutierten Autoren
der Fall war, in seiner Erkundung von Glauben und Wissen einer via nega-
tiva folgt, hilt er dennoch sehr deutlich an einem normativen Impetus des
Aufkldrungsgeschehens fest. Vor allem in seinen spiten Schriften zeigt
sich, dass er die Dekonstruktion als emanzipatorisches Projekt begreift. So
weist er in Force de loi beispielsweise ausdriicklich darauf hin, dass ihm
nichts weniger veraltet zu sein scheint, als das klassische Ideal der Emanzi-
pation.”” Derrida 16st so zwar die klassische Emanzipationserzihlung der
Moderne, derzufolge die Befreiung sich einer Befreiung vom Dunkel des
Dogmas durch das lichte Wissen verdankt, auf; aber er verabschiedet damit
nicht zugleich auch den Anspruch auf Emanzipation. Diese wird, das zeigt
sich an seinen frithen Arbeiten, der Dekonstruktion iibrigens nicht nachtrig-
lich aufgepfropft, sondern sie liegt in der dekonstruktiven Bewegung selbst
begriindet. In dem Aufsatz tympan, den wir schon mehrfach herangezogen
haben, wird ein solcher emanzipatorischer Charakter der Dekonstruktion

28 Derrida, La différance, 7 (dt. 35: ,,ohne Finalitit®).
29 Derrida, Force de loi, 62 (dt. 58).

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

116 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

greifbar: Derrida hebt in ihm, wie sich weiter oben gezeigt hat, diagnostisch
hervor, dass Begriffsoppositionen keineswegs neutral angelegt sind, son-
dern in ihnen Hierachien zur Geltung gebracht werden. Der Dekonstruktion
von Kategorien sind deshalb emanzipatorische Dimensionen einbeschrie-
ben, weil sie sich als eine Kritik von Herrschaftsverhiltnissen verstehen
lasst.™

Die o6ffnende Bewegung der Dekonstruktion ist aber auch allein schon
deswegen normativ bedeutsam, weil sie feste Strukturen aufbricht. Durch
ihre Auflosung ndmlich kénnen die wandelbaren und unkalkulierbaren Be-
diirfnisse immer besonderer Anderer auf die Biihne geriickt werden. Sie
entgehen dem klassischen Wissen der Philosophie, der Wissenschaften und,
wie Derrida seit Force de loi immer wieder betonen wird, des Rechts. Wis-
sen zielt iiblicherweise auf allgemeine Strukturen. Die aneignende Grund-
bewegung der philosophischen Begriffsbildung ist hier typisch fiir die auf
Allgemeinheit zielende Tendenz des Wissens: Etwas auf den Begriff brin-
gen, heiflit vor allem auch, seine allgemeinen Ziige festzuhalten, es einzu-
ordnen und ihm einen Platz zuzuweisen. Es liegt auf der Hand, dass in die-
sem Prozess fiir die Besonderheiten und ihre Sperrigkeit kaum Platz bleiben
kann: Sie storen und deshalb sucht das begriffliche Denken sie zu neutrali-
sieren. Derridas Uberlegungen weisen hier iibrigens eine groBe Nihe zu
Adornos Denken des Nichtidentischen auf, denn auch dieses zielt darauf,
das nicht subsumierbare Besondere gegen die Objektivierungen der Begrif-
fe zur Geltung zu bringen. Auch Adorno vollzieht dabei ebenfalls die von
Nietzsche angedeutete und fiir Derridas Philosophieren so wichtige Bewe-
gung eines philosophischen Hinausgehens iiber die Philosophie durch eine
grundlegende Kritik ihrer Begriffsbildung. Bei Adorno heift es: ,,Darum

iiberschreitet philosophische Kritik an der Identitiit die Philosophie.”

30 An diese emanzipatorischen Mdoglichkeiten einer dekonstruktiven Paralyse von
Begriffen, die Herrschaftsverhéltnisse stiitzen, schlieen in unterschiedlicher
Weise die Arbeiten feministischer Philosophinnen wie Judith Butler und Iris
Marion Young an. Vgl. Butler, Gendler trouble und Young, Justice and the Pol-
itics of Difference.

31 Adorno, Negative Dialektik, 22. Derrida selbst hat, wenn auch erst sehr spét und
veranlasst durch das konkrete Ereignis der Verleihung des Adorno-Preises, diese
Nihe zu Adorno reflektiert. Vgl. Derrida, Fichus.

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEKONSTRUIERENDE LEKTUREN VON GLAUBEN UND WISSEN | 117

Es ist diese Normativitidt des Nichtidentischen, die Normativitit der,
wie Derrida zuweilen schreibt, irreduziblen Besonderheit (irréductible sin-
gularité)32, die von der auf Allgemeinheit zielenden Struktur des Wissens
nicht nur nicht in den Blick genommen werden kann, sondern die durch sie
vernichtet zu werden droht. Deshalb richtet sich die Dekonstruktion auch
aus normativen Griinden gegen die anverwandelnde Struktur des Wissens
und wendet sich stattdessen der Unkalkulierbarkeit des Besonderen zu. In
Force de loi etwa arbeitet Derrida nachdriicklich das Unkalkulierbare der
Gerechtigkeit heraus™ und weist auf die Unumginglichkeit hin, die wis-
sensgeleiteten Regeln des kalkulierenden Rechts mitunter im Namen der
Gerechtigkeit aufheben zu miissen.”* In Politiques de I’amitié verfolgt er
den damit gelegten Argumentationsfaden weiter, indem er die Uberlegun-
gen zur Normativitit der Besonderheit jenseits des Wissens auf Fragen
politischer Entscheidungen und der Moglichkeit der Verwantwortungs-
tibernahme fiir sie iibertriigt. Dort wendet er sich aus den nunmehr bereits
bekannten Griinden expressis verbis gegen das Wissen und hilt fest, ,,que

“35, weil von einer

I’instant de la décision doit rester hétérogene a tout savoir
Entscheidung nur dann gesprochen werden kann, wenn sie nicht zwangs-
laufig, in der Form eines Programms gewissermalen, abldauft. Und auch nur
dann kann fiir sie Verantwortung iibernommen werden, denn nur in diesem
Fall handelt sich iiberhaupt um eine Entscheidung. Neben die Unhaltbarkeit
der Anspriiche des Wissens, Gewissheit bereit stellen zu konnen, tritt dem-
nach seine normativ bedenkliche Tendenz, die Besonderheit an einer sie
versehrenden Allgemeinheit zu brechen. Beides hingt fraglos zusammen:
Gerade durch die interne Briichigkeit des Wissens, die die Dekonstruktion
zu Tage fordert, wird seine Tendenz, sich gewaltsam zu etablieren, ver-
stiarkt. Wissen, das sich nicht von selbst versteht, das als Wissen aufzutreten
sucht, aber stets unzulidnglich bleibt und an der Aneignung von Gewissheit
notorisch scheitert, kann sich nur behaupten, indem es sich gewaltsam
durchzusetzen sucht. Auf diesen gewaltsamen Zug des Wissens hat bereits
Nietzsche mit Blick auf das moralische Wissen hingewiesen: Eine episteme

32 Derrida, Force, 56.

33 Vgl. Derrida, Force, 38 (dt. 33/34).

34 Vgl. Derrida, Force, 50 (dt. 46/47).

35 Derrida, Politiques, 247. (dt. 296: ,,.Der Augenblick der Entscheidung muss je-

dem Wissen als solchem [...] heterogen bleiben‘)

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

118 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

kommt nicht einfach zur Welt und behauptet sich in ihr durch ihre Selbst-
evidenz, sondern sie muss der Welt, da sie zwangsldufig ein fragwiirdiges
Kunstgeschopf (Nietzsche spricht von der Erfindung) ist, erst eingeprigt
werden.

Obwohl sich also zeigt, dass normative, auf Emanzipation ausgerichtete
Ziige in den Grundbewegungen von Derridas Dekonstruktion angelegt sind,
weist die Normativitidt von Derridas Denken einen eigentiimlichen Charak-
ter auf. In ihr spielt ndmlich, wie sich besonders in seinen spéten Schriften
immer wieder zeigt, unversehens der Glaube eine eminente Rolle. Derrida
schreibt nicht iiber normative Frage, sondern er bekennt sich zu normativen
Haltungen. Das muss auf den ersten Blick schwer nachvollziehbar, stellen-
weise gar paradox anmuten: Denn obwohl Derrida, wie wir gesehen haben,
Glauben und Wissen als Quellen der Gewissheit riickhaltlos dekonstruiert,
gibt er seinen normativen Bekenntnissen die Form von Glaubensbekennt-
nissen.*® Der Glaube, auf den sich Derrida dabei bezieht, ist freilich, wie
sich sogleich in der Lektiire dieser Glaubensbekenntnisse zeigen wird, kein
ungebrochener. Es ist so etwas wie ein aufgeklédrter Glaube oder besser: Es
ist der Glaube, der bleibt, wenn das Wissen und mit ihm auch die Gewiss-
heit des Glaubens dekonstruiert sind. Es handelt sich sozusagen um einen
Glauben ganz ohne Wissen, um einen Glauben, dessen zentrales Charakte-
ristikum darin besteht, auf jegliche Gewissheit ausdriicklich zu verzichten.
Seine Normativitit liegt nicht im Bekenntnis zu bestimmten Gehalten, wie
es fiir religiose Glauben gleich welcher Observanz zumeist so wichtig ist,
sondern im Verzicht auf die Bestimmung eines Gehaltes; ein Verzicht, der
sich aus den der Dekonstruktion innewohnenden 6ffnenden und offen hal-
tenden Bewegungen ergibt. Es scheint im Grunde diese Offnungsbewegung
zu sein, die Derrida als Emanzipation ins Auge fasst. Betrachten wir die
Konturen dieses eigenartigen Glaubens jenseits von Glauben und Wissen
etwas eingehender.

Beginnen wir mit einer Stelle aus Foi et savoir, in der die wesentlichen
Momente von Derridas Stellung zum Glauben, wie er sie in seinen spéten
Schriften entfaltet, versammelt sind:

~Premier nom: le messianique, ou la messianicité sans messianisme. Ce serait

I"ouverture a I’avenir ou a la venue de I’autre comme avenement de la justice, mais

36 Vgl. etwa Derrida, L’université sans condition, 11 (dt. 9).

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEKONSTRUIERENDE LEKTUREN VON GLAUBEN UND WISSEN | 119

sans horizont d’attente et sans préfiguration prophétique*. Etwas weiter heifit es
dann noch: ,,Cette dimension messianique ne dépend d’aucun messianisme, elle ne
suit aucune révélation déterminée, elle n’appartient en propre a aucune religion

abrahamique.*

,.Erster Name: das Messianische, das Messianische ohne Messianismus. Genannt ist
damit eine Offnung auf die Zukunft hin, auf das Kommen des anderen als widerfah-
rende Gerechtigkeit, ohne Erwartungshorizont, ohne prophetisches Vorbild, ohne
prophetische Vorausdeutung und Voraussicht.“ ,, Die messianische Dimension héingt
von keinem Messianismus ab, sie folgt keiner bestimmten Offenbarung, sie gehort

. . L . 37
keiner abrahamischen Religion eigentlich an.**

In dieser Passage werden in stark komprimierter Form die zentralen fopoi
von Derridas Spétphilosophie angesprochen. Um diese Textstelle zu lesen,
ist es daher notig, einige Bemerkungen zu den Grundlinien von Derridas
normativen Uberlegungen zur Gerechtigkeit und zur politischen Philoso-
phie zu machen. Bislang haben wir die Dekonstruktion vor allem als ein
Verfahren kennen gelernt, das die Scheinbarkeit der Gewissheit von Begrif-
fen auflost und das dabei der Genealogie in vielen Hinsichten dhnelt. Da-
durch konnte der Eindruck entstanden sein, dass der paralysierende Tiefen-
blick begriffsgenealogischer Prigung das wichtigste Kritikmittel der De-
konstruktion darstellt und dass die Dekonstruktion in ihrem Bemiihen, Sup-
plementierungsketten und Verschiebungsspuren nachzustellen vor allem
auf die Vergangenheit hin ausgerichtet ist. Die Bahn dekonstruktiver Be-
fragungen von Begriffen besitzt zweifelsohne auBerordentliche Bedeutung
fiir Derridas Vorgehen und der Eindruck, dass die Genealogie von grofB3er
Wichtigkeit fiir die Dekonstruktion ist, ist insofern gerechtfertigt.”® Falsch
wire allerdings der in gewisser Weise sogar nahe liegende Schluss, dass der
Blick der Dekonstruktion nach hinten gerichtet ist und sie gleich Benjamins

37 Derrida, Foi, 30/31 (dt. 31/32). Da dieser Teil von Derridas Text insgesamt kur-
siv gesetzt ist, handelt es sich bei den nicht kursiven Wortern um Hervorhebun-
gen; sie stammen von Derrida.

38 Derrida verweist explizit auf die Genealogie als einen dekonstruktiven Stil, der
neben dem Aufspiiren logischer Paradoxien als ihr wichtigstes Mittel gelten
kann. Vgl. Derrida, Force, 48 (dt. 44).

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

120 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

Engel der Geschichte® nurmehr noch die Folgen betrachten und allenfalls
nachtrigliche Klarstellungen anbringen kann. Derrida arbeitet spitestens sei
Force de loi immer stirker nicht nur die normative Bedeutung der Dekons-
truktion heraus,” sondern er lisst im Zuge dieser Beschiiftigung mit ethi-
schen und politischen Fragen auch die auf die Zukunft und das Kommende
hin ausgerichteten Dimensionen der Dekonstruktion hervortreten. Wéahrend
wir bisher vor allem beobachten konnten, wie die Dekonstruktion durch
den genealogischen Tiefenblick die Gewissheit iiberkommener Begriffe
erschiittert und so die Bedeutung einer Dekonstruktion des Wissens primér
von ihrer gewissermaflen nacharbeitenden Seite her ins Licht geriickt wur-
de, verschiebt sich der Fokus nun auf die vorbereitende Seite der Dekons-
truktion. Aus ethischer und politischer Sicht ist dieser Perspektivwechsel
unmittelbar einleuchtend: Denn fiir ethische und politische Fragen ist es
unabdingbar zu reflektieren, was aus einem Briichigwerden von Gewisshei-
ten, seien es solche des Wissens oder solche des Glaubens, fiir das Hier und
Jetzt, das immer schon mit einem halben Schritt in die Zukunft hineinragt,
folgt. Das sind, um Missverstindnissen vorzubeugen, keineswegs fremde
Pfade, die die Dekonstruktion betritt. Die Ungewissheit des zukiinftig
Kommenden ist auch fiir die friiheren Arbeiten Derridas wesentlich: Dass
sich die Zukunft nicht antizipieren lésst, iiber sie also nichts mit Gewissheit
festgehalten werden kann, hat Derrida tiberhaupt erst zu der Idee eines An-
setzens der Dekonstruktion im Inneren von Begriffskonzeptionen gefiihrt,
mit denen man eben hier und jetzt konfrontiert wird und die nicht einfach
von einer zukiinftigen Warte aus befragt werden konnen, da sich eine sol-
che gar nicht einnehmen lisst. Der genealogische Blick der Dekonstruktion
ist nur scheinbar nach hinten ausgerichtet; was er diagnostisch zu Tage for-
dert, hat groe Relevanz auch fiir das, was zu tun ist und auch dafiir, wie es
zu tun ist. Und hier ist es die Anerkennung der Ungewissheit, die die wich-
tigste Lektion darstellt, die sich von der Dekonstruktion fiir praktische Fra-
gen lernen ldsst. Deshalb gewinnt der Begriff des Vielleicht (peut-étre),
dessen zentrale Stellung in Nietzsches Denken sich bereits gezeigt hat, auch
fiir Derrida grof3e Bedeutung‘”, denn er hilt die grundlegende Ungewissheit

39 Vgl. Benjamins neunte geschichtsphilosophische These; Benjamin, Uber den
Begriff der Geschichte, 6971.

40 Vgl. Gondek/Waldenfels, Derridas performative Wende.

41 Vgl. hierzu nur: Derrida, Politiques, Kap. 2.

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEKONSTRUIERENDE LEKTUREN VON GLAUBEN UND WISSEN | 121

immer wach. In der oben zitierten lingeren Passage aus Foi et savoir deutet
sich ein Zusammenspiel von zwei Annahmen an, das so etwas wie die poli-
tische Ethik der Dekonstruktion ausmacht. Derrida fordert einerseits zu
einer Offnungsbewegung zur Zukunft auf, zu einer ouverture a l’avenir.
Die Offnung muss bedingungslos sein, denn die Zukunft lisst sich nicht
wissen. Die Offnung muss deshalb das Kommen des Anderen (la venue de
I’autre) begriilen, sich dafiir bereithalten. Dieser Andere oder auch dieses
Andere versinnbildlicht gleichsam die Normativitit der bedingungslosen
Offnung auf die Zukunft, das Kommende hin: Unsere Haltung zum Kom-
menden muss sich fiir das Andere und die Anderen bereithalten; iiber sie
lasst sich nichts wissen und alle Versuche, die Zukunft vorwegzunehmen,
miissten dem Anderen unweigerlich Gewalt antun, weil sie sich ihm im
Versuch der Vorwegnahme verschlieBen wiirden. Derrida deutet deshalb
auch die Gerechtigkeit und die Demokratie als Bewegungen der bedin-
gungslosen Offnung.

Darum betont er andererseits ausdriicklich, dass das Erwarten des
Kommens und des Kommenden keinen Erwartungshorizont (sans horizon
d’attente) kennen kann. Ein solcher Horizont wiirde versuchen, die Zukunft
in vorgezeichnete Bahnen zu ziehen. Dieser Verzicht auf einen Horizont
bedeutet, wie wir aus einer korrespondierenden Stelle in Force de loi erfah-
ren,43 einen Verzicht auf die Gewissheit sowohl eines Horizonts des Wis-
sens als auch eines Horizonts des Glaubens: Derrida distanziert sich von
der sidkulisierten Variante eines Horizontdenkens, wie sie etwa bei Kant
vorkommt, und er wendet sich auch ab von religiosen Horizontideen, die in
messianischen Lehren enthalten sind. Das alles wird in dieser Passage aus
Foi et savoir, und nicht allein in ihr, dennoch in Zusammenhang mit einem
Messianischen gebracht. Dieser Umstand ist erklarungsbediirftig. Betrach-
ten wir hierzu, was Derrida iiber dieses eigenartige Messianische sagt. Er
greift zu einer Formulierung, die sein Messianisches distinkt von jeglichem
religiosen Messianismus abgrenzt: Messianisches ohne Messianismus ist
die Formel, die er dafiir prigt — le messianique, ou la messianicité sans
messianisme. Offenbar ist es der Erwartungshorizont, der Antizipationsver-
such, kurz: die Herstellung von Gewissheit iiber das, was kommen wird,
wenn sich auch nicht sagen ldsst, wann es kommen wird, die Derrida zur

42 Vgl. Derrida, Force und Politiques.
43 Derrida, Force, 57 (dt. 48)

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

122 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

Distanzierung fithren. Seine messianische Dimension folgt, so schreibt er
deshalb, keinem solchen messianischen Programm: elle ne suit aucune ré-
vélation déterminée. Sein Messianismus ist wohl kein religioser Messia-
nismus; fremd bleibt er wenigstens allen Lehren und Gehalten, die das
Kommende zu beschreiben suchen. Auf das Messianische scheint er sich
iiberhaupt nur zu beziehen, um die Ausrichtung auf das, was kommt, zu
umschreiben, um die prinzipielle Offnung zur Zukunft zu akzentuieren.

Das Abgrenzungsbediirfnis gegeniiber dem religiosen Glauben ist auch
an anderen Stellen auffillig. Wiederum begegnen wir hier offenbar Derri-
das Versuch, Begriffe von innen auszuhdhlen, die zu iiberwinden ihm nicht
moglich scheint. In L’université sans condition etwa zieht er zur Beschrei-
bung seiner Position zwar den Begriff des Glaubensbekenntnisses heran,
aber er tut es nicht ungebrochen: ,,comme une profession de foi“, ,,wie ein

44

Glaubensbekenntnis*** seien seine Uberlegungen aufzufassen. Kurz darauf

schreibt er dann, dass es sich um einen ,,appel en forme de profession®,
,einen Appell in Form eines Glaubens handelt“.*’ In beiden Fillen benutzt
er den Begriff, aber er schlieft sich ihm nicht an. Er verwendet ihn und
lasst seine Giiltigkeit dennoch in der Schwebe.

Derridas Messianisches ist, wie auch seine Glaubensbekenntnisse, zu-
gleich eine Kritik des Glaubens und des Wissens — als eine Kritik jeder
Gewissheit. Der Glaube, der bleibt, ist nicht Nichts, aber er ist auch nicht
ein Etwas, das sich aneignen lidsst. Er ist ein Bekenntnis zu der Moglich-
keit, die sich aus der Offenheit ergibt und er begriifit die Offenheit als Mog-
lichkeit des Andersseins. Trotzdem: Warum der Bezug zum Glauben?
Selbst wenn er sich in einer Halbdistanz zum Glauben hilt, bleibt der Um-
stand bestehen, dass Derrida etwas vom Glauben zu erhalten sucht. Driickt
sich darin, trotz aller Bekenntnisse zur Ungewissheit, letztlich doch ein,
wenn auch nur verstohlen eingestandenes, Unbehagen an der Ungewissheit
aus? Handelt es sich um einen heimlichen, nur halb eingestandenen Ver-
such, die Hoffnung des Glaubens in einen Glauben jenseits des Glaubens
hiniiberzuretten? Beantworten lassen sich diese Fragen letztlich nicht. Klare
Antworten finden sich jedenfalls nicht in den Texten Derridas. Sie zu er-
warten, hiefle aber auch, Gewissheit dort zu reklamieren, wo sich gerade
gezeigt hat, dass sie nicht zur Verfiigung steht. Vermerken ldsst sich den-

44 Derrida, L’université, 11 (dt. 9).
45 TIbid.

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEKONSTRUIERENDE LEKTUREN VON GLAUBEN UND WISSEN | 123

noch, dass Derrida auch in seinen Bezugnahmen auf den Glauben den be-
fragenden Zweifel wach hilt. Vielleicht ist sein Rekurs auf diesen Glauben
jenseits von Glauben und Wissen eine Weise, die Hoffnung auszudriicken,
dass das offnende Befragen moglich bleibt.

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.20286, 14:18:00. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Schluss: Befragungen

Ein Resultat aus den vorangegangenen Auseinandersetzungen mit Kant,
Hegel, Nietzsche und Derrida festzuhalten féllt schwer. Allenfalls lassen
sich einige Beobachtungen notieren. Das ist kein Zufall und es ist auch kein
Defizit der Lektiiren. Dafiir gibt es vielmehr handfeste sachliche Griinde.
Die Schwierigkeit, sie in ein greifbares Resultat zusammenzufassen, ist
selbst so etwas wie das Ergebnis dieser Studie. Die Ungewissheit, auf die
wir im interpretierenden Durchgang durch die Schriften unserer vier Philo-
sophen immer wieder verwiesen wurden, ldsst die Vorstellung, dass philo-
sophische Erorterungen in ein fixierbares Resultat miinden konnen, zwei-
felhaft erscheinen. Das Ergebnis ist deshalb eine weitere Frage: Wie ist mit
der Ungewissheit, deren Unausweichlichkeit sich gezeigt hat, zu verfahren?
Bieten die Texte, die wir einer Lektiire unterzogen haben, auch hierauf eine
Antwort, geben sie, etwas bescheidener gefasst, zumindest Ansatzpunkte
oder lassen sie uns mit dieser Frage allein? Zunéchst ist hier wohl eine Dif-
ferenzierung angezeigt. Schlielich wére es eine grobe Verletzung herme-
neutischer Prinzipien, die Texte so unterschiedlicher Autoren plotzlich in
eine Art riesiges Konvolut von Schriften zusammenzufassen, um ihnen
dann zusammengenommen eine Antwort oder auch nur eine Antwortrich-
tung abzuverlangen. Vergegenwirtigen wir uns darum vorerst noch einmal,
welche Stellung die unterschiedlichen Texte zur Ungewissheit aus welchen
Griinden einnehmen und verschieben wir die Frage danach, ob sich eine
Richtung des Umgangs mit der Ungewissheitsdiagnose abzeichnet, noch
einen Augenblick.

In einer groben Einteilung lassen sich die vier philosophischen Annéhe-
rungen an Glauben und Wissen in zwei Gruppen einteilen. Auf der einen
Seite stehen Kant und Hegel, denen es, wie wir sehen konnten, keineswegs

14.02:2026, 14:18:00. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

126 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

darum geht, Glauben und Wissen fulminant zu verabschieden. Beide wol-
len eher den Glauben in seine Schranken verweisen, und dabei ziehen sie
die Fahigkeit des Glaubens, Gewissheit bereitstellen zu konnen, grundsitz-
lich in Zweifel. Auf das Wissen hingegen wollen weder Kant noch Hegel
verzichten. Beiden geht es um eine Rettung des Wissens durch eine Kritik
falscher oder iiberzogener Wissensideen. Kant und Hegel unterscheiden
sich hier allerdings. Wihrend sich Kants Auseinandersetzung mit dem Be-
griff des Wissens als eine kritische Zuriickweisung iibertriebener Wissens-
anspriiche verstehen lisst, entsteht bei Hegel eher der Eindruck, als hinter-
lasse ihm Kants Grenzziehung einen zu diinnen, gleichsam von allen
Gehalten ausgehohlten Wissensbegriff, den er zu iiberbieten sucht. Beiden
allerdings geht es um die Herstellung von Gewissheit, und Ungewissheit
stellt sich in letzter Konsequenz in ihren Arbeiten nur als eine unvermeidli-
che Folge ein, die sie in immer wieder neuen Anldufen zu vermeiden su-
chen. Kants ganzes Unternehmen einer Bestimmung der Grenzen des Er-
kennenkonnens ist im Grunde genommen von der Uberzeugung angetrie-
ben, nur so die Gewissheit der Erkenntnis iiberhaupt retten zu konnen. Die
Grenzen des Erkennenkénnens werden von Kant nicht freudig proklamiert,
sondern sie erscheinen ihm als das einzig probate Mittel, um eine Desavou-
ierung der Erkenntnis insgesamt abwenden zu konnen. Jenseits dieser
Grenzen mag sein, was da sein will — jeder Versuch, den Blick auf es, von
dessen Existenz wir nicht wissen konnen, zu richten, fiihrt uns in schwir-
merische Gefilde und deshalb beschidigt jeder solche Versuch die Mog-
lichkeit, tiberhaupt etwas mit Gewissheit wissen zu konnen. Wenn Kant
Grenzen zieht, dann dhnelt dies einem Versuch, einer uniiberschaubaren
Welt voller Ungewissheiten wenigstens eine Festung der Klarheit abzutrot-
zen. Kant begrenzt umwillen der Gewissheit. Seine Philosophie zielt des-
halb auch nicht darauf ab, auszuloten, wie ein Umgang mit der Ungewiss-
heit aussehen konnte. Die Ungewissheit ist ihm nicht etwas, womit wir uns
abfinden miissen. Sie notigt uns, auf Bestimmtes Verzicht zu tun, doch die-
ser Verzicht, so die kantische Hoffnung, wird belohnt, wenn man ihn nur
konsequent leistet, durch eine Gewissheit, die zwar einen bescheideneren
Umfang haben mag, die uns aber dennoch zu orientieren vermag. Wihrend
Kant die Gewissheit durch Gebietsabgrenzungen zu retten hofft, verfolgt
Hegel eine andere, in einigen Hinsichten geradezu entgegengesetzte Strate-
gie. Wie Kant so weist auch Hegel zunéchst die Anspriiche des Glaubens,
fiir Gewissheit sorgen zu konnen, zuriick. Aber Hegel ist in seiner Wissens-

14.02:2026, 14:18:00. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHLUSS: BEFRAGUNGEN | 127

und Wabhrheitstheorie weit davon entfernt, Gewissheit durch Grenzziehun-
gen retten zu wollen. Wenn es iiberhaupt eine Chance geben kann, zu
einem gewissen Wissen gelangen zu konnen, dann ist dies nach Hegels
Uberzeugung durch einen weitauschweifenden Blick, der Spekulationen
nicht scheut, sondern sich wagemutig auf sie einlédsst, moglich. Kant ope-
riert mit Distinktionen und bemiiht sich klar zu ordnen; Hegel wischt solche
Einteilungen weg, da ihm die Welt zu verschlungen scheint, um ihr gleich
einem wohlerrichteten Geb#ude eine klare Raumaufteilung geben zu kon-
nen. Nach der in seinen Schriften ausgearbeiteten Auffassung ldsst sich
Gewissheit nur dann erreichen, wenn es gelingt, diese Verschlingungen zu
denken. Mit Kant teilt Hegel die Vorbehalte gegen dogmatische Wissens-
konzeptionen. Unter Dogmatismus verstehen beide Autoren, wie wir gese-
hen haben, alle Haltungen, die etwas als Wissen prisentieren, ohne sich
iiber die Struktur dieses Wissens Rechenschaft reflexiv abzulegen. Insofern
sind beide Philosophien kritische Philosophien. Wihrend aber Kant gegen
den Dogmatismus auf eine klirende kategoriale Sortierung setzt, ist fiir He-
gel die Sortierung, die unweigerlich Trennungen erzeugt, selbst eine grund-
sitzlich verfehlte Weise, sich dem Wissen annihern zu wollen. Seine Kritik
kann nicht in Kategorientafeln miinden. Sortierungen und ihre Distinktio-
nen teilen aus seiner Sicht mit dem Dogmatismus die Starre des Denkens.
Seine Kritik besteht deshalb in einer Verfliissigung und Dynamisierung al-
les Starren. Knapp kontrastiert 1dsst sich der Unterschied von Kants und
Hegels kritischem Philosophieren als der einer Strategie der grenzziehen-
den Bestimmung gegen eine Strategie der grenziiberschreitenden Vermitt-
lung fassen. Beiden Strategien gelingt es aber, wie wir gesehen haben, letzt-
lich nicht, die Gewissheit zu erreichen, die sie anstreben.

Demgegeniiber stehen auf der anderen Seite Nietzsche und Derrida. Bei
diesen beiden Autoren ist, zumindest auf den ersten Blick, die Ungewiss-
heit der Ausgangspunkt der Uberlegungen und zwar ein Ausgangspunkt,
der nicht iiberwunden werden soll, sondern von dem aus die scheinbaren
Gewissheiten, die sich mit theologischen, philosophischen und wissen-
schaftlichen Aussagen und Begriffen verbinden, in Frage gestellt werden
konnen. Sowohl Derrida als auch Nietzsche richten ihr Augenmerk darum
weniger auf die Begriindung einer alternativen Konzeption. Stattdessen
arbeiten sie sich an Konzeptionen und Begriffen, seien es theologische, phi-
losophische oder wissenschaftliche, ab, indem sie deren Inkonsistenzen
nachspiiren und sie in einen auflosenden Strudel hineinziehen. Zwar erge-

14.02:2026, 14:18:00. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

128 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

ben sich im Verfolg dieses Unterfangens zwischen Nietzsche und Derrida
erstaunliche methodische Parallelen, aber dennoch ist der Gestus beider
Philosophen grundverschieden: Nietzsche verabschiedet Begriffe spottend,
zuweilen auch groBspurig und es entsteht vielfach der Eindruck, dass er
sich jenen, die auf ihnen ihre Gewissheit griinden, unendlich iiberlegen
diinkt. Derrida hingegen verfihrt ungleich vorsichtiger und zuriickhalten-
der; sicherlich spiirt er die Briiche ebenso unnachgiebig auf, wie es Nietz-
sche tut, aber seine Skepsis greift auch aus auf die Struktur seines eigenen
Philosophierens. Es ist ein unsicheres Philosophieren, es bedenkt die Fol-
gen der Ungewissheit, in deren Zeichen es andere Konzeptionen, ja in ge-
wisser Weise die kategorialen Koordinaten okzidentalen Denkens paraly-
siert, auch fiir die Plausibilitit der eigenen Uberlegungen. Das spielt auch
bei Nietzsche eine nicht zu unterschitzende Rolle. Die hiufigen Bezug-
nahmen Nietzsches auf die Kategorie des Vielleicht, von denen weiter oben
bereits die Rede war, zeugen davon. Aber Nietzsche ist, zuweilen wenigs-
tens, versucht, eine andere Gewissheit zu bieten, eine neue Philosophie zu
entwerfen, die sich jenseits von Wissen und Glauben positioniert, indem sie
diese in einem heroischen Uberschreitungsakt hinter sich ldsst. Wir konnten
in der Erorterung von Nietzsches Schriften sehen, dass es neben dieser Spur
in Nietzsches Denken auch den Pfad einer vorsichtigen Erkundung, die sich
ihrer eigenen Ungewissheit innewird, gibt. Aber erst in den Schriften Der-
ridas ist dieser Pfad der Hauptweg, erst bei Derrida heifit Philosophieren
jenseits der Philosophie erkldrtermaflen immer auch: Philosophieren jen-
seits der Gewissheit. In Derridas Texten schleicht sich jedoch, wenn auch
in ginzlich anderer Form als der von Nietzsches Uberschreitungsgesten,
zumindest ein gewisses Zuriickschrecken vor der volligen Ungewissheit
ein: Indem Derrida eine dekonstruktive Variante des Glaubens ins Spiel
bringt, einen Glauben an das Kommende, scheint er sich wenigstens nicht
vollig der Ungewissheit tiberlassen zu wollen und sei es auch nur, indem er
ihre BegriiBung glaubend kund tut. Kants und Hegels Uberlegungen, bei
denen vieles dafiir spricht, dass sie antreten, um Gewissheit zu retten, gehen
iiber in eine versteckte Anerkennung der Ungewissheit; Nietzsche und Der-
rida, die die Ungewissheit zum Denkmittel erheben, zogern, wenn auch nur
fiir wenige Augenblicke, die Ungewissheit rundheraus zu begriien. Ge-
wissheit mag sich nicht herstellen lassen; es ist aber offenbar auch kein
Leichtes, mit der Ungewissheit zu leben.

14.02:2026, 14:18:00. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHLUSS: BEFRAGUNGEN | 129

Dennoch fiihrt offenbar kein Weg daran vorbei, sich mit der Ungewiss-
heit als Kondition des Lebens in der Moderne zu arrangieren. Gemeinsam
fiir alle vier Konzeptionen, die in den vorangegangenen Kapiteln diskutiert
wurden, ldsst sich jedenfalls notieren, dass sie in eine Ungewissheitsdia-
gnose miinden — unabhéngig davon, ob sie diese begriilen oder lieber zu
kaschieren suchen. Wie gehen sie mit der Ungewissheit um? Hier stofen
wir nun auf eine alle vier Anndherungen umgreifende gemeinsame Strate-
gie des reflexiven Umgangs mit Ungewissheit, in der sich ein Weg andeu-
tet, wie die Ungewissheit einerseits als Signatur des Lebens in der Moderne
akzeptiert werden kann, ohne dadurch andererseits die normativen Dimen-
sionen der Moderne, die hdufig den Anschein erwecken, unzertrennlich mit
der Gewissheit verkniipft zu sein, vollstindig aufgeben zu miissen. Wieder-
um empfiehlt es sich, die Dinge nicht zu iiberstiirzen. Bevor weitreichende
Schliisse gezogen werden konnen, bevor gezeigt werden kann, ob und wie
sich womoglich eine Normativitit der Moderne als Normativitidt der Unge-
wissheit denken ldsst, ist es unabdingbar, die gemeinsame Strategie einer
umfassenden und reflexiven Befragung erst einmal genauer zu charakteri-
sieren. Wir konnen uns hier weitgehend auf eine Zusammenschau von be-
reits Bekanntem beschrinken, da sich die Bedeutung der Befragung in den
unterschiedlichen Auseinandersetzungen mit Glauben und Wissen jeweils
schon gezeigt hat — wenn auch in diesen Kapiteln noch nicht explizit von
einer gemeinsamen Stratgie der Befragung die Rede war. Losen wir zu die-
sem Zwecke fiir einen Augenblick nochmals die synoptische Perspektive
auf und betrachten wir in der Riickschau jeweils getrennt, auf welche Weise
und an welchen Stellen die Befragung bei Kant, Hegel, Nietzsche und Der-
rida zum Tragen gekommen ist. Hernach kann es dann darum gehen, zu
priifen, inwiefern sich diese unterschiedlichen Verwendungsweisen zu einer
Philosophie der Befragung zusammenfiihren lassen.

Der befragende Zug von Kants Philosophieren bedarf wohl keiner gro-
Ben Erorterung, denn Kants ganze Vernunftkonzeption lésst sich als eine
verstehen, die auf Befragung angelegt ist. Das beriihmte Bild eines Ge-
richtshofs der Vernunft, von dem Kant in der Kritik der reinen Vernunft
spricht,' hilt den befragenden Charakter seines Vernunftdenkens fest. Fiir
Kant ist kein Begriff, weder im theologischen Sinne noch in einer sdkulari-
sierten Ubertragung, sakrosankt und kann sich so einer kritischen Befra-

1 Kant, KrV, B 779.

14.02:2026, 14:18:00. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

130 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

gung entheben. Die kritisch befragende Examination macht gleichsam den
Grundcharakter seines Philosophierens aus. In Kants Befragungen wird so-
gleich auch der wesentliche Doppelcharakter der Befragung deutlich: Denn
von einer wirklichen Befragung kann erst dann gesprochen werden, wenn
die Befragung reflexiv und so auch zu einer Selbstbefragung wird. Andern-
falls wiirde es sich um eine befragende Examination handeln, die auch fiir
jeglichen Dogmatismus moglich wire: Dass befragt wird, besagt noch nicht
viel, lieBe sich doch ohne weiteres auch im Namen selbst unbefragter Prin-
zipien befragen. Entscheidend ist deshalb, wie befragt wird. Die grundsitz-
lich in Frage stellende Logik der Befragung muss sich so auch auf den Be-
fragenden selbst richten und damit stehen seine Prinzipien ebenso zur
Disposition wie diejenigen, die er einer Befragung unterzieht. Kant ist in
diesem Unterfangen ausgesprochen konsequent: Immer wieder — und ohne
falsche Riicksicht gegen sich selbst — spiirt er tiefer bohrend der Plausibili-
tit auch des eigenen Vorgehens nach. Freilich ist er dabei, wie wir sehen
konnten, letztlich darum bemiiht, die Vernunft, gestiitzt auf einen Ver-
nunftglauben, zu retten und sie so letztlich der Gefahr einer befragenden
Selbstauflosung der Vernunft zu entwinden. Nach der Lesart, die weiter
oben vorgeschlagen wurde, ist es Kant aber, gerade aufgrund der von ihm
selbst losgetretenen Bewegung einer unabléssigen kritischen Priifung, die
sich immer auch gegen die Prinzipien der Priifung selbst richtet, nicht mog-
lich, die Gewissheit der Vernunft zu verbiirgen. Das jedoch muss keines-
wegs als ein Scheitern der kantischen Unternehmung aufgefasst werden.
Diesen Schluss wenigstens legt die Deutung nahe, die hier unterbreitet
wird: Denn gerade dadurch, dass sich Kants Befragung und damit die Of-
fenheit seines Philosophierens nicht durch eine vermeintliche Gewissheit
still stellen lassen, gewinnt Kants Philosophieren eine so auflerordentliche
Bedeutung fiir das Erlernen eines Umgangs mit der Ungewissheit der Mo-
derne.

Auch bei Hegel liegt die befragende Dimension von Anfang an klar vor
Augen. Seine Philosophie stellt, indem sie starr gewordene Gegensitze zu
verfliissigen sucht, eine eminente Befragung von Begriffsoppositionen und
ihrer Plausibilitédt dar. Hegels Philosophie gerinnt damit, wie bereits ange-
deutet wurde, in bestimmten Hinsichten zu einer Dekonstruktion avant la
lettre. Dies zeigt sich immer wieder aufs Neue am befragenden Charakter
der dialektischen Annédherung an iiberkommene Konzeptionen. Hegel
schreckt dabei keineswegs vor der Dignitidt ehrwiirdiger Denktraditionen

14.02:2026, 14:18:00. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHLUSS: BEFRAGUNGEN | 131

zuriick. Wenn er etwa in der Wissenschaft der Logik ohne zu zogern fest-
hilt, dass die Logik, gerade weil sie seit Aristoteles kaum veridndert wurde,
einer ,,totalen Umarbeitung“2 bedarf, da iiber zweitausend Jahre Denkge-
schichte nicht spurlos an ihr voriibergegangen sein konnen, dann zeigt sich
daran sein entschiedener Willen zur befragenden Priifung dessen, was als
fraglos giiltig auftritt. Hegels Befragung mag, auch das haben wir gesehen,
zwar in ihren Konsequenzen radikal sein, aber um diese Radikalitit zu ent-
falten, muss sie sich gegen zum Teil ausdriicklich erklérte Zielsetzungen
seines Philosophierens wenden. Sicherlich ist Hegels Begriffsbildung refle-
xiv angelegt, wodurch sich die Befragung immer auch auf seine eigenen
Begriffe bezieht. Aber in seinen Schriften zeigt sich trotzdem eine starke
Tendenz, etwas zu markieren, das die Befragung anleitet, selbst jedoch
nicht mehr befragbar ist, da von ihm aus befragt werden soll. Wie vor ihm
schon Kant, so scheint auch Hegel auf eine Gewissheit zu hoffen, die un-
hinterfragt bleibt. Es hat sich allerdings gezeigt, dass auch Hegel auf diese
Gewissheit verzichten muss. Einiges spricht sogar dafiir, dass er die Un-
ausweichlichkeit der Ungewissheit zumindest geahnt hat. Wenigstens lisst
sich seine Philosophie, wie weiter oben erortert wurde, insgesamt durchaus
plausibel als Versuch lesen, die Ungewissheit der Moderne als unausweich-
liche Ungewissheit zu denken. Unabhingig von diesen Deutungsdifferen-
zen, die sich aus der ambivalenten Anlage von Hegels Denken ergeben,
kann aber festgehalten werden, dass sich im Anschluss an wichtige Denkli-
nien Hegels eine radikale Befragung denken lésst.

Nietzsches Philosophie steht ganz offen im Zeichen einer riickhaltlosen,
vielfach brachialen Befragung. In die Tiefen sucht er sich zu graben, um
Schicht fiir Schicht befragend abzutragen und wo man sich diese miihselige
Arbeit sparen kann, kommt der Hammer zum Einsatz, der, entschlossen
geschwungen, mit einem Schlag die Fragwiirdigkeit des solcherart unsanft
Befragten aufzeigen soll. Bei Nietzsche wird die Befragung zudem nicht
nur radikal, sondern auch total. Er richtet sich ohne alle Riicksichtnahme
gegen die Grundbegriffe abendlidndischen Denkens und spinnt sich dabei in
manchen Hinsichten sogar aus dem Denken heraus. Denn auch das Denken
als argumentatives Prozedere steht in seiner Befragung auf dem Priifstand
und er iiberfiihrt seine Befragung in einer Auflosung der Logik der Argu-
mentation in eine Philosophie der metaphorischen und allegorischen Evo-

2 Hegel, Wissenschaft der Logik I, 46.

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

132 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

kation, die durch Gesten und Anspielungen erschiittert, statt etwas argu-
mentativ entplausibilisieren zu wollen. Doch auch bei Nietzsche sind wir
auf mehr oder minder verdeckte Versuche gestofen, sich jenseits der Ge-
wissheit eine neue Gewissheit, die gar keiner argumentativen Stiitze mehr
bedarf, sondern sich einfach heroisch setzt, zu bemichtigen. Hier hat sich
allerdings dann lediglich ein weiteres Mal gezeigt, dass die Logik der Be-
fragung, einmal in Gang gebracht, nicht mehr einfach ausgesetzt werden
kann. Nietzsches Versuche, zu einer Gewissheit jenseits von Glauben und
Wissen zu gelangen, werden so selbst von dem befragenden Sog erfasst, in
den unter seiner titigen Mithilfe Glauben, Wissen und die mit ihnen ver-
bundenen Kategorien geraten sind. Dieser Vorgang folgt in gewisser Weise
nur einer Beobachtung, die Nietzsche selbst formuliert und gegen die Auf-
kldrung gerichtet hat: Dass ndmlich die Aufkldrung weiter getrieben und
iiber die Aufkldrung aufgeklart werden muss, damit im Ernst Aufkldrung
betrieben werden kann. In dieser Uberlegung Nietzsches spricht sich nur
der Doppelcharakter einer Befragung, die immer auch Selbstbefragung ist,
in aller Klarheit aus.

Bei Derrida schlieBlich ist die Befragung explizit zum philosophischen
Programm geworden. Derridas Philosophieren #hnelt dabei ein wenig
einem lang anhaltenden Nachklang. Angedeutet hat sich ein Abschied von
der Gewissheit als ein Schritt, den zu tun die Moderne nicht umhin kommt,
wie die vorliegende Studie gezeigt hat, im Mindesten seit Kants kritischer
Philosophie. Wiederholt sei an dieser Stelle nochmals, dass sich mit der
These tiber die Ungewissheit als Signatur der Moderne keine Aussagen
iiber andere Zeitalter verbinden. Festgehalten wird mit ihr lediglich, dass
Ungewissheit fiir die Moderne bestimmend ist. Innerhalb des Modernedis-
kurses erinnert Derridas Denken deshalb an einen Nachklang, weil das Pro-
blem, das er reflektiert, und der Umgang, den er mit ihm vorschligt, sich
bereits seit iiber zwei Jahrhunderten andeuten. Wie auch Kant, Hegel und
Nietzsche arbeitet sich Derrida am Problem der Ungewissheit ab und wie
bei den anderen Philosophen deutet sich bei ihm eine befragende Strategie
als Reaktion auf die Ungewissheit an. Von Kant und Hegel unterscheidet
Derrida dabei allerdings, dass er von Beginn an Gewissheit fiir unerreichbar
hélt und das Streben nach ihr nicht nur als hoffnungslos verfehlt, sondern in
Folge der gewaltsamen Implikationen, die mit ihm einhergehen, auch als
normativ bedenklich begreift. Zwar weist auch schon Nietzsche auf die ge-
waltsamen Konsequenzen von Gewissheitskonzeptionen, die sich auf die

14.02:2026, 14:18:00. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHLUSS: BEFRAGUNGEN | 133

Welt zu bringen suchen, hin, aber er kokettiert selbst an vielen Stellen mit
der Gewalt. Derrida zeichnet demgegeniiber eine hohe Sensibilitdt fiir die
Problematik der Gewalt als Gewalt aus. Diese Problemwahrnehmung spielt
vermutlich eine nicht geringe Rolle bei Derridas umfassendem Verzicht auf
Gewissheit. Erst im Ablassen von der Suche nach Gewissheit, so lieBe sich
ein Kerngedanke seines Philosophierens verstehen, wird es moglich, von
der Gewalt abzulassen. Denn nur der Verzicht auf Gewissheit lisst die Of-
fenheit zu, die es moglich macht, den Anderen als Anderen zu akzeptieren.
Diese letzten Formulierungen verweisen auch schon auf die Normativitét
der Befragung, die abschlieBend noch kurz umrissen werden soll. Wir ha-
ben die Befragung als eine Denkbewegung kennen gelernt, die zunichst
viel mit einer Verlegenheitsgeste gemein zu haben scheint. Sich auf die Be-
fragung zu verlegen, heift das nicht resignativ einzugestehen, dass sich
Gewissheit nicht erreichen lidsst und bedeutet das aber nicht zugleich auch,
dass auf die Begriindung wichtiger normativer Prinzipien verzichtet werden
muss? Richtig an diesem Verdacht ist zweifelsohne, dass sich mit der Be-
fragung tatséchlich eine Abkehr von Begriindungsversuchen verbindet. Ge-
gen die weiter reichende Annahme aber, dass es dadurch um normative
Prinzipien geschehen ist, ist zuerst darauf zu verweisen, dass die Begriin-
dung von normativen Konzeptionen ihrerseits normativ keineswegs so un-
bedenklich ist, wie vielfach angenommen. Insbesondere in Auseinanderset-
zung mit Derrida hat sich im Gegenteil gezeigt, dass allen Versuchen,
Prinzipien mit Gewissheit zu befestigen, Gewaltsamkeit anhaftet. Dies
konnte den Abschied von Begriindungsversuchen zwar erleichtern, aber es
stellt noch keine Antwort darauf dar, inwiefern Normativitit als Ganze
nicht trotzdem verloren gegeben werden muss, wenn auf Gewissheit ver-
zichtet wird. Hierauf ist zu erwidern, dass gerade im Verzicht darauf, eine
Antwort zu geben, die eigentiimliche Normativitit der Befragung liegt. Thr
wichtigster Zug ist eine Offenheit, die zugleich ein normatives Kriterium
darstellt, das keiner Gewissheit bedarf und das dennoch in der Lage ist, re-
gressive von progressiven Positionen zu unterscheiden. Sah es bei Nietz-
sche einen Moment lang so aus, als wiirde die Radikalisierung der Aufkli-
rung eine Abkehr von den normativen Motiven der Moderne mit sich
ziehen, so ldsst sich nun mithilfe der Befragung zeigen, wie sich eine mo-
derne Fassung dieser normativen Motive der Moderne denken lidsst. Um zu
beurteilen, ob es sich um emanzipatorische oder regressive Forderungen
handelt, bietet sich die Offenheit, auf die die Befragung zielt, als Kriterium

14.02:2026, 14:18:00. - [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

134 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

an. Was sich nidmlich einer Befragung zu entziehen sucht und Schlieungs-
tendenzen aufweist, wird sich kaum als emanzipatorisch rechtfertigen las-
sen. In Analogie zu Kants Gerichtshof der Vernunft lisst sich so von einem
Gerichtshof der Befragung sprechen. Die Vernunft, die in ihm zum Zuge
kommt, ist eine Vernunft jenseits der Gewissheit und ihre Verniinftigkeit
besteht darin, sich befragen zu lassen: ,,Une raison doit se laisser raison-
ner.> Das Leben in der Moderne ist deshalb eines, das ohne feste Gewiss-
heiten gefiihrt werden muss. Damit verbindet sich aber keineswegs, dass es
sich um eine gewissenlose Lebensfithrung handelt. Im Gegenteil: In der
selbstkritischen Lebensfiithrung, die sich immer wieder einer offenen Prii-
fung unterzieht, liegt, wie sich insbesondere an den Texten Derridas gezeigt
hat, iiberhaupt erst die Moglichkeit der Verantwortungsiibernahme. Die
normativen Anspriiche an Individuen und auch an Gruppen werden durch
die Aufgabe der Gewissheit nicht erméfigt und das Leben muss auch kei-
neswegs orientierungslos werden, besteht seine Orientierung doch gerade
im Gebot einer reflexiven Selbstpriifung. Jenseits von Glauben und Wissen
zu leben, bedeutet so zwar, ohne feste Gewissheit zu leben — das aber heif3it
nichts anderes, als sich auf die eigentiimliche und unhintergehbare normati-
ve Struktur der Moderne einzulassen.

3 Derrida, Voyous, 217 (dt. 215: ,,Eine Vernunft muss sich verniinftig iiberdenken

lassen®.)

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literatur

Schriften Kants

Kritik der reinen Vernunft, 2 Bde, Werkausgabe, Bd. III+IV (hrsg. von
Wilhelm Weischedel), Frankfurt a. M. 1974. (KrV)

Kritik der praktischen Vernunft, Werkausgabe, Bd. VII (hrsg. von Wilhelm
Weischedel), Frankfurt a. M. 1974, 107-308. (KpV)

Metaphysik der Sitten, Werkausgabe, Bd. VIII (hrsg. von Wilhelm Wei-
schedel), Frankfurt a. M. 1974, 309-634.

Die Religion innerhalb der Grenzen der blof3en Vernunft, Werkausgabe, Bd.
VIII (hrsg. von Wilhelm Weischedel), Frankfurt a. M. 1974, 645-879.
Kritik der Urteilskraft, Werkausgabe, Bd. X (hrsg. von Wilhelm Weische-

del), Frankfurt a. M. 1974. (KdU)
Der Streit der Fakultiten, Werkausgabe, Bd. XI (hrsg. von Wilhelm Wei-
schedel), Frankfurt a. M. 1974, 261-393.

Schriften Hegels

Jenaer Realphilosophie, Hamburg 1969.

Der Geist des Christentums und sein Schicksal, Werke, Bd. 1, Frankfurt a.
M. 1986, 274-418.

Differenz des Fichteschen und des Schellingschen Systems der Philosophie,
Werke, Bd. 2, Frankfurt a. M. 1986, 9-138.

Glauben und Wissen oder die Reflexionsform der Subjektivitdt in der Voll-
stindigkeit ihrer Formen als Kantische, Jacobische und Fichtesche
Philosophie, Werke, Bd. 2, Frankfurt a. M. 1986, 287-433.

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

136 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

Phédnomenologie des Geistes, Werke, Bd. 3, Frankfurt a. M. 1986.

Wissenschaft der Logik I, Werke, Bd. 5, Frankfurt a. M. 1986.

Wissenschaft der Logik 11, Werke, Bd. 6, Frankfurt a. M. 1986.

Grundlinien der Philosophie des Rechts oder Naturrecht und Staatswissen-
schaft im Grundrisse, Werke, Bd. 7, Frankfurt a. M. 1986.

Enzyklopddie der philosophischen Wissenschaften I1I. Die Philosophie des
Geistes, Werke, Bd. 10, Frankfurt a. M. 1986.

Vorlesungen iiber die Philosophie der Geschichte, Werke, Bd. 10, Frank-
furt a. M. 1986.

Schriften Nietzsches

Die Geburt der Tragodie, KSA, Bd. 1, Miinchen 1999, 9-156.

Unzeitgemdisse Betrachtungen II: Vom Nutzen und Nachtheil der Historie
fiir das Leben, KSA, Bd. 1, Miinchen 1999, 243-334.

Morgenriothe. Gedanken iiber die moralischen Vorurtheile, KSA, Bd. 3,
Miinchen 1999, 9-332.

Die frohliche Wissenschaft, KSA, Bd. 3, Miinchen 1999, 343-652.

Jenseits von Gut und Bose. Vorspiel einer Philosophie der Zukunft, KSA,
Bd. 5, Miinchen 1999, 9-244.

Zur Genealogie der Moral. Eine Streitschrift, KSA, Bd. 5, Miinchen 1999,
245-412.

Gotzenddmmerung oder Wie man mit dem Hammer philosophirt, KSA, Bd.
6, Miinchen 1999, 55-162.

Der Antichrist. Fluch auf das Christentum, KSA, Bd. 6, Miinchen 1999,
165-254.

Nachgelassene Fragmente 1885-1887, KSA, Bd. 12, Miinchen 1999.

Schriften Derridas

De la grammatologie, Paris 1967 (dt. Grammatologie, Frankfurt a. M.
1983).

L’écriture et la différence, Paris 1967 (dt. Die Schrift und die Differenz,
Frankfurt a. M. 1976).

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR | 137

Marges de la philosophie, Paris 1972 (dt. Randgdnge der Philosophie,
Wien 1999).

tympan, in: Marges, I- XXV (dt. Tympanon, in: Randgdnge, 13-30).

La différance, in: Marges, 1-29 (dt. Die différance, in: Randgdnge, 31-56).
Force de loi. Le ,,Fondement mystique de I’autorité®, Paris 1994 (dt. Geset-
zeskraft. Der ,,mystische Grund der Autoritét”, Frankfurt a. M. 1991).
Politiques de I’amitié, Paris 1994 (dt. Politik der Freundschaft, Frankfurt a.

M. 2000).

Foi et savoir. Les deux sources de la ,religion aux limites de la simple rai-
son, Paris 2001 (dt. Glaube und Wissen. Die beiden Quellen der ,Reli-
gion* an den Grenzen der blofien Vernunft, in: Ders./ Vattimo, Gianni
(Hg.), Die Religion, Frankfurt a. M. 2001, 9-106).

L’Université sans condition, Paris 2001 (dt. Die unbedingte Universitdt,
Frankfurt a. M. 2001).

Fichus, Paris 2002 (dt. Fichus, Wien 2003).

Voyous. Deux essais sur la raison, Paris 2003, (dt. Schurken. Zwei Essays
iiber die Vernunft, Frankfurt a. M. 2003).

Sonstige Literatur

Adorno, Theodor W., Negative Dialektik, Schriften, Bd. 6, Frankfurt a. M.
1997, 7-412.

Adorno, Theodor W., Probleme der Moralphilosophie, Nachgelassene
Schriften, Abt. IV, Bd. 10, Frankfurt a. M. 1997.

Aristoteles, Metaphysik, Philosophische Schriften, Bd. 5, Hamburg 2005.

Beck, Ulrich/Giddens, Anthony/Lash, Scott, Reflexive Modernisierung.
Eine Kontroverse, Frankfurt a. M. 1996.

Benjamin, Walter, «Uber den Begriff der Geschichte», in: Gesammelte
Schriften, Bd. 1.2, Frankfurt a. M. 1980, 691-704.

Benjamin, Walter, Zur Kritik der Gewalt, in: Gesammelte Schriften, Bd.
1I.1, Frankfurt a. M. 1980, 179-203.

Bennington, Geoffrey/Derrida, Jacques, Jacques Derrida. Ein Portriit,
Frankfurt a. M. 1994.

Bertaux, Friedrich Holderlin, Frankfurt a. M. 1981.

Butler, Judith, Gender Trouble, New York/London 1990 (dt. Das Unbeha-
gen der Geschlechter, Frankfurt a. M. 1991).

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

138 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

Descartes, René, Discours de la Méthode/Bericht iiber die Methode, Stutt-
gart 2001.

Fliigel-Martinsen, Oliver, Entzweiung. Die Normativitit der Moderne, Ba-
den-Baden 2008.

Foerster, Heinz v., Das Konstruieren einer Wirklichkeit, in: Watzlawick
(Hg.), Wirklichkeit, 39-60.

Foucault, Michel, Nietzsche, la généalogie, I’histoire, in: Dits et écrits I,
1954-1975, Paris 2001, 1004-1024 (dt. Nietzsche, die Genealogie, die
Historie, in: Dits et Ecrits. Schriften, Bd. 11, 1970-1975, Frankfurt a. M.
2002, 166-191).

Foucault, Michel, La vérité et les formes juridiques, in: Dits et écrits I,
1954-1975, Paris 2001, 1406-1514 (dt. Die Wahrheit und die juristi-
schen Formen, Frankfurt a. M. 2003).

Fulda, Hans Friedrich/Krijnen (Hg.), Systemphilosophie als Selbsterkennt-
nis. Hegel und der Neukantianismus, Wiirzburg 2006.

Gehlen, Arnold, Philosophische Anthropologie, in: Ders., Anthropologische
und sozialpsychologische Untersuchungen, Reinbek 1986, 7-144

Geier, Manfred, Kants Welt, Reinbek 2003.

Glaserfeld, Ernst v., Einfiihrung in den radikalen Konstruktivismus, in:
Watzlawick (Hg.), Wirklichkeit, 16-38.

Gondek, Hans-Dieter/Waldenfels, Bernhard (Hg.), Einsdtze des Denkens.
Zur Philosophie von Jacques Derrida, Frankfurt a. M. 1997.

Gondek, Hans-Dieter/Waldenfels, Bernhard, Derridas performative Wende,
in: Dies. (Hg.), Einsdtze, 7-18

Habermas, Jiirgen, Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwolf Vor-
lesungen, Frankfurt a. M. 1988.

Habermas, Jiirgen, Glauben und Wissen, in: Borsenverein des Deutschen
Buchhandels (Hg.), Friedenspreis des Deutschen Buchhandels 2001,
Jiirgen Habermas. Ansprachen aus Anlass der Verleihung, Frankfurt a.
M. 2001

Habermas, Jiirgen, Zwischen Naturalismus und Religion. Philosophische
Aufsdtze, Frankfurt a. M. 2005.

Heidegger, Martin, Nietzsches Wort ,,Gott ist tot”, in: Ders., Holzwege,
Frankfurt a. M. 1950, 193-247.

Heidegger, Martin, Was ist Metaphysik?, Frankfurt a. M. 1998.

14.02:2026, 14:18:00. - [



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR | 139

Holderlin, Friedrich, Hyperion oder der Eremit in Griechenland, Frankfurt
a. M. 1979 (Photomechanischer Nachdruck der Originalausgaben von
1797 und 1799).

Honneth, Axel, Leiden an Unbestimmtheit. Eine Reaktualisierung der He-
gelschen Rechtsphilosophie, Stuttgart 2001.

Kierkegaard, Soren, Furcht und Zittern, Hamburg 2004.

Kierkegaard, Soren, Philosophische Brocken, Simmerath 2003.

Luhmann, Niklas, Die Gesellschaft der Gesellschaft, 2 Bde., Frankfurt a.
M. 1997.

Lyotard, Jean-Francois, La condition postmoderne, Paris 1979 (dt. Das
postmoderne Wissen, Wien 1999).

Luhmann, Niklas, Die Gesellschaft der Gesellschaft, 2 Bde., Frankfurt a.
M. 1997.

Neiman, Susan, Das Bose denken, Frankfurt a. M. 2004.

Nicolai, Friedrich, Sebaldus Nothanker, Berlin (Ost) 1960.

Pinkard, Terry, Hegel. A Biography, Cambridge 2000.

Rousseau, Du contrat social, Paris 2001 (dt. Vom Gesellschaftsvertrag,
Stuttgart 1986).

Saar, Martin, Genealogie als Kritik. Geschichte und Theorie des Subjekts
nach Nietzsche und Foucault, Frankfurt a. M. 2007.

Sandbothe, Mike (Hg.), Die Renaissance des Pragmatismus, Weilerswist
2000.

Schaub, Jorg, Gerechtigkeit als Versohnung. John Rawls’ politischer Libe-
ralismus, Frankfurt a. M. 2009.

Schniddelbach, Herbert, Hegels praktische Philosophie, Frankfurt a. M.
2000.

Schnidelbach, Herbert, Analytische und postanalytische Philosophie. Vor-
trige und Abhandlungen 4, Frankfurt a. M. 2004.

Schnidelbach, Herbert, Grenzen der Vernunft? Uber einen Topos kritischer
Philosophie, in: Ders., Analytische und postanalytische Philosophie,
90-110.

Siep, Ludwig, Der Weg der Phidnomenologie des Geistes. Ein einfiihrender
Kommentar zu Hegels ,Differenzschrift und ,Phinomenologie des
Geistes®, Frankfurt a. M. 2000.

Singer, Wolf, Der Beobachter im Gehirn. Essays zur Hirnforschung,
Frankfurt a. M. 2002.

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

140 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

Stekeler-Weithofer, Pirmin, Philosophie des Selbstbewusstseins. Hegels
System als Formanalyse von Wissen und Autonomie, Frankfurt a. M.
2005.

Taylor, Charles, A Secular Age, Cambridge, MA/London 2007.

Tugendhat, Ernst, Aufsdtze. 1992-2000, Frankfurt a. M. 2001.

Tugendhat, Ernst , Macht und Antiegalitarismus bei Nietzsche und Hitler,
in: Ders., Aufsdtze, 225-261.

Watzlawick, Paul (Hg.), Die erfundene Wirklichkeit, Miinchen 2001.

Wellmer, Albrecht, Der Streit um die Wahrheit, in: Sandbothe (Hg.), Die
Renaissance des Pragmatismus, 253-269.

Young, Iris Marion, Justice and the Politics of Difference, Princeton, NJ
1990.

14.02:2026, 14:18:00. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Edition Moderne Postmoderne

FrIEDRICH BALKE, MARC RO1LI (HG.)
T Philosophie und Nicht-Philosophie
AT O Gilles Deleuze — Aktuelle Diskussionen

Nicht-Philosophie
gill uze

Mirz 2011, ca. 350 Seiten, kart., ca. 29,80 €,
ISBN 978-3-8376-1085-7

Rita CASALE
Heideggers Nietzsche

Heideggers Geschichte einer Obsession
Nietzsche

Oktober 2010, 374 Seiten, kart., 29,80 €,
ISBN 978-3-8376-1165-6

CHRISTIAN F1LK

Giinther Anders lesen

Gunther Anders Der Ursprung der Medienphilosophie

s aus dem Geist der >Negativen Anthropologie«

Mai 2011, ca. 150 Seiten, kart., ca. 16,80 €,
ISBN 978-3-89942-687-8

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmoglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Edition Moderne Postmoderne

MARTIN GESSMANN
Wittgenstein als Moralist
Eine medienphilosophische Relektiire

MARTIN GESSHMANN
Wittgenstein
als Moralist

2009, 218 Seiten, kart., 23,80 €,
ISBN 978-3-8376-1146-5

C1aus P1as (Ha.)
Abwehr
Modelle — Strategien — Medien

2009, 212 Seiten, kart., 25,80 €,
ISBN 978-3-89942-876-6

KuRT ROTTGERS
Kritik der kulinarischen Vernunft

Evnt ROTTGERS

Kritik Ein Menii der Sinne nach Kant
der kulinarischen

Vernunft

Ein Xen0 dar Sinne 2009, 256 Seiten, kart., 26,80 €,

ISBN 978-3-8376-1215-8

[snscripn]

Leseproben, weitere Informationen und Bestellméglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Edition Moderne Postmoderne

GERHARD GAMM,

JENs KerTscHER (Ha.)
Philosophie in Experimenten
Versuche explorativen Denkens
Mirz 2011, ca. 2770 Seiten,

kart., zahlr. Abb., ca. 28,80 €,

ISBN 978-3-8376-1681-1

FERNAND MATHIAS GUELF
Die urbane Revolution
Henri Lefébvres Philosophie
der globalen Verstidterung

Juni 2010, 320 Seiten, kart., 29,80 €,
ISBN 978-3-8376-1511-1

MiriaM MESQUITA SAMPAIO

DE MADUREIRA

Kommunikative Gleichheit
Gleichheit und Intersubjektivitit
im Anschluss an Hegel

Mirz 2011, ca. 224 Seiten, kart., ca. 26,80 €,
ISBN 978-3-8376-1069-7

PETER NICKL,

GEeorclos Terizaxis (Ha.)
Die Seele: Metapher oder
Wirklichkeit?

Philosophische Ergriindungen.
Texte zum ersten Festival

der Philosophie

in Hannover 2008

Januar 2010, 244 Seiten, kart., 22,80 €,
ISBN 978-3-8376-1268-4

EckARD RoLF

Der andere Austin

Zur Rekonstruktion/Dekonstruktion
performativer Auflerungen —

von Searle iiber Derrida zu Cavell
und dariiber hinaus

20009, 258 Seiten, kart., 26,80 €,
ISBN 978-3-8376-1163-2

Mirjam ScHAUB (HG.)
Grausamkeit und Metaphysik
Figuren der Uberschreitung
in der abendlindischen Kultur

20009, 420 Seiten, kart., 35,80 €,
ISBN 978-3-8376-1281-3

SIBYLLE SCHMIDT,

SYBILLE KRAMER,

Ramon Voges (Ha.)

Politik der Zeugenschaft

Zur Kritik einer Wissenspraxis

Dezember 2010, 358 Seiten, kart., 32,80 €,
ISBN 978-3-8376-1552-4

TAT]ANA SCHONWALDER-KUNTZE
Freiheit als Norm?

Moderne Theoriebildung und der
Effekt Kantischer Moralphilosophie

April 2010, 314 Seiten, kart., 34,80 €,
ISBN 978-3-8376-1366-7

DetLEF STAUDE (Ha.)

Methoden Philosophischer Praxis
Ein Handbuch

November 2010, 280 Seiten, kart., 28,80 €,
ISBN 978-3-8376-1453-4

NikoiAaus URBANEK

Auf der Suche nach einer
zeitgemifen Musikisthetik
Adornos »Philosophie der Musik«
und die Beethoven-Fragmente

Juni 2010, 322 Seiten, kart., 32,80 €,
ISBN 978-3-8376-1320-9

JORG VOLBERS

Selbsterkenntnis und Lebensform
Kritische Subjektivitit nach
Wittgenstein und Foucault

2009, 290 Seiten, kart., 29,80 €,

ISBN 978-3-89942-925-1

Leseproben, weitere Informationen und Bestellméglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

14,02.2026, 14:18:00. - [ ]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.20286, 14:18:00. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover
Jenseits von Glauben und Wissen
	Inhalt
	Einleitung
	Sich über die Grenzen des Erkennenkönnens orientieren: Immanuel Kant
	Das sich entziehende Absolute: Hegels Dekonstruktion
	Genealogische Untergrabungen von Glauben und Wissen: Friedrich Nietzsche
	Dekonstruierende Lektüren von Glauben und Wissen: Jacques Derrida
	Schluss: Befragungen
	Literatur

