
https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Oliver Flügel-Martinsen
Jenseits von Glauben und Wissen

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

               
Oliver Flügel-Martinsen (PD Dr. phil.), Philosoph und Politologe, lehrt Politi-
sche Theorie an der Universität Bielefeld. Seine Forschungsschwerpunkte lie-
gen in den Feldern der Philosophie und Politischen Theorie der Moderne so-
wie der Ideengeschichte.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Oliver Flügel-Martinsen

Jenseits von Glauben und Wissen
Philosophischer Versuch über das Leben in der Moderne

               

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die freie Verfügbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde ermöglicht 
durch den Fachinformationsdienst Philosophie.

 

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über 
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-NonCommercial-No-
Derivs 4.0 Lizenz (BY-NC-ND). Diese Lizenz erlaubt die private Nutzung, gestattet aber 
keine Bearbeitung und keine kommerzielle Nutzung. Weitere Informationen finden Sie 
unter
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
Um Genehmigungen für Adaptionen, Übersetzungen, Derivate oder Wiederverwendung 
zu kommerziellen Zwecken einzuholen, wenden Sie sich bitte an rights@transcript-pu-
blishing.com
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die 
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere 
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber. 
 
Erschienen 2011 im transcript Verlag, Bielefeld
© Oliver Flügel-Martinsen

Umschlagkonzept: Kordula Röckenhaus, Bielefeld
Lektorat & Satz: Oliver Flügel-Martinsen
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
ISBN 978-3-8376-1601-9
https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Inhalt 

Einleitung  |  7  
 

Sich über die Grenzen des Erkennenkönnens orientieren:  
Immanuel Kant  | 15 
 

Das sich entziehende Absolute:  
Hegels Dekonstruktion  | 41 
 

Genealogische Untergrabungen von Glauben und Wissen:  
Friedrich Nietzsche  | 71 
 

Dekonstruierende Lektüren von Glauben und Wissen:  
Jacques Derrida  | 101 
 

Schluss: Befragungen  | 125 
 
Literatur  | 135 

 
 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einleitung 

 
 
 
Die klassische Erzählung der Moderne verbindet sich mit dem Begriff der 
Aufklärung. Aufklärung, enlightenment, lumières, ilustracion – immer ist 
der Bezug zum Hellen, zum Licht, das ins Dunkel gebracht werden soll, 
offensichtlich. Die Struktur dieser Aufklärungsgeschichte lässt sich in we-
nigen Worten beispielsweise auf die folgende Weise paraphrasieren: Ins 
Dunkel dogmatischer, religiös gestützter Überzeugungen bringt das Wissen 
ein aufklärendes Licht. An die Stelle der Superstition tritt eine kritische Re-
flexionsbewegung. Man trifft vermutlich einen wesentlichen Zug dieser Be-
wegung, wenn man sagt, die Moderne wechselt vom unhinterfragten Glau-
ben zum überprüfbaren Wissen. 

Nun sind bekanntlich schon vor geraumer Zeit Zweifel an dieser Erzäh-
lung wach geworden. Allein schon dadurch, dass sie als Erzählung bezeichnet 
wird, ist im Grunde genommen bereits ein Zweifel artikuliert. Eine Erzählung 
unterhält Beziehungen zum Fiktionalen, sie ist allenfalls wahrscheinlich, aber 
auch das nicht notwendigerweise. In jedem Fall ist Wahrsein keines ihrer 
konstitutiven Kennzeichen. In dem Moment, in dem die Bewegung der Mo-
derne vom Glauben hin zum Wissen als Erzählung einmal charakterisiert ist, 
ist es nur ein kleiner Schritt hin zu fulminanten Thesen wie Lyotards provo-
kativer Formulierung einer fin des grands récits – eines Endes der großen Er-
zählungen.1 Seit einigen Jahrzehnten werden offenbar die Grundfesten des 
modernen Selbstverständnisses als einer Emanzipation vom Dunkel des 
Glaubens hin zum Licht des Wissens erschüttert. Moderne Orientierungen 
wurden als alteuropäische Semantiken (Luhmann)2 verabschiedet, es gab re-

                                                             
1  Lyotard, La condition postmoderne, Kap. 9 und 10. 

2  Luhmann, Die Gesellschaft der Gesellschaft, Kap. 5.IV-VIII. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


8 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN 

 
 

flexive Rettungsversuche einer hypermodernen Moderne (Beck, Giddens)3, 
die unterdessen, nach nur wenigen Jahren, selbst schon wieder angestaubt 
wirken. Neuerdings scheint es gar eine reconquista des Glaubens zu geben, 
wenn die Moderne als eine Periode, als „a secular age“ (Taylor)4 eingeordnet 
und in gewisser Weise dadurch historisierend verabschiedet wird, zumal 
dann, wenn zeitdiagnostisch und normativ von einer postsäkularen Gesell-
schaft gesprochen wird.5 Die Rückkehr zum Glauben als einer gleichberech-
tigten Quelle der Weltorientierung scheint der Struktur nach einen Schluss-
strich unter die Erzählung der Moderne zu setzen, sieht es doch so aus, als 
ersetze hier das Bekenntnis die kritische Prüfung, die für die Wissensorientie-
rung der Aufklärung so wesentlich ist. 

Gleichzeitig spielt Wissen in zeitgenössischen Diskursen sehr wohl 
noch eine wichtige Rolle. Dann aber wird vielfach, wie in den letzten Jah-
ren im gedanklichen Umfeld der Neurowissenschaften, der normative Be-
zugsrahmen der Moderne im Namen des Wissens außer Kraft gesetzt. Ein 
zentraler Bestandteil der modernen Bewegung vom Glauben zum Wissen 
ist die Inaugurierung eines selbst orientierungs- und handlungsfähigen 
freien Subjekts. Das ist ein emanzipatorischer Impetus des Aufklärungsge-
schehens: Das menschliche Subjekt soll als selbstverantwortlich Handeln-
der eingesetzt werden. Nachdem dieses in verschiedenen Etappen von 
Nietzsches Subjektzertrümmerung im ausgehenden 19. Jahrhundert über 
Freuds Trieblehre zu Beginn und Foucaults genealogischen Auflösungsbe-
wegungen in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts schon beinahe aus 
dem philosophischen Koordinatensystem verschwunden war, suchen die 
Naturwissenschaften nun mit einiger Verspätung gewissermaßen die blass 
gewordene, schon erschöpfte Kategorie endgültig aufzulösen, indem sie 
Kants Enigma der dritten Antinomie der Kritik der reinen Vernunft, ob 
Freiheit oder Determinismus sei, für letzteren optierend zu entscheiden 
trachten.6 

                                                             
3  Beck/Giddens/Lash, Reflexive Modernisierung. 

4  Taylor, A Secular Age. 

5  Vgl. dazu kritisch: Habermas, Zwischen Naturalismus und Religion, insb. die 

Aufsätze 5, 8 und 9. 

6  Vgl. Singer, Der Beobachter im Gehirn. Das Subjekt als Kategorie hat dennoch 

niemals aufgehört, eine wichtige Rolle in philosophischen Diskursen zu spielen. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG | 9 

 
 

Die Diskurse der auf ethische und gesellschaftliche Fragen Bezug neh-
menden Naturwissenschaften und der gesellschaftspolitisch wiedererwach-
ten Gläubigen haben dabei übrigens etwas gemeinsam: Beide suchen Ge-
wissheit in zentralen Fragen herzustellen, die seit den ersten Anklängen der 
Aufklärung in der Schwebe gehalten werden mussten. Und beide setzen 
handelnde Menschen bzw. Gruppen von Menschen wenigstens in verschie-
denen Hinsichten beiseite: Ob in Schöpfungs- oder in Evolutionsgeschich-
ten eingeordnet, ob Genen, ja dem eigenen Gehirn oder göttlichen, jeden-
falls extramundanen Einflüssen ausgesetzt – Menschen werden, je nach 
Lesart, aus dem Zentrum des Geschehens gesetzt oder von erdrückenden 
Handlungsimperativen entlastet, die sie, wie schon Gehlen nicht müde 
wurde zu betonen,7 zu überfordern drohen. Es gibt, dies zu bestreiten wird 
hier keineswegs angestrebt, gute Gründe, der in vielen Varianten der Erzäh-
lung der Moderne verbreiteten Vorstellung eines souveränen Subjekts mit 
Skepsis zu begegnen. 

Problematisch aber ist an den zeitgenössischen Diskursen über Glauben 
und Wissen allerdings ein anderer Zug, den sie im Übrigen mit einem brei-
ten Handlungsstrang der Moderneerzählung teilen: Der Versuch, Gewiss-
heiten dort bereitzuhalten, wo die Dinge unsicher scheinen. Nach der Lesart 
der Moderne, die für die nachfolgenden Ausführungen grundlegend ist, ist 
Ungewissheit eine unhintergehbare Eigenschaft der Moderne. Die Variante 
der Erzählung, die hier entfaltet, reflektiert und befragt werden soll, beginnt 
mit einem Satz, der sie im Subtext unaufhörlich begleitet: Die Moderne 
trägt uns auf, mit Ungewissheit leben zu lernen.  

Im Lichte dieser Überlegung erweist sich die gängige Struktur der Er-
zählung der Moderne als falsch: Die Bewegung kann nicht vom Glauben 
zum Wissen vollzogen werden. Jedenfalls dann nicht, wenn unter Wissen 
etwas verstanden werden soll, das Gewissheit zu bieten vermag. In der Mo-
derne leben heißt deshalb, jenseits von Glauben und Wissen zu leben. Dies 
ist zumindest die These, deren Ausführung die nachfolgenden Überlegun-
gen dienen werden. Ihr zufolge ist Ungewissheit nichts Geringeres als die 
Signatur der Moderne. Sie steht nicht an ihrem Ausgangspunkt und kann 
dann überwunden werden; sie stellt sich aber auch nicht erst in ihrem Ver-
lauf oder ihrer Radikalisierung ein und deutet auf ein Problem der Moder-
ne. Sie ist einfach ein Charakteristikum der Struktur der Moderne. Die Su-

                                                             
7  Vgl. Gehlen, Philosophische Anthropologie, insb. Kap. V. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


10 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN 

 
 

che nach Gewissheit ist freilich ihr Gegenstück: Ein Bedürfnis nach Ge-
wissheit wird nacheinander oder auch gleichzeitig verschiedene Kandida-
tinnen und Kandidaten ins Spiel bringen, die in der Lage sein sollen, Ge-
wissheit zu verbürgen. Dabei handelt es sich vor allem um zwei Katego-
rien: um Glauben und Wissen. Während die letztgenannte Kategorie des 
Wissens den Anschein erweckt, aus dem Inneren der Moderne heraus zu 
operieren, erzeugt der Glauben den Eindruck, ein Schritt hinter die Moder-
ne zu sein – neuerdings vielleicht auch einer über sie hinaus. Das zumindest 
legt die temporale Struktur nahe, die dem Begriff einer postsäkularen Ge-
sellschaft innewohnt und die sagen zu wollen scheint: Tun wir nicht länger 
so, als ob die Moderne und ihre nüchterne Wissensfixierung der Weisheit 
letzter Schluss sei, bekennen wir es offen ein, der Schritt zum Glauben 
muss nicht immer nur als rückwärtsgewandt begriffen werden. Es ist an der 
Zeit, ihn als Schritt über einen ermüdeten modernen Säkularismus hinaus 
zu verstehen. Lassen wir diese Frage ruhen. Wichtiger scheint mir im Au-
genblick zu sein, dass die Alternative von Glauben und Wissen eine falsche 
Opposition einrichtet – ebenso falsch wie die Suggestion, dass der Weg in 
die Moderne sich als Weg vom Glauben zum Wissen beschreiben lässt. Le-
ben in der Moderne heißt ohne die Haltepflöcke von Gewissheiten leben zu 
müssen. Was auf die Erschütterung dogmatisch gesicherter Gewissheiten 
folgen kann, sind nicht kritisch-rational gesicherte Gewissheiten, sondern 
es ist stattdessen eine grundsätzliche Ungewissheit, ein steter Entzug des 
Sicherwissenkönnens, des mit Gewissheit Erkennenkönnens. Dagegen hat 
sich nicht nur ein Großteil der modernen Philosophie und der modernen 
Wissenschaften gesperrt, sondern auch die modernen Lebenswelten wehren 
sich dagegen, sich in der unbequem scheinenden Ungewissheit einzurich-
ten. Orientierungen am Glauben und Orientierungen am Wissen sind des-
halb nicht konkurrierende Alternativen, sie sind eher, wenigstens dann, 
wenn sie den Halt der Gewissheit zur Verfügung stellen sollen, zwei unter-
schiedliche Weisen, den Ungewissheitscharakter der Moderne auszublen-
den. Damit sind sie aber zugleich eine Weigerung, die Moderne und ihre 
sich stets verschiebende, immer im Fluss befindliche Struktur ernst zu 
nehmen. Ihnen erscheint Ungewissheit als etwas, das beseitigt werden 
muss. Genau das aber ist nicht möglich. Zumindest dann nicht, wenn die 
These von der Ungewissheit als Signatur der Moderne einigermaßen plau-
sibel ist. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG | 11 

 
 

Dass die Moderne sich jenseits von Glauben und Wissen zu situieren 
gezwungen sieht, wird in den großen philosophischen Auseinandersetzun-
gen mit der Moderne und ihrer Struktur immer wieder reflektiert. Kaum 
einer derjenigen, die sich an diese Reflexionsaufgabe machen, kann dabei 
der Versuchung widerstehen, selbst wiederum a tergo Gewissheit einzu-
schmuggeln. Dennoch tritt, oftmals gerade beim Bemühen um die Bereit-
stellung gewisser Orientierungspunkte, umso deutlicher hervor, dass ein 
Überstieg des Ungewissen ins Gewisse nicht zu verwirklichen ist. Der vor-
liegende Essay erörtert die These einer Moderne jenseits von Glauben und 
Wissen, einer Moderne jenseits so etwas wie letzter Gewissheiten (und als 
solche treten in letzter Instanz alle Gewissheiten ab einem bestimmten 
Punkt auf) in Auseinandersetzung mit vier philosophischen Annäherungen 
an die Moderne. Im Zentrum wird jeweils die Beschäftigung mit den glau-
bens- und wissensphilosophischen Implikationen stehen. Die vier philoso-
phischen Annäherungen an die Moderne sind dabei keineswegs dazu ge-
dacht, ein Leben im Zeichen von Ungewissheit zu propagieren. Vielfach 
sind sie, wie sich zeigen wird, Versuche, die Ungewissheit in einem Zug 
ernst zu nehmen und sie hinter sich zu lassen – vielleicht sogar: sie ernst zu 
nehmen, um sie hinter sich lassen zu können. 

Das ist schon bei Kant, dessen Beschäftigung mit Glauben und Wissen 
den Auftakt bilden wird, überdeutlich: Kant, der Zertrümmerer dogmati-
scher Gewissheiten – ist er nicht zugleich auch der Architekt einer Ver-
nunft, deren Kritik gleichsam das Feuer sein soll, das sie reinigt und härtet. 
Wenn Kant Ungewissheit einbekennt, dann tut er dies immer nur, um nicht 
über womöglich im Wege liegende Steine zu stolpern. Sein Ziel aber bleibt 
die Bereitstellung eines stabilen Fundaments, das Erkenntnis und Freiheit 
zu tragen geeignet sein soll. Dennoch schreibt sich in seine Texte eine tiefer 
liegende Textur ein, die sich weder überlagern noch auslöschen lässt: die 
einer fortdauernden Ungewissheit, die sich nur um den Preis eines Rück-
falls in dogmatische Überzeugungen verdrängen ließe. Auch bei Hegel wird 
die Ungewissheitsstruktur sichtbar. Sicherlich gibt es in seinen Texten 
nachweisbare Gründe für die in unzähligen Überblickswerken über die Ge-
schichte der Philosophie eingeübte Lesart Hegels als des Philosophen des 
absoluten Wissens, der dieses in einem umfassenden und kühnen System 
präsentiert, über dessen (vermeintlich vermessenen) Anspruch dann Gene-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


12 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN 

 
 

rationen Nachgeborener den Kopf schütteln konnten.8 Aber Hegel ist zu-
gleich auch der Denker einer permanenten Verschiebung, durch die die 
Ungewissheit in sein eigenes Philosophieren eingetragen wird und die ihm 
die Struktur eines unaufhörlichen Entzugs, eines unaufhaltbaren Wandels 
gibt. Bei Nietzsche liegt der Verdacht, dass er die Dinge ruhig und gewiss 
zu stellen bemüht ist, schon ferner. In seinem Werk ist die Paralyse Ge-
wissheit bietender Kategorien das dominante Motiv. Aber bereits Heideg-
ger hat auf die Gefahr in Nietzsches Denken hingewiesen, in eine umge-
kehrte Metaphysik – eine der Macht, anstelle einer der Wahrheit – über-
zugleiten.9 Wichtig für die vorliegenden Zwecke freilich ist vor allem, dass 
Nietzsche dieser Überstieg nicht gelingt und bedeutend an seinen Schriften 
ist ein entschiedener Versuch, die gemeinsame Struktur von Glauben und 
Wissen herauszustellen. Den Abschluss bildet eine Lektüre bestimmter 
Schichten von Derridas Dekonstruktion. In ihr zeigt sich das Bemühen, mit 
der Ungewissheit philosophisch zu leben und darauf zu verzichten, über sie 
hinauszukommen, vielleicht am deutlichsten. 

So unterschiedlich das Philosophieren dieser vier Autoren auch sein 
mag, in ihm zeigt sich jeweils, dass sich Gewissheit nicht herstellen lässt. 
Das geschieht in ihren Schriften zuweilen fraglos entgegen ihren begriffli-
chen Zielsetzungen – das ist wenigstens bei Kant und Hegel recht deutlich 
und noch bei Nietzsche nicht gänzlich von der Hand zu weisen. Aber es 
schreibt sich bei allen vier Philosophen unvermeidlich in die Struktur der 
Argumentation ein. Jeder dieser Texte kann darum als Versuch über Unge-
wissheit gelesen werden, als ein Versuch, jenseits der Absicherungen von 
Glauben und Wissen zu denken. In der Lektüre dieser Texte tritt Ungewiss-
heit immer wieder als Signatur der Moderne hervor. 

Die hier nur vage vorweggenommene Ungewissheitsdiagnose wirft un-
weigerlich die Frage auf, wie ihr zu begegnen ist, welche Haltung ihr 
gegenüber eingenommen werden kann. Auf die „klassische“ moderne Ant-

                                                             
8  Das ist selbstverständlich zu keinem Zeitpunkt die einzige Reaktion auf Hegels 

Systemdenken gewesen.  Auch heute noch wird sein Systemdenken als System-

denken durchaus ernst genommen. Vgl. etwa die Beiträge in: Fulda/Krijnen 

(Hg.), Systemphilosophie als Selbsterkenntnis. 

9  Vgl. Heidegger, Nietzsches Wort „Gott ist tot“, 214 und 221. Einen ähnlichen 

Vorwurf gegen Nietzsche erhebt auch Habermas; vgl. Habermas, Der philoso-

phische Diskurs der Moderne, 151. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG | 13 

 
 

wort – den Wandel als Fortschritt zu beschreiben –, die in der Aufklärungs-
erzählung durch die Lichtmetaphorik eingefangen wird, kann offensichtlich 
nicht mehr so einfach zurückgegriffen werden. Um einen Fortschritt kann 
es sich zumindest nicht in dem Sinne handeln, dass zu einem Mehr an Wis-
sen und Gewissheit fort geschritten wird. Der Rückweg zum Glauben ist, 
jedenfalls als theoretische Option, ebenfalls verstellt – die Ungewissheit 
greift, das wurde schon angedeutet, weit aus und durch sie sehen sich gera-
de auch Glaubensüberzeugungen in Zweifel gezogen. Es folgt aus einer 
solchen Beschreibung aber auch nicht, wie es der sogenannten Postmoderne 
zuweilen gerne unterstellt wurde, eine zwischen Beliebigkeit und Regres-
sion changierende Position.10 Ein zentraler emanzipatorischer Kern der 
Aufklärung bleibt erhalten, der sich als eine radikalisierende Neubeschrei-
bung der Aufklärung verstehen lässt: Von Fortschritt lässt sich zwar nicht 
länger als Wissenszuwachs reden, aber eine andauernde Aufklärung über 
Ungewissheit und ihre Implikationen ist selbst auch Aufklärungsarbeit. Die 
ernst genommene Ungewissheitsdiagnose lässt keine Rückkehr zu ver-
meintlichen Gewissheiten zu, die sich gegen sie vielfach nur gewaltsam 
durchsetzen ließen. Damit ist aber allenfalls eine grobe Richtung gewiesen. 

Eine klarer konturierte Möglichkeit des Umgangs kann an dieser Stelle 
vorerst nur angedeutet werden. Dort, wo sich keine Gewissheit mehr her-
stellen lässt, bietet es sich an, auf Erkundungen der Selbst- und Weltver-
hältnisse umzustellen. Die theoretisch-praktische Haltung, die im Zuge der 
Lektüre der vier weiter oben genannten Philosophen als eine Erwiderung 
auf den Ungewissheitscharakter der Moderne näher herausgearbeitet wer-
den soll, lässt sich als die untergründige Haltung verstehen, die so etwas 
wie eine fortdauernde Hermeneutik der Befragung erst ermöglicht. Diese 
theoretisch-praktische Konsequenz deutet sich von Kant über Hegel und 
Nietzsche bis zu Derrida nur langsam an, aber ihre Konturen werden nicht 
bloß Stück für Stück immer deutlicher, sondern es zeigt sich zugleich, dass 
sie im Prinzip bereits von Anfang an vollumfänglich vorhanden ist. Sie 
wird durch die Diagnose der Ungewissheit gewissermaßen impliziert: 
Wenn Ungewissheit ein zentrales Charakteristikum der Welt, in der wir le-
ben, ist, dann liegt es nahe, sich auf eine befragende Welterkundung als 
theoretisch-praktische Welt- und Selbstbeziehung einzulassen. Das mag mit 
Blick auf einen Teil der vier Deutungen der Moderne und ihres Verhältnis-

                                                             
10  Vgl. Habermas, Der philosophische Diskurs der Moderne, Kap. VII. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


14 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN 

 
 

ses zu Glauben und Wissen, die nachfolgend gelesen werden sollen, erstau-
nen. Handelt es sich bei Kant nicht um einen Denker, der die Grenzen der 
Erkenntnis auslotet, um uns dort zu Gewissheit zu verhelfen, wo Unsicher-
heit bzw. falsche, weil dogmatische Gewissheit herrschte und der nur des-
halb befragt, um abzusichern, jedoch weit davon entfernt ist, eine befragen-
de Erkundung als dauerhafte Antwortstrategie vorzuschlagen? Und ist es 
nicht erklärtermaßen das Ziel von Hegels Schriften, die Moderne an jenen 
Stellen mit sich zu versöhnen, an denen die Ungewissheit und die von ihr 
ausgehenden auflösenden Ströme tiefe Furchen ausgespült haben? Versucht 
Nietzsche schließlich nicht einen heroischen Überstieg der modernen Un-
gewissheit, der diese und ihre Zögerlichkeiten in mutig dezisionistischen 
Akten ungerührt hinter sich lässt? Diese Beobachtungen haben zweifelsoh-
ne ihre Richtigkeit und sie sind es, die eine unleugbare Ambivalenz in die 
Texte Kants, Hegels und Nietzsches eintragen. Aber sie machen nur eine 
Schicht dieser Texte aus und neben, unter und über ihr sind andere Schich-
ten, die immer wieder hervortreten. Es herrscht Bewegung in diesen Tex-
ten, deren Fluss sich nicht stillstellen lässt. Der Motor dieser Bewegung ist 
eine befragende Logik: Ein Zweifel an der Gewissheit einer Architektur der 
Vernunft, die das Selbst und die Welt absichert; ein Bewusstsein der nicht 
aufhaltbaren Dialektik eines unsteten Absoluten, das nicht Ruhepunkt ist, 
sondern unaufhörlich oszilliert; schließlich eine brechende Selbstironie in 
der Machttheorie des Übermenschen, an dem sich nicht der Weg einer 
Transzendenz des Allzumenschlichen, sondern die stete Verwiesenheit auf 
es andeutet. Die Philosophie der Befragung, die in Derridas Schriften viel-
leicht am klarsten hervortritt, schwingt auch bei den anderen philosophi-
schen Auseinandersetzungen mit der Moderne mit – und sie ist es, die einen 
aussichtsreichen Weg der Deutung der Moderne und des Umgangs mit der 
ihr eignenden Ungewissheit weist. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sich über die Grenzen  
des Erkennenkönnens orientieren:  
Immanuel Kant 

 
 
 
Immanuel Kants Auseinandersetzung mit Religions- und Glaubensfragen 
hat bekanntlich bereits zu seinen Lebzeiten weit über die Grenzen des aka-
demischen philosophischen Diskurses hinaus für Furore gesorgt. Die Ver-
öffentlichung eines Teils seiner religionsphilosophischen Schriften fällt in 
die Regierungszeit des politisch und geistig rückschrittlichen Friedrich 
Wilhelm II. Kant steht damit unversehens mitten in einem ersten preußi-
schen Kulturstreit auf der Seite der in kulturpolitische Bedrängnis gerate-
nen Aufklärer.1 Gegen Kant ergeht gar am 1. Oktober 1794 ein Königliches 
Reskript, das sich namentlich gegen Kants Schrift Die Religion innerhalb 
der Grenzen der bloßen Vernunft richtet und in dem ihm auferlegt wird, 
sich „künftighin nichts dergleichen […] zu Schulden kommen [zu] lassen“, 
wobei er sich „widrigenfalls […], bei fortgesetzter Renitenz, unfehlbar un-
angenehmer Verfügungen zu gewärtigen“ habe.2 Kant wird also behördlich 
ein Maulkorb verordnet. Besonders fatal muss aus obrigkeitlicher Perspek-
tive freilich der Umstand erscheinen, dass Kants Religionsschrift ein veri-
tabler Verkaufserfolg beim aufklärungsversessenen Publikum war. Über die 
Dokumente dieses Streits besitzen wir heute nicht zuletzt deshalb eine so 
gute Kenntnis, weil Kant nach dem Tod des konservativen Monarchen im 
Jahre 1797 sofort die Gelegenheit genutzt hat, den für einige Zeit aus politi-

                                                             
1  Vgl. für die näheren Umstände und den genauen Hergang: Geier, Kants Welt, 

255-268. 

2  Kant, Religion, A X. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


16 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN 

 
 

scher Vorsicht liegen gelassenen Zankapfel nicht nur durch einen neuerli-
chen publizistischen Beitrag in Form des ersten Teils des Streits der Fakul-

täten wiederaufzugreifen, sondern 1798 in der Vorrede zu dieser Schrift die 
Auseinandersetzung mit den Regierungsstellen durch einen kommentierten 
Abdruck der Kabinettsorder und seines seinerzeitigen Antwortschreibens 
zu dokumentieren.3 Kant war übrigens keineswegs der Einzige, der den Tod 
Friedrich Wilhelms II. abwartete, bevor er religions- bzw. kirchenkritisches 
Schriftgut wieder an die Öffentlichkeit brachte. Der Berliner Verleger und 
Autor Friedrich Nicolai begründet in der aus dem Jahre 1799 stammenden 
Vorrede zur 4. Auflage seines ursprünglich unter der Ägide von Friedrich 
II. zwischen 1773 und 1776 erschienenen Erfolgsromans Sebaldus Nothan-

ker, in dem nicht zuletzt autoritäre und freiheitsfeindliche kirchliche Prakti-
ken aufs Korn genommen werden, die zwischen der 3. und der 4. Auflage 
verstrichene Zeit mit einer politisch gebotenen Vorsicht während der Re-
gierungszeit Friedrich Wilhelm II.4 

Die Gründe der politischen Anstößigkeit der Religionsschrift sind zahl-
reich. Zunächst springt der Umstand ins Auge, dass der Begriff der Revolu-
tion, der in Kants Schriften der neunziger Jahre des 18. Jahrhunderts ver-
schiedentlich auftaucht, vielleicht ein wenig zu häufig fällt. Obwohl Kant 
letztlich in die Bahnen der Reform zurückkehrt – die dem eher antiaufkläre-
rischen Preußen Friedrich Wilhelm II. schon suspekt genug gewesen sein 
dürfte –, tut sich, wenn er von der Revolution handelt, implizit sicherlich 
seine Begeisterung für die realen revolutionären Prozesse seiner Zeit kund. 
Verweilen wir einen Moment bei der Rolle, die die Revolution in Kants 
Argumentation spielt, da hier ein charakteristischer Zug der Schrift deutlich 
wird, der den radikalen aufklärerischen Impetus plastisch werden lässt, der 
für Kants Religionsphilosophie insgesamt kennzeichnend ist. 

Im ersten Stück der Religionsschrift geht es vordergründig zunächst 
nicht um Politik, sondern um die Frage nach dem radikal Bösen in der 
menschlichen Natur. Auf den Begriff der Revolution greift Kant in der ers-
ten allgemeinen Anmerkung zurück, die sich damit beschäftigt, wie die ur-
sprüngliche Anlage zum Guten angesichts der Existenz des radikal Bösen 
wieder hergestellt werden kann. Dass das radikal Böse überhaupt existiert 
und dass es sich darüber hinaus auch Bahn bricht, steht für Kant außer Fra-

                                                             
3  Vgl. Kant, SdF, A V-XXVII. 

4  Nicolai, Sebaldus Nothanker, 7. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SICH ÜBER DIE GRENZEN DES ERKENNENKÖNNENS ORIENTIEREN | 17 

 
 

ge.5 Die Situation, in der die Revolution ins Spiel kommt, ist folgenderma-
ßen beschaffen: Der Mensch ist im Grunde seiner Maximen verdorben und 
die Frage ist, wie er angesichts dieses Missstands ein moralisch guter 
Mensch zu werden vermag. Hier sagt Kant nun, dass keine allmähliche Re-
form zu helfen vermag, sondern einzig eine Revolution. In Kants, wie üb-
lich verschachtelt gesetzten, Worten lautet die Stelle folgendermaßen:  

 
„Daß aber jemand nicht bloß ein gesetzlich, sondern ein moralisch guter […] 

Mensch, d. i. tugendhaft nach dem intelligiblen Charakter […], werde, welcher, 

wenn er etwas als Pflicht erkennt, keiner andern Triebfeder weiter bedarf, als dieser 

Vorstellung der Pflicht selbst: das kann nicht durch allmähliche Reform, so lange die 

Grundlage der Maximen unlauter bleibt, sondern muss durch eine Revolution in der 

Gesinnung im Menschen […] bewirkt werden […].“6  

 

Der Vorzug der Revolution gegenüber der Reform kann hier nur darin lie-
gen, dass es einer grundlegend neuen Orientierung bedarf, um die Dinge 
überhaupt ändern zu können. Die Denkungsart, um die es Kant geht, muss 
in einem Zug eine gänzlich andere werden. Sie kann nicht in kleinen Schrit-
ten transformiert, sondern muss revolutioniert werden. Es bedarf mithin 
eines Ereignisses. Dieser Ereignischarakter der Revolution ist es aber auch, 
der Kants ausgesprochen ambivalente Stellung zur Revolution begründet. 
Er jagt ihm, kurz gesagt, Angst ein. Es ist sicherlich nicht zuletzt darauf 
zurückzuführen, dass Kant, nachdem er in der besagten Passage die Revo-
lution als einzige Lösung eingeführt hat, sich beeilt, den Prozess des mora-
lischen Wandels realiter als Reform zu organisieren. Revolution in der 
Denkungsart, sicherlich, „allmähliche Reform aber für die Sinnesart“7, 
denn nur durch zugleich insistentes und zurückhaltendes Bemühen ist der 
Wechsel zum Guten für den Menschen möglich. Natürlich liegt hier auch 

                                                             
5  „Daß nun ein solcher verderbter Hang im Menschen gewurzelt sein müsse, da-

rüber können wir uns, bei der Menge schreiender Beispiele, welche uns die Er-

fahrung an den Taten der Menschen vor Augen stellt, den förmlichen Beweis er-

sparen“, Religion, B 27/28, Herv. i. O. Vgl. zu Kants Denken des Bösen und 

zum Bösen in der Philosophie der Moderne insgesamt: Neiman, Das Böse den-

ken (für Kant insb. 102-139). 

6  Kant, Religion, B 54, Herv. i. O. 

7  Kant, Religion, B 54/55. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


18 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN 

 
 

die realistische Einschätzung mit zu Grunde, dass stabile Verhaltensände-
rungen kontinuierlich eingeübt werden müssen, um wirkmächtig sein zu 
können. Aber die Furcht vor den Gefahren einer Revolution spielt zwei-
felsohne eine große Rolle. Das zeigt sich insbesondere noch einmal vor 
dem Hintergrund einer späteren Stelle, die sich im dritten Stück der Reli-
gionsschrift findet. In diesem Stück geht es um die Möglichkeit eines 
Reichs Gottes auf Erden – für Kants Vernunftreligion ist darunter freilich 
nicht mehr und nicht weniger als eine moralisch gute Welt menschlichen 
Zusammenlebens zu verstehen. Dieses Thema, das uns noch ausgiebig be-
schäftigen wird, sei hier zunächst nur kurz gestreift. Die via regia zu dieser 
moralischen Welt muss, wie Kant dort ausführt, die einer Reform sein, we-
nigstens „so fern sie ein menschliches Werk sein soll“.8 Gegen die Revolu-
tion spricht, wie sich Kants knappen Formulierungen recht deutlich ent-
nehmen lässt, gerade ihr Ereignischarakter, mit dem Unwägbarkeiten 
einhergehen, die sich Kant als Gefahren darstellen. Hier der Halbsatz, der 
sich mit den Problemen der Revolution befasst: „[D]enn was Revolutionen 
betrifft, die diesen Fortschritt [gemeint ist der moralische, OFM] abkürzen 
können, so bleiben sie der Vorsehung überlassen, und lassen sich nicht 
planmäßig, der Freiheit unbeschadet, einleiten“.9 Was Kant vor allem gegen 
die Revolution zu bedenken gibt, ist, dass sich diese nicht planen lässt und 
dass in dieser Unplanbarkeit eine Gefahr für die Freiheit lauert. Wiederum 
streicht er damit die Ereignishaftigkeit der Revolution heraus. Bildete sie 
aber in der ersten Stelle noch den großen Vorzug der Revolution, da sich 
durch sie etwas in einem Zug grundlegend ändern lässt, so überwiegen hier 
eindeutig die Bedenken: Dass Revolutionen grundlegende Änderungen zur 
Folge haben können, bestreitet Kant auch in dieser späteren Stelle nicht, 
aber er hat Skrupel, dieses Änderungspotential in menschliche Hände zu 
legen, fürchtet er doch die freiheitsgefährdenden Dimensionen, die ihm 
auch innewohnen. Trotz Kants Zögerlichkeiten, die aus politischen Ver-
nunftgründen seine skeptische Haltung zur Revolution insgesamt kenn-
zeichnen, ist der emanzipatorische Gestus, mit dem moraltheoretische und 
religionsphilosophische Fragen hier verhandelt werden, unübersehbar. 
Deutlich wird aber auch, dass Kant Ungewissheiten große Sorgen bereiten. 

                                                             
8  Kant, Religion, B 180. 

9  Ibid. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SICH ÜBER DIE GRENZEN DES ERKENNENKÖNNENS ORIENTIEREN | 19 

 
 

Das eigentliche Thema der Schrift, das uns von nun an beschäftigen 
wird, ist dann die Frage, wie eine Kenntnis der moralischen Welt gewonnen 
werden kann und welche Aufgabe dem Glauben (welchem Glauben, fragt 
Kant natürlich immer mit) dabei zukommt. Es handelt sich also um eine 
epistemische Untersuchungsperspektive – wohlgemerkt aber eine solche, 
wie sich an den einzelnen Elementen von Kants Argumentation rasch zei-
gen wird, die politische und philosophische Sprengkraft besitzt. Die 
Grundbewegung, die Kant in mehrere Richtungen vollzieht und in ihren 
Implikationen durchdekliniert, besteht in einer Verkehrung der traditionel-
len, theologisch stipulierten Beziehung zwischen Moral und Religion. In 
entscheidenden Hinsicht inauguriert Kant nämlich bereits in der Religions-
schrift und später dann noch einmal deutlicher im ersten Teil des Streits der 
Fakultäten die Moral, recte: die Philosophie als Interpretin, eigentlichen 
Grund und damit: Platzanweiserin der Religion und des Glaubens. Damit 
entwirft er, dies sei zwischendurch bemerkt, zunächst nichts anderes als 
eine Variante des klassischen Plots der Aufklärungserzählung, dessen Rich-
tung vom Glauben zum Wissen verläuft. Später werden wir dann sehen, 
dass diese Erzählung bei Kant Bruchstellen aufweist, von denen aus sich 
andere Erzählstränge fortspinnen lassen. Im Zentrum der kantischen Argu-
mentation steht eine Unterscheidung, aus der letztlich ein Sockelsturz des 
Glaubens in seinem theologischen Verständnis resultiert – gleichviel ob 
protestantischer, katholischer oder sonstiger Observanz. Kant unterscheidet 
eine „moralische Religion“10, die er auch Vernunftreligion11 oder morali-
schen bzw. Vernunftglauben12 nennt, von einem sogenannten statutarischen 
Glauben.13 Der statutarische Glaube stützt sich dabei auf geoffenbarte bzw. 
autoritative Sätze, die theologisch abgesichert werden, wohingegen der 

                                                             
10  Kant, Religion, B 116. 

11  Kant, Religion, B 164. 

12  Kant, Religion, B 148. 

13  Vgl. Ibid. Eine orientierende Bemerkung noch zum kantischen Sprachgebrauch: 

Religion benutzt Kant, um das Allgemeine des Glaubens zu kennzeichnen, 

Glauben hingegen steht bei ihm prinzipiell und tatsächlich auch zumeist für die 

jeweilige Perspektive des sozusagen besonderen Glaubens. So bspw. in seinem 

berühmten Satz: „Es ist nur eine (wahre) Religion; aber es kann vielerlei Arten 

des Glaubens geben“, Kant, Religion, B 154. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


20 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN 

 
 

Vernunftglaube „einer solchen Beurkundung nicht“14 bedarf, sondern sich 
aus sich selbst heraus plausibilisiert. Die Unterscheidung impliziert, wie 
unschwer zu erkennen sein dürfte, eine Hierarchie zwischen den beiden 
unterschiedenen Glaubensformen. Der statutarische Glaube baut auf Sätze, 
die zwar von ihren Hütern mit scharfen Krallen verteidigt werden, jedoch 
bei einer kritischen Examination als leicht flüchtig, instabil, letztlich immer 
mit dem Ruch des bloß Dogmatischen behaftet erscheinen müssen. Bei die-
ser Depravation des statutarischen Glaubens bleibt Kant noch nicht stehen. 
Denn aus seiner Sicht hat der geoffenbarte Glaube darüber hinaus letztlich 
keine Bedeutung für den Aufweis der Existenz eines göttlichen Wesens: 
Gott ist in der kantischen Konzeption so etwas wie eine bloße Implikation 
der Vernunft und der aus ihr erwachsenden moralischen Gesetze: „[D]enn 
eigentlich entspringt der Begriff von der Gottheit nur aus dem Bewußtsein 
dieser [der moralischen, OFM] Gesetze und dem Vernunftbedürfnisse, eine 
Macht anzunehmen, welche diesen ganzen, in einer Welt möglichen, zum 
sittlichen Endzweck zusammenstimmenden Effekt verschaffen kann“.15 Der 
Begriff Gottes wird so seines theologisch-sakralen Gewandes entkleidet 
und bekommt einen Platz im Kategoriensystem von Kants Vernunftdenken 
zugewiesen. Logisch ist die Vernunft das Vorgängige, das ihn impliziert. 
Deshalb kann Kant die moralische Anlage der Vernunft auch nicht allein 
als Auslegerin des Glaubens, sondern zudem als „Grundlage“16 der Reli-
gion einführen. Das lässt sich recht besehen, auch wenn Kant diese radikale 
Konsequenz durch verklausulierte Formulierungen abzufedern versucht, so 
verstehen, dass der Begriff Gottes im Kern nichts anderes als eine Chiffre 
für das das kantische Philosophieren tragende Konzept einer Einheit der 
Vernunft ist. Vernunftglaube und Vernunftreligion sind in gewissen Hin-
sichten jenseits des Glaubens im religiösen Sinne situiert, da sie eine andere 
Bezeichnung für das reflexive Geschäft der philosophischen Kritik sind – 
eine Bezeichnung, die gewissermaßen an die eingespielte Terminologie der 
theologischen Moralbegründung anknüpft und sie hernach von innen her 
auflöst. Dass Kant nicht ganz ohne Rekurs auf Glauben auskommt, macht 
allerdings deutlich, dass die philosophische Kritik auch über das Wissen als 
Fundament von Gewissheit hinaustreibt. Seine Bezugnahme auf den Be-

                                                             
14  Kant, Religion, B 194. 

15  Kant, Religion, B 147. 

16  Vgl. Kant, Religion, B 179. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SICH ÜBER DIE GRENZEN DES ERKENNENKÖNNENS ORIENTIEREN | 21 

 
 

griff des Glaubens lässt sich so als ein Hinweis auf die Unzuverlässigkeit, 
auf die Abstützungsbedürftigkeit des Wissens deuten: Zumindest dann, 
wenn durch Wissen Gewissheit erlangt werden soll, und Kant geht es ja in 
seiner praktischen Philosophie nicht zuletzt darum, die Möglichkeit und 
Notwendigkeit vernunftgenerierter moralischer Gesetze zu zeigen. Eine 
Zielsetzung, die ihn in bestimmten Hinsichten vom Wissen zum Glauben 
treibt, auch wenn er ihn als Vernunftglauben von seinen mythisch-trans-
zendenten Gehalten zu reinigen versucht und ihn dadurch als Konzept zu 
retten hofft, das einer kritischen Reflexion standzuhalten vermag. Auf diese 
Problematik wird noch zurückzukommen sein. Erst vor ihrem Hintergrund 
wird sich dann im vollen Umfang zeigen, dass Kants kritische Unterneh-
mung in letzter Instanz über Glauben und Wissen hinausführt und Unge-
wissheit in Form einer grundsätzlichen Offenheit zu ihrem untergründigen 
Prinzip hat. Zunächst aber gilt es, die Feinheiten von Kants Religionsphilo-
sophie, die in einem eminenten Sinne als Theologiekritik auftritt, noch ein 
wenig schärfer herauszustellen.  

Es wurde en passant bereits erwähnt, dass Kant den moralischen Glau-
ben als Interpreten des Kirchenglaubens versteht. Wie weit dies geht, zeigt 
sich, wenn man genauer untersucht, was Kant unter einer solchen Ausle-
gung versteht. Zunächst folgt Kant der lutherisch-protestantischen Linie 
und postuliert einen unhintergehbaren Vorrang des Schriftprinzips vor dem 
Traditionsprinzip: Wenn ein Rekurs auf Statutarisches schon sein muss, 
dann aber bitte wenigstens ein solcher, der nicht Gefahr läuft, jede beliebi-
ge klerikale Äußerung, die allenfalls kirchliche Autorität als Stütze anfüh-
ren kann, in den Kanon der Glaubenssätze aufzunehmen.17 Mit dieser Wei-
chenstellung bricht Kant jedoch der protestantischen Variante statutari-
schen Glaubens mitnichten eine Lanze, denn sie wird, wie der statutarische 
Glauben insgesamt, zu einer mehr oder weniger gemeindepsychologisch-
folkoristischen Angelegenheit erklärt: Der statutarische Glauben hat keinen 
grundlegenden oder auch nur erschließenden Sinn, sondern er ist für Kant 
lediglich ein „Vehikel und Mittel der öffentlichen Vereinigung von Men-
schen“, die sich, so Kants praxeologische Konzession, durch reinen Ver-
nunftglauben allein wohl nicht bewerkstelligen lässt.18 Das allein schränkt 

                                                             
17  Kant, Religion, B 152. 

18  Vgl. ibid. Hier geht Kant übrigens über die Variante, die Rousseau im Contrat 

social vorschlägt, hinaus: Hatte dieser dort die Zivilreligion als integrierende 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


22 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN 

 
 

die Bedeutung des statutarischen Glaubens bereits empfindlich ein. Aus 
Kants vernunfttheoretischer Sicht auf Glaubensfragen kann dabei aber noch 
lange nicht stehen geblieben werden. Dieser Platzanweisung folgt die Skiz-
ze eines Examinationsprinzips in dessen Konsequenz der statutarische 
Glaube als völlig nachrangig, ja als für sich allein in keiner Hinsicht be-
standsfähig erscheinen muss. Kant fordert nämlich nun, indem er umreißt, 
was Auslegung des Kirchenglaubens durch den reinen Religionsglauben 
näher heißt, dass Glaubenssätze jeweils in einer Weise gelesen werden 
müssen, die „mit den allgemeinen Regeln einer reinen Vernunftreligion zu-
sammenstimmt“.19 In der Folge verliert die theologische Auslegung jegli-
che Deutungsautonomie; doch damit nicht genug: Der Offenbarungscharak-
ter der Schrift wird zudem in Abrede gestellt. Verbindlich ist nur das, was 
einer kritischen philosophischen Examination standzuhalten vermag – die 
Gründe der Gültigkeit werden so durch die Vernunftmoral und nicht durch 
vorgebliche Offenbarung bereitgestellt. Kant wiederholt diese Relegierung 
der Theologie noch einmal durch einen systematisierenden Verfahrensvor-
schlag zur Aufgabenteilung zwischen Philosophie und Theologie im Streit 

der Fakultäten. Auch dort lässt er keinen Zweifel daran aufkommen, wem 
allein die Deutungshoheit gebührt. Nachdem er zunächst darlegt, dass die 
philosophische Fakultät als sogenannte untere Fakultät von den drei oberen 
Fakultäten (Theologie, Jurisprudenz und Medizin) in ihrem kritischen Re-
flexionsbemühen nicht eingeschränkt werden darf, weil dieses ihren Kern 
ausmacht, und sie deshalb auch nicht darin limitiert werden kann, ohne zu-
gleich vernichtet zu werden,20 führt er sodann aus, dass sich die philosopi-
sche Fakultät mit den anderen in einem fortdauernden gesetzmäßigen Streit 
begriffen sieht, der sich schlicht dadurch ergibt, dass es ihr unvermeidlich 
eignet, die Aussagen der anderen drei Fakultäten einer kritischen Durch-

                                                                                                                          
Stütze des Vernunftrepublikanismus eingeführt, so bezweifelt Kant offenbar, ob 

eine vernunftreligiöse Perspektive allein schon die Aufgabe einer gemeinschaft-

lichen Integration zu erfüllen vermag. Ein zumindest sichtbarer, wenn auch bloß 

symbolischer Anschluss an religiöse Gehalte statutarischen Typs ist für ihn wohl 

darüber hinaus nötig. Zu Rousseaus Überlegungen zur Zivilreligion vgl. Rous-

seau, Du contrat social, Buch IV, Kap. VIII. 

19  Kant, Religion, B 158. 

20  Vgl. Kant, SdF, A 29-35. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SICH ÜBER DIE GRENZEN DES ERKENNENKÖNNENS ORIENTIEREN | 23 

 
 

leuchtung zu unterziehen.21 Die Richterposition in diesem Streit nun 
kommt, wie es auch kaum anders zu erwarten war, der Vernunft zu. Zur 
Verdeutlichung hängt Kant der Skizze dieses Streits eine exemplarische 
Erläuterung an, die sich des Streits zwischen der philosophischen und der 
theologischen Fakultät annimmt.22 Personifiziert treten in diesem Streit eine 
„biblische[r] Theolog“23 genannte fachtypisierte Figur und ein Philosoph 
gegeneinander an. Entstehen kann der Streit in gewisser Weise erst deswe-
gen, weil sich Religion und Moral, wie Kant behauptet, auf die gleiche Ma-
terie beziehen: Beiden geht es um die Begründung und Deutung allgemei-
ner Pflichten. In der Form nun unterscheiden sich die Begründungs- und 
Deutungsweisen nachhaltig: Während der biblische Theologe sich auf die 
Schrift als das geoffenbarte Wort Gottes bezieht und die Dignität der 
Pflichten durch sie getragen wissen will, versteht der Philosoph allgemeine 
Pflichten moralphilosophisch und lässt ihre Prüfung vor dem Gerichtshof 
der Vernunft stattfinden.24 Kant dementiert dabei, wie auch schon in der 
Religionsschrift, die Bezugnahme auf die Bibel nicht rundweg, aber er ver-
leiht ihr einen grundlegend anderen Charakter: Während der Theologe die 
Bibel lesen kann und die Gültigkeit der in ihr enthaltenen moralischen Sol-
lenssätze sich für ihn schon aus dem Umstand ergibt, dass sie in der Bibel 
stehen und also als geoffenbartes Gotteswort zu gelten haben, sind die bi-
blischen Formulierungen für den Philosophen zunächst nur Kandidatinnen 
für moralische Pflichtsätze. Ob sie sich letztlich auch als geeignete Kandi-
datinnen zu erweisen vermögen, kann aber erst durch eine kritische Ver-
nunftprüfung untersucht werden. Kurz: der Philosoph kann dem Theologen 
nicht das letzte Wort lassen, mehr noch: er mag mit ihm zwar in der Aus-
wahl der Sätze sogar übereinstimmen, aber er tut es aus anderen Gründen 
und seine Gründe sind diejenigen, denen Kants Argumentation zufolge 
Vorrang gebührt. Nicht die theologisch angenommene Heiligkeit kann die 
Deutung anleiten, sondern diese Aufgabe muss unweigerlich der Vernunft 
zufallen. Kant greift in diesem Zusammenhang erneut seine Vehikel-
Formulierung auf, die die Bibel als Bezugsquelle nur insofern rettet, als sie 
sie zugleich in ihre Schranken weist: „Die Schriftstellen also, die eine sol-

                                                             
21  Vgl. Kant, SdF, A 36ff. 

22  Kant, SdF, A 44-70. 

23  Kant, SdF, A 46. 

24  Vgl. ibid. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


24 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN 

 
 

che spezifische Offenbarung zu enthalten scheinen, müssen so ausgelegt 
werden, daß sie nur das Vehikel jenes moralischen Glaubens für ein Volk 
nach dessen bisher bei ihm im Schwang gewesenen Glaubenslehren betref-
fen“.25 Die theologische Deutung hat also eine gewisse historische Berech-
tigung. Heute ließe sich sagen, dass Kant hier eine Konzession an die kultu-
relle Besonderheit partikularer Gemeinschaften macht. Allerdings depra-
viert er diese kulturelle Besonderheit als Besonderheit spezifischer Glau-
benssätze, indem er ihnen durch seine hierarchischen Unterscheidungen 
zwischen Kirchen- und Religionsglauben26 sowie zwischen statutarischen 
und moralischen Glaubenssätzen27 in letzter Konsequenz kaum mehr als 
folkoristische oder allenfalls gemeinschaftspädagogische Bedeutung bei-
messen kann. Die Einsprüche seitens der Theologie sieht Kant sehr wohl, 
aber er bescheidet sie mit einem klaren Urteil: Die Phantasie wird ins 
„Überschwengliche“ treiben, wenn die Erkundung der Gründe der Moral 
„nicht an bestimmte Begriffe der Vernunft“ geknüpft bleibt.28 

Wie sich ein solcher Überschwang des Glaubens für Kant darstellt, lässt 
sich dem schon in der Titelwahl streitlustig angelegten vierten Teil der Re-
ligionsschrift entnehmen.29 Die beiden zentralen Begriffe zur Charakterisie-
rung eines Deutungshoheit beanspruchenden statutarischen Glaubens lau-
ten: Afterdienst und Pfaffentum. Afterdienst betreiben Kant zufolge jene, 
die diejenigen Teile des Kirchenglaubens, die Kant als historisch und statu-
tarisch bezeichnet, „für allein seligmachend erklären“.30 Der wahre Dienst 
hingegen muss sich, wie Kant unterstreicht, auf die „allgemeine Menschen-
vernunft“ als das „oberste gebietende Prinzip“ stützen.31 Da der Afterdienst 
dies nicht zu tun bereit ist, sondern das bloße Vehikel mit dem Prinzip ver-
wechselt, muss er sich als Religionswahn erweisen.32 Im Prinzip handelt es 

                                                             
25  Kant, SdF, A 63. 

26  Kant, SdF, A 64. 

27  Kant, SdF, A 73. 

28  Kant, SdF, A 65. 

29  Kant, Religion, B 225ff. Der vollständige Titel lautet: Vom Dienst und After-

dienst unter der Herrschaft des guten Prinzips, oder von Religion und Pfaffen-

tum. 

30  Kant, Religion, B 228/229. 

31  Kant, Religion, B 250. 

32  Kant, Religion, B 256. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SICH ÜBER DIE GRENZEN DES ERKENNENKÖNNENS ORIENTIEREN | 25 

 
 

sich hierbei aus Kants Perspektive um Fetischdienst, und in einer Kirche, 
die sich um eine solche Fassung des Glaubens herum organisiert, herrscht 
unvermeidlich das Pfaffentum.33 An dieser polemisch zugespitzen Kritik 
der theologischen und kirchlichen Glaubenserklärung zeigt sich nochmals, 
wie weit sich Kants religionsphilosophische Neudeutungen der Glaubens-
problematik von dem entfernt haben, was üblicherweise und vor allem zu 
seiner Zeit gemeinhin unter religiösem Glauben verstanden wird. Aller-
dings würde es zu kurz greifen, das, was Kant unter dem Begriff des Glau-
bens fasst, vollständig als Chiffre einer reinen Vernunftphilosophie, die in 
Gänze jenseits des Glaubens situiert ist, entziffern zu wollen. An vielen 
Stellen liegt eine solche Deutung, wie sich schon gezeigt hat, nahe. Und 
zweifelsohne philosophiert Kant jenseits des Glaubens im theologischen 
Verständnis. In dieser Hinsicht folgt er dem Weg der klassischen Aufklä-
rungserzählung, die in das Dunkel des Glaubens das Licht des Wissens 
bringt. Allerdings deutet sein Rekurs auf Kategorien des Glaubens eine ge-
wisse Skepsis gegenüber der Erfolgsträchtigkeit dieses Narrativs an. Kants 
Aufklärung nimmt eine radikalere Wendung, als sie innerhalb der einlini-
gen Erzählstruktur, an deren Anfang der Glauben und an deren Ende das 
Wissen steht, gedacht werden kann. In seinem Rückgriff auf den Glauben 
deutet sich nämlich eine Aufklärung über die Grenzen des Wissens an, die 
Kant in letzter Instanz, auch wenn das von ihm kaum beabsichtigt sein 
dürfte, über die Gewissheit, gleichviel ob in Form des Glaubens oder des 
Wissens, hinausführt. Um diese Tendenzen in Kants Überlegungen zu 
Glauben und Wissen hervortreten zu lassen, ist es notwendig, das Gesichts-
feld der Lektüre über die im engeren Sinne religionsphilosophischen 
Schriften hinaus auf die für das Glaubens- und Wissensthema einschlägigen 
Passagen der drei Kritiken zu erweitern. 

Die uns im vorliegenden Zusammenhang interessierenden Begriffe tau-
chen allesamt in einer hochgradig verdichteten Argumentation in dem rela-
tiv knappen Abschnitt Vom Meinen, Wissen und Glauben in der Kritik der 
reinen Vernunft auf.34 Kant reflektiert dort die Bedingungen und Voraus-
setzungen des Fürwahrhaltens, auf das sich in unterschiedlicher Weise die 

                                                             
33  Kant, Religion, B 276/277. 

34  Kant, KrV, B 848-859. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


26 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN 

 
 

drei Kategorien des Meinens, des Wissens und des Glaubens beziehen.35 
Am Anfang seiner Erörterung steht die für Kants Erkenntnistheorie insge-
samt entscheidende Unterscheidung von subjektiven und objektiven Grün-
den. In zunächst nur begrifflich sortierender Einstellung erläutert er dort, 
dass etwas dann für jedermann als wahr gelten kann, wenn es sich auf ob-
jektive Gründe stützt; ein solches Fürwahrhalten bezeichnet Kant als Über-
zeugung. Ihr korrespondiert die Überredung, die lediglich auf Gründe, die 
„in der besonderen Beschaffenheit eines Subjekts“36 liegen, zurückgreifen 
kann. Wie oft bei Kants Distinktionen, so ist es auch hier augenfällig, dass 
in der begrifflichen Unterscheidung bereits eine Hierarchisierung der epis-
temischen Qualität liegt: Auf seine Gültigkeit hin reflektiert, wird sich die 
Überredung als „bloßer Schein“37 erweisen müssen, da sie zwar im Gewand 
der Objektivität auftritt, jedoch nur subjektive Gründe mit sich zu führen 
vermag, denen die für ein objektives Urteil notwendige Allgemeinheit fehlt. 
Ihre Gültigkeit kann deshalb auch keine allgemeine sein; es handelt sich 
lediglich um eine „Privatgültigkeit“38. Objektive Gültigkeit, der Kant auch 
den Namen der Wahrheit beilegt, kann nur beanspruchen, was eine von al-
len aus objektiv geteilten Gründen nachvollziehbare „Übereinstimmung mit 
dem Objekt“39 aufweist. Kant verwendet hier übrigens, wie in der ganzen 
Kritik der reinen Vernunft, den klassischen, bereits auf Aristoteles zurück-
gehenden40, korrespondenztheoretischen Begriff der Wahrheit, den er an 
einer frühen Stelle der Kritik der reinen Vernunft in einer lapidaren Apo-
diktik folgendermaßen umreißt: „Was ist Wahrheit? Die Namenerklärung 
der Wahrheit, daß sie nämlich Übereinstimmung der Erkenntnis mit ihrem 
Gegenstande sei, wird hier geschenkt, und vorausgesetzt“.41 Dieser Begriff 
der Wahrheit ist mittlerweile bekanntermaßen alles andere als unbestrit-

                                                             
35  In der Kritik der praktischen Vernunft findet sich ebenfalls ein Kapitel, das sich 

mit dem Fürwahrhalten beschäftigt; auf es wird weiter unten noch zurückzu-

kommen sein. Vgl. Kant, KpV, A 255-263. 

36  Kant, KrV, B 848. 

37  Ibid. 

38  Ibid. 

39  Ibid. 

40  Vgl. Aristoteles, Metaphysik, 1011b. 

41  Kant, KrV, B 82. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SICH ÜBER DIE GRENZEN DES ERKENNENKÖNNENS ORIENTIEREN | 27 

 
 

ten.42 Kants Diskussion der Wahrheitsproblematik ist allerdings wesentlich 
komplexer und zurückhaltender als es diese Begriffsbestimmung, die Kant 
ja auch nur als eine Namenserläuterung verstanden wissen möchte, vermu-
ten lassen könnte. Für ihn ergibt sich die entscheidende Frage erst dann, 
wenn es darum geht, ein sicheres und allgemeines Kriterium für die Wahr-
heit anzugeben. Diese Frage verweist dann auf die Diskussion des jeweili-
gen Verhältnisses von Glauben, Meinen und Wissen zum Fürwahrhalten 
und letztlich zur Gewissheit. Die drei Kategorien ordnet Kant auf einer Stu-
fenleiter an, die zur Gewissheit führt.43 Auf der untersten Stufe ist das Mei-
nen angesiedelt. Es genügt weder in subjektiver noch in objektiver Hinsicht 
einigermaßen bestandsfesten Kriterien des Fürwahrhaltens, da es keine be-
lastbare Beziehung zu Gründen unterhält, sondern sich auf sie eher im fra-
gilen Modus des ungeprüften Ahnens bezieht. Der Glauben hingegen kann 
aus subjektiver Perspektive als zureichend beurteilt werden; freilich langt 
auch er nicht zu einer objektiven Form des Fürwahrhaltens zu, da seine 
Gründe keineswegs allgemein teilbar sein müssen. Auf seiner Grundlage ist 
wohl eine für mich hinlängliche Überzeugung möglich, nicht aber eine für 
jedermann gültige Gewissheit. Subjektiv und objektiv zureichende Gewiss-
heit lässt sich erst auf der dritten Stufe, der des Wissens, erreichen.  

Wenn nun mit den Mitteln der reinen Vernunft geurteilt werden soll, 
dann liegt es auf der Hand, dass das Meinen keine geeignete Option darstel-
len kann; in Kants Verbotsrhetorik heißt es deshalb, dass es in solchen Hin-
sichten „gar nicht erlaubt [ist], zu meinen“.44 Das gilt übrigens für die theo-
retische Erkenntnis ebenso wie für die praktische, denn auch eine sittliche 
Handlung kann sich kaum auf bloßes Meinen stützen. Nach dieser erwart-
baren Ablehnung des Meinens als stichhaltige Grundlage des Fürwahrhal-
tens erfolgt in Kants Argumentation ein bedeutender Schluss, der auf den 
ersten Blick überraschend scheinen könnte und mit dessen Gestalt und Fol-
gen wir uns nun ausführlich beschäftigen müssen. Kant sagt, dass in speku-
lativer Hinsicht das Meinen zu wenig ist, „aber Wissen auch zu viel“.45 Ihm 
scheint offenbar der Rekurs auf die Gewissheit des Wissens in spekulativen 
Fragen verstellt zu sein. Es würde unweigerlich zu weit führen, diese kanti-

                                                             
42  Vgl. hierzu: Wellmer, Der Streit um die Wahrheit. 

43  Vgl. hierzu Kant, KrV, B 850. 

44  Ibid. 

45  Kant, KrV B 851. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


28 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN 

 
 

sche These in allen Details und das heißt: vor dem Hintergrund der Archi-
tektur der gesamten Kritik der reinen Vernunft zu bedenken.46 Wir müssen 
uns hier auf einige einordnende Bemerkungen beschränken, anhand deren 
es aber dennoch möglich sein dürfte, den Sinn des kantischen Schachzugs 
nachzuvollziehen. Die Rede vom spekulativen Vernunftgebrauch ist für 
Kant gewissermaßen ein Synonym für den theoretischen Vernunftgebrauch 
überhaupt. In der Spekulation geht es nämlich darum, das theoretische Er-
kennen in Begriffen a priori, d. h. vor und außer aller Erfahrung zu denken. 
Nur eine solche Erkenntnis a priori ist frei von allen Zufälligkeiten, die 
sich ihr durch Erfahrung notwendig beimischen würden, und kann deshalb 
auf Allgemeingültigkeit Anspruch anmelden.47 Die Spekulation ist aller-
dings ein zweischneidiges Schwert, da sie sich im Überflug der Erfahrung 
in eine Dialektik verwickelt, die stets dazu tendiert, über die Grenzen der 
Vernunft hinauszuschießen und sich infolgedessen in Antinomien zu ver-
stricken. Eines der Zentren des kantischen Gebäudes einer Vernunftkritik 
ist die Diskussion und kritische Aufhebung dieser Antinomien.48 Eine un-
umgängliche Implikation der kritischen Aufhebung der Antinomien des 
spekulativen Vernunftgebrauchs besteht darin, dass die kritisch gewonne-
nen Aussagen über das Erkenntnisvermögen der reinen Vernunft nicht mit 
objektiven Aussagen über die Welt verwechselt werden dürfen.49 Kant er-
kundet das menschliche Erkenntnisvermögen, nicht aber die Welt im onto-
logischen Sinne – und vor diesem Hintergrund ist die obige Stelle zu ver-
stehen, in der behauptet wird, dass Wissen in spekulativer Hinsicht zu viel 
gefordert ist. Wissen definiert Kant schließlich als eine durch objektive und 
subjektive Gründe getragene Einsicht. Spekulativ kann aber auf die objek-
tiven Gründe einer Erkundung der Dinge an sich selbst nicht durchgegriffen 
werden; wir bleiben im Vernunftgebrauch auf unsere internen Gründe ver-

                                                             
46  Andernorts habe ich einen, allerdings in vielen Hinsichten auch nur andeutenden 

Versuch unternommen, die Architektur von Kants Vernunftkritik kritisch zu re-

konstruieren. Vgl. Flügel-Martinsen, Entzweiung, Teil II, Kap. a.1. 

47  Kant erläutert den Begriff des Spekulativen wie folgt: „Eine theoretische Er-

kenntnis ist spekulativ, wenn sie auf einen Gegenstand, oder solche Begriffe von 

einem Gegenstande, geht, wozu man in keiner Erfahrung gelangen kann“, Kant, 

KrV, B 662/663. 

48  Vgl. Kant, KrV, Zweite Abteilung. Die transzendentale Dialektik. 

49  Vgl. KrV, B 534/535. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SICH ÜBER DIE GRENZEN DES ERKENNENKÖNNENS ORIENTIEREN | 29 

 
 

wiesen. Wir können durch Vernunftgebrauch nicht zu wahrem Wissen über 
die Welt an sich gelangen. Das führt Kant zu der Konsequenz, dass ein auf 
Gewissheit zielendes Urteil im spekulativen Vernunftgebrauch unmöglich 
bleiben muss: „In bloß spekulativer Absicht können wir also hier gar nicht 
urteilen; weil subjektive Gründe des Fürwahrhaltens, wie die, so das Glau-
ben bewirken können, bei spekulativen Fragen keinen Beifall verdienen“.50 

Etwas anders liegen die Dinge hinsichtlich praktischer Fragen. Hier ist, 
so behauptet Kant, eine Gewissheit a priori möglich, die uns in theoreti-
schen Fragen versperrt bleiben muss: die (des Bewusstseins) der Freiheit. 
Wir werden uns mit dem Freiheitsthema und seiner diffizilen Behandlung 
bei Kant sogleich noch eingehender auseinandersetzen müssen. Folgen wir 
aber zuvor noch ein wenig der Argumentation des Abschnitts über das 
Meinen, das Wissen und den Glauben, denn nachdem wir über die Unzu-
länglichkeit des Meinens und die Unerreichbarkeit des Wissens schon eini-
ges erfahren haben, steht die Beschäftigung mit dem Glauben bislang noch 
aus. Kant operiert hier mit einer Unterscheidung, die für den Halt der ge-
samten Architektur seiner Philosophie entscheidende Bedeutung hat. In der 
Erörterung des Wissens, des Glaubens und des Meinens verfuhr Kant bis-
her mit jener entschiedenen Offenheit, die er als unumstößliches methodi-
sches Prinzip der intellektuellen Redlichkeit postuliert.51 Diese hat ihn al-
lerdings in nicht geringe Schwierigkeiten gebracht: Vom Meinen wissen 
wir, dass es in keiner Hinsicht die Gewissheit bereitzustellen vermag, auf 
die sich ein begründetes Fürwahrhalten stützen können müsste, und Wissen 
lässt sich, wie Kant selbst eingesteht, nicht erreichen. Der einzig übrig blei-
bende Glauben scheint prima vista kaum tauglich zu sein, um die offen 
bleibende Lücke zu füllen. Kant hat ihn, wie wir gesehen haben, in knap-
per, aber unmissverständlicher Weise als bloß subjektiv, aber nicht auch 
objektiv zulänglich charakterisiert. In dieser verfahrenen Situation bringt 
Kant eine Unterscheidung von zufälligem und notwendigem Glauben ins 
Spiel, der folgende Überlegungen vorangehen:52 In praktischen Fragen 

                                                             
50  Kant, KrV, B 851. 

51  In der Kritik der praktischen Vernunft bemerkt Kant zu diesem Thema: „Schrift-

steller würden sich manche Irrtümer, manche verlorne Mühe (weil sie auf 

Blendwerk gestellt war) ersparen, wenn sie sich nur entschließen könnten, mit 

etwas mehr Offenheit zu Werke zu gehen“, Kant, KpV, A 191. 

52  Vgl. für die folgenden Ausführungen Kant, KrV, B 851-852. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


30 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN 

 
 

spricht er zugleich davon, dass das Fürwahrhalten Glauben genannt werden 
kann und dass es sich auf notwendige Zwecke bezieht. Fraglich ist, wie sich 
durch Glauben, der ja durch den Rekurs auf subjektive Gründe gekenn-
zeichnet ist, ein Notwendigkeitsaufweis erbringen lassen soll. Kant unter-
scheidet zu diesem Zweck zwei Typen von Notwendigkeit. Einerseits kann 
Notwendigkeit subjektiv verstanden werden: Notwendig ist etwas dann, 
wenn ich (als Subjekt) keine andere Weise angeben kann, auf die sich ein 
Zweck, im Falle praktischer Fragen der Zweck der sittlichen Handlung, er-
reichen lässt. Das ist aber nur eine subjektive Notwendigkeit, auf deren 
Grundlage sich kaum eine zureichende Begründung des Fürwahrhaltens 
bewerkstelligen lassen dürfte. Das sieht Kant wohl ebenso. Der Glaube, der 
sich aus dieser Notwendigkeit ergibt, ist, unter Allgemeinheitsgesichts-
punkten durchleuchtet, ein bloß zufälliger Glaube. Deshalb umreißt er an-
dererseits eine allgemein gültige Notwendigkeit. Von dieser kann berech-
tigterweise dann gesprochen werden, „wenn ich gewiß weiß, daß niemand 
andere Bedingungen kennen könne, die auf den vorgesetzten Zweck füh-
ren“.53 In diesem Fall, so Kants Argument, handelt es sich nicht länger um 
einen zufälligen, sondern um einen notwendigen Glauben. Es ist dieses Ar-
gument, auf das Kant, wie wir noch verschiedentlich sehen werden, immer 
dann zurückkommt, wenn es darum geht, die allgemeine Dignität des mora-
lischen Glaubens, den er auch Vernunftglauben nennt, auszuweisen.  

Doch dieser Argumentationsschritt ist hier noch gar nicht vollzogen. 
Zuvor muss erst noch gezeigt werden, dass es überhaupt der moralische 
Glauben ist, der die genannten Ansprüche im Unterschied zu anderen For-
men des Glaubens zu erfüllen vermag. Kant unterscheidet dazu drei For-
men des Glaubens: den pragmatischen, den doktrinalen und den morali-
schen Glauben. Der pragmatische Glauben mag in diesem oder jenem Fall 
zweckdienlich sein, aber es handelt sich bei ihm, wie Kant meint, um einen 
durch und durch zufälligen Glauben. Er orientiert das Handeln dort, wo es 
sich auf nichts Gewisseres stützen kann. Kant zieht zur Illustration ein 
Arztbeispiel heran: Ein Arzt, der sich in seiner Diagnose nicht sicher ist, 
diagnostiziert Schwindsucht, dann weiß er zumindest, was zu tun ist, ob-
gleich ein anderer Arzt womöglich anders und besser urteilen würde.54 Von 
diesem Glauben, der in der alltagsweltlichen Wendung des „Ich glaube, es 

                                                             
53  Kant, KrV, B 852. 

54  Ibid. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SICH ÜBER DIE GRENZEN DES ERKENNENKÖNNENS ORIENTIEREN | 31 

 
 

könnte sich so und so verhalten“ seinen angemessenen Ausdruck findet, 
unterscheidet sich der doktrinale Glauben. In diesem Fall wird nicht einfach 
geglaubt, weil man ja aufgrund irgendwelcher Annahmen handeln muss 
oder jedenfalls denkt, dass man handeln muss und es besser ist, dies auf-
grund von Annahmen zu tun, so ungewiss sie auch sein mögen. Von dok-
trinalem Glauben spricht Kant dann, wenn ein reflektierendes Subjekt bei 
aller Anstrengung keine andere Erklärung für ein bestimmtes Phänomen zu 
finden vermag und das, woran geglaubt wird, in der Lage wäre, dieses Phä-
nomen hinreichend plausibel zu erklären. Für Kant gehört der Glaube an 
die Lehre vom Dasein Gottes in bestimmten Hinsichten zum doktrinalen 
Glauben, denn, so argumentiert Kant, die Einheit der Natur verweist auf 
eine sie ursprünglich ordnende göttliche Logik als sie instruierende „höchs-
te Intelligenz“, die nach „weisesten Zwecken“55 verfährt. Damit ist der dok-
trinale Glaube zwar weit vom pragmatischen Glauben entfernt, aber den-
noch bleibt auch er zufällig und hat dadurch „etwas Wankendes in sich“.56 
Denn die Existenz bspw. eines göttlichen Wesens ist durch das Versagen 
des subjektiven Auffindens anderer Erklärungen noch keineswegs allge-
mein als notwendig aufgezeigt. Anders verhält es sich erst mit dem morali-
schen Glauben. Die andere Stellung des moralischen Glaubens sucht Kant 
durch eine zweistufige Argumentation zu sichern. Erstens ist es nach seiner 
Auffassung „schlechterdings notwendig […] dem sittlichen Gesetze in allen 
Stücken Folge“57 zu leisten. Damit ist, so stellt es sich wenigstens für Kant 
dar, ein gewisser Ausgangspunkt gewonnen, auf den der zweite Schritt auf-
bauen kann. Dieser hat eine simple Struktur, indem Kant die Position ver-
tritt, dass sich das unter keinen anderen Bedingungen denken lässt, als unter 
denen, aus moralischen Gründen das Dasein Gottes und das künftige Leben 
zu glauben. Wohlgemerkt ist hier nicht die Rede davon, dass wir die Mög-
lichkeit der Existenz Gottes und der unsterblichen Seele wissen. Wir glau-
ben sie – aber wir glauben sie nicht zufälligerweise, sondern notwendig. 
Wiewohl es auch in Belangen des moralischen Glaubens, wie auf dem Feld 
des Glaubens insgesamt, subjektive Gründe bleiben und von Wissen darum 
nicht gesprochen werden kann, zeigt sich Kant trotzdem überzeugt, dass 
sich eine Gewissheit ergibt: Die Gewissheit, die sich in der aus der Sub-

                                                             
55  Kant, KrV, B 854. 

56  Kant, KrV, B 855. 

57  Kant, KrV, B 856. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


32 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN 

 
 

jektperspektive notwendigen Aussage „ich bin moralisch gewiß“58 zum 
Ausdruck bringt.  

Einen möglichen Schwachpunkt seiner Argumentation sieht Kant 
selbst: „Das einzig Bedenkliche, das sich hierbei findet, ist, daß sich dieser 
Vernunftglaube auf die Voraussetzung moralischer Gesinnungen gründet“. 
In der Auseinandersetzung mit dieser zu behebenden Schwierigkeit, die 
Kant an dieser Stelle gar nicht direkt angeht,59 verwendet er eine Argumen-
tationsfigur, auf die er auch an anderen vergleichbaren Stellen zurück-
kommt. Kant entscheidet sich für eine argumentatio e contrario, indem er 
sich der Existenz Gottes und der unsterblichen Seele von der Annahme 
ihrer Nichtexistenz her nähert: Für diese, so lautet Kants zentrale Überle-
gung, lässt sich nun aber keineswegs ein zureichender Nachweis erbringen, 
denn es müsste durch die Vernunft bewiesen werden, dass Gott und die un-
sterbliche Seele unmöglich sind, was, wie Kant an dieser Stelle formuliert, 
„kein vernünftiger Mensch übernehmen kann“60 – wobei die zitierte Wen-
dung zwei Akzente hat: das Adjektiv vernünftig und das Verb können und 
deshalb entschieden so zu lesen ist, dass sich durch Vernunft einer solcher 
Nachweis im starken Sinne nicht erbringen lässt. Zwar gibt Kant dadurch 
seiner Konklusion eine insgesamt negative Fassung, aber er schließt von ihr 
auf eine Gewissheit und Notwendigkeit jenseits dessen, was sich wissen 
lässt. Das setzt allerdings eine ganz bestimmte Logik voraus, von der kei-
neswegs ausgemacht ist, dass sie zu der angestrebten Gewissheit führen 
muss. Kant muss nämlich davon ausgehen, dass der Nachweis der Unmög-
lichkeit der einen Seite die prinzipielle Möglichkeit der anderen Seite not-
wendig nach sich zieht. Es ist dies aber, wie sehr viel später in Auseinan-
dersetzung mit Derrida und etwas früher schon bei Nietzsche ersichtlich 
werden wird, eine Annahme, die alles andere als selbstverständlich ist. 
Nietzsche bezeichnet die hier zugrunde gelegte Logik als eine Psychologie 
der Metaphysik, die für eine schließende argumentative Logik notwendig 
sein mag, aber dadurch diese noch keineswegs plausibel macht. Ihr Muster 
ist die Überlegung, dass wenn es sich mit A „so und so“ verhält, für B fol-

                                                             
58  Kant, KrV, B 857. 

59  Auf die direkteren Stellungnahmen Kants zu diesem Problemsyndrom kommen 

wir weiter unten im Zusammenhang der Erörterung des Problems einer Gewiss-

heit der Freiheit zurück. 

60  Kant, KrV, B 858. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SICH ÜBER DIE GRENZEN DES ERKENNENKÖNNENS ORIENTIEREN | 33 

 
 

gerichtig „das und das“ gelten muss; aus Nietzsches Perspektive liegen die-
ser Logik Wünsche, dass es so sein möge, zugrunde.61 

Betrachten wir die Bedingungen dieser von Kant in Anspruch genom-
menen Argumentationslogik noch etwas näher, da es von ihrer Plausibilität 
abhängt, ob sich die Gewissheit retten lässt, der er durch seine vernunftkri-
tische Examination von Glauben und Wissen ein undogmatisches und da-
mit weniger fragiles Postament zu geben sucht. In der Kritik der prakti-
schen Vernunft finden sich Passagen, die den Stellen aus der Kritik der 

reinen Vernunft, an denen Kant die Gründe des Fürwahrhaltens erkundet, 
korrespondieren. Die Kritik der praktischen Vernunft ist innerhalb der An-
lage des kantischen Philosophierens die notwendige Folge der Kritik der 

reinen Vernunft, da in praktischer Hinsicht, wie schon angedeutet wurde, 
etwas möglich ist, was in theoretischer unerreichbar bleiben muss: Wäh-
rend die theoretische Vernunftkritik sich mit der negativen Aufgabe be-
scheiden muss, die Vernunft nur zu läutern,62 soll es der praktischen Ver-
nunftkritik möglich sein, auf ein positives Ergebnis, nämlich auf den 
Aufweis der Freiheit, zuzulaufen. Die Freiheitsdiskussion macht deshalb, 
wie Kant es fasst, „den Schlußstein von dem ganzen Gebäude eines Sys-
tems der reinen, selbst der spekulativen, Vernunft aus“63, weil sie „die ein-
zige unter allen Ideen der spek. Vernunft [ist], wovon wir die Möglichkeit a 
priori wissen“64 – und weil die Vernunft, wie hinzuzufügen ist, durch die 
Freiheit ihr Praktischsein und mit ihm die Realität ihrer Begriffe, mithin 
sich selbst mit Gewissheit nachweist. Im Zusammenhang dieser Überle-
gungen aus der Vorrede zur Kritik der praktischen Vernunft spielt auch 
schon ein Gedanke eine wichtige Rolle, der in Kants Schriften immer dann, 
wenn die Freiheit erläutert wird, in verschiedenen Fassungen auftaucht und 
den wir nun genauer in Augenschein nehmen müssen. Kant gibt der Formu-
lierung, dass wir die Möglichkeit der Freiheit a priori wissen, einen eigen-
tümlichen Appendix, indem er schreibt, wir wissen „die Möglichkeit a prio-
ri […], ohne sie doch einzusehen“. Der Appendix endet hier nicht, sondern 
er erhält eine, ebenfalls seltsame, Fortsetzung. Der Satz sei hier deshalb 
noch einmal im Ganzen zitiert: „Freiheit ist aber auch die einzige unter al-

                                                             
61  Vgl. Nietzsche, Nachlass 1885-1887, 327. 

62  Kant, KrV, B 25. 

63  Kant, KpV, A 4. 

64  Kant, KpV, A 5. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


34 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN 

 
 

len Ideen der praktischen Vernunft, wovon wir die Möglichkeit a priori 
wissen, ohne sie doch einzusehen, weil sie die Bedingung des moralischen 
Gesetzes ist, welches wir wissen“.65 Verzichten wir zunächst auf eine ein-
gehende Interpretation des Satzes, dessen Gehalt, Voraussetzungen und 
Folgen uns ohnehin nun beschäftigen werden, und notieren wir nur einige 
Beobachtungen: Freiheit wird gewusst, aber dieses Wissen ist nicht einseh-
bar – wir wissen sie, weil sie Bedingung eines moralischen Gesetzes ist, das 
wir wissen. Zweimal wird hier von einem Wissen gesprochen, von einem 
Wissen jenseits des herkömmlichen Wissens, denn es handelt sich jeweils 
nicht um eindeutig Feststellbares. Von solchem eindeutig Feststellbaren 
lässt sich nach den bisherigen Ausführungen ohnehin nicht ohne weiteres 
sprechen – denn was soll sich eindeutig feststellen lassen, wenn wir zu so 
etwas wie objektiven Data über die Welt nicht vordringen können. Dieses 
eigenartige, weil nicht einsehbare Wissen der Freiheit ist womöglich das 
Gewisseste, das sich dann überhaupt noch denken lässt und es unterhält 
eine enge systematische Beziehung zu einem moralischen Gesetz, das wir 
ebenfalls wissen. Doch was heißt hier wissen? Das moralische Gesetz ver-
dankt Kant zufolge die Dignität der Gewissheit – wie wir in den nach der 
Kritik der praktischen Vernunft verfassten religionsphilosophischen Schrif-
ten, die weiter oben einer Lektüre unterzogen wurden, verfolgen konnten – 
einem moralischen Glauben, der Gewissheit jenseits des Wissens ermög-
licht, da er ein notwendiger Glauben ist. Vor dem Hintergrund des Glau-
bens lässt sich der Satz auch anders lesen: Der Einschub „ohne sie [die 
Freiheit bzw. ihre Möglichkeit a priori, OFM] doch einzusehen“ ist so plat-
ziert, dass der Satz eine eindeutige Lesart nicht zulässt. Gemeint sein könn-
te gleichermaßen, dass wir die Freiheit wissen, weil wir das moralische Ge-
setz wissen oder auch, dass wir sie nicht einsehen können, weil sie die 
Bedingung des moralischen Gesetzes ist. Der letzten Lesart zufolge wäre 
sie das Uneinsehbare, zu dessen Plausibilisierung Kant den notwendigen 
moralischen Glauben einführt, einen Glauben, der zwar kein Wissen ist, 
aber ebenso gewiss wie Wissen sein soll. Wir müssen zwischen diesen bei-
den Lesarten keine Entscheidung treffen. In beidem Fällen ist nämlich un-
klar, warum und wie wir über Freiheit Gewissheit erlangen können und mit 
dieser Frage werden wir uns jetzt anhand weiterer Textstellen auseinander-
setzen müssen. Der Satz lässt übrigens noch andere Deutungsfragen offen 

                                                             
65  Ibid. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SICH ÜBER DIE GRENZEN DES ERKENNENKÖNNENS ORIENTIEREN | 35 

 
 

und seine Deutung wird zudem zusätzlich dadurch erschwert, dass es zu 
ihm eine Fußnote gibt, in der Kant die verschiedenen Varianten diskutiert, 
in der sich moralisches Gesetz und Freiheit zueinander als Bedingungen 
verhalten können, wobei immer zur Frage steht, wer wen bedingt.66 

Kant greift das Freiheitsthema noch einmal in den letzten Kapiteln der 
dritten Kritik, der Kritik der Urteilskraft, auf. Dort reflektiert er im Zu-
sammenhang der Erörterung der Freiheit erneut auch das Verhältnis von 
theoretischer und praktischer Vernunft sowie die damit eng verknüpfte Fra-
ge, ob und worin mit den Mitteln der Vernunft Gewissheit erlangt werden 
kann. Freiheit versteht er zunächst als Tatsache, wobei er nochmals unter-
streicht, dass sich ihre Möglichkeit theoretisch nicht beweisen lässt.67 Eine 
Tatsache der praktischen Vernunft ist Freiheit Kant zufolge insofern, als sie 
sich erstens in den praktischen Gesetzen der reinen Vernunft und zweitens 
durch wirkliche sittliche Handlungen zum Ausdruck bringt. Kant erneuert 
auch an dieser Stelle die aus der Kritik der praktischen Vernunft bereits be-
kannte Annahme, dass sich Gewissheit letztlich nur im praktischen Ver-
nunftgebrauch erreichen lässt, der spekulative hingegen nicht zu ihr zu ge-
langen vermag. In dem kurzen Abschnitt Vom Fürwahrhalten aus der Kritik 
der praktischen Vernunft, in dem das Verhältnis von praktischer und theo-
retischer Vernunft über die Figur des reinen praktischen Vernunftglaubens 
und seine Rolle beim Fürwahrhalten erörtert wird, hatte Kant den Unter-
schied zwischen dem theoretischen und dem praktischen Vernunftgebrauch 
in folgender Weise festgehalten: „Ein Bedürfnis der reinen Vernunft in 
ihrem spekulativen Gebrauche führt nur auf Hypothesen, das der reinen 
praktischen Vernunft aber zu Postulaten“.68 Der Gehalt der Distinktion ist 
augenfällig: Während Hypothesen etwas Zufälliges anhaftet, können Postu-
late demgegenüber mit dem Anspruch der Notwendigkeit auftreten. Auf 
den damit zur Geltung gebrachten Vorrang der praktischen Vernunft bei der 
Begründung des Fürwahrhaltens greift Kant auch in der Kritik der Urteils-

kraft zurück, wenn er sich zu erläutern bemüht, inwiefern und wodurch sich 
Gott und Seelenunsterblichkeit belegen lassen. Freiheit, so lautet Kants Be-
hauptung, ist einzig geeignet, diesen Nachweis zu erbringen, während er 

                                                             
66  Ibid. 

67  Kant, KdU, B 457. 

68  Kant, KpV, A 255. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


36 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN 

 
 

auf theoretischem Wege verfehlt werden muss.69 Sie ist aber nur in einer 
besonderen Weise dazu in der Lage, als Grund des Fürwahrhaltens zu fun-
gieren: Sie gibt nämlich einen gültigen Beweisgrund nur „in praktischer 
Absicht“ ab.70 Da sich Kant aber davon überzeugt zeigt, dass es eines ande-
ren Beweis hier gar nicht bedarf, kann er dennoch festhalten, dass der prak-
tische Vernunftgebrauch mithilfe des Faktums der Freiheit „die Vernunft 
über diejenigen Grenzen erweitern kann, innerhalb deren jeder Naturbegriff 
(theoretischer) ohne Hoffnung eingeschränkt bleiben müsste“.71 Wichtig für 
unsere Zwecke der Untersuchung von Glauben und Wissen ist die Schluss-
folgerung, die Kant aus diesen Überlegungen für den Charakter des Für-
wahrhaltens zieht. Das Fürwahrhalten kann, wie es schon aus seiner Erörte-
rung in der Kritik der reinen Vernunft bekannt ist, eines sein, das sich 
entweder als Wissen oder als Glauben verstehen lässt.72 Für Kant ist es klar, 
dass das moralische Argument, das sich der Freiheitskategorie verdankt, 
sich letztlich nicht als Wissen verstehen lassen kann, sondern auf den Glau-
ben als Vernunftglauben verweist. Kants Philosophie führt insofern, wie 
sich an der Behandlung der Moral- und der Freiheitsproblematik in der Kri-

tik der Urteilskraft ein weiteres Mal zeigt, über das Wissen hinaus. Zwar 
soll der praktische Vernunftgebrauch die Gewissheit der Freiheit aufzeigen, 
aber Kant verschweigt an keiner Stelle, dass sich das nicht im Modus der 
Gewissheit des Wissens erreichen lässt. Den eigenartigen Charakter einer 
Erkenntnis der Freiheit jenseits des Wissens hält Kant in einer aufschluss-
reichen Formulierung aus der Religionsschrift fest: 

 
„So ist die Freiheit, eine Eigenschaft, die dem Menschen aus der Bestimmbarkeit 

seiner Willkür durch das unbedingt moralische Gesetz kund wird, kein Geheimnis, 

weil ihr Erkenntnis jedermann mitgeteilt werden kann; der uns unerforschliche 

Grund dieser Eigenschaft aber ist ein Geheimnis, weil er uns zur Erkenntnis nicht 

gegeben ist.“73 

 

                                                             
69  Kant, KdU, B 465-468. 

70  Kant, KdU, B 467. 

71  Kant, KdU, B 468. 

72  Ibid. 

73  Kant, Religion, B 209. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SICH ÜBER DIE GRENZEN DES ERKENNENKÖNNENS ORIENTIEREN | 37 

 
 

In diesem Zitat kommt der seltsame Doppelcharakter der Gewissheit der 
Freiheit besonders plastisch zum Ausdruck. Sie ist uns einerseits offenbar 
und gewiss – aber andererseits bleibt sie uns verschlossen, wir können ihren 
Grund nicht mit Gewissheit ausmachen. Die Gewissheit der Freiheit, die 
einzige, die uns durch Vernunftgebrauch überhaupt zugänglich ist, liegt 
jenseits des Wissens – der Grund der Freiheit ist uns, wie Kant in der obi-
gen Formulierung sagt, zur Erkenntnis nicht gegeben. Woher aber rührt 
dann überhaupt die Gewissheit der Freiheit? Wie kann Kant zu der Annah-
me gelangen, dass sich Freiheit jenseits des Wissens von ihr dennoch mit 
Gewissheit annehmen lässt? Kant sucht an dieser Stelle Zuflucht bei der 
Kategorie der Notwendigkeit. Die Freiheit bzw. das moralische Gesetz, was 
für Kant, der beide über den Begriff der Autonomie als einer freien Selbst-
gesetzgebung verknüpft,74 bekanntlich einerlei ist,75 können zwar nicht nä-
her, sie ergründend, erklärt werden, aber die Zulässigkeit des Rekurses auf 
sie soll sich verteidigen lassen. Sie ergibt sich, wie Kant postuliert, aus der 
Notwendigkeit, mit der die Vernunft uns solche Gesetze, wie wir beobach-
ten können sollen, gibt.76 Dieses Argument setzt wiederum eine bestimmte 
Logik voraus, die derjenigen ähnelt, mit deren Hilfe Kant, wie wir weiter 
oben gesehen haben, behauptet, dass die Möglichkeit dessen, das sich nicht 
als unmöglich zeigen lässt, angenommen werden kann. Übrigens macht 
Kant hier von der Ungewissheit einen konstruktiven Gebrauch: Es muss, so 
ließe sich die Reflexion über Möglichkeit und Unmöglichkeit auch lesen, 
ungewiss bleiben, ob sich die Unmöglichkeit nachweisen lässt, was ja vor 
allem auch heißt, dass sie nicht nachgewiesen werden kann, und damit ist 
die Möglichkeit zumindest nicht dementiert. Durch den Verweis auf die 
Notwendigkeit wird dem Argument aber eine deutlich positivere Gestalt 
gegeben. Es ist, wenn erst die Notwendigkeit demonstriert ist, nicht länger 
nötig, auf die schwache Formulierung zurückzugreifen, dass eine Möglich-
keit sehr wohl angenommen werden kann, wenn die Unmöglichkeit sich 
nicht nachweisen lässt, sondern nunmehr kann, so sieht es zumindest Kant, 
davon gesprochen werden, dass etwas in Anspruch genommen werden 
muss, dessen Notwendigkeit als erwiesen gelten darf. Kant kombiniert bei-
de Argumentationslinien: Wir erlangen eine erste Gewissheit über die Mög-

                                                             
74  Kant, KpV, A 58/59. 

75  Kant, KpV, A 79/80. 

76  Kant, KpV, A 52/53. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


38 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN 

 
 

lichkeit der Freiheit dadurch, dass wir ihre Unmöglichkeit nicht definitiv 
erweisen können, und wir werden sodann durch die moralischen Gesetze 
dazu genötigt, Freiheit anzunehmen. Diese Nötigung, sie anzunehmen, 
schlägt Kant dann vor im Sinne einer Berechtigung zu deuten: wir sind 
„genötigt, eben dadurch auch berechtigt […], sie anzunehmen“.77 Es ist hier 
weder möglich noch nötig, der komplexen Freiheitsdiskussion und der 
transzendentalen Aufhebung der Freiheitsproblematik in Kants Kritik der 
praktischen Vernunft eine ausgiebige Diskussion zu widmen. Für die vor-
liegenden Zwecke dürften die wesentlichen Punkte bereits deutlich genug 
hervorgetreten sein. Es gilt abschließend noch, ihre Konsequenzen, die ver-
schiedentlich bereits angedeutet wurden, zu erwägen. Eine Notiz zu der von 
Kant supponierten Logik scheint mir in diesem Zusammenhang wichtig. Es 
wurde bereits gesagt, dass die Logik, mit deren Hilfe davon gesprochen 
werden kann, dass die Unmöglichkeit der einen Option die Möglichkeit der 
anderen nahelegt, auf zweifelhaften Gründen ruht. Diese Logik beinhaltet 
eine Aussage über die konsistente Beschaffenheit der Welt, die mitnichten 
unbesehen vorausgesetzt werden kann. Es gibt keinen prima facie gültigen 
Grund anzunehmen, dass sich die Welt in das Schema eines Entweder-Oder 
einfügt. Eine solche Zweiseitenlogik ist es aber, die Kant, zumindest impli-
zit, verschiedentlich unterstellt. Erst vor ihrem Hintergrund ergeben die 
gewaltigen Aussortierungsargumentationen, von denen seine Schriften, vor 
allem die kritischen, übervoll sind, überhaupt Sinn. Argumentativer Fort-
schritt auf dem Weg zu einer steigenden Gewissheit lässt sich durch den 
Ausschluss unplausibler Varianten nur dann erreichen, wenn ausgesprochen 
oder unausgesprochen darauf gebaut wird, dass es einen zwingenden oder 
zumindest hinreichend plausiblen Grund dafür gibt, dass eine Möglichkeit 
übrig bleiben muss, die sich als die letztlich richtige erweist. Die kantische 
Logik setzt so eine widerspruchsfreie Welt voraus oder zumindest eine 
Welt, die eine logische Struktur aufweist, durch die sich die Widersprüche 
vermittels eines Ausschlusssystems versöhnen lassen. Auf diese Anlage des 
kantischen Beweisgangs und die Fragwürdigkeit ihrer Logik hat Adorno, 
als ein Denker des Nichtidentischen, in seinen Vorlesungen über Probleme 

der Moralphilosophie nachdrücklich hingewiesen: „Ich merke nur gerade 
en passant an, daß dieser Schluß: daß aus dem Beweis der Untriftigkeit der 

                                                             
77  Kant, KpV, A 168. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SICH ÜBER DIE GRENZEN DES ERKENNENKÖNNENS ORIENTIEREN | 39 

 
 

Gegenthese zu dem je Entwickelten die Gültigkeit der in Rede stehenden 
These selbst folgt, logisch keineswegs so unmittelbar hervorspringt“.78 

Diese Logik trägt auch Kants Überlegungen zur Nötigung durchs Not-
wendige. Dass etwas aus einer bestimmten Perspektive notwendig er-
scheint, heißt noch nicht viel, wie auch Kant sieht, wenn er von der subjek-
tiven Notwendigkeit spricht. Aber auch seine Vorstellung einer allgemei-
nen Notwendigkeit erhält nur dann einen produktiven Charakter, wenn die 
logische Annahme hinzutritt, dass etwas, das notwendig ist, auch möglich 
sein muss. Genau das aber steht zur Frage. Eine solche Logik nämlich 
unterstellt mit Gewissheit eine Welt, in der es immer mit rechten Dingen, 
unter denen verlässliche und berechenbare Dinge zu verstehen sind, zugeht. 
Eine solche Welt gleicht einem logischen Rätsel, bei dem von vorne herein 
feststeht, dass es aufgeht. Es ist genau dieser Zugriff auf die Gewissheit des 
logischen Aufbaus der Welt an sich, die mithilfe des Vernunftgebrauchs 
nicht zu erreichen ist, die Kant aber unter der Hand durch seine logischen 
Rahmenannahmen in Anspruch nimmt. Kant ist sich an diesen Stellen, wie 
sich an den zurückhaltenden und variierenden Formulierungen, die er 
wählt, zeigt, keineswegs sicher. Die Probleme bleiben immer sichtbar. 
Adorno, der auch dieses Problem wahrgenommen hat, hat das in einer tref-
fenden Formulierung den Doppelcharakter der kantischen Philosophie ge-
nannt. Sie ist demzufolge einerseits gekennzeichnet durch einen kritischen 
Impuls, der Dogmen unnachgiebig auflöst, und versucht aber andererseits 
„den objektiven Charakter der Erkenntnis zu retten“.79 Kant geht auch dabei 
mit einer sehr weitgehenden Offenheit zu Werke, die ihn, wie wir beobach-
ten konnten, über das Wissen hinaustreibt und die den dogmatischen Glau-
ben auflöst. Der Vernunftglauben als moralischer Glauben erweckt dann 
allerdings den Anschein, als würde Kant den öffnenden Impuls, der die 
Ungewissheit des Erkennenkönnens einbekennt, zu bändigen, ja einzuhe-
gen suchen. Dreht Kant hier die klassische Erzählung der Aufklärung um? 
Die eigentliche Richtung bewegt sich ja vom dunklen Dogma des Glaubens 
zum lichten Wissen. Diesen Weg hat Kants Religionsphilosophie doch al-
lem Anschein nach beschritten. Das ist richtig und falsch zugleich. Kant 
klärt den Glauben auf – und das heißt: er verabschiedet den dogmatischen 
Glauben als Quelle der Gewissheit. Aber auf diesem Weg gewinnt er, wie 

                                                             
78  Adorno, Probleme der Moralphilosophie, 55. 

79  Adorno, Probleme der Moralphilosophie, 85. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


40 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN 

 
 

wir sehen konnten, auch Einsicht in die Grenzen des Erkennenkönnens 
durch das Wissen. Das Wissen hinterlässt eine Leerstelle. Kant spricht hin-
sichtlich der offenen Fragen, die der theoretische Vernunftgebrauch hinter-
lässt, explizit von einem leeren Platz, der bleibt. Ihn füllt die praktische 
Vernunft durch die Freiheit.80 Aber das ist kein Wissen und es ist auch kein 
Glauben; jedenfalls kein Glauben im theologischen Sinne. Vernunftglauben 
– mit diesem Begriff umschreibt Kant ein Wechselspiel zwischen Wissen 
und Glauben in einem Philosophieren jenseits von Wissen und Glauben, 
das die Gewissheit von Freiheit und Vernunft dennoch zu retten sucht. Aber 
Gewissheit im starken Sinne ist dadurch nicht zu haben. Kants kritisches 
Philosophieren schlägt nolens volens einen, vom Ziel der Errettung der 
Gewissheit abweichenden, öffnenden Pfad ein. Das kritische Fragen, das es 
antreibt, lässt sich nicht stillstellen. Der Verweis auf den Vernunftglauben 
kann nicht das letzte Wort bleiben, jedenfalls keines, das alle Zweifel aus-
räumt und Gewissheit an ihre Stelle treten lässt. Denn dieser Vernunftglau-
ben muss mit den offenen Stellen leben, die Kant in seiner Freiheitsdiskus-
sion, gerade im Zusammenhang der Erörterung des Vernunftglaubens, ja 
keineswegs leugnet.81 Der Grund des Fürwahrhaltens bleibt letztlich unge-
wiss.

                                                             
80  Kant, KpV, A 84/85. 

81  Vgl. Kant, Religion, B 209 und B 297. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das sich entziehende Absolute:  
Hegels Dekonstruktion 

 
 
 
Hegel ist der Stichwortgeber. Mit seiner Schrift über «Glauben und Wis-
sen» hat er einen Titel geprägt, der bis heute wieder aufgegriffen wird, 
wenn es um die philosophische Diskussion des Verhältnisses von Glauben 
und Wissen geht.1 Der vollständige, ungleich sperrigere Titel des Textes, 
der ursprünglich 1802 im gemeinsam von Hegel und Schelling herausgege-
benen Kritischen Journal der Philosophie erschienen ist,2 zeigt an, worum 
es Hegel neben der Auseinandersetzung mit dem Verhältnis von Glauben 
und Wissen auch geht; er lautet: «Glauben und Wissen oder Reflexionsphi-
losophie der Subjektivität in der Vollständigkeit ihrer Formen als Kanti-
sche, Jacobische und Fichtesche Philosophie». Hegel will nicht einfach nur 
über Glauben und Wissen schreiben, er will sich darüber hinaus im philo-
sophischen Diskurs seiner Zeit positionieren, indem er sein Thema kritisch 
gegen die dominanten philosophischen Schriftsteller entwickelt. Schon sei-
ne den Auftakt machenden Einlassungen können als eine direkte Kritik der 
kantischen Behandlungsweise des nämlichen Themas verstanden werden. 
Vereinfacht ließe sich die kantische Auseinandersetzung mit Glauben und 
Wissen, die im vorangegangenen Kapitel ausführlich diskutiert wurde, so 
darstellen, dass Kant zunächst den theologischen Glauben in aufkläreri-

                                                             
1  Vgl. hierzu als jüngere Beispiele etwa Habermas’ Rede anlässlich der Verlei-

hung des Friedenspreises des Deutschen Buchhandels 2001: Habermas, Glauben 

und Wissen oder auch Derrida, Foi et savoir. 

2  Zu Hegels und Schellings gemeinsamer Arbeit am Kritischen Journal und ihren 

Spannungen siehe: Pinkard, Hegel, 110ff. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


42 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN 

 
 

scher Absicht vom Wissen her auflöst, um sodann in erkenntniskritischer 
Perspektive die Schwachstellen des Wissens aufzudecken, die vor allem in 
dessen Unzugänglichkeit, ja Unerreichbarkeit bestehen, woraufhin schließ-
lich zur Rettung der Gewissheit in einem dritten Schritt ein neuer, gleich-
sam kritisch geläuterter Glaube, der Vernunftglaube, eingeführt wird. So 
ungefähr muss sich die kantische Bewegung auch Hegel darstellen – und 
sie ist ihm zutiefst suspekt. Hegel resümiert zu Beginn seiner Überlegun-
gen, wie man heute sagen würde, den Diskussionsstand und hält dabei fest, 
dass die kritischen, philosophischen Examinationen der Theologie die alt-
hergebrachte, despektierliche Rede von der Philosophie als der Magd der 
Theologie weitgehend zum Verschwinden gebracht haben. Die Philosophie 
und die in ihren Bereich gehörende Vernunft scheinen also die Siegerinnen 
dieses Deutungskampfes zu sein. Doch ist die Vernunft tatsächlich die Sie-
gerin? So fragt Hegel schon nach wenigen Sätzen.3 Könnte es nicht viel-
mehr sein, dass sie, wie Hegel in einem Analogieschluss zwischen Realge-
schichte und Ideengeschichte überlegt, gleich einer siegenden Nation zwar 
äußerlich herrscht, aber innerlich subkutan „dem Geiste nach […] dem 
Überwundenen“4 erliegt? Wie ist diese hegelsche Erwägung zu verstehen? 
In ihr liegt im Kern bereits die ganze hegelsche Kantkritik und mit ihr eines 
der zentralen Motive des hegelschen Philosophierens insgesamt. Hegel ar-
gumentiert, dass in der Auseinandersetzung zwischen Glauben und Wissen 
bzw. zwischen Religion und Vernunft beides aufgelöst wurde: Die Religion 
ist kritisch zersetzt, von ihrem Offenbarungscharakter bleibt, wie wir gese-
hen haben, beinahe nur Folkore. Aber auch um die Vernunft ist es nicht 
besser bestellt. Das Wissen als ein Durchgriff zu den Gründen des Wissen-
könnens muss ihr versperrt bleiben. Sie ist entweder nur in der depravierten 
Form des Verstandes, als ein Vermögen zu unterscheiden, denkbar. Oder 
sie macht sich, wenn sie in vollem Umfang auftreten können soll, erneut 
„zur Magd eines Glaubens“.5 Einige dieser hegelschen Gedankengänge 
dürften vor dem Hintergrund der Auseinandersetzung mit Kants Religions-
philosophie unmittelbar klar sein: Der neue Glauben, dessen Magd die Phi-
losophie wiederum wird, scheint Kants Vernunftglaube zu sein. Jedenfalls 
bemerkt Hegel nach dieser Feststellung, dass Kant behauptet, Vernunft sei 

                                                             
3  Hegel, Glauben und Wissen, 287. 

4  Hegel, Glauben und Wissen, 287/288. 

5  Hegel, Glauben und Wissen, 288. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS SICH ENTZIEHENDE ABSOLUTE | 43 

 
 

der Einsicht in Übersinnliches nicht fähig.6 Das verweist offenbar auf Kants 
Einschätzung der Reichweite der Vernunfteinsicht und die Substitution des 
unerreichbaren Wissens durch den Vernunftglauben. Schwer wiegt Hegels 
Deklassierung einer so verstandenen Vernunft als „nur Verstand“7. Dieser 
Zug aber ist vor allem erläuterungsbedürftig. Um das hegelsche Verständ-
nis des Begriffs des Verstandes zu erörtern, hilft ein Blick zurück auf seine 
aus dem Jahre 1801 stammende Differenzschrift, die sich zwar hauptsäch-
lich der Diskussion der Philosophien Fichtes und Schellings zuwendet, an 
zahlreichen Stellen aber auch als eine kritische Auseinandersetzung mit 
Kant gelten kann. Den Verstand begreift Hegel dort als bloß beschränkende 
Kraft. Seine Aktivität zersplittert in Einzelteile, ohne sie wieder zusammen-
führen zu können.8 Aufgabe einer wohlverstandenen Vernunft wäre es 
demgegenüber, die Gegensätze, die der Verstand durch seine scheidende 
Tätigkeit fixiert, aufzuheben.9 Statt in einer höheren Erkenntnis Einheit 
wieder herzustellen, den Bezug zum Absoluten zu schaffen, belässt der 
Verstand das Entzweite entzweit.10 In dieser Kritik des Verstandes wird zu-
gleich ein wichtiges Motiv des hegelschen Denkens überhaupt sichtbar: 
Philosophie ist ihm wesentlich Auseinandersetzung mit jenen Entzweiun-
gen, die unvermeidlich sind – Hegel spricht deshalb von einer „notwendi-
ge[n] Entzweiung“, die „ein Faktor des Lebens, das ewig entgegensetzend 
sich bildet“, ist.11 Aber bei ihnen darf nicht stehen geblieben werden, sie 
müssen bearbeitet werden – ja vielfach scheint sich Hegel zu dem heroi-

                                                             
6  Ibid. Vergleichbares findet sich dann auch zu Jacobi und Fichte. Ich verzichte 

hier darauf, Hegels diesbezügliche Ausführungen zu referieren, da es nicht um 

einen Nachvollzug seiner Auseinandersetzung mit der Philosophie seiner Zeit 

gehen soll, sondern um seine Beschäftigung mit Glauben und Wissen. Rückbe-

züge auf Kant bieten sich allerdings, da Kant Gegenstand des vorangegangenen 

Kapitels war, zu Verdeutlichungszwecken an, weshalb sie gelegentlich einge-

streut werden. 

7  Ibid. 

8  Hegel, Differenz des Fichteschen und des Schellingschen Systems der Philoso-

phie, 20. 

9  Hegel, Differenz, 21. 

10  Mit Hegels Denken der Entzweiung habe ich mich andernorts ausführlicher be-

schäftigt. Vgl. Flügel-Martinsen, Entzweiung. 

11  Hegel, Differenz, 21, Herv. i. O. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


44 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN 

 
 

schen Anspruch zu versteigen, dass sie im Absoluten überwunden werden 
müssen. Dies ist die Aufgabe, die der Vernunft zufällt. Wohlgemerkt einer 
Vernunft, die mehr sein muss als ein Verstand, dessen einziger Bezug zum 
Absoluten in der absoluten „Fixierung der Entzweiung“ besteht.12 Bevor 
wir auf die zur Frage stehenden Stellen aus der Schrift über Glauben und 
Wissen zurückkommen, sei eine stark vorgreifende Bemerkung eingescho-
ben, in der in ersten Ansätzen schon die These erkennbar wird, die als ein 
Resümee der Auseinandersetzung mit Hegel am Ende dieses Kapitels ge-
zogen wird: Wir werden weiter unten sehen, dass das Versöhnungsmotiv in 
Hegels Philosophieren von einer Bewegung des dialektischen Überstiegs 
begleitet wird. Wenn Hegel auch bis zuletzt immer wieder von der Versöh-
nung der Gegensätze schreiben mag und die in diesen frühen Schriften 
entwickelte Aufgabenstellung so gesehen stets gleich bleibt, so zeigt sich 
dennoch zugleich, dass sein Philosophieren über eine solche Versöhnungs-
hoffnung hinaustreibt. Von diesem ambivalenten Doppelmotiv des Ziels 
der Versöhnung einerseits und des permanenten Entzugs jeder Idee des An-
kommens am Ziel andererseits wird Hegels Auseinandersetzung mit Glau-
ben und Wissen, wie auch seine Philosophie insgesamt durchzogen. 

Es ist ein solchermaßen begriffener trennender Verstand, auf den die 
Vernunft nach Kants Auseinandersetzung mit dem Verhältnis von Glauben 
und Wissen Hegel zufolge letztlich reduziert wird. Auf ihn reduziert zu 
sein, macht den Sieg der Vernunft für Hegel so zweifelhaft – denn aus sich 
selbst heraus kann sie auf nichts anderes als die bloße Kraft des Scheidens 
zurückgreifen. Will sie mehr, muss sie sich einem Glauben übereignen. Das 
Ergebnis von Kants Beschäftigung mit Glauben und Wissen stellt sich für 
Hegel deshalb als eine Preisgabe des zentralen Anliegens der Philosophie 
dar. Kants erkenntniskritische Untersuchung über die Grenzen philosophi-
schen Erkennenkönnens ist so gesehen ein Skandal. Darum schreibt Hegel 
geradezu entsetzt, dass das, „was sonst für den Tod der Philosophie galt, 
daß die Vernunft auf ihr Sein im Absoluten Verzicht tun sollte, sich 
schlechthin daraus ausschlösse und nur negativ dagegen verhielte, […] 
nunmehr der höchste Punkt der Philosophie“13 wird. Mit dem, was sich He-
gel als eine verstandesmäßige Bestimmung der Vernunft darstellt, ist Philo-
sophie desavouiert. Hegels Zeitgenosse und Freund Hölderlin erscheinen in 

                                                             
12  Hegel, Differenz, 22. 

13  Hegel, Glauben und Wissen, 289. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS SICH ENTZIEHENDE ABSOLUTE | 45 

 
 

zeitdiagnostisch-zeitkritischer Einschätzung Verstand und Vernunft, die 
„Könige des Nordens“, gar insgesamt als verfehlte Orientierungen. In dem 
1797 bei Cotta in Tübingen erschienenen ersten Band seines Hyperion fin-
det sich eine Tirade gegen Verstand und Vernunft, die sie gewissermaßen 
zusammenzieht und ihnen die Eigenschaften zuschreibt, die Hegel am Ver-
stand übel aufstoßen. Aus der betreffenden Passage aus dem Hyperion sei 
hier ein längerer Auszug zitiert, da sich in ihr der Geist einer Unzufrieden-
heit der jüngeren Generation mit dem bisherigen Gang des Aufklärungsge-
schehens, der auch den hegelschen Bedenken gegenüber dem Sieg der Ver-
nunft in der Auseinandersetzung zwischen Glauben und Wissen zugrunde 
liegt, besonders plastisch zum Ausdruck bringt: 

 
„Der blose Verstand, die blose Vernunft sind immer die Könige des Nordens. 

Aber aus blosem Verstand ist nie verständiges, aus bloser Vernunft ist nie vernünfti-

ges gekommen. 

Verstand ist ohne Geistesschönheit, wie ein dienstbarer Geselle, der den Zaun aus 

grobem Holze zimmert, wie ihm vorgezeichnet ist, und die gezimmerten Pfähle an 

einander nagelt, für den Garten, den der Meister bauen will. Des Verstandes ganzes 

Geschäft ist Nothwerk. Vor dem Unsinn, vor dem Unrecht schützt er uns, indem er 

ordnet; aber sicher zu seyn vor Unrecht ist doch nicht die höchste Stuffe menschli-

cher Vortreflichkeit. 

Vernunft ist ohne Geistes- und ohne Herzensschönheit, wie ein Treiber, den der Herr 

über die Knechte gesezt hat; der weiss, so wenig, als die Knechte, was aus all’ der 

unendlichen Arbeit werden soll, und ruft nur: tummelt euch, und siehet es fast un-

gern, wenn es vor sich geht, denn am Ende hätt’ er ja nichts mehr zu treiben, und 

seine Rolle wäre gespielt. 

Aus blosem Verstand kömmt keine Philosophie, denn Philosophie ist mehr, denn 

nur die beschränkte Erkenntniss des Vorhandnen. 

Aus bloser Vernunft kömmt keine Philosophie, denn Philosophie ist mehr, denn 

blinde Forderung eines nie zu endigenden Fortschritts in Vereinigung und Unter-

scheidung eines möglichen Stoffes.“14 

 

Wie Hegel so vermisst auch Hölderlin an diesen aufgeklärten Verstandes- 
und Vernunftkategorien den Willen eines Durchgriffs auf ein integrierendes 
Höheres. Verstand und Vernunft erscheinen ihm nicht nur rastlos, sondern 

                                                             
14  Hölderlin, Hyperion, Erster Band, 147/148. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


46 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN 

 
 

auch blind, ja im eigentlichen Sinne ziellos. Hegel zufolge können sie, so 
wie sie bei Kant gefasst werden, auch kein Ziel haben, da ihnen der Zugriff 
auf etwas anderes als jenes vor Unsinn schützende Ordnen, von dem Höl-
derlin spricht, strikt versagt bleiben muss. Eine solche Perspektive konnte 
die Religion bieten, sie war, wie Hegel sagt, „das Positive“15 – aber Hegel 
ist hier nicht falsch zu verstehen: Er versucht keineswegs die Richtung der 
Aufklärungserzählung umzudrehen. Zurück zur Religion will er nicht. Er 
will aber ebenso wenig bei einer derart restringierten Vernunftvorstellung 
stehen bleiben – einer Vernunft, die die Entzweiung nur zu zementieren 
vermag. Er sucht gewissermaßen nur einen anderen Weg vom Glauben zum 
Wissen. Das, worauf sich Hegels Überlegungen dabei wenigstens implizit 
stützen, lässt sich als Idee einer versöhnenden Vernunft bezeichnen.16 Sie 
ist die hintergründige Hoffnung, die seine frühen Schriften antreibt – die 
Diktion freilich ist immer so gewählt, als sei eine solche Vernunft ohne 
weiteres greifbar. Damit wiederum keine falschen Zweifel entstehen: Er 
versucht immer jenseits des Glaubens zu denken, denn der Glaube scheint 
ihm, hierin folgt er der Aufklärungserzählung, unzulänglich. Das Wissen ist 
das Ziel. Diese Überzeugung lässt sich nicht erst in der Stufenfolge ablesen, 
die spätestens seit den Vorarbeiten zur Phänomenologie des Geistes für 
Hegels Blick auf Glauben und Wissen bestimmend sind und in der auf die 
Religion das Wissen folgt17, sondern sie ist auch in früheren Texten gegen-
wärtig. Gleichwohl wendet er den Blick nicht einfach vom Glauben ab. 
Vielleicht ließe sich sagen, dass Hegel bei einem bestimmten Typus des 
Glaubens, dem geoffenbarten Glauben vornehmlich christlicher Prägung, 
strukturell erschließende Hinweise auf eine Einheitsidee, auf Versöhnung 
abzuschauen können hofft. Dieses Bemühen zeigt sich schon in seinem frü-

                                                             
15  Hegel, Glauben und Wissen, 288. 

16  Das Motiv der Versöhnung in Hegels Denken hat bekanntlich John Rawls als 

wichtiges Denkmotiv von Hegels Philosophie herauszustellen gesucht. Vgl. 

hierzu die ausführliche Darlegung in: Schaub, Gerechtigkeit als Versöhnung, 

Kap. 1. 

17  Diese Stufenfolge, in der auf die Religion das Wissen bzw. die Wissenschaft 

folgt, ist schon in den Vorlesungsmanuskripten zur Philosophie der Natur und 

des Geistes aus den Jahren 1805/1806 präsent. Vgl. Hegel, Jenaer Realphiloso-

phie, 263-273. Wir kommen auf das Stufenmodell weiter unten noch ausführli-

cher zurück. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS SICH ENTZIEHENDE ABSOLUTE | 47 

 
 

hen, zwischen 1798 und 1800 während seiner, übrigens durch Hölderlin 
vermittelten18, Hauslehrertätigkeit in Frankfurt am Main verfassten Ver-
such, den christlichen Liebesbegriff und das in ihm enthaltene Versöh-
nungspotential philosophisch anzueignen.19 

In Hegels Lesart von Jesus’ Glaubenslehre springen die Parallelen zu 
seiner Verstandeskritik geradezu ins Auge, betont er in seiner Jesus-
Interpretation doch vor allem die das Gegensätzliche, Trennende überwin-
denden Züge. Das wird besonders deutlich in Jesus’ Umdeutung des Be-
griffs des Gebotes. Jesus’ Glaubenslehre hat mit dem Sollen und dem 
Pflichtcharakter von Geboten nichts mehr gemein20: „Wenn Jesus auch das, 
was er den Gesetzen entgegen- und über sie setzt [in der Bergpredigt etwa, 
OFM], als Gebote ausdrückt [...], so ist diese Wendung in einem ganz ande-
ren Sinne Gebot als das Sollen des Pflichtgebots“.21 Diese Formulierungen 
lesen sich übrigens wie eine Vorausschau auf Hegels spätere Kritik der Mo-
ralität, die in großen Teilen eine Kritik der praktischen Philosophie Kants 
und damit zugleich eine Zurückweisung der Dominanz trennenden Denkens 
in sittlichen Fragen ist. Das Problem, an dem sich sein Unbehagen entzün-
det, ist das des bloßen Sollens, denn das Sollen impliziert eine Trennung in 
Form der Unverbundenheit von Idee und Wirklichkeit. Das Sollen fußt so 
nicht auf einem vernünftigen Wissen der Sittlichkeit, sondern verdankt sich 
einem verstandesmäßig reduzierten Blick auf sie. 

Als ein Versuch, Idee und Wirklichkeit miteinander zu verknüpfen, 
stellt sich Jesus’ religiöse Lehre von der einenden Kraft der Liebe dar. Ge-
bote kann Jesus darum ihres Pflichtcharakters entkleiden, weil er sie als 
Gebote der Liebe denkt und in der Liebe, so Hegels Erläuterung, fällt die 
Idee der Pflicht weg22: Denn ein Gebot der Liebe kann ja nichts anderes 
meinen, als dass Neigung und Gesetz in eins fallen. Dadurch allerdings ver-
liert die Rede von Neigung und Gesetz ihren Sinn, da vom Gesetz recht be-
sehen nicht mehr gesprochen werden kann. Im Horizont der Liebe ist der 
Verweis auf das Gesetz schlicht „überflüssig“23: der Liebe eignet a limine 

                                                             
18  Vgl. Bertaux, Friedrich Hölderlin, 45. 

19  Hegel, Der Geist des Christentums und sein Schicksal. 

20  Hegel, Der Geist des Christentums, 321ff. 

21  Hegel, Der Geist des Christentums, 324. 

22  Hegel, Der Geist des Christentums, 325. 

23  Hegel, Der Geist des Christentums, 327. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


48 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN 

 
 

eine Überschreitung der Idee des Rechts, der Vorstellungen von Erlaubnis 
und Verbot.24 Sie überwindet die Trennungen, die ein nach Erlaubnis und 
Verbot organisiertes Recht, hierin dem Verstand verwandt, festsetzt. Darum 
stellt sich Jesus gegen das Recht:  

 
„Aber Jesus fordert im Allgemeinen die Aufgebung des Rechts, Erhebung über die 

ganze Sphäre der Gerechtigkeit oder Ungerechtigkeit durch Liebe, in welcher, mit 

dem Rechte, auch dies Gefühl der Ungleichheit und das Soll dieses Gefühls, das 

Gleichheit fordert, d.i. der Hass gegen Feinde verschwindet.“25  

 

Nicht nur übersteigt die Liebe einfachhin das Recht, sondern das Recht 
selbst, im Sinne einer Vorstellung der Pflichterfüllung, präsentiert sich als 
etwas nur Defizientes – das aus der rechtlichen Pflichterfüllung entstehende 
gute Gewissen erscheint Hegels Jesus schlicht als „Heuchelei“26. Auch hier 
tritt erneut eine Kritik der trennenden Äußerlichkeit, die auch für den Ver-
stand kennzeichnend ist, hervor: Rechtspflichten können – und hierin macht 
Hegel deren defizitären Charakter aus – in einer gleichsam äußerlichen Hal-
tung einfach abgegolten werden; Gebote der Liebe hingegen bedürfen einer 
innerlichen Vermittlung. Recht, Gesetz, Pflichten usf. bleiben deshalb ein 
Getrenntes, ja befördern gar den Zustand der Trennung, Liebe prozediert 
demgegenüber im Modus der Ganzheit – sie ist in einem emphatischen 
Sinne Ganzheit.27 Diesen vereinigenden Grundzug der Liebe kontrastiert 
Hegel zugespitzt gegen das Trennende des Rechts und der Moral:  

 
„In der Entgegensetzung des Gesetzes gegen die Natur, des Allgemeinen gegen das 

Besondere sind die beiden Entgegengesetzten gesetzt, wirklich, das eine ist nicht 

ohne das andere; in der moralischen Freiheit der Entgegensetzung der Tugend und 

des Lasters ist durch das eine das andere ausgeschlossen, also wenn das eine gesetzt 

ist, das andere nur möglich. Die Entgegensetzung der Pflicht und der Neigung hat in 

den Modifikationen der Liebe, in den Tugenden ihre Vereinigung gefunden.“28 

 

                                                             
24  Vgl. Hegel, Der Geist des Christentums, 329. 

25  Hegel, Der Geist des Christentums, 331. 

26  Hegel, Der Geist des Christentums, 333. 

27  Vgl. Hegel, Der Geist des Christentums, 334. 

28  Hegel, Der Geist des Christentums, 337/338. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS SICH ENTZIEHENDE ABSOLUTE | 49 

 
 

Hegel begreift die Liebe deshalb als eine Befreiung und Aufhebung von 
Herrschaft im umfassendsten Sinne: Nicht nur soll, wie das etwa eine reine 
Tugendethik nahelegen würde, Fremdherrschaft durch Selbstherrschaft 
substituiert werden, sondern die Ideen von Herrschaft und Unterwerfung 
werden gänzlich getilgt29, sie sollen durch die Kraft der Liebe, um ein Wort 
Foucaults über das Ende des Begriffs vom Menschen zu variieren, gleich-
sam wie ein Gesicht im Sand vergehen. Hier deutet sich Hegels totalisie-
render Zugriff (sowohl hinsichtlich der Exposition des Problems als auch 
mit Blick auf seine Lösung) an: Das Problem, mithin: die Beschränkung 
einer deontologischen Tugendlehre ist die Isoliertheit der Tugend; Liebe, 
verstanden als versöhnende Lösung, fungiert daher als „Komplement der 
Tugenden“30, indem ihr umfassender Charakter die Beschränktheit der Tu-
genden aufhebt. 

Diese Überlegungen zusammennehmend lässt sich so etwas wie ein 
Modus der Liebe herauspräparieren: Wenn Liebe siegt, dann unterwirft sie 
nicht, sondern überwindet vielmehr.31 Eine solche Operation versteht Hegel 
als Aufhebung im mehrfachen Wortsinne von überwinden und bewahren. 
Hierbei kommt der Liebe eine die Egozentrizität und interpersonale 
Asymmetrien von vornherein transzendierender Zug bei: Jemanden lieben 
heißt, Hegel zufolge, keineswegs „ihn so sehr zu lieben als sich selbst“, 
sondern vielmehr als einen „der du ist“ 32, wodurch er in einem ein Anderer 
bleibt und doch zu einem Gleichen wird. Weiter unten im Text notiert He-
gel eine Überlegung, die den versöhnenden und durchdringenden Charakter 
der Liebe pointiert fasst: „In der Liebe hat der Mensch sich selbst in einem 
anderen wiedergefunden“.33 Da Liebe hierdurch die Äußerlichkeit zu über-

                                                             
29  Vgl. Hegel, Der Geist des Christentums, 359f. 

30  Hegel, Der Geist des Christentums, 362. 

31  Hegel, Der Geist des Christentums, 363. 

32  Ibid. 

33  Hegel, Der Geist des Christentums, 392. Hinzugefügt sei, dass Hegel in den 

Grundlinien der Philosophie des Rechts diese Idee wiederaufgreifen und zu 

einer Theorie der Freiheit erweitern wird, indem er Freiheit dort als Im-

Anderen-bei-sich-selbst-Sein bestimmt, wodurch uno actu der bloß äußerliche 

Bezug zum Anderen überwunden und dessen Angleichung an das eigene Selbst 

verhindert wird. Die eigene Freiheit spiegelt sich gleichsam im Verbundensein 

mit dem Anderen und im Anderssein des Anderen. Vgl. Hegel, Grundlinien, § 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


50 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN 

 
 

winden vermag, bricht sie zugleich die Macht des Objektiven, das sich 
durch die ihm eignenden Begrenzungen auszeichnet. Liebe (und nur sie al-
lein) kennt demgegenüber keine Grenzen. Hegel versucht diesen Liebesbe-
griff zuweilen von der christlichen Religion abzugrenzen: Der Vollzug von 
Liebe selbst ist noch keine Religion, wie Hegel am Beispiel des Abend-
mahls erläutert. Das gemeinsame Mahl von Jesus und seinen Jüngern ist 
keine religiöse Handlung, sondern, wie man an der Grenze zum Kitschigen 
formulieren muss, so etwas wie gelebte Liebe, da die Vereinigung realiter 
statthat. Eine religiöse Handlung vollzieht sich aber erst durch eine „durch 
die Einbildungskraft objektivierte Vereinigung in Liebe“34, bedarf also 
einer symbolischen Repräsentation. Fraglich ist dabei prinzipiell, ob es sich 
beim Abendmahl nicht um das einzige nicht-religiöse Liebesereignis ge-
handelt hat. Hegels Überlegungen zufolge wird Liebe gestiftet durch das 
Numinose, durch Gott. Religiös ist das Abendmahl daher allein darum 
nicht, weil durch die Präsenz Gottes in Jesus eine symbolische Repräsenta-
tion Gottes, die den Vollzug der Liebe ins Religiöse überführen würde, 
nicht nötig ist. 

Hegels zaghafte Versuche, den Liebesbegriff aus seinen religiösen Be-
zügen herauszulösen und ihm eine philosophische Fassung zu geben, blei-
ben insgesamt zweifelhaft. So attraktiv Hegels Liebesbegriff zunächst er-
scheinen mag, so unklar bleibt sein innerweltlicher Status. Zwar ist die 
Liebe, wie Hegel im Anschluss an Jesus ausführt, im Reich Gottes das eini-
gende Band. Dort ist daher das Gemeinschaftliche versöhnt, vollendet, das 
Recht aufgehoben.35 Doch fragwürdig bleibt, inwiefern diese Idee intra-
mundane Wirksamkeit zu entfalten vermag – wie Hegels abschließende 
Überlegungen selbst konzedieren. Gewiss kann er die Idee eines Volkes, 
das miteinander durch Liebe verbunden ist, als denkbar schönste einführen, 
verweist sie doch darauf, sich in einem Anderen wiedergefunden zu haben. 
Gleichzeitig aber sieht er sich genötigt, gewisse Zweifel auszuweisen, de-
ren Insgesamt das Aporetische der Vorstellung einer sozialen Vereinigung 
in der und durch die Liebe hervortreten lässt. Zunächst stellt sich in sozio-

                                                                                                                          
7. Diese Theorie der Freiheit in Hegels Grundlinien arbeitet Axel Honneth in 

Leiden an Unbestimmtheit heraus; vgl. Honneth, Leiden an Unbestimmtheit, 

insb. 27ff. 

34  Hegel, Der Geist des Christentums, 364. 

35  Hegel, Der Geist des Christentums, 394. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS SICH ENTZIEHENDE ABSOLUTE | 51 

 
 

logischer Perspektive das Problem der Vielen. Hegel folgt hier intuitiv ein-
leuchtenden Überlegungen, die aus der Alltagswelt durchaus nicht unver-
traut sind: Ist Liebe nicht konstitutiv auf einen engen, intimen Zusammen-
hang verwiesen, der sich durch großes wechselseitiges Vertrauen 
auszeichnet? Ist es nicht erst diese Intimität, die die Intensität der Liebe 
überhaupt erst ermöglicht?  

Hegel gibt auf Fragen diesen Zuschnitts durchweg affirmierende Ant-
worten36: Unter vielen ist die Intensität zwangsläufig beschränkt; zudem 
zehrt Liebe ohnehin von Voraussetzungen, die in soziologischer Perspekti-
ve zweifelhaft und in normativer Hinsicht bedenklich sind. Hegel zufolge 
setzt sie ein hohes Maß an Homogenität voraus, was eine „Verminderung 
der Individualitäten“37 bedeuten würde; an einer anderen Stelle spricht er in 
diesem Zusammenhang von einer Aufgabe des Besonderen38. Kurzum, um 
die innerweltlichen Bedingungen der Möglichkeit einer Gemeinschaft der 
Liebe ist es schlecht bestellt, darum trug „Jesus das Reich Gottes nur im 
Herzen“39. Menschliche Gemeinschaften hingegen werden durch einen an-
deren Kitt miteinander verbunden – Liebe ist, wie Hegel gegen Ende im 
Ton sachlich, dem Inhalt nach doch ein wenig resigniert resümiert, noch 
nicht einmal das die christliche Gemeinschaft verknüpfende Band.40 Deren 
Surrogat ist der gemeinsame Glaube. Die Liebe hingegen bedürfte einer 
Vereinigung, die – hier spricht, wenigstens implizit, der moderne Soziologe 
Hegel – unter einer Gesellschaft, die sich aus Individuen zusammensetzt, 
nicht möglich ist41: Die erhoffte Versöhnung bleibt aus, die Entzweiung 
dauert fort. Sie wenigstens tendenziell aufzuheben scheint aus christlicher 
Perspektive nicht ein auf sich selbst gestützter Liebesbegriff geeignet, son-
dern diese Aufgabe fällt dem Glauben zu. Die Liebe birgt offenbar für sich 
genommen kein höheres Wissen, durch das sich die Trennungen des Ver-
standes überwinden lassen könnten. Hegels früher Versuch, dem christli-
chen Liebesbegriff eine Struktur abzuschauen, die sich aus dem Kontext 
des Glaubens herauslösen ließe und mit deren Hilfe sich die Trennungen 

                                                             
36  Vgl. insb. Hegel, Der Geist des Christentums, 395f. 

37  Hegel, Der Geist des Christentums, 395. 

38  Hegel, Der Geist des Christentums, 407. 

39  Hegel, Der Geist des Christentums, 401. 

40  Vgl. Hegel, Der Geist des Christentums, 417f. 

41  Ibid. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


52 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN 

 
 

(des Verstandes) überwinden lassen und die einen anderen Weg vom tradi-
tionellen Glauben zu einer versöhnenden Vernunft, ja vielleicht sogar eine 
ihr überlegene Alternative darstellt, muss insofern als gescheitert gelten. 
Hegel wird aber auch in seinen späteren Schriften an der Überzeugung 
festhalten, dass sich in der Religion Motive zeigen, die für die philosophi-
sche, im hegelschen Sinne wissenschaftliche Aufgabe der Vermittlung 
maßgeblich sind. Aber er wird künftig noch stärker darauf bedacht sein, die 
Unzulänglichkeit der religiösen Behandlungsweise auszuweisen. An dem 
prinzipiellen Plot der Aufklärungserzählung, dessen Richtung, wie schon 
mehrfach hervorgehoben, vom Glauben zum Wissen weist, hält Hegels Phi-
losophieren fest. Wir werden im Folgenden allerdings beobachten können, 
wie ihn die dialektische Anlage seines Denkens schließlich auch über das 
Wissen verstanden als Gewissheit, die sich erreichen lässt, hinausführen 
wird. Das Grundproblem, an dem sich die hegelsche Philosophie zugleich 
abarbeitet und an dem sie selbst laboriert, ist im Fehlschlagen seines frühen 
Reformulierungsversuchs von Jesus’ Liebesbegriff bereits in ersten Umris-
sen sichtbar geworden: Die Versöhnung, durch die zu einem höheren Wis-
sen gelangt werden soll, als es innerhalb der engen Grenzen möglich ist, die 
Kants kritische Philosophie der Vernunft zieht, ist ausgeblieben. Dieser 
Charakter eines steten Entzugs der Aneignung wird die vordergründig zwar 
niemals dominante, aber immer hörbare Begleitmelodie der hegelschen 
Komposition eines absoluten Wissens sein; und in der Coda schließt sich 
dann erst von ihr aus der untergründige Gehalt des hegelschen Philosophie-
rens auf. 

Noch aber ist der Punkt, an dem sich darüber nachdenken lässt, längst 
nicht erreicht. Im Augenblick erscheint es notwendig, das Verhältnis von 
Glauben und Wissen in Hegels späteren Schriften ein wenig genauer zu in-
spizieren. Dabei spielen zwei bereits angesprochene Motive eine besonders 
wichtige Rolle. Erstens hält Hegel von nun an unausgesetzt an dem An-
spruch fest, dass die Einsicht in das Absolute jenseits der Religion angesie-
delt werden muss. Zweitens aber erscheint ihm der Glauben immer als eine, 
wenn auch unzulängliche Weise, sich mit den Gegenständen auseinander-
zusetzen, denen sich auch die philosophische Wissenschaft im Zuge einer 
Erkundung des Gangs des Geistes zum absoluten Wissen zuwendet. Hegel 
degradiert deshalb den Glauben einerseits als etwas Unzulängliches, lässt 
aber andererseits nicht davon ab, sich mit ihm zu beschäftigen. Er dient ihm 
als Konstrastfolie zum philosophischen Denken; aber in seiner Beschäfti-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS SICH ENTZIEHENDE ABSOLUTE | 53 

 
 

gung mit Glauben und Religion bleibt immer auch ein schwacher Abglanz 
der frühen Hoffnung, dem Glauben Hinweise auf die Struktur einer Über-
windung der Trennungen, die eine defiziente, weil zu stark restringierte 
Wissensidee mit sich zieht, abringen zu können. Hegel denkt deshalb frag-
los jenseits des Glaubens, aber er hält dabei fortwährend Kontakt zu ihm, 
indem er den scharfen Grat zwischen dem Diesseits und dem Jenseits des 
Glaubens bewandert.  

Die Grundidee des Verhältnisses zwischen Glauben und Wissen, die 
Hegel im Kern bis zur letzten Fassung der Enzyklopädie der philosophi-
schen Wissenschaften aus dem Jahre 1830 beibehält42, findet sich schon in 
den Vorlesungsmanuskripten zur Philosophie der Natur und des Geistes aus 
den Jahren 1805 und 180643. Dort entwickelt Hegel die Vorstellung, dass 
Philosophie und Religion den Inhalt gemeinsam haben: Beide wenden sich 
dem absoluten Geist zu. Während aber die Philosophie ihn in der Form des 
Begriffs zu reflektieren und sich dadurch zur absoluten Wissenschaft auf-
zuschwingen vermag, die den höchsten Punkt des Systems menschlichen 
Erkennenkönnens ausmacht, ist dies der Religion nicht möglich. Hegel hält 
die Defizienz der Religion in einer lakonischen Charakteristik fest: „Der 
Inhalt der Religion ist wohl wahr, aber dies ihr Wahrsein ist eine Versiche-
rung ohne Einsicht“.44 Auch Hegel lässt also den Anspruch der Religion, 
auf ihre eigenwillige Weise des Glaubens die höchste Form der menschli-
chen Einsicht bereitzuhalten, nicht gelten. Wenn sie auch Kontakt zum Ab-
soluten unterhalten mag, so tut sie dies, ohne es wirklich zu begreifen. Die 
Einsicht des Begriffes ist ihr grundsätzlich verwehrt – diese macht das ex-
klusive Terrain der philosopischen Wissenschaft aus. Während die Religion 
nur „der denkende Geist [ist], der sich aber nicht selbst denkt“45, ist die Phi-
losophie hingegen ein Wissen, das sich reflektiert, ein Wissen, das sich, im 
philosophischen Modus der Arbeit des Begriffes, selbst vermittelt. Erst in 
der Philosophie kommt das Wissen daher zu sich und ist, da es sich in ihr 
selbst vermittelt, auch immer schon bei sich. Aus dem Glauben sind Äußer-
lichkeit und Zufälligkeit nicht getilgt. Sie können erst durch das Wissen im 

                                                             
42  Vgl. Hegel, Enzylopädie III, 372-394. 

43  Entscheidend ist hier der Passus über Kunst, Religion und Wissenschaft; vgl. 

Hegel, Jenaer Realphilosophie, 263-273. 

44  Hegel, Jenaer Realphilosophie, 272. 

45  Ibid. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


54 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN 

 
 

Modus des philosophischen Begreifens, so Hegels Annahme, zum Ver-
schwinden gebracht werden, da erst das philosophische Begreifen intern 
reflexiv zu operieren vermag. 

Diese Stellung von Wissen und Glauben wiederholt Hegel in den ent-
scheidenden Hinsichten in der Phänomenologie des Geistes. Die Religion 
kann nicht zur Versöhnung im absoluten Wissen fortschreiten. Allein schon 
ihre Struktur des Verweisens auf eine künftige, jenseitige Versöhnung 
schafft einen unüberwindlichen Abstand, der sich nicht vermitteln lässt. Die 
Versöhnung muss „ein Fernes der Zukunft“46 bleiben. Damit ist eine un-
überwindliche Äußerlichkeit Teil des religiösen Bezugs auf das Absolute. 
Im Rückblick auf das Religionskapitel spricht Hegel deshalb auch am An-
fang des Abschnitts über das absolute Wissen davon, dass die Form und der 
Inhalt beim Geist der offenbaren Religion auseinanderfallen:47 Ihr Inhalt ist 
der absolute Geist, aber die religiöse Form vermag ihn nicht zu begreifen. 
Form und Inhalt, die im absoluten Wissen zusammenfallen müssen, sind 
und bleiben beim Glauben getrennt. In gewisser Weise übersetzt Hegel da-
mit ein aus der kantischen Religionskritik bekanntes Argument in sein Phi-
losophieren. Auch Kant hat ja den religiösen Geboten verschiedentlich in-
haltlich zugestimmt, aber dabei, wie es sich in der Diskussion im voran-
gegangenen Kapitel gezeigt hat, immer darauf hingewiesen, dass der Gehalt 
der Gebote unbegründet bleibt. Beide, Kant ebenso wie Hegel, sprechen 
bestimmten religiösen Inhalten offenbar durchaus einen richtigen Gehalt 
zu, aber sie verwerfen ganz entschieden die Weise der Begründung und ge-
hen damit in ihrer Auseinandersetzung mit religiösem Glauben über den 
Glauben hinaus. Hegel spricht, wie vor ihm schon Kant, der Religion ein 
hartes Urteil, indem er sagt, dass sie nicht begreife, ja aus prinzipiellen 
Gründen nicht begreifen kann, was sie inhaltlich vertritt. Sie kann es nicht, 
so lässt sich Hegels Einwand verstehen, der zugleich den Übergang zur Phi-
losophie als der eigentlich zuständigen Disziplin begründet, weil sie Reli-
gion ist und also auf Geoffenbartes sich bezieht, wodurch ihr ein begrifflich 
vermitteltes Wissen fremd bleiben muss. Das ist auch der generelle begriff-
liche Grund, warum die von ihr aufgewiesene Versöhnungsperspektive un-
zulänglich ist: Solange es sich um eine religiös verstandene Versöhnung 
handelt, kann sie den Charakter des bloß Äußerlichen nicht abstreifen. Sie 

                                                             
46  Hegel, Phänomenologie, 574, Herv. i. O. 

47  Hegel, Phänomenologie, 575. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS SICH ENTZIEHENDE ABSOLUTE | 55 

 
 

kann nicht begrifflich vermitteltes Wissen werden, und erst ihm gelingt es, 
Inhalt und Form dialektisch zusammenzuziehen und so die absolute Idee zu 
denken. Mit diesem letztgenannten Gedankengang sucht Hegel dann frei-
lich über die Grenzen hinauszukommen, die Kant der Spekulation eingezo-
gen hat. Wiewohl Hegels Glaubenskritik Kants Religionsphilosophie in 
verschiedenen Hinsichten zu folgen scheint, ist der Sinn seiner ganzen Un-
ternehmung deshalb dennoch der eines Gegenprojekts zur kritischen Philo-
sophie kantischer Prägung. 

Hegel zieht aus dieser Unterscheidung von Glauben und Wissen übri-
gens in den Grundlinien der Philosophie des Rechts auch politisch-
institutionelle Konsequenzen. Die Rechte der Kirche werden in seinem 
Staat strikt limitiert und die Trennung von Staat und Kirche erscheint ihm 
ein unhintergehbares Erfordernis.48 Die Kirche, so führt Hegel zunächst 
aus, hat als sich an das Innere richtend eine Existenzberechtigung und An-
spruch auf einen Entfaltungsraum, der den Staat nichts angeht.49 Aber sie 
kann nicht auf das Innere beschränkt bleiben, sondern muss eine äußere 
Gestalt in Form von Eigentum annehmen, sie wird, auch hierin über das 
Innere hinausgehend, Handlungen vollziehen und Individuen dazu in 
Dienst nehmen, die sie vollziehen. Damit tritt sie in das Weltliche über und 
ist eine Institution, die den Gesetzen des Staates unterliegt.50 Gläubige, die 
diesen der Kirche im säkularen Staat einzig gebührenden Platz nicht akzep-
tieren und gegen die Einbettung der kirchlich organisierten Glaubenspraxis 
in ein staatliches Regelwerk opponieren, zeiht Hegel des religiösen Fana-
tismus, der keinesfalls Legitimität genießt.51 Kant hat Ähnliches als Herr-
schaft des Pfaffentums verurteilt. Dem institutionellen Vorschlag des Ver-
hältnisses von Kirche und Staat liegt eine zuordnende Anwendung der 
Unterscheidung von Glauben und Wissen zugrunde: Staat und Kirche sind 
wie auch Glauben und Wissen nicht zwingend dem Inhalt nach verschie-
den, wohl aber differieren sie entscheidend in der Form oder, treffender ge-
fasst: in der angemessenen Vermittlung von Form und Inhalt. Während die 
Kirche sich allein auf den Glauben stützen kann, wenn sie sich autoritativ 
bspw. auf Sittliches in Form von Geboten bezieht, ist der Staat demgegen-

                                                             
48  Vgl. Hegel, Grundlinien, v. a. § 270. 

49  Hegel, Grundlinien, 420. 

50  Hegel, Grundlinien, 421. 

51  Hegel, Grundlinien, 418. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


56 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN 

 
 

über „vielmehr das Wissende“.52 Dieses Wissende erläutert Hegel sodann 
konsequent im Geiste derjenigen hierarchischen Distinktionen, die er be-
reits in der Beschreibung der Unterschiede von Glauben und Wissen in der 
Phänomenologie verwendet hat: „[I]n seinem Prinzip [dem des Staates, 
OFM] bleibt wesentlich der Inhalt nicht in der Form des Gefühls und des 
Glaubens stehen, sondern gehört dem bestimmten Gedanken an“.53 

Philosophisch stellt sich das Verhältnis von Glauben und Wissen, wie 
deutlich geworden ist, so dar, dass der Glaube den absoluten Geist zum In-
halt hat, ihn aber aufgrund seiner religiösen Form nicht denken kann. Bei 
diesem Punkt setzt Hegels Argument für den Übergang zur Stufe des Wis-
sens, zur philosophischen Behandlungsweise des absoluten Geistes, in der 
Form und Inhalt nicht mehr auseinanderfallen sollen, an. Zum Zwecke des 
Übergangs von der Stufe des Glaubens zu der des Wissens bringt Hegel in 
der Phänomenologie eine der zentralen Figuren seines Philosophierens ins 
Spiel: „Der Inhalt des Vorstellens [durch die offenbare Religion, OFM] ist 
der absolute Geist; und es ist allein noch um das Aufheben dieser Form zu 
tun“.54 Der entscheidende Begriff in dieser Formulierung ist der des Aufhe-
bens und über die Denkfigur der Aufhebung ist nun einiges zu sagen, da 
sich durch ihre Erörterung das Verhältnis von Glauben und Wissen in der 
hegelschen Philosophie näher bestimmten lässt und zudem ein Grundzug 
des hegelschen Denkens erläutert werden kann. Die maßgebliche direkte 
Erläuterung dieser Denkfigur durch Hegel selbst findet sich im ersten Buch 
der Wissenschaft der Logik. Hegel hängt sie als begriffliche Explikation an 
einen der ersten großen Übergänge (den Übergang vom Sein zum Dasein) 
seiner an Übergängen reichen Logik an. Genau genommen ist sie eine blo-
ße Anmerkung, die dem kurzen, aber wichtigen Abschnitt über das Aufhe-
ben des Werdens, durch das das Werden ins Dasein übergeht, nachfolgt.55  

Seine Ausführungen zum Aufheben setzen mit der einordnenden Be-
merkung ein, dass das Aufheben einen der wichtigsten Begriffe der Philo-
sophie ausmacht.56 Wenn hier von der Philosophie die Rede ist, dann meint 
Hegel natürlich seine eigene Philosophie, die er allerdings, indem er sie als 

                                                             
52  Hegel, Grundlinien, 425, Herv. i. O. 

53  Ibid. 

54  Hegel, Phänomenologie, 575, Herv. i. O. 

55  Hegel, Wissenschaft der Logik I, 113-115. 

56  Hegel, Wissenschaft der Logik I, 113. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS SICH ENTZIEHENDE ABSOLUTE | 57 

 
 

die fortgeschrittenste Stufe der Philosophie versteht, mit der Philosophie 
insgesamt in eins setzt. Dieser heute vermessen anmutende Zug ist übrigens 
zu Hegels Zeit nicht ungewöhnlich; auch bei Kant finden sich ähnliche 
Bemerkungen.57 Genau genommen lassen die Prämissen, unter denen Kant 
und Hegel philosophieren, eine andere Vorstellung nicht zu: Schließlich 
gehen beide davon aus, dass es nur eine Philosophie geben kann und wenn 
sie im Ernst davon überzeugt sind, etwas zu ihr beizutragen, dann müssen 
sie dies im Bewusstsein tun, dass das, was sie formulieren, die Philosophie 
ist. Hegel beschreibt das Aufheben dadurch, dass das, was aufgehoben 
wird, „nicht zu Nichts“58 wird. Das ist zunächst im Sinne der Bestimmun-
gen seiner Logik zu verstehen, denen zufolge das Nichts ein Unmittelbares 
ist, wohingegen etwas, das aufgehoben ist, vermittelt sein muss. Es ist 
zwar, hält Hegel weiterhin fest, ein Nichtseiendes, da es ja ein Aufgehobe-
nes ist, aber es ist nicht Nichts, weil es ein „Resultat [ist], das von einem 
Sein ausgegangen ist“.59 Im Anschluss an diese Überlegung kommt Hegel 
auf die andere Seite des Aufgehobenen zurück, auf den anderen Sinn, in 
dem es nicht Nichts ist: Es ist nämlich recht besehen auch deswegen nicht 
Nichts, weil es „die Bestimmtheit, aus der es herkommt, noch an sich 
[hat]“.60 Das durchs Aufheben Überwundene ist also nicht einfach zum 
Verschwinden gebracht, sondern es bleibt, wenn auch nur untergründig, 
sichtbar oder auch spürbar. Hegel erläutert diese ihm so wichtige Eigen-
schaft durch einen Rekurs auf die alltagsweltliche Konnotationsbreite des 
Wortes aufheben, die sowohl „ein Ende machen“ als auch „erhalten“ um-
fasst.61 Über das im Aufheben Aufgehobene wird also hinausgegangen, oh-

                                                             
57  Verwiesen sei hier nur auf Kants Einlassungen auf den ersten Seiten der Meta-

physik der Sitten, in denen er rundheraus erklärt, dass es vor der kritischen Phi-

losophie gar keine gegeben hat und, Einwände antizipierend, die Erläuterung 

nachschiebt, dass es eben nur eine Vernunft gibt, daher auch nur ein System und 

folgerichtig nur eine Philosophie. Wer also Philosophie treibt, so will Kant of-

fenbar sagen, der kann gar nicht umhin, seine Philosophie als die Philosophie zu 

präsentieren. Vgl. Kant, Metaphysik der Sitten, AB VI. 

58  Hegel, Wissenschaft der Logik I, 113. 

59  Hegel, Wissenschaft der Logik I, 114, Herv. i. O. 

60  Ibid. 

61  Ibid., Herv. i. O. Siehe hierzu auch: Siep, Der Weg der Phänomenologie des 

Geistes, 77. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


58 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN 

 
 

ne dass es dadurch vernichtet wird – es bleibt erhalten als ein Aufbewahr-
tes. Im Grunde genommen deutet sich bereits eine dritte Dimension des 
Aufhebens an, die Hegel in der Passage aus der Wissenschaft der Logik 
zwar nicht explizit erwähnt, die aber immer eine Rolle spielt, wenn er vom 
Aufheben spricht, ja die eigentlich erst die Attraktivität dieser Denkfigur 
für Hegels Philosophieren verständlich macht: Das Aufheben macht näm-
lich nicht nur zugleich ein Ende und bewahrt. Es erhöht zudem auch. Auf-
heben hat deshalb keine doppelte, sondern eine dreifache Bedeutung: „Ne-
gation, Konservierung, Erhebung auf ein höheres Niveau“, wie Schnädel-
bach es in seinem Kommentar zur praktischen Philosophie Hegels fasst.62 
Das Aufheben ist, wie sich besonders deutlich durch den dritten Aspekt der 
Erhöhung zeigt, kein zufälliges Geschehen. Aufgehoben wird etwas viel-
mehr notwendig, weil sich die Widersprüche innerhalb dessen, was aufge-
hoben werden soll, nicht vermitteln lassen. Insofern lässt sich auch sagen, 
dass im Aufheben erst der eigentliche Gehalt eingelöst wird, der zuvor 
nicht einlösbar war. So etwas schwebt Hegel offensichtlich mit Blick auf 
den Glauben vor: Die in ihm angesprochene Perspektive auf Versöhnung 
bleibt innerhalb des Glaubens uneinlösbar; erst auf der Ebene des absoluten 
Wissen kann sie ernsthaft in Aussicht gestellt werden. Die Perspektive des 
absoluten Wissens deutet sich so schon subkutan auf der Ebene des Glau-
bens an, denn der Bezugnahme des Glaubens auf den absoluten Geist haf-
ten unweigerlich Widersprüche an, die nach einer Auflösung verlangen, die 
allerdings innerhalb des Glaubens nicht erfolgen kann, da sie sich ebenfalls 
nicht zufällig ergeben haben können, sondern eine notwendige Folge der 
Struktur des Glaubens als Glauben sein müssen. Ähnlich stellt sich Hegel 
die Überwindung des Verstandes durch seine Aufhebung in die Vernunft 
vor. Nach seiner Einschätzung gerät nicht, wie Kant es in seinen Kritiken 
behauptet, die Vernunft in Antinomien, sondern die Bestimmungen des 
Verstandes verwickeln sich in einen „notwendigen Widerstreite“63 mit sich 
selbst. Dass (bei Kant) der Eindruck entstehen kann, die Vernunft gerate in 
solche Widersprüche ist Hegel zufolge einer verstandesmäßigen Konzep-
tion der Vernunft geschuldet. Tatsächlich aber ist es, wie Hegel argumen-
tiert, die Vernunft, die sich durch die Einsicht in die unausweichlichen Wi-
dersprüche des Verstandes über ihn erhebt und damit die Widersprüche 

                                                             
62  Schnädelbach, Hegels praktische Philosophie, 21. 

63  Hegel, Wissenschaft der Logik I, 39, Herv. i. O. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS SICH ENTZIEHENDE ABSOLUTE | 59 

 
 

aufhebt.64 Hegel macht mit diesem Argument von einer bestechenden, aber 
in ihren Konsequenzen schwer zu überschauenden Überlegung Gebrauch: 
Das Hinausgehen über den Verstand ergibt sich nämlich, ebenso wie das 
Hinausgehen über den Glauben, wie sich vielleicht sagen ließe, dadurch, 
dass die Widersprüche gedacht werden. Wenn sie aber gedacht werden – so 
spinnt sich der Faden des indirekten Arguments fort – muss man in gewis-
ser Weise schon über sie hinausgegangen sein. Denn schließlich supponiert 
das Denken eine reflexive Inblicknahme, die von den Widersprüchen aus-
gehend über sie hinaustreibt. Für die hegelsche Idee des Übergangs ist es 
wesentlich, dass es sich um notwendige, intern vermittelte Übergänge und 
nicht um äußerliche Supplementierungen handelt. Die Übergänge finden 
ihre Möglichkeit in den Widersprüchen und sie gehen durch die reflexiv-
dialektische Arbeit des Begriffs über sie hinaus. Der Übergang geht von 
den Widersprüchen aus und durch sie hindurch. Durch diese Logik eines 
Übergangs soll die Ohnmacht des bloßen Sollens vermieden werden: Die 
Widersprüche werden (und können) nicht aufgelöst werden, indem sie mit 
einem Sollen konfrontiert werden, das ihnen als etwas Äußerliches gegen-
übertritt, sondern sie bedürfen einer internen Vermittlung, die sich aller-
dings, wie Hegel meint, durch eine angemessene philosophische Durch-
dringung gewissermaßen von selbst ergibt. Durch Sollen hingegen kann 
über Widersprüche nicht hinausgelangt werden; es zementiert sie in seiner, 
durch seine Äußerlichkeit bedingten, Ohnmacht vielmehr. Genau das ist 
nach Hegels Überzeugung in der Philosophie Kants (und auch derjenigen 
Fichtes) der Fall: „Die Kantische und die Fichtesche Philosophie gibt als 
höchsten Punkt der Auflösung der Widersprüche der Vernunft das Sollen 
an, was aber vielmehr nur der Standpunkt des Beharrens in der Endlichkeit 
und damit im Widerspruche ist“.65 Erst durch die, gewissermaßen von in-
nen durch die Widersprüche selbst motivierte, Aufhebung kann es gelingen, 
die Ohnmacht des Sollens hinter sich zu lassen und den eigentlichen Gehalt 
einzulösen. Diese Überlegungen sind, dies sei am Rande notiert, auch für 
Hegels gesamtes Normativitätsdenken maßgeblich: Normativität kann sich 
nicht einem abstrakten Sollensgebot verdanken, sondern sie ergibt sich im-
mer notwendig aus den häufig widersprüchlichen Verhältnissen der sozia-
len Wirklichkeit. Die ganze Auseinandersetzung mit den Strukturen des 

                                                             
64  Vgl. ibid. 

65  Hegel, Wissenschaft der Logik I, 148, Herv. i. O. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


60 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN 

 
 

objektiven Geistes in den Grundlinien der Philosophie des Rechts lässt sich 
so gesehen als ein Versuch verstehen, den sozialen und politischen Zustän-
den, so prekär auch immer sie in vielen Hinsichten erscheinen müssen, 
normative Dimensionen abzuringen. Die dialektische Vernunft wendet sich 
nicht von der Wirklichkeit ab, sondern sie geht in begrifflichen Vermitt-
lungsbewegungen in sie hinein und durch sie hindurch. 

Eine so verstandene Vernunft überschreitet, wie sich zumindest Hegel  
überzeugt zeigt, die von Kant bezeichneten Schranken. Hegel bemerkt dazu 
in einer innehaltenden Passage der Wissenschaft der Logik, in der er sich 
gegen eine durch Kants Philosophie einflussreich gewordene Überzeugung 
richtet, Folgendes: „Es pflegt zuerst viel auf die Schranken des Denkens, 
der Vernunft usf. gehalten zu werden, und es wird behauptet, es könne über 
die Schranke nicht hinausgegangen werden“.66 Mit diesem Satz fasst Hegel 
zunächst lediglich eine bestimmte, ihm unzulänglich erscheinende Auffas-
sung von Philosophie und Vernunft zusammen. In den nachfolgenden Sät-
zen geht er dann unscheinbar, aber entschieden zum Angriff über. Un-
scheinbar ist dieser Angriff deshalb, weil Hegel die Plausibilität der 
Beschränkungen des Denkens von innen her aufzulösen trachtet; dadurch 
aber wendet er sich nicht einfach mit einer anderen Position gegen die 
Überlegungen zur Schranke des Denkens, sondern er sucht ihnen jeglichen 
Halt zu nehmen. Hegel formuliert nämlich in direkter Bezugnahme auf sei-
ne Zusammenfassung der These von den Schranken des Denkens im an-
schließenden Satz: „In dieser Behauptung [damit ist die These über die 
Schranken des Denkens gemeint, OFM] liegt die Bewußtlosigkeit, daß da-
rin selbst, daß etwas als Schranke bestimmt ist, darüber bereits hinausge-
gangen ist. Denn eine Bestimmtheit, Grenze ist als Schranke nur bestimmt 
im Gegensatz gegen sein Anderes überhaupt als gegen sein Unbeschränk-
tes; das Andere der Schranke ist eben das Hinaus über dieselbe“.67 Wir be-
gegnen hier jenem Argument, das soeben schon als die implizit hinter dem 
Übergang über die Widersprüche des Glaubens oder auch des Verstandes 
stehende Annahme herausgestellt wurde. Hegel wendet gegen die Behaup-
tung von Schranken des Denkens einfach ein, dass allein das bloße Denken 
der Schranke auf einen übergreifenden Zusammenhang notwendig ver-
weist. Von der Schranke zu reden, heißt nicht nur die Schranke zu denken, 

                                                             
66  Hegel, Wissenschaft der Logik I, 145, Herv. i. O. 

67  Ibid. Herv. i. O. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS SICH ENTZIEHENDE ABSOLUTE | 61 

 
 

sondern auch das Andere der Schranke zu denken – und damit ist die 
Schranke als Schranke überschritten.68 Schnädelbach erscheint diese hegel-
sche Argumentation geradezu als Taschenspielertrick, wenn nicht die Per-
spektive des Absoluten vorausgesetzt werden kann – was nach Schnädel-
bachs, Kant zuneigender Auffassung freilich nicht möglich ist.69 Hegel 
selbst setzt in den zitierten Stellen selbstverständlich auf die Perspektive 
des Absoluten, auch dann, wenn er sie nicht expressis verbis benennt. Der 
Dissens mit Kant lässt sich knapp so umschreiben: Kant könnte gegen He-
gels Kritik einwenden, dass die Implikation eines Ganzen, in das der Be-
griff der Schranke des Denkens eingelassen ist, noch nicht bedeutet, dass 
wir dieses Ganze auch zu denken geschweige denn mit Gewissheit zu er-
kennen vermögen. Mit Kant ließe sich Hegels Einwand als schlichter Hin-
weis darauf entschärfen, dass es etwas geben mag, das zu denken wir gera-
de nicht in der Lage sind. Das ist eben schlicht eine Beschränkung des 
Erkennenkönnens und als solche eine Form, die Aspiration auf Gewissheit 
zu beschränken. Hegel würde demgegenüber behaupten, dass wir nicht erst 
versuchen müssen, zum Absoluten zu gelangen, weil wir immer schon in 
ihm sind. Spätestens an dieser Stelle wird es nun Zeit, etwas zum Gang des 
Absoluten zu sagen. Von ihm hängt, wie sich schon jetzt andeutet, letztlich 
ab, ob ein Wissen jenseits des Glaubens und jenseits der kantischen Be-
grenzung des Erkennenkönnens erreichbar ist und welche Form es an-
nimmt. Dass Hegels Philosophie, zumindest nach der hier vertretenen Les-
art, über das Ziel der Gewissheit und eines erreichbaren Absoluten 
unvermeidlich hinaustreibt, wurde weiter oben bereits angedeutet und 
braucht deshalb auch nicht mehr als ein Geheimnis bis zum Schluss gehütet 
werden. Zur Kontroverse zwischen Kants Begrenzungen und Hegels Hi-
nausgehen kann darum an dieser Stelle festgehalten werden, dass Hegels 
Überstieg ins Absolute letztlich auch ein Hinausgehen über das Absolute 
selbst implizieren wird – allerdings nicht zu einer anderen, höheren Struk-
tur der Gewissheit, sondern zu einem Denken des Absoluten, das von die-
sem nur noch das Moment des steten Verschiebens und des unaufhörlichen 
Entzugs festzuhalten vermag. 

                                                             
68  Von ähnlichen Überlegungen hat Luhmann im Entwurf seiner binären Codie-

rungen und einer Logik der Zwei-Seiten-Formen Gebrauch gemacht: vgl. exem-

plarisch Luhmann, Die Gesellschaft der Gesellschaft, Kap. 1.IV. 

69  Vgl. Schnädelbach, Grenzen der Vernunft, 97.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


62 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN 

 
 

Treten wir wiederum einige Schritte zurück. Noch ist wenig über das 
Absolute gesagt. Und kaum etwas, das so weit reichende Schlüsse erlaubt. 
Examinieren wir also zunächst Hegels Verwendungsweise dieser Denkfigur 
und ihre Stellung in seinem Philosophieren. Bei Hegel findet sich eine 
Vielzahl an sprachlichen bzw. terminologischen Varianten der Verwendung 
des Absoluten. Für einen mit der Geschichte seiner Werkentwicklung kor-
respondierenden Wandel gibt es dabei nach meinem Eindruck jedenfalls 
keine zwingenden Gründe. Zuweilen taucht es einfach in der Substantivie-
rung als Absolutes auf; das ist um 1807 herum in der Phänomenologie des 
Geistes der Fall70 und so findet es auch noch 1830 Verwendung in der letz-
ten Fassung der Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften.71 Dane-
ben fügt er es als akzentsetzendes, adjektivisch gebrauchtes Epitheton an 
zahlreiche Begriffe an. Am häufigsten ist von der absoluten Idee72, dem ab-
soluten Geist73, der absoluten Methode74 oder auch dem absoluten Begriff75 
die Rede; in der Wissenschaft der Logik wird es auch an mindestens einer 
Stelle in einem Kompositum mit dem Wahren zusammengezogen als das 
„Absolut-Wahre“76. Ebensowenig wie sich diese verschiedenen Fassungen 
mit einer Verschiebung in der Entwicklung seines Denkens verbinden, 
scheint es mir zwangsläufig zu sein, dass sich hier jeweils grundsätzlich 
verschiedene Bedeutungen mit dem Absoluten verbinden. Die Vielfalt sei-
nes Einsatzes ist dennoch keineswegs ohne Bedeutung. In ihr zeigt sich 
nicht nur das Gewicht an, das dieser Denkfigur bei Hegel zukommt, son-
dern es lässt sich an den unterschiedlichen Varianten gleichsam bereits die 
Struktur des Absoluten und seiner Stellung in Hegels Philosophie ablesen. 
Für Hegel ist das Absolute nämlich keineswegs nur einfach das Ziel auf das 
hin sich sein Denken entfaltet. Die Vorstellung, dass das Absolute erst ganz 
am Ende, sozusagen als krönender Abschluss ins Spiel kommt, ist aus ver-
schiedenen Gründen vollkommen irreführend. Einer von ihnen, der im vor-
liegenden Zusammenhang von großer Wichtigkeit sein wird und der einen 

                                                             
70  Bspw. Hegel, Phänomenologie, 68f. 

71  Bspw. Hegel, Enzyklopädie III, 29. 

72  Vgl. Hegel, Wissenschaft der Logik II, 548. 

73  Vgl. Hegel, Enzyklopädie III, 32. 

74  Vgl. Hegel, Wissenschaft der Logik II, 556. 

75  Vgl. Hegel, Phänomenologie, 591. 

76  Hegel, Wissenschaft der Logik I, 56. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS SICH ENTZIEHENDE ABSOLUTE | 63 

 
 

Einspruch gegen Aspirationen auf die Aneignung des Absoluten umfasst, 
die in Hegels Texten selbst verschiedentlich formuliert werden, besteht da-
rin, dass es ein Ziel im Sinne der ruhigen Ankunft für das hegelsche Den-
ken gar nicht geben kann. Doch zurück zur Erörterung des Absoluten. He-
gel sagt von ihm, dass wir immer schon bei ihm sind bzw. es immer schon 
bei uns ist, ja logisch immer schon bei uns sein muss, denn andernfalls 
könnten wir niemals zu ihm gelangen. Hier spielt das Argument eine ent-
scheidende Rolle, das wir weiter oben im Zusammenhang von Hegels Kri-
tik des kantischen Denkens diskutiert haben: Intern vermittelt müssen dem-
zufolge alle Begriffe sein oder sie bleiben ohnmächtig und können die 
Arbeit des Begriffs, die eine der internen Vermittlung ist, nicht leisten. 
Ebenso gilt es für die Erkenntnis des Absoluten, dem wir uns mithilfe des 
Werkzeugs des Erkennens, wie Hegel es fasst, nur deshalb annähern kön-
nen, weil es bereits bei uns ist:  

 
„Sollte das Absolute durch das Werkzeug [des Erkennens, OFM] uns nur überhaupt 

nähergebracht werden, ohne etwas an ihm zu verändern, wie etwa durch die Leimru-

te der Vogel, so würde es wohl, wenn es nicht an und für sich schon bei uns wäre 

und sein wollte, dieser List spotten.“77 

 

Wie dieses ominöse Absolute beschaffen ist, erläutert Hegel in dem Kapitel 
über die absolute Idee in der Wissenschaft der Logik.78 Es ist der „einzige 
Gegenstand und Inhalt der Philosophie“79 heißt es dort lapidar und dennoch 
vielsagend. Auch diese Formulierung zeigt nämlich an, dass das Absolute 
nicht die Abschlussfigur sein kann. Bekanntermaßen verhandelt Hegel in 
seinen Schriften durchaus andere Gegenstände, die er nicht explizit als das 
Absolute bezeichnet, ja die er vielfach sogar gegen es abgrenzt. Offensicht-
lich verbindet sich mit der Formulierung die These, dass alle diese anderen 
Gegenstände auf irgendeine Weise dem Absoluten zugehören. Für Hegel 
sind sie Stufen der Entfaltung des Absoluten. Das Absolute ist so das sie 
integrierende Prinzip und ihr Ganzes in einem. Hegel bemerkt dazu, dass 
die absolute Idee „verschiedene Gestaltungen“ annimmt und dass es die 

                                                             
77  Hegel, Phänomenologie, 69. 

78  Hegel, Wissenschaft der Logik II, 548-573. 

79  Hegel, Wissenschaft der Logik II, 549. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


64 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN 

 
 

Aufgabe der Philosophie ist, sie in ihnen zu erkennen.80 Das Absolute ist 
Anfang, Durchgang und Ende, aber auch das Prinzip des Durchgangs, denn 
Hegel charakterisiert es als vermittelnde, genauer: als sich mit sich selbst 
vermittelnde Bewegung. Hegel verwendet aber auch den Begriff der abso-
luten Methode und fügt dadurch den bislang angedeuteten Facetten des Ab-
soluten eine weitere wesentliche hinzu. Den Begriff der Methode erläutert 
er zunächst als die Bewegung des Begriffs81, die es zu erkennen gilt. Unter 
der absoluten Methode ist die Weise des Erkennens zu verstehen, der es 
ums Ganze der Wahrheit geht, um jenes Wahre, dessen Erkenntnis Hegel in 
der Phänomenologie der Philosophie als die Annäherung an das wirkliche 
Wissen aufträgt.82 Bei der absoluten Methode hebt Hegel nochmals ganz 
entschieden das Prinzip der internen Vermittlung hervor und grenzt sie so 
gegen äußerliche Reflexionsbemühungen ab. Sie operiert gewissermaßen in 
ihrem Gegenstand, „da sie dessen immanentes Prinzip und Seele ist“.83 In 
einer anverwandelnden Wiederaufnahme kantischer Termini sagt Hegel 
deshalb auch, dass sie sowohl synthetisch als auch analytisch ist84 – darin, 
den Unterschied des Synthetischen und des Analytischen vermittelnd auf-
zuheben, liegt die Pointe ihrer Dialektik: Sie ist in einer Bewegung auch 
zugleich das Andere ihrer selbst und damit zieht sie die Distinktion des 
Analytischen und des Synthetischen ein, denn sie bewegt sich zwischen 
dem Inneren des Analytischen und dem Hinzugezogenen des Synthetischen 
in einer internen Vermittlungsbewegung des Absoluten. 

Die Idee, dass das Absolute nicht erst das Ziel, sondern auch der Anfang 
und der Durchgang ist, hat sich tief in Hegels Behandlungsweise philosophi-
scher Fragen eingetragen. Ihre Struktur lässt sich auf unterschiedlichen Ebe-
nen wieder finden; sie ist auch in den Teilen der hegelschen Philosophie von 
Bedeutung, die nicht der Sphäre des Absoluten im engeren Sinne zuzurech-
nen sind. Von ihrer Logik ist auch der Aufbau der Rechtsphilosophie getra-
gen85 und an ihm lässt sich diese Logik greifbar illustrieren. Beschränken wir 

                                                             
80  Ibid. 

81  Hegel, Wissenschaft der Logik II, 551. 

82  Hegel, Phänomenologie, 14. 

83  Hegel, Wissenschaft der Logik II, 557. 

84  Ibid. 

85  Hegel verweist verschiedentlich darauf, dass seine Grundlinien insgesamt auf 

seiner Logik fußen; vgl. bspw. Hegel, Grundlinien, 12. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS SICH ENTZIEHENDE ABSOLUTE | 65 

 
 

uns hier zu illustrativen Zwecken auf eine kurze Bemerkung zum Teil über 
die Sittlichkeit.86 Hegels Sittlichkeit hat bekanntlich drei Abschnitte, die sich 
als Stufenfolge rekonstruieren lassen: auf der untersten Stufe findet sich die 
Familie, auf sie folgt die bürgerliche Gesellschaft und auf sie wiederum der 
Staat. Dieser Aufbau lässt sich zunächst so verstehen, dass Familie und bür-
gerliche Gesellschaft dem Staat vorangehen und er auf ihnen aufbaut. Nun 
argumentiert Hegel aber, dass die Familie und die bürgerliche Gesellschaft 
erst durch den Staat überhaupt existenzfähig werden. Auf sich selbst gestellt 
könnten sie nicht bestehen. Der Staat folgt also auf die beiden vorangegange-
nen Stufen und ist zugleich das sie erst ermöglichende Prinzip. Ähnlich dem 
Absoluten ist er nicht einfach das Ende, sondern das tragende Prinzip. Hegel 
folgt dem Strukturprinzip des Absoluten mit Blick auf den Staat auch in wei-
teren Hinsichten: Auch im Staat existieren die vorangegangenen Stufen wei-
ter fort; sie werden aufgehoben und das heißt in ihrer Spannung vermittelnd 
integriert, aber nicht vernichtet: Obwohl die bürgerliche Gesellschaft und ihr 
Radikalindividualismus das Andere der staatlichen Sittlichkeit ist, konzediert 
Hegel der Individualität eine hohe Dignität auch auf der Ebene des Staates, da 
er sie zum Prinzip moderner Staatlichkeit macht. An der Sittlichkeit wird so-
mit deutlich, wie Hegel die Struktur des Absoluten intern in seine praktische 
Philosophie einschreibt. Zudem ist die Sittlichkeit, als Sphäre des objektiven 
Geistes, selbst wiederum eingelassen in den größeren Zusammenhang der 
hegelschen Geistphilosophie, wie er im dritten Band der Enzylopädie der phi-
losophischen Wissenschaften sichtbar wird. Auf den objektiven Geist folgt 
der absolute und es wiederholt sich die Logik, deren Gang soeben angedeutet 
wurde. Die Sittlichkeit, wiewohl der Sphäre des objektiven Geistes angehö-
rig, ist eingelassen in den Gang des Absoluten und sie ist eine seiner Gestal-
tungen. Hegel hält dafür den ebenso berühmten wie berüchtigten Begriff der 
Totalität bereit.87 Die dialektische Logik des Absoluten, die er auch als Tota-
lität bezeichnet, umschreibt er in einer griffigen und hochgradig kondensier-
ten Formulierung in der Wissenschaft der Logik folgendermaßen: 

 
„Der Begriff in der absoluten Methode erhält sich in seinem Anderssein, das Allge-

meine in seiner Besonderung, in dem Urteile und der Realität; es erhebt auf jede Stu-

fe weiterer Bestimmung die ganze Masse seines vorhergehenden Inhalts und verliert 

                                                             
86  Hegel, Grundlinien, §§ 142-360. 

87  Hegel, Wissenschaft der Logik II, 569. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


66 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN 

 
 

durch sein dialektisches Fortgehen nicht nur nichts, noch lässt es etwas dahinten, 

sondern trägt alles Erworbene mit sich und bereichert und verdichtet sich in sich.“88 

 

In dieser Formulierung begegnen wir erneut den Denkbewegungen, die uns 
bereits aus dem Zusammenhang der Diskussion des Aufhebens bekannt 
sind. Hegel fügt sie in der obigen Passage lediglich noch einmal zu einem 
Gesamtbild zusammen. Die in ihm ausgedrückte Logik der Totalität lässt 
sich vor allem in zwei Hinsichten verstehen. Erstens besteht Hegel ganz 
entschieden darauf, dass der Fortgang der Entwicklung des Geistes kein 
Prozess ist, in dessen Verlauf Vernichtetes am Wegrand liegen gelassen 
wird – vielmehr ist es Hegel zufolge so, dass alles mitgenommen wird. 
Freilich nicht in seiner ursprünglichen Form, sondern gleichsam sublimiert 
– eben: aufgehoben. Zweitens soll es dadurch möglich werden, Abschei-
dungen zu vermeiden – der Gang der Sache selbst bewegt sich durch Nega-
tionen, aber er ist insgesamt als vermittelnde und nicht als trennende Bewe-
gung zu verstehen. Dieser Anspruch hat Hegels Denken den Vorwurf einer 
alles einverleibenden Philosophie eingebracht.89 Sicherlich ist sein Denken 
von solchen Tendenzen nicht frei. Vor allem dann nicht, wenn Hegel sich 
aus erkenntnistheoretischen und methodischen Gründen zu der These zu 
versteigen scheint, dass er das Ganze auch überschaut.90 Methodisch stellt 
sich nämlich die Frage, wie der Gang des Absoluten, dem wir, wie Hegel es 
fasst, nur zusehen sollen,91 sich uns als Gang des Absoluten offenbaren 
können soll. Das Ziel des absoluten Wissens kann offenbar nicht antizipiert 
werden, sondern lässt sich erst ex post erkennen. In der Phänomenologie 
schreibt Hegel deshalb auch, dass die von ihm angestrebte Wissenschaft 
nicht eher möglich ist, „als bis der Geist zu diesem Bewußtsein über sich 
gekommen ist“; wenig später heißt es: „Als der Geist, der weiß, was er ist, 
existiert er früher nicht und sonst nirgends als nach Vollendung der Ar-
beit“.92 Kurz darauf fällt dann der zum Gemeinplatz gewordene Ausdruck 

                                                             
88  Ibid., Herv. i. O. 

89  Vgl. etwa Derrida, tympan, passim. 

90  Vgl. etwa Hegel, Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte, 22. 

91  Vgl. etwa Hegel, Phänomenologie, 77. 

92  Vgl. etwa Hegel, Phänomenologie, 583. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS SICH ENTZIEHENDE ABSOLUTE | 67 

 
 

vom Weltgeist, zu dem der Geist sich erst vollendet haben muss, um sich 
selbst zu überblicken.93 

Wie aber lässt sich das damit umrissene Programm eigentlich verste-
hen? Vielfach ist Hegel als geradezu größenwahnsinniger Systemphilosoph, 
der das Ganze der Welt auf den Begriff zu bringen beansprucht, gedeutet 
worden. Aber das alles ließe sich durchaus auch ganz anders lesen. Was 
sagen uns Hegels Überlegungen, wenn wir nicht davon ausgehen, dass sich 
das Absolute im Ganzen überschauen lässt? Was passiert, wenn man alles, 
was Hegel über Wissen, Gewissheit und ihre Voraussetzungen sagt, ernst 
nimmt – abgesehen von der These, dass sich die Perspektive des Absoluten 
einnehmen lässt? Dann werden Hegels Überlegungen zu einer fulminanten 
Kritik von Ansprüchen, auf ein mit Gewissheit verbürgbares Wissen zu-
greifen oder sich ihm annähern zu können. Wenn das Absolute als Ruhe-
punkt desavouiert ist, zeigt sich an Hegels Philosophie nämlich nur, wie 
voraussetzungsreich die Idee von Wissen ist und dass sie letztlich auf eine 
Vorstellung wie die des Absoluten verweist, die sich aber immer entzieht. 
Hegel bringt die Vorstellung eines das Wissen tragenden Absoluten 
schließlich nicht zufällig ins Spiel seiner Argumentation: Was er deutlich 
macht, ist, dass jede Idee von Wissen, die unter Wissen etwas versteht, das 
tatsächlich Gewissheit soll verbürgen können, auf eine Vorstellung absolu-
ten Wissens als den sie erst ermöglichenden Horizont und Grund verweist. 
Erscheint uns daher das Absolute als eine letztlich verstiegene Idee oder 
jedenfalls als eine solche, die sich kaum mit begrifflichen Mitteln erreichen 
lässt, dann kann davon das Wissen als Wissen nicht unberührt bleiben. Ver-
steht man Hegel so, dass sich das absolute Wissen nicht in Besitz nehmen 
lässt, dann zeigt seine Erörterung des Absoluten an, dass und warum sich 
uns die Gewissheit des sicheren Wissens entziehen muss.94 

Die Logik von Hegels dialektischer Spekulation, deren dynamischer 
Charakter oben diskutiert wurde, spricht für diese Deutung: Hegel betont 
stets den Prozess und den dialektischen Überstieg – es gibt vorderhand da-

                                                             
93  Vgl. etwa Hegel, Phänomenologie, 585. 

94  Stekeler-Weithofer geht in seiner Hegel-Deutung sogar so weit, zu behaupten, 

dass Hegels Rede des Absoluten insgesamt sinnkritisch zu verstehen ist und 

dass alle anderen Deutungen, die Hegel unterstellen, er wolle die Perspektive 

des Absoluten einnehmen, fehl gehen; vgl. Stekeler-Weithofer, Philosophie des 

Selbstbewußtseins, 24f. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


68 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN 

 
 

rum keinen plausiblen Grund, warum die Bewegung der unaufhörlichen 
Verschiebung und des Entzugs plötzlich zum Abschluss kommen sollte. 
Das lässt sich als eine in Hegels System eingebaute Dekonstruktion des 
Systems, als seine dialektische Autodekonstruktion lesen. Dialektik ist ernst 
genommen eine Dekonstruktion, insofern sie starre Entgegensetzungen auf-
löst und dieser Logik widerstehen naturgemäß auch ihre eigenen Bestim-
mungen nicht. Das absolute Wissen erweist sich nur als eine Weise des 
Sprechens über Wissen, die zeigt, dass sich Gewissheit gerade nicht aneig-
nen lässt: Es ist ein unmögliches Sprechen über eine Gewissheit jenseits 
von Wissen und Glauben; es macht damit etwas, das sich eigentlich ent-
zieht, philosophisch behandelbar, indem es den permanenten Entzug in die 
Logik des Begriffs selbst einschreibt. Dieser Begriff hält das fortwährende 
Scheitern, den permanenten Entzug einer Ankunft bei der Gewissheit fest. 
Hegel ist so verstanden nicht der größenwahnsinnige Denker einer Meta-
physik des Absoluten, sondern ein radikalaufklärerischer Philosoph des 
Ungewissen. 

Entscheidend für diesen Deutungsvorschlag ist weniger die Frage, ob 
Hegel sein Philosophieren so verstanden wissen wollte. Das lässt sich, um 
es kurz zu machen, schlicht nicht beurteilen. Zudem legen viele Stellen es 
nahe, dass Hegels Ziel womöglich tatsächlich im absoluten Wissen bestan-
den haben mag. Ungleich wichtiger als diese Fragen ist aber der Umstand, 
dass die begriffliche Struktur von Hegels Philosophieren im Ganzen nicht 
nur auf eine Aufhebung des Glaubens, sondern auch auf eine Idee des Wis-
sens, die dessen Unerreichbarkeit zeigt, zuläuft. Hegels Glaubenskritik ope-
riert, wie wir sehen konnten, mit dem Argument, dass der Glaube sich be-
grifflich nicht zu durchdringen vermag, ja dem begrifflichen Denken im 
Grunde fremd bleiben muss. Glauben und reflexive, wenn auch vermitteln-
de Distanznahme, wie sie Hegel zufolge dem begrifflichen Denken eignet, 
können nicht zusammengehen. Der Glaube muss sich als Glaube selbst ge-
nug sein; nur kann er dann eben keinen Anspruch auf eine jenseits des 
Glaubens überzeugende Gewissheit erheben. Diese hegelsche These ver-
dankt ihre Stärke übrigens mitnichten der Einbettung des Glaubens in eine 
Logik des Absoluten. Es handelt sich bei ihr um eine aus der Analytik des 
Glaubens selbst gewonnene Einsicht: Glauben heißt eben in der Tat glau-
ben und damit muss etwas grundsätzlich anderes als eine kritisch-reflexive 
Prüfung gemeint sein. Es ist wohl vor allem dieser Aspekt des Glaubens, 
den Kierkegaard in seinem Bild vom Sprung festhält, das er in den Philo-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS SICH ENTZIEHENDE ABSOLUTE | 69 

 
 

sophischen Brocken im Übrigen in strikter Abgrenzung zur kritischen Prü-
fung entwickelt: Gottes Dasein lässt sich, so meint Kierkegaard, nicht be-
weisen; erst wenn ich den Beweis loslasse, kann ich zum Glauben überge-
hen, in den ich gleichsam springe.95 Die Gewissheit, die der Glaube bietet, 
ist dann freilich ein rein subjektives Geschehen; einer Gewissheit des Wis-
sens muss der Glaube notwendig fern bleiben. 

Hegels Analytik und Kritik des Glaubens bewahren ihre Schlagkraft 
auch jenseits der Perspektive des Absoluten. Allerdings kann dann die Ge-
wissheit verbürgende Kraft des Wissens, wie sich gezeigt hat, nicht länger 
behauptet werden. Ein wichtiger Unterschied zwischen dem begrifflichen 
Denken und dem Glauben bleibt unabhängig von der Zugänglichkeit des 
Glaubens triftig: Während der Glaube im Prinzip keine Gründe kennt, die 
nicht selbst vom Glauben herrühren, handelt es sich bei der Arbeit des Be-
griffs um einen Prozess der Reflexion und Befragung. Diese hegelschen 
Bestimmungen des Begriffs des Begriffs sind es im Wesentlichen, die auf 
eine Autodekonstruktion der Perspektive des Absoluten und damit auf eine 
Idee des Begriffs jenseits von Wissen und Gewissheit verweisen. Warum 
sollte die befragende Bewegung, die Begriffe kennzeichnet, unversehens 
ausgesetzt werden können und weshalb sollte sie auf ein Ziel zulaufen kön-
nen, das sich durch eine höherwertige, weil absolute Gewissheit auszeich-
net? Nichts in Hegels Erörterung begrifflichen Denkens deutet auf die 
Möglichkeit eines solchen Schlusspunktes hin. Ein Absolutes, das etwas 
anderes wäre, als eine Weise über seine eigene Unerreichbarkeit und damit 
über die Unerreichbarkeit von Wissen und Gewissheit zu sprechen, müsste 
dem dialektischen Denken Hegels gleichsam als etwas bloß Äußerliches 
aufgepropft werden. Notwendig vorausgesetzt bleibt es nur solange, wie die 
Vorstellung eines sicheren Wissens vorausgesetzt bleibt. Aber warum sollte 
sie vorausgesetzt werden und wie sollte sie vorausgesetzt werden können? 
Folgt man der hegelschen Logik des Begriffs, dann liegt es viel näher, die 
Verschiebung und die fortwährende kritisch-reflexive Prüfung gegen die 
Vorstellung einer Gewissheit, die sich aneignen lässt, zu denken. Die inter-
ne Logik von Hegels Denken weist über die Gewissheit hinaus. Sie operiert 
jenseits von Glauben und Wissen. 

                                                             
95  Vgl. Kierkegaard, Philosophische Brocken, 40/41. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Genealogische Untergrabungen 
von Glauben und Wissen:  
Friedrich Nietzsche 

 
 
 
Bei Nietzsche wird das Denken jenseits von Glauben und Wissen explizit, 
ja programmatisch. Auch Kant und Hegel philosophieren, wie in den bei-
den vorangegangenen Kapiteln ersichtlich wurde, jenseits des Glaubens 
und beide betreiben eine grundlegende Religionskritik. Allerdings sind ihre 
kritischen Überlegungen zum Glauben Teil eines Emanzipationsprozesses 
der Philosophie von der Theologie. Weder Kant noch Hegel geht es darum, 
dem (religiösen) Glauben jegliche Plausibilität abzusprechen. Was sie 
unternehmen, lässt sich eher als eine Platzanweisung und damit als eine 
Klärung der Verhältnisse beschreiben: Der Glauben wird jeweils in seine 
Grenzen verwiesen und über diese Grenzen kann er nicht selbst disponie-
ren, sondern es ist, wie Kant und Hegel unterstreichen, die Philosophie, der 
die Einsicht in die Struktur des Glaubens vorbehalten bleibt. Damit verliert 
der Glauben seine Stellung als Quelle der Gewissheit. Den Bezug zur Ge-
wissheit behält er nur als innere Überzeugung der Glaubenden1 – als epis-
temischer Modus der Gewissheitssicherung hat er dann freilich keine Be-
deutung mehr. Nietzsche ist hier, wie sich in diesem Kapitel zeigen wird, 
ungleich radikaler. Seine Kritik des Glaubens ist eine Fundamentalkritik 

                                                             
1  Das ist dann auch der Schluss, den Kierkegaard etwas später mit seinem Theo-

rem eines Sprungs in den Glauben zieht. Freilich ist das für Kierkegaard kein 

Einwand gegen den Glauben, sondern ein Aufweis, dass allen Orientierungen 

letztlich ein absoluter subjektiver Entscheidungsakt vorausgeht. Vgl. Kierke-

gaard, Furcht und Zittern. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


72 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN 

 
 

insofern, als sie den Glauben im Ganzen als bloß schimärisches Geschehen 
zu entlarven trachtet. Radikaler ist Nietzsches Philosophieren aber nicht 
allein hinsichtlich des Glaubens. Er weitet die Bewegung einer Auflösung 
von Gewissheiten von vorne herein auch auf die Gewissheit des Wissens 
aus. Zwar konnten wir schon bei Kant und Hegel beobachten, dass ihr Phi-
losophieren in letzter Instanz auch über die vermeintlich sichere Gewissheit 
des Wissens hinausführt. Doch es handelt sich dabei sowohl im kantischen 
als auch im hegelschen Philosophieren um so etwas wie eine unintendierte 
Nebenfolge eines kritischen Denkwegs, der auch vor der epistemischen Di-
gnität des Wissens nicht halt macht. Es kann aber weder bei Kant noch bei 
Hegel davon die Rede sein, dass ihr Philosophieren darauf abzielt, die 
Fragwürdigkeit der Gewissheit des Wissens herauszustellen. Ihnen geht es 
in einer Doppelbewegung um die Auflösung dogmatischer Formen der 
Herstellung von Gewissheit einerseits und um die Rettung der Gewissheit 
durch eine kritisch bzw. dialektisch geläuterte Variante von Gewissheit an-
dererseits. Dass die Dekonstruktion dogmatischer Gewissheit sich auf Ge-
wissheit überhaupt ausweitet und sie gleichsam als haltlos erscheinen lässt, 
ist eine Implikation beider Denkwege, aber keineswegs ihr Ziel. Ganz an-
ders verhält es sich damit bei Nietzsche. Er erhebt eine genealogische 
Untergrabung der Fundamente von Glauben und Wissen zum Programm 
seines Philosophierens. Jenseits des Wissens operiert Kant, weil es seine 
zum philosophischen Grundprinzip erhobene intellektuelle Redlichkeit 
nicht zulässt, eine Gewissheit dort zu behaupten, wo er sie nicht ausweisen 
kann. Mag sein Denken Gewissheiten zertrümmern, so ist er doch weit da-
von entfernt, auf den Scherben, die dabei anfallen, zu tanzen. Sicherlich 
scheint ihm die Gewissheit des Wissens mit den Denkmitteln, die einer kri-
tischen philosophischen Examination zur Verfügung stehen, unerreichbar 
zu sein, aber er lässt deshalb die Gewissheit nicht jubelnd hinter sich und er 
weist auch nicht hämisch auf die Borniertheit derer, die fälschlich meinen, 
Gewissheit beanspruchen zu können. Gewissheit begegnet er mit Scheu und 
Ehrfurcht im Sinne philosophischer Prinzipien. Wenn er jenseits von Glau-
ben und Wissen denkt, dann ist das nicht allein einem forschen kritischen 
Impetus geschuldet, von dem sein Denken zweifelsohne getragen wird, 
sondern es ergibt sich vor allem auch aus einer philosophischen Haltung 
der Bescheidenheit, die sich dann anempfiehlt, wenn man zu Gewissheit 
nicht zu gelangen vermag. Es ist eine Bescheidenheit, die derjenigen sehr 
verwandt ist, zu der Adorno zufolge das Bewusstsein der eigenen Fehlbar-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GENEALOGISCHE UNTERGRABUNGEN VON GLAUBEN UND WISSEN | 73 

 
 

keit führt2; eine Bescheidenheit, auf die ein Denken jenseits der Gewissheit 
verwiesen wird, weil der Denkraum jenseits der Gewissheit sich nur vor-
sichtig erkunden lässt. Auch von Hegel kann beileibe nicht gesagt werden, 
dass er den Verlust der Gewissheit euphorisch begrüßt. In seinem Fall zer-
stieben, wie wir sehen konnten, die Gewissheiten in einem dialektischen 
Wirbel, der sich nicht still stellen lässt. Hegels Denken führt so über die 
Gewissheit hinaus, doch es proklamiert nicht freudig ein Ende der Gewiss-
heit. 

Ganz anders, wie gesagt, liegen die Dinge bei Nietzsche. Ihm ist Ge-
wissheit mit allen ihren Implikationen, mit dem Gestus der beruhigt-be-
ruhigenden Sicherheit, dem behäbigen Sicheinrichten in solchen Sicherhei-
ten, zutiefst suspekt. Kants und Hegels Denken ist sicherlich nicht philis-
trös, Nietzsches Philosophieren aber ist vielleicht das erste erklärtermaßen 
antibürgerliche Denken. Seine Aufklärung ist nicht die Aufklärung der 
Bürger, die die alten Zöpfe abschneiden, um auch ihren Platz in den ersten 
Reihen des gesellschaftlichen Konzerts einnehmen zu kommen, und die es 
ansonsten schätzen, wenn es in der Praxis des sozialen Lebens ebenso wie 
in der theoretischen Reflexion hübsch pomadig zugeht. In Jenseits von Gut 
und Böse gliedert Nietzsche sich übrigens in den Prozess der Aufklärung 
ein, indem er seine genealogischen Erkundigungsgänge als eine um einen 
Schritt weiter getriebene Aufklärung charakterisiert3; wir werden darauf 
zurückkommen.  

Der Gestus von Nietzsches Philosophieren ist dabei nicht frei von Am-
bivalenzen: Zuweilen scheint sich in ihm ein antihumanistischer Heroismus 
kund zu tun, der sich wie ein unheilvoller Vorschein auf die Abgründe des 
20. Jahrhunderts lesen lässt.4 Allerdings darf hier nicht übersehen werden, 
dass nahezu keine seiner Äußerungen nicht letztlich doch auf seine eigene 
Gegenrede trifft: Nietzsches Ambivalenz ist so auch eine Beweglichkeit, 
die es verhindert, dass er sich zum Ideologen gleich welcher Observanz 
auch immer eignet. Wenn Nietzsche von der blonden Bestie, den die Re-
geln missachtenden geborenen Herren und ihrem Degout gegenüber dem 

                                                             
2  Adorno, Probleme der Moralphilosophie, 251f. 

3  Nietzsche, Jenseits, 35. 

4  Dieser Umstand hat Ernst Tugenhat dazu geführt, Parallelen zwischen Nietzsche 

und Hitler nachzuspüren. Vgl. Tugendhat, Macht und Antiegalitarismus bei 

Nietzsche und Hitler. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


74 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN 

 
 

Harmlosen, dem Kleinlichen der Gleichheit schreibt und sich das staunend, 
ja bewundernd liest, dann darf sein Ekel gegenüber den realen Möchte-
gerngroßen seiner Zeit nicht übersehen werden, dann dürfen sein vielfach 
zur Schau gestelltes Antideutschtum, sein erklärter Antiantisemitismus und 
seine abgrundtiefe Aversion gegen den geifernden Wirtshausheroismus 
nicht ausgeblendet werden.5 

In anderen Fällen wirken seine Invektiven in ihren schrillen Tönen 
schlicht übertrieben. Verwundert reibt man sich dann die Augen und fragt 
sich, ob es sich um eine ernsthafte Äußerung, um ein Argument handelt. 
Doch auch hier ist, wie wir noch sehen werden, Vorsicht geboten: Eine sol-
che Frage nach der Seriosität von Nietzsches Argumentation droht an seine 
Schriften eine Elle anzulegen, mit der sie sich nicht vermessen lassen. 
Nietzsche betreibt keine Schulphilosophie – und gerade darin liegt ein Reiz 
seiner Arbeiten, entwickeln sie doch, die Vorschriften eines ernsthaften, 
womöglich allzu ernsthaften Denkens hinter sich lassend, gerade in ihrem 
überwucherndem Ideenreichtum, der sich nicht bändigen und nicht auf die 
Regeln argumentativer Konsistenz verpflichten lässt, Einsichten, die sonst 
vielleicht verschlossen geblieben wären. Nietzsches gegen den Zwang und 
die Ordnung des Systems gerichtetes Philosophieren befreit sich nämlich 
von der Verpflichtung, ein integrierendes Ganzes formulieren zu müssen. 
Anders als Hegel und Kant kann er sich davon dispensieren, beim Infrage-
stellen den Blick immer schon auch auf eine mögliche Alternative, die 
selbst Konsistenzansprüchen genügen können muss, zu richten. Er kann 
erschüttern, ohne sich um einen Wiederaufbau oder einen Neubau zu be-
kümmern. 

Bei allen Vieldeutigkeiten und steten Wandlungsbewegungen finden 
sich in Nietzsches Schriften dennoch wiederkehrende Motive, die sich zu-
sammenfügen lassen zum Mosaik eines Denkens jenseits von Glauben und 
Wissen. Nietzsche organisiert in verschiedenen Varianten in seinen Texten 
einen Themenkomplex, an dem er sich in immer neuen Anläufen abarbeitet. 
Für Nietzsche verbinden sich drei Gebiete, die zusammengenommen ein 
Problemsyndrom ausmachen, an dem nach seinem Dafürhalten das moder-
ne Abendland leidet. Auf der einen Seite steht dabei die christliche Lehre 

                                                             
5  Vgl. für Nietzsches Antinationalismus und seinen Abscheu gegen das Deutsch-

nationale: Nietzsche, Fröhliche Wissenschaft, 630. S. a. eine, durchaus auch 

selbstkritische, Passage aus Jenseits von Gut und Böse, 192-195. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GENEALOGISCHE UNTERGRABUNGEN VON GLAUBEN UND WISSEN | 75 

 
 

als grundlegende glaubensmäßige Orientierung und auf der anderen Seite 
ein Themenfeld, das sich aus Theorie, Erkenntnisstreben und Wahrheit zu-
sammensetzt und das sich Nietzsche zeitgenössisch als die Idee moderner 
Wissenschaft präsentiert. Beide Seiten werden nun verklammert oder viel-
leicht sogar integriert durch eine in vielen Hinsichten gemeinsame Wertleh-
re, durch die Moral, die das dritte Gebiet des Problemsyndroms ausmacht. 
In dieser Zusammenstellung deutet sich schon an, dass und weshalb Nietz-
sche nicht, wie dies für die Aufklärungsbewegung des 18. Jahrhunderts ty-
pisch ist, die Religion vom Wissen bzw. von der Wissenschaft aus angreift. 
Diese Option ist für Nietzsche geradezu unsinnig, liegt ihr doch aus seiner 
Sicht eine fundamentale Verkennung des Gemeinsamen von christlicher 
Religion und dem europäischen Wahrheitsideal, an dem sich auch die mo-
derne Wissenschaft ausrichtet, zugrunde.  

Schon in Nietzsches frühen Schriften, seinem Erstlingswerk Die Geburt 

der Tragödie und auch in der zweiten seiner Unzeitgemäßen Betrachtun-
gen, der berühmten Arbeit Vom Nutzen und Nachtheil der Historie für das 
Leben, bestimmen Dimensionen der genannten Überlegungen den Gang der 
Argumentation. Nietzsche operiert dort vielfach mit dem Bild einer Geg-
nerschaft, die er, als Parteigänger einer Seite, in den Texten auszutragen 
sucht. Besonders deutlich werden die beiden Positionen, die Nietzsche 
unterscheidet und für die er in der Tragödienschrift häufig auf die Distink-
tion des Apollinischen und des Dionysischen zurückgreift, in einer Passage, 
in der er die Opposition durch die kämpferische Kontrastierung einer theo-
retischen und einer tragischen Weltbetrachtung darstellt. Nietzsche speku-
liert in diesem Zusammenhang zunächst darüber, dass die „alte Tragödie“ 
durch den „Trieb zum Wissen und zum Optimismus der Wissenschaft“6 
verdrängt wurde. Der Kampf zwischen beiden, zwischen der tragischen und 
der theoretischen Auffassung, kann, so Nietzsche weiter, erst entschieden 
werden, wenn die Wissenschaft an ihre Grenzen geführt und durch die 
Konfrontation mit ihren Grenzen vernichtet ist; zu hoffen wäre dann auf 
„eine Wiedergeburt der Tragödie“. Nietzsches Ausführungen lassen sich 
hier als variierender Gebrauch von kantischen Überlegungen verstehen: Die 
Idee einer Grenze, die sich dem wissenschaftlichen Erkennen stellt und die 
es nicht überschreiten kann, ohne sich selbst preiszugeben, haben wir bei 

                                                             
6  Dieses und die folgenden Zitate, sofern nicht anders ausgewiesen: Nietzsche, 

Tragödie, 111. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


76 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN 

 
 

Kant kennen gelernt. Kant freilich hoffte, sie einbringen zu können, um 
philosophische Argumentationen auf ein wissenschaftliches, epistemisch 
fundiertes Reglement festlegen zu können, in dessen Befolgung gerade die 
Rettung der Idee des Wissens nach einer kritischen Auflösung dogmati-
scher Erkenntnismodelle liegen sollte. Allerdings hat sich bereits in der 
Lektüre der kantischen Schriften gezeigt, dass diese Idee der Grenzen und 
die durch sie implizierte Unerreichbarkeit des Wissens über das Wissen als 
aneigenbare Gewissheit hinausführen. Nietzsche macht von dieser sich bei 
Kant zuerst in aller Deutlichkeit formulierten Annahme über die Grenzen 
des Wissens und der Wissenschaft nun einfach einen polemischen Ge-
brauch, indem er auf sie verweist, um das Wissensideal der Wissenschaft 
zu torpedieren. Suspekt ist ihm dabei vor allem ein das Wissen tragender, 
letztlich moralischer Glauben: der Glauben an die „Universalheilkraft des 
Wissens“, den Nietzsche zu erschüttern sucht. In dieser Passage deutet sich 
übrigens, wie anhand der letzten Formulierung sichtbar wird, Nietzsches 
gemeinsame Kritik von Glauben und Wissen bereits an. Zwar ist die christ-
liche Lehre in den frühen Schriften noch nicht wirklich thematisch, aber die 
Struktur des Glaubens an die Universalheilkraft des Wissens ähnelt den 
Versöhnungsversprechen der christlichen Lehre. In dem vierzehn Jahre 
nach der Erstausgabe der Tragödienschrift geschriebenen Versuch einer 

Selbstkritik, den Nietzsche der Ausgabe von 1886 voranstellt, wird der 
Gegensatz der Weltauffassungen dann auch direkt auf das Christentum be-
zogen: Der „rein ästhetischen Weltauslegung“, die in Nietzsches Buch, wie 
er schreibt, gelehrt wird, widerstreitet aufs Äußerste die christliche Lehre, 
die ästhetische Maßstäbe nicht kennt, sondern sie verwirft, weil ihre Maß-
stäbe moralischer und absoluter Natur sind.7 Natürlich liegt es auf der 
Hand, dass diese spätere Sortierung des Konflikts ein Widerhall von Nietz-
sches polemischer Auseinandersetzung mit dem Christentum ist, die in al-
len seinen Büchern der 1880er Jahre auftaucht. Aber sachlich bleibt den-
noch richtig, dass die Attribute, mit der Nietzsche die seiner tragisch-
ästhetischen Auffassung entgegengesetzte Position in Die Geburt der Tra-
gödie kennzeichnet, die nämlichen sind, die er dann später auch zur Cha-
rakterisierung des Christentums aufgreift. 

Vielleicht ist es zu hermeneutischen Zwecken sinnvoll, verschiedene 
Phasen oder auch Elemente von Nietzsches Denken jenseits von Glauben 

                                                             
7  Nietzsche, Tragödie, 18. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GENEALOGISCHE UNTERGRABUNGEN VON GLAUBEN UND WISSEN | 77 

 
 

und Wissen unterscheiden. Für eine erste Phase, für die die Schriften der 
frühen 1870er Jahre maßgeblich sind, ließe sich Nietzsches Position als die 
einer Gegnerschaft bezeichnen, denn in diesem Zeitraum ist es vor allem 
eine Ablehnung der mit Glauben und Wissen verbundenen Werte, ihrer 
Weltanschauung, die für Nietzsches Denken wichtig ist. Diese Gegner-
schaft wird er zwar nie aufgeben, aber später tritt dann als mächtigeres Mo-
tiv eine genealogische Untergrabung von Glauben und Wissen hinzu, die 
sich in den frühen Schriften hier und da ankündigt, aber noch nicht im Fo-
kus seiner Überlegungen steht – dann ist es nicht mehr bloß Gegnerschaft, 
denn Nietzsche bewegt sich von da an nicht mehr auf der selben Ebene; er 
muss nicht mehr die Lebensunfähigkeit, die Untüchtigkeit beklagen, son-
dern er entzieht der Gewissheit von Glauben und Wissen von vornherein 
jegliche Plausibilität, indem er sie auflöst. In jenen früheren Schriften aber 
greift er Glauben und Wissen vor allem unter Zuhilfennahme einer Katego-
rie an, bei der es sich um eine der schillerndsten in seinem Denken handelt 
und auf die er auch später immer wieder rekurriert. Die Rede ist vom Be-
griff des Lebens, um den seine ästhetische Weltauffassung kreist. Beson-
ders einschlägig sind hier einige Stellen aus der Schrift Vom Nutzen und 
Nachtheil der Historie für das Leben. Nietzsche kontrastiert dort an ent-
scheidenden Punkten das Leben und die Weisheit8, das Leben und die Wis-
senschaft9 und das Leben und das Erkennen10, wodurch er das Leben in 
Gegensatz zu der Weltauffassung bringt, die er in der Trägodienschrift als 
sokratische bezeichnet und deren Ende er dort angekündigt hat; auch in die-
sem Zusammenhang ist bereits der Begriff Leben, in Form des dionysi-
schen Lebens, gefallen. Nietzsche bindet ihn in eine Ankündigung ein, die, 
wie im Grunde alle die vielen Ankündigungen, die sich nach dieser Ankün-
digung in seinen Schriften finden werden, zugleich eine Beschwörung des-
sen, was angekündigt wird, ist. Das Angekündigte soll durch die Ankündi-
gung gleichsam in die Welt gebracht werden: „Ja, meine Freunde, glaubt 
mit mir an das dionysische Leben und an die Wiedergeburt der Tragödie. 
Die Zeit des sokratischen Menschen ist vorüber“.11 Es zeigt sich hier, dass 
Nietzsches Ablehnung des sokratischen Wissens- und Weisheitsglaubens 

                                                             
8  Vgl. Nietzsche, Nutzen und Nachtheil, 257. 

9  Vgl. Nietzsche, Nutzen und Nachtheil, 298/299. 

10  Vgl. Nietzsche, Nutzen und Nachtheil, 330. 

11  Nietzsche, Tragödie, 132. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


78 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN 

 
 

selbst die Form eines Glaubensbekenntnisses und eines Aufrufs zum Glau-
ben hat – zu einem anderen, zu einem dem Leben zugewandten Glauben; so 
heißt es wenige Sätze später: „Rüstet euch zu hartem Streite, aber glaubt an 
die Wunder eures Gottes“.12 An Stellen wie dieser macht sich eine grundle-
gende Spannung in Nietzsches Philosophieren bemerkbar, deren eingehen-
de Erörterung wir allerdings noch eine Zeit lang aufschieben müssen: 
Nietzsche bürdet sich hier die Aufgabe auf, doch so etwas wie eine überle-
gene Alternative aufzeigen zu können, die zumindest ein, wenn auch impli-
zites, so doch praktisch wirksames höheres Wissen und einen anderen 
Glauben vorauszusetzen scheint. Das wirft unvermeidlich ein fragwürdiges 
Licht darauf, ob Nietzsche tatsächlich jenseits von Gewissheit philosophiert 
oder ob er nur eine andere Gewissheit, die sich vielfach mit dem Begriff 
des Lebens verbindet, zu etablieren sucht. Noch aber können wir Fragen 
dieses Typs nicht angemessen diskutieren. Ihre Behandlung muss auf einen 
späteren Zeitpunkt verschoben werden. 

Werfen wir vorerst einen eingehenden Blick auf einige der Passagen, in 
denen der Begriff des Lebens in Opposition zu anderen Begriffen gebraucht 
wird. Beginnen wir mit einer aufschlussreichen Stelle, an der Nietzsche zu-
sammenfassend die Frage reflektiert, in welchen Hinsichten die Historie 
dem Leben zu dienen vermag. Die Verhältnisbestimmung von Historie und 
Leben ist für ihn eindeutig und in gewisser Weise bereits durch die Fassung 
der Frage vorweggenommen: Die Historie steht im Dienst des Lebens; das 
Leben ist der Zweck, dem sie sich unterzuordnen hat. Weit davon entfernt 
nun ist die moderne Idee einer wissenschaftlichen Geschichtsschreibung, 
die aus der Historie gleichsam etwas Neutrales, den Ansprüchen objektiven 
Wissens Genügendes zu machen versucht. Dadurch aber verselbständigt 
sich die Historie und der moderne Mensch macht keinen den Bedürfnissen 
des Lebens gehorchenden Gebrauch mehr von ihr, sondern er „schleppt 
eine ungeheure Menge von unverdaulichen Wissenssteinen mit sich he-
rum“.13 Das Leben, so erfahren wir hier indirekt, widerstreitet der Struktur 
eines neutralen Wissens. Es ist interessiert, es wogt, es fordert – und es re-
flektiert nicht kontemplativ. Dieser Eindruck wird durch eine weitere Text-
stelle unterstrichen. In ihr beklagt Nietzsche zeitdiagnostisch, dass man die 
Herrschaft der Wissenschaft über das Leben triumphierend erklärt. Die 

                                                             
12  Ibid. 

13  Nietzsche, Nutzen und Nachtheil, 272. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GENEALOGISCHE UNTERGRABUNGEN VON GLAUBEN UND WISSEN | 79 

 
 

Diagnose, so seine Einschätzung, mag stimmen, sie mag eine zutreffende 
Tendenz anzeigen, aber sie ist alles andere als erfreulich: Ein Leben, das 
durch die Sachlichkeit der Wissenschaft beherrscht wäre, wäre „nicht viel 
werth“.14 Die Antwort auf die Frage, warum es nicht viel wert wäre, hält 
eine griffige Bestimmung des Lebens, das Nietzsche gegen das distanzierte 
Wissen der Wissenschaft richtet, bereit: Ein solches Leben wäre schlicht 
„viel weniger Leben“.15 Abermals: Warum? Weil es durch das Wissen be-
stimmt wäre und das, was es anleiten und beherrschen sollte, sind aber die 
„Instincte und kräftige Wahnbilder“.16 In einer Welt, die organisiert wird 
vom neutralen und objektiven Wissen, drängt sich dann die Frage auf: 
„Sind das noch Menschen […] oder vielleicht nur Denk-, Schreib- und Re-
chenmaschinen?“17 

Neben der Denkbahn einer Gegnerschaft zu Glauben und Wissen 
schlägt Nietzsche ab Anfang der 80er Jahre des 19. Jahrhunderts immer 
deutlicher den zersetzenden Argumentationsweg einer genealogischen Un-
tergrabung ein. Das Erstaunliche an diesem Argumentationsweg liegt darin, 
dass die Stoßkraft von Nietzsches Argumenten nun nicht mehr so sehr da-
von abhängt, ob es ihm gelingen könnte, eine überlegenere Alternative, 
eine andere Weltauffassung jenseits von Glauben und Wissen zu begrün-
den. Nietzsches Angriff auf die Plausibität von Glauben und Wissen muss 
nicht mehr von einer anderen Position aus erfolgen, sondern er kann jetzt 
an den internen Strukturen von Glauben und Wissen selbst ansetzen. Damit 
verkehrt sich die Fragerichtung und, ungleich wichtiger, es verlagert sich, 
wie wir sehen werden, die Beweislast: Eine genealogisch untergrabende 
Prüfung ähnelt eher einer immanent verfahrenden Kritik, die nicht auf ex-
terne Beweisgründe angewiesen ist. Ihr reicht es aus, auf interne Schwie-
rigkeiten hinzuweisen, Unstimmigkeiten zu markieren, unbesehen in An-
spruch Genommenes herauszustellen und Verdrängtes zu Tage zu fördern. 
Kurz, sie muss nicht mit Paukenschlägen die Überzeugungskraft einer 
eigenen Position dröhnend verkünden, sondern sie kann sich in die Gegen-
stände und Kategorien, die sie in Frage stellt, hineinwühlen oder, wie 
Nietzsche es in der Götzen-Dämmerung fast, sie kann an Begriffs- und 

                                                             
14  Nietzsche, Nutzen und Nachtheil, 298. 

15  Ibid. 

16  Nietzsche, Nutzen und Nachtheil, 299. 

17  Nietzsche, Nutzen und Nachtheil, 282. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


80 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN 

 
 

Ideologiegötzen mit dem Hammer rühren und sie wird sodann „als Antwort 
jenen berühmten hohlen Ton hören“, durch den das Unterdrückte und Ver-
heimlichte, „gerade Das, was still bleiben möchte, laut werden muss“.18 
Man würde zwar das Erscheinungsbild von Nietzsches Schriften deutlich 
verzeichnen, wollte man behaupten, dass sich die genealogische Strategie 
vollständig durchsetzt, dass sie also die Argumentationsfiguren der Gegner-
schaft verdrängt. Das ist keineswegs der Fall. In Nietzsches Texten werden 
die Hinweise auf das, was jenseits von Glauben und Wissen, jenseits ihrer 
Moral und ihrer Weltauffassung kommen wird oder zumindest kommen 
könnte, nicht fehlen, und Nietzsche wird auch immer wieder die bereits 
kurz angesprochenen Strukturen seines Lebensbegriffes, in deren Zusam-
menspiel die Macht in den mittleren und späteren Schriften eine zuneh-
mend dominantere Rolle spielt, ins Feld führen. Aber neben dieser Macht-
philosophie, deren Probleme uns noch beschäftigen werden, gibt es als eine 
Alternative die genealogische Befragung, die begründungstheoretisch 
schlanker auftreten kann, weil es ihr gar nicht um Begründungen, sondern 
um Gesten der Entgründung geht. 

Seine genealogische Spürarbeit richtet sich dabei immer auf alle drei 
Themenkomplexe des Wissens, des Glaubens und der Moral, da es ein 
wichtiger Teil seiner Strategie ist, einen konstitutiven Zusammenhang zwi-
schen Wissen, Glauben und Moral zu behaupten. Die Plausibilität des 
Glaubens ist für Nietzsche eigentlich gar kein ernsthaftes Thema mehr. Die 
Probleme der Religionskritik lösen sich durch eine genealogische Brille 
betrachtet auf und die Fragestellung verschiebt sich. In der Morgenröthe 
notiert Nietzsche dazu, dass die früheren Versuche, den Nachweis einer 
Nichtexistenz Gottes zu erbringen, einer Untersuchungsperspektive gewi-
chen sind, die nach den Entstehungsbedingungen des Gottesglauben fragt 
und zu ergründen sucht, wodurch dieser Glauben „seine Schwere und 
Wichtigkeit erhalten hat“.19 An die Stelle einer religionsskeptischen philo-
sophischen Frage tritt damit eine genealogische Einstellung und mit diesem 
Wechsel, so sucht Nietzsche in einem lakonischen Diktum nahezulegen, 
„wird ein Gegenbeweis, dass es keinen Gott gebe, überflüssig“.20 In diesem 
Gedankengang wird die verminderte Beweislast, die sich mit der genealogi-

                                                             
18  Nietzsche, Götzen-Dämmerung, 57/58. 

19  Nietzsche, Morgenröthe, 86. 

20  Ibid. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GENEALOGISCHE UNTERGRABUNGEN VON GLAUBEN UND WISSEN | 81 

 
 

schen Methode verbindet, von Nietzsche selbst als Vorzug herausgestellt. 
Eine andere Spielart der inneren Auflösung der Konsistenz von Begriffen 
erprobt Nietzsche einige Aphorismen später an grundlegenden epistemi-
schen Fragen. Erschüttert werden soll nun die Gewissheit der Selbst- und 
der Welterkundung. Im Aphorismus 116, der den Titel Die unbekannte 

Welt des „Subjects“ trägt, wendet sich Nietzsche gegen eine grundlegende 
Präsupposition der gesamten neuzeitlichen Epistemologie, indem er die 
Möglichkeit eines (Selbst-)Wissens um die inneren Vorgänge von Subjek-
ten in Abrede stellt.21 In einer der Gründungsurkunden der neuzeitlichen 
Erkenntnistheorie, Descartes’ Discours de la Méthode, wird der epistemi-
sche Zweifel bekanntlich durch den folgenreichen Zug aufgehoben, das 
Denken und das durch es implizierte Sichselbstdenken des Subjekts zum 
ersten Prinzip der Philosophie zu erklären. „[J]e pense, donc je suis“ kann 
Descartes beruhigt notieren und damit einen mit Gewissheit auszumachen-
den Ausgangspunkt aller weiteren Erkenntnisse bereitstellen.22 Es ist genau 
diese Grundannahme, die Nietzsche dementiert: Für ihn liegt es weder auf 
der Hand, dass das Subjekt wissen kann, was es tut, noch ist es für ihn klar, 
dass ein Subjekt in der Lage ist, seine Innenwelt zu erkunden. Im Gegen-
teil: Wir kennen uns nicht und wir besitzen kein sicheres Wissen über uns.23 
Im Folgeaphorismus 117 wiederholt Nietzsche dann in radikalerer Form 
noch einmal Descartes’ Zweifel, indem er darauf hinweist, dass uns ein 
Wissen über die äußere Welt, die sogenannte wirkliche Welt, selbstredend 
verschlossen bleiben muss, da wir keinen Weg hinaus in sie kennen.24 Da-
mit ist das Grundgerüst der modernen Erkenntnistheorie in Frage gestellt. 
Aufschlussreich ist es übrigens, dass Descartes, wenn auch in das Erken-
nenkönnen affirmierender, stützender Absicht, Gebrauch von einem Argu-
ment macht, das Nietzsche gegen die Erkenntnis richtet. Descartes verweist 
nämlich, um nicht bei einem solipsistischen Begriff des Subjekts stehen 

                                                             
21  Nietzsche, Morgenröthe, 108/109. 

22  Vgl. Descartes, Discours de la Méthode/Bericht über die Methode, 64 bzw. 65. 

23  Vgl. auch die Vorrede von Zur Genealogie der Moral: Nietzsche, Genealogie, 

247/248. 

24  Nietzsche, Morgenröthe, 110/111. Auf die nämliche erkenntnisskeptische An-

nahme stützen sich übrigens konstruktivistische Theoretiker des 20. Jahrhun-

derts. Vgl. Glasersfeld, Einführung in den radikalen Konstruktivismus und Foer-

ster, Das Konstruieren einer Wirklichkeit. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


82 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN 

 
 

bleiben zu müssen, auf Gott als den letzten Grund der Gewissheit der Din-
ge, weil auch ihm nicht klar ist, wie das Subjekt den Schritt von der Selbst-
vergewisserung durch das Cogito hinaus in die Welt der Dinge vollziehen 
können sollte.25 Für Nietzsche, der, wie sich schon angedeutet hat, ebenfalls 
von einer Verwiesenheit des Wissens auf den Glauben ausgeht, ist damit 
allerdings nicht das Wissen gestützt, sondern vielmehr dessen vermeintli-
che Gewissheit desavouiert. Besonders deutlich wird dies im fünften Buch 
von Die fröhliche Wissenschaft, in dem Nietzsche die Glaubens-, Wissens- 
und Moralkritik zusammenführt. 

Nietzsche leitet das fünfte Buch mit einer Reflexion über den von ihm 
verkündeten Tod Gottes ein. Die Reflexion betrifft einerseits den Hinter-
grund der These vom Tod Gottes, den Umstand nämlich, dass, wie Nietz-
sche meint, „der Glaube an den christlichen Gott unglaubwürdig geworden 
ist“.26 Vor allem aber weist er andererseits auf die Konsequenzen dieses 
Glaubensverlusts hin. Nietzsche zufolge stürzt all das ein, was direkt oder 
indirekt, offen oder heimlich durch den christlichen Glauben gestützt wird. 
Hierzu gehört natürlich die europäische Moral.27 Allerdings unterhält nicht 
allein so etwas wie eine Moral, bei der der Bezug zur christlichen Lehre, im 
Mindesten durch gemeinsame Inhalte, in verschiedenen Hinsichten ja of-
fenkundig ist, eine Beziehung zum christlichen Gottesglauben.28 Schon im 
Folgeaphorismus 344, der den bezeichnenden Titel Inwiefern auch wir 
noch fromm sind trägt, lenkt Nietzsche den Blick auf die moderne Wissen-
schaft und ihre auf Wahrheit beruhende Wissensidee. Mit dem im Titel des 
Aphorismus auftauchenden wir spricht Nietzsche, sich in diesem Fall we-
nigstens in Teilen miteinbegreifend, die Bewohnerinnen und Bewohner des 
modernen Europas seiner Zeit an oder wenigstens diejenigen unter ihnen, 
die ihre Weltsicht mehr und mehr auf wissenschaftliche Einsichten grün-
den. Dass sie fromm sind, scheint auf den ersten Blick seltsam. Nietzsche 

                                                             
25  Vgl. Descartes, Discours/Bericht, 74 bzw. 75. 

26  Nietzsche, Wissenschaft, 573. 

27  Vgl. ibid. 

28  Diese These würde übrigens auch noch nicht zeigen, dass die Moral durch den 

christlichen Glauben getragen wird. Bei Kant bspw. finden sich, wie weiter oben 

ersichtlich wurde, Überlegungen, dass der christliche Glauben gemeinsame In-

halte mit Moral und Sittlichkeit haben mag, sich beide aber in der Begründung 

unterscheiden. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GENEALOGISCHE UNTERGRABUNGEN VON GLAUBEN UND WISSEN | 83 

 
 

nimmt das selbst zu seinem Ausgangspunkt, indem er notiert, dass „Ueber-
zeugungen kein Bürgerrecht“ in der Wissenschaft haben und hinzufügt: „so 
sagt man mit gutem Grund“.29 Es liegt auf der Hand, worauf Nietzsche 
hiermit anspielt: Die Glaubensstruktur, die Überzeugungen kennzeichnet, 
muss der Wissensidee der Wissenschaft fremd sein; ihr Wissen ist eines der 
kritischen Prüfung und keines des bedingungslosen Glaubens, dessen Quel-
len unverfügbar sind. Die Wissenschaft ist eine Lebensform, die sich Über-
zeugungen nicht leisten kann: „Fienge nicht die Zucht des wissenschaftli-
chen Geistes damit an, sich keine Ueberzeugungen mehr zu gestatten?“, so 
fragt Nietzsche deshalb.30 Nietzsche folgt dem wissenschaftlichen Selbst-
verständnis aber nur scheinbar; er folgt ihm einige Schritte, um sich dann 
umso entschiedener von ihm abzuwenden. Seine Abwendung ist ein grund-
legender Zweifel, den er gegenüber der sachlich-wissenschaftlichen Absti-
nenz vom Glauben artikuliert. Wissenschaft kann nicht voraussetzungslos 
sein. Gerade ihre Überzeugungslosigkeit ist selbst eine axiomatisch gesetz-
te, eine die ganze Weltsicht der Wissenschaft tragende Überzeugung, die 
alles andere als voraussetzungslos ist. Ihr liegt vielmehr ein starker Glauben 
zugrunde: Der Glaube, dass es keine Wahrheit neben der Wissenschaft ge-
ben kann und dass diese Wissenschaft und ihre Wahrheit ohne allen Zwei-
fel erstrebenswert sind.31 Bei dieser Formulierung eines Willens zur wis-
senschaftlichen Wahrheit springen die strukturellen Parallelen zum christ-
lichen Gottesglauben geradezu ins Auge. Du sollst keinen Gott neben mir 
haben und Du sollst an mich, den Vater, glauben – diese Imperative des 
christlichen Glaubens sind vielleicht so verschieden nicht von der scheinbar 
allem Glauben abholden wissenschaftlichen Forderung nach der Abkehr 
von vorwissenschaftlichen Überzeugungen und der Verpflichtung auf die 
eine, die sachlich-distanzierte Wahrheit. Auch die Wissenschaft ruht auf 
einem Glauben folgert Nietzsche deshalb. Und auch dieser Glauben wird 
von einem Sollen getragen. Der wissenschaftliche Glauben weist, wie auch 
der christliche Glauben, eine moralische Struktur auf. Das Gebot der Wahr-
haftigkeit, das von der Struktur der wissenschaftlichen Wahrheit impliziert 
wird, ist im Kern ein moralisches Gebot. Von dieser These Nietzsches ist es 
nur noch ein kleiner Schritt zu der Überlegung, in der er sich nicht mehr auf 

                                                             
29  Nietzsche, Wissenschaft, 574. 

30  Nietzsche, Wissenschaft, 575. 

31  Ibid. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


84 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN 

 
 

den Aufweis von Parallelen zwischen dem christlichen Glauben und der 
modernen Wissenschaftsidee beschränkt, sondern den christlichen Glauben 
und den Glauben an die moderne wissenschaftliche Wahrheit und, darüber 
hinaus, an Wahrheit überhaupt als auf demselben Glauben fußend behaup-
tet:  

 
„Doch man wird es begriffen haben, worauf ich hinaus will, nämlich dass es immer 

noch ein metaphysischer Glaube ist, auf dem unser Glaube an die Wissenschaft ruht, 

– dass auch wir Erkennenden von heute, wir Gottlosen und Antimetaphysiker, auch 

unser Feuer noch von dem Brande nehmen, den ein Jahrtausende alter Glaube ent-

zündet hat, jener Christen-Glaube, der auch der Glaube Plato’s war, dass Gott die 

Wahrheit, dass die Wahrheit göttlich ist…“32 

 

Nietzsche fügt der weitreichenden These ein Fragezeichen an, mit dem er 
seinen fundamentalen Zweifel festhält: „Aber wie, wenn dies gerade immer 
mehr unglaubwürdig wird, wenn Nichts sich mehr als göttlich erweist, es 
sei denn der Irrthum, die Lüge, – wenn Gott selbst sich als unsre längste 
Lüge erweist?“33 Wir kennen seine Antwort auf diese hier in Frageform ge-
fasste These bereits; Nietzsche hat sie zu Beginn des fünften Buches zum 
Auftakt seiner Überlegungen gemacht: Der christliche Glaube ist unglaub-
würdig geworden. Unabhängig davon, ob sich diese These erhärten lässt, ist 
damit ein Zweifel artikuliert, der sich nicht mit Gewissheit ausräumen lässt. 
Die These lässt sich selbstredend nicht mit Gewissheit erweisen. Wie sollte 
das auch jenseits der Gewissheit möglich sein? Welche Wahrheit sollte wie 
zur Geltung gebracht werden können? Das aber sind keine Einwände gegen 
die Skepsis, die sie auslöst. Denn sie zieht in jedem Fall die Idee der Ge-
wissheit in Zweifel. Dass sie das selbst nicht mit Gewissheit tun kann, ist 
Teil ihrer jenseits der Gewissheit operierenden Logik. Nietzsches Argu-
ment verschiebt wiederum die Beweislast vom Fragenden auf das Befragte: 
Nicht am Zweifler ist es, die Plausibilität seines Zweifels mit letzter Ge-
wissheit zu belegen – genau diese Möglichkeit steht gerade zur Disposition. 
Das Bezweifelte müsste den Zweifel von sich weisen können. Das aber ist 
nicht ohne weiteres möglich. Wie wir in den Auseinandersetzungen mit 
Kant und Hegel gesehen haben, tendieren solche Versuche dazu, sich in 

                                                             
32  Nietzsche, Wissenschaft, 577. 

33  Ibid. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GENEALOGISCHE UNTERGRABUNGEN VON GLAUBEN UND WISSEN | 85 

 
 

endlose Argumentationsketten zu verstricken, die die Gewissheit, der nach-
gespürt wird, immer wieder aufzuschieben gezwungen sind. Kant hat nicht 
zuletzt deshalb von einer Unerreichbarkeit des Wissens mit den Refle-
xionsmitteln der Vernunft gesprochen; und Hegels Erörterung des Absolu-
ten hat sich letztlich als eine umfängliche und rückhaltlose Exposition ge-
nau dieses Problems, nicht aber als seine (man ist versucht zu voranzu-
stellen: notwendig vorschnelle) Lösung erwiesen. 

In Nietzsches auflösender Befragung der Gewissheit spielt eine Überle-
gung eine tragende Rolle, die am deutlichsten in Jenseits von Gut und Böse 
und in Zur Genealogie der Moral formuliert wird. Nietzsche ersetzt dort die 
klassische philosophische Untersuchungseinstellung der Kombination einer 
Erkundung der Struktur von Begriffen und einem Versuch der Begründung 
der Tragfähigkeit dieser Kategorien durch die Frage nach ihrem Wert.34 
Diese Umstellung enthält im Prinzip bereits für sich genommen, unabhän-
gig von der Antwort auf die damit ausgesprochene Frage, eine Entwertung 
philosophischer Aspirationen, Gewissheit zu begründen: Wird nach dem 
Wert von Begriffen gefragt, dann ist der Bereich einer objektiv auftreten-
den Wahrheit überschritten. Die Frage nach dem Wert zielt auf etwas An-
deres als Wahrheit. Allein schon die Rede vom Wert lässt gewissermaßen 
die auf Wertfreiheit basierende Dignität von Wahrheit hinter sich. Für die 
Wahrheit kann der Wert nämlich keine Rolle spielen; genauer: er darf keine 
Rolle spielen. Seine Struktur ist derjenigen der Wahrheit nicht nur fremd, 
sondern sie stellt die Struktur der Wahrheit grundsätzlich in Frage. Wahr 
muss etwas sein, unabhängig davon, wozu es nützen oder wofür es Wert 
besitzen könnte. Die Frage nach dem Wert der Wahrheit stellt somit die 
dem Wahrheitsanspruch innewohnende Tendenz, Wert- und Nutzenerwä-
gungen zu übersteigen, unweigerlich in Frage. Damit hält Nietzsche auch 
keineswegs hinter dem Berg. Bereits in der Vorrede zu Jenseits von Gut 
und Böse spricht er die Hoffnung aus, alle Dogmatik hinter sich zu lassen 
und späht hin zu einer womöglich sich ankündigenden Philosophie jenseits 
der Dogmatik.35 An der nahe liegenden Vermutung, dass der Dogmatis-
musvorwurf gegen die Philosophie, den christlichen Glauben und auch die 
moderne Wissenschaft gerichtet ist, lässt Nietzsche sodann im Verlauf der 
Argumentation von Jenseits und Gut und Böse keinen Zweifel aufkommen. 

                                                             
34  Vgl. bspw. Nietzsche, Jenseits, 15 und Genealogie, 250/251. 

35  Nietzsche, Jenseits, 11. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


86 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN 

 
 

Den engen Nexus, den Nietzsche zwischen der Wahrheit des Glaubens, der 
Philosophie und der Wissenschaft unterstellt, haben wir bereits kennen ge-
lernt. Die Überlegungen, die Nietzsche im ersten Hauptstück über die Vor-
urteile der Philosophen zusammenträgt, können deshalb getrost auch als 
Darlegung und Kritik der Vorteile des Glaubens und der Wissenschaft ge-
lesen werden, die, wie sich mit Nietzsche sagen ließe, ihre absichtsvolle 
Verblendung und Selbstverblendung mit der Philosophie gemein haben. An 
vorderster Stelle steht hier der Wille zur Wahrheit, der sich im Wahrhaftig-
keitsgebot zum Ausdruck bringt und den Nietzsche entschieden bezwei-
felt.36 Mehr noch, er greift, indem er nach dem Wert der Wahrheit und des 
Willens zu ihr fragt, die von der Philosophie im Bemühen um die Wahrheit 
beanspruchte Wahrhaftigkeit auf, um sie sogleich gegen die philosophische 
Wahrheitssuche zu richten: Statt redlich zu sein, wie sie, die herkömmli-
chen Philosophen, glauben machen wollen und vielleicht sogar selbst glau-
ben, behauptet Nietzsche im Gegenteil, sie seien nicht redlich genug. Sie 
leuchten nicht nüchtern die Begriffe aus, die sie untersuchen, sondern sie 
verfolgen vielmehr von vornherein die Strategie von Verteidigern dessen, 
was sie eigentlich rückhaltlos befragen sollten und objektiv zu examinieren 
vorgeben: „[S]ie sind allesammt Advokaten, welche es nicht heissen wol-
len, und zwar zumeist sogar verschmitzte Fürsprecher ihrer Vorurtheile, die 
sie ‚Wahrheiten’ taufen“.37 Deutlich wird das an der Erkundung der Moral, 
die Nietzsche im fünften Hauptstück von Jenseits von Gut und Böse, das im 
Kern bereits eine Genealogie der Moral liefert, unternimmt. Die von der 
Philosophie üblicherweise eingenommene Haltung ist, wie Nietzsche dort 
ausführt, gar keine, die geeignet ist, die Moral zu untersuchen, ja sie ist so-
gar explizit nicht dazu gedacht. Ihr Ziel ist nicht die Erkundung, sondern 
die Begründung der Moral.38 Hier zeigt sich dann, welcher Gebrauch von 
der Wahrheit gemacht wird, und es wird dabei auch deutlich, dass es die-
sem Gebrauch um einen Zweck geht, dass die Wahrheit, in diesem Fall die 
Wahrheit der Moral, einen Wert besitzt – den, die Moral zu stützen und zu 
begründen. Das aber kann aus Nietzsches Sicht keine Untersuchung der 
Moral sein. Es ist eine philosophisch wohl kaschierte Darlegung eines Mo-
ralglaubens. Genau darin, diesen Glauben zu untersuchen und die Moral zu 

                                                             
36  Vgl. Nietzsche, Jenseits, 15. 

37  Nietzsche, Jenseits, 19. 

38  Nietzsche, Jenseits, 105. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GENEALOGISCHE UNTERGRABUNGEN VON GLAUBEN UND WISSEN | 87 

 
 

examinieren, indem der Monismus, mit dem von ihr gesprochen wird und 
der sie von vornherein als einzige zu verteidigen sucht, aufgelöst wird, 
müsste jedoch die eigentliche Aufgabe bestehen. Um eine Typenlehre der 
Moral, um eine komparative Einstellung muss es, wie Nietzsche meint, ge-
hen. Dieser Perspektivwechsel zeigt, wie weit sich Nietzsche von Anfang 
an von der Wahrheitssuche als der Suche nach dem Aufweis der Gewissheit 
(hier: der Moral) entfernt hat: Sein Vergleich sucht auszuleuchten, nicht 
aber die Wahrheit des Untersuchten zu erweisen, um es zu befestigen. An 
diesem, für Nietzsches Philosophieren wichtigen Exempel der Moral zeigt 
sich indirekt auch schon die Alternative zur Wahrheitssuche, die Nietzsche 
vorschlägt: An die Stelle der einzig-einigen Wahrheit setzt er mithilfe der 
Wertfrage die Vielheit des Perspektivischen.39 Das perspektivische Sehen 
soll es erlauben, die Vorurteile der Philosophen aufzusprengen. Statt Wahr-
heit zu begründen, geht es ihm darum, Gewissheiten zu erschüttern. Es ist 
genau das, was sich nach Nietzsches Überzeugung durch die Umstellung 
auf die Frage nach dem Wert erreichen lassen soll: Durch sie soll die 
Wahrheit als Ziel aufgegeben und der Dogmatismus vermieden werden 
können. Es ist klar, dass damit die herkömmliche Philosophie desavouiert 
wird und dass sich Nietzsche in Opposition zu ihr begibt. Dort, wo sie sich 
um den Aufweis von Gewissheit bemüht, lotet er die Möglichkeit einer 
neuen Philosophie aus, die sich auf ein Vielleicht, auf ein, wie Nietzsche 
schreibt, gefährliches Vielleicht40 einlässt und der Gewissheit in einem 
Atemzug auch Dogmatismus heißt; die Wahrheit, Wissen und Glauben zu-
sammenzieht und der sie allesamt suspekt sind. Die sie aber nicht, wie dies 
noch bei Kant der Fall wahr, jenseits des Dogmatismus zu retten sucht, son-
dern die jenseits von Wissen, Glauben und Wahrheit zu denken sich vor-
nimmt. 

Hinter dieses ganze Programm ist aber ein großes Fragezeichen zu set-
zen. Aus den bisherigen Darlegungen ergibt sich zunächst vor allem der 
Eindruck, dass Nietzsche aus einer bequemen Distanz die Gewissheit von 
Wahrheit, Glauben und Wissen seziert und dabei ihre Unzulänglichkeit 
aufzeigt. Er selbst scheint von diesen untergrabenden Bewegungen hin-
gegen unberührt zu bleiben. Was aber ist in diesem ganzen Unternehmen 
eigentlich Nietzsches Position? Von wo aus kritisiert und zersetzt er die 

                                                             
39  Vgl. Nietzsche, Jenseits, 12 und Genealogie, 365. 

40  Nietzsche, Jenseits, 17. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


88 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN 

 
 

Begriffe, die er unbarmherzig durchleuchtet? Beschränkt er sich tatsächlich 
auf die Applikation eines methodischen Instrumentariums, das vor allem 
aus einer genealogischen Erkundung besteht und mit dessen Hilfe Festes 
verflüssigt wird, um dann weggespült werden zu können? Wir haben schon 
weiter oben in der Erörterung von Nietzsches Frühschriften gesehen, dass 
sich Nietzsche keineswegs auf ein rein negatives Verfahren beschränkt. 
Dort ging es ihm nicht einfach nur um eine Zersetzung dessen, worauf sich 
sein Blick richtet, sondern sein Ziel bestand eher in einer Ersetzung der 
aufgelösten Kategorien. An die Stelle von Wahrheit, Glauben, Wissen und 
nicht zuletzt Moral sollte eine Großkategorie gesetzt werden, die in seinen 
frühen Schriften unter dem Begriff des Lebens eingeführt wird und vielfach 
unscharf bleibt. Diese Kategorie spielt nun aber nicht nur in Nietzsches frü-
hen Schriften eine wichtige, ja entscheidende Rolle, sondern sie ist auch an 
vielen Stellen der späteren Schriften das implizite Ziel, auf das seine Ar-
gumentation zuweilen zuzulaufen scheint. Die Konnotationen, die dieser 
Begriff des Lebens schon in seinem Frühwerk erhalten hat, werden zu gro-
ßen Teilen beibehalten, dabei aber in einer bestimmten Hinsicht geschärft. 
Zur Erinnerung: Nietzsche hat, etwa in der Schrift Vom Nutzen und Nacht-
heil der Historie für das Leben, das Leben als instinktgeleitet und damit als 
dem Wissen fremd, nicht nur das: als ihm entgegengesetzt beschrieben; des 
weiteren lässt sich, auch das erfahren wir aus dieser Schrift, das Leben 
nicht beherrschen – jedenfalls nicht, ohne weniger wert zu werden, weil es 
als beherrschtes Leben, auf die Stelle wurde oben bereits verwiesen, „viel 
weniger Leben ist“.41 Mit dieser Charakterisierung ist etwas angedeutet, das 
Nietzsche nun unterstreicht: Das Leben verliert durch Beherrschung seine 
eigentlichen Konturen, da es selbst herrschen will. Leben ist wesentlich, 
wie Nietzsche in der Genealogie hervorhebt, „Wille zur Macht“.42 Die Mo-
ral, die Wahrheit, der Glauben und ihre Gewissheit sind, wie Nietzsche 
immer wieder behauptet, diesem Willen zur Macht entgegengesetzt. Mehr 
noch: Sie sind recht besehen seine Pervertierung. In Der Antichrist fasst 
Nietzsche diesen Vorwurf noch einmal gegen den christlichen Glauben zu-
sammen: Der christliche „Krankengott“ ist ein Widerspruch zum machtbe-
gierigen Leben und dadurch in Nietzsches Augen im Grunde eine Pervertie-
rung des Gottesgedankens: „Gott zum Widerspruch des Lebens abgeartet, 

                                                             
41  Nietzsche, Nutzen und Nachtheil, 298. 

42  Nietzsche, Genealogie, 316. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GENEALOGISCHE UNTERGRABUNGEN VON GLAUBEN UND WISSEN | 89 

 
 

statt dessen Verklärung und ewiges Ja zu sein!“43 Der Passus in dieser spä-
ten, erst posthum veröffentlichten Schrift ist ein deutlicher Nachhall jener 
Züge der Tragödienschrift, die eine Philosopie des rauschhaften, instinktbe-
tonten Gottesdenkens als Alternative zu einem auf Gewissheit und Gewis-
sen verpflichteten Glaubensverständnis feiern. 

Die Interpretation des Lebens als Wille zur Macht schlägt sich deutlich 
auch in den Attributen nieder, die Nietzsche, etwa in Jenseits von Gut und 
Böse, zur Charakterisierung des Lebens heranzieht. Sie tragen immer die 
Merkmale des Gewalttätigen, des herrschaftsbereiten Mächtigen. Nietzsche 
spricht davon, dass Leben „wesentlich Aneignung, Verletzung, Überwälti-
gung des Fremden und Schwächeren, Unterdrückung, Härte, Aufzwängung 
eigener Formen, Einverleibung und mindestens, mildestens Ausbeutung“ 
ist.44 Daraus folgt nicht, dass sich das Leben jederzeit so gerieren muss. Es 
kann auf die Gewaltanwendung verzichten; es muss nicht ständig ausbeu-
ten; und es kann von der Durchsetzung des eigenen Willens ablassen. Aber 
das ist die Jovialität von Herren untereinander, die einander wohl wollen, 
weil sie sich ihrer Kraft bewusst sind und großzügig auf ein Messen ver-
zichten können.45 Krumen davon können dann von den Herrentischen auch 
an das Fußvolk da und dort abfallen, und es kann sich an ihnen laben, um 
einen Moment Ruhe zu genießen. Das heißt aber noch lange nicht, dass sich 
aus diesen Abfällen, unachtsam oder auch im plötzlichen Anflug einer 
außerordentlichen Barmherzigkeit hingeworfen, eine ganze Moral der 
Gleichheit zwischen Ungleichen gewinnen ließe. Eine solche zu etablieren, 
heißt für Nietzsche darum auch, sich gegen das Leben zu richten, aus dem 
„Raubthiere“ Mensch, in der bildhaften Sprache gefasst, der Nietzsche sich 
in diesen Zusammenhängen gerne bedient, ein „zahmes und civilisiertes 
Thier, ein Hausthier herauszuzüchten“.46 Es ist diese Bewegung, die von 
der judäochristlichen Moral getragen wird und in deren Konsequenz die 
Geistes- und Moralgeschichte Europas, vor allem auch seiner Moderne 
steht. Nietzsche beschreibt die Schaffung und Durchsetzung dieser Moral 
als ein Schöperischwerden des Ressentiments, des Ressentiments der Skla-

                                                             
43  Nietzsche, Antichrist, 185. 

44  Nietzsche, Jenseits, 207. 

45  Vgl. ibid. 

46  Nietzsche, Genealogie, 276. Vgl. auch Nietzsche, Antichrist, 170: „[D]as Haus-

thier, das Heerdenthier, das kranke Thier Mensch, – der Christ…“. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


90 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN 

 
 

ven, die sich nicht länger mit den Krumen bescheiden wollen und die die 
herausgehobene, im eigentlichen Sinne unabhängige, außerhalb angesiedel-
te Stellung der Herren verneinen, es aber verstehen, dieses Nein gegen das 
Bejahende der unbändigen Herrenmoral in die Form einer Moralkonzeption 
zu kleiden47 und so eine Umwertung der Werte zu bewirken. Es ist kein Zu-
fall, sondern folgt der Grundannahme von Nietzsches Philosophieren, dass 
er in Zur Genealogie der Moral nach einer Kritik der Moral der Gleichheit, 
deren Werte das Christentum und die sich vielfach säkular gebende euro-
päische Moderne teilen, noch einmal auf seine erkenntnis- und wahrheits-
kritischen Überlegungen zurückkommt. Wahrheit, reine Erkenntnis und 
Gleichheitsmoral weisen in gewisser Weise die gleiche anverwandelnde, 
nivellierende Struktur auf. Umgekehrt kann das Leben, das sich zum Willen 
zur Macht bekennt, ja zu den Gegensätzen sagen, weil es sich ihnen zu stel-
len vermag; und gewissermaßen strukturanalog konzipiert Nietzsche seine 
eigene erkenntnisskeptische Epistemologie des perspektivischen Sehens48 
als eine, die auf Vereinheitlichung verzichten kann, da es ihr nicht darum 
zu tun ist, eine Erkenntnis und die Gewissheit ihrer Möglichkeit zu begrün-
den. Sie ist vielmehr dazu gedacht, auf die Vielfältigkeit und Interessiert-
heit aller Erkenntnis hinzuweisen. Davon nimmt Nietzsche auch die mo-
derne, wissenschaftliche Epistemologie des Positivismus nicht aus, dessen 
Fixiertheit auf die facta bruta er als „Fatalismus der ‚petits faits’“49 verspot-
tet, und der ihm zudem, wie antimetaphysisch auch immer er aufzutreten 
sucht, von dem metaphysischen Glauben an den Wert der Wahrheit getra-
gen zu sein scheint.50 Dies hat er mit dem Glauben und allem Gewissheits-
streben, wie wir aus Die fröhliche Wissenschaft wissen, gemein; Nietzsche 
verweist mithilfe eines Selbstzitats aus dieser Schrift in der Genealogie der 

Moral noch einmal explizit auf diesen Zusammenhang.51 Er versteht sein 
Philosophieren, wie in diesem Kapitel ersichtlich geworden sein dürfte, als 
eine befragende Infragestellung dieses Werts der Wahrheit.52 

                                                             
47  Nietzsche, Genealogie, 270/271. 

48  Nietzsche, Genealogie, 365. 

49  Nietzsche, Genealogie, 399. 

50  Nietzsche, Genealogie, 400/401. 

51  Nietzsche, Genealogie, 401. 

52  Vgl. ibid. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GENEALOGISCHE UNTERGRABUNGEN VON GLAUBEN UND WISSEN | 91 

 
 

In der Genealogie und in Jenseits von Gut und Böse werden also einer-
seits Glauben, vor allem christlicher Glauben, Moral, Wissen und Wissen-
schaft zu einem Syndrom zusammengezogen und andererseits wird ihnen 
das Leben als Wille zur Macht konstrativ gegenübergestellt. Man täusche 
sich aber nicht: Auch die Durchsetzung der judäochristlichen Sklavenmo-
ral, die nicht nur die europäische Moral, sondern geradezu das europäische 
Denken trägt, das eben auch Wahrheit, Glauben und Wissen umfasst und 
gegen das sich Nietzsche so entschieden wendet, folgt nach seiner Über-
zeugung noch der Logik eines Willens zur Macht. Sie mag zwar seine De-
generation bewirken, aber gleichzeitig wendet sie ihn in einer kaschierten 
Volte nur umso effektiver an, um sich selbst zu etablieren. Das Gedächtnis, 
das dem Gewissen logisch vorausgeht, verdankt, so Nietzsche, seine Ent-
stehung einer gewaltsamen Einprägung in die Köpfe und Körper der Men-
schen53; Moral, so gewaltfrei sie sich auch geben mag, ist immer eine Folge 
von Tyrannei und Zwang.54 Kurz: Gewalt und Macht tauchen auch dort auf, 
wo Gewaltlosigkeit und Zivilität gepredigt werden.55 Das fünfte Hauptstück 
von Jenseits von Gut und Böse56 und die gesamte Argumentation der Ge-
nealogieschrift stellen den Versuch dar, diesen Vorgang genealogisch zu 
rekonstruieren. Nietzsche rekurriert auf den Willen zur Macht demnach 
nicht nur, um ihn zum Leitgestirn seines Gegenprogramms zu machen, 
sondern er gebraucht diese Denkfigur ebenso in hermeneutisch-analytischer 
Weise, um die untergründige Logik des untersuchten Geschehens zu ent-
schlüsseln. 

Diese Überlegungen Nietzsches zur Macht werfen Probleme auf, die al-
lesamt den Status und die Plausibilität von Nietzsches Unterfangen insge-
samt tangieren. Unterscheiden lassen sich hier zunächst zwei Deutungen 
von Nietzsches Machttheorie, die sich aus den bisherigen Ausführungen 
ergeben und deren Implikationen nacheinander zu erörtern sind. Zunächst 
lassen sich die Fragmente zu einer Theorie der Macht wie die Bausteine 
eines Gegenprogramms lesen, mit dem sich Nietzsche gegen die in Europas 

                                                             
53  Nietzsche, Genealogie, 294/295. 

54  Nietzsche, Jenseits, 108. 

55  Vgl. hierzu auch die späteren Überlegungen von Benjamin und Derrida, die 

deutliche Parallelen zu Nietzsches Argumentation aufweisen; Benjamin, Zur 

Kritik der Gewalt; Derrida, Force de loi. 

56  Vgl. Nietzsche, Jenseits, 105-128. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


92 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN 

 
 

Ideengeschichte und in seiner Moderne dominante Fassung von Wissen, 
Glauben, Wahrheit, Moral und Gewissheit wendet. Nietzsche selbst spielt 
auf ein solches Unterfangen an zahlreichen Orten seiner Texte an und er 
gibt ihm verschiedentlich den Namen einer erneuten Umwertung der Werte. 
In diesen Zusammenhang gehören auch die Überlegungen Nietzsches zu 
einem Überstieg des Menschen durch den Übermenschen.57 Dieses Projekt 
könnte etwa die Konturen einer Restitution der Herrenmoral auf gleichsam 
höherem Niveau annehmen. Abgesehen von der Frage nach der Plausibilität 
eines solchen Unterfangens, ist die Reaktualisierung dieses Herrendenkens 
alles andere als sympathisch. 

Die zweite Deutung versteht Nietzsches Machttheorie bescheidener: Sie 
marginalisiert die Stellen, die sich wie ein Programmentwurf lesen lassen 
und konzentriert sich auf die hermeneutisch-analytische Bedeutung der 
Machttheorie als eines Instruments, um, etwas lax und vorläufig gesagt, den 
Dingen auf die Schliche zu kommen. Beide Deutungen aber sehen sich mit 
dem Problem konfrontiert, dass Nietzsche zumindest das Machtgeschehen 
mit Gewissheit ausmachen können müsste – unabhängig davon, ob er ihm 
den Weg zu bahnen sucht oder ob er sich auf eine Verwendung als interpre-
tatorischen Schlüssel beschränkt. 

Dass sich diese Schwierigkeit der ersten Lesart von Nietzsches Macht-
theorie stellt, hat schon Heidegger herausgearbeitet. Heidegger versteht die 
Machttheorie in Nietzsches Denken gemäß der ersten Deutung als „Prinzip 
einer neuen Wertsetzung“.58 Anders als in der Wertsetzung der Metaphysik, 
die das Sinnliche dem Übersinnlichen unterordnet, wird bei Nietzsche, wie 
Heidegger meint, eine Umwertung der Werte betrieben, die dem Sinnlichen 
den Vorrang zukommen lässt. Heidegger bezieht sich offenbar auf die Ka-
tegorie des Lebens, die Nietzsche, wie wir gesehen haben, machttheoretisch 
deutet und die in seinen Schriften verschiedentlich gegen die theoretische 
Perspektive der philosophischen und theologischen Hinterwelten – Nietz-
sches spöttischer Begriff für Übersinnliches – ausgespielt wird. Allerdings 
zeigt sich Heidegger davon überzeugt, dass ein so verstandener Wille zur 
Macht die logische Struktur jener Metaphysik, die Glauben, Wahrheit und 
Wissen trägt, beibehält. Nietzsche hätte, sollte er auf eine Substitution der 

                                                             
57  Vgl. etwa Nietzsches Reflexionen über den Menschen als Weg und Brücke; 

Nietzsche, Genealogie, 324. 

58  Heidegger, Nietzsches Wort „Gott ist tot“, 214. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GENEALOGISCHE UNTERGRABUNGEN VON GLAUBEN UND WISSEN | 93 

 
 

Kategorien des abendländischen Denkens durch solche eines Willens zur 
Macht abzielen, die Metaphysik also nicht überwunden, sondern lediglich 
umgekehrt und damit sein Ziel ums Ganze verfehlt: „Allein jede Umkeh-
rung dieser Art bleibt nur die sich selbst blendende Verstrickung in das un-
kennbar gewordene Selbe“.59 Nietzsches Theorie eines Willens zur Macht 
wäre so lediglich eine Eskamotage der metaphysischen Kategorien, bliebe 
unter der Hand aber auf ihre Struktur verwiesen, ja würde so etwas wie eine 
unkenntlich gemacht Kopie der metaphysischen Gewissheit darstellen müs-
sen. Heidegger erläutert kurz darauf, warum Nietzsche mit seiner Macht-
theorie in der Bahn der traditionellen Metaphysik verbleiben muss, obwohl 
er sie zu übersteigen glaubt: Problematisch erscheint Heidegger vor allem 
der Umstand, dass sich Nietzsche auf seine Annahmen über den Willen zur 
Macht als Wahrheiten bezieht60, wodurch er, wie sich Heideggers Überle-
gung erläutern ließe, eine Kategorie ins Spiel bringt, die seine genealogi-
schen Auflösungsbewegungen unrettbar zersetzt haben. Heidegger bleibt an 
dieser Stelle zwar die Belegstellen schuldig, aber auch unabhängig davon, 
ob Nietzsche seine Theorie der Macht expressis verbis als Wahrheit be-
zeichnet, trifft Heidegger ohne Frage einen wunden Punkt in Nietzsches 
Denken – zumindest dann, wenn man es so versteht, dass es mit der These 
des Willens zur Macht eine zur europäischen Überlieferung alternative Phi-
losophie ausarbeitet oder wenigstens andeutet. Getroffen ist Nietzsches Ar-
gumentation nämlich insofern, als sie, um einen Pfad jenseits der philoso-
phischen und theologischen Gewissheitsbegründungen zu eröffnen, der 
seinerseits zu einer, wie anders auch immer gearteten Gewissheit führen 
soll, nicht umhin kann, selbst implizit auf Kategorien wie Wahrheit und 
Wissen zurückzugreifen, deren Fundamente sie ja gerade zum Einsturz ge-
bracht hat. Wir können deshalb festhalten, dass sich die erste Lesart von 
Nietzsches Machttheorie, derzufolge diese ein Gegenprogramm zur Ge-
wissheit von Glauben, Wissen und Wahrheit darstellt, unweigerlich in Wi-
dersprüche verstrickt. Der mögliche Versuch der Begründung einer Her-

                                                             
59  Ibid. 

60  Heidegger schreibt: „Nietzsche bleibt trotz aller Umkehrungen und Umwertun-

gen der Metaphysik in der ungebrochenen Bahn ihrer Überlieferungen, wenn er 

das im Willen zur Macht für dessen Erhaltung Festgemachte einfachhin das Sein 

oder das Seiende oder die Wahrheit nennt.“, Heidegger, Nietzsches Wort „Gott 

ist tot“, 221. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


94 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN 

 
 

renmoral auf erhöhtem Niveau ist also nicht nur unsympathisch, sondern 
auch nicht tragfähig. 

Bleibt noch die zweite Lesart zu prüfen. Diese Deutung verzichtet auf 
den Entwurf eines Gegenprogramms, indem sie die Schwierigkeiten eines 
solchen Unternehmens erkennt und daraus die Konsequenz zieht, von ihm 
abzulassen. Diese bescheidenere und in der Ablösungsbewegung von der 
metaphysischen Überlieferung des Glaubens und des Wissens auch radika-
lere Interpretation stellt die Bedeutung von Nietzsches Machttheorie als 
hermeneutisch-analytisches Instrument ins Zentrum und sucht sich so der 
Bürde der Begründung eines Gegenprogramms zu entledigen. Eine solche 
Lesart von Nietzsches Machtdenken hat Michel Foucault entwickelt. Fou-
caults Nietzsche-Interpretation hat eine doppelte Struktur. Einerseits lässt 
sie sich als eine Darstellung von Foucaults eigenem methodischen Rüst-
zeug lesen; andererseits ist sie aber auch ein Vorschlag, wie Nietzsches 
Machttheorie zu verstehen ist. Im vorliegenden Zusammenhang fokussiert 
sich die Konzentration selbstverständlich auf die zweite Dimension.61 Es 
sind vor allem zwei Orte in Foucaults Schriften, die in diesem Zusammen-
hang aufschlussreich sind. Zunächst ist hier natürlich an seinen programma-
tischen Aufsatz «Nietzsche, la généalogie, l’histoire» von 1971 zu denken; 
sodann findet sich eine weitere umfängliche methodisch-analytisch ange-
legte Auseinandersetzung mit Nietzsche in der ersten einer Reihe von Vor-
lesungen, die Foucault 1973 in Brasilien gehalten hat.62 

Foucaults Nietzsche-Aufsatz liest sich stellenweise wie eine unmittelba-
re Erwiderung auf Heideggers Nietzsche-Interpretation, die die von Hei-
degger vorgebrachten Einwände zu entkräften sucht. Das zeigt sich schon 
bei der anfänglichen Erörterung dessen, wonach die Genealogie eigentlich 
fragt. Foucault verweist auf eine Unterscheidung zwischen einer Suche 
nach dem Ursprung und einer Erkundung der Herkunft bzw. der Entste-
hung.63 Nach seiner Einschätzung betreibt Nietzsche mit den Mitteln der 
Genealogie eine Erkundung der Herkunft und vermeidet hingegen eine Su-
che nach dem Ursprung, mehr noch: Er begibt sich in Opposition zur Suche 
nach dem Ursprung. Zwar verwendet Nietzsche, wie Foucault einräumt, 

                                                             
61  Eine wichtige neuere Studie zu Genealogie, Subjekt- und Machttheorie bei 

Nietzsche und Foucault hat Martin Saar vorgelegt: Saar, Genealogie als Kritik. 

62  Foucault, La vérité et les formes juridiques, insb. 1410-1421 (dt. 15-28). 

63  Foucault, Nietzsche, 1005ff (dt. 167ff.). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GENEALOGISCHE UNTERGRABUNGEN VON GLAUBEN UND WISSEN | 95 

 
 

selbst zuweilen den Begriff des Ursprungs, um seine eigenen Bemühungen 
zu charakterisieren, allerdings tut er dies dann in einer aus dem Alltagsge-
brauch herkommenden Weise, die keinen distinkten begrifflichen Sinn be-
sitzt.64 Mit dem Ursprung, gegen dessen Suche sich Nietzsche wendet, ver-
bindet sich nämlich, so bündelt Foucault verschiedene Überlegungen 
Nietzsches, eine Aspiration auf die eindeutige Gewissheit der Wahrheit 
oder des Seins einer Sache, deren Möglichkeit die Genealogie gerade be-
streitet. Dort, wo die Ursprungssuche nach dem wahren Grund und damit 
nach der Begründung eines Fundaments forscht, weist die Genealogie sol-
che Aspirationen zurück, um statt dessen auf die Zufälligkeiten hinzuwei-
sen, die sich bei einer Herkunftserkundung zeigen.65 Die Herkunftserkun-
dung fördert, wie Foucault in der längeren Vorlesungspassage darlegt, nicht 
eine ursprüngliche Wahrheit zutage, sondern sie ersetzt den Gedanken des 
Ursprungs durch den Begriff der Erfindung und erzählt die Geschichte der 
Durchsetzung einer solchen Erfindung in Machtkämpfen.66 Mit dem Begriff 
der Erfindung ist die Opposition der Genealogie zum Ursprungsdenken 
vielleicht am grellsten bezeichnet: Während der Ursprung einen würdigen 
Anfang verspricht, destruiert eine Herkunftsrekonstruktion, die von Erfin-
dungen spricht, jede Idee der Dignität einer ursprünglichen Wahrheit. Zu-
dem kappt der Begriff der Erfindung die Verbindungen zur Wahrheit: Denn 
von der Erfindung einer Wahrheit lässt sich nicht reden, ohne dabei die 
Idee der Wahrheit ad absurdum zu führen. Das perspektivische Wissen der 
Genealogie ist eines, das nicht die Gewissheit der Übereinstimmung der 
Erkenntnis mit den untersuchten Objekten aufzeigt, sondern eines, das den 
verschachtelten Gang von Machtkämpfen nachzeichnet, durch deren Be-
trachtung sich die Herausbildung von Wissensstrukturen nachzeichnen 
lässt.67 

Damit werden die ungefähren Konturen einer sich gegen Heideggers 
Nietzsche-Verständnis richtenden Lesart von Nietzsches Machttheorie 
sichtbar. Anders als Heidegger behauptet Foucault nämlich, dass Nietzsche 
keineswegs von der Wahrheit des Willens zur Macht spricht, sondern im 
Gegenteil die These vom Willen zur Macht stattdessen gebraucht, um die 

                                                             
64  Foucault, Nietzsche, 1005 (dt. 167). 

65  Foucault, Nietzsche, 1009 (dt. 172). 

66  Foucault, La vérité, 1410-1421, insb. 1412 (dt. 15-28, insb. 17). 

67  Foucault, La vérité, 1417 und 1420 (dt. 23 und 27). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


96 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN 

 
 

Ideen der Wahrheit und des Seins hinter sich lassen zu können. Nicht um 
ein Gegenprogramm zum europäischen Wahrheitsdiskurs in Form des Ent-
wurfs einer alternativen Konzeption geht es der Genealogie nach Foucaults 
Rekonstruktion. Sie ist in seinen Augen eher so etwas wie ein Instrument, 
um diesen Diskurs aufzubrechen und, mit Nietzsche gesprochen, ihn derart 
zu beklopfen, dass der hohle Ton seiner zentralen Kategorien hörbar wird. 
Aber geht das überhaupt? Wie soll ein Wissen beschaffen sein, das seiner-
seits geeignet ist, das Perspektivische des Wissens insgesamt ausweisen zu 
können? Kann der methodisch-hermeneutische Gebrauch von Nietzsches 
Machttheorie tatsächlich die letzten Schlacken der Wahrheit einfach ab-
streifen und dennoch so etwas wie einen Nachweis erbringen? Es regen 
sich in diesen Fragen die grundlegenden Zweifel an der internen Plausibili-
tät radikalskeptischer Positionen, die sich in der Frage zusammenfassen las-
sen, ob nicht im fundamentalen Zweifel an aller Gewissheit zumindest die-
ser Zweifel selbst noch mit Gewissheit behauptet werden muss, wodurch er 
sich seiner eigenen Grundlage beraubt. Am Schluss des Nietzsche-Aufsat-
zes deutet Foucault einen Ausweg aus dieser verfahren scheinenden Lage 
an, indem er einen Vorschlag unterbreitet, wie der eigenwillige Gebrauch, 
den die Genealogie von der Geschichte macht, zu verstehen ist. Demzufol-
ge ist ihr Zugriff auf die Geschichte erstens als ein parodistischer zu verste-
hen, der nicht die historische Wirklichkeit hervorzubringen sucht, sondern 
darauf zielt, diese Idee zu zerstören. Zweitens dissoziiert der genealogische 
Tiefenblick unsere Identität, statt sie, wie es Ursprungssuchen anvisieren, 
zu befestigen; und drittens verabschiedet er somit in einem grundsätzlichen 
Sinne den Begriff der Wahrheit, indem er die Erkenntnis und die Vorstel-
lung eines Erkenntnissubjekts auflöst.68 Der radikale Sinn von Foucaults 
Vorschlag bedeutet einen Schritt hinaus über die Philosophie als argumen-
tatives Verfahren. Mit anderen Worten: Sollen die Schwierigkeiten eines 
Zweifels, der selbst seinen Zweifel beweisen können müsste, vermieden 
werden, dann muss das argumentative Geschehen im Ganzen verlassen 
werden. Folgt man dieser Deutungslinie, dann ist Nietzsches neue Philoso-
phie jenseits von Glauben und Wissen Philosophie nur insofern, als sie sich 
auf die Philosophie bezieht und sich an ihr abarbeitet. Der eigentliche Ge-
halt dieses Philosophierens liegt aber nicht in seiner Argumentation, son-

                                                             
68  Foucault, Nietzsche, 1020-1024 (dt. 186-191). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GENEALOGISCHE UNTERGRABUNGEN VON GLAUBEN UND WISSEN | 97 

 
 

dern in seinem Stil69, seiner Haltung und seinem Gestus. So gesehen ver-
fehlen Einwände gegen Nietzsche, die ihm eine umgekehrte Metaphysik 
unterstellen, indem sie seiner Machttheorie selbst noch den Anspruch auf 
Wahrheit beilegen, seine eigentliche Provokation. Nietzsche verabschiedet 
Wahrheitsaspirationen rundheraus und behauptet dabei auf eine schwer zu 
durchschauende Weise, dass die Suche nach der Wahrheit vergeblich blei-
ben muss. In diesem Sinne sind wohl auch seine von ihm selbst als gefähr-
lich bezeichneten „Vielleichts“70 zu verstehen. Nietzsche entwirft eine Phi-
losophie des Vielleicht, die zu Gewissheiten weder gelangen kann noch 
will und die sich damit begnügt, Stachel des Zweifels in Begriffe getrieben 
zu haben, die sie zwar nicht mit Gewissheit in Zweifel ziehen kann, hinter 
die sie aber kaum mehr auslöschbare Fragezeichen zu setzen vermag. 

Ein solches Philosophieren wirkt befremdlich. Zweifelsohne. Weist es 
aber nicht vielleicht dennoch Parallelen zu anderen Philosophien auf, die 
vor dem Hintergrund der Moderne entworfen wurden? Ähneln Nietzsches 
Vielleicht und seine Auflösungsbewegungen nicht, wenn auch nur auf ent-
fernte Weise, der Ungewissheit, die den offenen Schlussstein des kanti-
schen Gebäudes bildet und das deshalb für einen fortwährenden Umbau 
offen bleiben muss. Ergeben sich zwischen seinen offensiven Begriffsparo-
dien und und der begriffskritischen Lesart von Hegels Absolutem nicht be-
stimmte Übereinstimmungen? Festhalten lässt sich jedenfalls, dass auch 
Kant und Hegel letztlich die Gewissheit des Glaubens und des Wissens 
aufgeben und sich mit einer Reihe von Fragezeichen zufrieden geben müs-
sen, die sie nicht aufzuheben vermögen. Sicherlich, der Gestus von Nietz-
sches Philosophieren ist ein deutlich anderer. Kant und Hegel mögen mit 
Fragezeichen enden, aber sie kündigen sie nicht von vornherein freudig an 
und sie setzen sie auch nicht jauchzend oder gar hämisch. Bei Nietzsche 
hingegen kann vom Versuch einer Rettung von Glauben und Wissen kaum 
die Rede sein. Er scheint unverhohlen über die mit diesen Begriffen ver-
bundenen Vorstellungen zu höhnen; und dergleichen ist den Schriften 
Kants und Hegels fremd. Dennoch bleiben gewisse Schnittmengen in der 
Sache. Erstaunlicherweise legt Nietzsche mit seiner Philosophie des Viel-
leicht sogar eine der avanciertesten Theorien der Moderne vor. Anders als 

                                                             
69  Zur Bedeutung des Stils für genealogische Verfahren vgl. Saar, Genealogie als 

Kritik, Kap. 3.3 und 7.1. 

70  Nietzsche, Jenseits, 17. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


98 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN 

 
 

Kant, dessen Philosophie der Freiheit und dessen Republikanismus ent-
schiedene Bejahungen der Moderne darstellen und auch abweichend von 
Hegel, der zwar in verschiedenen Hinsichten als Modernekritiker gelten 
muss, die Moderne im Ganzen aber dennoch begrüßt und sie zudem als 
eine normative und soziale Entwicklung beurteilt, hinter die ohnehin nicht 
mehr zurückgegangen werden kann, hält Nietzsche für die Moderne, vor 
allem aber für die Modernen Spott bereit. Die Moderne, ihre Ideen und je-
ne, die sie propagieren, erscheinen ihm als Krankheit, als „Gesammt-Entar-
tung des Menschen“, weil sie seine „Verkleinerung“ zum „vollkommenen 
Heerdenthiere“ betreiben.71 Solche Wendungen sind weit entfernt von 
Kants Feierreden auf die Autonomie und Hegels Erzählung der Moderne 
als eines Fortschritts im Bewusstsein der Freiheit. Nietzsche positioniert 
sich aber bei alledem nicht außerhalb der Moderne. So schreibt er, sich 
durchaus miteinbegreifend, „so sind wir modernen Menschen“.72 Dabei 
könnte es scheinen, als ginge es ihm nicht um eine Zurückweisung der Mo-
derne, sondern eher darum, sie in ihrer Radikalität ernst zu nehmen. Neh-
men wir etwa den Aphorismus, dem die soeben zitierte Formulierung ent-
stammt. Dort schreibt Nietzsche davon, dass jene modernen Menschen, de-
nen er sich durch das „wir“ zuschlägt, „verschiedene Moralen“ haben und 
mitunter „bunte Handlungen“ vollziehen.73 Darin liegt zweifelsohne eine 
Diagnose der Moderne, deren Anklänge sich auch schon bei Hegel finden 
und die Nietzsche hier nur bewusster und unverblümter ausspricht: Die 
Moderne muss beschrieben werden als ein Raum jenseits der Gewissheit, 
die durch die Verbindlichkeit eindeutig orientierender Prinzipien geschaf-
fen wird. In diese Richtung weist auch Nietzsches Forderung, die Aufklä-
rung einen Schritt weiter zu treiben – dieser Schritt führt dann allerdings 
über das Subjekt und seinen freien Willen, die für die Philosophie der Mo-
derne so wichtig sind, hinaus.74 Nietzsche hält ein Vielleicht für alles, was 
sich angesichts einer solchen Diagnose noch sagen lässt,75 und er fordert 

                                                             
71  Nietzsche, Jenseits, 127. 

72  Nietzsche, Jenseits, 152. 

73  Ibid. 

74  Nietzsche, Jenseits, 35. 

75  Mehr als ein Vielleicht lässt sich über die Zwecke und die Vernunft nicht sagen, 

so behauptet Nietzsche bspw. in der Morgenröthe: „Vielleicht! – Um über die-

ses Vielleicht hinauszukommen, müsste man schon in der Unterwelt und jen-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GENEALOGISCHE UNTERGRABUNGEN VON GLAUBEN UND WISSEN | 99 

 
 

dazu auf, den experimentellen und vorläufigen Charakter, den das Leben 
unter den Bedingungen der Moderne unweigerlich annimmt, nicht zu leug-
nen, sondern zu lernen, sich in ihm, so unbequem es in manchen Fällen 
auch sein mag, einzurichten. „Wir sind Experimente: wollen wir es auch 
sein!“76 fordert er deshalb. Erst im Verzicht auf die Gewissheit der Wahr-
heit kann die Aufklärung tatsächlich zur Aufklärung werden und sich von 
ihren mythologischen Verstrickungen, die der Gewissheit als solcher inne-
wohnen, lösen. Auch ein solches Programm lässt noch viele Fragen offen. 
Noch wenig greifbar ist, was mit einem Philosophieren jenseits der Ge-
wissheit, ja, wie sich gezeigt hat, vielleicht sogar jenseits des Philosophie-
rens gemeint sein kann. Was ist das, ein Philosophieren des Vielleicht an 
den Rändern der Philosophie? 

                                                                                                                          
seits aller Oberflächen zu Gaste gewesen sein und am Tische der Persephone 

mit ihr selber gewürfelt und gewettet haben“, Nietzsche, Morgenröthe, 122. 

76  Nietzsche, Morgenröthe, 274. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Dekonstruierende Lektüren  
von Glauben und Wissen:  
Jacques Derrida 

 
 
 
Verfolgen wir zunächst noch ein wenig die schwierige Frage, die die Aus-
einandersetzung mit Nietzsches Philosophieren jenseits der traditionellen 
Philosophie am Ende des letzten Kapitels hinterlassen hat. Das ist nur 
scheinbar ein Einstieg von der Seite. Zumindest ist er nicht abwegig, denn 
es wird in der Verfolgung dieser Frage rasch erkennbar werden, dass die 
Beschäftigung mit ihr zugleich auch Aufschluss bietet über Derridas Be-
handlung von Glauben und Wissen. Derridas Schriften können insgesamt 
als Annäherungsversuche an eine Philosophie gelten, die mit der Philoso-
phie im Gespräch bleibt und gleichzeitig zu vermeiden sucht, selbst Philo-
sophie zu sein. Zumeist berührt er diese Probleme aber eher en passant. 
Vielleicht empfiehlt es sich, mit einem Text zu beginnen, in dem sich Der-
rida diese Frage explizit vorlegt. Der Text, tympan, ist der Eröffnungstext 
der berühmten frühen Sammlung von Texten Derridas, die den programma-
tischen Titel Marges de la philosophie trägt und die damit die Frage, die 
uns beschäftigt, bereits im Titel andeutet.1 Derrida beschreibt dort sein 
Verhältnis zur Philosophie als eines, das von Nähe und Distanz gekenn-
zeichnet ist. Distanz sucht er herzustellen, um nicht von der Einverlei-
bungskraft, die er dem philosophischen Diskurs unterstellt, sogleich ge-
schluckt zu werden und dadurch jede Aussicht auf die Möglichkeit zu 
verlieren, das argumentative Spiel der Philosophie zu befragen. Gleichzei-
tig aber ist er in doppelter Hinsicht auch um Nähe bemüht: Einerseits steht 

                                                             
1  Der Titel der deutschen Ausgabe lautet: Randgänge der Philosophie. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


102 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN 

 
 

ihm klar vor Augen, dass er den Kontakt zur Philosophie und ihren Weisen 
des begrifflichen Argumentierens nicht vollständig abbrechen kann, ohne 
sich wiederum der Möglichkeit zu begeben, sie zu befragen. Die Befragung 
der Philosophie kann offenbar auf zwei Weisen unmöglich werden: Sie 
funktioniert nicht, wenn die Nähe zu ihr zu groß ist, wenn die kritische Dis-
tanz fehlt und der oder das Befragende in ihr aufgeht; sie ist aber auch dann 
nicht möglich, wenn die Philosophie einfach liegen gelassen wird und ihr 
argumentatives Spiel somit im Dunkel des Ausgeblendeten verschwindet. 
Andererseits, und darin liegt der zweite Grund für die Nähe, zweifelt Derri-
da daran, ob eine solche radikale Distanznahme überhaupt möglich ist. Es 
scheint ihm hochgradig fragwürdig zu sein, ob sich so etwas wie das argu-
mentative Spiel der Philosophie, das tief mit der Geschichte und der Ideen-
geschichte des Abendlandes verbunden ist, überschreiten lässt. Die Dis-
tanznahme muss also irgendwie von innen erfolgen. Wir werden dieser 
Denkfigur, soviel sei schon an dieser Stelle gesagt, noch öfter begegnen. 
Die Idee einer Befragung von innen, eines Nichtaufgehens in Kategorien 
und Strukturen, die weder verlassen noch einfach hingenommen werden 
können, wird auch für Derridas Verhältnis zu Glauben und Wissen maß-
geblich sein. Betrachten wir, nach diesen eher allgemein gehaltenen Einlas-
sungen, Derridas strategische Erwägungen in tympan etwas genauer. Die 
Ränder bilden in Form der Grenze den Ansatzpunkt für seine Überlegun-
gen. Grenzen stellen, so meint Derrida, einen für die Philosophie nur 
schwer hinnehmbaren Sachverhalt dar. Der philosophische Diskurs kann 
die Grenzen nicht als etwas vollkommen fremdes, als ein nicht überschau-
bares Anderes akzeptieren. Seine Grundbewegung besteht gewissermaßen 
darin, sich die Grenze als seine Grenze anzueignen, indem sie begrifflich 
fassbar gemacht wird; sie darf ihm nicht fremd bleiben.2 Diese Tendenz ist 
in der Auseinandersetzung mit Kant in einem der vorangegangenen Kapitel 
deutlich geworden: Selbst Kant, der darauf insistiert, dass es Grenzen des 
Erkennenkönnens gibt, über die nicht hinausgeblickt werden kann, ohne die 
begriffliche Strenge zu verlieren, die das philosophische Denken auszeich-
net und die es von bloßer Schwärmerei unterscheidet, hat in seinem Bemü-
hen, über die Grenzen des Denkens zu reflektieren, noch versucht, die logi-
sche Struktur des Denkbaren insgesamt zu retten und damit die Grenze als 
auslotbaren topos in das Innere des philosophischen Diskurses zu integrie-

                                                             
2  Derrida, tympan, I (dt. 13). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DEKONSTRUIERENDE LEKTÜREN VON GLAUBEN UND WISSEN | 103 

 
 

ren. Davon hat er selbst dann nicht abgelassen, als er nicht umhin konnte, 
die Ungewissheit des Grundes des Erkennenkönnens einzugestehen. Philo-
sophie sucht so, wie es Derrida fasst, noch ihr Anderes zu denken. In die-
sem Aneignungsversuch liegt eine Herrschaftstendenz.3 Nun mag es der 
Philosophie, wir haben das bei Kant und Hegel sehen können, schwer fal-
len, diesen Anspruch einzulösen. Diese Beobachtung hilft aber noch nicht 
bei dem Problem weiter, um das es geht, wenn dieser Herrschaftsanspruch 
und seine Schwierigkeiten aufgedeckt sind und zur Frage steht, wie ein 
Denken, das dann nicht mehr einfach als philosophisches und womöglich 
noch nicht einmal ohne Weiteres als Denken bezeichnet werden kann, be-
schaffen sein könnte. Mit anderen Worten, wie ein Denken an den Rändern 
der Philosophie möglich sein soll und welche Form es annehmen könnte. 
Eben das ist die Frage, die sich Derrida in tympan (und andernorts, immer 
wieder) vorlegt. 

Man muss hier vorsichtig vorgehen. Man darf deshalb nicht zu schnell 
sein und nicht voreilig Dinge für selbstverständlich halten. Wie ist es um 
die Frage nach einem Philosophieren an den Rändern der Philosophie be-
stellt? Warum lässt sich diese Frage nicht einfach als idiosynkratisch und 
überspannt zurückweisen? Sie hat sich am Ende des letzten Kapitels aus 
dem Verlauf der Erörterung von Problemen des Denkens Nietzsches erge-
ben. Sicherlich. Aber rechtfertigt sie das bereits als ernstzunehmende Fra-
ge? Das alleine wäre vermutlich noch kein starkes Indiz für die Unumgäng-
lichkeit dieser Frage. Anders aber stellen sich die Dinge schon dar, wenn 
man mit in Betracht zieht, dass die Probleme Nietzsches zwar in einer spe-
zifischen Variante aus den Bedingungen und der Anlage seines Philoso-
phierens resultieren, dass sie aber in einer allgemeineren Hinsicht Probleme 
sind, die einem Mangel an Gewissheit geschuldet sind, der nicht allein 
Nietzsches Problem darstellt. Anders gefasst ließe sich sagen, dass mit der 
Frage nach einem Philosophieren an den Rändern der Philosophie nur zur 
Frage steht, wie philosophiert werden kann, wenn sich Gewissheit nicht 
verbindlich herstellen lässt. Damit ist das Problem aus dem engeren Kon-
text von Nietzsches Denken herausgelöst oder es ist zumindest ein starker 
Verdacht begründet, dass es sich nicht ausschließlich um ein Sonderpro-
blem Nietzsches (und, wie sich jetzt vermutlich schon angedeutet hat, Der-
ridas) handelt. Gewissheit lässt sich auch mit Kant und Hegel nicht errei-

                                                             
3  Ibid. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


104 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN 

 
 

chen. Das war zumindest der Eindruck, der sich aus den Auseinanderset-
zungen mit ihren Behandlungen von Glauben und Wissen ergeben hat. Nun 
könnte man freilich einwenden, dass auch Kant und Hegel das Problem 
noch nicht zwangsläufig zu einem Problem der Philosophie machen. Wann 
aber könnte davon die Rede sein? Wieviele philosophische Texte, von wie 
vielen philosophischen Autorinnen und Autoren wären zum Zwecke eines 
solchen Nachweises zu prüfen? Und was ist das überhaupt, die Philoso-
phie? Der Untersuchungsfokus lässt sich nicht beliebig erweitern. Lassen 
wir diese Fragen, ebenso solche der Auswahl und womöglich noch der Ge-
wichtung der Texte beiseite und halten wir für den verbleibenden Teil der 
vorliegenden Studie als Ergebnis dieser kurzen Zwischenreflexion lediglich 
fest, dass es wenigstens starke Indizien gibt, die dafür sprechen, dass die 
Behandlung dieser Frage sich durch den bisherigen Gang unserer Untersu-
chung als hinreichend interessant rechtfertigen lässt. 

Für Derrida ist die Beschäftigung mit dieser Frage unerlässlich. Wir ha-
ben schon andeutungsweise gesehen, weshalb das der Fall ist. Die begriffli-
chen Annahmen, die der Philosophie eignen, der sich Derrida wenigstens in 
Teilen zu entwinden sucht, können womöglich nicht einfach verworfen 
werden. Wir werden auf diese These noch wiederholt zurückkommen. Für 
Derrida folgt aus ihr, dass die Beziehung zur Philosophie nicht unterbro-
chen werden darf. Sie kann aber auch aus mindestens zwei Gründen nicht 
vorbehaltlos unterhalten werden. Einer der beiden Gründe ist bestimmend 
für Derridas Reserve gegenüber philosophischen Argumentationen. Vor-
sicht ist nach seiner Überzeugung deshalb geboten, weil die Philosophie 
nicht von einem neutralen Erkenntnisinteresse angetrieben werden kann, 
sondern ihr Antrieb die Form eines Herrschaftsbedürfnisses annehmen 
muss. Dieser Einschätzung zufolge, die in Teilen ein Echo von Nietzsches 
Machttheorie darstellt, müssen zwei philosophische Grundoperationen als 
Herrschaftsinstrumente verstanden werden. Beide sind aufs Engste ver-
knüpft mit dem Systemdenken, das auch Nietzsche in hohem Maße suspekt 
ist. Das erste Herrschaftsinstrument ist die Hierarchie.4 Die Philosophie er-
richtet ein Gebäude – bei Kant etwa spielen die Metaphern des Gebäudes, 
der Architektur usf. eine wichtige Rolle – und in diesem Bau werden ein-
zelnen Erkenntnistypen und einzelnen Wissenschaften Positionen zugewie-
sen, die ihrerseits nicht gleichwertig sind, sondern die nach mehr oder we-

                                                             
4  Derrida, tympan, XIV (dt. 21). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DEKONSTRUIERENDE LEKTÜREN VON GLAUBEN UND WISSEN | 105 

 
 

niger klaren Rangunterschieden organisiert werden. Bestimmte Erkenntnis-
formen haben höhere, andere niedrigere Weihen. Die Philosophie wertet 
auf, aber sie deklassiert dabei auch unweigerlich. Besonders niedrig sind 
unter epistemischen Gesichtspunkten immer die Erkenntnisse angesiedelt, 
die sich nicht oder nur schwer auf den Begriff bringen lassen. Zu denken ist 
hier natürlich an alle empirischen Erkenntnisse, die als flüchtig, ephemer 
und deshalb als stets unzuverlässig beschrieben werden. Erinnert sei nur an 
die hierarchisch angelegten Begriffsoppositionen im kantischen Denken, 
die uns weiter oben beschäftigt haben. Das zweite Herrschaftsinstrument ist 
die Umfassung (enveloppement).5 Eine ihrer Varianten haben wir im philo-
sophischen Bemühen, die Grenze der Philosophie zu einem philosophi-
schen Thema zu machen, schon kennen gelernt. Jeglicher Gegenstand wird 
in einen philosophischen verwandelt. Noch die kleinste Regung hat eine 
Stelle in einer Ordnung oder einem System; sie erweist sich als Teil einer 
solchen Ordnung und sie ruft als solcher immer auch die ganze Ordnung, 
auf die sie als einer ihrer Teile verweist, auf den Plan. Derrida zeigt sich 
überzeugt, dass es ohne eine Auflösung dieser beiden Herrschaftsinstru-
mente unmöglich bleiben muss, sich der philosophischen Einverleibungs-
maschinerie, die auch hinterrücks zuzupacken vermag, zu entziehen.6 Ein 
Philosophieren, das sich bemüht, nicht in der Philosophie aufzugehen, ihre 
Regeln und ihr Funktionieren vielmehr kritisch zu befragen sucht, muss 
sich also an ihnen abarbeiten; es muss sie, wie bekanntlich Derridas Formu-
lierung für diesen Vorgang lautet, dekonstruieren. 

Der andere Grund ist für die vorliegenden Zwecke vermutlich noch 
wichtiger. Auf ihn sind wir im bisherigen Verlauf unserer Auseinanderset-
zung mit Kant, Hegel und Nietzsche immer wieder gestoßen: Die implizite 
und vielleicht fundamentalste Supposition philosophischer Argumentatio-
nen – dass sich durch begriffliches Denken Gewissheit erreichen lässt – hat 
sich in allen vorangegangenen Kapiteln als ausgesprochen zweifelhaft er-
wiesen. Derrida teilt diese Einschätzung nicht allein, sondern er macht sie 
gewissermaßen zum Motor seines Philosophierens. Das zentrale Problem 
einer Philosophie jenseits der Philosophie, einer Philosophie im Zeichen 
des Ungewissen besteht in der Frage danach, wo von aus, in wessen Namen 
und von wem autorisiert sie sich zu einer Befragung der Philosophie auf-

                                                             
5  Ibid. 

6  Derrida, tympan, XVf. (dt. 22). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


106 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN 

 
 

macht.7 Die Antwort, deren Ausführung im Grunde genommen alle Schrif-
ten Derridas dienen, ist eine Verortung der Dekonstruktion im Inneren der 
Philosophie. Derrida erläutert in einem späten Text, Voyous, dass es sich 
bei der Dekonstruktion nicht um ein diagnostisches Wissen über etwas 
handeln kann und folgerichtig auch niemals gehandelt hat, weil die De-
konstruktion gar nicht die objektivierende, quasi außerhalb angesiedelte 
Stellung einzunehmen vermag, die eine solche Idee des Wissens unterstellt. 
Dekonstruktion ist Autodekonstruktion.8 Das heißt, dass die Dekonstruk-
tion nichts ist, was mit Begriffen und Konzepten gemacht wird, sondern sie 
ist etwas, was sich im strengen Sinne aus ihrem Inneren heraus mit ihnen 
ereignet. Nur dadurch wird die Dekonstruktion überhaupt möglich. Denn 
allein durch diesen Umstand kann sie auf die Frage danach, wie und von 
aus sie philosophische Kategorien befragt, reagieren. Diese Frage würde sie 
von vornherein still stellen, wenn die Dekonstruktion versuchen würde, 
eine Antwort auf sie zu geben, die die Form einer externen Rechtfertigung 
des eigenen Vorgehens hätte. Ihre Antwort gibt sie aber nicht selbst. Sie 
wird ihr gleichsam durch die Begriffe, um deren Dekonstruktion es geht, 
gegeben. Die (philosophischen) Begriffe weisen keine geschlossene Form 
auf, sie lassen sich nicht mit Gewissheit begründen. Wir haben das in den 
vorangegangenen Kapitel an Großbegriffen, wie denen des Wissens oder 
der Wahrheit, beobachten können: Dort, wo versucht wird, ihnen einen 
verbindlichen Halt zu geben, entziehen und verschieben sie sich. Der Be-
griff der Dekonstruktion, der in der Überschrift des obigen Hegelkapitels 
auftaucht, wurde deshalb mit Bedacht gewählt. Letztlich ist Hegels Denken 
des Absoluten ein kardinales Modell für die Autodekonstruktion eines 
Konzepts. Das Absolute, dessen Sinn es zunächst zu sein scheint, Aus-
gangspunkt, Ziel und integrierendes Ganzes der Arbeit des Begriffs zu sein, 
erweist sich bei näherer Betrachtung als ein Begriff, der die Unmöglichkeit, 
etwas auf den Begriff zu bringen, festhält. Hegel ist eigentlich so etwas wie 
der erste dekonstruktive Philosoph. Derrida erkennt dies übrigens auch an, 
aber er unterstreicht dabei die Zwiespältigkeit des hegelschen Philosophie-
rens9: Hegel ist nämlich der erste Denker der Dekonstruktion, aber er ist 
gleichzeitig auch der überzeugteste Systemdenker – zumindest gibt es für 

                                                             
7  Vgl. Derrida, tympan, XVIII/XIX (dt. 22/23). 

8  Vgl. Derrida, Voyous, 206, Fußnote 2 (dt. 202, Fußnote 39). 

9  Vgl. Derrida, De la grammatologie, 39-41 (dt. 45-48). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DEKONSTRUIERENDE LEKTÜREN VON GLAUBEN UND WISSEN | 107 

 
 

beide Tendenzen Hinweise in Hegels Schriften. Hegel denkt das Andere 
der Philosophie, aber er denkt es sozusagen contre cœur, denn es sieht im-
mer wieder so aus, als wolle er es in die Bewegungen seines Systems ein-
verleiben. Dass sich das Ganze seines Systems dann als eine nicht abstell-
bare Bewegung erweist und sich somit eine autodekonstruktive Spur durch 
den hegelschen Begriffsapparat zieht, erscheint wie eine unabsichtliche 
Nebenfolge, wie ein folgenreicher Lapsus, der freilich alles andere als das 
ist, sondern der sich aus der Unmöglichkeit, der Gewissheit ein sie verbür-
gendes System zu errichten, ergibt. Derridas Dekonstruktion lässt sich, 
denkt man sie von Hegels Philosophie her, als Versuch beschreiben, die bei 
Hegel unausgesprochenen, aber letztlich dennoch zum Durchbruch gelan-
genden Momente explizit zu machen. 

Derrida legt die autodekonstruktive Spur, die die Begriffe der okziden-
talen Metaphysik ziehen, in seinen frühen Schriften anhand der différance 

dar, von der er sagt, dass es sich bei ihr weder um einen Begriff noch um 
ein Wort handelt.10 Diese Nicht-Kategorie ist sein Versuch, in einem Zug 
das traditionelle Begriffsverständnis der Philosophie, vor allem auch die 
ihm innewohnenden Ansprüche auf Wahrheit, zu desavouieren und mit der 
Philosophie in jenem besagten Dialog gleichzeitiger Distanz und Nähe zu 
bleiben. Für die vorliegenden Zwecke ist die différance in zweifacher Hin-
sicht wichtig: Sie ist nämlich nicht allein die Denkfigur, mit deren Hilfe 
Derrida seine Philosophie jenseits der Philosophie zu entwickeln sucht, 
sondern sie führt uns darüber hinaus zurück zu unserer Hauptfrage nach der 
Ungewissheit. Die Überlegungen, in die Derrida die différance einbettet, 
sind zusammengenommen die Ausarbeitung einer fundamental ansetzenden 
Infragestellung philosophischer und wissenschaftlicher Aspirationen auf 
Gewissheit. Um diese Überlegungen nachvollziehen zu können, muss zu-
mindest im Telegrammstil an einige Grundzüge von Derridas früher Meta-
physikdekonstruktion erinnert werden, vor deren Hintergrund die Denkfi-
gur der différance überhaupt erst hinreichend scharf konturiert werden 
kann.11 

                                                             
10  Vgl. Derrida, La différance, 7 (dt. 35). 

11  Neben De la grammatologie und den Texten aus Marges de la philosophie sind 

hier auch die in L’écriture et la différence versammelten Aufsätze Derridas 

wichtig. Vgl. Derrida, L’écriture et la différence. Für eine erste Orientierung ist 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


108 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN 

 
 

Derridas Dekonstruktion nimmt in den Schriften der 60er und 70er Jah-
re des 20. Jahrhunderts ihren Ausgang von der Verzahnung zweier Überle-
gungen. Auf der einen Seite steht dabei die Beobachtung, dass philosophi-
sche Kategorien und in deren Folge abendländische Wissenskonzeptionen 
insgesamt auf eine Wahrheitsidee zielen, derzufolge sich die Wahrheit im 
kategorialen Denken mit Gewissheit gleichsam präsentieren lässt. Derrida 
bezeichnet die westliche Metaphysik, die nach seiner Überzeugung diesen 
Vorstellungen zugrunde liegt, deshalb auch als eine Metaphysik der Prä-
senz. Es ist nun genau diese Idee einer Wahrheit als Präsenz, die zu dekons-
truieren Derridas Vorhaben ist. Was er unternimmt, ist, wie zuvor auch 
Nietzsche, nichts Geringeres als eine Infragestellung der gesamten okziden-
talen episteme.12 Der Beobachtung, dass die philosophische Tradition 
Wahrheit als Präsenz konzipiert, korrespondiert auf der anderen Seite eine 
umfangreiche These über die Struktur bzw. die untergründige Metatheorie, 
die den Komplex der westlichen Metaphysik und die von ihr, wenn auch 
häufig nur unter der Hand, zehrenden Wissenschaften trägt. Der Ursprung 
der Wahrheit liegt, so eröffnet Derrida die Dekonstruktion der Metaphysik, 
für die gesamte Tradition der Metaphysik im logos,13 worunter die sinnvol-
le Rede zu verstehen ist, durch die es möglich werden soll, die Präsenz des 
Seins im sinnvollen Sprechen wieder anzueignen. Deshalb lautet eine der 
von Derrida zur Charakterisierung der Metaphysik verwendeten Diagnosen 
auch, dass es sich bei dieser um einen Logozentrismus handelt.14 Mit der 
Privilegierung der sinnvollen Rede geht, so reflektiert Derrida in seiner 
schrifttheoretischen Annäherung an eine dekonstruktive Lektüre der Meta-
physik, eine Bevorzugung des gesprochenen Wortes und eine Deklassie-
rung der Schrift einher: Während das Wort als ursprüngliches Medium des 
Präsentwerdens gilt, wird die Schrift demgegenüber nur als nachrangige 
Dopplung aufgefasst, der die Aneigung der Präsenz nicht gelingen kann.15 

                                                                                                                          
die quasi-offizielle Einführung von Bennington hilfreich: Bennington/Derrida, 

Jacques Derrida. Ein Porträt. 

12  Vgl. Derrida, Grammatologie, 20/21 (dt. 22/23). 

13  Vgl. Derrida, Grammatologie, 11 (dt. 11). 

14  Vgl. ibid. 

15  In einer mäandernden und immer wieder neue Anläufe nehmenden Argumenta-

tion wird das im ersten Teil von De la grammatologie entfaltet: Derrida, Gram-

matologie, 9-142 (dt. 9-169). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DEKONSTRUIERENDE LEKTÜREN VON GLAUBEN UND WISSEN | 109 

 
 

Das von Derrida herausgestellte metaphysische Bemühen um die Aneig-
nung der Präsenz ist für uns deshalb so bedeutungsvoll, weil sich an ihm 
nicht nur eine These über den Wahrheitsanspruch des Wissens, das in der 
sinnvollen Rede aufgehoben ist, ablesen lässt. Denn darüber hinaus wieder-
holt Derrida mit anderen Mitteln den nietzscheschen Zug, Wissen und 
Glauben, Wissenschaft und Theologie in einer bestimmten Interpretation 
der Metaphysik zusammenzubinden. Die Verwandtschaft, ja der Zusam-
menfall von metaphysischem und theologischem Denken deutet sich schon 
in der Vorstellung einer Aneignung der Präsenz an. Die Idee einer Wieder-
aneignung, eines Präsentwerdens weist deutliche Parallelen zu religiösen 
Glaubenspraktiken und Heilslehren auf: Auf Präsenz und Wiederaneignung 
ausgerichtet sind die ins Jenseits bzw. in die messianische Erfüllung ver-
schobenen teloi der monotheistischen Glaubensrichtungen; auf sie stützen 
sich aber auch, sozusagen im Kleinen, Glaubenstechniken wie das Gebet, 
bei dem, übrigens auch im Sprechen, eine Nähe zu Gott hergestellt werden 
soll, die sich als Versuch einer Herstellung göttlicher Präsenz deuten lässt. 
Derrida formuliert die These einer engen Verwandtschaft von Theologie 
und Metaphysik und damit einer wechselseitigen Verwiesenheit von Glau-
ben und Wissen explizit. Um den theologischen Charakter der okzidentalen 
Ontologie hervorzuheben, verwendet er verschiedentlich den Terminus der 
Ontotheologie. Dieser Begriff taucht schon in Kants Kritik der reinen Ver-
nunft auf. Allerdings versteht Kant unter Ontotheologie eine transzendenta-
le Theologie, die auf das Dasein eines göttlichen Urwesens mithilfe begriff-
lichen Denkens schließen zu können beansprucht.16 Derridas Verwendung 
des Begriffes hingegen schließt an Heideggers Begriffsprägung an. Hei-
degger macht von der Bezeichnung der Ontotheologie nämlich keinen Ge-
brauch, um eine bestimmte Form der Theologie zu charakterisieren, son-
dern er spricht von Ontotheologie, um auf die intime konzeptionelle und 
nicht allein historische Verbundenheit von Theologie und Ontologie in der 
Tradition der Metaphysik hinzuweisen.17 Es ist diese zuletzt genannte Be-
griffsprägung, auf die sich Derridas Rekurse auf die Ontotheologie stützen. 
Aufschlussreich nicht nur für die These der Verbundenheit von Theologie 
und Philosophie, sondern auch für die Anlage der Dekonstruktion insge-
samt ist eine Passage aus De la grammatologie. Es ist lohnenswert, diese 

                                                             
16  Vgl. Kant, KrV, B 660. 

17  Vgl. Heidegger, Was ist Metaphysik?, 21. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


110 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN 

 
 

Passage im vollen Umfang zu zitieren, um sie sodann Stück für Stück zu 
erörtern. Die Stelle zieht ein kurz innehaltendes Resümee der vorangegan-
genen Auseinandersetzung mit der metaphysischen und der wissenschaftli-
chen Zeichentheorie; es geht in ihr um eine Erläuterung der Position Derri-
das zu den Begriffen, mit deren Hilfe diese Zeichentheorien operieren. Vor 
allem ist die Rede von der, durch Saussure geprägten, Opposition zwischen 
Signifikat und Signifikant, ihrem Vorläuferpaar signatum versus signans 
und natürlich dem Begriff des Zeichens selbst. Über seine Stellung zu die-
sen Begriffen bemerkt Derrida Folgendes: 

 
„Bien entendu, il ne s’agit pas de ‚rejeter’ ces notions: elles sont nécessaires et, au-

jourd’hui du moins, pour nous, plus rien ne pensable sans elles. Il s’agit d’abord de 

mettre en évidence la solidarité systematique et historique de concepts et de gestes 

de pensée qu’on croit souvent pouvoir séparer innocemment. Le signe et la divinité 

ont le même lieu et le même temps de la naissance. L’époque du signe est essentiel-

lement théologique. Elle ne finira peut-être jamais. Sa clôture historique est pourtant 

déssinée.“ 

 

„Es geht keinesfalls darum, diese Begriffe ‚zurückzuweisen’. Sie sind notwendig, 

und zumindest heute läßt sich für uns ohne sie nichts mehr denken. Es muß vielmehr 

die systematische und historische Verbundenheit von Begriffen und Gesten des 

Denkens evident gemacht werden, die man oft unbedenklich glaubt voneinander 

trennen zu können. Das Zeichen und die Göttlichkeit sind am gleichen Ort und zur 

gleichen Stunde geboren. Die Epoche des Zeichens ist ihrem Wesen nach theolo-

gisch. Sie wird möglicherweise nie enden. Dennoch zeichnet sich ihre historische 

Vollendung (clôture) ab.“18 

 

Greifen wir zunächst den Aspekt dieses weitreichenden und reichhaltigen 
kurzen Passus heraus, der die Dinge berührt, die Gemeinsamkeiten von 
Glauben und Wissen betreffen. Derrida behauptet hier zusammenfassend 
noch einmal, dass sich die Zeichentheorie der Metaphysik, die er offenbar 
in Folge seiner These einer wesentlichen Übereinstimmung wissenschaftli-
cher und metaphysischer Begriffe mit der modernen semiotischen Zeichen-
theorie verbindet, im Kern auf theologische Annahmen stützt. Zumindest 
erscheint es ihm grundfalsch zu sein, die Theologie und die metaphysische 

                                                             
18  Derrida, Grammatologie, 25, Herv. i. O. (dt. 28). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DEKONSTRUIERENDE LEKTÜREN VON GLAUBEN UND WISSEN | 111 

 
 

Theorie von der Wahrheit des Zeichens als etwas Getrenntes zu behandeln. 
Sie sind aber nicht allein deshalb miteinander verbunden, weil sie einen 
gemeinsamen historischen Weg, wenigstens in großen Teilen, zurückgelegt 
haben, sondern Derrida weist ausdrücklich auch auf eine systematische 
Verbundenheit hin. Damit folgt er übrigens Heideggers Überlegung zur be-
grifflichen Zusammengehörigkeit von Ontologie und Theologie. Was Hei-
degger schreibt, erläutert in gewisser Weise Derridas unscheinbare Formu-
lierung, in der die systematische Verbundenheit von Zeichen und Göttlich-
keit unerörtert durch die Konjunktion und („la solidarité systematique et 
historique“ bzw., wie es die deutsche Übersetzung etwas nüchterner vor-
schlägt, „die systematische und historische Verbundenheit“ heißt in einem 
der oben zitierten Sätze) neben die historische gestellt wird: „Der theologi-
sche Charakter der Ontologie beruht somit nicht darauf, daß die griechische 
Metaphysik später von der kirchlichen Theologie des Christentums aufge-
nommen und durch diese umgebildet wurde. Er beruht vielmehr in der Art, 
wie sich von früh an das Seiende als das Seiende entborgen hat“.19 Ebenso 
hält auch Derrida eine solche, über bloße historische Zusammenhänge hi-
nausgehende Beziehung zwischen, wie sich erweiternd sagen lässt, Philo-
sophie und Theologie bzw. zwischen Göttlichkeitsglauben und Zeichenwis-
sen fest: „L’époque du signe est essentiellement théologique“. Soweit 
zunächst der Befund. An ihm hält Derrida auch noch mehrere Jahrzehnte 
später fest, wenn er in Foi et savoir darauf insistiert, dass die technisch-
wissenschaftliche und kritische Vernunft der Religion keineswegs ent-
gegengesetzt ist, sondern beide strukturell und logisch-genetisch aufs Engs-
te verwandt sind.20 In diesem Text bringt er Wissen und Glauben in zwei 
sich steigernden Hinsichten zusammen:21 Glauben ist für das Wissen näm-
lich zunächst deshalb wichtig, weil man glauben muss, dass man etwas 
weiß. Das Wissenkönnen des Wissens entbirgt sich nicht von allein; es be-
darf des glaubenden Zuspruchs, um als Gewissheit gewusst werden zu kön-
nen. Das aber gilt nicht nur für dieses oder jenes Einzelwissen: Geglaubt 
werden muss, das hat schon Nietzsche dargelegt, vor allem auch an das 
Wissen als Wissen. Erst durch den Glauben an das Wissen als solches kann 
überhaupt von diesem oder jenem Wissen gesprochen werden. 

                                                             
19  Heidegger, Was ist Metaphysik?, 21. 

20  Derrida, Foi, 46 (dt. 49). 

21  Vgl. Derrida, Foi, 49 (dt. 52/53). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


112 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN 

 
 

Der Textauszug aus De la Grammatologie ist aber nicht allein aufgrund 
dieser Diagnose wichtig. Derrida platziert die Diagnose zwischen zwei An-
nahmen, die für seine eigene Unternehmung von großer Bedeutung sind. 
Beide Annahmen hängen, wie sich gleich zeigen wird, sehr eng miteinander 
zusammen. Eingangs schreibt Derrida, dass es nicht um eine Zurückwei-
sung der Begriffe gehen soll und kann. Diese Wendung federt die Folgen 
des Befundes gleich von vornherein ab: Ziel ist nicht eine Überwindung 
oder eine Verabschiedung der Begriffe; soviel ist klar. Im zweiten Satz 
heißt es dann gar, dass sie notwendig sind, denn „aujourd’hui du moins, 
pour nous, plus rien ne pensable sans elles“ („zumindest heute läßt sich für 
uns ohne sie nichts mehr denken“). Die Begriffe lassen sich offenbar gar 
nicht verabschieden. Derrida geht – womit wir zur zweiten Annahme kom-
men – im vorletzten Satz der zitierten Passage noch einen Schritt über die-
sen Eindruck hinaus, indem er dort sogar daran zweifelt, ob die Epoche des 
Zeichens jemals enden wird: „peut-être“ („möglicherweise“), so Derrida, 
wird sie das „jamais“ („nie“) tun. Auch deshalb liegt es nahe, eine Zurück-
weisung der Begriffe noch nicht einmal anzupeilen. Ihre Überwindung 
scheint undenkbar und damit auch unerreichbar zu sein. Aber die Diagnose 
bleibt dennoch keineswegs folgenlos: Sie nimmt der Theorie des Zeichens 
die Gewissheit. Zumindest kann von einer wissenschaftlichen oder begriff-
lichen Wahrheit des Zeichens kaum die Rede sein, wenn es der glaubens-
mäßig gestifteten Idee von Göttlichkeit untrennlich verbunden ist. Es 
spricht einiges dafür, dass Derrida auf diesen Umstand anspielt, wenn er im 
letzten Satz der Spekulation über das Ende der Epoche, das möglicherweise 
nie eintritt, hinzufügt, dass sich „sa clôture historique“ („ihre historische 
Vollendung“) abzeichnet. Beides wurde in einem anderen Satz schon weni-
ge Seiten zuvor reflektiert. Dort hat Derrida überlegt, „qu’on ne sort pas de 
l’époque dont on peut dessiner la clôture“ 22 – möglicherweise, denn auch 
das lässt sich nicht mit Gewissheit sagen. Derridas Überlegungen zur clôtu-

re lassen sich nun als Anspielung auf den Umstand lesen, dass die Epoche 
des Zeichens und mit ihr die Wahrheitsidee der Metaphysik (auch die der 
Philosophie sowie der modernen Wissenschaft) nicht mehr wirklich bei 
sich ist – auf sie kann nicht mehr wie selbstverständlich rekurriert werden, 

                                                             
22  Derrida, Grammatologie, 24 (dt. 26: „daß man aus einer Epoche, deren Ab-

schluß (clôture) umrißhaft sich bereits abzeichnen läßt, doch nicht heraustritt“, 

Übersetzung leicht geändert, OFM). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DEKONSTRUIERENDE LEKTÜREN VON GLAUBEN UND WISSEN | 113 

 
 

wenn die in ihr aufgehobene Wissens- und Gewissheitsidee einmal erschüt-
tert ist. Genau das aber vollzieht sich durch eine dekonstruktive Befragung 
dieser Begriffe. Zumindest für moderne Wissens- und Zeichenkonzeptionen 
kann eine strukturelle Verwandtschaft mit der Theologie und damit letztlich 
ein Bezug zum Glauben nicht folgenlos bleiben. Im Grunde aber ist davon 
der gesamte Wahrheitsanspruch der Philosophie, der sich gegen den Glau-
ben unabhängig behaupten können muss, gefährdet. Wir haben, in einer 
anderen Variante, diese erschütternde Bewegung, die Glauben und Wissen 
zunächst zusammenzieht und sie dadurch in ihren Selbstverständnissen und 
ihrer Selbstgewissheit brüchig werden lässt, schon bei Nietzsche kennen 
gelernt. Derrida verfährt in seiner auflösenden Befragung noch vorsichtiger 
und konsequenter als Nietzsche: Zwar deutet er an wenigen Stellen an, dass 
etwas nach der Epoche der Metaphysik kommen könnte,23 aber die zur Zu-
rückhaltung mahnenden Stellen überwiegen im Ganzen solche verhaltenen 
Überschreitungsgesten. Vor allem zieht Derrida aus der Überzeugung einer 
Unmöglichkeit des Überstiegs eines metaphysischen Begriffsverständnisses 
die methodisch strenge Konsequenz, gleichsam von innen zu befragen. 
Wenn er die Begriffe ins Rutschen bringt, dann tut er das aus ihnen heraus. 
Sie und die sie tragende metaphysische Logik sind allein deshalb dekons-
truierbar, weil sie autodekonstruktive Tendenzen aufweisen. Diese suchen 
sie üblicherweise zu kaschieren, und die Aufgabe der Dekonstruktion be-
steht darum im Aufspüren und Sichtbarmachen dieser verheimlichten, aber 
nur notdürftig übertünchten Risse und Spalten. 

Die Figur der différance ist nun deshalb so geeignet, das dekonstruktive 
Verfahren zu verdeutlichen, weil sie selbst – ohne, wie gesagt, Wort oder 
Begriff zu sein – eine solche Infragestellung begrifflichen Denkens von in-
nen ist. Sie ist es zunächst dadurch, dass sie einen unhörbaren, aber lesba-
ren Unterschied zum französischen Substantiv différence aufweist. Derrida 
zufolge ist es für die Theorie des sprachlichen Zeichens, durch das sich 
Präsenz herstellen lassen soll, außerordentlich wichtig, der Schrift eine le-
diglich doppelnde, kopierende Funktion zuzuweisen.24 An einer solchen 
Wortschöpfung wie der différance zeigt sich aber die Fragwürdigkeit dieser 
Annahme: Im Französischen bleibt der Unterschied zwischen einem ge-

                                                             
23  Derrida, Grammatologie, 25 (dt. 29). 

24  Vgl. Derrida, Grammatologie, Teil 1, Kap 1. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


114 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN 

 
 

schriebenen e und einem a in diesem Fall unhörbar.25 Es zeigt sich so, dass 
es eine rein phonetische Schrift nicht gibt. Anhand der mehrdeutigen Se-
mantik des in der différance gewissermaßen aufgegangenen französischen 
Verbes différer lässt sich die damit in Gang gebrachte Dekonstruktion der 
durch sprachliche Zeichen hergestellten Präsenz weiterführen: Différer 
kann sowohl sich unterscheiden als auch etwas aufschieben oder auch ver-
schieben bedeuten.26 Derridas Gebrauch der différance lässt sich so zu-
gleich als eine nichtbegriffliche Artikulation einer Infragestellung der Mög-
lichkeit einer Herstellung von Präsenz durch Begriffe verstehen: Wenn die 
différance, wie Derrida meint, die heimliche Logik der metaphysischen Be-
griffsbildung ist, dann sagt er damit, dass sich Begriffe vor allem dadurch 
auszeichnen, ihr Ziel einer Herstellung von Gewissheit durch die Präsenz 
fortwährend zu verfehlen. Statt das kategorial Erfasste zu präsentieren, wei-
sen sie stets einen Unterschied zu ihm auf, der dazu führt, dass an die Stelle 
eines immer wieder unzulänglichen Begriffs ein neuer Begriff treten muss, 
der der Sache adäquater sein soll, sie aber wiederum verfehlt und nach 
einer weiteren Supplementierung verlangt. Es ergibt sich so statt einer be-
grifflichen Herstellung von Präsenz eine Kette von Supplementen,27 die 
sich unaufhörlich fortschreibt, da sich letztlich kein Begriff als zulänglich 
erweisen wird. Diesen Eindruck jedenfalls legt eine dekonstruktive Lektüre 
der Geschichte der Philosophie nahe. Die fortwährende Verschiebungsbe-
wegung lässt sich nun, dekonstruktiv gelesen, als autodekonstruktive Spur 
eines unendlichen Aufschubs lesen. Genau das deutet die Figur der diffé-

rance an. Mehr noch: Sie weist nicht nur auf die autodekonstruktiven Ten-
denzen von stets ergänzungsbedürftigen Begriffen hin, sondern sie stellt in 
letzter Konsequenz auch die Ideen von einer auf den Begriff zu bringenden 
Sache, von etwas Seiendem, das sich erfassen lässt, in Frage. Fragwürdig 
ist nämlich nicht nur die das metaphysische Begriffsdenken tragende Zei-
chentheorie, sondern fragwürdig ist auch die auf ihm aufruhende Ontologie. 
Kurzum, zweifelhaft wird so besehen die Gewissheit, die im wahren Wis-
sen der Begriffe, das sich konstitutiv entzieht und eben dadurch brüchig 
wird, aufgehoben sein soll. Derrida unterstreicht dabei, dass seine dekons-
truktive Erkundungsstrategie nicht mit den Maßstäben philosophischer Ar-

                                                             
25  Vgl. Derrida, La différance, 3-5 (dt. 31-33). 

26  Vgl. Derrida, La différance, 8 (dt. 36). 

27  Vgl. zur Kette der Supplemente: Derrida, Grammatologie, Teil 2, Kap. 2. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DEKONSTRUIERENDE LEKTÜREN VON GLAUBEN UND WISSEN | 115 

 
 

gumentationen gemessen werden kann, da sie diese gerade zur Disposition 
stellt. Zudem verzichtet die Dekonstruktion auf eine Zielbestimmung; ihre 
Strategie ist, wie es Derrida fasst, „sans finalité“.28 Die Bewegung einer 
Abkehr von den Regeln philosophischer Argumentation und der Verzicht 
auf eine Zielbestimmung sind, wie hervorzuheben ist, keine aufgesetzten 
Gesten, sondern notwendige Implikationen des dekonstruktiven Vorgehens: 
Nicht den Vorgaben einer philosophischen Argumentation zu folgen, heißt 
für Derrida keineswegs, auf eine strenge Lektüre zu verzichten. Der philo-
sophischen Rede kann vielmehr darum nicht gefolgt werden, weil sie zur 
Frage steht. Ähnlich verhält es sich mit dem Verzicht auf einen orientieren-
den Horizont: Wenn der Zweifel an der Möglichkeit einer Aneignung von 
Präsenz ernsthaft artikuliert wird, dann kann nicht auf Umwegen wiederum 
ein Ziel, das es zu erreichen gilt, eingeschmuggelt werden. 

Erstaunlich und wichtig ist, dass Derridas Dekonstruktion des Wissens, 
die nicht nur das von der Aufklärung sogenannte dogmatische Wissen der 
traditionellen Metaphysik erfasst, sondern gerade auch das sich über die 
Metaphysik erhaben gebende moderne wissenschaftliche Wissen, trotz die-
ser Abkehrungsbewegungen keineswegs einen Bruch mit bestimmten nor-
mativen Zielsetzungen der Aufklärung bedeutet. Obwohl Derrida, klarer als 
es bei den anderen, in den vorangegangenen Kapiteln diskutierten Autoren 
der Fall war, in seiner Erkundung von Glauben und Wissen einer via nega-
tiva folgt, hält er dennoch sehr deutlich an einem normativen Impetus des 
Aufklärungsgeschehens fest. Vor allem in seinen späten Schriften zeigt 
sich, dass er die Dekonstruktion als emanzipatorisches Projekt begreift. So 
weist er in Force de loi beispielsweise ausdrücklich darauf hin, dass ihm 
nichts weniger veraltet zu sein scheint, als das klassische Ideal der Emanzi-
pation.29 Derrida löst so zwar die klassische Emanzipationserzählung der 
Moderne, derzufolge die Befreiung sich einer Befreiung vom Dunkel des 
Dogmas durch das lichte Wissen verdankt, auf; aber er verabschiedet damit 
nicht zugleich auch den Anspruch auf Emanzipation. Diese wird, das zeigt 
sich an seinen frühen Arbeiten, der Dekonstruktion übrigens nicht nachträg-
lich aufgepfropft, sondern sie liegt in der dekonstruktiven Bewegung selbst 
begründet. In dem Aufsatz tympan, den wir schon mehrfach herangezogen 
haben, wird ein solcher emanzipatorischer Charakter der Dekonstruktion 

                                                             
28  Derrida, La différance, 7 (dt. 35: „ohne Finalität“). 

29  Derrida, Force de loi, 62 (dt. 58). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


116 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN 

 
 

greifbar: Derrida hebt in ihm, wie sich weiter oben gezeigt hat, diagnostisch 
hervor, dass Begriffsoppositionen keineswegs neutral angelegt sind, son-
dern in ihnen Hierachien zur Geltung gebracht werden. Der Dekonstruktion 
von Kategorien sind deshalb emanzipatorische Dimensionen einbeschrie-
ben, weil sie sich als eine Kritik von Herrschaftsverhältnissen verstehen 
lässt.30 

Die öffnende Bewegung der Dekonstruktion ist aber auch allein schon 
deswegen normativ bedeutsam, weil sie feste Strukturen aufbricht. Durch 
ihre Auflösung nämlich können die wandelbaren und unkalkulierbaren Be-
dürfnisse immer besonderer Anderer auf die Bühne gerückt werden. Sie 
entgehen dem klassischen Wissen der Philosophie, der Wissenschaften und, 
wie Derrida seit Force de loi immer wieder betonen wird, des Rechts. Wis-
sen zielt üblicherweise auf allgemeine Strukturen. Die aneignende Grund-
bewegung der philosophischen Begriffsbildung ist hier typisch für die auf 
Allgemeinheit zielende Tendenz des Wissens: Etwas auf den Begriff brin-
gen, heißt vor allem auch, seine allgemeinen Züge festzuhalten, es einzu-
ordnen und ihm einen Platz zuzuweisen. Es liegt auf der Hand, dass in die-
sem Prozess für die Besonderheiten und ihre Sperrigkeit kaum Platz bleiben 
kann: Sie stören und deshalb sucht das begriffliche Denken sie zu neutrali-
sieren. Derridas Überlegungen weisen hier übrigens eine große Nähe zu 
Adornos Denken des Nichtidentischen auf, denn auch dieses zielt darauf, 
das nicht subsumierbare Besondere gegen die Objektivierungen der Begrif-
fe zur Geltung zu bringen. Auch Adorno vollzieht dabei ebenfalls die von 
Nietzsche angedeutete und für Derridas Philosophieren so wichtige Bewe-
gung eines philosophischen Hinausgehens über die Philosophie durch eine 
grundlegende Kritik ihrer Begriffsbildung. Bei Adorno heißt es: „Darum 
überschreitet philosophische Kritik an der Identität die Philosophie“.31 

                                                             
30  An diese emanzipatorischen Möglichkeiten einer dekonstruktiven Paralyse von 

Begriffen, die Herrschaftsverhältnisse stützen, schließen in unterschiedlicher 

Weise die Arbeiten feministischer Philosophinnen wie Judith Butler und Iris 

Marion Young an. Vgl. Butler, Gendler trouble und Young, Justice and the Pol-

itics of Difference. 

31  Adorno, Negative Dialektik, 22. Derrida selbst hat, wenn auch erst sehr spät und 

veranlasst durch das konkrete Ereignis der Verleihung des Adorno-Preises, diese 

Nähe zu Adorno reflektiert. Vgl. Derrida, Fichus. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DEKONSTRUIERENDE LEKTÜREN VON GLAUBEN UND WISSEN | 117 

 
 

Es ist diese Normativität des Nichtidentischen, die Normativität der, 
wie Derrida zuweilen schreibt, irreduziblen Besonderheit (irréductible sin-

gularité)32, die von der auf Allgemeinheit zielenden Struktur des Wissens 
nicht nur nicht in den Blick genommen werden kann, sondern die durch sie 
vernichtet zu werden droht. Deshalb richtet sich die Dekonstruktion auch 
aus normativen Gründen gegen die anverwandelnde Struktur des Wissens 
und wendet sich stattdessen der Unkalkulierbarkeit des Besonderen zu. In 
Force de loi etwa arbeitet Derrida nachdrücklich das Unkalkulierbare der 
Gerechtigkeit heraus33 und weist auf die Unumgänglichkeit hin, die wis-
sensgeleiteten Regeln des kalkulierenden Rechts mitunter im Namen der 
Gerechtigkeit aufheben zu müssen.34 In Politiques de l’amitié verfolgt er 
den damit gelegten Argumentationsfaden weiter, indem er die Überlegun-
gen zur Normativität der Besonderheit jenseits des Wissens auf Fragen 
politischer Entscheidungen und der Möglichkeit der Verwantwortungs-
übernahme für sie überträgt. Dort wendet er sich aus den nunmehr bereits 
bekannten Gründen expressis verbis gegen das Wissen und hält fest, „que 
l’instant de la décision doit rester hétérogène à tout savoir“35, weil von einer 
Entscheidung nur dann gesprochen werden kann, wenn sie nicht zwangs-
läufig, in der Form eines Programms gewissermaßen, abläuft. Und auch nur 
dann kann für sie Verantwortung übernommen werden, denn nur in diesem 
Fall handelt sich überhaupt um eine Entscheidung. Neben die Unhaltbarkeit 
der Ansprüche des Wissens, Gewissheit bereit stellen zu können, tritt dem-
nach seine normativ bedenkliche Tendenz, die Besonderheit an einer sie 
versehrenden Allgemeinheit zu brechen. Beides hängt fraglos zusammen: 
Gerade durch die interne Brüchigkeit des Wissens, die die Dekonstruktion 
zu Tage fördert, wird seine Tendenz, sich gewaltsam zu etablieren, ver-
stärkt. Wissen, das sich nicht von selbst versteht, das als Wissen aufzutreten 
sucht, aber stets unzulänglich bleibt und an der Aneignung von Gewissheit 
notorisch scheitert, kann sich nur behaupten, indem es sich gewaltsam 
durchzusetzen sucht. Auf diesen gewaltsamen Zug des Wissens hat bereits 
Nietzsche mit Blick auf das moralische Wissen hingewiesen: Eine episteme 

                                                             
32  Derrida, Force, 56. 

33  Vgl. Derrida, Force, 38 (dt. 33/34). 

34  Vgl. Derrida, Force, 50 (dt. 46/47). 

35  Derrida, Politiques, 247. (dt. 296: „Der Augenblick der Entscheidung muss je-

dem Wissen als solchem […] heterogen bleiben“) 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


118 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN 

 
 

kommt nicht einfach zur Welt und behauptet sich in ihr durch ihre Selbst-
evidenz, sondern sie muss der Welt, da sie zwangsläufig ein fragwürdiges 
Kunstgeschöpf (Nietzsche spricht von der Erfindung) ist, erst eingeprägt 
werden. 

Obwohl sich also zeigt, dass normative, auf Emanzipation ausgerichtete 
Züge in den Grundbewegungen von Derridas Dekonstruktion angelegt sind, 
weist die Normativität von Derridas Denken einen eigentümlichen Charak-
ter auf. In ihr spielt nämlich, wie sich besonders in seinen späten Schriften 
immer wieder zeigt, unversehens der Glaube eine eminente Rolle. Derrida 
schreibt nicht über normative Frage, sondern er bekennt sich zu normativen 
Haltungen. Das muss auf den ersten Blick schwer nachvollziehbar, stellen-
weise gar paradox anmuten: Denn obwohl Derrida, wie wir gesehen haben, 
Glauben und Wissen als Quellen der Gewissheit rückhaltlos dekonstruiert, 
gibt er seinen normativen Bekenntnissen die Form von Glaubensbekennt-
nissen.36 Der Glaube, auf den sich Derrida dabei bezieht, ist freilich, wie 
sich sogleich in der Lektüre dieser Glaubensbekenntnisse zeigen wird, kein 
ungebrochener. Es ist so etwas wie ein aufgeklärter Glaube oder besser: Es 
ist der Glaube, der bleibt, wenn das Wissen und mit ihm auch die Gewiss-
heit des Glaubens dekonstruiert sind. Es handelt sich sozusagen um einen 
Glauben ganz ohne Wissen, um einen Glauben, dessen zentrales Charakte-
ristikum darin besteht, auf jegliche Gewissheit ausdrücklich zu verzichten. 
Seine Normativität liegt nicht im Bekenntnis zu bestimmten Gehalten, wie 
es für religiöse Glauben gleich welcher Observanz zumeist so wichtig ist, 
sondern im Verzicht auf die Bestimmung eines Gehaltes; ein Verzicht, der 
sich aus den der Dekonstruktion innewohnenden öffnenden und offen hal-
tenden Bewegungen ergibt. Es scheint im Grunde diese Öffnungsbewegung 
zu sein, die Derrida als Emanzipation ins Auge fasst. Betrachten wir die 
Konturen dieses eigenartigen Glaubens jenseits von Glauben und Wissen 
etwas eingehender. 

Beginnen wir mit einer Stelle aus Foi et savoir, in der die wesentlichen 
Momente von Derridas Stellung zum Glauben, wie er sie in seinen späten 
Schriften entfaltet, versammelt sind: 

 
„Premier nom: le messianique, ou la messianicité sans messianisme. Ce serait 

l’ouverture à l’avenir ou à la venue de l’autre comme avènement de la justice, mais 

                                                             
36  Vgl. etwa Derrida, L’université sans condition, 11 (dt. 9). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DEKONSTRUIERENDE LEKTÜREN VON GLAUBEN UND WISSEN | 119 

 
 

sans horizont d’attente et sans préfiguration prophétique“. Etwas weiter heißt es 

dann noch: „Cette dimension messianique ne dépend d’aucun messianisme, elle ne 

suit aucune révélation déterminée, elle n’appartient en propre à aucune religion 

abrahamique.“ 

 

„Erster Name: das Messianische, das Messianische ohne Messianismus. Genannt ist 

damit eine Öffnung auf die Zukunft hin, auf das Kommen des anderen als widerfah-

rende Gerechtigkeit, ohne Erwartungshorizont, ohne prophetisches Vorbild, ohne 

prophetische Vorausdeutung und Voraussicht.“ „Die messianische Dimension hängt 

von keinem Messianismus ab, sie folgt keiner bestimmten Offenbarung, sie gehört 

keiner abrahamischen Religion eigentlich an.“37 

 

In dieser Passage werden in stark komprimierter Form die zentralen topoi 
von Derridas Spätphilosophie angesprochen. Um diese Textstelle zu lesen, 
ist es daher nötig, einige Bemerkungen zu den Grundlinien von Derridas 
normativen Überlegungen zur Gerechtigkeit und zur politischen Philoso-
phie zu machen. Bislang haben wir die Dekonstruktion vor allem als ein 
Verfahren kennen gelernt, das die Scheinbarkeit der Gewissheit von Begrif-
fen auflöst und das dabei der Genealogie in vielen Hinsichten ähnelt. Da-
durch könnte der Eindruck entstanden sein, dass der paralysierende Tiefen-
blick begriffsgenealogischer Prägung das wichtigste Kritikmittel der De-
konstruktion darstellt und dass die Dekonstruktion in ihrem Bemühen, Sup-
plementierungsketten und Verschiebungsspuren nachzustellen vor allem 
auf die Vergangenheit hin ausgerichtet ist. Die Bahn dekonstruktiver Be-
fragungen von Begriffen besitzt zweifelsohne außerordentliche Bedeutung 
für Derridas Vorgehen und der Eindruck, dass die Genealogie von großer 
Wichtigkeit für die Dekonstruktion ist, ist insofern gerechtfertigt.38 Falsch 
wäre allerdings der in gewisser Weise sogar nahe liegende Schluss, dass der 
Blick der Dekonstruktion nach hinten gerichtet ist und sie gleich Benjamins 

                                                             
37  Derrida, Foi, 30/31 (dt. 31/32). Da dieser Teil von Derridas Text insgesamt kur-

siv gesetzt ist, handelt es sich bei den nicht kursiven Wörtern um Hervorhebun-

gen; sie stammen von Derrida. 

38  Derrida verweist explizit auf die Genealogie als einen dekonstruktiven Stil, der 

neben dem Aufspüren logischer Paradoxien als ihr wichtigstes Mittel gelten 

kann. Vgl. Derrida, Force, 48 (dt. 44). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


120 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN 

 
 

Engel der Geschichte39 nurmehr noch die Folgen betrachten und allenfalls 
nachträgliche Klarstellungen anbringen kann. Derrida arbeitet spätestens sei 
Force de loi immer stärker nicht nur die normative Bedeutung der Dekons-
truktion heraus,40 sondern er lässt im Zuge dieser Beschäftigung mit ethi-
schen und politischen Fragen auch die auf die Zukunft und das Kommende 
hin ausgerichteten Dimensionen der Dekonstruktion hervortreten. Während 
wir bisher vor allem beobachten konnten, wie die Dekonstruktion durch 
den genealogischen Tiefenblick die Gewissheit überkommener Begriffe 
erschüttert und so die Bedeutung einer Dekonstruktion des Wissens primär 
von ihrer gewissermaßen nacharbeitenden Seite her ins Licht gerückt wur-
de, verschiebt sich der Fokus nun auf die vorbereitende Seite der Dekons-
truktion. Aus ethischer und politischer Sicht ist dieser Perspektivwechsel 
unmittelbar einleuchtend: Denn für ethische und politische Fragen ist es 
unabdingbar zu reflektieren, was aus einem Brüchigwerden von Gewisshei-
ten, seien es solche des Wissens oder solche des Glaubens, für das Hier und 
Jetzt, das immer schon mit einem halben Schritt in die Zukunft hineinragt, 
folgt. Das sind, um Missverständnissen vorzubeugen, keineswegs fremde 
Pfade, die die Dekonstruktion betritt. Die Ungewissheit des zukünftig 
Kommenden ist auch für die früheren Arbeiten Derridas wesentlich: Dass 
sich die Zukunft nicht antizipieren lässt, über sie also nichts mit Gewissheit 
festgehalten werden kann, hat Derrida überhaupt erst zu der Idee eines An-
setzens der Dekonstruktion im Inneren von Begriffskonzeptionen geführt, 
mit denen man eben hier und jetzt konfrontiert wird und die nicht einfach 
von einer zukünftigen Warte aus befragt werden können, da sich eine sol-
che gar nicht einnehmen lässt. Der genealogische Blick der Dekonstruktion 
ist nur scheinbar nach hinten ausgerichtet; was er diagnostisch zu Tage för-
dert, hat große Relevanz auch für das, was zu tun ist und auch dafür, wie es 
zu tun ist. Und hier ist es die Anerkennung der Ungewissheit, die die wich-
tigste Lektion darstellt, die sich von der Dekonstruktion für praktische Fra-
gen lernen lässt. Deshalb gewinnt der Begriff des Vielleicht (peut-être), 
dessen zentrale Stellung in Nietzsches Denken sich bereits gezeigt hat, auch 
für Derrida große Bedeutung41, denn er hält die grundlegende Ungewissheit 

                                                             
39  Vgl. Benjamins neunte geschichtsphilosophische These; Benjamin, Über den 

Begriff der Geschichte, 697f. 

40  Vgl. Gondek/Waldenfels, Derridas performative Wende. 

41  Vgl. hierzu nur: Derrida, Politiques, Kap. 2. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DEKONSTRUIERENDE LEKTÜREN VON GLAUBEN UND WISSEN | 121 

 
 

immer wach. In der oben zitierten längeren Passage aus Foi et savoir deutet 
sich ein Zusammenspiel von zwei Annahmen an, das so etwas wie die poli-
tische Ethik der Dekonstruktion ausmacht. Derrida fordert einerseits zu 
einer Öffnungsbewegung zur Zukunft auf, zu einer ouverture à l’avenir. 
Die Öffnung muss bedingungslos sein, denn die Zukunft lässt sich nicht 
wissen. Die Öffnung muss deshalb das Kommen des Anderen (la venue de 
l’autre) begrüßen, sich dafür bereithalten. Dieser Andere oder auch dieses 
Andere versinnbildlicht gleichsam die Normativität der bedingungslosen 
Öffnung auf die Zukunft, das Kommende hin: Unsere Haltung zum Kom-
menden muss sich für das Andere und die Anderen bereithalten; über sie 
lässt sich nichts wissen und alle Versuche, die Zukunft vorwegzunehmen, 
müssten dem Anderen unweigerlich Gewalt antun, weil sie sich ihm im 
Versuch der Vorwegnahme verschließen würden. Derrida deutet deshalb 
auch die Gerechtigkeit und die Demokratie als Bewegungen der bedin-
gungslosen Öffnung.42  

Darum betont er andererseits ausdrücklich, dass das Erwarten des 
Kommens und des Kommenden keinen Erwartungshorizont (sans horizon 

d’attente) kennen kann. Ein solcher Horizont würde versuchen, die Zukunft 
in vorgezeichnete Bahnen zu ziehen. Dieser Verzicht auf einen Horizont 
bedeutet, wie wir aus einer korrespondierenden Stelle in Force de loi erfah-
ren,43 einen Verzicht auf die Gewissheit sowohl eines Horizonts des Wis-
sens als auch eines Horizonts des Glaubens: Derrida distanziert sich von 
der säkulisierten Variante eines Horizontdenkens, wie sie etwa bei Kant 
vorkommt, und er wendet sich auch ab von religiösen Horizontideen, die in 
messianischen Lehren enthalten sind. Das alles wird in dieser Passage aus 
Foi et savoir, und nicht allein in ihr, dennoch in Zusammenhang mit einem 
Messianischen gebracht. Dieser Umstand ist erklärungsbedürftig. Betrach-
ten wir hierzu, was Derrida über dieses eigenartige Messianische sagt. Er 
greift zu einer Formulierung, die sein Messianisches distinkt von jeglichem 
religiösen Messianismus abgrenzt: Messianisches ohne Messianismus ist 
die Formel, die er dafür prägt – le messianique, ou la messianicité sans 
messianisme. Offenbar ist es der Erwartungshorizont, der Antizipationsver-
such, kurz: die Herstellung von Gewissheit über das, was kommen wird, 
wenn sich auch nicht sagen lässt, wann es kommen wird, die Derrida zur 

                                                             
42  Vgl. Derrida, Force und Politiques. 

43  Derrida, Force, 57 (dt. 48) 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


122 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN 

 
 

Distanzierung führen. Seine messianische Dimension folgt, so schreibt er 
deshalb, keinem solchen messianischen Programm: elle ne suit aucune ré-

vélation déterminée. Sein Messianismus ist wohl kein religiöser Messia-
nismus; fremd bleibt er wenigstens allen Lehren und Gehalten, die das 
Kommende zu beschreiben suchen. Auf das Messianische scheint er sich 
überhaupt nur zu beziehen, um die Ausrichtung auf das, was kommt, zu 
umschreiben, um die prinzipielle Öffnung zur Zukunft zu akzentuieren.  

Das Abgrenzungsbedürfnis gegenüber dem religiösen Glauben ist auch 
an anderen Stellen auffällig. Wiederum begegnen wir hier offenbar Derri-
das Versuch, Begriffe von innen auszuhöhlen, die zu überwinden ihm nicht 
möglich scheint. In L’université sans condition etwa zieht er zur Beschrei-
bung seiner Position zwar den Begriff des Glaubensbekenntnisses heran, 
aber er tut es nicht ungebrochen: „comme une profession de foi“, „wie ein 
Glaubensbekenntnis“44 seien seine Überlegungen aufzufassen. Kurz darauf 
schreibt er dann, dass es sich um einen „appel en forme de profession“, 
„einen Appell in Form eines Glaubens handelt“.45 In beiden Fällen benutzt 
er den Begriff, aber er schließt sich ihm nicht an. Er verwendet ihn und 
lässt seine Gültigkeit dennoch in der Schwebe.  

Derridas Messianisches ist, wie auch seine Glaubensbekenntnisse, zu-
gleich eine Kritik des Glaubens und des Wissens – als eine Kritik jeder 
Gewissheit. Der Glaube, der bleibt, ist nicht Nichts, aber er ist auch nicht 
ein Etwas, das sich aneignen lässt. Er ist ein Bekenntnis zu der Möglich-
keit, die sich aus der Offenheit ergibt und er begrüßt die Offenheit als Mög-
lichkeit des Andersseins. Trotzdem: Warum der Bezug zum Glauben? 
Selbst wenn er sich in einer Halbdistanz zum Glauben hält, bleibt der Um-
stand bestehen, dass Derrida etwas vom Glauben zu erhalten sucht. Drückt 
sich darin, trotz aller Bekenntnisse zur Ungewissheit, letztlich doch ein, 
wenn auch nur verstohlen eingestandenes, Unbehagen an der Ungewissheit 
aus? Handelt es sich um einen heimlichen, nur halb eingestandenen Ver-
such, die Hoffnung des Glaubens in einen Glauben jenseits des Glaubens 
hinüberzuretten? Beantworten lassen sich diese Fragen letztlich nicht. Klare 
Antworten finden sich jedenfalls nicht in den Texten Derridas. Sie zu er-
warten, hieße aber auch, Gewissheit dort zu reklamieren, wo sich gerade 
gezeigt hat, dass sie nicht zur Verfügung steht. Vermerken lässt sich den-

                                                             
44  Derrida, L’université, 11 (dt. 9). 

45  Ibid. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DEKONSTRUIERENDE LEKTÜREN VON GLAUBEN UND WISSEN | 123 

 
 

noch, dass Derrida auch in seinen Bezugnahmen auf den Glauben den be-
fragenden Zweifel wach hält. Vielleicht ist sein Rekurs auf diesen Glauben 
jenseits von Glauben und Wissen eine Weise, die Hoffnung auszudrücken, 
dass das öffnende Befragen möglich bleibt. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Schluss: Befragungen 

 
 
 
Ein Resultat aus den vorangegangenen Auseinandersetzungen mit Kant, 
Hegel, Nietzsche und Derrida festzuhalten fällt schwer. Allenfalls lassen 
sich einige Beobachtungen notieren. Das ist kein Zufall und es ist auch kein 
Defizit der Lektüren. Dafür gibt es vielmehr handfeste sachliche Gründe. 
Die Schwierigkeit, sie in ein greifbares Resultat zusammenzufassen, ist 
selbst so etwas wie das Ergebnis dieser Studie. Die Ungewissheit, auf die 
wir im interpretierenden Durchgang durch die Schriften unserer vier Philo-
sophen immer wieder verwiesen wurden, lässt die Vorstellung, dass philo-
sophische Erörterungen in ein fixierbares Resultat münden können, zwei-
felhaft erscheinen. Das Ergebnis ist deshalb eine weitere Frage: Wie ist mit 
der Ungewissheit, deren Unausweichlichkeit sich gezeigt hat, zu verfahren? 
Bieten die Texte, die wir einer Lektüre unterzogen haben, auch hierauf eine 
Antwort, geben sie, etwas bescheidener gefasst, zumindest Ansatzpunkte 
oder lassen sie uns mit dieser Frage allein? Zunächst ist hier wohl eine Dif-
ferenzierung angezeigt. Schließlich wäre es eine grobe Verletzung herme-
neutischer Prinzipien, die Texte so unterschiedlicher Autoren plötzlich in 
eine Art riesiges Konvolut von Schriften zusammenzufassen, um ihnen 
dann zusammengenommen eine Antwort oder auch nur eine Antwortrich-
tung abzuverlangen. Vergegenwärtigen wir uns darum vorerst noch einmal, 
welche Stellung die unterschiedlichen Texte zur Ungewissheit aus welchen 
Gründen einnehmen und verschieben wir die Frage danach, ob sich eine 
Richtung des Umgangs mit der Ungewissheitsdiagnose abzeichnet, noch 
einen Augenblick. 

In einer groben Einteilung lassen sich die vier philosophischen Annähe-
rungen an Glauben und Wissen in zwei Gruppen einteilen. Auf der einen 
Seite stehen Kant und Hegel, denen es, wie wir sehen konnten, keineswegs 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


126 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN 

 
 

darum geht, Glauben und Wissen fulminant zu verabschieden. Beide wol-
len eher den Glauben in seine Schranken verweisen, und dabei ziehen sie 
die Fähigkeit des Glaubens, Gewissheit bereitstellen zu können, grundsätz-
lich in Zweifel. Auf das Wissen hingegen wollen weder Kant noch Hegel 
verzichten. Beiden geht es um eine Rettung des Wissens durch eine Kritik 
falscher oder überzogener Wissensideen. Kant und Hegel unterscheiden 
sich hier allerdings. Während sich Kants Auseinandersetzung mit dem Be-
griff des Wissens als eine kritische Zurückweisung übertriebener Wissens-
ansprüche verstehen lässt, entsteht bei Hegel eher der Eindruck, als hinter-
lasse ihm Kants Grenzziehung einen zu dünnen, gleichsam von allen 
Gehalten ausgehöhlten Wissensbegriff, den er zu überbieten sucht. Beiden 
allerdings geht es um die Herstellung von Gewissheit, und Ungewissheit 
stellt sich in letzter Konsequenz in ihren Arbeiten nur als eine unvermeidli-
che Folge ein, die sie in immer wieder neuen Anläufen zu vermeiden su-
chen. Kants ganzes Unternehmen einer Bestimmung der Grenzen des Er-
kennenkönnens ist im Grunde genommen von der Überzeugung angetrie-
ben, nur so die Gewissheit der Erkenntnis überhaupt retten zu können. Die 
Grenzen des Erkennenkönnens werden von Kant nicht freudig proklamiert, 
sondern sie erscheinen ihm als das einzig probate Mittel, um eine Desavou-
ierung der Erkenntnis insgesamt abwenden zu können. Jenseits dieser 
Grenzen mag sein, was da sein will – jeder Versuch, den Blick auf es, von 
dessen Existenz wir nicht wissen können, zu richten, führt uns in schwär-
merische Gefilde und deshalb beschädigt jeder solche Versuch die Mög-
lichkeit, überhaupt etwas mit Gewissheit wissen zu können. Wenn Kant 
Grenzen zieht, dann ähnelt dies einem Versuch, einer unüberschaubaren 
Welt voller Ungewissheiten wenigstens eine Festung der Klarheit abzutrot-
zen. Kant begrenzt umwillen der Gewissheit. Seine Philosophie zielt des-
halb auch nicht darauf ab, auszuloten, wie ein Umgang mit der Ungewiss-
heit aussehen könnte. Die Ungewissheit ist ihm nicht etwas, womit wir uns 
abfinden müssen. Sie nötigt uns, auf Bestimmtes Verzicht zu tun, doch die-
ser Verzicht, so die kantische Hoffnung, wird belohnt, wenn man ihn nur 
konsequent leistet, durch eine Gewissheit, die zwar einen bescheideneren 
Umfang haben mag, die uns aber dennoch zu orientieren vermag. Während 
Kant die Gewissheit durch Gebietsabgrenzungen zu retten hofft, verfolgt 
Hegel eine andere, in einigen Hinsichten geradezu entgegengesetzte Strate-
gie. Wie Kant so weist auch Hegel zunächst die Ansprüche des Glaubens, 
für Gewissheit sorgen zu können, zurück. Aber Hegel ist in seiner Wissens- 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHLUSS: BEFRAGUNGEN | 127 

 
 

und Wahrheitstheorie weit davon entfernt, Gewissheit durch Grenzziehun-
gen retten zu wollen. Wenn es überhaupt eine Chance geben kann, zu 
einem gewissen Wissen gelangen zu können, dann ist dies nach Hegels 
Überzeugung durch einen weitauschweifenden Blick, der Spekulationen 
nicht scheut, sondern sich wagemutig auf sie einlässt, möglich. Kant ope-
riert mit Distinktionen und bemüht sich klar zu ordnen; Hegel wischt solche 
Einteilungen weg, da ihm die Welt zu verschlungen scheint, um ihr gleich 
einem wohlerrichteten Gebäude eine klare Raumaufteilung geben zu kön-
nen. Nach der in seinen Schriften ausgearbeiteten Auffassung lässt sich 
Gewissheit nur dann erreichen, wenn es gelingt, diese Verschlingungen zu 
denken. Mit Kant teilt Hegel die Vorbehalte gegen dogmatische Wissens-
konzeptionen. Unter Dogmatismus verstehen beide Autoren, wie wir gese-
hen haben, alle Haltungen, die etwas als Wissen präsentieren, ohne sich 
über die Struktur dieses Wissens Rechenschaft reflexiv abzulegen. Insofern 
sind beide Philosophien kritische Philosophien. Während aber Kant gegen 
den Dogmatismus auf eine klärende kategoriale Sortierung setzt, ist für He-
gel die Sortierung, die unweigerlich Trennungen erzeugt, selbst eine grund-
sätzlich verfehlte Weise, sich dem Wissen annähern zu wollen. Seine Kritik 
kann nicht in Kategorientafeln münden. Sortierungen und ihre Distinktio-
nen teilen aus seiner Sicht mit dem Dogmatismus die Starre des Denkens. 
Seine Kritik besteht deshalb in einer Verflüssigung und Dynamisierung al-
les Starren. Knapp kontrastiert lässt sich der Unterschied von Kants und 
Hegels kritischem Philosophieren als der einer Strategie der grenzziehen-
den Bestimmung gegen eine Strategie der grenzüberschreitenden Vermitt-
lung fassen. Beiden Strategien gelingt es aber, wie wir gesehen haben, letzt-
lich nicht, die Gewissheit zu erreichen, die sie anstreben. 

Demgegenüber stehen auf der anderen Seite Nietzsche und Derrida. Bei 
diesen beiden Autoren ist, zumindest auf den ersten Blick, die Ungewiss-
heit der Ausgangspunkt der Überlegungen und zwar ein Ausgangspunkt, 
der nicht überwunden werden soll, sondern von dem aus die scheinbaren 
Gewissheiten, die sich mit theologischen, philosophischen und wissen-
schaftlichen Aussagen und Begriffen verbinden, in Frage gestellt werden 
können. Sowohl Derrida als auch Nietzsche richten ihr Augenmerk darum 
weniger auf die Begründung einer alternativen Konzeption. Stattdessen 
arbeiten sie sich an Konzeptionen und Begriffen, seien es theologische, phi-
losophische oder wissenschaftliche, ab, indem sie deren Inkonsistenzen 
nachspüren und sie in einen auflösenden Strudel hineinziehen. Zwar erge-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


128 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN 

 
 

ben sich im Verfolg dieses Unterfangens zwischen Nietzsche und Derrida 
erstaunliche methodische Parallelen, aber dennoch ist der Gestus beider 
Philosophen grundverschieden: Nietzsche verabschiedet Begriffe spottend, 
zuweilen auch großspurig und es entsteht vielfach der Eindruck, dass er 
sich jenen, die auf ihnen ihre Gewissheit gründen, unendlich überlegen 
dünkt. Derrida hingegen verfährt ungleich vorsichtiger und zurückhalten-
der; sicherlich spürt er die Brüche ebenso unnachgiebig auf, wie es Nietz-
sche tut, aber seine Skepsis greift auch aus auf die Struktur seines eigenen 
Philosophierens. Es ist ein unsicheres Philosophieren, es bedenkt die Fol-
gen der Ungewissheit, in deren Zeichen es andere Konzeptionen, ja in ge-
wisser Weise die kategorialen Koordinaten okzidentalen Denkens paraly-
siert, auch für die Plausibilität der eigenen Überlegungen. Das spielt auch 
bei Nietzsche eine nicht zu unterschätzende Rolle. Die häufigen Bezug-
nahmen Nietzsches auf die Kategorie des Vielleicht, von denen weiter oben 
bereits die Rede war, zeugen davon. Aber Nietzsche ist, zuweilen wenigs-
tens, versucht, eine andere Gewissheit zu bieten, eine neue Philosophie zu 
entwerfen, die sich jenseits von Wissen und Glauben positioniert, indem sie 
diese in einem heroischen Überschreitungsakt hinter sich lässt. Wir konnten 
in der Erörterung von Nietzsches Schriften sehen, dass es neben dieser Spur 
in Nietzsches Denken auch den Pfad einer vorsichtigen Erkundung, die sich 
ihrer eigenen Ungewissheit innewird, gibt. Aber erst in den Schriften Der-
ridas ist dieser Pfad der Hauptweg, erst bei Derrida heißt Philosophieren 
jenseits der Philosophie erklärtermaßen immer auch: Philosophieren jen-
seits der Gewissheit. In Derridas Texten schleicht sich jedoch, wenn auch 
in gänzlich anderer Form als der von Nietzsches Überschreitungsgesten, 
zumindest ein gewisses Zurückschrecken vor der völligen Ungewissheit 
ein: Indem Derrida eine dekonstruktive Variante des Glaubens ins Spiel 
bringt, einen Glauben an das Kommende, scheint er sich wenigstens nicht 
völlig der Ungewissheit überlassen zu wollen und sei es auch nur, indem er 
ihre Begrüßung glaubend kund tut. Kants und Hegels Überlegungen, bei 
denen vieles dafür spricht, dass sie antreten, um Gewissheit zu retten, gehen 
über in eine versteckte Anerkennung der Ungewissheit; Nietzsche und Der-
rida, die die Ungewissheit zum Denkmittel erheben, zögern, wenn auch nur 
für wenige Augenblicke, die Ungewissheit rundheraus zu begrüßen. Ge-
wissheit mag sich nicht herstellen lassen; es ist aber offenbar auch kein 
Leichtes, mit der Ungewissheit zu leben. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHLUSS: BEFRAGUNGEN | 129 

 
 

Dennoch führt offenbar kein Weg daran vorbei, sich mit der Ungewiss-
heit als Kondition des Lebens in der Moderne zu arrangieren. Gemeinsam 
für alle vier Konzeptionen, die in den vorangegangenen Kapiteln diskutiert 
wurden, lässt sich jedenfalls notieren, dass sie in eine Ungewissheitsdia-
gnose münden – unabhängig davon, ob sie diese begrüßen oder lieber zu 
kaschieren suchen. Wie gehen sie mit der Ungewissheit um? Hier stoßen 
wir nun auf eine alle vier Annäherungen umgreifende gemeinsame Strate-
gie des reflexiven Umgangs mit Ungewissheit, in der sich ein Weg andeu-
tet, wie die Ungewissheit einerseits als Signatur des Lebens in der Moderne 
akzeptiert werden kann, ohne dadurch andererseits die normativen Dimen-
sionen der Moderne, die häufig den Anschein erwecken, unzertrennlich mit 
der Gewissheit verknüpft zu sein, vollständig aufgeben zu müssen. Wieder-
um empfiehlt es sich, die Dinge nicht zu überstürzen. Bevor weitreichende 
Schlüsse gezogen werden können, bevor gezeigt werden kann, ob und wie 
sich womöglich eine Normativität der Moderne als Normativität der Unge-
wissheit denken lässt, ist es unabdingbar, die gemeinsame Strategie einer 
umfassenden und reflexiven Befragung erst einmal genauer zu charakteri-
sieren. Wir können uns hier weitgehend auf eine Zusammenschau von be-
reits Bekanntem beschränken, da sich die Bedeutung der Befragung in den 
unterschiedlichen Auseinandersetzungen mit Glauben und Wissen jeweils 
schon gezeigt hat – wenn auch in diesen Kapiteln noch nicht explizit von 
einer gemeinsamen Stratgie der Befragung die Rede war. Lösen wir zu die-
sem Zwecke für einen Augenblick nochmals die synoptische Perspektive 
auf und betrachten wir in der Rückschau jeweils getrennt, auf welche Weise 
und an welchen Stellen die Befragung bei Kant, Hegel, Nietzsche und Der-
rida zum Tragen gekommen ist. Hernach kann es dann darum gehen, zu 
prüfen, inwiefern sich diese unterschiedlichen Verwendungsweisen zu einer 
Philosophie der Befragung zusammenführen lassen. 

Der befragende Zug von Kants Philosophieren bedarf wohl keiner gro-
ßen Erörterung, denn Kants ganze Vernunftkonzeption lässt sich als eine 
verstehen, die auf Befragung angelegt ist. Das berühmte Bild eines Ge-
richtshofs der Vernunft, von dem Kant in der Kritik der reinen Vernunft 
spricht,1 hält den befragenden Charakter seines Vernunftdenkens fest. Für 
Kant ist kein Begriff, weder im theologischen Sinne noch in einer säkulari-
sierten Übertragung, sakrosankt und kann sich so einer kritischen Befra-

                                                             
1  Kant, KrV, B 779. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


130 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN 

 
 

gung entheben. Die kritisch befragende Examination macht gleichsam den 
Grundcharakter seines Philosophierens aus. In Kants Befragungen wird so-
gleich auch der wesentliche Doppelcharakter der Befragung deutlich: Denn 
von einer wirklichen Befragung kann erst dann gesprochen werden, wenn 
die Befragung reflexiv und so auch zu einer Selbstbefragung wird. Andern-
falls würde es sich um eine befragende Examination handeln, die auch für 
jeglichen Dogmatismus möglich wäre: Dass befragt wird, besagt noch nicht 
viel, ließe sich doch ohne weiteres auch im Namen selbst unbefragter Prin-
zipien befragen. Entscheidend ist deshalb, wie befragt wird. Die grundsätz-
lich in Frage stellende Logik der Befragung muss sich so auch auf den Be-
fragenden selbst richten und damit stehen seine Prinzipien ebenso zur 
Disposition wie diejenigen, die er einer Befragung unterzieht. Kant ist in 
diesem Unterfangen ausgesprochen konsequent: Immer wieder – und ohne 
falsche Rücksicht gegen sich selbst – spürt er tiefer bohrend der Plausibili-
tät auch des eigenen Vorgehens nach. Freilich ist er dabei, wie wir sehen 
konnten, letztlich darum bemüht, die Vernunft, gestützt auf einen Ver-
nunftglauben, zu retten und sie so letztlich der Gefahr einer befragenden 
Selbstauflösung der Vernunft zu entwinden. Nach der Lesart, die weiter 
oben vorgeschlagen wurde, ist es Kant aber, gerade aufgrund der von ihm 
selbst losgetretenen Bewegung einer unablässigen kritischen Prüfung, die 
sich immer auch gegen die Prinzipien der Prüfung selbst richtet, nicht mög-
lich, die Gewissheit der Vernunft zu verbürgen. Das jedoch muss keines-
wegs als ein Scheitern der kantischen Unternehmung aufgefasst werden. 
Diesen Schluss wenigstens legt die Deutung nahe, die hier unterbreitet 
wird: Denn gerade dadurch, dass sich Kants Befragung und damit die Of-
fenheit seines Philosophierens nicht durch eine vermeintliche Gewissheit 
still stellen lassen, gewinnt Kants Philosophieren eine so außerordentliche 
Bedeutung für das Erlernen eines Umgangs mit der Ungewissheit der Mo-
derne. 

Auch bei Hegel liegt die befragende Dimension von Anfang an klar vor 
Augen. Seine Philosophie stellt, indem sie starr gewordene Gegensätze zu 
verflüssigen sucht, eine eminente Befragung von Begriffsoppositionen und 
ihrer Plausibilität dar. Hegels Philosophie gerinnt damit, wie bereits ange-
deutet wurde, in bestimmten Hinsichten zu einer Dekonstruktion avant la 
lettre. Dies zeigt sich immer wieder aufs Neue am befragenden Charakter 
der dialektischen Annäherung an überkommene Konzeptionen. Hegel 
schreckt dabei keineswegs vor der Dignität ehrwürdiger Denktraditionen 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHLUSS: BEFRAGUNGEN | 131 

 
 

zurück. Wenn er etwa in der Wissenschaft der Logik ohne zu zögern fest-
hält, dass die Logik, gerade weil sie seit Aristoteles kaum verändert wurde, 
einer „totalen Umarbeitung“2 bedarf, da über zweitausend Jahre Denkge-
schichte nicht spurlos an ihr vorübergegangen sein können, dann zeigt sich 
daran sein entschiedener Willen zur befragenden Prüfung dessen, was als 
fraglos gültig auftritt. Hegels Befragung mag, auch das haben wir gesehen, 
zwar in ihren Konsequenzen radikal sein, aber um diese Radikalität zu ent-
falten, muss sie sich gegen zum Teil ausdrücklich erklärte Zielsetzungen 
seines Philosophierens wenden. Sicherlich ist Hegels Begriffsbildung refle-
xiv angelegt, wodurch sich die Befragung immer auch auf seine eigenen 
Begriffe bezieht. Aber in seinen Schriften zeigt sich trotzdem eine starke 
Tendenz, etwas zu markieren, das die Befragung anleitet, selbst jedoch 
nicht mehr befragbar ist, da von ihm aus befragt werden soll. Wie vor ihm 
schon Kant, so scheint auch Hegel auf eine Gewissheit zu hoffen, die un-
hinterfragt bleibt. Es hat sich allerdings gezeigt, dass auch Hegel auf diese 
Gewissheit verzichten muss. Einiges spricht sogar dafür, dass er die Un-
ausweichlichkeit der Ungewissheit zumindest geahnt hat. Wenigstens lässt 
sich seine Philosophie, wie weiter oben erörtert wurde, insgesamt durchaus 
plausibel als Versuch lesen, die Ungewissheit der Moderne als unausweich-
liche Ungewissheit zu denken. Unabhängig von diesen Deutungsdifferen-
zen, die sich aus der ambivalenten Anlage von Hegels Denken ergeben, 
kann aber festgehalten werden, dass sich im Anschluss an wichtige Denkli-
nien Hegels eine radikale Befragung denken lässt. 

Nietzsches Philosophie steht ganz offen im Zeichen einer rückhaltlosen, 
vielfach brachialen Befragung. In die Tiefen sucht er sich zu graben, um 
Schicht für Schicht befragend abzutragen und wo man sich diese mühselige 
Arbeit sparen kann, kommt der Hammer zum Einsatz, der, entschlossen 
geschwungen, mit einem Schlag die Fragwürdigkeit des solcherart unsanft 
Befragten aufzeigen soll. Bei Nietzsche wird die Befragung zudem nicht 
nur radikal, sondern auch total. Er richtet sich ohne alle Rücksichtnahme 
gegen die Grundbegriffe abendländischen Denkens und spinnt sich dabei in 
manchen Hinsichten sogar aus dem Denken heraus. Denn auch das Denken 
als argumentatives Prozedere steht in seiner Befragung auf dem Prüfstand 
und er überführt seine Befragung in einer Auflösung der Logik der Argu-
mentation in eine Philosophie der metaphorischen und allegorischen Evo-

                                                             
2  Hegel, Wissenschaft der Logik I, 46. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


132 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN 

 
 

kation, die durch Gesten und Anspielungen erschüttert, statt etwas argu-
mentativ entplausibilisieren zu wollen. Doch auch bei Nietzsche sind wir 
auf mehr oder minder verdeckte Versuche gestoßen, sich jenseits der Ge-
wissheit eine neue Gewissheit, die gar keiner argumentativen Stütze mehr 
bedarf, sondern sich einfach heroisch setzt, zu bemächtigen. Hier hat sich 
allerdings dann lediglich ein weiteres Mal gezeigt, dass die Logik der Be-
fragung, einmal in Gang gebracht, nicht mehr einfach ausgesetzt werden 
kann. Nietzsches Versuche, zu einer Gewissheit jenseits von Glauben und 
Wissen zu gelangen, werden so selbst von dem befragenden Sog erfasst, in 
den unter seiner tätigen Mithilfe Glauben, Wissen und die mit ihnen ver-
bundenen Kategorien geraten sind. Dieser Vorgang folgt in gewisser Weise 
nur einer Beobachtung, die Nietzsche selbst formuliert und gegen die Auf-
klärung gerichtet hat: Dass nämlich die Aufklärung weiter getrieben und 
über die Aufklärung aufgeklärt werden muss, damit im Ernst Aufklärung 
betrieben werden kann. In dieser Überlegung Nietzsches spricht sich nur 
der Doppelcharakter einer Befragung, die immer auch Selbstbefragung ist, 
in aller Klarheit aus. 

Bei Derrida schließlich ist die Befragung explizit zum philosophischen 
Programm geworden. Derridas Philosophieren ähnelt dabei ein wenig 
einem lang anhaltenden Nachklang. Angedeutet hat sich ein Abschied von 
der Gewissheit als ein Schritt, den zu tun die Moderne nicht umhin kommt, 
wie die vorliegende Studie gezeigt hat, im Mindesten seit Kants kritischer 
Philosophie. Wiederholt sei an dieser Stelle nochmals, dass sich mit der 
These über die Ungewissheit als Signatur der Moderne keine Aussagen 
über andere Zeitalter verbinden. Festgehalten wird mit ihr lediglich, dass 
Ungewissheit für die Moderne bestimmend ist. Innerhalb des Modernedis-
kurses erinnert Derridas Denken deshalb an einen Nachklang, weil das Pro-
blem, das er reflektiert, und der Umgang, den er mit ihm vorschlägt, sich 
bereits seit über zwei Jahrhunderten andeuten. Wie auch Kant, Hegel und 
Nietzsche arbeitet sich Derrida am Problem der Ungewissheit ab und wie 
bei den anderen Philosophen deutet sich bei ihm eine befragende Strategie 
als Reaktion auf die Ungewissheit an. Von Kant und Hegel unterscheidet 
Derrida dabei allerdings, dass er von Beginn an Gewissheit für unerreichbar 
hält und das Streben nach ihr nicht nur als hoffnungslos verfehlt, sondern in 
Folge der gewaltsamen Implikationen, die mit ihm einhergehen, auch als 
normativ bedenklich begreift. Zwar weist auch schon Nietzsche auf die ge-
waltsamen Konsequenzen von Gewissheitskonzeptionen, die sich auf die 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHLUSS: BEFRAGUNGEN | 133 

 
 

Welt zu bringen suchen, hin, aber er kokettiert selbst an vielen Stellen mit 
der Gewalt. Derrida zeichnet demgegenüber eine hohe Sensibilität für die 
Problematik der Gewalt als Gewalt aus. Diese Problemwahrnehmung spielt 
vermutlich eine nicht geringe Rolle bei Derridas umfassendem Verzicht auf 
Gewissheit. Erst im Ablassen von der Suche nach Gewissheit, so ließe sich 
ein Kerngedanke seines Philosophierens verstehen, wird es möglich, von 
der Gewalt abzulassen. Denn nur der Verzicht auf Gewissheit lässt die Of-
fenheit zu, die es möglich macht, den Anderen als Anderen zu akzeptieren. 

Diese letzten Formulierungen verweisen auch schon auf die Normativität 
der Befragung, die abschließend noch kurz umrissen werden soll. Wir ha-
ben die Befragung als eine Denkbewegung kennen gelernt, die zunächst 
viel mit einer Verlegenheitsgeste gemein zu haben scheint. Sich auf die Be-
fragung zu verlegen, heißt das nicht resignativ einzugestehen, dass sich 
Gewissheit nicht erreichen lässt und bedeutet das aber nicht zugleich auch, 
dass auf die Begründung wichtiger normativer Prinzipien verzichtet werden 
muss? Richtig an diesem Verdacht ist zweifelsohne, dass sich mit der Be-
fragung tatsächlich eine Abkehr von Begründungsversuchen verbindet. Ge-
gen die weiter reichende Annahme aber, dass es dadurch um normative 
Prinzipien geschehen ist, ist zuerst darauf zu verweisen, dass die Begrün-
dung von normativen Konzeptionen ihrerseits normativ keineswegs so un-
bedenklich ist, wie vielfach angenommen. Insbesondere in Auseinanderset-
zung mit Derrida hat sich im Gegenteil gezeigt, dass allen Versuchen, 
Prinzipien mit Gewissheit zu befestigen, Gewaltsamkeit anhaftet. Dies 
könnte den Abschied von Begründungsversuchen zwar erleichtern, aber es 
stellt noch keine Antwort darauf dar, inwiefern Normativität als Ganze 
nicht trotzdem verloren gegeben werden muss, wenn auf Gewissheit ver-
zichtet wird. Hierauf ist zu erwidern, dass gerade im Verzicht darauf, eine 
Antwort zu geben, die eigentümliche Normativität der Befragung liegt. Ihr 
wichtigster Zug ist eine Offenheit, die zugleich ein normatives Kriterium 
darstellt, das keiner Gewissheit bedarf und das dennoch in der Lage ist, re-
gressive von progressiven Positionen zu unterscheiden. Sah es bei Nietz-
sche einen Moment lang so aus, als würde die Radikalisierung der Aufklä-
rung eine Abkehr von den normativen Motiven der Moderne mit sich 
ziehen, so lässt sich nun mithilfe der Befragung zeigen, wie sich eine mo-
derne Fassung dieser normativen Motive der Moderne denken lässt. Um zu 
beurteilen, ob es sich um emanzipatorische oder regressive Forderungen 
handelt, bietet sich die Offenheit, auf die die Befragung zielt, als Kriterium 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


134 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN 

 
 

an. Was sich nämlich einer Befragung zu entziehen sucht und Schließungs-
tendenzen aufweist, wird sich kaum als emanzipatorisch rechtfertigen las-
sen. In Analogie zu Kants Gerichtshof der Vernunft lässt sich so von einem 
Gerichtshof der Befragung sprechen. Die Vernunft, die in ihm zum Zuge 
kommt, ist eine Vernunft jenseits der Gewissheit und ihre Vernünftigkeit 
besteht darin, sich befragen zu lassen: „Une raison doit se laisser raison-
ner“.3 Das Leben in der Moderne ist deshalb eines, das ohne feste Gewiss-
heiten geführt werden muss. Damit verbindet sich aber keineswegs, dass es 
sich um eine gewissenlose Lebensführung handelt. Im Gegenteil: In der 
selbstkritischen Lebensführung, die sich immer wieder einer offenen Prü-
fung unterzieht, liegt, wie sich insbesondere an den Texten Derridas gezeigt 
hat, überhaupt erst die Möglichkeit der Verantwortungsübernahme. Die 
normativen Ansprüche an Individuen und auch an Gruppen werden durch 
die Aufgabe der Gewissheit nicht ermäßigt und das Leben muss auch kei-
neswegs orientierungslos werden, besteht seine Orientierung doch gerade 
im Gebot einer reflexiven Selbstprüfung. Jenseits von Glauben und Wissen 
zu leben, bedeutet so zwar, ohne feste Gewissheit zu leben – das aber heißt 
nichts anderes, als sich auf die eigentümliche und unhintergehbare normati-
ve Struktur der Moderne einzulassen. 

                                                             
3  Derrida, Voyous, 217 (dt. 215: „Eine Vernunft muss sich vernünftig überdenken 

lassen“.) 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literatur 

 
 
 

Schriften Kants 
 
Kritik der reinen Vernunft, 2 Bde, Werkausgabe, Bd. III+IV (hrsg. von 

Wilhelm Weischedel), Frankfurt a. M. 1974. (KrV) 
Kritik der praktischen Vernunft, Werkausgabe, Bd. VII (hrsg. von Wilhelm 

Weischedel), Frankfurt a. M. 1974, 107-308. (KpV) 
Metaphysik der Sitten, Werkausgabe, Bd. VIII (hrsg. von Wilhelm Wei-

schedel), Frankfurt a. M. 1974, 309-634. 
Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft, Werkausgabe, Bd. 

VIII (hrsg. von Wilhelm Weischedel), Frankfurt a. M. 1974, 645-879. 
Kritik der Urteilskraft, Werkausgabe, Bd. X (hrsg. von Wilhelm Weische-

del), Frankfurt a. M. 1974. (KdU) 
Der Streit der Fakultäten, Werkausgabe, Bd. XI (hrsg. von Wilhelm Wei-

schedel), Frankfurt a. M. 1974, 261-393. 
 
 

Schriften Hegels 
 
Jenaer Realphilosophie, Hamburg 1969. 
Der Geist des Christentums und sein Schicksal, Werke, Bd. 1, Frankfurt a. 

M. 1986, 274-418. 
Differenz des Fichteschen und des Schellingschen Systems der Philosophie, 

Werke, Bd. 2, Frankfurt a. M. 1986, 9-138. 
Glauben und Wissen oder die Reflexionsform der Subjektivität in der Voll-

ständigkeit ihrer Formen als Kantische, Jacobische und Fichtesche 

Philosophie, Werke, Bd. 2, Frankfurt a. M. 1986, 287-433. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


136 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN 

 
 

Phänomenologie des Geistes, Werke, Bd. 3, Frankfurt a. M. 1986. 
Wissenschaft der Logik I, Werke, Bd. 5, Frankfurt a. M. 1986. 
Wissenschaft der Logik II, Werke, Bd. 6, Frankfurt a. M. 1986. 
Grundlinien der Philosophie des Rechts oder Naturrecht und Staatswissen-

schaft im Grundrisse, Werke, Bd. 7, Frankfurt a. M. 1986. 
Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften III. Die Philosophie des 

Geistes, Werke, Bd. 10, Frankfurt a. M. 1986. 
Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte, Werke, Bd. 10, Frank-

furt a. M. 1986. 
 
 

Schriften Nietzsches 
 
Die Geburt der Tragödie, KSA, Bd. 1, München 1999, 9-156. 
Unzeitgemässe Betrachtungen II: Vom Nutzen und Nachtheil der Historie 

für das Leben, KSA, Bd. 1, München 1999, 243-334. 
Morgenröthe. Gedanken über die moralischen Vorurtheile, KSA, Bd. 3, 

München 1999, 9-332. 
Die fröhliche Wissenschaft, KSA, Bd. 3, München 1999, 343-652. 
Jenseits von Gut und Böse. Vorspiel einer Philosophie der Zukunft, KSA, 

Bd. 5, München 1999, 9-244. 
Zur Genealogie der Moral. Eine Streitschrift, KSA, Bd. 5, München 1999, 

245-412. 
Götzendämmerung oder Wie man mit dem Hammer philosophirt, KSA, Bd. 

6, München 1999, 55-162. 
Der Antichrist. Fluch auf das Christentum, KSA, Bd. 6, München 1999, 

165-254. 
Nachgelassene Fragmente 1885-1887, KSA, Bd. 12, München 1999. 
 
 

Schriften Derridas 
 
De la grammatologie, Paris 1967 (dt. Grammatologie, Frankfurt a. M. 

1983). 
L’écriture et la différence, Paris 1967 (dt. Die Schrift und die Differenz, 

Frankfurt a. M. 1976). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATUR | 137 

 
 

Marges de la philosophie, Paris 1972 (dt. Randgänge der Philosophie, 
Wien 1999). 

tympan, in: Marges, I-XXV (dt. Tympanon, in: Randgänge, 13-30). 
La différance, in: Marges, 1-29 (dt. Die différance, in: Randgänge, 31-56). 
Force de loi. Le „Fondement mystique de l’autorité“, Paris 1994 (dt. Geset-

zeskraft. Der „mystische Grund der Autorität“, Frankfurt a. M. 1991). 
Politiques de l’amitié, Paris 1994 (dt. Politik der Freundschaft, Frankfurt a. 

M. 2000). 
Foi et savoir. Les deux sources de la „religion“ aux limites de la simple rai-

son, Paris 2001 (dt. Glaube und Wissen. Die beiden Quellen der „Reli-
gion“ an den Grenzen der bloßen Vernunft, in: Ders./ Vattimo, Gianni 
(Hg.), Die Religion, Frankfurt a. M. 2001, 9-106). 

L’Université sans condition, Paris 2001 (dt. Die unbedingte Universität, 
Frankfurt a. M. 2001). 

Fichus, Paris 2002 (dt. Fichus, Wien 2003).  
Voyous. Deux essais sur la raison, Paris 2003, (dt. Schurken. Zwei Essays 

über die Vernunft, Frankfurt a. M. 2003). 
 
 

Sonstige Literatur 
 

Adorno, Theodor W., Negative Dialektik, Schriften, Bd. 6, Frankfurt a. M. 
1997, 7-412. 

Adorno, Theodor W., Probleme der Moralphilosophie, Nachgelassene 
Schriften, Abt. IV, Bd. 10, Frankfurt a. M. 1997. 

Aristoteles, Metaphysik, Philosophische Schriften, Bd. 5, Hamburg 2005. 
Beck, Ulrich/Giddens, Anthony/Lash, Scott, Reflexive Modernisierung. 

Eine Kontroverse, Frankfurt a. M. 1996. 
Benjamin, Walter, «Über den Begriff der Geschichte», in: Gesammelte 

Schriften, Bd. I.2, Frankfurt a. M. 1980, 691-704. 
Benjamin, Walter, Zur Kritik der Gewalt, in: Gesammelte Schriften, Bd. 

II.1, Frankfurt a. M. 1980, 179-203. 
Bennington, Geoffrey/Derrida, Jacques, Jacques Derrida. Ein Porträt, 

Frankfurt a. M. 1994. 
Bertaux, Friedrich Hölderlin, Frankfurt a. M. 1981. 
Butler, Judith, Gender Trouble, New York/London 1990 (dt. Das Unbeha-

gen der Geschlechter, Frankfurt a. M. 1991). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


138 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN 

 
 

Descartes, René, Discours de la Méthode/Bericht über die Methode, Stutt-
gart 2001. 

Flügel-Martinsen, Oliver, Entzweiung. Die Normativität der Moderne, Ba-
den-Baden 2008. 

Foerster, Heinz v., Das Konstruieren einer Wirklichkeit, in: Watzlawick 
(Hg.), Wirklichkeit, 39-60. 

Foucault, Michel, Nietzsche, la généalogie, l’histoire, in: Dits et écrits I, 
1954-1975, Paris 2001, 1004-1024 (dt. Nietzsche, die Genealogie, die 

Historie, in: Dits et Écrits. Schriften, Bd. II, 1970-1975, Frankfurt a. M. 
2002, 166-191). 

Foucault, Michel, La vérité et les formes juridiques, in: Dits et écrits I, 
1954-1975, Paris 2001, 1406-1514 (dt. Die Wahrheit und die juristi-
schen Formen, Frankfurt a. M. 2003). 

Fulda, Hans Friedrich/Krijnen (Hg.), Systemphilosophie als Selbsterkennt-

nis. Hegel und der Neukantianismus, Würzburg 2006. 
Gehlen, Arnold, Philosophische Anthropologie, in: Ders., Anthropologische 

und sozialpsychologische Untersuchungen, Reinbek 1986, 7-144 
Geier, Manfred, Kants Welt, Reinbek 2003. 
Glaserfeld, Ernst v., Einführung in den radikalen Konstruktivismus, in: 

Watzlawick (Hg.), Wirklichkeit, 16-38. 
Gondek, Hans-Dieter/Waldenfels, Bernhard (Hg.), Einsätze des Denkens. 

Zur Philosophie von Jacques Derrida, Frankfurt a. M. 1997. 
Gondek, Hans-Dieter/Waldenfels, Bernhard, Derridas performative Wende, 

in: Dies. (Hg.), Einsätze, 7-18 
Habermas, Jürgen, Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwölf Vor-

lesungen, Frankfurt a. M. 1988. 
Habermas, Jürgen, Glauben und Wissen, in: Börsenverein des Deutschen 

Buchhandels (Hg.), Friedenspreis des Deutschen Buchhandels 2001, 
Jürgen Habermas. Ansprachen aus Anlass der Verleihung, Frankfurt a. 
M. 2001 

Habermas, Jürgen, Zwischen Naturalismus und Religion. Philosophische 
Aufsätze, Frankfurt a. M. 2005. 

Heidegger, Martin, Nietzsches Wort „Gott ist tot“, in: Ders., Holzwege, 
Frankfurt a. M. 1950, 193-247. 

Heidegger, Martin, Was ist Metaphysik?, Frankfurt a. M. 1998. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATUR | 139 

 
 

Hölderlin, Friedrich, Hyperion oder der Eremit in Griechenland, Frankfurt 
a. M. 1979 (Photomechanischer Nachdruck der Originalausgaben von 
1797 und 1799). 

Honneth, Axel, Leiden an Unbestimmtheit. Eine Reaktualisierung der He-
gelschen Rechtsphilosophie, Stuttgart 2001. 

Kierkegaard, Sören, Furcht und Zittern, Hamburg 2004. 
Kierkegaard, Sören, Philosophische Brocken, Simmerath 2003. 
Luhmann, Niklas, Die Gesellschaft der Gesellschaft, 2 Bde., Frankfurt a. 

M. 1997. 
Lyotard, Jean-François, La condition postmoderne, Paris 1979 (dt. Das 

postmoderne Wissen, Wien 1999). 
Luhmann, Niklas, Die Gesellschaft der Gesellschaft, 2 Bde., Frankfurt a. 

M. 1997. 
Neiman, Susan, Das Böse denken, Frankfurt a. M. 2004. 
Nicolai, Friedrich, Sebaldus Nothanker, Berlin (Ost) 1960. 
Pinkard, Terry, Hegel. A Biography, Cambridge 2000. 
Rousseau, Du contrat social, Paris 2001 (dt. Vom Gesellschaftsvertrag, 

Stuttgart 1986). 
Saar, Martin, Genealogie als Kritik. Geschichte und Theorie des Subjekts 

nach Nietzsche und Foucault, Frankfurt a. M. 2007. 
Sandbothe, Mike (Hg.), Die Renaissance des Pragmatismus, Weilerswist 

2000. 
Schaub, Jörg, Gerechtigkeit als Versöhnung. John Rawls’ politischer Libe-

ralismus, Frankfurt a. M. 2009. 
Schnädelbach, Herbert, Hegels praktische Philosophie, Frankfurt a. M. 

2000. 
Schnädelbach, Herbert, Analytische und postanalytische Philosophie. Vor-

träge und Abhandlungen 4, Frankfurt a. M. 2004. 
Schnädelbach, Herbert, Grenzen der Vernunft? Über einen Topos kritischer 

Philosophie, in: Ders., Analytische und postanalytische Philosophie, 
90-110. 

Siep, Ludwig, Der Weg der Phänomenologie des Geistes. Ein einführender 

Kommentar zu Hegels „Differenzschrift“ und „Phänomenologie des 
Geistes“, Frankfurt a. M. 2000. 

Singer, Wolf, Der Beobachter im Gehirn. Essays zur Hirnforschung, 
Frankfurt a. M. 2002. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


140 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN 

 
 

Stekeler-Weithofer, Pirmin, Philosophie des Selbstbewusstseins. Hegels 
System als Formanalyse von Wissen und Autonomie, Frankfurt a. M. 
2005. 

Taylor, Charles, A Secular Age, Cambridge, MA/London 2007. 
Tugendhat, Ernst, Aufsätze. 1992-2000, Frankfurt a. M. 2001. 
Tugendhat, Ernst , Macht und Antiegalitarismus bei Nietzsche und Hitler, 

in: Ders., Aufsätze, 225-261. 
Watzlawick, Paul (Hg.), Die erfundene Wirklichkeit, München 2001. 
Wellmer, Albrecht, Der Streit um die Wahrheit, in: Sandbothe (Hg.), Die 

Renaissance des Pragmatismus, 253-269. 
Young, Iris Marion, Justice and the Politics of Difference, Princeton, NJ 

1990. 
 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Edition Moderne Postmoderne

Friedrich Balke, Marc Rölli (Hg.)
Philosophie und Nicht-Philosophie
Gilles Deleuze – Aktuelle Diskussionen

März 2011, ca. 350 Seiten, kart., ca. 29,80 €,
ISBN 978-3-8376-1085-7

Rita Casale
Heideggers Nietzsche
Geschichte einer Obsession

Oktober 2010, 374 Seiten, kart., 29,80 €,
ISBN 978-3-8376-1165-6

Christian Filk
Günther Anders lesen
Der Ursprung der Medienphilosophie
aus dem Geist der ›Negativen Anthropologie‹

Mai 2011, ca. 150 Seiten, kart., ca. 16,80 €,
ISBN 978-3-89942-687-8

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Edition Moderne Postmoderne

Martin Gessmann
Wittgenstein als Moralist
Eine medienphilosophische Relektüre

2009, 218 Seiten, kart., 23,80 €,
ISBN 978-3-8376-1146-5

Claus Pias (Hg.)
Abwehr
Modelle – Strategien – Medien

2009, 212 Seiten, kart., 25,80 €,
ISBN 978-3-89942-876-6

Kurt Röttgers
Kritik der kulinarischen Vernunft
Ein Menü der Sinne nach Kant

2009, 256 Seiten, kart., 26,80 €,
ISBN 978-3-8376-1215-8

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Edition Moderne Postmoderne

Gerhard Gamm,
Jens Kertscher (Hg.)
Philosophie in Experimenten
Versuche explorativen Denkens
März 2011, ca. 270 Seiten,
kart., zahlr. Abb., ca. 28,80 €,
ISBN 978-3-8376-1681-1

Fernand Mathias Guelf
Die urbane Revolution
Henri Lefèbvres Philosophie
der globalen Verstädterung
Juni 2010, 320 Seiten, kart., 29,80 €,
ISBN 978-3-8376-1511-1

Miriam Mesquita Sampaio
de Madureira
Kommunikative Gleichheit
Gleichheit und Intersubjektivität
im Anschluss an Hegel
März 2011, ca. 224 Seiten, kart., ca. 26,80 €,
ISBN 978-3-8376-1069-7

Peter Nickl,
Georgios Terizakis (Hg.)
Die Seele: Metapher oder
Wirklichkeit?
Philosophische Ergründungen. 
Texte zum ersten Festival
der Philosophie
in Hannover 2008
Januar 2010, 244 Seiten, kart., 22,80 €,
ISBN 978-3-8376-1268-4

Eckard Rolf
Der andere Austin
Zur Rekonstruktion/Dekonstruktion
performativer Äußerungen –
von Searle über Derrida zu Cavell
und darüber hinaus
2009, 258 Seiten, kart., 26,80 €,
ISBN 978-3-8376-1163-2

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Mirjam Schaub (Hg.)
Grausamkeit und Metaphysik
Figuren der Überschreitung
in der abendländischen Kultur
2009, 420 Seiten, kart., 35,80 €,
ISBN 978-3-8376-1281-3

Sibylle Schmidt,
Sybille Krämer,
Ramon Voges (Hg.)
Politik der Zeugenschaft
Zur Kritik einer Wissenspraxis
Dezember 2010, 358 Seiten, kart., 32,80 €,
ISBN 978-3-8376-1552-4

Tatjana Schönwälder-Kuntze
Freiheit als Norm?
Moderne Theoriebildung und der
Effekt Kantischer Moralphilosophie
April 2010, 314 Seiten, kart., 34,80 €,
ISBN 978-3-8376-1366-7

Detlef Staude (Hg.)
Methoden Philosophischer Praxis
Ein Handbuch
November 2010, 280 Seiten, kart., 28,80 €,
ISBN 978-3-8376-1453-4

Nikolaus Urbanek
Auf der Suche nach einer
zeitgemäßen Musikästhetik
Adornos »Philosophie der Musik«
und die Beethoven-Fragmente
Juni 2010, 322 Seiten, kart., 32,80 €,
ISBN 978-3-8376-1320-9

Jörg Volbers
Selbsterkenntnis und Lebensform
Kritische Subjektivität nach
Wittgenstein und Foucault
2009, 290 Seiten, kart., 29,80 €,
ISBN 978-3-89942-925-1

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013 - am 14.02.2026, 14:18:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover
Jenseits von Glauben und Wissen
	Inhalt
	Einleitung
	Sich über die Grenzen des Erkennenkönnens orientieren: Immanuel Kant
	Das sich entziehende Absolute: Hegels Dekonstruktion
	Genealogische Untergrabungen von Glauben und Wissen: Friedrich Nietzsche
	Dekonstruierende Lektüren von Glauben und Wissen: Jacques Derrida
	Schluss: Befragungen
	Literatur

