1. Das Problem mit der Demut

»Man soll in dieser Zeit nicht demiitig sein, Bube! Man soll
auch nicht demiitig sterben. Diese Tugend ist heute unanstin-
dig geworden.«

(Friedrich Diirrenmatt: »Nichtliches Gespriich mit einem ver-
achteten Menschen«, Werkausgabe in dreifSig Binden, Bd. 17,
1986, 22.)

I.  Zur Dissonanz einer Dissertation iiber Demut

Uber Demut zu promovieren mag wie ein auf die Pointe hin kompri-
mierter Witz erscheinen. Inhalt und Form der Arbeit geraten in einen
uniibersehbaren Konflikt wie zwei Farben, die nicht zueinander
passen. Wihrend das Untersuchte sozusagen die Nichtigkeit des Ich
propagiert, wirkt seine Untersuchung als Doktorarbeit eben dieser
entgegen. Die Form der Abhandlung unterlduft in kaum zu verber-
gender Weise das von ihr Behandelte, wird mit einer Dissertation
bekanntlich nicht gerade die demiitige Minderung des Eigenen er-
zielt — ausser vielleicht, man hat unter thren Strapazen das Selbst
soweit zur Auflésung gebracht, dass die akademischen Wiirden, die
mit ihr verbunden sind, die vielleicht verbesserten Berufschancen,
der dusserliche Prestigegewinn kein Selbst mehr vorfinden.

Abgesehen von dieser Moglichkeit, liesse sich einrdumen, dass
eine Dissertation auch allein aus Interesse am Gegenstand entstehen
kann. Aber so entkommt man dem Dilemma ebenfalls nicht. Denn
das Leiden am Schreiben, das Fixiertsein darauf, die damit verbunde-
ne Ungelassenheit stehen wiederum im Umkehrverhiltnis zu einem
wesentlichen Aspekt des Inhalts der Arbeit: der Gelassenheit, welche,
wie gezeigt wird, von der Demut untrennbar ist. Das Projekt einer
Dissertation hiertiber fordert nun ungliicklicherweise eher Gegentei-
liges zutage: Zustinde des Missmuts, Arger iiber eigene Unzuling-
lichkeiten, (Zeit-)Druck, kurzfristige Hohen-, langfristigere Tief-
fliige, in anderen Worten, Gemiitsdispositionen, die nicht gerade in
Harmonie zur beschriebenen Demutsgelassenheit stehen.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

https://dol.org/10.5771/9783495997475-15 - am 18.01.2026, 00:22:43. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (i xmmm

13


https://doi.org/10.5771/9783495997475-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14

Das Problem mit der Demut

Eingestandenermassen befindet man sich mit dem Projekt einer
Dissertation tiber Demut in einer prekiren Lage. Unabhingig der
Ritsel, die sie einer philosophischen Durchdringung aufgibt, ver-
strickt sie einen bereits, bevor man sich tiberhaupt mit ihr eingelas-
sen hat. Die Losung aus ihrer Verstrickung gelingt vermutlich nur
auf dem Weg der Versghnung: dass der Uber-die-Demut-Schreiben-
de, von ihr belehrt, schliesslich selbst demiitig wird. Dann aber steht
man erst recht vor einem Zwiespalt. Diesem hat Bernhard von Clair-
vaux bereits vor tausend Jahren Ausdruck verliehen, obwohl er sich
thm weit weniger zugespitzt darbot — wollte er doch nicht tiber De-
mut promovieren, sondern nur einer Bitte eines Mitbruders entspre-
chen: »Wenn ich mit Nutzen von der Demut spriche, fiirchtete ich,
selbst nicht demiitig zu erscheinen, oder wenn ich demiitig schwieg,
mich unniitz zu erweisen. Und da ich keinen (der beiden Wege, D. S.)
fiir sicher sah, einen von beiden aber einschlagen mufite, zog ich es
vor, eher mit Dir die Frucht meiner Rede zu teilen, wenn ich konnte,
als fiir mich allein im Hafen des Schweigens Sicherheit zu suchen:
Einerseits habe ich die feste Zuversicht, dafd Deine Gebete mich vor
Stolz bewahren wiirden, wenn ich vielleicht etwas sagen konnte, was
Deinen Beifall finde; wenn ich andererseits aber nichts zuwege
brichte, was Deine Aufmerksamkeit verdiente — und das scheint mir
wahrscheinlicher —, kann ich iiber ein Nichts nicht stolz sein.«!

Der gliickliche Ausweg, den Bernhard zwischen den ihn bedrén-
genden Moglichkeiten gefunden hat, steht einem heute nicht mehr
ohne weiteres zur Verfiigung: weder kann man sich darauf verlassen,
dass die begutachtenden Professoren fiir einen beten, falls das Ge-
schriebene auf »Beifall« stésst, noch kann man die Miihen der Dis-
sertation wirklich mit der Beruhigung auf sich nehmen, dass, falls
man »nichts zuwege« brichte, immerhin die Gefahr des Stolzes ge-
bannt sei.

Der Ausweg, den Bernhard wihlte, bietet sich einem deshalb
nicht mehr an, weil das Spannungsfeld, in dem er stand, sich entladen
hat. So wenig man heute im Stolz die ungeheure Gefahr erkennen

1 B. v. Clairvaux, Simtliche Werke I, 45 (»Metuens aut loquendo utiliter de humilitate,
ipse humilis non invenire, aut tacendo humiliter, inutilis fieri. Cumque neutram tutam,
alterutram tamen mihi tenemdam esse conspicerem, elegi potius tibi, si quem possem,
communicare fructum sermonis, quam tutari me solum portu silentii: simul fiduciam
habens, si quid forte, quod approbes, dixerim, tui precibus posse non superbire; sin au-
tem — quod magis puto — nihil tuo studio dignum effecerim, de nihilo superbire non
posse.« De gradibus humilitatis et superbiae, Opera I1I, 16, 11-17)

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://dol.org/10.5771/9783495997475-15 - am 18.01.2026, 00:22:43. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (i xmmm


https://doi.org/10.5771/9783495997475-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur Dissonanz einer Dissertation Giber Demut

kann, so wenig in der Demut den unumstdsslichen Wert. Die oben
umschriebene Dissonanz zwischen Demut und Dissertation hat sich
offensichtlich von selbst aufgeldst, weil die Demut fiir heutiges Emp-
finden ihren Klang verloren hat. Sie wirkt — um im Bild zu bleiben —
wie ein kaum mehr vernehmbarer Ton vergangener Zeiten, der mei-
stens als eindeutig ausgeleiert wahrgenommen wird. Darum ist das
Fragwiirdige einer Dissertation tiber die Demut heute nicht mehr der
latente Selbstwiderspruch dieser Kombination, sondern eher: warum
man sich diberhaupt ein solches Thema wiihlt?.

Das heutige Demuts-Unverstindnis begriindet nun gerade das
Motiv hinter dieser Arbeit. Denn der Relevanzverlust der Demut
geht einher mit threm buchstéblichen Sinnverlust: auch wenn man
demiditig sein wollte, wire es zweifelhaft, ob man es iiberhaupt noch
konnte, weil kaum einer mehr weiss, was Demiitigsein eigentlich
heisst. Die Miihe, dieser vergessenen Bedeutung nachzugehen,
scheint im Blick auf dasjenige versprechend, was vergessen wurde:
namlich Demut im Sinne von »Wurzel, »Sicherste Schatzkammer,
»Haupt«, »Hiterin«, »schonste« aller Tugenden, als »Mutter der
Weisheit« und »erster Weg« zur Wahrheit®. Diesem verschiitteten
Geheimnis des Demutsbegriffs ein wenig auf die Spur kommen, hat
sich vorliegende Untersuchung vorgenommen. Insofern leistet das
prekire Unternehmen einer Dissertation iiber Demut dieser einen —
wenn auch nicht unbedingt demiitigen — Dienst, welches Wort ety-
mologischer Bestandteil der Demut ist?, so dass das Undemiitige

? Entsprechendes haben die Reaktionen auf das Thema widergespiegelt. Typisch war ein
Befremden, das sich exemplarisch artikulierte in Fragen wie »Ist das nicht etwas altmo-
disch?« oder in der Skepsis (eines Ethikers!) »So lange Sie nicht selbst demiitig wer-
den!« Aber auch Bemerkungen von der Art »Wie erotisch« oder »Wie siiss« mani-
festierten die fast schon komisch zu nennende Relevanzverinderung, die die Demut
heute erfahren hat. Ebenfalls zu notieren war die Sorte eines nostalgisch-konservativen
Kommentartyps, der mit emphatischen »Wie schén!«-Bezeugungen Ausdruck gab fiir
die romantische Verharmlosung des Begriffs. Fin Psychologiestudent hat die Situation,
aus unserem Zeitgeist heraus Demut erfassen zu wollen, vielleicht am treffendsten
quittiert mit dem trockenen Kommentar: » Wie gréssenwahnsinnig. «

> Vgl. D. Mieth, 1986, 73 und V. Cathrein, 1920, 83f. Cathrein gibt an angegebener
Stelle eine Quelleniibersicht von der Patristik bis zum Mittelalter, die von der iiberra-
genden Stellung der Demut zeugt.

* »Zu den Wértern der frithen christlichen Mission in Oberdeutschland gehért (...) das
Adjektiv althochdeutsch diomuoti >dienstwillige, zu dem das Substantiv althochdeutsch
diomuoti (mittelhochdeutsch: diemiiete, diemuot) >dienende Gesinnung, Demut« gebil-
det ist. Der zweite Bestandteil ist von dem unter Mut behandelten Wort abgeleitet, der
erste gehért zum Stamm des unter dienen behandelten Verbs und entspricht got. pius

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A- 15

https://dol.org/10.5771/9783495997475-15 - am 18.01.2026, 00:22:43. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (i xmmm


https://doi.org/10.5771/9783495997475-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

16

Das Problem mit der Demut

einer Dissertation tiber die Demut tiber die Hintertiir eines Dienstes
an ihr wiederum ein wenig aufgewogen wird.

Die vorliegende Untersuchung hat sich nicht vorgenommen,
den Griinden der Verblassung und Marginalisierung der Demut
nachzugehen: Warum die einstmalig fundamentalste aller Tugenden
in einem erdrutschartigen Wertewandel in die vollige Peripherie ge-
dringt, wie aus der »grandeur (...) inséparable de 'humilité«® die
»Hundedemut«® wurde, oder aus der Uberzeugung, dass keine Tu-
gend »notwendiger als die Demut«” sei, ihr vélliges Ubergangensein

sKnecht, steht aber begrifflich eher dem urnordischen Pewar >Gefolgsmann«< nahe, so
daB die Wiedergabe des lateinischen humilitas an einen Begriff des germanischen Ge-
folgschaftswesens ankniipfte.« (»Duden, Das Herkunftswérterbuch.« Mannheim,
1989). Eine ausfithrliche Wortgeschichte bietet der Demutsartikel im Warterbuch von
Jacob und Wilhelm Grimm. Eine Wortgeschichte im Spektrum der philosophischen und
theologischen Bedeutung, auch in Beriicksichtigung der griechischen und hebriischen
Tradition, bieten das »Reallexikon fiir Antike und Christentum« und das »Dictionnaire
de Spiritualité«. Vgl. hierzu auch K. Thiemes »Wortgeschichte« der Demut, 1906,
14-43 oder O. Schaffner: »Der Begriff der Demut und seine Geschichte«, 1959, 35-52.
W. Wackernagel wagt eine ungewdhnliche etymologische Briicke, welche das Wort im
Eckhartschen (aber auch Bshmeschen) Sinn aufzuschliisseln sucht. Er weist darauthin,
dass Demut, »wenn auch nur mit Vorsicht, als eine Zusammenstellung von sDeus< und
>Mut< gedeutet werden« kénnte. In der entsprechende Fussnote hierzu heisst es: »Wie
sdienen< und >Dienstag« (Tyrsdag), kénnte (...) sDemutc zusammen mit den verwandten
Formen von deus (deva, teiva, Tiwaz, Teiwaz, Tyt, Tiw, usw.) im Sinne und im Geiste der
Eckhartschen Demutlehre gedeutet werden.« (In: C.Brinker et al., 1995, 469. Vgl.
W. Wackernagel in »Revue des Sciences Religieuses«, April 1995, 224) In dem von Her-
mann Paul herausgegebenen »Deutschen Wérterbuch« wird humilitas auf althoch-
deutsch mit »theomuati« wiedergegeben, was sehr an Wackernagels unorthodoxe Lesart
erinnern lisst. Am Rande sei noch eine kuriose Beobachtung vermerkt, der etymolo-
gisch noch nicht nachgegangen worden zu sein scheint. In der Chassidischen Mystik gibt
es den Ausdruck »demuthe, der im Sinne eines »Urbildes« als Verbindungsglied alles
»Unteren« zur géttlichen Sphire zu verstehen ist (vgl. G. Scholem 1957, 126). Scholem
schreibt: »Die Urbilder stellen eine besondere Sphire der unkérperlichen, gottnahen
Existenz dar. (...) Das Urbild ist der tiefste Quell der verborgenen Seelentitigkeit«
(ebenda. 127). Auch wenn die Wortihnlichkeit nichts als merkwiirdiger Zufall ist, so
kommt die von Scholem gezeichnete Bedeutung von »demuth« dem, was sich Meister
Eckhart und Jakob Bshme unter dem spekulativen Gehalt der Demut gedacht haben,
erstaunlich nahe, wie in den entsprechenden Kapiteln zwei und drei zu sehen sein wird.
* »Dictionnaire de Spiritualité«, 1158.

¢ H. Heine, 1979, 127. Jeremias Gotthelf diagnostisiziert bereits in seinen Kalenderpre-
digten: »Ein seltsam Wort, man hért es selten mehr, der Zeitgeist hat es verdammt, ein
Pfaffen- und Aristokratenwort soll es sein, ein Knebel in des Volkes Mund. Nicht
demiitig soll der Mensch sein, sondern selbstbewufSt: Selbstbewuftsein erhebt den
Menschen, Demut erniedrigt ihn, so hallt das neue Feldgeschrei.« (J. Gotthelf, 1986, 61)
7 V. Cathrein, 1920, 85.

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://dol.org/10.5771/9783495997475-15 - am 18.01.2026, 00:22:43. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (i xmmm


https://doi.org/10.5771/9783495997475-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur Dissonanz einer Dissertation Giber Demut

in neueren Philosophie-Lexika erfolgen konnte?; dies wiren dusserst
erforschenswerte Fragen, die eines sowohl historischen, soziologi-
schen wie philosophischen Ausgriffs bedirften®.

Das Anliegen der folgenden Seiten beschrinkt sich jedoch dar-
auf, dem Sinn und Kontext der Demut dort nachzusptiren, wo ihre
Rolle noch als zentral gegolten hat; vor allem zu verstehen, warum
der Wert der Demut einmal so unschitzbar hoch gehandelt worden
ist. Dafiir ist offensichtlich der Horizont zu betrachten, der sie als
welt- und gottanschauliches Umfeld umgeben hat™. Es soll also um
den Versuch gehen, eine philosophisch (bzw. spekulativ) begriindbare
Bedeutung dieses Begriffs zu rekonstruieren. Den Rahmen, der be-
schrinkend hierfiir gewihlt werden musste, stellt die Philosophie
Meister Eckharts und Jakob Bohmes. Fiir ithre Gedankenmodelle er-
weist sich die Demut als ein Fokus, der die Leitlinien ihres Denkens
zusammenlaufen l[asst. Im Nachskizzieren dieser Linien wird die De-
mut auf ihre Bedeutung fiir das Ganze hin transparent. Die — bislang
vernachlassigte’ — Demutsbedeutung beider Denker lasst Tiefen-

¢ Vgl. z.B. das »Philosophielexikon«, hg. von A. Hiigli und P. Liibcke, das »Lexikon der
Philosophie« von F. Austeda, 1979, das »Wérterbuch zu Philosophie und Naturwissen-
schaft«, hg. von H. Horz u.a, 1978, das »Philosophische Worterbuche, hg. von W. Brug-
ger, 1976 und das »Philosophische Worterbuch«, hg. von G. Klaus u. M. Buhz, 1974. In
dem von O. Héffe 1977 herausgegebenen Lexikon der Ethik findet sich bezeichnender-
weise unter dem Stichwort Demut nurmehr ein Pfeil zum Begriff »Gott«, wo sie dann
als »Grundtugend « in knappster Weise Erwihnung findet.

° Dabei wire eine Ideengeschichte der Sikularisierung und Aufklirung aufzurollen, die
handfeste historische Dimension des politischen Missbrauchs der Demut als »erpropte-
ste Stiitze des Despotismus« (K. Thieme, 1906, 9) zu beriicksichtigen, letztlich aber auch
der geschlechtsspezifische Aspekt zu beachten, insofern die Demut im Mittelalter »das
Bild der Frau mitbestimmt hat« (Lexikon der Mittelalters, III, Sp. 693) und dabei haufig
auf den Mafstab der Keuschheit reduziert wurde (M. Bernards, 1955, 80). Bezeichnend
ist, dass Demut im althochdeutschen als Frauenname gepflogen wurde (vgl. »Deutsches
Woarterbuch«, von Jakob und Wilhelm Grimm, 921).

10 Es geht also nicht um eine moglichst schlanke Demutsdefinition. Davon gibt es
geniigend und geniigend unterschiedliche, die bereits in der Tradition zwischen Augu-
stinus und Thomas von Aquin, Spinoza und Kant, Nietzsche und Scheler bis zur Un-
kenntlichkeit variieren. Vernachlissigt werden auch die etymologischen und geschicht-
lichen Wurzeln des Begriffs, die in den genannten Lexika und Veréffentlichungen
bereits Gegenstand zahlreicher Studien und Vertiefungen geworden sind.

1 Weder der Demutsbegriff Meister Eckharts noch Jakob Béhmes wurden bislang Ge-
genstand einer eigenen Untersuchung. In der Sekundarliteratur zu Jakob Bshme scheint
die Demut nicht einmal am Rande jemals Gegenstand etwas eingingiger Aufmerksam-
keit geworden zu sein. Bei Eckhart sieht die Lage anders aus, weil der ausgiebigen Er-
forschung, die Eckhart seit den letzten Jahrzehnte geniesst, sein ungewdhnlicher

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A 17

https://dol.org/10.5771/9783495997475-15 - am 18.01.2026, 00:22:43. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (i xmmm


https://doi.org/10.5771/9783495997475-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Problem mit der Demut

dimensionen des Begriffs aufscheinen, die dem heutigen Verstindnis
entglitten sind.

Il. Nzheres zur Motivation

Hiufig wurde die Frage gestellt, warum man sich tberhaupt so viel
Miihe macht um einen derart veralteten, den Zeitgeist kaum mehr
packenden oder fesselnden Begriff. Wiirde man wenigstens einen
Abriss tber die Entwicklung dieses Wortes liefern, einer Art Ge-
schichte des Aufstiegs und Falls der Demut, so konnte dies immerhin
noch als ein ideengeschichtlicher Beitrag verbucht werden, als bil-
dende Ubersichtsstudie. Warum die Konzentration so fokussieren
auf die Hochbliite einer Wortbedeutung, die eindeutig vergangen ist?
Geschieht dies aus rein >archidologischemc« Interesse, aus Eifer fiir eine
Art geistesgeschichtlicher Ausgrabungsarbeit? Um die Motivation
hinter dieser Untersuchung offenzulegen, muss eingestanden sein,
dass es eine ganz personliche Neugierde war, die zur unzeitgemaissen
Themenwahl fihrte. Das plotzliche Bemerken, dass man auch bei der
wiederholten Lektiire von Texten alter »Meister« habituell den Be-
griff der Demut tberging, tberlas, nicht wahrnahm; die darauffol-
gende Erfahrung, dass auch mit geschirfter Aufmerksamkeit auf
den Begriff dieser un-fassbar blieb, weil das vage Restverstindnis,
das man als zeitgenossischer Leser dafiir mitbringt, nicht gentigt,
um seinen Sinn in den hiufig paradoxen Kontexten aufgehen zu las-
sen; das dadurch aufkeimende Bediirfnis, den Schliissel zu diesem
Begriff wiederzufinden, um in eine gedankliche Landschaft ein-
zudringen, die heute von der philosophischen Landkarte weitgehend
verschwunden ist.

Diese Neugierde bzw. das aufkeimende Bediirfnis, ihr nachzuge-
hen, lasst sich jedoch vielleicht auch in einem weiteren Kontext pla-
zieren. Mit Hilfe eines Schlagworts, welches Charles Taylor als »Un-

Demutsbegriff nicht entgehen konnte. A. de Libera hat ein eigenes Biichlein heraus-
gegeben, wo er Texte zur Demut Meister Eckharts zusammenstellt (Paris 1988). Den-
noch findet sich weder darin noch m.E. sonst irgendwo eine gesonderte und vertiefte
Betrachtung dieses Begriffs, auch nicht in seiner Verortung unter den anderen spiritu-
ellen Hauptbegriffen Meister Eckharts. Eingedenk des zentralen Platzes, welchen die
Demut in den jeweiligen Gedankengebduden Eckharts und Bshmes einnimmt, ist ihr
Ubergangensein tatsichlich erstaunlich. Insofern vermochte vorliegende Arbeit eine
Liicke zu fiillen, die zu schliessen sich fiir die Verfasserin lohnte.

18  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://dol.org/10.5771/9783495997475-15 - am 18.01.2026, 00:22:43. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (i xmmm


https://doi.org/10.5771/9783495997475-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Niheres zur Motivation

behagen an der Moderne« geprigt hat, ist eine heutige Stimmung
festzumachen, die gerade dem von der Moderne Verdringten und
Vergessenen wieder neue Aufmerksamkeit zu schenken bereit ist.
Hingt dieses »Unbehagen« — wie Taylor analysiert — tatsichlich mit
der »dunklen Seite des Individualismus« zusammen, mit dem
»Gefiihl, dafs eine Verflachung und Verengerung des Lebens statt-
gefunden hat und daf3 dieser Vorgang mit abnormaler und bedauer-
licher Selbstbezogenheit zusammenhingt«'?, so ist das spezifische
Interesse an einem Wert wie der Demut so unzeitgemass nicht®:
namlich als Ausdruck einer Offenheit fiir alternative Selbstdeutun-
gen, fir andere Ideale des Selbstverhaltnisses als diejenigen, die als
Erbstiick einer Subjektphilosophie heute selbst in die Krise geraten
sind*. Etwas provokativ liesse sich vor diesem Hintergrund sogar
formulieren, dass der Verruf, in den der Bedeutungskomplex der
Demut gekommen ist, selbst wiederum fast altmodisch erscheint. Ist
nimlich das neuzeitliche Subjektdenken, welches ideengeschichtlich
zweifelsohne am Untergang des Demutswerts beteiligt gewesen ist,
als eine — mit Axel Beelmann gesprochen — Reaktion auf die »Zumu-

2 C. Taylot, 1995, 10. Nicht nur Philosophen diagnostizieren ein Unbehagen auslésen-
des Ubergewicht des sich an den Idealen der Moderne nihrenden Ichs, auch Soziologen
sprechen von »eine(r) Art Egoismus-Epidemie, ein(em) Ich-Fieber«, bei dem fraglich
sei, ob man ihm »durch Ethik-Tropfen, heifle(n) Wir-Umschlige(n) und tigliche(n) Ein-
redungen auf das Gemeinwohl beikommen kann.« (Beck/Beck-Gernsheim, 1990, 12.)
Auch von psychologischer Seite wird das Thema auf einer gesellschaftlichen Ebene auf-
gerollt, siche z.B. Franz Stimmer: »Zur Psychogenese und Soziogenese narzisstischen
Verhaltens«, Sozialwissenschaftliche Abhandlungen der Goerres-Gesellschaft, Bd. 16,
1987. In dieser klaren Studie zeigt Stimmer u.a. auch das hohe soziale Entgegenkom-
men, welches der Narzissmus in der modernen Gesellschaft erfahrt.

¥ Tatsichlich ist gegenwirtig so etwas wie ein Demuts->comeback< zu notieren, das sich
neuerdings in der philosophischen Fachliteratur niederschligt. So liuft zur Zeit eine
ethische Dikussion im englischen Sprachraum, franzésische und englische Monogra-
phien mit dem Titelthema der humilitas erscheinen auf dem Markt (N. Richards: »Hu-
mility«, 1992; »I/Humilité. La grandeur de Uinfime« Dirigé par G. Lamarche-Vadel,
1992), Tugendanthologien spriessen hervor, die der Demut einigen Platz einrdumen
(U. Wickert: »Das Buch der Tugenden«, 1995; A. Conte-Spanville: »Ermutigung zum
unzeitgemissen Leben. Fin kleines Brevier der Tugenden und Werte«, 1996). Gehandelt
wird sie u.a. auch als ein tauglicher »environmental value«, ein Aktualisierungsversuch,
der sie ins Zentrum der Umweltdebatte einzubinden trachtet (vgl. G. B. Frasz, 1993).

1 Vgl. dazu z.B. folgende Uberblicksliteratur: H. Nagl- Docekal und H. Vetter (Hg.):
Tod des Subjekts? 1987; M. Frank, G. Raulet und W. von Reijen (Hg.): Die Frage nach
dem Subjekt, 1988; A. Beelman: »Die Krisis des Subjekts. Cartesianismus, Phinomeno-
logie und Existenzialanalytik unter anthropologischen Aspekten, 1990; W. Welsch: Sub-
jektsein heute, in : Studia philosophica 51, 1992, 153-182.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

https://dol.org/10.5771/9783495997475-15 - am 18.01.2026, 00:22:43. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (i xmmm

19


https://doi.org/10.5771/9783495997475-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20

Das Problem mit der Demut

tung an den Menschen im Umgang mit einem allmichtigen Schop-
fergott«® zu begreifen, so fithrte der dadurch angestossene Emanzi-
pationsversuch der Moderne schliesslich wiederum ins Kreuzfeuer
der — postmodernen — Kritik'¢. Diese prangert den »Zentrismus« der
tiberkommenen Subjektauffassung an, thr »machtorientiertes« und
»autistisches« Wesen, ihre Unfahigkeit, »ein » Anderes« positiv (d. h.
nicht nur als sein anderes Selbst) mitzudenken«”, thre Vorstellungen
des Subjekts als »universale(r) Souverin, als »Herr und Meister der
Erscheinungen«®. Gesucht ist heute ein neues Selbstverstindnis,
welches der sensiblen Verantwortlichkeit gegentiber der Umwelt
und den Anforderungen angesichts des zunehmend pluralen
menschlichen Zusammenlebens gewachsen ist. Das Ufer, zu dem die-
ser Neuaufbruch unterwegs ist, zeichnet Wolfgang Welsch in Anleh-
nung an Adorno in der Kontrastierung »Starkes versus schwaches
Subjekt«, wobei gerade die »Schwiiche« als Ideal des »neuen Sub-
jekt(s)« hervorgehoben wird. Dieses stellt Welsch als »Indiz einer
anderen Stirke« dem »traditionell-starke(n) Subjekt« gegeniiber,
das »allein in seinem beschrinkten Horizont stark erschien, aus
Schwiiche sich aber auch auf diesen versteifen musste«?. Der Trend
einer positiven Umwertung der »Schwiche« erinnert offensichtlich
an den Topos der Demut®, wobei die neuentdeckten Schwiichevor-

5 »Die Zumutung an den Menschen im Umgang mit einem allmichtigen Schépfergott
besteht zu groflen Teilen darin, sich jener Qualititen und Fahigkeiten behoben zu sehen,
die man der Seite des Omnipotenzbegriffs zuschligt. Und damit ist nicht nuy, aber vor
allem gemeint: die Selbsterhaltung. Die Welt und mit ihr der Mensch rutschen ab zu
einem Willensakt Gottes, der die Frage nach dessen Warum schon im Ansatz abschnei-
det und seine Exegeten nur noch ein lapidares »Quia voluit« sagen lisst.« (Axel Beel-
mann, 1990, 20) Diese Art der Darstellung des religitsen Grundverhiltnisses trifft mit
seiner Polemik in den Kern der Demut, kann sie in gewisser Weise doch als Expertin der
Akzeptanz des »Quia voluit« verstanden werden. Doch wie verkiirzt und verflacht das
voluntaristische Gottesverhiltnis in dieser Aussage Beelmanns erscheint und dadurch
auch der implizit damit zusammenhingende, auf Fatalismus reduzierbare Demuts-
begriff, wird spater vor allem durch Jakob Béhme sichtbar.

16 Vgl. hierzu iiberblickshalber z. B. W. Welsch: »Unsere potmoderne Moderne«, 1987
und Literaturangaben von Fussnote 14.

Y H. Vetter, 1987, 28 u. 42.

8 W. Welsch, 1992, 155.

¥ Fbenda, 173, Anm. 65.

* Vor allem, wenn Welsch das »schwache« Subjekt wie folgt charakterisiert: Es »achtet
den Unterliegenden, vermutet einen Rechtskern im unrecht Scheinenden, rechnet wirk-
lich mit Andersheit. Es ist fithrwahr nicht mehr dem sidentischen, zweckgerichteten,
minnlichenc Charakter des Menschen verpflichtet, an dem Adorno unsere Tradition
kranken sah.« (Ebenda, 174)

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://dol.org/10.5771/9783495997475-15 - am 18.01.2026, 00:22:43. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (i xmmm


https://doi.org/10.5771/9783495997475-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Demut und Denken

ziige auf grossere Kompetenz im Umgang mit Pluralitit zielen®. Die
Stirke der demiitigen Schwiche liegt dagegen — wie spiter vor allem
beit Meister Eckhart zu sehen sein wird — im Stichwort der Empfing-
lichkeit begriindet. Diese alte Emphase ist dem »neuen« Schwiiche-
vorzug offensichtlich so fern nicht, stellt letzteres doch auch auf
Durchlassigkeit und Bereitschaft zum Einlassen auf Anderes ab bis
hin zur Selbstiiberschreitung®.

Ill. Demut und Denken

Uber Briicken solcherart ldsst sich das Thema der Demut zweifellos
aktualisieren. Gegeniiber den — sich nach wie vor auswirkenden —
Leiden des iibergewichtigen und steifgewordenen modernen Sub-
jekts konnte die Demut in postmoderner Neuauflage sogar als hei-
lendes know-how betrachtet werden, welches um eine vergessene
Maoglichkeit der »Leichtigkeit des Ich« weiss: Im Sinne etwa des Hel-
den Ulrich aus Musils »Mann ohne Eigenschaften, der sagt: »Viel-
leicht gehen wir dann, wenn die falsche Bedeutung, die wir der
Personlichkeit geben, verschwindet, in eine neue ein wie in das herr-
lichste Abenteuer«®.

Nutzbar aber ldsst sich die Demut fir ein solches » Abenteuer«
nicht machen. Denn das von ihr proklamierte Leichtgewicht des
menschlichen Selbst héingt an einer Gedankenausrichtung, welche
der Verfiigbarkeit der Demut im Sinne eines neuen Selbsterlebnisses
gerade entgegenlduft. Thr Charakter und ihr Grund, so machen Eck-
hart und Bohme tberdeutlich, erschliesst sich nur in der ihr eigen-
timlichen selbstlosen Gerichtetheit. Damit verbunden ist eine Denk-
weise?, aus der die Bedeutung der Nichtigkeit und Uberwindbarkeit
des Selbst als grenzenlose Chance erwachsen kann. Die angesproche-
ne Denkweise hat mit dem Gewahrwerden der »absoluten Negativi-
tit« menschlichen Daseins zu tun, ohne diese aber, wie Adorno der
traditionellen Metaphysik vorwirft, erklidrend »zu bejahen«®. Ge-

2 Vgl. ebenda, 173.

? Vgl. ebenda.

% R. Musil, 1952, 150.

*# Tn diesem Sinn auch erinnert J. Newman: »One must remember here that Christian
humility is not cultivated in vacuo. It is one element in a complex world-view and form
of life.« (1982, 281)

= 1966, 352.

3

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

https://dol.org/10.5771/9783495997475-15 - am 18.01.2026, 00:22:43. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (i xmmm

21


https://doi.org/10.5771/9783495997475-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22

Das Problem mit der Demut

genteilig setzt das Demutsdenken das Bewusstsein um menschliches
Ver-sagen in die Dringlichkeit der Ver-antwortung um. Die Moglich-
keit zu dieser Verantwortung liegt in der Demut, sowohl als Be-
wusstsein desjenigen Menschenmoglichen, welches diese stete Ver-
antwortlichkeit zu veranlassen vermag, als auch im Sinne eines
Vollzugs, der als lebensentscheidend begriffen worden ist. Insbeson-
dere aufgrund von letzterem fithrt das ihr Nach-denken in heute
verschiittete Denkregionen, die die Grenzen einer aufgeklirt-sikula-
ren und rein ethischen Behandlungsart hinter sich lassen®.

Dem Versuch, aus unserer Demutsentfremdung der Demut
nachzugehen, wird aus diesem Grund das Befremdliche nicht abzu-
streiten sein. Verlangt die Entfaltung des ganzen Volumens der De-
mut doch bereits im Ansatz die riskante Bereitschaft zum Nachvoll-
zug einer Denkweise, die sich als spekulativ im urspriinglichen
Wortsinn erweisen wird?. Riskant ist diese Bereitschaft, weil sie
natiirlich eine breite und — offensichtlich — unschiitzbare Angriffs-
fliche derjenigen Kritik bietet, die sich verniinftig an gesetzte
Grenzen hilt. Merkwiirdig ist allerdings, dass ausgerechnet ein Phi-
losophieren, das aus der Perspektive einer vernunftkritischen Selbst-
bescheidung als anmassend in seinem grenzenlosen Erkenntnis-
anspruch gelten muss, die Demut herausstellt wie kein anderes: und
zwar ausgerechnet als Mitte(l) dieses Denkens selbst. Es ist tatsich-
lich so, dass das sokratische Bekenntnis »Ich weiss, dass ich nichts
weiss« dem denkerischen Selbstverstindnis eines Meister Eckhart
oder Jakob Bshme véllig entspricht. In Abhebung zu einem kriti-
schen Bekenntnis, das lauten konnte: »Ich weiss, das ich etwas
weiss«, soll die Aussage tiber ein spekulatives Demutsbekenntnis
nicht — mit ironischem Unterton versehen — als Freibrief fir ztigello-
se Phantasien gemeint sein. Will man es wohlwollend im Sinne sei-
nes eignen Selbstverstindnisses auslegen, so wire eine Form der un-
beschrankten Unvoreingenommenheit vorzustellen, eine ginzliche

% Vgl. hierzu auch A. Dihle, in: »Reallexikon fiir Antike und Christentum«, 751 u.
7571,

7 »Spekulation bezeichnet zuerst eine bestimmte Stufe und Weise der Gottesbetrach-
tung, die von anderen (cognitio, contemplatio, visio) unterschieden wird. Mit dieser
Bedeutung eng verbunden, jedoch etymologisch von >speculum« (>Spiegel<) abgeleitet,
ist die Auslegung von Spekulation als einer spezifischen Erkenntnisform der Reflexion
(...), in welcher Spiegelndes (Geist, Natur) und Gespiegeltes (Gott) in ein sich gegen-
seitig verdeutlichendes Verhiltnis gestellt sind.« (S. Ebbersmeyer: »Spekulation«. In:
»Historisches Worterbuch der Philosophie«)

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://dol.org/10.5771/9783495997475-15 - am 18.01.2026, 00:22:43. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (i xmmm


https://doi.org/10.5771/9783495997475-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Demut und Denken

Loslosung von den im Selbst angesiedelten Fixpunkten vermeint-
licher Gewissheit, um dadurch zu einer radikal geschérften Aufnah-
mebereitschaft und Denkempfinglichkeit zu gelangen. Die Frucht-
barkeit einer solchen Haltung — die sich, mit Heidegger gesprochen,
eben nicht aus dem »Halt« bestimmt? — hat der letzte grosse Meister
der spekulativen Denkbewegung in aller Offenheit ausgesprochen —
Hegel. Fiir diesen nicht eben bescheidenen Kenner des Absoluten ist
Demut die Disposition, die es ermoglicht, dem »Begriff« nachzuden-
ken: »Die wahre Demut besteht darin, den Geist in die Wahrheit zu
versenken, in das Innerste, den Gegenstand allein nur an sich zu
haben; so verschwindet alles Subjektive, das noch im Empfinden vor-
handen ist«.?” Diese Verbindung von Demut und Spekulation weist
letztere hinsichtlich einer Charakteristik aus, die hiufig ibersehen
wird: namlich dass sich dieser Denkvollzug gewissermassen als eine
Form der Rezeptivitit begreift; zwar nicht im Sinne eines passives
Medium, sondern einer Versunkenheit, in der das »ich denke« vom
zu Denkenden nicht mehr zu unterscheiden ist. Hegel spricht davon,
»sich dem Leben des Gegenstandes zu tibergeben«, so vertieft zu
sein, dass die mdgliche »Ubersicht« eines davon zu trennenden
Standpunktes des Ich nicht mehr moglich ist®. Diese Beschreibung
hat auffallend dhnliche Ziige zur Denkweise, die vor allem Jakob
Bohme an der Demut festmacht. Erst wenn das Eigene sich so ver-
flissigt hat, dass es der Denkbewegung sozusagen nicht mehr im
Wege steht, ist nach ihm die Grenziiberschreitung des spekulativen
Ausgriffs giiltig. Ansonsten denkt nur »Meister Kliigling«, dessen
Ichverhaftung das Denken willkiirlich macht.

% Vgl. 1989, 387.

» G. W. E Hegel: » Vorlesungen iiber die Philosophie der Religion«, 1986, 534. In dhn-
liche Richtung geht auch ein Hinweis Hegels in seinem Vorbegriff der Logik, in dem er
aufgrund einer Demutsdefinition der Philosophie Hochmut abspricht, d.h. sie eher auf
der Seite der Demut angesiedelt sein lassen will: »Wenn daher von Demut oder Beschei-
denheit und von Hochmut in Beziehung auf das Philosophieren die Rede ist und die
Demut oder Bescheidenheit darin besteht, seiner Subjektivitit nichts Besonderes von
Eigenschaft und Tun zuzuschreiben, so wird das Philosophieren wenigstens von Hoch-
mut freizusprechen sein, indem das Denken dem Inhalte nach insofern nur wahrhaft ist,
als es in die Sache vertieft ist und der Form nach nicht ein besonderes Sein oder Tun des
Subjekt, sondern eben dies ist, dafl das BewuBtsein sich als abstraktes Ich, als von aller
Partikularitit sonstiger Figenschaften, Zustinde usf. befreites verhilt und nur das
Allgemeine tut, in welchem es mit allen Individuen identisch ist.« (»Enzyklopadie der
philosophischen Wissenschaften«, Vorbegriff Par. 23, 1986, 80)

*® Vergl. sPhinomenologie des Geistes«, Vorrede, 52, 1984.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

https://dol.org/10.5771/9783495997475-15 - am 18.01.2026, 00:22:43. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (i xmmm

23


https://doi.org/10.5771/9783495997475-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Problem mit der Demut

Der Demutsgedanke Meister Eckharts und Jakob Bohmes geht
freilich tiber diese epistemischen Implikationen hinaus. Dieses Wei-
tergehen liesse sich — wieder in Anlehnung an Sokrates — paraphra-
sieren als: »Ich weiss, dass ich nichts bin.« Der resignative Schein
dieser Aussage trigt, steht sie doch fiir Eckhart und Bshme analog
dem Nichtwissensbekenntnis als Eingangsmoglichkeit zu einer Da-
seinstffnung, welche sich wiederum als ein Uberschreiten vormali-
ger Begrenzungen manifestiert. Darum stehen Demut und Spekula-
tion auf mehreren Ebenen in einem Spannungsverhiltnis eigener
Art. Denn der grenzenlose Ausgriff der Spekulation, der keine Be-
scheidung zu kennen meint, beruft sich auf die Demut nicht nur als
seine Voraussetzung, sondern auch als seine Folge. Sie stellt jene
Haltung dar, in der das Denken Meister Eckharts und Jakob Bohmes
sich vergegenwiirtigen will. Wenn Karl Jaspers, Kierkegaard para-
phrasierend, den »Philosophen des Systems« vorwirft, sie seien als
»Mensch wie einer, der ein Schlo baut, aber im Schuppen nebenan
wohnt: dieses phantastische Wesen lebt nicht selbst in dem, was es
denkt«>! — so lisst sich eine solche Kritik hinsichtlich der Spekulation
Meister Eckharts und Jakob Bshmes nicht dussern. Thr Philosophie-
ren versteht sich keineswegs als Selbstzweck in einem alltagsfernen,
meta-physischen Raum, sondern gegenteilig: als Weg, um in diesen
Alltag in ungeteilter Prisenz zu gelangen. Diese, so zeigen Eckhart
und Bohme auf je unterschiedliche Weise, ermoglicht in voller Weise
erst die Demut. Sie bedeutet deshalb sowohl den Weg in diese speku-
lative Denkbewegung hinein als auch den Ausweg heraus, um vom
Denken wieder zum konkreten Dasein zu finden. Dieser Ausweg
wiederum entspricht dem (Hohen-)Weg dieses Denkens selbst, wel-
cher auch als Entdeckungspfad zur Gegenwart zu bezeichnen wire.
Aber dazu spiter.

IV. Zu den Schwierigkeiten um die Demut

1. Gedanken vorweg

Bevor wir uns diesem Demutsdenken Schritt fiir Schritt iiberlassen,
scheint es notwendig, wenigstens stichprobenartig den Problemberg
anzuleuchten, welcher sich im philosophischen Diskurs um diesen
1 K. Jaspers, 1987, 13.

24 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://dol.org/10.5771/9783495997475-15 - am 18.01.2026, 00:22:43. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (i xmmm


https://doi.org/10.5771/9783495997475-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zu den Schwierigkeiten um die Demut

Begriff gehduft hat. Dabei sollen auch jene Positionen zur Sprache
kommen, welche die Fragwiirdigkeit der Demut verflachen oder mit
Unkosten auflésen, die schwer zumutbar sind. Um die (philoso-
phisch-ethischen) Probleme mit der Demut in den Blick zu bekom-
men, bietet sich als Ausgangspunkt eine zur Zeit laufende Fachdebat-
te im anglo-amerikanischen Sprachraum an. Die Skizzierung der
darin diskutierten Aporien lasst zugleich auch deutlich werden, wie
erstaunlich wenig diese sich im Verhiltnis zur Vergangenheit bewegt
haben. Schliesslich sollen auch zwei Versuche gestreift werden, de-
nen es in diesem Jahrhundert um eine Riickgewinnung philosophi-
scher Relevanz der Demut gegangen ist: die Ansétze von Heinrich
Kanz und Max Scheler. Insbesondere die Demutsauffassung des
Letztgenannten ist fiir unsere Untersuchungsrichtung bedeutungs-
voll. Tm Befragen ihrer unausgesprochenen Voraussetzungen legt
sich namlich von selbst der Ubergang zu Eckhart und Bohme nahe.
Man kénnte meinen, das Problematische an der Demut habe
vielleicht mit der Uneindeutigkeit ihrer Definition zu tun oder — um
es mit G. Schlesinger krasser zu formulieren — mit den »unique dif-
ficulties in explicating the notion of humility«®. Die Schwierigkeit
liegt aber tiefer: Es ist der Grund, warum man tiberhaupt demiitig
sein sollte, der heute (aber auch schon friiher) zur Disposition steht.
Hinsichtlich des Problems der Definierbarkeit steht die Demut nicht
allein. Seit Platon weiss man, wie undankbar das Unterfangen ist,
auch klassische Kardinaltugenden wie Klugheit, Massigkeit, Tapfer-
keit und Gerechtigkeit definieren zu wollen. Im Unterschied zur De-
mut jedoch ist der Nutzen dieser Tugenden fiir den einzelnen wie fiir
die Gesellschaft noch immer unmittelbar nachvollziehbar. Welchen
Sinn die Demut haben soll, dies jedoch ist heute mehr als fraglich
geworden. Derjenige, der einen solchen (positiven) Sinn spontan for-
mulieren konnte, stellt zweifellos eine Ausnahme dar. Aussagen wie:
»Demut ist Wahrheit, weil sie den Menschen in ein geordnetes Ver-
hiltnis zur hochsten Idee und zum Nichsten bringt«™ wirken in
threr Unbefangenheit veralteter als thre Entstehungszeit in Disserta-

2 G. Schlesinger, 1994, 252.

» B.Selung, 1926, 5. Vgl. hierzu auch die erstaunlich dhnliche, kategorische Aus-
sageweise eines Dissertanten knapp zwanzig Jahre spiter: »Was ist Demut? Demut ist
Wahrheit. Das will sagen: Demut besteht darin, dass sich der Mensch so einschitzt, wie
er in Wirklichkeit ist, was er Gott gegeniiber und im Lichte Gottes innerhalb des ganzen
Kosmos tatsichlich bedeutet.« (1943, 2)

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

https://dol.org/10.5771/9783495997475-15 - am 18.01.2026, 00:22:43. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (i xmmm

25


https://doi.org/10.5771/9783495997475-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26

Das Problem mit der Demut

tionen noch in den zwanziger und vierziger Jahren dieses Jahrhun-
derts. Regelrecht erstaunlich erscheint aus heutiger Perspektive, dass
solche Sitze tber die Demut in relativ jungen Arbeiten zum Thema
noch zu finden und unproblematisiert so stehen gelassen worden
sind.

Die Unwertung der Demut, die Nietzsche im Zuge seiner Um-
wertungen aller Werte zum Teil vollzogen sowie prognostiziert hat,
ist scheinbar erst nach dem Trauma des »Dritten Reichs« erdrutsch-
artig und dominant ins allgemeine Bewusstsein gelangt. Heute hat
eine Verkniipfung von »Demut« und »Wahrheit« des Menschen, wie
oben vollzogen, jegliche Selbstverstindlichkeit eingebtisst. Warum
eigentlich? Man konnte doch meinen, dass gerade der ethische und
moralische Zusammenbruch, der sich durch die faschistische (auch
stalinistische) Erscheinung unvorstellbarer Unmenschlichkeit ereig-
net hat, im nachhinein einem Wert wie Demut wieder zu neuer
Aktualitit verholfen hitte. Charakterisiert sie doch in altbewihrter
Weise das Bewusstsein und die Kenntnis um menschliche Abgriinde
und Niedrigkeit. Dass Demut eine solche Revitalisation jedoch nicht
erlebt hat, hingt vermutlich mit dem Element von Ordnung zusam-
men, welches mit ithr untrennbar verbunden erscheint. Bruno Selung
rekurriert im obigen Zitat noch ganz selbstverstindlich darauf, wenn
er das »geordnete Verhiltnis« erwihnt, in welches die Demut den
Menschen setzt. Was noch in den zwanziger Jahren als Vorstellung
von Ordnung recht natiirlich mit der Demut in Beziehung gebracht
werden konnte, hat scheinbar die Generalverwiistung des Zweiten
Weltkriegs nicht unbeschadet tiberstanden. Demut ohne diesen Rah-
men eines »geordnete(n} Verhiltnis(ses)«, einer »hochste(n) Idee«,
wo die Katastrophen des Menschlichen irgendwie aufgehoben wiren,
ist in schwer zumutbarer Weise beschnitten. Denn eine ordnungs-
leere Demut, nur mehr im Sinne einer Dauerbesinnung auf — wie
sich gerade in diesem Jahrhundert gezeigt hat — realexistierende Ab-
griinde des Grauens, zieht ins Bodenlose, in Réume unbegrenzter
Angst. Warum die gegenwirtige Ethik, die durch zeitgeschichtliche
Ereignisse doch tbersensibilisiert sein sollte fiir die Schwiichen des
(Un-}Menschlichen, als tragfihigen Ausgangs- (oder Halte)punkt so
vehement die Stiirke des Menschen als Ansatz wihlt, mag durch die-
sen Hintergrund mitbegriindet sein. Denn, wie der in die Demuts-
debatte involvierte Jay Newman in aller Knappheit formuliert:
»What point is there in their (humans D. S.) dwelling on what they
are not and what they cannot do when instead they can be enhancing

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://dol.org/10.5771/9783495997475-15 - am 18.01.2026, 00:22:43. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (i xmmm


https://doi.org/10.5771/9783495997475-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zu den Schwierigkeiten um die Demut

what they are?«* Es erscheint fast so, als ob Demut buchstablich
un(er)tragbar geworden wiire, gerade weil die Mingel des Mensch-
lichen in diesem Jahrhundert so sehr an Gewicht zugenommen ha-
ben®, ohne dass dieses zugleich durch eine iibergeordnete Ordnung
aufwiegbar wire. Zu halten vermag sich der Mensch in dieser Situa-
tion deshalb vermutlich nur noch an das, was haltbar erscheint: ein
starkes, zuverléssiges Selbstideal. Demut als Blick »on what we are
not« mutet dagegen wie eine Uberforderung an, die nirgendwo mehr
hinzuftihren scheint. Dermassen dezidiert jedenfalls hingt die zeit-
genossische Ethik am Tdeal des »starken« Selbstbewusstseins und der
ungetriibten Selbstverwirklichung, dass auf Demut (ohne religiose
Implikation) wie auf eine Irritation und Stérung des Selbstvollzugs
rekurriert wird, wie spiter gezeigt wird.

Die These der Un(er)tragbarkeit von Demut in der gegenwiirti-
gen conditio humana lésst sich noch von anderer Perspektive verfol-
gen. Gemeint ist der Blickwinkel, der sich aus der naturwissenschaft-
lichen Kenntnis des Universums ergibt. Die Dimensionen, in welche
diese einfiihrt, vermdgen das Gefihl von eigener Bedeutsambkeit dra-
stisch zu relativieren. Heidegger hat die Befindlichkeit, die sich im
Einlassen darauf einstellen kann, folgend zum Ausdruck gebracht:
»... was ist dieses {menschliche D.S.) Seiende schon! Stellen wir
uns die Erde innerhalb der dunklen Mafllosigkeit des Raumes im All
vor. Vergleichsweise ist sie ein winziges Sandkorn, bis zum néchsten
seiner Gréfle erstreckt sich ein Kilometer und mehr Leere; auf der
Oberfliche dieses winzigen Sandkorns lebt ein durcheinander krie-
chender, betdubter Haufe angeblich kluger Tiere, die fir einen Au-
genblick das Erkennen erfunden haben (vgl. Nietzsche, Uber Wahr-
heit und Liige im auSermoralischen Sinne. 1873 Nachlaf$}. Und was
ist die zeitliche Erstreckung eines Menschenlebens in der Bahn der
Zeit von Jahrmillionen? Kaum ein Ruck des Sekundenzeigers, ein
Atemzug. Innerhalb des Seienden im Ganzen ist kein Rechtsgrund
zu finden fiir die Hervorhebung gerade des Seienden, das man
Mensch nennt und zu dem wir selbst zufillig gehoren.«% Dass trotz
dieser heute verbreiteten und gekannten Perspektive, aus der der

3 J. Newman, 1982, 277.

* Im Blick auf dieses kulminierende Gewicht schreibtauch J. Campbell: »In comparison
with all this, our little stories of achievement seem pitiful. Too well we know what
bitterness of failure, loss, disillusionment, and ironic unfulfillment galls the blood of
even the envied of the world!« (1973, 271)

% Martin Heidegger, 1957, 3.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

https://dol.org/10.5771/9783495997475-15 - am 18.01.2026, 00:22:43. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (i xmmm

27


https://doi.org/10.5771/9783495997475-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Problem mit der Demut

Mensch verschwindend gering und verginglich zu werden droht, das
Ideal des ausgeprigten Selbstwertgefiihls bis in die Alltagskultur
siegreichen Eingang gefunden hat, ist eigentlich erstaunlich. ITm Be-
wusstsein der kosmischen Dimensionen, in denen der Mensch lebt,
hitte doch das Bewusstsein der eigenen, volligen Geringfiigigkeit
viel eher Raum gewinnen konnen, statt des — in diesem Kontext —
fast schon tapfer wirkenden Festhaltens am eigenen Selbstwert. Viel-
leicht lasst die heutige — dem Mittelalter so kontrire — Hochschit-
zung einer Mentalitit, die alles andere denn demiitig ist, sich deshalb
wiederum als gegenlidufige Massnahme verstehen gegentiber der Ge-
fahr eines volligen Selbstverlusts angesichts der Masslosigkeit des
Alls (analog der eigenen Abgriindigkeit), welche den Menschen not-
wendig seine eigene Bedeutung und seinen Wert hochhalten lasst.
Denn dieser Wert bzw. der Sinn seiner Existenz scheint von niemand
anders mehr gewihrleistet und empfunden werden zu konnen als
von ihm selber®. Selbstgeringschitzung im Sinne der Demut dage-
gen kennt heute in der Regel kein gottliches Auffangnetz mehr. Thr
sich zu unterziehen ist deshalb ein weit bedrohlicheres Unterfangen
als zu Zeiten, in denen sich der Mensch — noch im Zentrum des Uni-
versums oder der gottlichen Aufmerksamkeit — die Demut sozusagen
eher leisten konnte.

2. Aspekte der ethischen Debatte

Darum ist es symptomatisch, dass die heutige, in der englischsprachi-
gen Fachliteratur gefiihrte Diskussion um shumility< vor allem durch
eines losgetreten worden ist: durch das positive >image¢, das diesem
Begriff in der englischen Sprache nach wie vor anhaftet®. Der Ruf
der humilitas bildet deshalb gleichsam den Stachel der Debatte als
Frage, wie ein Wert, welcher den Selbstwert zu mindern trachtet,
diesem dennoch so gut zu Gesicht steht. Vermag die >humility« den
Selbstwert unter der Hand gar zu steigern? Ignorierbar jedenfalls ist
die Gegenlaufigkeit von Inhalt und Wirkung der shumility« fiir die in
Gang gekommene ethische Diskussion nicht mehr: »Until very re-

¥ Vgl. hierzu Hannah Arendt, die zu analysieren versucht, inwiefern die Suche nach
(Selbst-) Gewissheit, die Descartes schliesslich im Selbstbewusstsein griindet, als eine
notwendige Reaktion auf die galileischen Entdeckungen zu verstehen ist (H. Arendt,
1996, vor allem 355-366).

¥ »(...)even in our cynical age, we are still impressed when we hear people speak of
someone’s >true humility< «. (J. Newman, 1982, 275). Vgl. auch N. Richards, 1988, 253.

28  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://dol.org/10.5771/9783495997475-15 - am 18.01.2026, 00:22:43. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (i xmmm


https://doi.org/10.5771/9783495997475-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zu den Schwierigkeiten um die Demut

cently, modern virtue ethics in the secular tradition was largely in-
different or even hostile to the character disposition of >humilityz.
The term for many denotes low self-regard or meekness, and it is
hard to see what is beneficial to oneself or society as a whole in a
tendency to dismiss whatever strengths one does have.«*® Diese In-
differenz der modernen Tugendethik hat sich — wenn auch erst seit
karzem — deshalb verfliichtigt, weil sich die vertrackte Frage auf-
gedringt hat, warum »low self-regard« dem eigenen Ansehen, der
eigenen Bedeutung von Vorteil sein kann. Sie stellt vor ein Problem,
welches im Riickgriff auf die ethische, sikulare Tradition Fassungs-
losigkeit hervorruft. Vermag doch die von der humilitas geforderte
Selbstminderung eindeutig als Gefihrdung und Schwiichung des
Selbstvertrauens und der Lebenskraft gedeutet werden, wie Shefali
Panigrahi konstatiert®. Wieso darin eine erstrebenswerte Tugend lie-
gen soll, fragt Norvin Richards offen und reprisentativ fiir alle betei-
ligten Diskussionsteilnehmer*.

Um diese grundsitzliche Unverstiandlichkeit des Erstrebenswer-
ten von >humility« ranken sich aber noch zusitzliche Aporien. Zum
Beispiel die Frage, wie herausragende Personlichkeiten (»the splendid
among us«), tiberhaupt >humble« sein kénnen, wobei gerade ihre hu-
militas doch besonders sympathisch erscheint. Auf der Grundlage
eines Selbstbewusstseinsideals, welches sich ehrlich und offen zu sich
selbst zu bekennen hat, setzt sich die Selbstgeringschitzung der
Uberdurchschnittlichen einem Misstrauen aus, das Verlogenheit, zu-
mindest Selbsttiuschung nahelegt®. Als Versuch einer Verteidi-
gungsmassnahme will es Julia Driver daher sinnvoll erscheinen,
vom notwendigen »epistemic defect«®® der >humility< auszugehen,
withrend Aaron Ben-Ze’ev gegenteilig zu einer Problemverschirfung

¥ S. Hare, 1996, 235.

S, Panigrahi, 1980, 7.

# 51 (...) being humble means taking a persistently dim view of every particular in
one’s behavior and charaktes, it is hard to imagine anyhting more dreary. How could this
be a virtue, something one should hope to make part of one’s personality?« (N. Richards,
1988, 254).

# Fbenda 253.

# 1. Driver, 1989, 377. Sie bezeichnet die humility aufgrund dessen auch als »virtue of
ignorance«, deren hervorstechendes Merkmal es ist, nicht iiber sich Bescheid zu wissen,
denn der Satz »I am modest« klingt »odd«, verkehrt er doch implizit seinen Sinn. Auch
in dieser Hinsicht gilt der »epistemic defect« der humility. Der Inhalt dieser Wortpra-
gung findet sich bereits bei Feuerbach ausgedriickt: »Die wahre Demut ist die, welche
sich nichts aus sich selbst macht, welche sich so vorkommt, als verstinde es sich von

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

https://dol.org/10.5771/9783495997475-15 - am 18.01.2026, 00:22:43. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (i xmmm

29


https://doi.org/10.5771/9783495997475-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30

Das Problem mit der Demut

beitrigt in der Frage zur vermeintlichen Ausschliesslichkeit der Tu-
genden »modesty« bzw. »humility« und »honesty«*. Aufbauend auf
diesen Stolpersteinen spricht Stephen Hare in einem bislang letzten
Wort zur Debatte vom regelrechten Paradox*, welches shumility«als
Tugend notwendigerweise darstellt. Dieses besteht fiir ihn darin, dass
die Unwissenheit der >humility« tiber sich selbst mit der gleichzeiti-
gen Selbstiiberzeugung (des Demditigen als Demiitigen) einhergehen
muss, aufgrund derer sie allein als Tugend und bewusste moralische
Position haltbar und austibbar ist.

Die gegenwirtige Diskussion der Ethiker kreist also — in freilich
grober Zummenfassung — um Problemkomplexe, die sich in prinzi-
piell zwei Fragestellungen einteilen ldsst: einmal derjenigen, die
Nancy Snow in einer Kapiteliiberschrift als »Why be humble?«*
subsumiert und dabei die Einwinde in folgendem Rundumschlag
vor Augen fiithrt: »Both humbling experiences and the exercise of
shumility< in actions might be thought to undermine or frustrate
the exercise in actions of positive traits, such as self-respect, self-con-
fidence, proper pride, self-esteem, and autonomy, as well as inhibit
their development, and in so doing, have pervasively negative effects
on an agent’s self-conception and capabilities for effective action.«¥;
zum anderen derjenigen, die man in Anlehnung an Snow als »How
be humble?« paraphrasieren konnte. Letztere Fragestellung ent-

selbst, dafl man demiitig ist, welches gar nicht weifs, dafl sie Demut, kurz, ein ganz
natiirliches Kind der Freiheit ist.« (1967, Bd. 4, 249)

# »In the light of the insincerity account one can be modest and sincere only as long as
one has no significant accomplishments. (In this case one is really not modest since one
has no accomplishments to hide). The moment one achieves such accomplishments, one
must change one’s character and choose to be either modest or insincere. Yet there are
empirical examples in which someone is both sincere and modest.« (1993, 235). Wih-
rend Ben Ze'ev dieses Problem fiir die smodesty< 16sen will, indem er sie als Einschat-
zung des »fundamentally similar worth of all human beings« definiert (ebenda 238),
scheint ihm der Konflikt hinsichtlich der shumility< unauflsbar, so dass ihre Tugend-
haftigkeit nur von sehr beschrinktem, kontextuell abhingigem Wert ist: »In humility
we lower our worth from its real value. This can be done either deliberately or nondeli-
berately. In the former case we are insincere about our worth, whereas in the latter case
we are ignorant of it. Being humble in both senses may be a virtue in those circumstan-
ces where it promotes social harmony. Its value, however, is instrumental and limited to
specific circumstances.« (A. Ben Ze’ev, 1993, 240)

# Schon im Titel ist daraufhingewiesen: »The paradox of moral humility«, 1996,
235-241.

* N. Snow, 1995, 211.

¥ Ebenda 212.

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://dol.org/10.5771/9783495997475-15 - am 18.01.2026, 00:22:43. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (i xmmm


https://doi.org/10.5771/9783495997475-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zu den Schwierigkeiten um die Demut

springt sozusagen dem Riickstoss, den die Demut an sich selbst er-
fahrt. Als Tugend der Geringschitzung bzw. Ignoranz des Eigenen
und seiner Vorziige, darf auch sie sich ihrer selbst nicht bewusst sein.
Wie sie dann jedoch bewusst als Tugend zu praktizieren ist, wird
gemiss den Kategorien des Ethischen zum unauflgsbaren Dilemma®.

3. Blick zuriick

Bevor auf den Losungsversuch der zur Zeit laufenden Debatte auf die
erste Frage eingegangen werden soll (die zweite erfihrt keine
Losung), sei ein kurzer Riickblick gestattet. Dieser vermag zu zeigen,
wie alt die Einwiinde auf die Frage nach dem Grund zur Demut sind
und wie wenig originell auch der Losungsansatz der englischsprachi-
gen Diskussion dazu ausfillt. Zunéchst zu den Einwinden. Explizit
finden sie sich bereits bei Friedrich Nietzsche* und David Hume™
formuliert. Thre Wurzeln aber reichen in die beginnende Neuzeit im
symptomatischen Urteil eines Denkers, der sich dem cartesianischen
Neuaufbruch zutiefst verpflichtet fiihlt: Baruch de Spinoza. Er
spricht in seiner Ethik eine — gegentiber mittelalterlichem Denken —
héchst provozierende Neudefinition der humilitas aus: Die »von der
Idee unserer Schwachheit begleitete Traurigkeit wird Demut ge-
nannt; die Freude hingegen, die aus der Betrachtung unserer selbst
entspringt, heifit Selbstliebe oder Zufriedenheit mit sich selbst«®.
Infolgedessen wird sie bei ihm auch nicht als Tugend, sondern in aller
Selbstverstindlichkeit als » Affekt« gefithrt®. Thr Wert [oscht sich aus

# Die gleiche Essenz des Paradoxen der Demut findet sich auch von André Comte-
Sponville ausgedriickt: »Il semble que ’humilité soit une vertu contradictoire, qui ne
pourrait se justifier que par sa propre absence, ou valoir qu’a ses dépens. >Je suis trés
humble« autocontradiction performative. >Je manque d’humilitéc ¢’est un premier pas
vers elle.« (In: G. Lamarche-Vadel, 1992, 64)

# Auf Nietzsches Demutskritik wird im letzten Kapitel dieser Arbeit eigens eingegan-
gen, so dass er hier nur erwihnt sein soll.

% U.a. in seinen »Enquiries concerning Human Understanding and concerning the
Principles of Morals«: »(...) for what reason are they (monkish virtues like humility
D. S.) everywhere rejected by men of sense, but because they serve to no manner of
purpose; neither advance a man’s fortune in the world, nor render him a more valuable
member of society; neither qualify him for the entertainment of company, nor increase
his power of self-enjoyment? We observe, on the contrary, that they cross all these
desirable ends« (D. Hume, 1986, Par. 219).

1 B. Spinoza, Ethik, Dritter Teil, Fiinfundfiinfzigster Lehrsatz.

%2 Ebenda, Dritter Teil, »Begriffsbestimmung der Affekte« Nr. 26.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

https://dol.org/10.5771/9783495997475-15 - am 18.01.2026, 00:22:43. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (i xmmm

31


https://doi.org/10.5771/9783495997475-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32

Das Problem mit der Demut

im Blick auf den Vollzug des Selbsterhalts, den Spinoza als Resultat
seiner Ethik kristallisiert™. Das Revolutionire dieses Standpunkts
spiegelt sich sichtlich in der polemischen Kiirze, mit der er des alten
Werts der Demut gedenkt. Von hier aus erscheinen die gegenwirti-
gen Kritiken in ihren ausgefeilten Argumentationsketten schon fast
wieder zuvorkommend bemiiht in ihrem Demutsumgang. Aber auch
Spinozas kurzer Prozess mit der humilitas ist keine vollige Neu-
erscheinung. Bei genauem Hinsehen lasst sich der Traditionsstrang
einer vehementen Demutsablehnung noch um einiges weiter zu-
riickverfolgen. Bereits bei Thomas von Aquin fillt die Sammlung
der kursierenden Gegenargumente zur Demut als Tugend gravierend
aus. Thr Hauptherausforderer ist die aristotelische Ethik®, der Tho-
mas im Punkt der Demut mehr entgegenzukommen scheint als sei-
ner angestammten Religion, mit der er sie zu vermitteln trachtet®.

% Tmplizit jedoch — so liesse sich argumentieren — ist Spinozas Menschenbild an sich
demiitig, indem namlich sein Selbstbestand restlos auf Gott zuriickgefiihrt ist: als mo-
dus der Attribute der unendlichen Substanz. Dem Menschen kommt keinerlei Auto-
nomie zy; er ist Ausdruck der einen Substanz, so dass sein Selbstverstindnis nach Spi-
noza nur dann adiquat ist, wenn er sich in einer letztlich auf die absolute Substanz
zuriickgehenden Kausalitit versteht. Diese totale Anbindung menschlicher Existenz
ans gottliche Sein entspricht — wie zu sehen sein wird — dem Demutsverstindnis von
Eckhart und Bshme.

 Uber das griechisch-rémische Verhiltnis zur Demut siche A. Dihle, in »Reallexikon
fiir Antike und Christentume, 737ff., ders.: »Antike Hoflichkeit und christliche De-
mute, 1952, 169-190; V. Cathrein: »Haben die heidnischen Philosophen die Demut ge-
kannt?«, 1925/26, 283-288. Wihrend beide genannten Autoren die These vertreten, die
Demut sei etwas dem antiken Geist grundsitzlich Fremdes und Widerspriichliches, das
eindeutig erst im Christentum in Frscheinung trete und somit die Meinung Augustins
bestitigen, dass Demut umsonst in den »heidnischen Biichern« gesucht wiirde (vgl.
V. Cathrein, 1925/26, 283), machen P. Adngs im »Dictionnaire de Spiritualité« und
A. Schaffner in seinem Augustinusbuch eine andere Position stark. Ersterer meint vor
allem aufgrund der antiken Hybris-, Stolz- und Hochmutsverachtung den Schluss zie-
hen zu kénnen: »11 y avait sans doute dans la morale antique des éléments qui auraient
pu donner naissance a un idéal de I’humilité.« (1141). In fast identischer Weise formu-
liert auch Schaffner im Hinblick auf die Haltung des antiken Menschen den Géttern
gegeniiber: »Da und dort hat antikes Denken vorgearbeitet, daf} dieses Wort von der
humilitas mit einem neuen Sinn und Inhalt gefiillt werden konnte im Christentum«
(1959, 38).

% Josef Groners Kommentar notiert diesbeziiglich sogar den Thomas gemachten Vor-
wurf eines » Verrat(s) am Christlichen« (vgl. Kommentar zu Bd. 21 der »Summa Theo-
logica«, 501). Auch Groners eigene, apologetisch gehaltene Thomas-Interpretation kon-
zidiert: »Ein Christ kann sich mit Recht wundern, daf8 er weit hinter der letzten groflen
Tugend, irgendwo zwischen den »partes potentiales« der Maf$haltung, die »kleine« Tu-
gend Demut findet, wo er doch der Meinung ist, diese Geisteshaltung gehére ziemlich

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://dol.org/10.5771/9783495997475-15 - am 18.01.2026, 00:22:43. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (i xmmm


https://doi.org/10.5771/9783495997475-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zu den Schwierigkeiten um die Demut

Demut notigt den gewichtigen Scholastiker zu einer Art Spagat zwi-
schen den beiden ithm angelegenen Positionen, wodurch diese eher
gewaltiitig zusammengehalten werden. Durch diese Ubung jedoch
wird die Form vorgeprigt, in der sich auch spitere Versuche, Demut
im Horizont eines aristotelischen Selbstverwirklichungsideals zu
denken, einpassen. Aufgrund dessen erscheint die Abhandlung des
Aquinaten erstaunlich aktuell, sowohl hinsichtlich der Sammlung
seiner Einwinde gegen die Demut wie seiner Antwort darauf. So
schreibt er etwa: »Keine Tugend steht in Gegensatz zu einer anderen
Tugend. Doch die Demut ist das Gegenstiick von Hochherzigkeit, die
nach Hohem strebt, die Demut aber ist dem abhold. Also ist Demut
keine Tugend. Tugend bedeutet >Zuriistung des Vollkommenenc
(Aristoteles). Doch Demut gehort zum Unvollkommenen, daher
kommt es auch Gott, der niemandem unterworfen werden kann,
nicht zu, sich zu demiitigen. Also ist Demut keine Tugend. Jede >mo-
ralische Tugend bezieht sich auf Tatigsein oder Erleiden< (Aristote-
les). Doch die Demut wird von Aristoteles weder zu den Tugenden
gezihlt, die im Bereich der Leidenschaften wirken, noch wird sie der
Gerechtigkeit zugesprochen, die sich auf Tatigkeiten bezieht. Also ist
sie keine Tugend.«* Auf dem Hintergrund dieser Argumente wird
ersichtlich, wie scholastisch im buchstiblichen Sinn sich die gegen-
wiirtige Diskussion um die Demut bewegt. Thre Einwinde verlaufen
nach wie vor auf dhnlichen Bahnen. Auch heute wird die Tugendhaf-
tigkeit der Demut in Frage gestellt aufgrund ithrer vermeintlichen
Opposition zu anderen Tugenden (zum Beispiel >honesty<), auch
heute wird sie problematisiert als Zubehor des »Unvollkommenenc«
(»at best a saving grace of the mediocre and at worst an excuse for
passivitiy towards human wrongs«%), und auch heute ist fraglich,
wie man die Demut als Tugend tiberhaupt ausiiben konne. Die Ant-
wort, die Thomas von Aquin gibt, hat in erster Linie die Vermittel-
barkeit der Demut mit der magnanimitas, dem hochherzigen Streben
nach dem »schwer zu erlangenden Gut«® im Auge; damit wird das-
jenige Grundsatzbedenken prioritir behandelt, welches sich dem ari-
stotelischen Geist des Selbstverwirklichungsideals verpflichtet. Ist

an den Anfang christlichen Lebens und ohne sie sei ein christliches Leben iiberhaupt
nicht méglich.« (Kommentar zu Bd. 22 der »Summa Theologica«, 468)

% Thomas von Aquin, Summa Theologica, I, Ilae, q. 161, art. 1, 3—.5.

% G, Hare, 235.

%8 Summa Theologica, 11, Ilae, g. 161, art. 1, »respondeo.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

https://dol.org/10.5771/9783495997475-15 - am 18.01.2026, 00:22:43. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (i xmmm

33


https://doi.org/10.5771/9783495997475-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Problem mit der Demut

diese Front geschlichtet, so [9sen sich fiir Thomas auch die tibrigen
Probleme. Seine Schlichtung nun erfolgt erstaunlich einfach. Denn
er unterlegt dem Streben nach dem »hohen Gut« die Notwendigkeit
einer »doppelten Tugend«: eine, die den Geist hochherzig dazu an-
treibt, und eine, die thn »méfligt und bremst, damit er nicht mafilos
in die Hohe strebe, und das ist die Aufgabe der Demut«.” Diese Wir-
kungsweise der Demut als Komplimentir der »Hochherzigkeit« wird
im darauffolgenden Artikel nochmals bestitigend ausformuliert. Thr
erginzender und leitender Nutzen fiir unsere »Strebekraft« liegt, so
fithrt Thomas néher aus, in ihrer niichternen Zurtickhaltung, »um
nicht nach Unerreichbarem auszugreifen. Dazu aber ist es notwen-
dig, dafs einer seine Schwiiche kennt angesichts dessen, was seine
Moglichkeiten tbersteigt. So gehort die Erkenntnis der eigenen
Schwiiche zur Demut wie eine Art Leitregel des Strebens.«®

Dieses Muster einer Demutsapologie erhilt in der heutigen De-
batte neuen Glanz. Will man der Demut aus den Aporien, in der man
sie verstrickt sieht, heraushelfen, so geschieht dies durchweg in den
von Thomas vorgegebenen Fusstapfen eines Versuchs ihrer Einglie-
derung in die Selbstverwirklichungsethik. Threm Legitimations-
zwang wird entsprochen, indem Demut gemiss den Idealen und
Kategorien dieser Ethik uminterpretiert wird. Dabei wird ein De-
mutsbegriff konzipiert, der stromlinienformig einem Selbstverwirk-
lichungskonzept einzupassen ist, welches dasjenige des Thomas von
Aquin jedoch an Bodenstiandigkeit iibertrifft. Denn das »hohe Gut«
ist hier ausgetauscht mit dem handfesten Begriff des personlichen
Erfolgs, fiir den ein heute akzeptabler Begriff von shumility« sich als
niitzlich zu erweisen hat. Fast einmiitig finden sich die oben erwihn-
ten debattierenden Autoren in einer Demutsvision zusammen, die
sie letztlich als »strategy to attain success«® auszuweisen trachtet:
als »happy mean« zwischen Minderwertigkeitsgefiihl und Stolz
(Shefali Panigrahi®®), als Ansporn und sogar notwendige Bedingung
von Selbstrealisation wegen ihres Antriebs zu unnerreichten Idealen
(Jay Newman®), als Korrektiv von Ambition im Sinne einer rea-
listischen Einschétzung der eignen Leistungsfihigkeit (Norvin Ri-

59 Ebenda.

% Fbenda, art. 2, »respondeo«.

' N. Snow, 1995, 214£. Vgl. auch J. Newman, 1982, 282{,, N. Richards, 1988, 259.
1980, 8.

¢ 1982, 283f.

34  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://dol.org/10.5771/9783495997475-15 - am 18.01.2026, 00:22:43. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (i xmmm


https://doi.org/10.5771/9783495997475-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zu den Schwierigkeiten um die Demut

chards®), schliesslich als neidabbauende und verstandnisfordernde
soziale Fihigkeit (Aaron Ben-Ze’ev®), die als »Schmiersl« (sogar!)
gesellschaftlichen Friktionen entgegen zu wirken vermag (Julia
Driver).

Gegen diese Versuche, humilitas als einen heute akzeptablen
ethischen Wert zu retten, der sich reibungslos in die vorherrschende
»ethics of self-realization« eingliedern ldsst, spricht die schlichte Er-
wiigung, ob das, was auf diese Weise gerettet wird, iberhaupt noch
erkennbare Ziige des zu Rettenden trigt. Mit dieser Art der Wieder-
gewinnung scheint vielmehr genau derjenige Uberschuss verloren zu
gehen, welcher die eigentliche Identitit von humilitas bzw. Demut
ausmacht. Mit einiger Berechtigung schreibt Albrecht Dihle in sei-
nem Demutsartikel, dass der Versuch einer Ethisierung der Demut
notwendig eine Verfremdung beinhalten muss, steht doch die »Ver-
kniipfung von Demut und Menschenwiirde, die jeder ethischen Ein-
ordnung der Demut selbstverstindlich sein muf3, (...) im Gegensatz
zur volligen Selbstaufgabe des Menschen«®. Dieses schwer verdauli-
che Merkmal erst konstituiert den eigenwilligen Kern des Demuts-
begriffs, welcher dem Commonsense Zugang heute hartnickig trotzt.
Welil zeitgenossische Ethiker mit diesem Kern nichts mehr anzufan-
gen wissen, schneiden sie ihn schlichtweg heraus. Ubrig bleibt dann
jedoch nur mehr eine Hiilse der urspriinglichen Bedeutung, die sich
kaum mehr unterscheiden lidsst von Formen der praktischen und so-
zialen Klugheit — als Fihigkeit zu niichterner und kritischer Selbst-
einschitzung, als Weise des verstindnisvollen und konkurrenzfreien
Fremdbezugs. Die »an der Demut entspringende Frage«®® wird mit
diesem Vorgehen so beantwortet, dass sich ihre Frag-wiirdigkeit ins-
gesamt auflgst®. Sie 18st sich auf, indem der widersinnige Sinn von
Demut soweit gedreht wird, bis er miihelos in einen gegenwirtigen

#1988, 2581

1993, 238.

% 1989, 384.

¢ »Reallexikon fiir Antike und Christentume, 757.

¢ A. Schlatter, 1904, 3.

% Diesen Weg der Auflésung der Fragwiirdigkeit bestreitet im Grund genommen auch
schon Thomas von Aquin, weshalb J. Piepers Behauptung ganz richtig ist: » Von dieser
(seiner D. S.) Definition her wird man nur schwer begreifen, wieso » Demut« sozusagen
zu einem Streitbegriff werden konnte« (J. Pieper, 1996, 181). Aber genau dies kenn-
zeichnet auch den Mangel dieser Definition, weil sie es nicht schafft, dem streitbaren
Umfang des Demutsbegriffs gerecht zu werden. Dazu Jay Newman: »Fven St. Thomas
cannot bridge the gap between St. Benedict’s Rule and Book IV of Aristotle’s Ethics —or

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A- 35

https://dol.org/10.5771/9783495997475-15 - am 18.01.2026, 00:22:43. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (i xmmm


https://doi.org/10.5771/9783495997475-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Problem mit der Demut

Sinnraster einzulassen ist. Wihrend die einstmalige Demutsbedeu-
tung die »curvatio«, d.h. die Kriimmung auf das Eigene, insgesamt
zur Auflosung bringen sollte”™, will ihre neue Spielart diese Krim-
mung nur korrigieren. Diese Korrektur aber speist sich aus genau
demjenigen Motiv, welches es in der urspriinglichen Demut zu tber-
winden gilt: dem Eigeninteresse, welches die »neue« humilitas er-
folgstrichtig zu trimmen bestimmt ist. Mit dieser Konsequenz
miindet die Drehung der Demutsbedeutung letztlich eindeutig in
eine Verdrehung, die das vollstindig »Neue«, welches nach Augusti-
nus mit der Demut »in die Welt kam«”!, wieder zum Verschwinden
bringt.

Worin jedoch liegt dieses »Neue«? Und welcher Grund trigt es?

4. Andere Ansiitze

In philosophisch rechtfertigender Absicht wenden sich in der ersten
Hilfte dieses Jahrhunderts Heinrich Kanz und Max Scheler diesen
Fragen zu. Sie beide suchen fiir ihre Demutsergriindungen Aufhin-
ger, welche dem Zeitgeist widerstehen kénnen. Kanz will sie als Hal-
tung zu verstehen geben, die unserer Beziehung zu Kunst, Religion,
Philosophie und Geschichte je schon und notwendig unterliegt™. Er
bezeichnet diese Haltung als »Seinsdemut, die sich dadurch charak-
terisiert, dass »der Mensch eben nicht als Herr einem wesensfrem-
den, von ihm auszuniitzenden Objekt gegentbertritt, sondern in
geistiger, dienender Einfiihlung, in einer Bewegung von seiner Sub-
jektivitit weg zum andern, verwandten Geist, der sich als selbstindi-
ger selbst mit eigenem Willen 6ffnen muf, d. h. sich schenken mu§.
Die Tugend, die in sich alle Eigenschaften hat, mit denen der Mensch
das Erkennen geistiger Weltwirklichkeit vornehmen kann, ist die
Seinsdemut, deren Berechtigung am deutlichsten dann sich zeigt,
wenn man die Moglichkeiten des menschlichen Willens kennt, Wert-
urteile zu vergewaltigen, um sich als Herrn aufzuspielen, den Ord-
nungen des Kosmos zu entgehen.«” So schon diese Erklarung klingt,

between the Jewish view of man and the classical Greek view of man. Shall the »tem-
perate« inherit the land 7« (1982, 280).

7 Vgl. Zitatenquelle in B. Schellenbergers »Einleitung zu Bernhard von Clairvauxc,
1982, 36.

™ Vgl. Zitatenquelle O. Schaffner, 1959, 89.

2 H. Kanz, 1956, 393.

7 Ebenda, 405.

36  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://dol.org/10.5771/9783495997475-15 - am 18.01.2026, 00:22:43. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (i xmmm


https://doi.org/10.5771/9783495997475-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zu den Schwierigkeiten um die Demut

so schwammig erscheint sie zugleich. Denn was hier beschrieben
wird, kann auch auf die Haltungen der Einfihlung und Achtung re-
duziert werden. Den Einspruch gegen diese Demut in seinem »sehr
weiten Verstindnis«”, wie Kanz konzidiert, lautet vor allem aber,
dass auch in diesem Interpretationsversuch ihr sozusagen der Stachel
gezogen ist. Dieser Eindruck verstirkt sich, wenn Kanz im emphati-
schen Tonfall die Demut auch als »Liebe zum Sein der Wirklich-
keit«”® umschreibt. Nicht die Ndhe zur Liebe macht das Stissliche
der Kanzschen Demut aus, sondern die Unterschlagung jener Zutat,
die ihr friher unbedingt zugehorte: Denn auch Bernhard von Clair-
vaux stellt die Demut als eine »Speise« auf der »Tafel der Wahrheit«
neben die Liebe, aber ihren Geschmack schildert er als »das Brot des
Schmerzes und den Wein der Zerknirschung«”. Wie jedoch lasst sich
fir diese, dem heutigen Empfinden zu bittere Ingredienz der Demut
tberhaupt ein entsprechender Grund gewinnen?

Max Scheler versucht dies zu einem gewissen Grad in seiner
»Rehabilitierung der Tugend«. Wie sehr die Demut ihm am Herzen
liegt, ist daran ersichtlich, dass sie an erster Stelle vor allen anderen
zu rehabilitierenden Tugenden behandelt wird. Er mochte sich dem
Volumen der Demut gerade in ihrer ethischen Unférmigkeit nahern,
verkorpert sie doch fir thn »sowohl gegeniiber der antiken als der
modern-biirgerlichen Tugendhaltung die tiefste Paradoxie und die
starkste Antithese«”. Diese Paradoxie fithrt ihn tber die »modern-
biirgerliche Tugendhaltung« hinaus in einen Horizont, den er als Er-
fahrungsraum nahezubringen versucht. Mit fast modisch anmuten-
dem Jargon deutet er diesen durch Begriffe wie » Anspannung« und
»Entspannung«, »Umklammerung« und »Loslassen« an. Mit diesem
Vokabular will er augenscheinlich die veraltete Sprache der Demut
vermeiden, um sich gleichsam neutral ithrem Gehalt zu nihern. An-
spannung setzt er fiir den traditionellen Begriff des Stolzes ein als
»naturhaftes« Bemiihen der »Zentrierung der Welt und der Werte
auf sein Ich«”®. Demut entspricht folglich dem Gegenteil: der Ent-
spannung bzw. dem Loslassen — Haltungen also, die im Zustand der
Anspannung bekanntlich nicht leicht sind. Ob diese Parallelisierun-

* Ebenda, 400.

5 Ebenda, 303.

76 B . Clairvaux, Samtliche Werke 11, 51 bzw. Opera III, De gradibus humilitatis et
superbiae, 19, 5.

77 M. Scheler, 1919, 17.

% Ebenda, 27.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

https://dol.org/10.5771/9783495997475-15 - am 18.01.2026, 00:22:43. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (i xmmm

37


https://doi.org/10.5771/9783495997475-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38

Das Problem mit der Demut

gen gliicklich gewshlt sind, soll hier dahingestellt sein. Das Augen-
merk sei allein auf die Pointe gerichtet, die Scheler mit seinen allfal-
ligen Wortdehnungen zu gestalten versucht. Diese besteht darin,
dass er die der Demut zugewiesene Entspannung als ein » Wagnis«”
vermitteln will, das darin besteht, »sich ernstlich in die fiirchterliche
Leere hinauszuschwingen, die jenseits aller Ichbeziiglichkeiten, der
bewuf3ten und halbbewufiten gihnt«*. Dieser Akt stellt fiir Scheler
den springenden Punkt der Demut dar, von dem er emphatisch be-
hauptet: »Eben darauf kommt es an! Wagt es, euch dankbar dartiber
zu verwundern, dafd ihr nicht nicht seid, daf8 iiberhaupt Etwas ist —
und nicht lieber Nichts ist! Wagt es, zu verzichten auf alle eure Ver-
dienste, auf aller Menschen Achtung, — am meisten aber auf eure
»Selbstachtung«—, auf jeglichen Anspruch, irgendeiner Art von Gliick
>wiirdig« zu sein und es anders als nur geschenkt aufzufassen. «*

Was steht hinter dieser Pathetik, die Scheler trotz seines Ver-
suchs einer neuen Sprache nicht vermeiden kann? Wieso soll es auf
ein solches »Wagnis« ankommen? Und wie ist die Leere, in die sich
das Ich in der Demut hinausschwingen soll, mit dankbarem Verwun-
dern zu verkoppeln? Aufgrund welcher Tatsache schliesslich kann
sich der Verzicht auf Selbstachtung im Bewusstsein des Beschenkt-
seins niederschlagen? Dem Autor scheint eine direkte Antwort auf
solche naheliegenden Fragen nicht notwendig. Eine indirekte Ant-
wort jedoch enthilt seine Abhandlung in Form einer Ausrichtung,
die sich dber die Grenzmarkierung eines ausschliesslich sikularen
Philosophierens hinwegsetzt. Gemeint ist der religiose Horizont,
der als Sinn des von Scheler beschriebenen Loslassens beansprucht
ist. Dem Sich-Verlieren in der Demut unterliegt die von Scheler in
aller Ausdriicklichkeit genannte Moglichkeit eines Sich-Gewinnens
»in Gott«®.

Demut wird somit in einem religiosen Horizont existentieller
Prigung angesiedelt: Sie soll einen Gottesbezug veranlassen, welcher
das Selbstsein insgesamt betrifft. Im Akt des Selbstverlustes wird
dem Demiitigen das Dasein auf so unvergleichliche Weise neu erfahr-
bar, dass Scheler das Einzigartige dieses Geschehens beschreibt als
»Wiedergeburt und Kraftgewinnung (...) aus einem unendlichen

” Ebenda, 18.
% Ebenda.
8 Ebenda.
% Fbenda, 28.

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://dol.org/10.5771/9783495997475-15 - am 18.01.2026, 00:22:43. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (i xmmm


https://doi.org/10.5771/9783495997475-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zu den Schwierigkeiten um die Demut

Kriftereservoir bei restlosem Verzicht auf die eigene Kraft und jede
kleinste Wiirdigkeit« darin, so folgert er, liegt »das Ziel, das alle De-
mut, ohne es zu wissen, anstrebt.«®

Was fiihrt zu einer solchen Demutsvision? Welche untergriindi-
ge Struktur der Gott-Mensch-Beziehung ist impliziert, dass der rest-
lose Selbstverlust den tiberschiissigen Gewinn in Gott zu bedeuten
vermag? Scheler postuliert diese sich in der Demut 6ffnende Mog-
lichkeit, als ob sie keiner weiteren Begriindung bediirfe. Um ihr auf
die Spur zu kommen, scheint es notwendig zu fragen, woher sein
Verstindnis einer derartigen Gott-Mensch-Beziehung rihrt. Dafiir
dringt sich zunéchst offensichtlich die theologische Deutung der De-
mut auf. Als Einstieg bietet sich der Trampelpfad eines gingigen
theologischen Demutsverstindnisses an, welcher sich jedoch im Blick
auf die von Scheler umschriebene Demutsoffnung als Umweg mani-
festieren wird. Dennoch macht dieser Umweg die Richtung erkenn-
bar, in der das Fundament der Schelerschen Intuition zu liegen
scheint.

5. Theologische Muster

Im Alten Testament bereits findet sich die Verschweissung von
demiitiger Selbstminderung und -erhthung®. Ins Zentrum der Be-
achtung gelangt sie im Neuen Testament durch die mehrfache Her-
vorhebung der demiitigen Gesinnung durch Jesus, die in der Selbst-
aussage kulminiert: »Lernet von mir, denn ich bin sanftmiitig und
demiitig von Herzen« (Mt. 11,29)%®. Obwohl die Demut Jesu eine
ungeldste theologische Frage aufgibt, die bereits zwischen Augusti-
nus, Bernhard von Clairvaux und Thomas von Aquin zu variierenden
Standpunkten gefiihrt hat®, steht somit die Stellung der Demut als

8 Ebenda, 29.

# »(...) und wenn du mich demiitigest, machst du mich groB8« (Psalmen 18, 36. Vgl.
hierzu auch Jesus Sirach 1,27 u. 4,6). Zum Bedeutunsspektrum der Demut im Alten
Testament siche z. B. K. Thieme, 1906, 34 ff. oder O. Schaffner, 1959, 45 ff. Zur Bedeu-
tung der Demut im Judentum allgemein schreibt G. Schlesinger: »In Judaism, humility
is regarded as the most highly cherished human trait. The idea that this particular cha-
racteristic is the noblest of all virtues may be traced back as far as the Bible.« (1994, 251)
% Vgl. hierzu die einlisslichen Reflexionen A. Schlatters, 1904. Eine eingehende Ana-
lyse dieser Aussage mit Querverweisen auf andere, damit zusammenhingende Schrift-
stellen bietet Theodor Haering, 1922.

% Fiir Augustinus war die Demut Jesu das Zeichen, dass die Gottheit selbst sich »zur
tiefsten Niedrigkeit und Schwachheit« herabneigt, herabgezogen durch das »Gewicht

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A 39

https://dol.org/10.5771/9783495997475-15 - am 18.01.2026, 00:22:43. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (i xmmm


https://doi.org/10.5771/9783495997475-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40

Das Problem mit der Demut

zentrales Kennzeichen des »Neuen Bundes« fest: mit dem Christen-
tum ist zugleich die »tapeinosophrosyne« als neue Kardinaltugend
geboren®. In der Lehre des Augustinus wird ihre Bedeutung »als
Grundhaltung (...) des Christen«®® endgiiltig verfestigt und als un-
trennbar von der christlichen Erlgsungssbotschaft ausgewiesen. Trotz
threr Omnipriisenz in seinen Schriften®, hat der Kirchenlehrer kein
eigenes Werk tiber die humilitas verfasst. So ldsst sich auf der Grund-
lage unzdhliger Belegstellen wiederum ein weites, unterschiedliches
Spektrum der Demutsauffassungen auf Augustinus zuriickfihren.
Dieses darzustellen wiirde den vorgegebenen Rahmen sprengen.
Wichtig erscheint jedoch ein daraus hervorgegangenes, fast klassisch

der Liebe« (O. Schaffner gibt hierzu eine Zitateniibersicht aus dem gesamten Augusti-
nischen Werk, 1959, insbesondere 102—105). Auch fiir Bernhard von Clairvaux gestattet
der Demutshinweis Christi die Durchsicht auf eine entsprechende Charakteristik Got-
tes, die er mit der Andeutung begriindet, dass Gott die Barmherzigkeit »gelernt« habe
durch einen Demutsakt: denn Gott »stieg voll Mitleid dorthin hinab, wohin jene elend
gestiirzt waren. Er wollte an sich erfahren, was jene durch ihr Handeln gegen sich selbst
zu Recht erlitten (...) nicht, um mit den Elenden elend zu bleiben, sondern um, barm-
herzig geworden, die Elenden zu befreien. Barmherzig geworden, sage ich, ist er nicht
aufgrund jenes Frbarmens, das er in seinem Zustand der Gliickseligkeit von Ewigkeit
her hatte, sondern das er durch Vermittlung des Flends in unserer Natur fand.« (Samt-
liche Werke, 11, 63, »(...)descendens et ipse misericorditer, quo illi ceciderant miserabi-
liter. Voluit experiri in se, quod illi faciendo contra se merito paterentur, non simili
quidem curiositate, sed mirabili caritate: non ut miser cum miseris remaneret, set ut
misericors factus miseros liberaret. Factus, inquam, misericors, non illa misericordia,
quam felix manens habuit ab aeterno, sed quam mediante miseria reperit in habitu
nostro«. De gradibus humilitatis et superbiae, Opera I1I, 25, 18—24). Dementgegen strei-
tet Thomas von Aquin Demut als Priadikat Gottes, wie bereits ersichtlich wurde, dezi-
diert ab. Denn »Demut gehért zum Unvollkommenen, daher kommt es auch Gott, der
niemandem unterworfen werden kann, nicht zu sich zu demiitigen« (Summa Theologi-
ca, I, Iae, q 161, Art 1, 4.) Die Demut Jesu bezieht sich fiir ihn demnach nur auf seine
angenommene, menschliche Natur (vgl. hierfiir ebenda, »ad quartum«.) Als sehr lesens-
wertes Beispiel der fortgehenden Diskussion in diesem Jahrhundert empfiehlt sich die
konzentrierte Schrift von A. Schlatter: »Die Demut Jesu: Thre Deutungen und Missdeu-
tungen«, 1904.

 Tapeinosophrosyne ist die griechische Ubersetzung von Demut. Zur Entstehung die-
ser neuen Kardinaltugend siehe »Reallexikon fiir Antike und Christentum« 748£., auch
»Dictionnaire de Spiritualité« 1146 ff.

% Q. Schaffner, 1959, 210. »Demut ist fiir Augustin nicht einfachhin eine Tugend neben
den anderen, sondern die Voraussetzung aller Tugenden, die ohne sie in ihr Gegenteil
verkehrt werden; sie ist vor allem die unerlafliche menschliche Bedingung fiir Empfang
und Bewahrung der Gnade« (T. Ring, Kommentar zu Augustinus’ »Schriften gegen die
Pelegianer«, Bd. IIT, 1991, 247) Siehe hierzu auch »Reallexikon fiir Antike und Chri-
stentume 735 ff.

® Vgl. Thomas Ring, ebenda 247; O. Schaffner, 1959, 74.

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://dol.org/10.5771/9783495997475-15 - am 18.01.2026, 00:22:43. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (i xmmm


https://doi.org/10.5771/9783495997475-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zu den Schwierigkeiten um die Demut

zu bezeichnendes theologisches Deutungsschema — freilich nur skiz-
zenhaft — aufzurollen. Die Abhandlung des Moraltheologen Viktor
Cathrein soll hierfiir als grobe Leitlinie dienen. In ihr finden sich die
typischen Argumente und Positionen exemplarisch versammelt, wel-
che auch das Vulgirverstiandnis einer religios motivierten Demut tief
geprigt haben. Zur Notwendigkeit der Demut schreibt Cathrein zu-
sammenfassend: »An sich betrachtet, ist das Klein- und Geringsein
und ebenso das Streben, sich in den Grenzen der Kleinheit und Ge-
ringfiigigkeit zu halten, nichts Gutes und Erstrebenswertes, wohl
aber kann es gut und begehrenswert sein, wenn man es betrachtet,
insofern es dem Menschen nach seiner Natur und seiner Stellung
zum Schopfer angemessen ist oder entspricht. Der Mensch erkennt,
daf er aus sich nichts ist als Armseligkeit und Stinde, und daf es ihm
deshalb gebiihrt, sich in den Grenzen seiner Kleinheit zu halten.«*
Diese Haltung nun »bewirkt« — so Cathrein wértlich — »schon hie-
nieden die Eintracht und den Frieden zwischen Gott und den Men-
schen«®.

Der Demut ist somit Grund und Wirkung zugewiesen: Ersterer
besteht in der Siindigkeit des Menschen, deren Erbschaft seine Stel-
lung vor Gott markiert, letztere in der Befriedung des darob erziirn-
ten Schopfers. Die Bedingung der Moglichkeit sowohl des stindigen
Geschopfs wie des zornigen Schopfers ist die geschenkte Freiheit, die
der Mensch missbraucht, in dem er die Prifung Gottes nicht bestan-
den hat. Durch die freie Tat des Menschen sind »Siinde und Tod«%,
Verderben insgesamt in die Welt gebracht. Demut ist deshalb gleich-
bedeutend mit einem Schuldbekenntnis universalster Art, welches
die Rollen zwischen Gott und Mensch in drastischer Gegensitzlich-
keit festlegt: » Alles Gute sowohl in der Ordnung der Natur als in der
Ordnung der Gnade« kommt von Gott, vom Menschen »nur die
Siinde mit thren Folgen.«** Dieser der Demut unterlegten Aufteilung
entspricht die von ihr empfohlene Haltung vor Gott. Mit der mora-
lischen »Niedrigkeit« des Mensch muss das Bewusstsein der » Arm-
seligkeit und Stinde« einhergehen, der Geringschitzung alles Men-
scheneigenen. Denn — so auch lesen wir bei O. Schaffner —: »Was der

® 1920, 55.

1 Ebenda, 101.
* Ebenda, 43.

% Ebenda, 26 1.

@

o

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

https://dol.org/10.5771/9783495997475-15 - am 18.01.2026, 00:22:43. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (i xmmm


https://doi.org/10.5771/9783495997475-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Problem mit der Demut

Mensch sich hinzu erwarb als sein Eigentum, war die Stinde.«** Aus-
gangspunkt dieser Demutslehre ist also ein Gottesbezug, der sich
einzig und allein negativ niederschlidgt: in der menschlichen Abir-
rung davon. Von den gottlichen Vor-gaben ist nichts mehr vorhanden
als nur ihr Fehlen im »Elend der Stinde«*. Demut ist das Bekenntnis
dieser conditio humana im Hinblick Gottes, deren Wirkung als Be-
friedung Gottes und darauffolgende Erlosung propagiert wird. Vollig
ernst gemeint ist der Ausdruck des Theologen S. Carlson, der den
Mensch aus dieser Demutssicht heraus als »repair job of God«*® be-
zeichnet.

N. Berdjajew hat den Ungereimtheiten einer derartigen Position
mit dem Begriff der »Komodie« sarkastischen Ausdruck verliehen.
Das Humoreske eines so vorgestellten Gottesverhaltnisses besteht
darin, dass der Mensch — als Geschopf Gottes — auf einer Strafbank
sitzt, die wiederum nur von Gott geschnitzt sein kann. Ist der
Mensch das »aus Nichts« geschaffene Werk eines allmichtigen und
allwissenden Gottes, wie die Demutslehre voraussetzt, so ist die oben
geschilderte Situation letztlich nichts anders als ein Spiel Gottes mit
sich selbst: »Die Komddie oder das Spiel Gottes mit sich selber be-
steht hier darin, dafd Gott, den Menschen mit der Freiheit ausstat-
tend, in seiner Allwissenheit ja doch um alle Folgen dieser Freiheit
wuflte — um Siinde, Boses, kosmische Qual und Leiden, ewige Ver-
derbnis und ewige héllische Qualen einer unbestimmten und offen-
bar ungeheuren Anzahl von ihm zum Wohle erschaffener Wesen.
Der Mensch erweist sich als nichtiges Spielzeug, das seine Freiheit
von auflen erhilt und dem zugleich eine das Maf seiner Krifte tiber-
steigende Verantwortung auferlegt wird. Er ist grof8 nur in seinem
Fall. {...) Die Soteriologie der traditionellen theologischen Systeme
[aBt sich leicht ausdeuten als eine unwiirdige Korrektur Gottes an
dem von ihm begangenen Fehler, die zugleich die Form eines Straf-
prozesses annimmt.«*

Es ist also eine der Theologie immanente Perspektive, aus der
die Demutsdeutung obiger Art sich ins Karikaturhafte zu verzerren
droht. Denn die von ihr gezeichnete Siindhaftigkeit als wesentliches
Merkmal des menschlichen Gottesbezugs hat einen Bumerangeffekt

# . Schaffner, 1959, 178.

% Fbenda, 98.

% S, Carlson, 1953, 26.

 N. Berdjajew; 1932/33, 323.

42 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://dol.org/10.5771/9783495997475-15 - am 18.01.2026, 00:22:43. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (i xmmm


https://doi.org/10.5771/9783495997475-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zu den Schwierigkeiten um die Demut

auf das darin implizierte Gottesbild selbst. Thr Demutswurf lasst letz-
teres nicht unbeschadet hinsichtlich seiner wesentlichsten Charakte-
ristiken der Géttlichkeit: Allwissenheit und Vollkommenheit — vor
allem aber auch Liebe. Im Hinblick auf diese erscheint die »Komodie«
Berdjajews als ein Stiick besonders schwarzen Humors.

Aber auch in der Sichtweise, die sich nur auf die expliziten Pri-
missen dieser Demutssicht einlisst, ist ein innerer Riss kaum zu ver-
bergen. Nicht miide werden namlich die Demutdeuter obiger Schule
in der Beschworung der »totalen Abhéngigkeit«*® des Menschen vor
Gott, der sich mit Paulus fragen muss: »Was hast du, das du nicht
empfangen?« (1 Kor. 4,7)%. Alles als Gnade, »freies Geschenk« Got-
tes zu betrachten (»Dasein, Korperkrifte und Geistesgaben«!%), lasst
aber die Frage als unvermeidbar erscheinen, woher dann das ver-
meintliche Eigentum des Menschen, welches in der Stinde besteht,
kommen soll. Die Voraussetzung des uneingeschrinkten mensch-
lichen Empfangens all dessen, was er ist, entzieht dem Sprechen von
einem stindigen Eigenfum des Menschen die Grundlage.

Wie sehr diese Demutslehre vollends ins Lavieren gerit, wird
sichtbar in ihren Interpretationsversuchen der Demut Jesu. Diese
stellt einen Stolperstein dar, um den sie nur mit Miihe und Not her-
um kommt™®.

% Vgl. O. Schaffner;, 1959, 178.

* Ebenda.

1 Ebenda.

19 Mit sauberen Trennungen innerhalb des Wesens Christi trachtet Cathrein das Pro-
blem zu bewiltigen. Denn offensichtlich mag der Grund der Demut des Gottessohns
nicht im siindigen Menschsein liegen. Fingedenk dessen pladiert Cathrein fiir eine
Zweiteilung des Gottlichen und Menschlichen in Jesus, welches dann wiederum unter-
schieden wird vom gewthnlich Menschlichen, insofern es nicht siindig sei, aber dennoch
begrenzt — dies sei dann der hinreichende Grund der jesuanischen Demut. Die fragliche
Plausibilitit der Argumentation soll wirtlich wiedergegeben werden: »Christus ist Gott
und Mensch zugleich. Die zweite Person der Gottheit besitzt die gttliche Natur von
Ewigkeit her, die menschliche hat sie in der Zeit aus Maria, der Jungfrau, angenommen.
Nach seiner géttlichen Natur kann Christus nicht demiitig sein. Demut iiben kann nur
der Unvollkommene, Beschrinkte, weil nur er iiber das ihm gebithrende Maf8 von
Gréfe hinausstreben kann. Gott aber ist nach seiner Natur der unendlich Grofle und
Vollkommene, iiber den hinaus keine Gréfle mehr méglich ist. Christus ist jedoch auch
Mensch, wahrer Mensch, in allem uns dhnlich geworden mit Ausnahme der Siinde, und
als Mensch, nach der angenommenen menschlichen Natur, konnte, ja mufte er demiitig
sein. Denn das Gesetz der Demut reicht so weit als die verniinftige Geschopflichkeit,
weil diese notwendig den Begriff allseitiger Beschrinktheit und Abhingigkeit in sich
schliesst.« (1920, 69)

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

https://dol.org/10.5771/9783495997475-15 - am 18.01.2026, 00:22:43. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (i xmmm

45


https://doi.org/10.5771/9783495997475-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Problem mit der Demut

Gerade der Blick auf die Demut Jesu gestattet jedoch eine andere
Offnung zum Thema, die A. Schlatter im Hinweis auf die » Verbun-
denheit«!® stark gemacht hat. Letztere steht, so will Schlatter zeigen,
im Zentrum der Beziehung zwischen Gott und Mensch, so wie Jesu
sie gelebt und gelehrt hat. Auf dieser Grundlage vermag die Frage des
Paulus — »Was hast du, das du nicht empfangen?« — wiederum Aus-
gang der Demutsbegriindung zu sein. Diesmal jedoch mit fast gegen-
sitzlicher Pointierung. Nicht der Abfall des Menschen von Gott, son-
dern — gegenteilig — die von Gott nicht abzusondernde Stellung des
Menschen stellt hier das Demutsmotiv. Nicht die Siinde als mensch-
liches Eigentum, dessen Ursprung unerklirlich ist, sondern die Ver-
fehltheit des Eigentumsdenkens als solches speist ihre Einstellung;
positiv formuliert: die Unmdoglichkeit, einen von Gott zu trennenden
Selbstbestand des Menschen zu denken. Nicht die unterschiedlichen
Relationen der Gott-Mensch-Relation (des kleinen bzw. stindigen
Menschen im Verhiltnis zum unermesslichen und guten Gott) be-
stimmen ihren Akt, sondern das Bewusstsein der Relation — sprich
Bezichung — als solcher. Deshalb zielt dieses Demutsverstindnis
nicht auf Selbstbeschrinkung oder auf beharrliches Kleinhalten, son-
dern auf die gelebte »Offenheit fiir das Geheimnis«'®, in der ein
Geschehen des universalen Bezugs erfahrbar gemacht werden will.
Die Realisierung dieser Offenheit setzt Demut deshalb voraus, weil
die Gefahr des Verschlusses bzw. Ausschlusses dieses Bezugs vor al-
lem in einem gesichtet wird: in der moglichen Selbstverstellung im
Fokus auf das Eigene.

V. Uberleitung

Von hier aus ldsst sich wieder eine Briicke zurtick zu Scheler schla-
gen. Seine Demutsintuition, die einen Uberschlag von Selbstverlust
in Selbstgewinn zum Ausdruck bringt, ldsst ein hintergriindiges Mo-
tiv der zuletzt skizzierten Art vermuten. Ein Verweis auf William
James bekriftigt dies. Scheler zitiert folgenden Abschnitt aus der
Schlussbetrachtung des »Pluralistischen Universums«: »Luther war
der erste Moralist, der die Kruste dieser ganzen naturalistischen
Selbstgentigsamkeit wirksam durchbrach, wobei er annahm (und dar-

102 A, Schlatter, 1904, 79 ff.
1% M. Heidegger, 1959, 26.

44 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://dol.org/10.5771/9783495997475-15 - am 18.01.2026, 00:22:43. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (i xmmm


https://doi.org/10.5771/9783495997475-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Uberleitung

in hatte er moglicherweise recht), daf3 dies schon Paulus getan hitte.
Die religiose Erfahrung des Luther’schen Typus fithrt zum Bankrott
aller unserer naturalistischen Prinzipien und Mafistibe: sie zeigt,
man ist nur stark, wenn man schwach ist. Man kann nicht nur von
Stolz oder Selbstgentigsamkeit leben. Es gibt ein Leben, in dessen
Lichte alle nattirlich begriindeten und landldufigen sittlichen Bewer-
tungen, Vortrefflichkeiten und der Selbstschutz unseres Charakters
als etwas dufSerst kindisches erscheinen. Ehrlich seinen eingebildeten
Stolz aufgeben und auf die Hoffnung verzichten, aus eigener Kraft
gut sein zu konnen, das ist die einzige Pforte zu den tieferen Berei-
chen des Kosmos.«1%

Was die Stirke der Schwiche mit den erwihnten »tieferen Be-
reichen des Kosmos« zu tun hat, das zeigt neben Luther (und Paulus)
auf vielleicht systematischste Weise ein anderer: Meister Eckhart. Er
versucht eine Haltung nahezubringen, die an keinem Halt im Eignen
haftet, und eben dadurch die eigenen Grenzen zu durchschlagen ver-
mag. Jakob Bohme bringt nach ihm aus unterschiedlicher Perspektive
die Entdeckung der Moglichkeiten einer solchen Haltung vor. Beide
jedoch postulieren nicht nur die eréffnende Tiefe einer Demut, die
neue Erfahrungsbereiche erschliesst. Sie ergriinden auch das Wesen
des Menschlichen auf eine solche Moglichkeit hin. Menschliches
Sein und Wollen sehen sie in ein beziehungshaftes Urereignis invol-
viert, welches letztlich die Grundlage der Demut stellt, diese aber
wiederum zu seiner Offenlegung bedarf. Dieser grossartige Zirkel
einer Demutsdeutung fihrt in Gedankentwiirfe bei Eckhart und
Bohme, denen zu folgen sich lohnt. Sie stellen menschliche Selbst-
verstindnisse dar, die heute weitgehend verschwundene Denk- und
Lebensraume aufscheinen lassen.

Ein fernes (auch verzerrtes) Echo ihres Demutsdenkens an der
Epochenschwelle zur Gegenwart sei als abschliessende Betrachtung
angehingt. Es tont ausgerechnet bei demjenigen Denker nach, der
vordergriindig als scharfster Demutskritiker bekannt ist: Friedrich
Nietzsche.

10¢ Scheler, 1919, 29 bzw. W. James, 1994, 196.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

https://dol.org/10.5771/9783495997475-15 - am 18.01.2026, 00:22:43. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (i xmmm


https://doi.org/10.5771/9783495997475-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	I.  Zur Dissonanz einer Dissertation über Demut
	II.  Näheres zur Motivation
	III.  Demut und Denken
	IV.  Zu den Schwierigkeiten um die Demut
	1.  Gedanken vorweg
	2.  Aspekte der ethischen Debatte
	3.  Blick zurück
	4.  Andere Ansätze
	5.  Theologische Muster

	V.  Überleitung

