3. Jakob Bohmes offenbarende Dynamik
der Demut

»Nichts ist so schwer zu verstehen wie die Demiitigen, Herr.
Schon bis man sie erkennt, geht es lange. Zuerst habe ich sie
immer verachtet, bis ich erkannte, daf3 sie die grossen Meister
des Sterbens sind.«

(Friedrich Diirrenmatt: »Nichtliches Gespriich mit einem ver-
achteten Menschen«. Werkausgabe in dreifSig Binden, Bd. 17,
1986, 22).

. Uberleitende Bemerkungen
1. Von Eckhart zu Béhme

Der Wechsel zu Bohme macht tiberleitende Worte notwendig, nicht
nur wegen des zeitlichen Sprungs von ca. dreihundert Jahren, der
zugleich einen Epocheniibergang markiert'. Denn, wie schon er-
withnt, Meister Eckharts Denken ist keineswegs >typisch mittelalter-
lich¢, vielmehr offenbart es Ziige, die bei Cusanus als Wende in die
Neuzeit begriffen werden®. Dies mag auch erkliren, dass Eckhart —

1 Zur problematischen, aber nach wie vor gingigen Epocheneinteilung vgl. H. B. Gerl
»Die Problematik der Epochenschwelle« (in H. B. Gerl, 1989). Einige Autoren wollen
Bhme nicht nur als Denkerfigur an der Epochenschwelle zur Neuzeit, sondern gezielt
als einen Vertreter der Renaissance-Philosophie verstanden wissen. In diesem Sinn
schreibt N. Berdjajew: »Er wurzelt noch im Mittelalter, ihm haftet der mittelalterliche
mystische Realismus an. Aber in ihm brodelt bereits das Blut des Reformations- und
Renaissancemenschen. Er hat eine renaissancemifSige Einstellung zum kosmischen Le-
ben, zur Natur und ein SelbstbewuBstein, das iiber dem des mittelalterlichen Menschen
steht. Was den Dynamismus seiner Weltanschauung, sein Interesse fiir Genesis und
Werden, sein Gefiihl fiir den Kampf entgegengesetzter Prinzipien und die fiir ihn
grundlegende Idee der Freiheit anbelangt, so ist Bohme ein Mensch der Neuzeit« (1932,
318). Aus dhnlichen Beweggriinden zihlt auch E. Bloch B6hme unter die Philosophen
der Renaissance (1972, 69-83). H. B. Gerl findet es ebenfalls fraglos berechtigt, B6hme
unter die Renaissance-Philosphen aufzunehmen (1989, 85-90). Daneben jedoch wird
Bshme von zahlreichen auch als Vertreter des » Typus des Barockmenschen« aufgefasst
(Vgl. G. Bonheims Zusammenfassung, 1992, 50, Anm. 31).

? Vgl. zum Beispiel W. Schulz, der sein Buch iiber den »Gott der neuzeitlichen Meta-

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A 129

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

obwohl sein Lebensweg einem anerkannten Lebensmuster des
blithenden Mittelalters entspricht, und er sich in den herrschenden
Ausdrucksformen seiner Zeit vermittelt — schliesslich als unortho-
doxer Fremdkorper identifiziert und von der bertichtigten pépst-
lichen Bulle »In agro dominico« im Jahre 1329 verurteilt wurde®. So
untypisch Meister Eckharts Werk die mittelalterliche Scholastik ver-
tritt, so irregulir auch steht Bohmes Denken in der geistigen Land-
schaft seiner Zeit. Beiden gemeinsam zu sein scheint, dass sie einer-
seits zu einem hohen Mass die geistigen Strémungen ihrer Zeit
reflektieren und verdichten, andererseits aber von den jeweils domi-
nanten Zeitgeistvertretern als anstdssig empfunden und abgeurteilt
worden sind.

In der Figur Jakob Bshmes finden sich zunichst wie bei Eckhart
typische Variablen der Zeit wieder. Sogar jene Merkmale seines An-
satzes, die sich auf den ersten Blick von Meister Eckhart unterschei-
den, weisen bereits eine andere Epoche aus. Gemeint ist damit nicht
in erster Linie die damals noch relativ »neue« Konfession Bshmes,
der Protestantismus, den man stark aus seinen Schriften heraus-
spiiren wiirde. Angesprochen ist eher der dem Mittelalter noch frem-
de Bezug zum Natur-Raum, welcher jedes von Bohmes Werken
durchdringt®. Sein Naturzugang unterscheidet sich aber wesentlich

physik« (1957) mit Cusanus beginnen lisst, das damit einbrechende »Neue« und die
Neuzeit Priagende aber explizit mit Meister Eckhart in Verbindung bringt. Schulz er-
blickt den Neuansatz des Cusaners, den er auf Eckhart zuriickverfolgt, darin, dass Gott
»als intelligere und damit als Subjekt im modernen Sinne bestimmt (wird).« (1957, 14)
Daraus entwickelt sich letztlich, so Schulz, die der Neuzeit eigene Philosophie der Sub-
jektivitit, die in Hegel kulminiert: »Hegel bringt diesen modernen Begriff des Subjektes
in dem bekannten Satz zum Ausdruck, daf3 alles darauf ankime, sdas Wahre nicht als
Substanz, sondern eben so sehr als Subjekt aufzufassen und auszudriicken« (...). Aber
Hegel zieht mit diesem Satz nur die letzte Konsequenz aus dem ihm vorausgehenden
Denken, denn der Sache nach ist seit dem Beginn der Neuzeit unser moderner Begriff
der Subjektivitit wirksam: das eigentlich Seiende wird gerade nicht mehr als dinglich
vorhandenes, substantielles Ftwas, sondern als geistig-ichhafter Selbstvollzug be-
stimmt. Diese positive Bestimmung Gottes als reine Subjektivitit findet sich bei Fck-
hart.« (Ebenda, 15). Zur Bestimmung des Cusaners als Initiationsfigur der Neuzeit vgl.
auch H. B. Gerl, 1989. Zu Griinden und Hintergriinden der Wahl des Cusaners als Figur
der Epochenschwelle orientiert auch die problematisierende und vielschichtige Analyse
von H. Blumenberg (1966, 435-523).

* Zu den Hintergriinden der Verurteilung: H. Stirnimann, R. Imbach (Hg.), 1992.

* Gernot Bohme zihlt ihn aufgrund dessen sogat, wenn auch unter gewissen Vorbehal-
ten, zu den »Klassikern der Naturphilosophie« (1989, 158-170). G. Haensch macht sei-
nerseits die Figenart der Mystik Béhmes im Unterschied zur mittelalterlichen Mystik

130  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Uberleitende Bemerkungen

von der quantitativ berechnenden Methodik, die die neuzeitliche
Wissenschaft im eigentlichen Sinne kennzeichnet. »Er hatte ein
vollig qualitatives Naturbild, das den dufSersten Gegenpol darstellt
zu der mathematischen Naturwissenschaft seit Gallilei und
Newton«, so Ernst Bloch.® Mit einem solchen qualitativen Naturbild
aber steht Bshme nicht allein, sondern reprisentiert wiederum eine
zu seiner Zeit vorherrschende, durch Paracelsus gepragte, deutsche
Forscher-Atmosphire®.

Der eigentliche Ort, an dem Bshme sowohl Kind seiner Zeit ist
und zugleich enfant terrible, betrifft wohl den auffilligsten epochen-
spezifischen Unterschied zu Meister Eckhart: namlich den untiber-
sehbaren Sachverhalt, dass in Jakob Béhme kein Kleriker, sondern
ein Laie tiber Dinge schreibt und spricht, die gemeinhin zweifellos
in die Domine der Theologen gehdren’. So typisch diese Erscheinung
fir die Epoche ist, so untypisch ihre Ausprigung bei Bohme. Denn
Jakob Bohme hat ausser einer rudimentiren Schulausbildung keine
weiteren akademischen Studienginge durchlaufen. Er erhilt sich und
seine vielkopfige Familie zunichst als Schuster. Sein Denken ver-
dankt sich demnach nicht einer systematischen humanistischen Aus-
bildung; auch die Quellen seiner sonstigen Anregung liegen nach wie
vor weitgehend im dunkeln®. In der Regel verweist man auf das
Einwirken von Geistesstromungen unterschiedlicher Art, wobei vor-
nehmlich alchemistische, kabbalistische, paracelsische und weigel-
sche Einfliisse genannt werden®. Nicht nur dieser aussergewchnliche

anhand der unterschiedlichen Rollen, die der Natur darin zukommt, fest (vgl. 1975,
4174).

° E. Bloch, 1984, 72.

¢ Vgl. E. Lemper 1976, 347-360, und H. B. Gerl 1989, 71.

7 Zum neuen religitsen Selbstbewusstsein des Laien vgl. die Zusammenfassung und
den Literaturiiberblick von H. B. Gerl (1989, 24 {f.).

¢ Schon Béhmes Freund und erster Biograph Abraham von Frankenberg berichtet, dass
sich BsShmes Wortschatz, so er lateinische oder griechische Fremdworte umfasst und
Fachausdriicke aus den Bereichen der Medizin, Alchemie oder Philosohie, nicht dem
»lesen fremder Biicher« verdanke, sondern vor allem der »gepflogene(n) so schrift- als
miindlichen Kundschaft mit gelehrten Leuten«. (Vita, 16)

° Zum nach wie vor desolaten Stand der Quellenforschung vgl. G. Bonheim, 1992, 111.
und B. Gorceix, 1984, 50. Béhme selbst dussert sich iiber die Quellen seiner Anregung
vage bis abfillig. In einer vielzitierten Ausserung in seinem Erstlingswerk Aurora heisst
es etwa: »Ich habe viel hoher Meister Schriften gelesen, in Hoffnung den Grund und die
rechte Tieffe darinnen zu finden; aber ich habe nichts funden, als einen halb-todten
Geist, der sich dngstet zur Gesundheit, und kan doch um seiner grossen Schwachheit
willen nicht zur vollkommenen Kraft kommen.« (Mr, 10, 27.) Nach G. Bshme ist als

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A 131

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

132

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

Ursprung der Bohmeschen Philosophie begriindet seine Sonderstel-
lung. Wie Eckhart sitzt auch er zwischen den Stiihlen verschiedener
Identitdten, die sich zwischen Philosophie und Mystik, Theosophie
und Gnosis bewegen — um nur einige zu nennen®. Entsprechend
streut sich seine Ausstrahlungskraft, tiber die man bereits in einem
philosophischen Nachschlagewerk lesen kann: »Obwohl einer der

»Hauptbildungsquelle« J. Bohmes vor allem die »Luther-Bibel« zu betrachten. Zur Wir-
kungsart sonstiger Einfliisse fasst G. Bhme zusammen: »Neben den Einfliissen der
Bibel hat man solche aus der mittelalterlichen Mystik, der Kabbala, aus der Alchimie,
von Paracelsus und Valentin Weigel bei Bhme festgestellt. Diese Einfliisse sind zwar
deutlich, aber auch unbestimmt. Man kann sie als atmosphirisch bezeichnen: Bshme
bezieht sich niemals »diszipliniert< auf Vorginger oder Traditionen, d. h. durch Zitat und
Diskussion, sondern er verwandelt sich Terminologien, Lehrstiicke, Modelle in héchst
freier Weise an. Es ist auch anzunehmen, daf3 er diese Traditionen nur zum Teil durch
eigene Lektiire aufgenommen hat, zum anderen Teil aus Gesprichen mit gelehrten
Freunden« (1989, 160f. Vgl. hierzu auch E. Lemper, in: J. Garewicz und A. M. Haas,
1994, 561.). Der Bezug zur Alchemie ist schon deshalb naheliegend, weil B6Shmes Hei-
matstadt Gorlitz in der zweiten Hilfte des 16. Jahrhunderts ein Zentrum des Paracelsis-
mus war (vgl. E. Lemper, 1970, 347-360 und 1976, 42f.). Bhme selbst méchte aber
explizit zu verstehen geben, dass er nicht als Alchemist betrachtet werden will (vgl.
My, 22, 105). Sein Riickgriff auf alchemistisches Vokabular motiviert sich u.a. vor allem
dadurch, die eigenen Gedanken in bereits vorherrschenden Denkmodellen zuginglicher
zu machen. Auch Bshmes Nihe zur Kabbala lisst sich nicht durch eine bestimmte quel-
lenmissige Anregung festmachen. Hier hilt man sich ebenfalls an die inhaltiche Gedan-
kenverwandtschaft, auf die G. Scholem des 6fteren mit Nachdruck hingewiesen hat: »Es
ist unmoglich zu iibersehen, dafl diese Lehre (des Sohars D. S.), deren faszinierender
Tiefsinn nicht abzustreiten ist, eine héchst merkwiirdige Parallele in den Ideen des gro-
Ben deutschen Theosophen Jakob Boehme (1575-1624) gefunden hat (...). In der Tat ist
die Lehre Boehmes vom Ursprung des Bisen, die so viel Aufsehen gemacht hat, ganz
kabbalistisch gedacht. (...) Dariiber hinaus kann nun iiberhaupt gesagt werden, daf3
unter allen christlichen Mystikern Jakob Bshme derjenige ist, dessen Denken gerade in
seinen originellsten Antrieben die engste Affinitit zur Kabbala aufweist. (...) Er hat die
Welt der Sefiroth, wenn man so sagen darf, von sich aus noch einmal entdeckt. Freilich
ist denkbar, daf3 er spiter, nach seiner Erleuchtung, als er durch gelehrte Freunde einiges
iiber Kabbala erfuhr, seine Ideen den kabbalistischen stirker angeglichen hat.« (G. Scho-
lem, 1957, 259. Vgl. hierzu auch Ders., 1992, 133). Eine frithe, wenn auch ungenaue
Gegeniiberstellung Bshmes und Paracelsus leistet A. Bastian, 1906, 178 ff. Ausfiihrli-
chere Darstellungen in neuerer Zeit bieten z.B. G. Bhme (1989, 121-139), vor allem
A. Miller-Guinsburg (1980, 96—118). Inhaltliche Briicken zu weigelschem Gedankengut
zeigen u.a. E. Lemper (vgl. 1976, 133 ff.) und S. Wollgast (1988, 713 f£.) auf.

19 »Was war er nun selbst? Mystiker oder paracelsischer Realist? Gnostiker oder Alche-
mist? Visionir oder Philosoph? Dichter oder Denker? Dogmatiker oder Empiriker?
Christ oder homo religiosus im weitesten Sinn? Pantheist oder Theist? Theosoph oder
Dialektiker? Voreilig wire es, derlei Fragen, die sich leicht vermehren liefen, einseitig
zu beantworten. Widerstehen wir der Versuchung, dann ahnen wir etwas von dem
Spannungsreichtum dieser Erscheinung.« (H. Grunsky, 1984, 111.)

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Uberleitende Bemerkungen

schwerstverstindlichen Autoren, wirkte er, nicht zuletzt durch seine
Sprachgewalt, gleichermafien auf einfache Gemiiter wie auf differen-
zierteste Geister, so auf Angelus Silesius, Oetinger, Hamann,
St. Martin, Schelling (der ihn »eine Wundererscheinung in der
Geschichte der Menschheit« nannte), Hegel, Goethe, Lichtenberg,
Novalis, Berdjaev u.a.«"

1 G. Schischkoff (Hg.): Philosophisches Wérterbuch. Die sonderbare Wirkkraft von
Bohmes Ausstrahlung fithrt H. B. Gerl in folgendem Uberblick vor Augen: »Bohme
wurde aus einem Schuhmacher zum >philosophus teutonicus< des 17. Jh. Schon diese
Entwicklung vom einfachen Handwerker zu einem im europaischen Raum weithin ge-
lesenen und bis in die Gipfelleistungen der Philosphie des 19. Jh. wirksamen Philoso-
phen ist ritselhaft und mit der gewohnten schulischen Ausbildung nicht zu erkliren.«
(H. B. Gerl, 1989, 87). Auch A. Koyré erinnert: »N’oublions pas toutefois que F Schle-
gel, que Lichtenberg, que Tieck 'ont proclamé 1'un des plus grand écrivain des [/ Alle-
magne.« ( 1970, XV) Obwohl Béhmes Finfluss auf wesentliche geistesgeschichtliche
Stromungen unzweifelhaft ist, hat er nie endgiiltige Aufnahme gefunden in die Reihen
der klassischen Philosophen: »Boehme was barred from the ranks of the philosophers,
his works dismissed as the aberrant rambling of a disordered mind« (R. Brown, 1977, 81.
Vgl. dazu auch G. Wehr 1994, 192). Er findet sich iiblicherweise einem —wie W. Schulz
treffend formuliert — »Nebenweg des deutschen Philosophierens« zugeordnet, »der seit
dem Mittelalter neben dem Hauptweg der Philosophie der Ratio und des Begriffes ein-
herlduft und als »theosophische Naturphilosophie« bezeichnet zu werden pflegt«
(W. Schulz, 1975, 12). Bereits J. Hamberger stellt fest, dass man Bshme zwar {iberall in
die Geschichte der Philosophie aufgenommen finde, »indem man ihn aber nur den
sogenannten Mystikern oder Theosophen beizahlt, will man ihn doch von der Reihe
der eigentlichen Philosophen ausschlieflen« (1844, XXV1I). Kommentare wie diese deu-
ten zur Geniige die spannungsvolle Rezeptionsgeschichte Béhmes von seiten der soge-
nannten mainstream-Philosophie an, deren Bewunderung fiir den Gérlitzer Denker
Hand in Hand geht mit einer abwehrenden Auseinandersetzung, die an Ernsthaftigkeit
und Systematik meistens zu wiinschen iibrig lasst. (Vgl. hierzu die vergniiglich zu le-
sende Abrechnung mit der geisteswissenschaftlichen Forschung, die sich G. Bonheim
vorgenommen hat in einem Kapitel seines Bshme-Buches mit dem sprechenden Titel
»Stand der Bohme-Forschung und die Wissenschaftlichkeit ihres Desinteresses«, 1992,
5-58). Fiir die gemischte Uberschwenglichkeit der Bshme-Begeisterung legt in neuerer
Zeit Frnst Bloch Zeugnis ab, der in seinen Vorlesungen iiber die »Renaissance-Philoso-
phie« notiert: »Die Antwort Bshmes auf seine Grundfrage: Wie stehen Licht und Fin-
sternis in der argen Welt? war grofle Griibelei, mit sehr viel triiber Mystik, aber auch
mit der tiefsinnigsten Dialektik, die es seit Heraklit gab.« (1972, 70. Zum Einfluss
Bhmes auf Bloch vgl. G. Bonheim, unveréffentlichter Vortrag, 2.5.1993, Gérlitz, K. P.
Steinacker-Berghiuser, 1973). Dieser Mischton aus Bewunderung und Distanzierung
kennzeichnet die meisten Bshme-Wiirdigungen. Hegel, der wie Schelling auf B6hme
durch die Vermittlung von Franz v. Baader gekommen ist (welchem massgeblich die
idealistische Bohme-Entdeckung zu verdanken ist, hat dieser in seiner Begeisterung
sogar eine eigene Vorlesungsreihe iiber ihn abgehalten, vgl. Simtliche Werke, Bd. 13),
raumt dem Gorlitzer erstaunlich viel Platz in seiner Geschichte der Philosophie ein
(mehr als z. B. Locke oder Hobbes). Seine Behandlung liefert ein exemplarisches Beispiel

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A- 133

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

Das schwer Einzuordnende der Figur und des Werks von Jakob
Bohme verstirkt sich noch durch sein eigenes Selbstverstindnis.
Denn er vermittelt seinen Gedankenkosmos nicht etwa nur mit der
neu aufkommenden Selbstgewissheit des Laien, sondern mit einem

fiir das wertende Nebeneinander in der Auseinandersetzung mit Bshme. Einerseits hebt
Hegel die »gréfte Tiefe« dieses Mannes hervor, in dem das »Bediirfnis des Spekulati-
ven« nicht zu verkennen sei — eine der héchsten Anerkennung nach Hegelschen Mas-
staben (1986, 188£.). Andererseits aber durchsetzt Hegel seine Wiedergabe der Béhme-
schen Philosophie mit seinem expliziten Missfallen an der »rohen« und »barbarischen«
Gedankenform. (»Barbarisch« oder »Barbarei« findet sich zehn Mal in Hegels Darstel-
lung von Béhmes Philosophie, vgl. 1986, 91{f.). Zum Verhiltnis von Hegel zu Bshme
vgl. z.B. L Schiissler, 1965, D. Walsh, 1994, G. Bonheim, 1992, 22 ff., K. Albert, 1986,
1391f.). Das Verhiltnis von Schelling zu Bshme ist bereits zum Thema zahlreicher For-
schungsarbeiten geworden (Vgl. z.B.: E Brown, 1977 und 1996, G. Bruneder, 1958,
K. Leese, 1927, R. Schneider, 1938, Ernst Benz, 1955). Der Einfluss Béhmes auf Schel-
lings spitere Werke, insbesondere auf seine Schrift »Uber das Wesen der menschlichen
Freiheit« ist nicht zu iibersehen, wobei Schelling »ohne gerade Bshme'n zu nennen,
&fters ganz mit dessen eigensten Worten redet« (J. Hamberger, 1844, XXXIX). Obwohl
Schelling bereits frith als »Lobredner Jakob Bshmes« auftrat (E. Benz, 1955, 29), und
obwohl sich in seinem Nachlass ein 30seitiges Exzerpt aus eigener Hand, {iberschrieben
als »Populire Darstellung des ganzen Systems Jakob Béhms«, gefunden hat (vgl. hierzu
L. Knatz, in: H. Baumgartner und W. Jakobs, 1996, 297), hat Schelling merkwiirdiger
Weise seinen Bezug zu Béhme nie wirklich explizit gemacht. Ausser iiberschwenglichen
Kommentaren wie: »Man kann nicht umhin, von Jakob Bshme zu sagen, er sei eine
Wundererscheinung in der Geschichte der Menschheit und besonders in der Geschichte
des deutschen Geistes« (Philosophie der Offenbarung, 1974, 123) blieb es anderen vor-
behalten, auf die eindeutige geistige Verwandtschaft Schellings zu Béhme hinzuweisen
(z.B. auch N. Berdjajew, 1932/33, 330). Eine Bemerkung Schopenhauers bringt diese
Verwandtschaft hinsichtlich Schellings Freiheitsschrift in etwas bissiger Form zur Be-
achtung: »Es ist fast nur eine Umarbeitung von Jakob Bshmes Mysterium Magnum, in
welchem sich fast jeder Satz und jeder Ausdruck nachweisen lif3t. Warum aber sind mir
bei Schelling dieselben Bilder, Formen und Ausdriicke unertriglich und lacherlich, die
ich bei Jakob Béhme mit Bewunderung und Rithrung lese? — Weil ich erkenne, daf$ in
Jakob Bshme die Frkenntnis der ewigen Wahrheit es ist, die sich in diesen Bildern aus-
spricht. Wire dieselbe gottliche Erkenntnis in Schelling wirksam gewesen, die in Boshme
lebte, so hitte sie nach seiner Individualitit andere, nach seinem grésseren Verstande
bessere, d.h. abstraktere, reinere Ausdriicke gefunden.« (Handschriftlicher Nachlafs T11,
131, zit. bei G. Bruneder 1958, 101, Anm. 21). Im Ubergang zur nachidealistischen Phi-
losophie macht Feuerbach ausgiebig auf den Gérlitzer Denker aufmerksam. In fast be-
geistertem Tonfall heisst es in seiner Zusammenfassung: »Was er namentlich tiber das
Wesen der Begierde, iiber die Pein der Leidenschaft, {iber die Lust der Freiheit und
Gemiithsidentidt, den Affect der Affectlosigkeit sagt, ist eben so tief als wahr, eben so
poetisch als ergreifend, weil er empfindet, was er denkt und sagt.« (Samtliche Werke III,
177). Dennoch dient Bohme Feuerbach letztlich nur als »lehrreichste(r) und zugleich
interessanteste(r) Beweis« dafii, dass Metaphysik nichts anderes ist als »esoterische
Psychologie« (Ebenda).

134  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Uberleitende Bemerkungen

gleichsam prophetischen Sendungsbewusstsein®?. Aufgrund seines
hochspekulativen Gedankenguts wie der Selbstgewissheit, mit der
er es vertritt, gerdt Bshme ins Kreuzfeuer der prostestantischen Or-
thodoxie®. Die Konfrontation mit den hart gewordenen Positionen
offizieller Konfessionsvertreter geschieht bei Bohme allerdings nicht
wie bei Eckhart erst gegen Ende seines Lebens, sondern in Form von
Verfolgung und Schreibverbot ab seiner ersten verbreiteten Schrift,
»Morgenrote im Aufgang, genannt Aurora¢, im Jahre 1612%.

2. Einleitendes zur Denkeigenart Béhmes

Trotz dieser Gemeinsamkeit ihres — nicht gerade lebenserleichtern-
den — Stigmas der Ungewdhnlichkeit, bedeutet der Ubergang von
Meister Eckharts zu Jakob Bohmes Werk einen extremen Wechsel.
Die philosophischen Landschaften, in die der hier untersuchte Begriff
der Demut eingebettet ist, unterscheiden sich gravierend. Inwiefern
die dusserst divergierenden Ansitze wie Ausdruckweisen beider
Denker auseinanderlaufende oder dennoch verwandte Demuts-
begriffe hervorgebracht haben, dies wird sich im Anschluss des vor-
liegenden Deutungsversuches zeigen. Zunichst soll jedoch Meister
Eckhart vergessen sein, damit wir uns vorbehaltlos in den neuen
Denkraum Bohmes begeben. Denkraum scheint als Begriff jedoch
schon eine irrefithrende Suggestion zu enthalten. Damit vorgestellte
Statik und Ubersichtlichkeit passen nidmlich nicht auf das dyna-
mische Denkgeschehen, was einen in Jakob Bohmes Texten regel-
recht fortzureissen scheint. Mithsam nur und unter einiger Anstren-
gung —auch in Absehung vieler Aspekte der wuchernden und reichen

2 Hierzu E. Benz: »Der Prophet Jakob Boehme. Eine Studie iiber den Typus nachrefor-
matorischen Prophetentums«, 1959. Vgl. auch E. Piltz: »Zum Verstindnis von Jakob
Boehmes >Autorschaft «, 1975, 9-21.

B Ausfiihrlich informiert E. Lemper iiber die Hintergriinde dieses Streits (vgl. 1976,
861f.), auch G. Wehr (vgl. 1971, 361.). J. Hamberger erklirt sich iiber die Konfrontation
Bhmes mit der — zu erneutem »Scholasticismus« — verhirteten protestantischen Front
den Umstand, dass Bshmes Wirkkreis von Anfang an massgeblich gelahmt und be-
schriankt worden sei (vgl., 1844, LV).

1 Zur ungewdhnlichen Biographie Béhmes orientiert u.a. Abraham v. Frankenberg,
(aufgenommen im 10. Bd. der hier zitierten Bohme-Werke), W. E. Peuckert 1924,
P. Deussen 1925, H. Grunsky 1984, G. Wehr 1971. Besonders ausfiihrliche Darstellun-
gen, die auch auf das kulturelle und politische Umfeld Béhmes detailliert eingehen,
bieten vor allem E. Lemper, 1976 und J. Hoffmeister, 1975.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A- 135

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

Gedankenfiille — [dsst sich ein systematisch gerader Pfad durch den
Strudel der Darlegungen bahnen.

Jakob Bohmes Spekulationen sind nicht durch die alte Ordnung
eines scholastischen Darstellungskodexes, auch nicht durch die in sei-
ner Zeit neu aufkommende Darstellungsart »more geometrico« ge-
bandigt. Als Autodidakt schreibt er ungeziigelt von akademischen
Normen in einer so bewunderten wie beklagten Sprache, die — in
einer klassischen Formulierung Hegels — »die Wirklichkeit als Be-
griff« gebraucht®. Hinzu kommt, dass sein universaler Denk-
anspruch vor (fast) nichts halt macht. Die Erklirfreude des »philoso-
phus teutonicus« hat bereits Ludwig Feuerbach zum stichelnden
Kommentar verleitet: »Er (Jakob Bohme) will uns nicht nur erkldren,
wie aus der Natur Gottes der Geist Gottes, sondern auch wie aus der
Natur oder dem Wesen Gottes die wirkliche Natur entsteht — erkla-
ren, wie Sonne, Mond und Sterne, Himmel und Erde, Feuer und
Wasser, Berge und Steine, Biume und Krauter, Thiere und Men-
schen, Franzosen und Schiren, Kritze und Aussatz entstehen: kurz
er will uns alle Geheimnisse der Astronomie, Physik, Geologie, Mi-
neralogie, Physiologie und Pathologie aufschliessen, befangen in
dem Glauben, dass, weil Alles aus Gott geworden, auch Alles aus
thm erkannt werden konne. «*

So fremdartig und auch storend bei der Lektiire diese universale
Erlduterungstendenz des philosophus teutonicus ist, so interessant
ist das Selbstkonzept, welches in seinem Zugang explizit wird. Dieses
Selbstverstiandnis vor allem prigt — wie zu sehen sein wird — seinen
spannungsreichen Demutsbegriff. Denn Bohme versteht sich als
Autor weder im Sinne eines passiven Mediums, durch welches Gott
sozusagen die Gesamtheit der Zusammenhinge hindurch diktiert,
noch ist er so grossenwahnsinnig zu glauben, dass er aus sich heraus
— ohne Studium und Vertiefung in die damals keimende Naturwis-
senschaft —, den Dingen auf den Grund zu sehen vermochte. Viel-
mehr setzt Bohme das theologische Konzept der Ebenbildlichkeit in
philosophisch fordernde Aktualitit um, insofern ithm darin die zu
verwirklichende Moglichkeit gegeben erscheint, durch das Wesen

5 Vorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie, 1971, 95. Als exemplarische Stim-
men im heute immer noch lauten Chor der Beschwerden tiber Bshmes angeblich durch-
mischte, diffuse und unsystematische Ausdrucksweise vgl. G. Haensch, 1978, 195 und
A. Koyré, 1979, X{f. Dagegen halten vor allem philologisch motivierte Untersuchungen
Béhmes Rang »eines bedeutenden Sprachschépfers« vor Augen (P. Schiublin, 1963, 9).
s SWIIL 134.

136  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Uberleitende Bemerkungen

des Menschen selbst in besagten Grund der Dinge zu schauen?. Dar-
um konne der menschliche Wille — so Bshme — »in diesem Quell-
brunn schépfen, so er Gottlich Licht in sich hat, und die Unendlich-
keit schauen; aus welchem Schauen diese Feder geschrieben hat«!.
Will man von einer Bohmeschen Erkenntnistheorie sprechen, so geht
diese eindeutig vom christlich-jiidischen Ansatz aus. In seinen haufi-
gen Rechtfertigungen ob seines grenzenlosen Denk- und Wissens-
anspruchs pocht er immer wieder auf seine Konformitiat mit dem
von jedem Glaubigen anerkannten Genesiswort vom Menschen als
imago dei. Dieses nimmt er als Indiz eines Zusammenhangs mit dem
Schépfer, der auch einen wissensmassig direkten Zugang zu seinem
Werk gewihrt. In Bohmes erkenntnistheoretischer Ernstnahme
und Umsetzung dieser biblischen Grundsitze ergibt sich eine gewisse
Parallelitit zu Nikolaus von Kues. Die Fragen, die Hans Blumenberg
dem Ansatz des Cusaners unterlegt, konnte man ebenso anhand der
Bohmeschen Reflexion herauskristallisieren: »Was bedeutet es im
Ernst fiir das Bild des Menschen vom Weltall, daf er von der Schép-
fung aus dem Nichts durch einen allméchtigen und unendlichen Ur-
heber erfahren hatte? (...} Und hatte es Folgen fiir das Wissen des
Menschen von sich selbst gehabt, dafs er gehort hatte, er solle das Bild
und Gleichnis seines Schépfers sein? Galt es hier nicht, in Vermutun-
gen geradezu auszuschweifen? Aber nichts von dem hatte die Scho-
lastik ernstlich getan oder auch nur versucht.«*® Im Unterschied zu
Cusanus entwickelt Bohme aufgrund des Glaubensgrundsatzes je-

7 5 Wie woltest du denn nicht Macht haben zu reden von Gott, der dein Vater ist, des
Wesens du bist? Schaue an, ist doch diese Welt Gottes; und so Gottes Licht in dir ist, so
ist sie auch dein, wie geschrieben stehet: Alles hat der Vater dem Sohne gegeben, und
der Sohn hat dirs gegeben (Joh 16:15).« (3P, 4,7) In einem seiner Sendbriefe findet diese
Uberzeugung folgenden Niederschlag: »Dann das Buch, da alle Heimlichkeit innen lie-
get, ist der Mensch selber: Er ist selber das Buch des Wesens aller Wesen, dieweil er die
Gleichnif der Gottheit ist; das grosse Arcanum lieget in ihme« (ep, 20, 3).

¥ Mm1, 5, 15.

9 So heisst es in einer expliziten »Rechenschaft des Schreibers«, die seinem ersten
Buch, der Aurora oder Morgenréthe im Aufgang, vorangestellt ist: »Gott hat mir das
Wissen gegeben. Nicht ich/ der ich der Ich bin / weif$ es/ sondern Gott weif} es in mir.
Diese Weisheit ist seine Braut / und die Kinder Christi sind in Christo / in der Weisheit /
auch Gottes Braut. So nun Christi Geist in Christi Kindern wohnet / und Christi Kinder
Reben am Weinstocke Christi sind / und mit ihme Fin Leib sind / auch Ein Geist: wem
ist nun das Wissen? ist es mein oder Gottes? solte ich denn nun nicht im Geiste Christi
wissen / woraus diese Welt sey geschaffen / so derselbe in mir wohnet / der sie geschaf-
fen hat? solte Er es nicht wissen?« (Mr, Seite 19)

* H. Blumenberg, 1966, 466.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A- 137

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

doch nicht Vermutungen, sondern eine Erkenntnispraxis, die die
Grenzen, die im Cusanischen Begriff der docta ignorantia festgelegt
sind, tiberschreitet. Diese Uberschreitung geschieht nicht durch den
Versuch einer Ausdehnung menschlichen Erkenntnisvermogens,
sondern — wie im nachsten Abschnitt beleuchtet wird — durch eine
fast gegenlidufige Bewegung des demiitigen »Einsinckens«. Es ist die-
se Bewegung, die fiir Bohme Erkenntnisgrenzen iiberwindbar macht.

Wenn Bshme also tiber die Anfinge der Welt und die Gescheh-
nisse innerhalb der Gottheit zu spekulieren pflegt, so ist er sich der
Kritik der » Vernunft« wohl bewusst, die »alhier mochte tadeln wol-
len und sagen: Wir sind nicht darbey gewesen als dis geschehen sey;
Bohme erklirt jedoch daraufhin: »Ich, der ich der Ich bin, habe es
nicht gesehen. Denn ich war noch nicht eine Creatur; aber wir habens
in der Essentz der Seelen«?'. Mit dieser »Essentz« spielt Bohme auf
die Einwohnerschaft Gottes an, der sich im Menschen als »in seinem
Spiegel offenbaret und zurtick siehet durch die seelische Essentz in
den Anfang aller Wesen«, — worauf Bshme sich wieder an die Ver-
nunft richtet und den Spiess gleichsam umdreht: »was hat mich denn
die Vernunft zu tadeln, um daf3 sie daran blind ist? Ich soll die Ver-
nunft warnen, daf8 sie doch wolte einmal in Spiegel des Verstandes
sehen, und betrachten was sie sey«?. Die Berufung auf die gottliche

2 Mm, 9,1. In einer fritheren Schrift Béhmes findet sich dieser Rechtfertigungsansatz
seines Erkenntnisanspruchs noch ausfiihrlicher erlautert. Dort heisst es: »Darum ob wir
gleich reden von der Schipfung der Welt, als wiren wir darbey gewesen und hitten
solches gesehen, des darf sich kein Mensch wundern, und fiir unméglich halten: denn
der Geist, so in uns ist, den ein Mensch vom anderen erbet, der ist aus der Ewigkeit in
Adam geblasen, der hat es alles gesehen, und sichet es noch im Lichte Gottes, und ist gar
nichts fernes, oder unerforschliches: denn die ewige Geburt, so im menschlichen Centro
verborgen stehet, thut nichts Neues, sie erkennet, wircket und thut eben das, was sie von
Ewigkeit gethan hat (...) Darum so man redet vom Himmel und der Geburt der Ele-
menten, so redet man nicht von fernen Dingen, so weit von uns sind; sondern wir reden
von Dingen, so in unserem Leibe und Seele geschehen: und ist uns nichts nihers als
diese Geburt, denn wir leben und schweben darinnen, als in unserer Mutter (reden also
nur von unserer Mutter) Hause; und so wir vom Himmel reden, so reden wir von
unserm Vaterlande, welches die erleuchtete Seele wol schauen kan, und obs gleich dem
Leibe verborgen stehet.« (3P, 7, 6-7)

2 Mm, 9, 2. »Verstand« und »Vernunft« sind bei Bohme eindeutig gewertete Begriffe,
wobei J. Hamberger bereits auf die Parallele des BsShmeschen zum Lutherschen Ver
nunftbegriff aufmerksam gemacht hat (vgl. 1844, 4, Anm.). In umgekehrter Analogie
zu Hegel kann man das Vermégen, welches Béhme dem »Verstand« zutraut, mit dem
Hegelschen Vernunftbegriff assoziieren, wihrend die » Vernunft« fiir Bshme gleichsam
eingeengt ist auf zu enge Dimensionen des Frkennens und den Bereich des Vorgege-
benen nicht transzendieren kann. Darum wenden sich seine Rechtfertigungen auch im-

138  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Uberleitende Bemerkungen

Seelenessenz aufgrund ithrer Abbildhaftigkeit legt Bshme im Sinne
eines Spiegels aus, in und durch den Gott selbst zuriick sieht in den
»Anfang aller Wesen«. Deshalb empfindet Bohme seine Einsicht
nicht als eigene Leistung, die sich auf ihn reduzieren liesse, und den-
noch kann diese Einsicht nur in ihm geschehen: Nicht weil er Jakob
Bohme ist, sondern weil darin die Bestimmung der Menschheit als
Spiegel Gottes liegt.

Der Ursprung der Anschauung eines solchen Erkenntniszusam-
menhangs von Gott und Mensch entstammt bei ihm nicht einem
langsam entwickelten, diskursiven Denkakt. Ebensowenig hat sich
seine Denkart aus der Bibellektiire vermittelt. (Erst spiter findet er
Bestitigung seiner spezifischen Denk- und Wahrnehmungsweise in
Bibel, Schriften anderer »Meister« und Natur). Sein Ansatz muss
vielmehr als Resultat nicht nur einer Intuition, sondern eines all-
durchdringenden Denk-»Erlebnisses« verstanden werden — so lasst
sich in Anlehnung an Ernst Bloch formulieren®. Dieses Erlebnishafte
reflektiert sich auch an der Aura der brennenden Aktualitit und Bri-
sanz, die seine Gedanken durchweg umgibt. Angesichts des Anstos-
ses von Bohmes Denkweg liesse sich vielleicht auch von einer »Denk-
erfahrung« in der Auslegung von Helmut Holzhey sprechen, in dem
Sinne némlich, dass das Denken dieser »seiner eigenen Erfahrung
gegeniiber nicht michtig ist, sondern von ihr iberkommen und ge-
rade so in sich selbst umgewandt wird«*. Anhand von Heideggers
Begriff der »Erfahrung des Denkens« destilliert Holzhey »die tber-

mer gegen die Vernunft, gegeniiber der er sich auf den Verstand beruft. In dhnlicher
Weise argumentiert Hegel — exemplarisch zum Beispiel in der Differenzschrift (»Diffe-
renz des Fichteschen und Schellingschen Systems«) — auch unter der Berufung auf die
Vernunft gegen die engen Schranken des Verstandes.

» Vgl. E. Bloch, 1972, 70. Mit einigem Recht kann man gemeinsam mit G. Bonheim
sich gegen die Auffassung von G. Heinze, W. Nigg und H. Tesch verwehren, Béhmes
Initialerlebnis als eine » Vision« zu bezeichnen, denn diese »Bezeichnung — so Bonheim
—ist im Grunde denkbar ungeeignet, weil das Moment der Entriickung in eine andere
Realitit, die die Realitit des gewthnlichen Lebens kurzzeitig vergessen lafit, in Béhmes
Schilderung véllig fehlt. (...) Bohme jedenfalls versichert, daf$ er auch in den Augen-
blicken plétzlicher Frkenntnis nichts als nur das Alleralltiglichste um sich herum gese-
hen hat.« (1992, 176, Anm. 1). Andererseits wird im Artikel von A. M. Haas »Erfahrung
und Sprache in Béhmes Aurora« einsichtig, wie sehr Bohme auf die Ausdriicke des
Sehens, des Lichts, des Durch-alles-hindurch-Sehens rekurriert, so dass seinem Erlebnis
das Moment einer visio, wenn auch ganz eigener, vielleicht realititsnaher bzw. -auf-
schliessender Art, wiederum auch nicht véllig abzusprochen ist (in J. Garewitz, A. M.
Haas, 1994, 1-23).

* 1970, 281.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A- 139

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

raschende Plétzlichkeit (...), die Diskontinuitit zum vorstellenden
Denkleben (...) und die Wendung auf sich selbst«® als die charakte-
ristischen Momente einer solchen Erfahrung. Diese Diagnose trifft
ziemlich genau den Denkeinschnitt, der Bohme widerfahren ist.
Denn mit einem Schlag hat sich seine Denk- und Anschauungsart
so drastisch verindert, dass er sich von fritheren und vorgegebenen
Vorstellungsweisen rigoros abwendet. Zusatzlich wirft thn sein neu-
er Ausgangspunkt radikal auf sich selbst zuriick: die Denkwege, die
sich nun andeuten, kann nur er allein beschreiten. Mindestens zehn
Jahre braucht er, um seinen neuen gedanklichen Zugang zur Welt in
Worten vermittelbar zu machen.

Bohme selbst sieht seine gewandelte Denkweise aber nicht in
erster Linie in den Relevanzraum des philosophischen Diskurses ge-
stellt. Er fithlt eher so etwas wie eine menschliche Verantwortung,
die ithn zum Ausdruck seiner neu gewonnenen Einsicht und Wahr-
nehmung treibt: »Wir reden was wir sehen, fithlen, schmecken und
wissen, und ist nicht Tand oder Wehnen: und das nicht Uns, sondern
Euch, als ein Glied dem andern pflichtig ist, auf dafl unsere Freude in
euch sey«* (Hervorhebung D. S.). Bshmes Denken mochte demnach
konkret auf die Lebensgestaltung einwirken, seine »Freude« soll auch
im Leser sein. Eine ungewdhnliche Verwobenheit von theoretischem
wie praktischem Anspruch kennzeichnet sein Werk. Nicht etwa, dass
er eine eigene Ethik verfasst hitte. Die Ethik, wenn man tberhaupt
von einer solchen im Kontext Bshmes sprechen kann, ergibt sich aus
seinem Denken, welches — zwar ausgesprochen spekulativ — fiir thn
notwendig mit »praktischen« Konsequenzen verbunden ist. Mit der
Stosskraft seines Ansatzes mochte er nicht nur die Grundprobleme
der Metaphysik erschliessen, das Wesen Gottes und der Seele, das
Problem des Bosen, den Zusammenhang von Gott und Natur usw.,
— zugleich sollen diese universal erklirenden Gedankenmodelle auch
lebensverdndernde Impulse setzen. Das Programm, welches er sich in
seinem Schrifttum setzt, konnte umfassender kaum sein. In der Vor-
rede eines seiner Hauptwerke, dem »Mysterium Magnumc, findet

% Ebenda 282.

% 40 F 13, 6. Auch in einer anderen Schrift tritt dieses Motiv seines Schreibens hervor,
so wenn er schreibt: »Muf3 ich doch an dem grossen Geheimnif} stammeln gleich einem
Kinde, da lernet gehen: so gar kan es die irdische Zunge nicht erheben, was der Geist
begreiffet und verstehet. So will ich’s doch wagen, ob ich manchen méchte liisternd

machen zu suchen das Perlein, damit ich in meinem paradeisischen Rosen-Garten auch
Gottes Werck wirke.« (3 P, 7, 17)

140  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Uberleitende Bemerkungen

sich sein tiberwiltigendes Vorhaben in einer ebenso iiberwiltigenden
Auflistung zusammengefasst: »Und wollen andeuten (1.) was das
Centrum und Grund aller Wesen sey, (2.) was die Gottliche Offenba-
rung durchs Sprechen des Worts Gottes sey, (3.) wie Boses und Gutes
aus einem einigen Grunde urstinde, als Licht und Finsternifs, Leben
und Tod, Freude und Leyd; und wie das in seinem Grunde sey, auch
wozu iedes Wesen und Qual nutze, und unvermeidlich sey, (4.) und
wie alle Dinge ihren Grund vom Mysterio Magno als vom Aushau-
chen des ewigen Einen haben, (5.} wie sich das ewige Eine in Emp-
findlichkeit, Findlichkeit, Schiedlichkeit zu seiner selbst Scientz, und
zum Spiel der ewigen Kraft einfiihre, (6.) wie man zu wahrer Erkent-
nif3 Gottes, und zum Erkentnify der ewigen und zeitlichen Natur
kommen moge, (7.) Item, wie man in wahre Beschaulichkeit des We-
sens aller Wesen kommen moge, (8.) Item, von der Schopfung der
Welt und aller Creaturen, (9.) und dann von des Menschen Urstand,
Fall und Wiederbringung, was er nach dem ersten Adamischen Men-
schen im Reich der Natur sey, und was er in der neuen Wiedergeburt
im Reiche der Gnaden sey, und wie die neue Wiedergeburt geschehe:
(10.) Auch was das alte und neue Testament ein iedes in seinem Ver-
stande sei.«?

Geht man dem hintergriindigen Motiv zu diesem, dem moder-
nen Zeitgenossen eindeutig »unbescheiden« anmutenden Denk-
anspruch nach, so fiihrt es berraschend, aber auf direktem Wege
jenem Begriff zu, den man wohl am wenigsten erwartet hitte: De-
mut®.

¥ Mm I, Vor. 11.

% Das Thema der Demut wurde, soweit sich der Uberblick iiber die Sekundirliteratur
erstreckt hat, niemals Gegenstand einer eigenen Untersuchung. Nicht einmal am Rand
der Einzeluntersuchungen oder Gesamtdarstellungen scheint diesem Begriff bei B6hme
annihernd gebithrende Aufmerksamkeit zugekommen zu sein. Einzelne Wortunter-
suchungen beschrinken sich zumeist auf Bohmes eigen- gepragte Worte oder auf seine
Verwendung mystischer Terminologie. Auch ein vergleichender Blick auf naheliegende
Bezugsquellen Bshmes, Paracelsus, Schwenckfeld und Waigel, liessen keine Parallelen
erkennen in der Rolle und spezifischen Bedeutung, die dem Demutsbegriff bei B6hme
zukommt.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A 141

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut
Il. Aspekte des Bhmeschen Demutsbegriffs
1. Demut als Bedingung eines universalen Denkanspruchs

In seiner Erstlingsschrift, der »Aurorac, deutet Bohme in einem —
wegen seiner Ausdruckskraft bertihmt gewordenen — Abschnitt ein
Initialerlebnis seines Denkwegs an. Er erzihlt dort von einem Durch-
bruchserlebnis nach einer langen Phase des Selbstzweifels und des
Verlorenheitsgefiihls angesichts der unermesslich gewordenen Welt,
die auch gegeniiber Gut und Bose gleichgiiltig erscheint. In »harte
Melancholey und Traurigkeit«® sei er gefallen, wobei ithm auch die
Vorstellung eines Gottes als fernab regierendes »sonderliches We-
sen«®® wenig geholfen habe. Bshme berichtet sodann, wie er, um aus
seiner triben Verlorenheit herauszugelangen, seine Suche mit ent-
schiedener Unbedingtheit — »in willens das Leben daran zu setzen«*
— nicht mehr in die eigene Gribelei versunken, sondern an den (da-
mals noch) unverstandenen Gott gerichtet habe. Die Folge dieser ent-
schiedenen Gerichtetheit und Willensanstrengung, in der er tiber sei-
nen eigenen melancholisch-depressiven Horizont hinwegzukommen
sucht, ist ihm ungeahnt gewesen: auf einmal — so Boshme wortlich —
»brach der Geist durch.«* Bohme erzihlt dieses sein Leben durch-
dringende Erlebnis in formlich vibrierender Dichte: »Alsbald nach
etlichen harten Stiirmen ist mein Geist durch der Hollen Porten
durchgebrochen bis in die innerste Geburt der Gottheit, und alda
mit Liebe umfangen worden, wie ein Brautigam seine liebe Braut
umfihet. Was aber fiir ein Triumphiren im Geiste gewesen, kan ich
nicht schreiben oder reden: es list sich auch mit nichts vergleichen als
nur mit deme, wo mitten im Tode das Leben geboren wird, und ver-
gleicht sich der Auferstehung von den Todten. In diesem Lichte hat
mein Geist alsbald durch alles gesehen, und an allen Creaturen, so
wol an Kraut und Gras Gott erkant, wer der sey, und wie der sey, und
was sein Wille sey: auch so ist alsbald in diesem Lichte mein Willen
gewachsen mit grossem Trieb, das Wesen Gottes zu beschreiben.«*
Diese »philosophische Erleuchtung«® als auch der Hergang, der

® Mr, 19, 5.

® Ebenda, 19, 4.

31 Ebenda, 19, 11.

32 Ebenda, 19, 10.

% Ebenda, 19, 11-13.

3 Ernst Bloch, 1977, 70.

w

142  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Aspekte des Bohmeschen Demutsbegriffs

zu ihr fiithrt, enthalten in nuce bereits den Inhalt dessen, was Bshme
in seinem vielbidndigen Werk immer weiter bewusst zu machen und
zu entwickeln sucht®. Das Verstehen, dass die Gottessuche nicht in
ein Abseits zu schweifen hat, sondern sich im unmittelbaren Lebens-
feld des Menschen erfillt — dass Gott an »Kraut und Gras« erkennbar
wiire —, verursacht die eigentliche und griindsitzliche Kehre Bshme-
schen Denkens®. Im Hinweis darauf, dass er nicht nur eingesehen
habe, wer Gott sei, sondern auch wie Gott sei, deutet sich bereits das
Spezifikum seines neuen Begreifens an: namlich seine durch und
durch dynamische Auffassungsweise des gottlichen Wesens. Hierfir
bezeichnend ist auch die Erwidhnung des »Willens« Gottes, dessen
Auslegung Bohme eine umfassende voluntaristische Wirklichkeits-
theorie entwickeln ldsst¥, in der nichts Geringeres als die Vereini-

* Bohme, hinsichtlich des angemessenen Ausdrucks des von ihm so plétzlich und iiber-
wiltigend Frkannten offen iiberfordert, kiindigt bereits in seinem ersten Buch an, dass
»was ich an einem Orte nicht genug beschreibe von dieser grossen Geheimnif3, das wirst
du am andern finden: und was ich in diesem Buche nicht kan beschreiben von wegen der
Linge und meiner Unbegreiflichkeit, das solt du in dem andern nachfolgenden finden.
Denn dieses Buch ist das erste Gewiichse dieses Zweigleins, das da griinet in seiner
Mutter; gleichwie ein Kind, das da lernet gehen, und kan nicht bald sehr lauffen.« (Mt
21,62-63)

% Dadurch I6st sich fiir Bshme jene grundsitzliche »Blindheit« auf, unter der nach ihm
die Mehrheit leidet, vor allem auch die »Doctores in ihren gecrénten Hiitlein, die zwar
wissen, »daf ein Gott ist, der dieses alles geschaffen habe, sie wissen aber nicht, wo
derselbe Gott ist, oder wie derselbe ist. Wenn sie wollen von Gott schreiben, so suchen
sie Thn ausser dieser Welt in einem Himmel alleine, gleich als wire er ein Bilde mit
etwas zu vergleichen« (Mg, 22, 34£.). Der Stellenwert, den er der Auflésung dieses Miss-
verstandnisses beimisst, wird auch daran ersichtlich, dass er eines seiner Hauptwerke
(Gnadenwahl) unmittelbar mit dem Kampf gegen diese Auffassung eines jenseitigen
Gottes ansetzen lasst (vgl. Gw, Vor, 1f). Die Hineinverlegung Gottes in die Welt mit
den Konsequenzen, die, wie zu sehen sein wird, fiir Bshme damit verbunden sind, be-
deutet nach D. Walsh die Grundsteinlegung jener modernen Gedankensysteme bzw.
Ideclogien, die auf »innerwordly fulfillment« ausgehen: In der Spekulation B&hmes, so
erklirt Walsh, »we may observe the genesis of one of the most influential symbolic
complexes of the modern age. All constructions of reality as a movement toward fulfill-
ment within time, particularly its representation as a series of oppositions that unfold
into a final historical resolution, can look toward Boehme as the spiritual progenitor of
their symbolism. He reveals the experiential underpinnings for their conception of rea-
lity be tracing it to its ultimately legitimizing source within divine being itself.«
(1983, 1)

7 1. Stoudt geht sogar soweit, Bohme aufgrundessen »the first significant voluntarist in
Western thought« zu bezeichnen (1957, 302). Auch Berdjajew hebt Bohmes Willens-
einschitzung in seinem spekulativen Ausmass als ein innovatives Flement in der abend-
landischen Philosophie hervor: »Béhmes Metaphysik ist voluntaristisch, sie ist nicht

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A- 143

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

gung einer Kosmo- und Theogonie zu leisten versucht wird. Sein
erlebnisbefliigelter Ausgriff schwingt sich also zu einer Universalitit
auf, dem keine Problemhiirde uniiberwindlich erscheint?.

Angesichts dessen dringt sich die Frage auf, was dieser »Denk-
erfahrung« Bohmes zugrundeliegt bzw. was die Krise, in der sie ein-
gebrochen ist, dafiir fruchtbar gemacht hat. Denn offensichtlich ldsst
nicht jede Krise von »harter Melancholie«, gepaart mit dem Willen,
sich daraus zu befreien, solche Denkhorizonte aufbrechen. Bohme
selbst thematisiert die Bedingung der Erdffnung seines Denkwegs
nirgends explizit. Dennoch gibt es indirekte Andeutungen, die der
Aufmerksamkeit wert erscheinen. So zum Beispiel findet sich eine
Bedingung des Zugangs zu seiner Gedankenwelt in Form eines Rat-
schlags an den Leser ausgesprochen, den er seinem zentralen Werk,
der »Gnadenwahl«, voranstellt: »Und vermahne den liebhabenden
Leser, sich in Gottlicher Demuth in Gott und seine Mit-Aeste oder
Briider zu ersencken, so mag er unsern empfangenen tiefen Sinn und
Begriff wol ergreiffen«®.

Mit diesem Rat stehen wir offensichtlich in abrupter Weise vor
dem Kernthema unserer Untersuchung. »Gottliche Demut« begeg-
net hier gleichsam als Eingangstor zur Bohmeschen Gedankenwelt.
Lapidar wird sie mit der Befihigung umschrieben, sich in Gott und
den Briidern® »ersencken« zu kénnen. So set es moglich, den »tiefen
Sinn und Begriff« von Bshmes Lehre zu begreifen. Umgekehrt heisst
das, dass Bohme ein Verstehen seiner Lehre ohne Demut fiir aus-
geschlossen hilt. Damit steht eine schwer umgehbare Eintrittshiirde

intellektualistisch wie die griechische und mittelalterliche Philosophie. Bohmes Volun-
tarismus ist das neue Prinzip, das er in die Philosophie hineintrug und das die deutsche
Philosophie weiterentwickeln wird. Erst der Behmesche Voluntarismus hat die Philoso-
phie der Freiheit méglich gemacht.« (1932, 321) W. Elert geht sogar soweit, Béhmes
Mystik durch seinen voluntaristischen Ansatz von der iibrigen mystischen Tradition
abheben zu wollen: »In der Konsequenz seines Voluntarismus iibertrifft er die gesamte
deutsche Mystik bei weitem. Denn wihrend der Wille dort immer erst bei der spezi-
fischen Wendung zur Ethik zu vollem Recht kommt, ist fiir Bshme das Wollen im
eigentlichen Sinne eine religitse Funktion. (...) Das mag auch den Ausdruck » Volunta-
ristische Mystik« rechtfertigen.« (1913, 51.)

* »Wo immer man Béhmes Werk aufschlagt, fallt einem diese universale, auf Ganz-
heitserkenntnis hinzielende Betrachtungsweise auf.« (G. Wehr, 1991, 248)

® Gw, Vor, 7.

% Dass Bshme die Menschen nicht nur als Briider, sondern als »Mit-Aeste« bezeichnet,
beruht auf seiner Lieblings-Metapher des Weltbaums, in dem alle Menschen Aste sind,
somit in einem verastelten Zusammenhang in direktester Weise verbunden sind. (Vgl.
z.B. Mz, Vor. oder Mm, 22, 67).

144  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Aspekte des Bohmeschen Demutsbegriffs

vor seiner Gedankenwelt, die vor allem den modernen Interpreten in
Verlegenheit bringen muss. Denn was heisst diese Verstehensbedin-
gung {iberhaupt? Was bedeutet bei Boshme gottliche Demut, die sich
in Gott und die Mitbriider »ersencken« kann? Warum hebt Bohme
nicht Naheliegenderes hervor, dass es z.B. darauf ankomme, seinen
Ausfihrungen und Gedankenfolgen so gewissenhaft wie moglich zu
folgen? Weil man mit Bohmes erteiltem Rat als zeitgenossischer Le-
ser zugegebenermassen wenig anfangen kann, tberliest man ihn
leicht. Zu dem Befremden, das einem bei der ersten, aber auch zwei-
ten oder dritten Lektiire von Bohmes Schriften tiberkommen mag,
gesellt sich noch das Unverstindnis iiber den nicht verstandenen
und beiseite geschobenen Rat hinzu. Dennoch kann er aufschluss-
reich sein. Wenn zwar unmittelbar schwer einzusehen ist, was
Bohme mit dieser » Vermahnung« meint, so ist dennoch der Eindruck
kaum zu verwehren, dass der Autor wohl eine gewisse Gemiitshal-
tung fiir das Begreifen seiner Texte einfordert. Auf seine Weise
macht Bohme dadurch auf das — durch Augustinus erstmals formu-
lierte — Problem aufmerksam, »dafS die gesprochene Rede stets hinter
dem Auszusagenden, dem inneren Wort zurtickbleibt und daff man
ein Gesprochenes nur verstehen kann, wenn man die hinter ihm lau-
ernde innere Sprache nachvollzieht«*. Bshmes Hinweis auf die De-
mut scheint nichts anderes als eben die Moglichkeit des Nachvollzugs
dieser »inneren Sprache« zu betreffen, aus der seine Texte leben.
Angesichts dessen kann man nicht umhin, sich vor die von Alois
Haas formulierte Frage gestellt zu sehen, durch die das hermeneuti-
sche Grundproblem spirituell motivierter Texte insgesamt berthrt
wird: »Gentigt der Leser existentiell den Anforderungen des Tex-
tes 1«*

Vorliegende Arbeit scheint beziiglich dieser Frage jedoch einen
gewissen thematischen Vorteil zu haben. Denn es geht ihr ja darum,
gerade diese »Eintrittsbedingung«, die Bohme fiir sein Werk explizit
macht, zu verstehen. Indem der Begriff der Demut untersucht wird,
scheint sie lediglich konstruktive Vorarbeit fiir den moglichen Ein-
stieg in Bshmes Lehre zu leisten. Im Bemtihen um den Zugang zum
Zugang sozusagen kann sie vielleicht ausserhalb des darin gesetzten
Anspruchbereichs bleiben. So leicht aber kommt die vorliegende Un-

4 7 Grodin, 1991, X.
2 A. M. Haas, 1971, 631.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A- 145

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

tersuchung mit — wie Bohme sagen wiirde — academischem Witz<*®
(der Boshme zeitlebens suspekt bleibt) um das Problem nicht herum.
Denn das Projekt, diesen Demutsbegriff zu verstehen, vermag sich
gar nicht nur im Vorfeld von Bohmes Gedankenwelt aufzuhalten.
Um Bohmes Demutsverstindnis nachzuvollziehen, bleibt einem
nichts anderes {ibrig, als sich in sein Werk zu vertiefen. Bereits die
ersten Konfrontationen mit dem Wort Demut im Bohmeschen Ge-
dankenkosmos machen niamlich uniibersehbar, dass es sich hier um
einen dusserst elaborierten und spezifischen Begriff der Demut han-
delt. Um die hermeneutische Pramisse zu seinem Werk einigermas-
sen zu verstehen, ist man deshalb auf das Werk selbst verwiesen,
durch welches diese Pramisse erst in ithrem eigentlichen Sinn auf-
geht. So befindet man sich offensichtlich in einem Zirkel. Ohne zu
wissen, was Bohme unter Demut meint, kann man auch nicht der
Bedingung entsprechen, die er selbst anempfiehlt, um den »Sinn
und Begriff« seines Denkens zu ergreifen. Um der Demut als Ein-
stiegsbedingung in sein Werk entsprechen zu konnen, muss man also
bereits darin eingestiegen sein, wobei das so gewonnene Verstehen
aber nur ohne Gewihr sein kann.

Vielleicht bietet genau dies einen Ansatz, um dem unangeneh-
men Dilemma zu entkommen. Der Versuch, Bohme zu verstehen,
muss sich bewusst als vorldufig und tentativ verstehen. In diesem
Bewusstsein ist der Einstieg in sein Werk an der von ihm gegebenen
Bedingung vorbei moglich mit gleichzeitiger Ernstnahme von ihr.
Diese Verstehensbemiithungen kénnen sich aber immerhin auf den
»good will«, den Willen zu verstehen berufen*. Dadurch kommen
sie dem Bohmeschen Geist wiederum entgegen, der, wie wenige an-
dere Denker, von der Kraft des (guten) Willens ausgeht® (wie spiter
niher gezeigt wird). D. h., der methodische Ansatz kennzeichnet sich
hier in erster Linie durch ein Selbstverstindnis, das sich als proviso-

# Vgl. 3fL, Sum., 16, 20.

# Der Verstehensansatz beruft sich sozusagen auf die von Gadamer formulierte Mini-
malbedingung, die zur Erschliessung eines Textes unabdingbar ist: » Wer verstehen will,
wird sich von vornherein nicht der Zufilligkeit der eigenen Vormeinung iiberlassen
diirfen, um an der Meinung des Textes so konsequent und hartnickig wie méglich vor-
beizuhéren — bis diese uniiberhérbar wird und das vermeintliche Verstindnis umstofst.
Wer einen Text verstehen will, ist vielmehr bereit, sich von ihm etwas sagen zu lassen.«
(1990, 273)

# Diesbeziiglich findet sich sogar ausdriicklich ein Rat in einem seiner Sendbriefe zur
Angehensweise seiner Schriften, in dem er sagt: »scharf Suchen tut es alhier nicht,
sondern Wolwollen und Wolthun ...« (ep, 9, 12).

146  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Aspekte des Bohmeschen Demutsbegriffs

risch begreift und bewusstermassen nicht fir sich beansprucht, die
gesamte Dimension, den »tiefen Sinn« des von Bohme Geschriebe-
nen »ergreifen« zu kénnen. So wenigstens kann der » Vermahnung«
des Autors in negativer Weise entsprochen werden, namlich dass
durch dieses interpretatorische Selbstverstindnis offengehalten wird,
was der eigentliche Sinn seiner Werke ist. Denn dieser bedingt — so
Bohme — eine Gemiitsdisposition, die, wenn auch theoretisch erfasst,
noch lange nicht umgesetzt ist: Demut.

Kehren wir also mit dieser Verdeutlichung wieder zum Thema
zuriick. Um uns an den Demutsbegriff, der Bedingung zum Einstieg
in Bohmes Denken ist, anzunihern, sollte man zuerst eruieren, was
hinter Bohmes Demutsempfehlung bzw. -ermahnung steht. Dies ist
wichtig, weil so ein mogliches Missverstindnis aus dem Weg ge-
raumt wird. Demut — so lasst sich schnell feststellen — wird von
Bohme nicht etwa aus dem Grund empfohlen, dass sie die angemes-
sene Haltung vor seiner, von thm als gottliche Offenbarung empfun-
denen Erkenntnis wire. Bshme masst sich nicht an, selber das » We-
sen Gottes zu beschreiben« (siehe oben), von allen anderen aber in
Anbetracht dessen Demut zu verlangen. Der Grund, warum Bohme
Demut fordert, scheint vielmehr der zu sein, dass sie fiir ihn selbst
den einzig moglichen Weg zur Erkenntnis bahnt. Aus einem fir
Bohmesche Verhiltnisse typisch komprimierten Zitat lasst sich diese
Vermutung bestirken: »Alles Speculiren in den Wundern Gottes, ist
ein fast fahrlich Ding, damit der Willen-Geist mag balde gefangen
werden; es sey dann, dafl der Willen-Geist dem Geiste Gottes nach-
sehe, so hat er in der gelassenen Demuth Macht, alle Wunder Gottes
zu schauen.

Ich sage nicht, dafy der Mensch in natiirlichen Kiinsten nichts
forschen und lernen soll; nein, dann dasselbe ist ihm niitzlich, aber
die eigene Vernunft soll nicht der Anfang seyn; Der Mensch soll sein
Leben nicht allein durch das dussere Vernunft-Licht regieren, dassel-
be ist wol gut: aber er soll sich mit demselben in die tiefste Demuth
vor Gott einsencken, und den Geist und Willen Gottes in alle seinem
Forschen vorne anstellen, daf$ das Vernunft-Licht durch Gottes Licht
sehe; und ob die Vernunft viel erkennet, so soll sie sich des doch nicht
annehmen, als eines Eigenthums, sondern Gott die Ehre geben, wel-
chem alleine ist die Erkentnifs und Weisheit.

Dann je mehr sich die Vernunft in die albere Demuth von Gott
ersencket, und je unwiirdiger sie sich vor Gott hilt, je mehr stirbet sie
der eigenen Begierde ab, und je mehr durchdringet sie Gottes Geist,

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A- 147

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

und fiihret sie in die hochste Erkentnif3 ein, dafl sie mag die grossen
Wunder Gottes schauen. Dann Gottes Geist fihret nur in der gelas-
senen Demuth; was sich selber nicht suchet noch begehret, was in
sich selber vor GOTT begehret einfiltig zu seyn, das ergreiffet der
Geist Gottes, und fiihrets in seinen Wundern aus.«* (Hervorhebung
von D. S}

Fiir Bshme besteht ein zunéchst verbliiffender, aber eindeutiger
Zusammenhang zwischen Demut und »héchster Erkentnifi«. Demut
bekommt damit eine erkenntnistheoretische Funktion ausserordent-
licher Art zugeschrieben: namlich als Bedingung fiir ein nicht be-
dingtes Wissen, d. h. in Bshmes Worten: fiir das Wissen um Gott?.
Kein anderes Wissen um das gottliche Wesen hat vor Bohmes Augen
Bestand als dasjenige, was sich durch die Demut vermittelt®. Aus-
gerechnet in der Demut soll dasjenige Unternehmen gelingen, was
gemeinhin nicht nur unméglich, sondern auch vermessen erscheint:
un-endliches Erfassen durch endliche Wesen. Gerade der Gemiits-
zustand, der sich durch seine Anspruchslosigkeit charakterisiert, hat
nach Bohme die »Macht, alle Wunder Gottes zu schauen.« Diese
Macht beruht jedoch gerade darauf, dass der Mensch in der Demut
nicht selbstméchtig seinen Blick lenkt, sondern gelassen dem, was als
Geist Gottes bezeichnet wird, »nachsehen« kann. Damit scheint
Bohme ausdriicken zu wollen, dass der menschliche Erkenntnisblick
in der Demut unverstellt durch seine eigenen Bedingtheiten zu »se-
hen« vermag. Die Moglichkeit einer solchen Entgrenzung beruht al-

* wGl, 1, 34-36.

¥ Diese Uberzeugung findet ihren Nachdruck auch an anderer Stelle: »Dann niemand
kan Gott seinen Herrn erkennen, recht suchen und finden ohne den H. Geist, welcher
aus dem demiithigen suchenden Hertzen ausgehet, und das Gemiithe erleuchtet; daf3
die Sinnen erleuchtet, und die Begierde zu Gott gewendet wird.« (3fL, 1, 49). In diesem
Sinn erwihnt auch J. Hamberger, wenn auch en passant, die Demut als Voraussetzung,
durch die trennende Bedingtheit menschlichen Auffassens zu dringen: »1st der Mensch,
lehrt er weiter (...), zur demiithigen Ergebung seines Geistes und Gemdithes an Gott
gekommen, dann ist die Scheidewand gefallen, durch welche er bisher vor der ewigen
Wahrheit getrennt war, dann ist ihm der Zugang erdffnet zur Frkenntnifs der tiefsten
und letzten Griinde aller Dinge. « (1844, XXXIV).

* Ahnliches driickt Bohme auch in seinem Buch »Vom Dreyfachen Leben des Men-
schen« aus, in einer Kritik an den Theologen: »Und wird den Theologen, die sich unter-
winden von Gottes Willen zu predigen, alhier klar gezeiget, daf3 ihr Tichten von den
Wegen zu Gott Fabeln sind, da man Gesetze machet, damit as Licht Gottes zu erreichen:
es stehet alleine in deme, und liegt an unserer Imagination, daf wir unsern Willen in
der Demuth schopfen, darinnen die Liebe geboren wird, welche dringet zum Hertzen
Gottes, als in ihr Eigenthum« (3L, 4, 45).

148  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Aspekte des Bohmeschen Demutsbegriffs

so nicht, wie man meinen koénnte, auf einer philosophischen oder
meditativen Praxis der Horizonterweiterung®; vielmehr erscheint
sie als Resultat einer gegenliufigen Bewegung des »Einsenckens«
oder »Ersenckens«. Grenzenlose Ein-sicht kommt zustande, so be-
hauptet Bshme schlicht, wenn der Mensch sich in der Demut in Gott
ein-zulassen vermag. In ihr miindet, seinen Bildern gemass, das ge-
brochene und begrenzte »Vernunft-Licht« ins universale Licht Got-
tes, in dessen Strahlungsraum die Dinge un-bedingt erscheinen®.
Die unendliche Andersheit des gottlichen Sehens, welche fiir einen
Denker wie Nikolaus von Kues notwendig uneinholbar ist, so sehr
sich der Mensch auch bemiiht (bzw. je mehr er sich bemiiht, desto
mehr wird thm diese Uneinholbarkeit erkennbar), ist nach Bshme
dem Menschen sehr wohl zuginglich; allerdings nicht aufgrund
eigener Bemithungen, sondern indem er sich dieser Andersheit er-
gibt — was nur durch die Demut moglich ist.

Aufgrund dessen scheint das Geheimnis der Demut fiir die
Grenzen tberschreitende Einsicht Bohmes darin zu liegen, dass in
ihr das herkommliche Erkenntnisschema gleichsam umgedreht wird:
denn Bohme behauptet nicht, dass der Mensch Gott ergreifen, son-
dern dass er in der Demut von Gott ergriffen werden konne. Wo
tberlicherweise das Erkennende das Erkannte durchdringt, ldsst die
demiitige Erkenntnis die Umkehrung zu: das Erkennende wird vom
Erkannten erfasst — »Gottes Geist fihret nur in die gelassene De-
muth.«

“ Etwa wie Cusanus meint, dass man durch eine gewisse geistige Ubung zu immer
vollkommenerer Frkenntnis gelangt: »Je mehr es sich daher jemand angelegen sein l483t,
in der Schule dieser sinnlichen Erscheinungswelt im Lichte des Wortes seines gottlichen
Lehrmeister sich im Einsicht-Erstreben zu iiben, einer desto vollendeteren Meister-
schaft wird er teilhaftig.« Wobei es nach Cusanus darauf ankommt, dass wir in den
»Sinnenfilligen das geistig Finsichtige (betrachten) und klimmen gleichsam im Verglei-
chen von Unvergleichbarem von den verginglichen und fliichtigen zeitlichen Dingen,
deren Sein in unbestindigem Flusse ist, empor zu dem Immerwihrenden, wo alle Auf-
einanderfolge in das feste Beharren der Ruhe entriickt ist. Und wir widmen uns der
Betrachtung des wahren, gerechten und freudevollen Lebens und halten uns von jeder
Verunreinigung fern, die uns davon abziehen kénnte. So mit glithender Sehnsucht nach
ihm trachtend, verméchten wir wohl, von hier gelést zur Meisterschaft zu gelangen, in
jenes eigentliche Leben einzugehen.« (Von der Gotteskindschaft, 1958, 61).

% Bohmes Rekurs auf das Licht entspricht einer Beobachtung Blumenbergs in seinen
»Paradigmen zu einer Metaphorologie«, nach der das Licht die »mit dem Wahrheits-
problem am engsten verschwisterte Metapher« sei. Die Tradition dieser Metapher fiihrt
Blumenberg bis auf die Stoa zuriick (vgl. Archiv fiir Begriffsgeschichte, Bd. 6, 1960,
12£).

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A- 149

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

Menschliches »Forschen« ist somit grundlegend verindert. Es
ist nicht mehr selbst gesteuert von der »eigenen Begierde«, wie
Bohme formuliert, sondern gleichsam aus sich »ausgefithrt«. Das
»Schauen« wird deshalb Gott angemessen, weil es von Gott selbst
geschaut oder »durchdrungen« wird. Die eigentliche Barriere zu die-
sem Gotteszugang ist deshalb die Selbstsuche und -begierde, weil sie
den menschlichen Geist gleichsam festhalten und diese Ausfithrung
verhindern. Darum bleibt Gottesspekulation ohne Demut nach
Bohme buchstiblich »gefangen«. Uberwindung der menschlichen Er-
kenntnisschranken hingt demnach an einem Vollzug, der unmittel-
bar gar nichts mit Erkenntisgewinn zu tun zu haben scheint. Sie ge-
lingt nur, wenn man »sich selber nicht suchet noch begehret<®.

Einen weiteren, wesentlichen Aspekt des Zusammenhangs von
Demut und »hochster Erkenntnif3« deutet Bohme darin an, dass letz-
tere nicht als »Eigenthum« zu betrachten sei. Der Demiitige scheint
die Selbstlosigkeit mitzubringen, in deren Klima sich diese — sozu-
sagen — eigentumslose Erkenntnis entfalten kann. Fir Bohme darf
Erkenntnis im allgemeinen nicht als »Eigenthum« betrachtet sein,
weil — so seine Begriindung — »Gott allein ist die Erkenntnis und
Weisheit«. Jede Erkenntnis — so scheint damit auch impliziert — ist
demnach Gotteserkenntnis im doppelten Sinn, denn jede Erkenntnis
ist letztlich Gottes Erkenntnis und birgt so die Moglichkeit in sich, in
Gottes Wesen einzufiihren, ist er allein doch die Erkenntnis. Durch
diese Aussage tritt nun aber auch die Eigenart und Unvergleichbar-
keit der sogenannten Gotteserkenntnis schirfer vor Augen: Gottes-
erkenntnis wird so zur Erkenntnis der Erkenntnis iiberhaupt. Diese
merkwiirdige Formulierung will ausdriicken, dass Gott erkennen ge-
maiss Bohme etwas dhnliches zu besagen scheint, wie — wiederum mit
Cusanus ausgedriickt® — indasjenige einzudringen, was jeder einzel-
nen Erkenntnis zugrundeliegt, das Wesen des Erkennens selbst.

' In gleicher Ausdriicklichkeit heisst es in seinem Werk »Signatura Rerum«: »Alles
eigene Suchen und Forschen in der Selbheit ist ein vergeben Ding; Der eigene Wille
ergreift nichts von Gott, dann er ist nicht in Gott, sondern ausser Gott in seiner Selbheit,
aber der gelassene Wille ergreifts, dann nicht er thuts, sondern der Geist in dem er stille
stehet, dessen Werckzeug er ist, der offenbaret sich in Géttlichem Halle in ihm, so viel
Er will.« (Sg, 15, 22)

%2 In seinem Dialog » Vom verborgenen Gott« macht Nikolaus von Kues als »Christ«
dem »Heiden« sein Gottesverstandnis so deutlich, dass Gott die Wahrheit ist, in der jede
andere einzelne Wahrheit aufgehoben ist. Gott ist der universale Inbegriff der Wahr-
heit, der nicht gewusst werden kann, weil jedes Wissen und jeder Wissensanspruch sich
bereits in ihm bewegen und durch ihn bedingt sind. Gott im Sinne des Inbegriffs der

150  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Aspekte des Bohmeschen Demutsbegriffs

Gott-Erkennen kann deshalb immer nur In-Gott-Erkennen heissen.
Das Bewusstsein, dass jedes Erkennen eigentlich Gottes Erkennen
bzw. In-Gott-Erkennen ist, manifestiert jene eigentumslose Haltung
dem Erkennen gegentiber, in der sich ihre Quelle zeigt. Darum be-
ruht die Teilhabe an dieser schlechthin andersartigen, alle anderen
Arten des Erkennens aber tragenden Erkenntnis, welche fiir Bshme
Gotteserkenntnis bedeutet, auf der Haltung der »(selbst-)gelassenen
Demute.

2. Spannungsfeld der Demut

Im Nachgehen einiger Gedanken des oben angefiihrten Zitats ist der
Bedeutungsraum des Begriffs der Demut bei Bohme schlaglichtartig
beleuchtet worden. Nun kann etwas besser ermessen werden, was
Bohme impliziert, wenn er die Demut als notwendigen Zugang zu
seinem Denken nennt. Dadurch jedoch tritt nun auch das Selbstver-
stindnis des Bohmeschen Denkens unzweideutig hervor. Denn wenn
Demut die Voraussetzung zu seiner Gedankenwelt ist, so impliziert
dies, dass Bohme sein Werk als Ausdruck einer gleich universalen
Anschauung wie die im obigen Zitat umschriebene versteht. Um
den eigentlichen, den »tiefen Sinn« von Bohmes Denken zu »ergrei-
fen«, muss man demnach zu derjenigen Umkehrung des Erkenntnis-
aktes fihig sein, die die Demut impliziert. Das bedeutet auch, dass
man mit jeder Erkenntnis zugleich ins Gotteswesen ausgefiihrt zu
sein vermag, welches ja die Erkenntnis schlechthin ist. Um so zu
erkennen, muss man in erster Linie derjenigen Bedingung entspre-
chen, die dieser demiitigen Ein-gelassenheit unterliegt — namlich sich
selbst nicht zu begehren oder zu suchen.

Wie jedoch meint Bohme das? Was heisst bei ihm, sich selbst
nicht zu suchen noch zu begehren? Bohmes Hinweise diesbeziiglich
sind nicht gerade unmittelbar eingéingig. »Also«, erklirt er zum Bei-
spiel, »dringet die eigene Begierde ins Nichts, als nur in Gottes Ma-
chen und Thun, was der in ihr will; und der Geist Gottes dringet
durch die Begierde der gelassenen Demuth aus: Also siehet die
menschliche Selbheit dem Geiste Gottes in Zittern und Freuden der
Demuth nach; und also mag sie alles schauen, was in der Zeit und
Ewigkeit ist, es ist ihr alles nahe. (...)In solchem demiithigen Gantz-

Wahrheit als jedes einzelne Wissen Aufhebendes kann deshalb nicht gewusst werden,
eben nur in der wissenden Unwissenheit (Vgl. 1958, 11f.).

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A- 151

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

Einergeben fillet der Funcke der Gottlichen Kraft, gleich als ein Zun-
der ins Centrum der Lebens-Gestaltnis, als in Seelen-Feuer.«® Dann
entsteht »mit grosser Lust« die »hohe Wissenschaft und Erkentnifs
des Centri aller Wesen«*.

Diese Worte scheinen zunichst eine neue Bedeutungsnuance
des »demiithigen Gantz-Einergeben« ins Spiel zu bringen. Hier hebt
Bohme die »Begierde, die »ins Nichts« dring, als diejenige hervor,
die in »Gottes Machen und Thun« einzudringen vermag. Was ist eine
Begierde, die ins »Nichts« dringt? Hebt diese sich nicht logischerwei-
se selbst auf? So sie nach nichts mehr begehrt, scheint sie auch keine
Begierde mehr zu sein. Dennoch withlt Bohme ausdriicklich die For-
mulierung, dass die Begierde ins Nichts und eben dadurch in Gott
dringt, wodurch dieser seinerseits durch die »Begierde(!) der gelasse-
nen Demuth« ausdringt. Hier zeichnet sich eine dhnliche Gesche-
hensfolge wie im vorigen Zitat ab. Dort heisst es: »Dann Gottes Geist
fahret nur in der gelassenen Demuth; was sich selber nicht suchet
noch begehret (...} das ergreifet der Geist Gottes, und fiihrets in sei-
nen Wundern aus.« D. h., sowohl die Begierde, die ins Nichts dringt,
wie der Akt, sich nicht selbst zu suchen, haben ein Erfasstwerden
vom Geist Gottes zur Folge. Es liegt also nahe zu vermuten, dass
diese beiden Aussagen bedeutungsmissig zur Deckung kommen:
Sich selbst nicht zu suchen scheint nach Bshme etwas Ahnliches oder
Gleiches zu besagen, als wenn die Begierde ins Nichts dringt. Daran
ist abzuleiten, wie weit der Begriff des Selbst bei Bohme gefasst ist:
nur wenn nichts begehrt wird, wird das Selbst nicht begehrt resp.
gesucht. Zum anderen siecht man aber auch, auf was sich das Nichts,
in das die Begierde dringt, in erster Linie negativ zu beziehen scheint
— nimlich als Negation auf das Selbst. Aus dem Ubereinanderlegen
dieser beiden Stellen lasst sich eine weitere Bedeutungsschattierung
gewinnen: Namlich dass die durch die Demut implizierte Negation
der Selbstbegierde zugleich eben dennoch Begierde ist — eine, wenn
auch héchst widerspriichliche, Begierde nach Nichts oder nach Auf-
[6sung jeglicher bestimmten Begierde; — was positiv wiederum zu
fassen ist als Begierde nach Gott. Denn indem die Begierde ins Nichts
dringt, dringt sie in »Gottes Machen und Thun.«

Das begehrte Resultat dieser schwer fassbaren Begierde nach
Selbstaufhebung im doppelten Sinn ist also eindeutig nicht das

2 wGl, 1, 27 u. 29.
¢ Ebenda, 1, 26.

152  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Aspekte des Bohmeschen Demutsbegriffs

Nichts im Sinne einer verléschenden Leere. Denn dieses Begehren,
das auch keines ist, hat eine Folge — namlich das scheinbare Gegenteil
des begehrten Nichts: die erlebte Fiille. Die Selbheit, die nichts zu
begehren begehrt, erlebt eben dadurch grenzenloses Schauen — sie
schaut »alles«, grenzenloser Bezug — sie ist allem »nah«, und tber-
schdumende Emotion: sie steht in »Zittern und Freuden der De-
muths.

Das »demiithige« Gantz-Einergebensein, in welchem der »Fun-
ke« der gottlichen Kraft das menschliche Lebensfeuer entfacht, mani-
festiert also — von aussen betrachtet — eine dichte und komplexe
Eigendynamik. Es umfasst unterschiedliche Faktoren, in denen das
Selbstverhiltnis und Gottesverhiltnis in einem fiir Bohme eigen-
tiimlichen Sinn aufgeschlisselt sind — Begierde, Selbheit, Nichts,
Gott. Diese Begriffe sind in der Demut in ein Netz von negativen
und positiven Verhiltnissen zueinander gespannt, wobei — so lasst
sich, im Bild verbleibend, sagen — ein Hochstmass an Energie zustan-
de zu kommen scheint. So entsteht aus der begehrten Negation das
Gegenteil — erlebte Affirmation der Selbheit in buchstiblich gren-
zensprengender Weise. Durch das begehrte Nichts des Selbst scheint
das Selbst seine eigene eingeschrinkte und mangelhafte Wahrneh-
mungskraft, welche an seiner gottfernen Bedingtheit und Endlichkeit
liegt, unendlich tibersteigen zu kénnen. Uneingeschrinkte Anteil-
habe an Gottes Schauen — den »verdunkelnden Eingrenzungen ent-
hoben«, wie Kues die Theosis oder Gottformigkeit charakterisiert,
die fiir thn jedoch erst im vollen Sinn moglich ist, wenn »wir einst
von dieser Welt geldst sind«, ist fiir Jakob Bshme nicht in ein Jen-
seits verlegt. Vielmehr ist diese Moglichkeit im Hier und Jetzt zu
verwirklichen, und zwar nicht dadurch, dass das Selbst wie Gott sein
will, sondern — im Gegenteil — dass das Selbst wie nichts sein will,
vollig von sich lassen mochte. Dadurch gerit es in eine Dynamik,
durch die es am Wesen des »Ganzen«, am Géttlichen, unmittelbaren
Anteil zu haben scheint. Diese extreme Bewegung und Moglichkeit
ist angesprochen in dem hiibschen und harmlos wirkenden Begriff
des »demiithigem Einergebens«.

Aufgrund dessen erscheint es angebracht von einem Span-
nungsfeld dieses Demutsbegriffs zu sprechen: Es umspannt untiber-
briickbar erscheinende Pole und ldsst diese umschlagartig ineinander

55 Von der Gotteskindschaft, 1958, 54.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A- 153

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

154

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

tbergehen: Mensch und Gott, Nichts und Alles; wobei letzteres auch
im Aquivalent von Tod und Leben gefasst sein kann®.

Bohme selbst wire die hier eingeschlagene Vorgangsweise, die
in analytischer Weise Stiick fiir Stiick Bedeutungsschichten seines
Demutsbegriffs freilegt, hochst suspekt. Als ob er sich der Gefahr
eines solchermassen akademischen Zugriffs erwehren wollte,
schreibt er dezidiert, es briauchte »nicht viel Marterns und schweren
Denckens in unsern tiefen Schriften, wir schreiben aus einem andern
Principio«¥; in anderen Worten: jeder Zugang ausserhalb des besag-
ten »Prinzips« ist nach Bohme ohnehin miissig. Dies schreibt er in
seinem zweiten Buch. Und dennoch versucht Bohme in tber zwei
Dutzend weiteren Biichern und Schriften sich besser verstandlich zu
machen®. Genau diese seine Versuche, sich begreiflich zu machen,
erweisen auch seine Identitit als Philosoph, der sich nicht mit einem
esoterischen Club von Eingeweihten zufrieden gibt, sondern seine
Ideen rational einholbar vermitteln will. Darum hat ein analytisches
Vorgehen trotz Bohmes abwehrender Bemerkung sein Recht, denn
es stosst unter den sich immer neu formenden Bildern und Erklar-
ansitzen auf eine innere Stringenz, die sich durch alle Binde des
Bohmeschen Werks zieht®. Die Arbeit am Demutsbegriff, der als
Bedingung zu seinem Denken zugleich das oben beschworene Ver-
stehens- »Prinzip« qualifiziert, ldsst diesen Zusammenhang von
Bohmeschen Denkens besonders hervortreten. Wobei er gerade auch
auf die problematische Form dieses Zusammenhangs hinzuweisen
vermag, insofern er eine buchstibliche Geschlossenheit — oder mit
P. Schiublin formuliert — eine tiefe » Ausschliesslichkeit«® sichtbar
macht, in der das Erkannte wiederum als Bedingung des Verstehens
der Erkenntnis vorangesetzt ist. Hierauf wiederum griindet die

% »Fr (der rechte Glaube) ergibet sich in der Demuth in den Willen Gottes, und er-
sincket durch die Vernunft in den Tod; griinet aber mit Gottes Geist im Leben Gottes:
Er ist als wire er Nichts, und ist doch in Gott Alles.« (Mw 111, 1, 4).

7 3 P, Anhang 30.

% Vgl. auch Béhmes Aussage in ep, 10, 45.

% Darum auch scheint es keine schwere Unterlassungssiinde zu sein, die Chronologie
der Werke und Zitate zu vernachlissigen. Mit P. Schiaublin gesprochen gereicht der
Nachteil dieser Vernachlissigung sogar zu einem Nutzen, »als dadurch im einzelnen
eine erstaunliche Ubereinstimmung zeitlich weit auseinanderliegender Schriften zum
Vorschein kommt« (1963, 9).

% Vgl. 1963, 39. In Schiubling Reflexion zum »Sinnbild des Kreises« bei Jakob Bshme
kommt der zirkuldre Charakter der Geschlossenheit Bshmescher Denkweise auf mehr-
facher Fbene zur Betrachtung (vgl. 1963, 32 {f.).

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Aspekte des Bohmeschen Demutsbegriffs

Schwierigkeit eines Einstiegs, die den Eindruck einer hermetischen
oder eben esoterischen Unerschliessbarkeit von Bohmes Texten ver-
mitteln kann. Auch deshalb zeichnet sich dieser Demutsbegriff durch
ein Spannungsfeld aus: gehort er doch einerseits in den Kern Bohme-
scher Spekulation (wie im Folgenden zu zeigen sein wird) und fun-
giert andererseits als praktische Eintrittsbedingung dazu. Als span-
nungsvoller Uberschneidungspunkt zwischen Theorie und Praxis
bestitigt sich jedoch wiederum seine Eignung zur Anniherung an
dieses Denkgeschehen, welches selbst durch diese Spannung gezeich-
net ist®.

3. Weitere Freilegung in Absetzung von Luther

Der Demutsbegriff bei Bohme manifestiert demnach auf mehreren
Betrachtungsebenen eine ausserordentliche Spannweite. Er bedeutet
zum einen, wie im Folgenden herausgearbeitet wird, ein Moment in
seiner Gottesspekulation sowie die praktische Bedingung des Zu-
gangs dazu. Er bezeichnet zum anderen ein Geschehen, das span-
nungsgeladene Pole umschliesst, welche zwischen dem »Nichts«
und einer positiv gefassten gottlichen Wahrnehmungsfille zu oszil-
lieren scheint.

Um die Spannweite von Béhmes Demut noch deutlicher dar-
zustellen, sei ein Blick auf einen anderen geworfen, zu dem der Be-
zug naheliegt — auf Martin Luthers® Begriff der Demut.

Luther spricht in seiner Auslegung des »Magnificats« von der
Demut als »allerhochster Tugend«®. Diese Auszeichnung kommt ihr

S Die zirkuldre Vernetzung der lebenspraktischen und theoretischen Dimension seiner
Schrift scheint Bshme in etwas dunkler Weise selbst anzusprechen in seiner Vorrede
zum »Mysterium Magnume, wo es heisst: »Ob sichs nun zutriige, daf8 diese unsere
Schriften gelesen wiirden, und von dem Leser dieses nicht méchte balde ergriffen und
verstanden werden (...) So wolle der Leser solches nicht nach der bésen Welt Brauch
verwerfen, sondern auf den Grund der Practica, so darinnen angedeutet, sehen, und sich
darzu begeben, und Gott um Licht und Verstand bitten. So wird er endlich unsern
Grund wol verstehen« (Vor. 14. Hervorhebung D. S.). Dieser kreisformigen Ubergang
vom spekulativen Denken zum Lebensvollzug findet sich in diesem Kapitel nochmals in
den »Abschliessende Uberlegungen« reflektiert.

2 Zum Verhiltnis von Luther und Bshme vgl. die vergleichende Studie von H. Born-
kamm, 1925. Zum Verhiltnis von Luther und der Mystik im Allgemeinen vgl. A. M.
Haas, 1989, 264-286.

% Werke Martin Luthers, Bd. V (»Das Magnificat verdeutscht und ausgelegt«), 1963,
292.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A- 155

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

156

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

zu aufgrund ihres genuinen und radikalen Nicht-Bewusstseins der
eigenen Leistung bzw. des eigenen Werts. Die Bedeutung einer sol-
chen Haltung fiir Luther wird offensichtlich im Zusammenhang mit
dem fiir ihn zentralen Begriff der »Gerechtigkeit«®*. Demut steht in
engstem Verhiltnis zu diesem Begriff®, der die gnadenhafte Offen-
barung oder »Eingiessung« alles Guten durch Gott bedeutet. Der
Mensch kann sich selbst nach Luther nichts zuschreiben, seine »Ge-
rechtigkeit« beruht einzig und allein auf dem Empfangen der Gottes-
gerechtigkeit, darum ldsst sich angesichts des Menschen nur von
»passiver Gerechtigkeit« sprechen®. Solange der Mensch irgend-
etwas Gutes sich selbst zurechnet, steht er nicht in Gottes Gerechtig-
keit, sondern versperrt dieser vielmehr den Weg und stindigt da-
durch, weil er sich nicht mit allem, was er ist, auf Gott angewiesen
weiss: »Nicht die abstrakte Leugnung der Existenz Gottes, sondern
die Leugnung des eigenen Angewiesenseins auf Gott (...) ist die ei-
gentliche Gottlosigkeit«¥. Der wahrhaft Demiitige — Luther warnt
explizit auch vor falscher, geheuchelter Demut®® — ist derjenige, der
dem eigentlichen kreatiirlichen Status des Menschen entspricht und
damit das Verhaltnis zwischen Geschopf und Schépfer erfiillt. Er lasst
alle »Gerechtigkeit« unbedingt Gott zukommen. Darum kann der in
dem Sinne Demiitige auch nichts von der eigenen Demut wissen.
Wie der Demiitige allein auf die Gerechtigkeit Gottes ausgerich-
tet ist, so aber auch Gott auf die Demut. Deshalb eroffnet die Demut
den Gottesblick sozusagen auf beide Achsen hin: so wie der Demiitige
in allem, was ihm gelingt oder widerfihrt, einzig die Autorschaft
seines Gottes im Auge hat, so nimmt Gott einzig die Demut wahr:
»Gott erkennt allein die Demut, richtet auch und offenbart sie allein,
so daf3 der Mensch niemals weniger von der Demut weifi, als eben
wenn er recht demiitig ist.«® Die angemessene Wertschitzung und

¢ Vergleiche dazu die beeindruckende, kurz vor seinem Tode gemachte autobiographi-
sche Notiz zum Moment der Eréffnung, als ihm dieser bislang problematische Begriff
einsichtig wurde (Luthers Werke in Auswahl, hg. von O. Clemen, 427, 14-428,10). Zu
Luthers Gerechtigkeitsbegriff vgl. auch die einfithlsame Darstellung von H. Ebeling,
1981, 134 ff.

% Vgl. »Sermon iiber die zweifache Gerechtigkeit«, Bd. 1, 370 oder »Erste Psalmvor-
lesung«, Bd. 1, 92.

% Vgl. hierzu H. Ebeling, 1981, 135.

¥ H. Ebeling, 1981, 153.

% Band V 293{.

¢ Ebenda, 292.

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Aspekte des Bohmeschen Demutsbegriffs

Kenntnisnahme der Demut liegt allein bei Gott, so wie die angemes-
sene Wertschitzung Gottes allein beim Demditigen liegt.

Wie jedoch charakterisiert Luther die demiitige Disposition im
niheren? Hier fillt auf dass Luther bewusst auf den lateinischen
Begriff »humiliare« im Sinne von »erniedrigen« rekurriert, um die
Haltung der Demut néherzubringen. Demut geht auf die eigene
»Niedrigkeit« aus; der Demiitige lebt — so Luther explizit — aus dem
Bewusstsein der eigenen Geringheit, Unansehnlichkeit, Verachtet-
heit”. Wenn man die Stellen durchsieht, in denen Luther die Demut
erwihnt, so ist unmittelbar auffillig, dass sie meistens an der Seite
der »Furcht« erscheint, in direkter Aufzahlung ihr vorangeht oder
ihr folgt™, ansonsten auch in der Nachbarschaft des Stindenbegriffs
auftritt, als transformierendes Siindenbewusstsein, das zur Gnade
fihrt.

Luther misst der Demut in, wenn auch nur relativ kurzen, Er-
withnungen eine zweifellos zentrale Rolle im menschlichen Gottes-
bezug zu. In dieser Einschitzung stehen sich die Demutsbegriffe
Luthers und Bohmes nahe. Hinsichtlich der inhaltlichen Merkmale
jedoch hebt sich der letztere in mehrfacher Weise vor der Folie des
Lutherschen Begriffs ab. Dies vor allem in bezug auf die Spannweite
der Momente, die er umfasst. Die inhaltliche Charakterisierung ist
ausgreifender, wenn nicht gar extrem gespannt. »Demiithiges Gantz-
Einergeben« bedeutet bei Bohme etwas viel Stirkeres, als sich selbst
zu erniedrigen oder sich selbst als gering und verachtet zu betrach-
ten; es bedeutet vielmehr, das Nichts des eigenen Selbst zu begehren,
d.h,, sich gar keinem Selbstbild mehr, sei dies auch noch so »unan-
sehnlich« und »verachtenswert«, hinzugeben, sondern das Selbstbild
als Ganzes zu tiberwinden. So radikal und umfassend dieser Negati-
onscharakter der Demut bei Bshme ist, so eminent positiv ist die
Gegenseite, welche durch diesen Begriff ebenfalls angesprochen
wird. Wenn bei Luther die Demut als eine — zwar Gnade ermog-
lichende — aber in actu doch ddmpfend erscheinende Gemiitsdisposi-
tion wirkt, durch die sich der Mensch im standigen Gefiihl der Furcht
und des Siindenbewusstseins halten soll, sind bei Bohme die Gefiihle
und Gestimmtheiten, welche der Demut zugehoren, in warmen bis
leuchtenden Farben gezeichnet. In der Regel ist thr nicht Furcht zur

™ Ebenda, 292, 297.
™ Vgl. z.B. ebenda Bd. 1, 160, 176 f., 370, 406.
7 Ebenda, z. B. 160, 191f., 387.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A- 157

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

158

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

Seite gestellt, sondern Liebe”, Sanftmut™ oder Gelassenheit”. De-
mut scheint sich bei Bohme insgesamt nicht auf einen Gegenbegriff
zum Lebensgliick reduzieren zu lassen, sondern vermag ihrerseits
tberschiumende positive Emotion auszulsen. So schreibt ja Bohme
in exemplarischer Weise sogar explizit von den »Freuden der De-
muth«.

Auch in anderer Hinsicht spannt sich der Bshmesche Demuts-
begriff weiter als bei Luther. Wihrend bei letzerem die Demut als
Haltung eindeutig dem Geschopf gegentiber seinem Schépfer als ent-
sprechend zukommt, so hat die Demut bei Bohme eine wahrhaft er-
staunlich universale Geltung. Thr Geltungsraum beschrinkt sich
nicht nur auf geschopfliches Dasein, sondern greift weit dartiber hin-
aus. Deshalb vor allem scheint BsShmes Demutsbegriff zunéchst un-
begreiflich schillernd. Denn er taucht in grundlegend unterschied-
lichen Kontexten auf, die schwer einsehbar machen, dass es sich hier
um den gleichen Begriff handelt. Blickt man auf gewisse Aussagen
Bohmes, so scheint die Demut wie bei Luther spezifisch auf die
menschliche Situation vor Gott zugeschnitten. So zum Beispiel,
wenn der Schlesier, sich direkt an seinen Leser wendend, ihm folgen-
den Rat fiir die Gottesbeziehung erteilt: »Du must dich in dieselbe
mit grosser Demuth einwinden, und gantz in dir zu nichte werden,
dich auch weder kennen noch lieben; alles was an und in dir ist, muf
sich nichtig, nur blos als ein Werckzeug Gottes achten und halten,
und die Begierde alleine in Gottes Erbarmen einfiihren, und von al-
lem selbst-eigenen Wissen und Wollen ausgehen, es auch alles fiir
nichtig halten, und keinen Willen schopfen, iemal in nahe oder ferne
darin wieder einzugehen.«”® Hier scheint etwas dhnliches anzuklin-

7 Vgl.z.B. Gw, 12, 21, 3{L, 12, 7, 3P, 11, 27.

7 Vgl. z.B. 3{L, 4, 62 oder 3P, 16,9.

5 Vgl. z.B. wGl, 1, 27-34.

7% wGl, 1, 24. In dhnlicher Weise rat Bohme auch in einem anderen Werk: » Dann in dem
Gehorsam muf er (der Mensch) in grosser Demuth wandeln, und nur seinen Willen in
Gottes Willen werfen, dafl Gott in ihme sey das Thun und Wollen, das ist der Weg zur
Seligkeit, und zum Himmelreich, und kein anderer; es predige gleich Pabst oder Doctor
anderst, so ists alles erlogen, und ein gleifinerisches Spigelfechten.« (40 17, 27) An
anderer Stelle wiederum zeichnet er den »wahren« menschlichen Willen vor Gott in
entsprechender Weise: »Der wahre Wille gehet in die Liebe Gottes und seiner Kinder
ein, er suchet keine Forme, sondern er fillet vor seinem Schépfer zu Boden, und begeh-
ret des Todes der falschen Selbheit, er suchet das Werck der Liebe gegen allen Menschen,
er will nicht im Spotten der Welt griinen, sondern in seinem Gott (...) Er suchet keinen
Glantz, sich damit sehen zu lassen, sondern lebet in Demuth.« (Sg, 15, 37)

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Aspekte des Bohmeschen Demutsbegriffs

gen wie im Lutherschen Konzept der passiven Gerechtigkeit. Auch
fiir Bohme zeichnet sich die Gott gemésse menschliche Gesinnung
als diejenige aus, in der der Mensch alles, was an thm ist, als nichtig
empfindet, um sich ausschliesslich als »Werkzeug« Gottes zu verste-
hen und somit dem gottlichen Werkmeister alles Eigene zuzuschrei-
ben. Wie bei Luther soll also auch bei Bohme der Mensch alles, was er
ist und hat, einzig und allein als Gnadengabe Gottes betrachten, wo-
bet diese dhnliche Stossrichtung in der Bohmeschen Ausprigung, wie
bereits erwiihnt, freilich krasser ausfillt. Denn der Mensch soll sich
nach seinen Worten nicht nur als »gering« betrachten, sondern er
soll in sich »gantz« »zu nichte« werden, sich weder »kennen noch
lieben«, von allem »selbst-eignen Wissen und Wollen ausgehenc,
um darin nie wieder »einzugehen«. Diese Radikalitit und Kon-
sequenz zeichnet erst die Gemiitshaltung aus, die sich »in grosser
Demuth einwinden« vermag.

In der Tat verbliiffend ist nun, wenn Bohme die »sanfte De-
muth« auf der anderen Seite als »Gottes wahres Wesen«” bezeich-
net. Diese merkwiirdige Verbindung der Demut mit dem Wesen des
Gottlichen fallt im nachhinein auch auf hinsichtlich unserer ersten
Begegnung mit diesem Begriff im Kontext von Bohmes »Vermah-
nung« an den Leser. Beildufig, aber sicherlich nicht zufillig, fordert
er »gottliche« Demut als Bedingung zum Verstindnis seiner Lehre.
Dieses Pridikat der Demut erinnert offensichtlich an Meister Eck-
hart, wird bet Bshme jedoch mit fast noch mehr Nachdruck betont.
Was sich als menschliche Gemiitshaltung vor Gott empfiehlt, wird
somit als »Gemiitshaltung« in Gott selbst verlegt. In der »Gnaden-
wahl« heisst es diesbeziiglich etwa: »Er (Gott) ist ausser der Natur die
grosseste Sanftmuth und Demuth.«” Bemerkungen dieser Art fin-
den sich in fast allen Schriften Bohmes, sei es in der Umschreibung
des gottlichen Lichtes, welches als »eitel Sanftmuth und Demuth und
Wolwollen«” qualifiziert wird, sei es hinsichtlich der Gottesliebe,
welche »demiithig«® ist, oder sei es als Aussage tber das »Gottes
Reich« insgesamt, welches »stehet in der hochsten Demuth und Lie-
be«®. (Hervorhebung D. S.)

7 Mw I, 10, 8; Vgl. auch Gw, 7, 64.

s Gw, 1, 20.

7 3P 16, 9.

80 3f[, 16, 26.

8 Mm, 22, 31. Ebenso heisst es vom »Reich der Himmelg, dass dieses in »Sanftmuth
und Demuth« steht (3fL, 4, 62).

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A- 159

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

Es ist nicht leicht einzusehen, wie die Gemiitsdisposition, die
dem Geschopf vor Gott eignet, als Bedingung zu einer »Gott nach-
sehenden« Wahrnehmungsweise, Gott selbst zuschreibbar ist. Auf-
grund dieses Sachverhalts weist der Demutsbegriff Bohmes — so wie
bei Eckhart — einen untbersehbaren metaphysischen Sprung auf,
dem sozusagen »nachgesprungen« werden muss, will man diesem
Begriff in seiner ganzen Tragweite gerecht werden. Bevor ein solcher
»Sprung« unternommen werden kann, muss die Relevanz der De-
mut jedoch noch eingehender hinsichtlich der Situation des Men-
schen ausgelotet werden. Der Versuch eines Nachvollzugs von
Bohmes Darlegungen diesbeziiglich wird den Ubergang auf eine an-
dere Betrachtungsebene schliesslich unausweichlich machen.

lll. Gefahrenzone Mensch
1. Ambivalentes Selbst

Bislang sind umrissartig Aspekte dessen, was der Demutsbegriff bei
Bohme impliziert, beleuchtet worden. Erweitert man nun die Per-
spektive von der Konzentration auf den Demutsbegriff zum Umfeld,
in dem dieser verwurzelt steht, so findet man sich unmittelbar in
turbulentem und dramatischem Geschehen. Dieses deutet sich be-
reits darin an, dass auch der Demiitige vor wogenden Gefahren, die
thn umgeben, keineswegs ein fir allemal gefeit wiire. Denn die De-
mut Bohmes ist, soviel sollte bereits ersichtlich sein, kein habitus,
den man in einem statischen oder passiven Sinn »besitzen« kénnte.
Vielmehr ist sie als actus im aristotelischen Sinn zu verstehen®, in-
sofern sie einen stindigen, aber auch dringenden Vollzug impliziert;
— dringend, weil wenn dieser unterlassen, der Mensch nach Bohme
aus der ge-lassenen Wahrnehmungsweite und den »Freuden der De-
mut« augenblicklich ins Gegenteil zu kippen scheint: in die Qualen
der »Siinde« und des »Zorns«®; auch wenn der »gottliche Funke«
bereits in der demiitigen Seele Feuer gefangen hat. Bohme warnt

# Vgl. Nikomachische Ethik, Buch I, Kap. 9, 1099a.

® »Fin solches sichet man gar klar an den Heiligen Gottes von der Welt her, wie man-
cher ist vom Geiste Gottes getrieben worden, uns ist aber manchmal wieder aus der
Gelassenheit in die Selbheit, als in eigene Vernunft und Willen eingegangen, in welcher
sie hat der Satan, in Siinden und Gottes Zorn gestiirtzt, wie an David und Salomon,
sowol auch an den Ertz-Vitern, Propheten und Aposteln zu sehen ist, daf sie haben

160  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gefahrenzone Mensch

deshalb mit Nachdruck: » Aber der Seelen Wille muf3 ohne Unterlafs,
auch in diesem feurischen Trieb sich ins Nichts, als in die hochste
Demuth vor Gott, einsencken: so balde sie will mit dem wenigsten
Theil in eigenem Forschen gehen, so erreicht sie der Teufel im Centro
der Lebens-Gestaltnifs, und fichtet sie, dafs sie in die Selbheit einge-
het; denn sie mufs in der gelassenen Demuth bleiben, gleichwie ein
Quell an seinem Ursprung, und mufl ohne Unterlafl aus Gottes
Briinnlein schopfen und trincken, und aus Gottes Wege gar nicht
begehren auszugehen.«*

Ein abschissiger und gefahrenvoller Hintergrund konstituiert
die Kehrseite der Relevanz dieses Demutsbegriffs. Dieser jedoch
scheint nichts anderes zu charakterisieren als Béhmes Sicht auf die
conditio humana im allgemeinen. Sie ist geprigt von entgegen-
gesetzten Moglichkeiten, die der Mensch aus dem Potential seines
Lebens zur Verwirklichung bringen kann. Unbeschrinkte Eigenver-
antwortlichkeit schreibt Bohme dem einzelnen zu, ohne jede Aus-
fluchtmdoglichkeit auf den vermeintlichen Willen Gottes. Genau dar-
in findet sich das Spezifische des Bohmeschen Verstindnisses dieses
Willensbegriffs enthalten. Das Verhiltnis des gottlichen und
menschlichen Willens bringt er auf folgende provokative Formel:
»Wir sind selber Gottes Wille zu Bosem und Gutem: welcher in uns
offenbar wird, das sind wir, entweder Himmel oder Hélle, unsere
eigene Holle in uns verstockt uns, nemlich dieselbe Eigenschaft; und
unser eigen Himmel in uns macht uns auch, so er mag offenbar wer-
den, selig.«*

Menschliches Leben ist trotz — oder gerade aufgrund — des
Gottesbezugs durch einen unbeschrinkten Willensradius gekenn-
zeichnet. Es steht zwischen den qualitativen Moglichkeiten von
»Himmel« und »Holle«, » Verstockung« und »Seligkeit« nicht als be-
lohnende oder bestrafende Folgen auf sein Wollen, sondern als im-
manente Moglichkeiten seines Wollens selbst. Der Mensch selbst ist
es, welcher »Himmel« und »Hélle« in sich »offenbar« werden lisst.
Ist der Wille jedoch in der oben formulierten Weise fret und unbe-
dingt, so fragt sich, wieso die Entscheidung zwischen den so gezeich-

manchmal kriftige Irrthum gewirckt, so sie sind aus der Gelassenheit in die Selbheit, als
in eigene Vernunft und Lust der Vernunft eingegangen.« (wGl, 1, 32).

# wGl, 1, 30.

% Gw, 8, 104. Oder- wie B6hme knapper und noch paradoxer in seiner Schrift gegen
B. Tilken formuliert: Gott »macht aus dir was du wilt« (Ti IT, 184).

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A 161

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

neten Lebensalternativen riskant ausfallen sollte? Wieso fithrt die
Freiheit des Willens den Menschen nicht zur offensichtlich erstre-
benswerten Wahl? Es scheint eine gravierende Hinderung daran zu
geben, aus der die »gar schreckliche Gefahr«® hervorgeht, in der
menschliches Leben nach Bohme schwebt. Worin aber besteht diese
Bedrohung? Die Antwort darauf fillt eindeutig aus. Sie besteht in
nichts anderem als dem Menschen selbst: »Den drgsten Feind« — so
Bohme wortlich — haben wir »in uns«, auch wenn wir ihn »verdek-
ken, und nicht wollen kennen lernen; (welcher doch der allerschid-
lichste Gast ist, (...} der uns stiirtzet in das ewige Zorn-Feur, in die
ewig unerloschliche Pein.} So ists ja gar nothig, dafl wir denselben
Feind (wol) lernen kennen, was er sey, wer er sey und wie er sey.«¥
Wenn Bohme die Notigung notwendig erscheint, diesen »Feind« ge-
nau kennenzulernen, so impliziert das den merkwiirdigen Sachver-
halt, dass wir diesen »schidlichen Gast« in uns noch gar nicht zu
kennen scheinen. Das bedeutet jedoch nicht, dass dieser nur eine sel-
tene Perversionsmoglichkeit der Personlichkeit darstellt. Nach
Bohme ist genau das Gegenteil der Fall: die Kenntnis dieses peinvol-
len Feindes in uns »verdecken« wir, nicht weil er entlegen wire,
sondern weil er allzu nah steht. Die »gar schreckliche Gefahr«, die
mit ithm angesprochen ist, scheint verbunden mit einer Weise des
Selbstseins, die als die unmittelbare und ganz normale erscheint.
Denn der Mensch ist sich sein drgster Feind nicht etwa in der Form
seiner Entfremdung, sondern eher im Gegenteil. Bohme erklért: »in-
deme du bist in eigene Begierde und Willen eingegangen, und hast
dich zum Eigenthum gemacht, also kannst du auch nicht in der ersten
Mutter® wohnen, sondern in dir selber; und alles was dich krincket

8 3P Vor. 9.

¥ 3F, Vor. 9. Das gefihrliche Potential, welches der Mensch in sich selbst trigt, bringt
Béhme auch in der traditionellen seit Platon gingigen Dualitit von »dusserem« und
»innerem« Menschen zum Ausdruck (vgl. dazu die Darstellung P. Schiublins, 1963,
10f£) S. Wollgast fiihrt Bohmes Rekurs auf dieses Gegensatzpaar vor allem auf seinen
Bezug auf V. Waigel zuriick. Bei Bshme jedoch kann im Unterschied zu Waigel die
Differenz zwischen dem inneren und dusseren Menschen vornehmlich an Hand eines
Masstabs festgemacht werden: namlich des (demiitigen bzw. nicht demiitigen) Selbst-
verhiltnisses.

% Die »erste Mutter« steht in der androgynen Gottessprache Bshmes fiir den géttlichen
Ursprung, aus dem der Mensch »geboren« ist. Bohme stellt einen seltenen Fall dar,
indem er mit den Implikationen, die im Bild der Gottesgeburt enthalten sind, ernst-
macht und von Gott ohne zu zégern auch als von der »Mutter« bzw. der »ersten Mut-
ter« spricht. Vgl. z. B. auch Sg, 15, 21. Fiir die Bedeutung des Begriff der »Gottesgeburt«

162  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gefahrenzone Mensch

und dngstet, das ist deine Selbheit, du machest dich zum Selbst-Fein-
de, und fiihrest dich ins Selbst-Sterben ein.«*

Die gewohnte Bedeutung von »Feind« als fremde Bedrohung ist
durch eine solche Aussage radikal unterlaufen. Was sich als feindlich
auswirke, ist thr zufolge gegenteilig das Eigene, einzig die »Selbheitc,
aus der die Moglichkeit aller Krinkung und Angst entsteht. Eine er-
withnenswerte dussere Bedrohung des Menschen scheint es daneben
nicht zu geben. Einzig im Selbstverhiltnis liegt die Quelle der Be-
drohlichkeit und des Schmerzes, von hier entspringt die hochste Ge-
fahr fiir das Selbst: das »Selbst-Sterben«. Diese Uberzeugung bildet
eines der Kernelemente von Bshmes Gedankenwelt, welche in bezug
auf Eckhart wie eine spannungsreiche Erginzung zu lesen ist. Denn
withrend der mittelalterliche Meister sich darauf beschrinkt, den
Menschen von einer Weise des Selbstseins mit allen ihm in Predigten
und Traktaten zu Verfiigung stehenden Mitteln abzubringen, scheint
eben dieses verfangliche Selbstsein bei BsShme im Zentrum der Be-
achtung zu stehen. Was nun macht die »Selbheit« aber so verhing-
nisvoll? Folgende Aspekte finden sich oben erwihnt: in der Selbheit
geht der Mensch in »eigene« Begierde und Willen ein, er wohnt »in
sich selbst«, er macht sich selbst zum »Eigenthum«. Was jedoch soll
daran so schidlich sein? Zielt Béhme mit dieser umfassenden Kritik
des Selbstbezugs auf die Notwendigkeit der Selbstauflosung? Denn
welches Selbstverhiltnis bleibt @ibrig, wenn der Mensch sich auf das
Eigene nicht wie auf sein Eigentum beziehen soll? Um sich dem
Grund fiir Bohmes negativer Einschitzung der Selbheit anzunahern,
sei zundchst einmal die Perspektive abrupt gewechselt durch ein Zi-
tat, das auf den ersten Blick eine véllig gegensitzliche Einschitzung
des menschlichen Selbsts zeichnet. Tm Spannungsfeld dieser unter-
schiedlichen Beurteilungsweisen kann sich der Grund fiir Bohmes
ambivalente Sicht auf das Selbst verdeutlichen.

Das folgende Zitat ist eingebettet im Kontext der Aussage, dass
Gottes Geist allen denjenigen entgegenkomme, die ihn suchen. Er-
[duternd fithrt Bohme daraufhin aus, dass dieser Geist Gottes auch
zu verstehen ist als »Gottes Sucht, in der Gott der Menschheit be-
gehret, denn sie ist sein Bilde, das Er nach allem seinem Wesen ge-
schaffen, in deme Er sich selber sehen und erkennen will, und Er

bei Bohme sei auf die Monographie von P. Deghaye mit dem bezeichnenden Titel ver-
wiesen: »La naissance de dieu. Ou La Doctrine de Jakob Boehme«, 1985.
® Sg 15, 8.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A 163

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

wohnet auch im Menschen: Was suchen wir dann lange? Lasset uns
nur uns untereinander selber suchen und kennen; wenn wir uns fin-
den, so finden wir alles, wir diirfen nirgend hinlauffen Gott zu su-
chen, auch so kénnen wir Thme keinen Dienst thun. Wenn wir uns
nur selber suchen und lieben, so lieben wir Gott: was wir uns selber
unter einander thun, das thun wir Gott; wer seinen Bruder und
Schwester suchet und findet, der hat Gott gesuchet und funden.«*
(Hervorhebung D. S.)

Wohingegen Bohme in aller Strenge gegen dasjenige anzu-
schreiben pflegt, was er als Eigenbegierde oder Eigenwille, aber auch
als Selbstsuche bezeichnet (man soll sich selbst weder suchen noch
begehren®), wird an dieser Stelle — die als genauso exemplarisch fiir
die Boshmesche Haltung gelten darf — das menschliche Selbst als Stt-
te ausgezeichnet, in der sich Gott selber sehen will. Darum soll der
Mensch — so erkldrt Bshme in scheinbar eklatantem Kontrast zu vor-
heriger Aussage — in seiner Suche nicht tber sich selbst hinweg-
gehen, denn so er sich »findets, findet er Gott. Zwischen diesen bei-
den kontriren Aussagepolen bewegt sich Bohmes Denken. Es bewegt
sich dazwischen, weil in diesen unterschiedlichen Betrachtungsarten
die oben bereits als »Himmel« und »Hélle« zum Ausdruck gebrach-
ten polaren Moglichkeiten des Menschseins angesprochen sind. Bei-
de Beurteilungspositionen hingen demnach zusammen. Bei ge-
nauem Hinsehen scheint ihre Vermittlung implizit in der letzten
Textpassage selbst enthalten. Denn indem sie ein Verhiltnis an-
spricht, in welchem sich jeder Mensch in seinem Menschsein vorfin-
det, deutet sich die Verengung an, die in der ausschliesslichen Selbst-
begierde liegt, sowie in der Haltung, sich als gesondertes Eigentum
zu betrachten. Gemiss obigen Worten ist das »Selbst« namlich kei-
neswegs als Mittelpunkt nur der einzelnen, individuellen Wahrneh-
mungs- und Lebensweise zu verstehen, sondern vielmehr in einem
grenzensprengenden Kontext zu begreifen. Im Gegensatz namlich
zur vermeintlichen Gesondertheit des auf sich beschrankten Selbst-
bewusstseins ist dieses nach Bohme in Wahrheit der ausgewiesene
Ort, in dem Gott sich sehen, erkennen und wohnen will. Das eigent-
liche Selbstverhiltnis sollte demnach gerade im Aufbruch jeglicher
Selbstfestlegung liegen. Als Empfindungsort Gottes, d.h. desjenigen

% 3fL, 11, 106.
ot Vgl. das bereits angefiihrte Zitat wGl, 1, 341.

164  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gefahrenzone Mensch

Wesens, »da alles innen lieget was Ewigkeit und Zeit ist«*?, verwirk-
licht sich der Selbstbezug vielmehr in der unbedingten Offenheit un-
ermesslicher Bezugsmoglichkeiten aufgrund des inneren Zusam-
menhangs mit demjenigen, »in deme die Welt und die gantze
Creation lieget.«®. Diesem Zusammenhang gegentiber kann sich
der Mensch verschliessen, indem er in Unkenntnis oder Missachtung
seines Wesens sich auf »Eigenes« beschrankt, an sich als an Ei-
gentiimlichem haftet. So reduziert sich der Horizont, in welchen das
Selbst nach Bohme gestellt ist, auf so drastische Weise, dass er fiir das
entsprechende Dasein nur noch den Ausdruck des »Selbst-Sterbens«
tbrig hat*.

Es ist schwer zu verstehen, wieso dieser gottgewollte Kontext
nicht unausweichlich und dominant das Selbstverhiltnis je schon
ausrichtet und prigt. Eine dhnliche Frage hat sich bereits bei Eckhart
gestellt, der ebenso von dem merkwiirdigen Sachverhalt ausgeht,
dass sich der Mensch durch seine Ausrichtung (auf sich selbst) einem
thn umgreifenden und ihn hervorbringenden Bezug entziehen kann.
Bei Bohme nun wird die Moglichkeit dieser paradoxalen Bezuglosig-
keit zu einem je schon vor-herrschenden Zusammenhang nicht nur
explizit postuliert, sondern — im Unterschied zu Eckhart — auch zu
erkldren versucht. Diese Erklirung umfasst mehrere Ebenen, deren
letzte auf seiner Theogonie beruht. Um die Tiefe dieses gedanklichen
Gesamtbildes auszuleuchten, erscheint es ratsam, nicht zwischen den
Ebenen hin und her zu wechseln, obwohl dies naheliegt. Denn die
verschiedenen Erklarungsschichten verweisen bei Bohme stindig
aufeinander und gehen ineinander tiber. Es soll hier aber weiterhin —
so weit dies geht — auf der Betrachtungsebene »Mensch« verblieben
werden, um von dort aus Stufe um Stufe dem Gedankengebiude zu
folgen. So vielleicht kann die Gefahr der gedanklichen Halsstarre
vermieden werden, die dieser imposante Gedankenbau im Gesamt-
eindruck auszuldsen vermag.

Zuriick also zur oben formulierten Frage. Bohme notiert explizit

2 Mm, 1, 8.

% Gw, 1, 3. »Er ist das Nichts und das Alles, und ist ein Einiger Wille, in deme die Welt
und die gantze Creation lieget.«

% Erwihnenswert hinsichtlich B6hmes Ausdruck des »Selbst-Sterben« erscheint eine
verwandte Wortschdpfung von Augustinus im Begriff des »Sterbelebens« oder »Lebe-
sterbens«, die auch als Kurzformel fiir den Zustand gottlosen Daseins steht. »Quid enim
est quod volo dicere, domine, nisi quia nescio, unde venerim huc, in istam dico vitam
mortalem an mortem vitalem?« (Confessiones (Bekenntnisse), Liber Primus, 6,7).

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A- 165

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

die Moglichkeit des Nebeneinanders des menschlichen und gott-
lichen Wesens, deren Verhiltnis geméss seiner universalen Gottes-
definition im eigentlichen Sinn gar nicht gesondert, sondern nur im
Ineinander gefasst werden kann. Bohme aber beschreibt dieses — in
Anbetracht seiner Pramissen — »unlogische« Nebeneinander so:
»denn so lange ein Wesen ausser Gottes Willen ist, (verstehe dem
sanften Licht-Willen) so lang ists einig und wohnet in sich selber,
und begreift nichts von Gott: So sichs aber in Gott eineignet, und
seinen Willen zerbricht und sincken lisset, so ists Ein Geist in und
mit Gott, und Gott scheinet aus demselben Wesen.«*® Die Spannung
einer solchen Aussage tritt krass hervor, wenn man sich erneut
Bohmes Charakterisierung Gottes als dasjenige Wesen vor Augen
hilt, das per definitionem »nicht sonderlich wohne«, sondern »in,
bey und durch uns.«* Dennoch soll Sonderung davon moglich sein.
Das Substrat, in dem diese moglich ist, wird als »Willen« bezeichnet.
Durch den Willen ist ein Durchbrechen der logisch-formalen Ver-
hiltnisse moglich, die zwischen dem Ganzen — als welches Gott ge-
fasst wird — und dem Teil herrschen. Der Wille bringt somit eine
andere Dimension in das Verhiltnis hinein, sozusagen eine qualitati-
ve. Er ist massgeblich verantwortlich fiir menschliche Vereinzelung
oder Vergemeinschaftung mit Gott. Aufgrund dessen lasst sich in
aller Schlichtheit in Bshmes Sinne sagen, solange des Menschen Wil-
len nicht mit Gottes Willen will, ist er nicht in Gott. Diese Aussage,
aus der die ungeheure Bedeutung des Willens bzw. der Willensfrei-
heit zu entnehmen ist, kann zunicht nur so stehen gelassen werden.
Sie deutet bereits an, dass der Gedanke der Willensfreiheit sich bei
Bohme nicht in der formalen Moglichkeit der Wahl erschopft. Viel-
mehr buchstabiert er sich aus als ein schopferischer Spielraum, der
jedem Menschen gegeben ist, seine eigene Daseinsart nicht nur zu
withlen, sondern selbst zu schaffen.”. Entsprechend bezeichnet

% 6Pk, 5, 9.

% BgO, Sum. 2, 3.

 Aus den zahlreichen Aussagen, die Bshmes Uberzeugung von der hervorragenden
Bedeutung des Willens kundtun, sei eine angefiihrt, welche an Deutlichkeit als exem-
plarisch gelten kann. In seiner Schrift »Vom dreyfachen Leben des Menschen« heisst es
zur Willenskraft kurz und biindig: »Denn durch den Willen hat Gott Himmel und Frden
geschaffen: Und ein solcher michtiger Wille ist auch in der Seelen verborgen.« (8, 10).
Zur Rolle des Willens bei Bshme im Allgemeinen schreibt W. Elert: »Im Weltprozefs,
der ja in der Form eines seelischen Werdens gedacht ist (...) ist der Wille Quell und
Beherrscher alles Lebens, aller Wirklichkeit. Er schafft alles kosmische und seelische
Sein, er gestaltet es. An ihm liegt es, wenn es verdirbt, auf falsche Wege gerit. Er ist es,

166  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gefahrenzone Mensch

Bohme — in provokativer Diskrepanz zur orthodoxen Theologie — in
kihner Stringenz die Menschen auch als »Gotter«®®, die ihr Wesen
selbst hervorbringen konnen®.

Diese Betrachtungsweise ist nun zugegebenermassen verwir-
rend. Wie lisst sich zusammendenken, dass einerseits die Menschen
in ihrer Willenskraft und -freiheit selbst Gotter sind, die sich frei
schaffen, dass es andererseits aber das alles umfassende Wesen gibt,
dessen »Willen« ebenfalls allumfassend in seiner schopferischen
Kraft ist. Dass dieser Gedanken perplex macht, erscheint legitim,
steht man hier doch vor einem klassischen Grundproblem der Reli-
gionsphilosophie, wie menschliche Freiheit und Allmacht Gottes zu-
sammen zu denken ist. Fiir Bohmes Ansatz scheint diese Frage kein
Problem darzustellen. In aller Leichtigkeit formuliert er bewusst pa-
radox erscheinende Sitze wie den folgenden: »Dann Gott ist selber
Wesen aller Wesen, und wir sind als Gotter in IThme, durch welche Er
sich offenbaret.«%®

Warum Bohme sich so leichthin dber solche religionsphiloso-
phischen Kernprobleme hinwegsetzen kann, beruht darauf, dass sein

der alles dem vorschwebenden Ziele zufiithrt. In der Tat, salle Dinge stehen im Wil-
len<» (1913, 40).

% Mr, 22,12,

% Dem schopferischen Potential der Willenskraft entspricht auch die Kraft der Begier-
den. Beide Begriffe kann man fiir unseren Kontext weitgehend als Synonyme betrach-
ten. Der Schaffenskraft des Willens entspricht diejenige der Begierde, von Bshme auch
»Hunger« genannt. Er schreibt hierzu: »Denn wessen (nach was D. S.) der Hunger ist,
dessen ist auch das Wesen im Hunger; ein ieder Hunger oder Begierde machet ihm in
sich Wesen, nach des Hungers oder Begierde Figenschaft.«( Sg, 7, 10) Zum genauen
Unterschied der Anwendung des Willensbegriffs und dem der Begierde miisste man
eine detaillierte Untersuchung erstellen. Es ist fiir unsere Zwecke nicht zu unvorsichtig
zu sagen, dass beide Begriffe weitgehend ineinander iibergehen. Den fliessenden, kaum
abgrenzbaren Bedeutungsiibergang von Willen und Begierde schligt sich auch in
Bshmes Theogonie nieder, wenn beide Begriffe fast fugenlos ineinander iibergehen. So
nennt Bshme zum Beispiel die alles verursachende, gottliche »Magia« eine »Begierde«,
und erklart dazu: »Sie ist in sich selber nichts als nur ein Wille, der sich jedoch wieder-
um in Begierde nach »Wesen« einfiihrt (vgl. kE V, 1{f.) Auf der gleichen Linie steht
auch der Begriff der Imagination. Er hat gleichermassen schaffende und daseinsent-
scheidene Potenz, »weil die Imagination sowohl die seelische Form der Siinde ausmacht
als auch ein wesentliches Moment im Wiedergeburtsprozef8 bedeutet.« (W. Elert, 1913,
68). Deshalb gilt, dass wenn menschliches Leben »nach Gottes Geist imaginieret, so
empfihets Gottes Kraft und Licht, und erkennet Gott, wenns aber der Irdigkeit, oder
nach der finstern Welt Eigenschaft imaginiret, so empfihets die Essentz der Irdigkeit
und finstern Welt, und fiillet sich mit demselben« (6Pk, 6, 16).

10 31, 6, 5.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A- 167

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

168

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

Gottesbild nicht vom — letztlich quantitativen — Begriff der Willens-
Allmacht, sondern in erster Linie von qualitativen Begriffen des
gottlichen Willens geprigt ist. Obwohl sein Gottesbegriff einerseits
sozusagen die Gesamtheit des Seienden in sich fasst'®™, ist er im Ei-
gentlichen als eine »Qualitit«!® des Willens und der Wahr-nehmung
charakterisiert™. Auf diese Gottescharakteristik innerhalb seines
grenzenlosen Gottesbegriffs macht Bshme — etwas unbeholfen — im-
mer wieder aufmerksam: »Nun ist er (Gott) aber alles, und wird doch
nicht aller Quall Gott genannt.«* In dieser Andeutung findet sich
zugleich seine Antwort auf ein anderes klassisches Grundproblem
der Religionsphiosophie, das Michael Theunissen folgend zusam-
menfasst: »Seitdem {...) Aristoteles das Problem aufgeworfen hat,
wie der Gott als ein choriston, ein fiir sich Seiendes, zugleich das
Ganze sein konne, blieb es Aufgabe philosophischer Theologie, die
Einzelheit Gottes als eine ebensowohl einschlieende verstindlich
zu machen.«'® Fir Bohme liegt die Losung dieser Frage darin, dass
Gottes Einzelheit als Einzig-Artigkeit gefasst sein muss, und dass
diese einzige Gottes Art in einer Willens- und Wahrnehmungsquali-
tit besteht, in der sich die umfassende Einheit alles Seienden zusam-

1915 (Gott) hat weder Anfang noch Ende, ist ungemessen, kann mit keiner Zahl in seiner
Weite und Grésse ausgesprochen werden, dann er ist tiefer als sich ein Gedancke
schwingen kann: Er ist nirgend weit von etwas, oder nahe bey etwas, Er ist durch Alles
und in Allem; Seine Geburt ist iiberal, und one ihn ist sonst nichts: Er ist Zeit und
Ewigkeit, Grund und Ungrund ....« (Mm, 1, 8).

12 In den ersten Zeilen seiner Frstlingsschrift findet sich dieser zentrale Begriff bereits
eingefithrt und umschrieben als » Beweglichkeit, Quallen oder Treiben«, d. h. nicht nur
als Charakteristik, sondern auch als dynamische Quelle von Eigenschaften (Mz, 1, 3).
Die dadurch herausgestellte Wortbeziehung und Wortspielerei zwischen »Qual« oder
»Quall« und »Qualitit« ist fiir Bohme eigentiimlich.

1% Die Verbindung aus Wille und Wahrnehmung bzw. Erkenntnis ist bei Bohme unauf-
kniipfbar. In diesem Sinn auch konstatiert H. Grunsky: »Nur muf8 man bedenken, daf$
bei Bshme — ein Grundzug seiner Metaphysik — das Subjekt des Erkennens und des
Wollens stets in einer ganz bestimmten Weise ineinander verflochten sind. Namlich
so, daf8 wirklich erkannt immer blof8 ein Produkt des Willens (eine >Gestalt< des >Gei-
stes<) wird. sUnd versteht also, da§ das Sehen aus dem Geiste erscheine, welches sein
Auge und Spiegel ist, darinne der Wille offenbar ist« (Mw;, 1, 12)« (1984, 78).

1% Mw 1, 12, 5. Bhme bedient sich deshalb auch hiufig der merkwiirdigen Redeweise:
»Gott, so viel er Gott heisset« (vgl. z. B. Gw; 6, 31). Grundsatzerklarungen folgender Art
finden sich entsprechend hiufig iiber sein Werk verstreut: »Gott ist alles, Fr ist Finster-
nifd und Licht, Liebe und Zorn, Feuer und Licht; Aber er nennet sich alleine Gott nach
dem Lichte seiner Liebe.« (wGl, 2, 9).

105 M. Theunissen, 1981, 24f.

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gefahrenzone Mensch

menfinden kann'®. Der Mensch, der sozusagen aus Gott ist, ist des-
halb seinerseits auch erst bewusst in Gott, wenn er wie Gott ist bzw.
dieser gottlich einenden Wahrnehmungs- und Willensart entspricht
—denn daraus entscheidet sich fiir Bohme die Weise des Daseins. Fir
ithn ist dermassen offensichtlich, dass die Verbindung zwischen Gott
und Mensch tber dieses wie verlauft, dass er etwas ungeduldig in
seiner ersten Schrift schon klarstellen will: »Denn du darfst nicht
sagen: Wo ist Gott? Hore du blinder Mensch, du lebest in Gott, und
Gott ist in dir: und so du heilig lebest, so bist du selber Gott«'*

Wie nun jedoch gelangt der Mensch in diese Gottesqualitit, die
Bohme hier mit dem kaum definierbaren Begriff »heilig« chiffriert?
Oder, um an obige Formulierung anzukniipfen, wie erschliesst sich
das partikulare und begrenzte menschliche Selbst den Zusammen-
hang mit Gott, wodurch es zu einer Wahrnehmungsstitte Gottes
wird? Hier nun haben die uns bereits bekannten Aussagen Bohmes
den Weg schon gewiesen. Sie enthalten interessanterweise keine For-
derung nach Verinderung der Eigenschaften des Menschen. Sie set-
zen woanders an. Sie beschrinken sich auf das Selbstverhaltnis und
die damit einhergehende Willensausrichtung des Menschen. Danach
soll der Mensch sich nicht als Eigentum betrachten, d. h. nach Bohme
zugleich: nicht in die Eigen-Begierde und den Eigenwillen eingehen.
Damit sind die das Selbst konstituierenden Kréfte angesprochen. Und
zwar sind sie angesprochen unter dem Anforderungsprofil der
Demut. Denn das Nicht-Eingehen in die eigene Begierde, bzw. diese
ins Nichts und damit in Gott eingehen zu lassen ist als Vollzug der
Demut gekennzeichnet worden. Darum kann Bohme den Zugang zur
Gottesqualitit auch so zusammenfassen: »dafl wir unsern Willen in
der Demuth schépfen, darinnen die Liebe geboren wird, welche drin-
get zum Hertzen Gottes, als in ihr Eigenthum, da dann die mensch-
liche Seele in Gott geboren wird, dafi sie Gottes Willen empfihet, zu
thun was Gottes Wille ist.«1%

Hier nun ist die wesentlichste Gottesqualitit zum ersten Mal

1% »Wo Gottes Wille in einem Dinge will, da ist Gott offenbar; in solcher Offenbarung

wohnen auch die Engel: und wo Gott in einem Dinge nicht mit des Dinges Willen will,
so ist Gott alda ihm nicht offenbar, sondern wohnet nur in sich selber, ohne Mitwirckung
desselben Dinges; alda ist in dem Dinge eigener Wille ohne Gottes Willen« (iiL, 41).

197 Mr, 22, 46. Ganz analog findet sich diese Betrachtungsweise auch in einem Spatwerk
Bohmes ausgedriickt: : »Sind wir gerecht, so sind wir selbst Gétter in dem grossen Gott,
was wir dann thun, das thut Gott in uns und durch uns.« (Mw I, 6, 17)

105 3fL, 4, 45.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A 169

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

direkt beim Namen genannt. Es ist die Liebe. Wer in der Liebe gebo-
ren wird, dringt zum Herzen Gottes, als ob es sein Eigentum wire.
Gott ist nach Bshme eine Dimension oder ein »Prinzip«® der all-
umfassenden Liebe bzw. des Liebes-Willens'™. Diesem gemiithaften
oder psychischen Ausdruck (iiberhaupt allen gemiithaften Gottes-
beschreibungen) steht bei Bshme immer auch eine naturalistisch ge-
haltene Korrespondierung zur Seite, die bereits gefallen ist: der
Licht-Willen'. Der Zusammenfall aus Liebes- und Licht-Willen
charakterisiert die Gottesqualitit bzw. das Gottesprinzip, und macht
auch deutlich, inwiefern sie mit einer Weise der Wahrnehmung in
Zusammenhang gebracht werden kann, deren Charakter nun auch
den von Bohme gezeichneten spezifischen Weg zu Gott erklért. Denn
weil der menschliche Wille in un-gelassener Form Bestimmtes nur
will, ist er immer ausschliessend und hat nicht die Beschaffenheit des
universal hervorhebenden und bejahenden Willens Gottes, der sich
auf alles in gleicher Weise beziehen kann wie auf sich selbst — so die
Implikation seines Wesens als un-endliche Liebes- und Lichtkraft.
Der menschliche Wille jedoch, der seine konstitutive Kraft in erster
Linie auf sich selbst monopolisiert, kann »Gottes Willen« nicht
(nach-}vollziehen, dessen universale Liebes-Bezogenheit ithn omni-
prisent macht, anwesend im Ganzen so wie in sich selbst. Doch gera-
de aufgrund dieser gleichsam untergriindigen Einbezogenheit alles
Seienden in den gottlichen Willen, kann der partikulare Wille Gottes
Willen ent-decken, nicht als etwas Fremdes, sondern in sich selbst. Er
findet den gottlichen Willen in sich selbst, wenn er sich — so lautet die

19 Der Begriff des Prinzips wird ausfiihtlicher zu untersuchen sein im spiter behandel-
ten theogonischen Kontext. Dort wurzelt er im eigentlichen Sinn, und dort wird erst die
ganze Figenart des Bohmeschen Prinzip-Verstindnisses ersichtlich. Hier sei zunichst
nur angedeutet, dass Bohme Gott mit Hilfe des Ausdrucks eines »Prinzips« beschreibt,
das er in seinen Tafeln iiber die wichtigsten Begriffe folgend zusammenfasst: Das Got-
tesprinzip ist »das Wesen der Einheit in der Lichtes-Kraft, darinn die ausgeflossene
Einheit eine Feuerflammende Liebe ist, daraus der wahre verstindige Geist urstindet.«
(Tab, 46)

105, Gott liebet alle seine Wercke, und kann sonst nichts thun als lieben, denn Er ist die
einige Liebe selber« (Gw, 5, 23)

M In Béhmes »Tafeln zu den dreyen Principien Géttlicher Offenbarung« fasst Bohme
die gottliche Qualitit bzw. das géttliche Prinzip so zusammen: es »wird verstanden im
Licht mit der Englischen oder Kraft-Welt, darinnen sich der Ausflufl Géttlicher Kraft
und Willens (...) im Lichte mit der Feuer-flammenden Liebe offenbaren, darinnen man
das Reich Gottes verstehet« (Tab, 4). In kiirzerer, aber analoger Zusammenstellung
heisst es in seiner Schrift »Clavis Specialis«, das Gottesprinzip sei »das Licht und Liebe-
Feuer aus der Géttlichen Freyheit:« (Clsp, 111)

170  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gefahrenzone Mensch

Quintessenz von Bohmes so schlicht klingender wie schwieriger Bot-
schaft — (darin) ein-ldsst. D.h., wenn er sich selbst nicht mehr an
seinen ihn vermeintlich konstituierenden eigenen Vollzug klammert,
sich traut, seine selbst gesteuerte Tatigkeit auf Gott hin zu lassen, so
ist er bereits im zuvorkommenden Willen Gottes, der sich je schon
im Menschen vollzieht, in dem er sich »sehen und erkennen will«. In
anderen Worten, indem die gestaltenden Krifte des menschlichen
Willens und der Begierde in solche Ge-lassenheit gelangen, fallen
sie nicht in den stagnierenden Stillstand, sondern in ein »Nichts«, in
dem sie sich zugleich konstitutiv getragen erfahren: Nun erst kann
sich die (ge-lassene) Selbstbegierde als Gottes Begehren des Men-
schen entpuppen, und der wirkkriftige Wille sich gehalten erfahren
in der eigentlichen Wirkkraft gottlichen Willens. So gilt nach Bohme,
dass »der eingewandte, in Gott gelassene Geist des Menschen, wenn
er alles Figene verldsset, wieder das gottliche Auge zum Sehen und
Verstand bekommet, daf er vielmehr hinwieder bekomme, als er ver-
lassen, daf3 er viel reicher ist, als er zuvorhin in der Seinheit war:
dann in dem eigenen Willen hat und fasset er nur ein Partikular, aber
in der Verlassenheit kommt er in das Gantze, als in alles«™2.

Damit ist das Geschehen, in dem sich der Akt der Demut aus-
buchstabieren ldsst, schemenhaft umrissen. An dieser Stelle wird
man aber offensichtlich auf Bshmes »Vermahnung« zurtickgestos-
sen, dass eben nur eine Praxis den eigentlichen Nachvollzug des von
thm Gemeinten leisten kann. Theoretisch kann man die von Bohme
bezeugte Aufgebrochenheit der menschlichen Begrenzung, die dem
Demiitigen widerfahrt, lediglich umschreiben. Letztlich lduft der
Versuch einer theoretischen Durchdringung hier an einer Mauer ent-
lang, die sich nicht tiberschreiten ldsst. Denn sie versucht mit thren
Mitteln, eine Transformation zu erfassen, bei der es in erster Linie
darauf ankommt, dass sie eben nicht nur gedacht, sondern vollzogen
ist. Dann erst — so Bohme — [0st sich der Sinn seiner Rede iiber die
Demut ein; dann erst wird nachvollziehbar, wie er diesbeziiglich vom
Beginn des eigentlichen Lebens sprechen kann. Jeder andere Willens-
zustand némlich entspricht fir thn durch die Dunkelheit der gewoll-
ten Enge, durch die Zerrissenheit in unterschiedliche partikulare Be-
gierden, durch die Randstindigkeit des in den Grenzen der
»Selbheit« sich aufhaltenden Daseins eher einem Sterben'®.

2 Mm, 67, 13.
Wil (sic!) du nun aus dem Selbs-Sterben wieder ausgehen, so must du deine eigene

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A 171

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut
2. Imago dei in Demut

Um die Transformation, die in der Demut mit dem Selbst geschieht,
noch besser hervortreten zu lassen, seien die Pole eingehender be-
leuchtet, zwischen denen sie als Moment der Wandlung steht. Dafiir
sollen zunichst die Grundlagen noch klarer herausgearbeitet werden,
von denen aus die Selbst-Uberschreitung in der oben beschriebenen
Weise moglich ist.

Indem Boéhme die Beziehung zwischen dem partikularen,
menschlichen und dem universalen, gottlichen Wesen qualitativ
fasst, kann der einzelne Wille — so sei nochmals zusammengefasst —
dem gottlichen entsprechen und seine faktische Partikularitit — denn
er ist nach wie vor an eine begrenzte, endliche Gestalt gebunden —
tberwinden. Er ist eingegangen in eine gottliche Einheit, die sich
dem quantitativen Denken entzieht'**. Wenn der einzelne Wille diese
Einheit mitvollziehen kann, so ist er vorbehaltlos zum offenbarenden
Ausdruck Gottes geworden. Dies meint Bshme, wenn er oben die
Menschen als Gotter in Gott, im »Wesen aller Wesen« bezeichnet,
durch welche dieser sich offenbart. Noch expliziter macht er dieses
unbeschrinkte Offenbarungspotential des Menschen, indem er es
tber die gottliche Wesensart selbst notwendig erscheinen ldsst: »So
wenig als Gott allein an einen Orte wohnet, sondern Er ist die Fiille
aller Dinge, so wenig hat Gott sich auch nur in einem Stiicklein be-
weget, denn Gott ist nicht abtheilig, sondern tiberal gantz: Wo er sich
offenbaret, da ist Er gantz offenbar; so ist Er auch nicht meflich,
Thme ist keine Stitte erfunden, Er machet ihme dann selber eine
Stitte in einer Creatur«'. Das »Stiicklein«, auf das Bshme anspielt,
in dem sich Gott nicht allein bewegt habe, ist Christus. Bei Bohme ist
Christus — trotz der herausragenden Rolle, die dieser im gesamten
theo- und kosmogonischen Prozess spielt — gleich wie bei Eckhart

Begierde, welche sich in fremde Wesen einfiihret, gantz verlassen, und in der Selbheit
und eigenen Begierde werden als ein Nichts, auf daf$ du nicht mehr dir selber wilst noch
begehrest, du must deine Begierde wieder gintzlich mit der Gelassenheit in den Ewigen,
als in Gottes Wille, einfithren, aufdafs derselbe Wille dein Wille und Begehren sey;
ausser diesem ist eitel Noth und Tod, ein Immer-Sterben und Verderben.« (Sg, 15, 9)
114 5 Alles was kann gezehlet und gemessen werden, das ist natiirlich und bildlich: aber
die Finheit Gottes kann nicht ausgesprochen werden, dann sie ist durch alles zugleich,
und ist darum Gut genant und erkant, dafl es die ewige Sinfte, und das héchste Wolthun
in der Empfindlichkeit der Natur und Creatur ist, als die empfindliche siisse Liebe.«
(BgO, 1, 1)

B Mwl, 8, 7.

172  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gefahrenzone Mensch

keine Einzelerscheinung, sondern ein Indiz fiir die offenbarende Ver-
bindung zwischen Gott und Mensch insgesamt. Diese jedoch besteht,
wie nun kaum mehr erwiihnt zu werden braucht, nicht in pauschaler
Hinsicht. Der Mensch ist erst dann Gottesoffenbarer, wenn er die
bereits angesprochene, gottliche Lebens-Qualitit aus sich hervor-
bringt und sich damit in sie ein-bringt.

Dieser buchstiblich nur er-lebbare Zusammenhang zwischen
Gott und Mensch beruht auf einer typischen Charakteristik von
Bohmes Gottdenken. Im allgemeinen finden sich in seinem Gottes-
begriff abstrakte Konzepte wie Einheit oder Omniprisenz umgesetzt
und iibersetzt in konkret Empfindbares und Wahrnehmbares. Phi-
losophische Gottesbestimmungen werden dadurch fiir den Erfah-
rungsraum im weitesten Sinne gedffnet, denn alles, was tiber Gott
ausgesagt werden kann, muss fir Bohme notwendiger Weise auch
offenbar sein. Giinther Bonheim hat fiir diese Charakteristik seiner
Spekulation den treffenden Ausdruck von der »Sinnlichkeit der Of-
fenbarung« geprigt!®. Aus diesem Ansatz erschliessen sich Bohmes
Hinweise, dass der Mensch doch begreifen solle, dass Gott nicht
»fern«, sondern gegenteilig da ist in einem (Gemiits-) Raum, der
nicht jenseitig, sondern im Hier und Jetzt erschliessbar. Gerade diese
Moglichkeit des Er-lebens und Empfindens des Gottlichen begriindet
ja auch, was fiir Bshme unter dem Begriff von »Gottes Willen« im-
pliziert ist. In einer dichten Aussage zum gottlichen Willen heisst es
diesbeziiglich explizit: dass »sich der Wille des Ungrundes in seinem
Etwas empfindet, und in der Empfindlichkeit in seinem eigenen Ge-
schmack wircket und will «*Y (Hervorhebung D. S.)

Diese Aussage, die den Begriff des Ungrundes als ein Synonym
fir das Gottliche einfiihrt, auf das erst spéter eingegangen werden
kann, bekriftigt, was im vorigen bereits zum Ausdruck gekommen
ist: Dass gottliches Wesen im Menschen (im gottlichen »Etwas«) des-
halb geschaut und empfunden werden kann, weil es sich ebenda »se-
hen und erkennen« bzw. »empfinden« will. Aufgrund dessen kann
geschlossen werden, dass Bedingung der Moglichkeit der mensch-
lichen Gotteswahrnehmung Gottes (Selbst-) Wahrnehmung im

1161992, 59. »Gott wird offenbar, heiflt demnach soviel wie, Gott wird faSbar, spiirbar, er
gibt sich eine Gestalt, die ihn nicht allein dem menschlichen Verstand zuginglich wer-
den 148, sondern dem ganzen Menschen mit allen seinen Sinnen und Empfindungen.«
(G. Bonheim, ebenda, 61)

W Tab, 16.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A 173

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

Menschen ist. Darum bedeutet fiir Bohme Gott wahrzunehmen zu-
gleich Gott auszudriicken, denn in dieser Wahrnehmung oder Emp-
findung will sich Gott; Gottes »Empfindlichkeit« »wirkt« und »will«
niemand anders als der gottliche Wille. Doch man muss noch aus-
greifender formulieren: menschliche Wahrnehmung scheint bei
Bohme insgesamt einbefasst in der Wahrnehmung Gottes, die jedoch
erst als gottliche (Selbst-)Wahrnehmung zu Bewusstsein kommt,
wenn sich die menschliche Wahrnehmung als gottliche erkennt,
wenn menschliche Empfindungen und Wahrnehmungen auf Gott
hin transparent werden'®. Denn das eigentliche Subjekt jeder
»Fithlbarkeit« und jeder Anschauung und Erkenntnis ist letztlich
das »ewige Gemiithe«, oder wie Bohme auch schreibt: »das Auge
des ewigen Sehens«, darinnen »alle Dinge sehen (...), dieweil das
Etwas ist von diesem Sehen entsprungen, so siehet das Nichts, als
die Ewige Einheit, durch alles ungehindert. «'*

Gottliches Wesen ist explizit als die bedingende Gesamtheit der
Wahrnehmung gefasst, gleichsam als der umfassende Brennpunkt
aller Wahrnehmungsmoglichkeiten tberhaupt'®; dieser wahrneh-
mende Vollzug, in dem sich Gott selbst (empfinden) will, ist bei

15 Hier ist auf eine Gedankenparallelitit von Bshmes Zeitgenossen Spinoza hinzuwei-

sen, der unabhingig von seiner ansonsten stark divergierenden Denkweise hinsichtlich
der (menschlichen) Gottesliebe eine dhnlich reflexive Charakteristik feststellt. In der
von ihm gepriagten Substanz-Attribut-Modi-Lehre als Grundschema fiir das Gott-
Mensch-Verhiltnis findet sich dieser Gedanke in folgender vorsichtiger Formulierung
ausgedriickt: »Die in der Erkenntnis ruhende Liebe des Geistes zu Gott ist Gottes Liebe
selbst, mit der Gott sich selbst liebt, nicht sofern er unendlich ist, sondern sofern er
durch das Wesen des menschlichen Geistes, insoweit dieser unter dem Gesichtswinkel
der Ewigkeit betrachtet wird, ausgedriickt werden kann; das heif3t, die in der Erkenntnis
ruhende Liebe des Geistes zu Gott ist ein Teil der unendlichen Liebe, mit der Gott sich
selbst liebt.« (Ethik, Buch V, sechnundreissigster Lerhsatz). Der Gleichklang, der sich
diesbeziiglich zwischen Spinoza und Bshme abzeichnet, lauft jedoch offensichtlich darin
auseinander, dass es fiir Bshme keinen »Teil der unendlichen Liebe« gibt, weil diese, wie
er sagen wiirde, nicht >abtheiligc ist, wihrend fiir Spinoza die von Béhme gedachte
Méglichkeit der Finheit zwischen gottlichem und menschlichem Wollen und Wahrneh-
men gegen die Grundstruktur des eigentlichen Verhiltnisses von Unendlichem und
Endlichem verstiesse. Dieser Unterschied beruht auf den jeweiligen, unterschiedlichen
Grundvorstellungen im Denken Gottes im Sinne einer Substanz-Attribut-Modi —
Struktur oder im Sinne eines Gemiits, dessen Finheit sich jeder Ein-teilung entzieht.

1 BgO), 6, 1.

1 BgO, 2, 12.

21 Denn Gott ist, so Bohme ausdriicklich, ein »allsehender, allhérender, allriechender,
allfiihlender, allschmeckender Gott« (M, 3, 11), so dass in entsprechender Konsequenz
»unser Sehen und Wissen (...) in Gott (ist)« (Mw I, 7, 9).

174  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gefahrenzone Mensch

Bohme identisch mit dem schopferischen Akt: denn »das Etwas ist
von diesem Sehen entsprungen«. Die ausgewiesene Stitte, in der
diese Wahrnehmung zu sich kommt, d.h. sich als solches selbst
wahrnehmen kann, ist der Mensch. Indem das menschliche Selbst
sich in seinen Wahrnehmungen — mit Bshme gesprochen — »emp-
findlich« werden kann, kann es das Wesen des Géttlichen zur Emp-
findlichkeit bringen. Diese gegebene Moglichkeit des Zusammenfalls
von gottlicher und menschlicher Selbstempfindlichkeit jedoch be-
dingt Demut — so widersinnig dies unmittelbar klingen mag. Denn
sie kommt nur dadurch zustande, dass sich der Mensch nicht als »Ei-
gentumc betrachtet, sondern den ihn konstituierenden Willens- und
Wahrnehmungsvollzug in unmittelbarer Gottangeschlossenheit er-
fahrt™. D.h. wiederum, nur wenn sich des Menschen Willen und
Begierde nicht am eigenen Selbst als Zentrum und Zielpunkt fest-
macht, sondern am Zentrum dieses Zentrums: an Gott'®.

Den Willen an Gott festmachen heisst nach Béhme in anderen
Worten aber auch, den Eigenwillen in dasjenige verwurzeln, was sei-
nerseits wiederum dieses menschliche Selbst will. So kénnte man
schliessen, dass dieser Vollzug der Willensanbindung an Gott letzt-
lich darauf hinauslauft, dass die menschliche Selbstbegierde und sein
Eigenwille in eine gottliche Ubersteigerung miinden, dass die de-
miitige Selbstausrichtung auf Gott unter der Hand pervertiert in eine
Verabsolutierung des einzelnen Selbst. Dies jedoch ldsst sich berech-
tigt als Pointe von Bohmes Demutsdenken abstreiten. Ein solches
Missverstindnis ist allein schon dadurch gebannt, dass der gottliche
Wille, der untrennbar mit der Gotteswahrnehmung zusammen-
hingt, qualifiziert und tibersetzt werden kann als »Liebes-Wille«. In
diesem ist die Einheit alles Seienden als gewollt und »fihlbar« gege-
ben'**. Deshalb gilt: sowie der Demiitige sich im Gotteswillen in sei-

22 5 Denn wir sind nicht unser selber, sondern deme wir dienen in seinem Lichte. Wir

wissen nichts von Gott, Er selber Gott ist unser Wissen und Sehen: Wir sind ein Nichts,
daf} Fr alles in uns sey« (Mw I, 7, 9).

2 »Gott ist im Menschen das Mittel, das Mittelste (...)« (Mw II, 10, 8).

4 In seinen Gottesbeschreibungen betont Béhme diese fithlbare, empfindliche Dimen-
sion der Einheit in immer neu motivierter Ausdruckskraft. Ein besonders schines Bei-
spiel findet sich in der »Gnadenwahl«: »Fr heisset alleine Gott nach dem Lichte, als in
den Kriften des Lichtes (...) und auch in unendlicher Schiedlichkeit, aber alle im Liebe-
Feuer, da alle Figenschaften der Kriften ihren Willen in Finen (...) geben, da in allen
Eigenschaften nur ein einiger Geist und Wille regieret, und sich die Eigenschaften alle in
eine grosse Liebe gegeneinander und ineinander begeben, da je eine Eigenschaft die
andere in grosser feurischer Liebe gegehret zu schmecken, und alles nur eine gantz

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A- 175

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

nem Selbst gewollt weiss, so will und begehrt er in diesem Willen den
Anderen genau gleich wie sich selbst. Sein Wollen und Begehren
kann sich aus seinem Wesen heraus nie ausschliesslich auf sich rich-
ten, denn sein Bezug ist universal und kennt keine Stitte seiner Prio-
ritdt, weil er im gottlichen Willensprinzip sich in allem gleicher-
massen will. Somit richtet sich der Eigenwille nicht mehr nach dem
spezifisch Eigenen aus, denn auch das Nicht-Eigene ist ithm als
Eigentliches eroffnet und in gleicher Weise angelegen wie sein
Selbst'®. Dies klingt in seiner praktischen Konsequenz wie eine radi-
kale Vorform des Kantschen Imperativs, namlich in jener beriihmten
zweiten Formulierung, in der Kant als Basis moralischen Handelns
die Regel aufstellt, dass »du die Menschheit, sowohl in deiner Person
als in der Person eines jeden anderen, jederzeit zugleich als Zweck,
niemals blof als Mittel brauchst«!%. Auch hier gilt die Uberwindung
der Selbstprioritit auf der normativen Grundlage des gleichwertigen
Bezugs zu sich selbst wie zu Anderen, wobei im Verhiltnis zu Kants
Imperativ Bohmes Ansicht tiber den Verbund der Menschen freilich
unvergleichlich stirker und emphatischer ausfillt. Denn es geht ihm
offensichtlich nicht allein darum, sich dem Anderen wie sich selbst
gegeniiber als Selbstzweck zu verhalten, dies scheint fir Bohme
kaum der Rede wert, geht er doch von der Moglichkeit eines univer-
sal gemachten Liebesverhiltnisses zu den Menschen aus. Bohmes
spekulative Durchdringung des Gott-Mensch-Verhiltnisses schiesst
deshalb sozusagen weit tiber eine Fundierung moralischen Verhal-
tens hinaus. Sie impliziert vielmehr eine auf Liebe basierende,
gefiihlte und gewollte Gemeinschaftlichkeit, in der jener von Kant

liebliche, ineinander inqualirende Kraft ist, und aber sich durch die Schiedlichkeit (...) in
mancherley Farben, Kriften und Tugenden einfiihren, zur Offenbarung der unend-
lichen Géttlichen Weisheit.« (Gw, 2, 35)

%5 In einer Belehrung zum Weg der Erleuchtung charakterisiert Béhme die Momente
dieser Willenshaltung wie folgt: die Seelen, die ihr » Wesen in Gottes Willen stellen, und
mit nichten sagen von etwas in dieser Welt, das ist mein, ich bin Herr dariiber, denn sie
leugt, so sie das saget: Es ist alles Gottes, sie ist Knecht, und soll in der Liebe und
Demuth gegen Gott und ihrem Bruder wallen; dann ihres Bruders Seele ist ein Glied
an ihrer Seelen; ihres Bruders Freude im Himmel bey Gott ist auch ihre Freude, seine
Wunder sind auch ihre Wunder, dann im Himmel ist Gott alles in allen, Er erfiillet
alles.« (40E 12, 29) Mit »Himmel« bezeichnet B6hme nichts anderes als die Verwirk-
lichung eben dieses Willensprinzips, in dem die Einheit Gottes offenbar ist, in dem Gott
als »alles in allem« erscheint.

126 1. Kant, Grundlegung der Metaphysik der Sitten, 1994, 52.

176  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gefahrenzone Mensch

kristallisierte Charakter der Notigung des moralischen Gesetzes
tberfliissig erscheint.

Im Willens- und Wahrnehmensprinzip, in welches die Demut
Eingang verschafft, scheint deshalb verwirklicht, was im Gebot der
Nichstenliebe als zweites Hauptgebot des Neuen Testaments (Mk
12,31) gefordert ist. Darin erschliesst sich auch die innere Verbin-
dung der christlichen Hervorhebung und Zusammenfiihrung der De-
kalog-Gebote der Gottes- und Nichstenliebe (Mk 12,29-31). Denn
indem die Selbstbegierde des Demiitigen, d.h. desjenigen, der sein
Selbst auf Gott zuriickbuchstabiert, notwendig zusammenfillt mit
der Gottesbegierde, so auch fillt sie notwendig mit der Begierde fiir
die Anderen zusammen. Der Begriff der Begierde wirkt in diesem
Kontext jedoch offensichtlich irrefithrend, wird er doch vor diesem
Hintergrund in seiner Bedeutung stark strapaziert. Unter Begierde
versteht man gemeinhin eine ausschliessliche Ausrichtung auf je-
manden oder etwas; die Begierde des Demiitigen jedoch ist ein-
schliessend ohne Grenze. Deshalb lasst sich auch der Begriff der
Selbstbegierde des Demiitigen tibersetzen entweder als Begierde fiir
die Mitmenschen oder als Gottesbegierde. Alle drei Bedeutungen
spielen hier zusammen, hidngen aneinander und qualifizieren sich
gegenseitig. Das gleiche gilt auch fiir den Eigenwillen, der in seiner
demiitigen Transformation fiir sich selbst wollend zugleich mit Gott
bzw. fiir die Anderen will.

Die Vergegenwirtigung auf die Verinderung, die in der Demut
mit der Begierde und dem Willen geschieht, lisst den zutiefst affir-
mativen Charakter des demiitigen Selbst- bzw. Gottesbezugs in den
Vordergrund treten. Hinter Bohmes Dringen auf einen negativen
Vollzug, die herkémmliche Form der Selbstbegierde oder des Eigen-
willens ins »Nichts« oder sogar in den »Tod« laufen zu lassen, steht
der Blick auf eine bedingungslos bejahende und umfassende Willens-
und Begierdeform, welche letztlich auch begriindet, warum Bshme
diese Begriffe nicht fallen ldsst, sondern in transformierter Form an
thnen festhalt. Denn der — von einer Betrachtungswarte aus heraus-
tretende — Negationscharakter der Demut ist nur die Kehrseite ihres
—von anderer Betrachtungswarte aus — bedingungslos umgreifenden
Lebensbezugs, in dem das Leben vorbehaltlos als Ganzes begehrt und
gewollt wird.

Aufgrund dessen kann auch einer typisch modernen Kritik an
Bohme, wie sie z.B. H. Deinert vertritt, der Wind aus den Segeln
genommen werden. H. Deinert fithrt Bohmes Standpunkt auf die

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A 177

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

Augustinische Superbia-Lehre zuriick, wobei er Bohmes Begriff der
Willensfreiheit darauf reduziert sieht, dass diese dem einzelnen nur
zugestanden sei, um sie »fiir immer abzulegen«*”. Weder individu-
elle Erkenntnis noch Eigenstindigkeit kéme dem Menschen im
Bohmeschen Kosmos zu: Stattdessen wire er dazu bestimmt, sich
gleichsam in die unselbstindige Geborgenheit Gottes zuriickzuzie-
hen, um im Idealfall »Spiegel nur eines Aspekts« zu sein, »nicht der
ganzen Skala, die Gott vorbehalten bleibt«!*®. Gerade die Aufmerk-
samkeit auf Bohmes Demutsbegriff jedoch hat gezeigt, dass eine sol-
che Interpretation zu kurz greift. Denn von einer Reduktion des
menschlichen Wesens kann bei Bohme kaum die Rede sein, scheint
er im Gegenteil von der Vision der »ganzen Skala«, die gemeinhin
nur dem Gottesbegriff vorbehalten ist, als eigentliche Bestimmung
des menschlichen Selbst erfillt. Auf diese Weise verpasst der
Bohmesche Demutsbegriff dem Commonsense-Verstindnis von
Demut eindeutig einen Stoss, weil ausgerechnet in der Demut die
Aspekthaftigkeit des Menschen tiberwunden scheint, in der Demut
dieser ein Ganzes im Ganzen sein kann. Dies verdeutlicht auch
Bohmes Begriff des Ur-Menschen Adam, der fiir ihn das Ideal des
menschenmoglichen Formats verkorpert. Ernst Benz fasst zusam-
men: »Die Adam-Spekulation Boehmes zeigt uns das Bild Adams
als des vollkommenen Urmenschen, der, nach seiner inneren Gestalt
ein Bild Gottes und ein Bild des in Christus sich verwirklichenden
Universums, den Zugang zu allen Dingen hatte, der die volle Er-
kenntnis des Wesens aller Dinge besafl und der gleichzeitig die Tiefen
Gottes und der Natur kannte.«*?

Die Idee des Menschen als imago dei ist bei Bohme demnach von
jeglicher Statik befreit. Ebenbildlich ist der Mensch ausschliesslich
aufgrund eines Vollzugs, wodurch er mit seinem Wollen und seiner
Begierde gottliches Wesen in sich zur Erscheinung kommen l[dsst. In
diesem Vollzug tritt die Relevanz des Demutsbegriffs heraus. Der
Mensch wird zur Bildfliche Gottes durch die Ge-lassenheit des
Eigenwillens und der Selbstbegierde, aber dieses passiv formulier-
bare Geschehen des Lassens geht notwendig einher mit dem in der
Demut zugleich un-bedingt gewollten Ein-lassen auf den Willen
Gottes. Dies wird moglich durch die der Demut eigenen Transforma-

1271965, 409.
2 Ebenda.
129 1959, 77.

178  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gefahrenzone Mensch

tion der Selbstbegierde und des Eigenwillens, wodurch sich der
Mensch je schon eingelassen findet in der Wahrmehmung Gottes.
Somit ist die gottliche Einheit fiihlbar geworden. Der Demiitige ver-
wirklicht diese in doppelter Hinsicht: er weiss sich in der »Qualitiit«
dieser Einheit — in der Liebe Gottes — nicht nur geliebt, sondern liebt
zugleich auch in thr. So lésst er Gott als »alles in allem« offenbar
werden und wird eben dadurch zu imago dei, in der Gott »alles in
allem« ist™°. In diesem Sinn schreibt Bshme: »Also, Gott-liebender
Leser, wisse daf3 ein Mensch das wahre Gleichnif3 Gottes ist, welches
Gott hoch liebet, und sich in dieser Gleichnif3 offenbaret, als in sei-
nem eigenem Wesen. Gott ist im Menschen das Mittel, das Mittelste,
aber Er wohnet nur in sich selber; es sey denn dafl des Menschen
Geist Ein Geist mit [hme werde, so offenbaret Er sich in der Mensch-
heit, als im Gemiithe, (...} alsdenn bringen die Sinnen die Kraft Got-
tes dem Willen, und der Wille nimt sie mit Freuden an, aber mit
Zittern, denn er erkennet sich unwiirdig, dieweil er aus einer rauhen
Herberge herkommt, als aus dem wanckelhaftigen Gemiithe, darum
nimt er die Kraft im Niedersincken vor Gott an. Also wird aus seinem
Triumph eine sanfte Demuth, das ist Gottes wahres Wesen (...)Also
ist das Bild Gottes gantz, und siehet oder findet sich Gott in einem
solchen Gleichnifl.«*™

Diese Aussage fithrt uns erneut an dasjenige heran, was im vo-
rigen als der metaphysische Sprung im Demutsbegriff Bohmes be-
zeichnet worden ist. Auch hier wird die Demut als Bedingung zur
Erschliessung der gottlichen Wirklichkeit im Menschen transparent
auf den tieferen Grund ihres bedingenden Charakters. Sie scheint
nimlich deshalb im Menschen das Wesen des Gottlichen eroffnen
zu konnen, weil eben sie »Gottes wahres Wesen« ausweist. Diese
Begriindung des gottesoffenbarenden Potentials der Demut fiihrt
Bohme auch noch in einem anderen Kontext ein. Hinsichtlich der
christlichen Metapher des Samens, der im Menschen aufgehen muss,
erkliart Bshme: »Fillet er aber in eine gute Vernunft, da in der Eigen-
schaft ein Mensch, als eine wahre Demuth ist, da wird er gefangen,
und ein solcher ist ein guter Acker: denn Gottes Wesen ist Demuth,

130 5 Alsdann ist Gott alles in allem, und Er in seiner Weisheit und Wunderthat alleine,

und sonst nichts mehr; und das ist der Anfang und das Ende, die Ewigkeit und die Zeit.«
(Sg, 9, 65)
B Mw 11, 10, 8-9.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A 179

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

180

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

so ist diese Eigenschaft eine Gleichheit mit ihr, alda gehet er auf, und
triaget viel Friichte.«** (Hervorhebung D. S.)

3. Imago irae ohne Demut

Bevor wir uns dieser zunéchst noch geheimnisvollen Dimension des
Bohmeschen Demutsbegriff stellen konnen, muss der Blick weiterhin
auf den Menschen gebannt bleiben. Denn die Betrachtung der Demut
in threr Wirkungsweite innerhalb der conditio humana ist noch nicht
zu ihrem Ende gelangt. Bislang schimmerte namlich nur am Rande
durch, was Bohme tber das Menschsein denkt, das im Gegensatz
zum Demutsvollzug im »Eigenwillen«, in die »Selbheit« bzw.
»Selbstbegierde« »eingegangen« ist. Diesbeziiglich kénnen Bohmes
Schriften — wie bereits erwiahnt — als komplimentire Schatten-Seiten
zu Meister Eckharts Ausfithrungen tiber die Bedeutung von demiiti-
ger Selbst-Vernichtung und Abgeschiedenheit gelesen werden. Was
bet Eckhart jedoch im Raum des Impliziten bleibt, wird bei Bohme in
ein hartes Rampenlicht gestellt: die furchterregenden Abgriinde der
Selbheit. Fiir Bohme birgt das menschliche Selbst allein dadurch, dass
es ausschliesslich auf das Eigene bezogen leben will, die Dunkelzone
des Boshaften, Furchtbaren und Schrecklichen in sich. Darum ist die
Ursache, aus der heraus der Mensch zum »Monstrum«'™® werden
kann, bei Bohme in gewisser Konformitit zu Augustinus auf den
Nenner Demutsmangel zu bringen'.

152 Gw;, 7, 64.

133 Tab, 71.

B, Und fragen wir nach dem Grund der Unseligkeit der bésen Engel, so tritt uns folge-
richtig vor Augen, da88 sie, die nicht das hischste Sein sind, vom hischsten Sein gelasssen
und die Hinkehr zu sich selbst vollzogen haben. Wie soll man diesen Fehler anders
nennen als Hochmut? >Der Anfang aller Siinde« namlich »ist der Hochmut« (Sir 10, 15).
Sie wollten also bei Thm, ihrer Stirke, nicht Wache halten (Ps 58). Statt dem héheren
Sein, das ihnen ihr Festhalten am héchsten Sein gegeben hitte, haben sie Thm sich selbst
vorgezogen und das geringere Sein gewihlt. Das ist der erste Abfall gewesen, die erste
Verarmung, der erste Fehler einer Natur, die so geschaffen war, dafi sie zwar nicht das
héchste Sein besaf, aber trotzdem, um Seligkeit zu erlangen, den, der im héchsten
Sinne ist, genieflen konnte, und wenn sie sich von ihm abkehrte, zwar nicht ihr Sein
verlor, es aber verminderte und dadurch unselig wurde.« (Augustinus, 1979, 789). Ex-
pliziter dazu spater nochmals: » Aber was konnte der Anfang des bosen Willens sein,
wenn nicht der Hochmut! >Der Anfang jeder Siinde ist der Hochmut« (Sir 10, 15). Ist
Hochmut nicht das Streben nach verkehrter Hoheit? Verkehrte Hoheit ist, den Urgrund
aufzugeben, mit dem der Geist Zusammenhang haben soll, und gewissermassen sich
selbst zum Urgrund zu werden, selbst Urgrund zu sein.« (Ebenda, X1V, 13, 951, Hervor-

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gefahrenzone Mensch

Diese Interpretation klingt ohne zusitzliche Erklirung dem
zeitgenossischen Verstindnis allein durch den Blick auf die mensch-
lichen Greueltaten, die das zwanzigste Jahrhundert zu Tage befordert
hat, unnachvollziehbar vereinfachend und verharmlosend. Innerhalb
Bohmes Gottes- und Menschenbild begriindet sich diese Ansicht je-
doch in nachdenkenswerter Weise. Dabei muss hinzugefiigt sein,
dass Bohme sich mit Augustinus nur in sehr begrenzter Weise in
obiger Formulierung zusammenfindet, denn diese beruht bei beiden
auf auseinanderlaufenden Ansétzen. Auch wenn das Bose bei Bohme
in negativer Weise als Demutsmangel aufzufassen ist, so ist es sei-
nem Wesen nach fiir thn keinesfalls auf privatio boni reduzierbar wie
bei Augustinus. Diesbeziiglich kontrastieren Bohmes Wege insge-
samt gegeniiber der christlichen Religionsphilosophie, sofern sie in
neuplatonischer Tradition wurzelt'**.

Die Verbindung von Demutsmangel und dem Béosen erfahrt in
Bohmes Philosophie eine eigene Konkretisierung. Diese zeichnet sich
schon darin ab, dass auch die Demut iibersetzt werden kann als eine
von bestimmten Qualititen durchdrungene Wahrnehmungs- und
Gemditsart, wobei ihr Mangel sich in umgekehrten Gemiitsqualiti-
ten niederschligt, deren Kraft nach Bohme der demiitigen Disposi-
tion nicht nur nicht nachsteht, sondern sie an offensiver Macht und

hebung D. S.) In einer Analyse dieser Augustinischen Anschauung bringt G. Kohler die
Essenz dieser Position in folgender Aussage auf den Punkt: »Das Bose hat also seinen
genuinen Ort im Bereich der Subjektivitit, in der alle sonstigen Ubel und moralischen
Schlechtigkeiten fundierenden Selbstiiberbewertung des nichtggttlichen Ichs, einer Ub-
erhebung, die zwar offensichtlich unangemessen, aber dennoch freiwillig ist.« (1993,
69)
15 Plotins klassisch gewordene Auslegung des Bésen hat christliches Denken tief ge-
prigt. Seine Position lautet in komprimierter Zusammenfassung: »Aber nicht in diesem
oder jenem Mangel, sondern im Mangel an sich liegt das Bése; wem also nur ein kleiner
Teil des Guten fehlt, das ist noch nicht bése, ja es kann, seiner Natur nach, sogar voll-
kommen sein. Wem aber das Gute durchaus fehlt, wie der Materie, das ist das schlecht-
hin Bése, das am Guten gar keinen Anteil hat (...) Der teilweise Mangel bewirkt also das
Nichtgutsein, der ginzliche Mangel aber das Bése»( 1905, Enn. I, 5) Diese Auffassungs-
weise hat tiber Augustinus auf Generationen von christlichen Denkern eingewirkt. Fiir
Augustinus war diese plotinische Lésung grundlegend fiir seine Ablésung von der ma-
nichiischen Weltsicht, aufgrund derer er sich seiner Meinung nach in Blindheit gegenii-
ber dem Wesen des Bissen verfangen hielt: »Denn ich wufSte nicht und hatte nicht ge-
lernt, dafy das Bése keinerlei Wesenheit (...) ist« (1987, 1V, 15). In aller Explizitheit
ibernimmt er Plotins Auslegungsart: »Also ist alles, was da seiend ist, gut, und jenes
Bose, dessen Ursprung ich suchte, ist nicht Wesenheit; denn wire es Wesenheit, so wiire
es gut.« (Ebenda, VII 12)

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A- 181

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

182

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

Gewalt tibertrifft®. Ist der Wille nicht durch die der Demut eigene
Weise ans Umgreifende angeschlossen, so »schleust« sich seine
schopferische Kraft in das eigene Selbst. Hier liegt fiir Bohme nun
die Moglichkeit unermesslicher Gefahr: die Quelle der Siinde, die —
so ldsst sich vorgreifend bereits zusammenfassen — auf einer Art
Wahrnehmungslosigkeit beruht, einer Art Immunisierung fiir das
verbindende, gottliche »Prinzip«™. Die strenge Verdammung des
selbstischen Willens betrifft bei Bchme aber nicht nur seine Extrem-
formen, sondern jede Form des Eigenwillens, egal wie harmlos sich
dieser auswirken mag. Deshalb wird die Auseinandersetzung mit die-
ser Ansicht Bohmes — milde ausgedriickt — dem zeitgendssischen In-
terpreten nicht gerade leicht gemacht, und spontanes Unverstindnis
ist kaum zu vermeiden. Denn Béhmes Definition der Siinde ist so
umfassend, dass sie das ganz normale Menschsein im Allgemeinen
zu treffen scheint. Jeder, der die sogenannte gesunde Portion Ego-
ismus in sich hat, fillt unter Bohmes Verdikt des Verkehrten und
Siindigen. Schwerlich nur ist fiir den heutigen Rezipienten nachvoll-
ziehbar, wie jede Weise des nattirlich erscheinenden Eigenwillens und
selbstbezogenen Daseins Schreckenshorizonte des Bosen und Verdor-
benen in sich bergen kann, wie dies fiir Bohme so offensichtlich:
»Alle Siinden entstehen aus der Selbheit, dann die Selbheit schwin-
get sich mit der Begierde in ihr Eigenes, sie machet sich zum Geitz
und Neid, sie zeucht in ihre Selbst-Begierde fremdes Wesen an sich,
und machet des fremden Wesens Besitzer auch zum Feinde gegen
sich, also daf3 Stinde mit Stinde, Eckel mit Eckel gewircket wird.«!'*

136 Schellings Polemik gegen die religionsphilosophische Auffassung des Bosen auf der
Basis einer Privatio-Theorie kénnte deshalb ebenso gut als Apologie der Bshmeschen
Position gelesen werden. Schelling schreibt in seiner Schrift »Uber das Wesen der
menschlichen Freiheit«: »Der Teufel nach der christlichen Ansicht war nicht die limi-
tierteste Kreatur, sondern vielmehr die illimitierteste. Unvollkommenheit im allgemei-
nen metaphysischen Sinn ist nicht der gewshnliche Charakter des Bésen, da es sich oft
mit einer Vortrefflichkeit der einzelnen Krifte vereinigt zeigt, die viel seltener das Gute
begleitet. Der Grund des Bésen mufs also nicht nur in etwas Positivem liegen, das die
Natur enthilt, wie es nach unserer Ansicht allerdings der Fall ist, da er in dem offenbar
gewordnen Zentrum oder Urwillen des ersten Grundes liegt.« (1983, 83).

17 5 Also ist erkentlich, was Siinde sey, oder wie es Siinde sey: Als nemlich wenn der
menschliche Welle sich von Gott abtrennet in ein Eigenes, und erwecket sein Figenes,
und brennet in eigener Qual; so ist dasselbe eigene Feuer nicht des Gottlichen Feuers
fihig. « (kE, 3, 16)

1% Sg, 15, 12. Kategorisch heisst es in entsprechender Weise in seiner Auslegung des
Buches Moses: »Fs ist nicht einer der Gutes thue in der Selbheit und eigenem Willen, er
velasse dann im eigenen Willen alles was er hat.« (Mm, 22, 80)

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gefahrenzone Mensch

Die radikale Konsequenz seiner Ansicht ist daran ersichtlich,
dass Bohme sich selbst von der bitteren Beurteilung der »Selbheit«
bzw. »Ichheit« nicht ausschliesst. Aus innerer Selbstbetrachtung
schreibt er {anfanglich noch voller Zuversicht): »Ich lebe mir selber
nicht, und sehe mir selber nicht, und weif3 mir selber nicht. Ich bin
ein Ding, und weifd nicht was, dann Gott weif es, was ich bin. So
lauffe ich nun dahin, als ein Ding, wie mich der Geist im Dinge trei-
bet, und also lebe ich nach meinem innern Willen, der doch nicht
meine (!) ist.«™ — Diese selbstvergessene Daseinsweise entspricht
offensichtlich dem Demutsideal, in dem das » Wissen« oder die Wahr-
nehmung des Selbst aufgebrochen ist in einer es tibersteigenden
Form, wodurch sich das Selbst als Wahrmehmungs- und Willenstitte
des gottlichen »Geistes« empfindet und in diesem allein den Treib-
Stoff seines Lebens erkennt. Nach dieser Feststellung jedoch erfolgt
eine Wende in der Betrachtung: »Ich finde aber noch ein ander Leben
in mir, der ich bin, nicht nach der Gelassenheit, sondern nach der
Creatur dieser Welt {...): Dasselbe Leben stehet noch im Gift und
Streit, und soll noch zum Nichts werden, alsdann so bin ich gantz
vollkommen; so ist nun in demselben Leben, darinnen ich noch mei-
ne Ichheit empfinde, die Siinde und der Tod, diese sollen zu nichte
werden, denn in dem Leben, das Gott in mir ist, bin ich der Siinden
und dem Tode feind; und nach dem Leben das in meiner Ichheit noch
ist, bin ich dem Nichts (als der Gottheit) feind.«*

Das konkrete Beispiel Bohmes als Zielpunkt der scharfen Kritik
der Ichheit gibt dem Verstindnisbemiihen immerhin einen gewissen
Wink. Dass diese sensible, sich fiir seine Mitmenschen einsetzende
Denkergestalt, die allgemein als »feine, gute und geistsame Natur«
galt'¥!, seiner »Ichheit« der Abgriinde der »Siinde« und des »Todes«
bezichtigt, gibt einen Hinweis darauf, dass es Bohme bei der Gleich-
setzung von »Ichheit« und »Stinde« nicht auf die — sozusagen — fak-

1% Sg 9, 62. Zu Vermerken ist, dass dieses Selbstbildnis in einer augenfilligen Tradition
steht, die zu den sogenannten Eckhart-Legenden zuriickfithrt. Darin erscheint ein Mad-
chen am Predigerkloster, welches Eckhart verlangt, jedoch unvermégend wirkt, sich
selbst vorzustellen. Dieses Unvermdgen begriindet sie dann, nach Abstreitung aller
méglichen Identititen, mit folgendem Kommentar: »Von alledem miteinander bin ich
keines und bin ein Ding wie ein ander Ding und laufe so dahin.« (Vgl. J. Quint, 1979,
443). Bei Angelus Silesius macht diese Selbstdarstellung dann auch im Cherubinischen
Wandersmann Schule: »Ich weif nicht was ich bin / Ich bin nicht was ich weif3: Ein ding
und nit ein ding: Fin stiipffchin und ein kreifs.« (I, 5).

W Sg 9,63,

1 A v. Frankenberg, 1988, Bd. X, 8.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A- 183

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

tische Form der »Ichheit« ankommt. Da es Bohme gleichgiiltig ist, ob
sich die von thm ins Visier genommene Ichheit dusserlich tugendhaft
oder lasterhaft ausnimmt, muss die Pauschalitit, mit der er die »Ich-
heit« mit Attributen von »Gift und Streit« bedenkt, auf etwas
Tiefgriindigeres absehen. Auf was es thm anzukommen scheint, ldsst
sich heute vielleicht so formulieren: dass die selbstbezogene Lebens-
weise moralisch kontingent ist. Auch sichtbar tugendhaftes Verhal-
ten ist fiir Bohme bedeutungslos, solange der Wille sich nicht prinzi-
piell fir das Prinzip der Demut entschieden hat. Solange er sich aus
der Vorrangstellung des eigenen Selbst speist, sind gute Charak-
terziige und Handlungen zufillig, potentiell schlechte und zerstore-
rische aber grenzenlos. Dieses Negativ-Potential erschliesst sich fir
Bohme aus der Veranlagung der undemditigen Selbstdisposition von
selbst. Es sei versucht, einen roten Faden durch seine Erkldrungen zu
finden.

Die in ihrem Ich Verhafteten, so ldsst sich Bohmes Meinung
grundsitzlich zusammenfassen, »suchen nicht das Eines (1), sondern
thr Aufsteigen threr Macht«*2. Mit diesen knappen Worten deutet
Bohme eine prinzipiell gegenteilige Kehrtwendung der Willens-Aus-
richtung zur Demut an, gemiss der in entsprechender Weise auch die
Wahrnehmungs- und Emotionsqualitit der Individuen ins Gegenteil
kippt. Wenn sie sich nicht mehr in ihrem Selbstbezug am Ganzen
angeschlossen fiihlen, dann fiihlt sich nach Bohme das Selbst gleich-
sam gegen das Ganze gestellt. Seine selbstkonstituierenden Krifte
arbeiten von selbst gegen die Anderen und in Abgrenzung zu ihnen
an. Zentrum des Begehrens ist das eigene Selbst, dessen »Machtauf-
stieg« allein gesucht wird, wobet sich der Bezug zur umgebenden
Vielfalt nur daraufhin auslegt und reduziert*®. Seiendes wird nicht
mehr im Medium der begehrenden Verbundenheit so gewollt wie das
Eigene, sondern — wenn tberhaupt — nur mehr zugunsten des Eige-
nen. Diese abstrakt gehaltene Formulierung impliziert u.a. auch,
dass das Leben aus der »Selbheit« diejenigen Qualititen nicht her-

2 Mm, 5, 6.

% Ludwig Feuerbachs Interpretation des Bosen bei Bshme bringt dieses Selbstverhalt-
nis in folgender luzider Weise zum Ausdruck: »denn das Princip des Bosen ist ja iiber-
haupt das, vermége dessen und in dem ein Ftwas sich selbst, seine Besonderheit bejaht,
in dieser Bejahung seiner selber aber ein anderes verneint, und eben in dieser Negativi-
tat ein Selbstwesen, ein Ich ist. >Das ist der Tod und Elend der Menschen und aller
Kreatur, dass die Eigenschaften streitig, und eine iede in sich selber erhebend und in
eigenem Willen qualificirende ist (...)« (Mm, 11, 17.)« (SWIII, 167).

184  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gefahrenzone Mensch

vorbringt, in der die Einheit und der Zusammenhang alles Seienden
offenbar wird: das Gottesprinzip der Liebe, Barmherzigkeit, Sanft-
mut, Achtung, des Mitgefiihls, Interesses usw.

Spezifisch fiir die Bohmesche Sichtweise ist, dass er die Selbst-
bezogenheit des Willens anhand einer raumlichen Bewegung visua-
lisiert, welche er als »Finziehen« umschreibt; er verwendet in die-
sem Kontext auch mit Vorliebe das Wort »magnetisch«™®, um die
Kraft der Eigendynamik dieser einziehenden Willensbewegung zu
verdeutlichen. Das Wort suggeriert, dass das Selbst wie eine Art Ma-
gnet den ausgehenden Willen stets kraftvoll wieder zurticklenkt.
Folgt man der so charakterisierten Bewegung, so ergibt sich das Bild
eines geschlossenen Geschehens, wobei die Begriffe der Verschlies-
sung und Verfinsterung, die Bohme dem ein-ziehenden Willen zur
Seite stellt, vorstellungsmissig Plausibilitit gewinnen™. Der von
selbst magnetisch in Bann gezogene Wille absorbiert alles in sich, so
dass seine Kraft, die nach Bohme unendlich ist, nicht das thn Umge-
bende speist bzw. dieses weder »sucht« noch »findet«. Anhand seiner
Lieblingsmetapher des Baumes méchte Bohme klarmachen, dass ein
solcher selbstischer Vor-behalt von Willen eine Art Monopolisierung
von Kraft bedeutet, die allen zukommen sollte, und wenn im Selbst
gestaut, sich schidigend auswirken muss™. Der Mensch verwirklicht
somit die gegenteilige Moglichkeit des universalen Willensvollzugs
und -bezugs, der ihn zum »Bilde Gottes« macht; somit ist er als
»gantzer Mensch« aus der »Ordnung« gefallen in eine Un-ordnung,
in der die Qualititen des Verbunds sich gleichermassen in ihr gegen-
teiliges Zerr-Bild pervertieren: »aus Liebe ward Hoffart und eigen
annehmliche Liebe: Aus der Begierde ward Geitz; Aus der Empfind-
lichkeit ward Neid, und aus dem Feuer-Leben ward ein eitel giftiger

4 Vgl. 7.B. Tab, 33-36.

4 Vgl ebenda.

# Vgl ebenda.

¥ »So wir nun unsere Begierde in die rechte wahre Mutter, als in unsern Stamm, einf-
ihren, und je ein Ast des Baums dem andern immerdar seine Kraft in gutem Willen
giebet, und uns nicht in eine Selbheit und eigene Lust eigener Liebe, als in Hoffart, (in
willlens iiber unsere Mutter, in der wir stehen, und iiber alle ihre Kinder auszufahren,
und ein eigener Baum sein wollen) einfiihren, noch des Teufels Gift (der Eigenheit und
falschen magnetischen Impression), in uns nehmen, daraus Streit und Wiederwilllen,
auch Spaltungen und Trennungen entstehen; da sich je ein Zweig des menschlichen Bau-
mes vom andern abtrennet, und ihme sein Ens und Kraft nicht génnet« (Gw, Vor,, 5).

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A- 185

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

186

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

Zorn. Also ward der Hollen Fundament im gantzen Menschen offen-
bar, und regierete in Seele und Leib. «!#®

Wie Bohme die Qualititen des Gottlichen ins Gemiit verlegt, so
also auch die Qualititen der Holle. Hélle ist ihm nichts Ausseres,
kein Ort, an dem der Mensch Strafe erleidet, sondern sie signifiziert
die vom menschlichen Gemiit selbst hervorgebrachten Qualen, die
»Strafe« oder das »Gericht«, dass dieser an sich und seiner Daseins-
qualitit erleidet'. Bohme bietet somit eine Interpretation der Re-
densart, wonach man sich und anderen das Leben zur Holle machen
kann. Dabei zeigt er an, dass diese Holle nicht auf ausgefallener Bos-
haftigkeit und Entfremdung zum menschlichen Wesen beruht, son-
dern dass diese Entfremdung gegenteilig eher einer Ver-eignung ent-
spicht, wodurch sich das menschliche Selbst, so Bshme in einer seiner
etymologischen Briicken, selbst in eine »Hohle« bzw. »Holle« ein-
schliesst®. Diese ist die erlebte Erfahrung des Gegenteils Gottes,
wenn Gott als die erfahrbare Offenheit im Bezug zum Ganzen, als
Liebesqualitit im weitesten Sinn konkretisiert wird; aber da fiir
Bohme auch wiederum nichts ausser Gott denkbar ist — insofern der
Begriff Gottes auch gleichzusetzen ist mit dem Gedanken des all-
umfassenden Ganzen®™ -, bezeichnet Béhme diesen Bereich der
Gemiitserfahrung als »Gottes Zorn«*?, Dieser anthropomorph miss-
zuverstehende Ausdruck tiuscht leicht iber seine philosophische
Konsequenz hinweg. Es braucht nach Obigem kaum mehr erwihnt
zu werden, dass fiir Bohme »Gottes Zorn« offensichtlich nicht als

145 Tab, 71.

Vgl Sg, 15, 41, 40 E, 10, 8. Diesen Gedanken des menschlichen Selbstgerichts, ge-
miss dem der Mensch sich zu seiner eigenen Strafe wird, findet sich auch bei Augusti-
nus expliziert: »Denn Du hast bestimmt, und so ist es: daf3 jeder miffordnete Geist sich
selbst zur Strafe ist.«( Conf. I, 12, 19. Vgl. auch ebenda III 8,16 oder Trin. V 16,17). Fiir
ihn ist damit die Aporie umschifft, dass Gott als ewig Gleichbleibender nicht als strafend
und ziirnend Eingreifender zu begreifen ist, wobei durch den Gedanken der Selbst-
bestrafung dennoch das Konzept der Gottesgerechtigkeit wirksam bleibt (Vgl. Anmer-
kung zu Conf. I, 12, 19).

1 Vgl BgO, 3, 15.

1515 Gott (ist) Alles; Er ist Gott, Er ist Himmel und Hélle, und ist auch die dussere Welt«
(Ti 11, 140).

152 %S0 nun solch (...) Wesen nicht mag das Licht der Einheit Gottes erreichen, dadurch
es gesinftiget wird, so bleibets in sich eine eitele Feindschaft, und ist eine Qual das
Wiitens und Auffsteigens, daraus eigen Annehmlichkeit und Hoffart urstindet, denn
der Wille eigener Annehmlichkeit ist falsch, und ein steter Zerbrecher seiner selbst, als
seines Wesens; und verstehet man in diesen (...) Gestalten, in ihren ausfliessenden
Eigenschaften Gottes Zorn.« (Tab, 36)

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gefahrenzone Mensch

von aussen eingreifend vorzustellen ist (da der so gefasste Gottes-
begriff ein Ausser-Thm unmdoglich macht), sondern als korrespondie-
rende »Qual« einer Lebensart in Form von Gefiihlen, in Form von
Angsten und FEinstellungen sich und anderen gegeniiber, durch die
das jeweilige Leben aufreibend nur zu leben ist.

Bohmes Blick auf das Selbst fasst die Diagnose seiner Qual aber
noch differenzierter. In fast psychoanalytischer Manier zeigt Bohme,
dass das — mit C. G. Jung gesprochen — inflationire Ich in eine frucht-
lose, zirkulire Bewegung geraten muss. Sein »ltignerischer Totali-
tatsanspruch«® — liignerisch, weil er fir Bohme auf unhaltbaren
Pramissen steht — kann logischerweise in der gewollten Isolation
zum Ganzen nicht erfillt werden und fliichtet sich deshalb in Phan-
tasterei (Phantasey'™). Je mehr er das Ganze auf sich selbst ver-
kiirzen und verschliessen will, desto mehr schottet er sich von dem
thn Umgreifenden hermetisch ab und gerit somit nicht nur in die
Vereinzelung, sondern auch in die Verzweiflung, den Selbsthass
und -ekel, die als »Empfindlichkeit« dem unauflésbaren Widerspruch
zugehoren, in den sich sein Leben einfiihrt. So wird thm sein Leben
nach Bshme »anders nichts als ein Streit und Wiederwille, ein Selbst-
Feinden, eine Begierde des Eckels«*®. Die ersehnte Fiille und Ganz-
heit, die in Exklustvitit fiir das eigene Selbst beansprucht wird, wird
zum unerreichbaren Stachel der Begierde'™. »Hieraus entsteht der
Hunger der Selbstsucht, die in dem Maf3, als sie vom Ganzen und
von der Einheit sich lossagt, immer diirftiger, armer, aber eben darum
begieriger, hungriger, giftiger wird. Es ist der sich selbst aufzehrende

12 H. Grunsky, 1984, 226. Grunsky verdeutlicht diesen Anspruch in Form einer ein-
gingigen Wortspielerei: »Man konnte nimlich sagen, die existentiell schlechthin wich-
tigste Entscheidung hinge an einem winzigen Bindestrich, denn sie gehe darum, ob der
individuelle Wille aus der ALL-EINHEIT oder aus der ALLEIN-HEIT heraus zu leben
sich erwihle. >Ich bin ein Ganzes aus dem Ganzens, spricht gleichsam der eine; »das
Ganze — das bin ich, ich allein¢, der andere. Ersteres ist die Wahrheit: die Wahrheit des
Lichtreichs; letzteres Liige: die Liige des hollischen Willens, >daf der Zweig will ein
eigener Baum seyn und zeucht sich auf als ein fremdes Gewiichs, als stiinde sein Neben-
ast nicht auch in seinem Stamme« (Mm, 24, 18)«. (Ebenda, 225)

15 Vgl 7.B. Gw;, 4, 27.

15 Sy 15, 6.

156 Darum charakterisiert die »Selbheit ein Immer-Sehnen, die Selbheit sehnet sich als-
dann immerdar nach den Gestalten ihres eigenen Lebens, als nach eigenem Glantze, und
nach der irdischen Vielheit; Item nach Neide und Zorn, ob (weil) sie die Vielheit nicht
erreichen mag und nach Liigen der Falschheit: dieses sind die Lebens-Gestilte der irdi-
schen Selbheit.« (Sg, 15, 18)

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A- 187

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

188

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

und immer vernichtende Widersprch, dafs es kreatiirlich zu werden
strebt, eben indem es das Band der Kreatiirlichkeit vernichtet, und
aus Ubermut, alles zu sein, ins Nichtsein fillt.«™ Wer so spricht, ist
nicht Bohme, sondern Schelling, der in seiner Sprache eine so klare
wie treue Darstellung des Bohmeschen Grundgedankens zum wider-
spiichlichen Wesen der »Selbheit« zu geben scheint. Schellings Ana-
lyse erklart auch, was Bohme in diesem Kontext mit dem Zusam-
menfall von »Bauen« und »Zerbrechen«™ meint, in welchem sich
das Leben des Selbst aufbraucht: in der Engfiihrung auf sich selbst
versucht es die Fiille des Lebens zu bauen, die er durch seinen Ansatz
jedoch je schon entleert und zerbrochen hat, so dass sein haltloser
Bau sich im Bauen selbst unterminiert.

Die Symptome, die Bshme in disterer Art und altmodischer
Sprache an der »Selbheit« diagnostiziert, finden ein aktuelles Echo
in einem Roman, der ein kritisches Bild moderner Subjektivitit und
Selbstbezogenheit zeichnet — in Dostojewskijs »Aufzeichnung aus
dem Kellerloch«. Man gewinnt fast den Eindruck, als ob Dosto-
jewskijs virtuos gezeichnetes Psychogramm des Helden bzw. Anti-
Helden eine psychologisch feinfithlige Umsetzung jener Momente
versucht, die Bohme in holzschnittartiger Manier dem Gemiit des
Selbsverhafteten unterstellt™. Auch der tragische Hohe- und zu-
gleich auch Endpunkt der Geschichte ldsst sich in einem aufschluss-
reichen Bezug zu Bohme lesen. Dostojewskij konstruiert niamlich

137 1964, 109.

155 Vgl 7.B. Gw;, 4, 27.

159 Vor allem die Merkmale des »Alleinseins«, der »Selbstfeindens«, der »Phantasie«
finden sich in ihrer psychologisch organischen Vernetztheit durch Dostojewksij dar-
gestellt. Natiirlich darf man den Vergleich von Dostojewskijs Charakterbild des Narzi-
sten und Béhmes Konzept der Selbheit nicht iiberziehen, dennoch bietet seine mikro-
skopische Betrachtung der chronischen Selbstverfallenheit in grossen Teilen fast so
etwas wie lebendiges Anschauungsmaterial fiir Bohmes Lehre, wodurch diese in ihrer
heute befremdlichen Ausdrucksweise niher zu kommen vermag. Was in Dostojewskijs
» Aufzeichnungen aus dem Kellerloch« vor allem in eine BShme verwandte Richtung zu
weisen scheint, ist die untergriindige Frage, die sich immer dominanter aufzudringen
scheint und die H. W. Poll in seinem Nachwort so zusammenfasst: »Die Frage, wie der
Egoismus zu {iberwinden sei, bleibt in diesem vielstimmig gefiithrten, fiktiven Gesprich
des Kellermenschen mit seinen Zuhérern offen. Langst ist deutlich geworden, daf der
Erzihler keine theoretische Losung sucht, daf3 es ihm vielmehr um Erlésung von
Schuldgefithlen geht, die ihn bedringen.« (Ebenda, 158) Hinter diesem sich vor-
dergriindig nur im psychologischen Raum aufhaltenden Aufzeichnungen scheint Do-
stojewskij selbst den Zusammenhang von Egoismus, Schuld und der Méglichkeit nach
Erlésung unausgesprochen sichtbar machen zu wollen.

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gefahrenzone Mensch

eine Aussicht der moglichen Befreiung aus dem Selbstgefingnis
durch die unerwartete Begegnung mit einer Liebe, deren grenzenlo-
ses Verstindnis den Ich-Erzihler des »Kellerlochs« aus seinem heil-
los sich selbst speisenden Isolationszustand herauslésen machte. Je-
doch gerade in dieser Begegnung macht Dostojewksij die Tragweite
der selbstverursachten Abgeschnittenheit des Egozentrikers deutlich:
denn der »Mann aus dem Kellerloch« kann in die dargebotene lie-
bende Verbindung nicht mehr eingehen. Dadurch tritt seine zugleich
leidvolle wie leidauslgsende Isolation ins volle Rampenlicht. Indem
er sich ndmlich durch die Liebe in seiner Verarmung entlarvt und
daher bedroht fiihlt, holt sein anerkennungsstichtiges Selbst mit der
thm eigenen zerbrechenden Kraft zum verletzenden Schlag aus. Die-
se fir den Leser — wie Dostojewskij formuliert — »unwahrscheinli-
che«'® Reaktion wire Bohme vollig schliissig. Fir diejenigen, die
sich im »eigenen Willen« verschliessen, ist Lieben soviel wie ein
Selbstwiderspruch: »Wann sie horen von Liebe und Demuth sagen,
s0 fliehen sie darvon, dann die Liebe ist ihres falschen Lebens Tod. «*!
Wie beildufig findet sich hier die Demut in einem Atemzug mit der
Liebe genannt, um die logische Distanz des selbstzentrierten Willens
von der Liebe zu signalisieren. Dadurch deutet sich an, was durch die
vorigen Ausfiihrungen bereits naheliegt, dass die Lebensqualitit der
Selbheit — als Gegenbild gottlicher Lebensqualitit (der fithlbaren
Einheit) — fiir Bohme ein eigenes Lebens-»Prinzip«*®? darstellt. Dies
besagt, dass so wenig wie das gottliche Prinzip, das sich im Liebes-
und Licht-Willen ausdriickt, anders sein kann als liebend'®, so wenig
kann das Prinzip der Selbheit am Liebes-Prinzip teilhaben. Beide
Prinzipien sind wie unterschiedliche Dimensionen, deren Wahrneh-

1601984, 139.

16 BgO), 8 6.

162 Tn krasser Ausmalung wird dieses Prinzip von Bshme zum Beispiel so vorgestellt:
»Und dieser falsche Wille der Eigenheit (ist) das erste Principium, als der Hollen Wille,
ein Grund der Liigen und des Wiedersprechens, eine Abfithrung vom Guten, ein all-
gemeiner Geist des Héllischen Fundaments, und ist doch keine Creatur oder Geschépfe,
sondern ist das falsche Gemiithe im Héllischen Fundament, als die Héllische Wissen-
schaft.« (BgO, 11, 6) Um dieses Zitat richtig verstehen zu kénnen, miisste geklirt sein,
was Bohme unter »héllischem Fundament« versteht, und warum er dieses Prinzip als
»erstes« bezeichnet. Darauf jedoch kann erst spiter eingegangen werden (vgl. Kapitel 3.,
IV, 4. u. 5).

165 5Und sollen es an diesem Orte recht verstehen; dafi in der Gottlichen Kraft, so viel
Gott Gott heisset, als im Worte der Gottlichen Figenschaften, kein Wille zum Bésen
seyn kénne, auch keine Wissenschaft vom Bésen innen sey« (Gw, 2, 37).

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A- 189

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

mungsmoglichkeiten gegenseitig untibertragbar und unnachvoll-
ziehbar sind. Deshalb sind beide Prinzipien nach Bohme »je eins
dem andern wie ein Nichts«***. Wie Liebe nur in und aus Liebe erleb-
und erkennbar ist, so auch besteht die »Hohle« der Selbstheit als »ein
eigen in sich selber infassend peinlich Leben, das nur in sich selber
empfindlich und offenbar ist«*.

Von hier aus ergibt sich nun wieder eine Briicke zur neuplato-
nisch-christlichen Anschauung des Bosen als privatio boni, freilich
nur unter einer gewissen Perspektive: namlich aus der Perspektive
des sogenannten gottlichen Prinzips. Fiir die Daseinsweise der geleb-
ten und wahrgenommen Einigkeit kennzeichnet sich das Leben aus
dem anderen Prinzip als volliger Mangel: als Mangel der Empfin-
dungs- und Wahrnehmungsfiille, als Mangel ihrer Lebensqualitit
insgesamt. Was fiir das eine Prinzip jedoch eine krasse Mangel-
erscheinung, konstituiert unter anderer Perspektive ein eigenes Le-
bens-Prinzip. Zwischen ihnen liegt eine Grenze, die einen radikalen
Umschlag der Willensart und -haltung impliziert. Aufgrund dessen
folgert Bohme: »Also kann (... die) Selbheit, als in einem streitigem
Regiment nichts Gutes wollen noch thun: und wie sie ihr selber
nichts, als nur das Sterben und den Tod, anthut, erwecket und quali-
ficirende macht, also kann sie auch ihren Mit-Gliedern anders nichts
thun: dann daher urstindet auch die Liigen, daf$ die Creatur die Ei-
nigkeit Gottes mit dem Willen verliugnet, und ihre Selbheit an die
Stelle setzet, dafl sie aus der Einigkeit ausgehet in die Begierde und
eigene Lust; erkennte sie, dafl alles Wesen der Mutter sey, die sie
geboren hat, und hielte nicht das Wesen der Mutter, fiir ihr Eigent-
hum, sondern fiir gemeine, so entstiinde nicht der Geitz, Neid, Streit
und Wiederwillen, aus welchem der Zorn, als das Feuer der Zerbre-
chung entstehet.«1%

o4 4L, 42.

%5 Gw, 3,15.

1% Sg, 15, 11. Bshme erklirt diese Auswirkung der Selbheit in der Vorrede zur »Gna-
denwahl« in dem von ihm priferierten Bild des Baumes. Er schreibt: »Gleichwie die
Aeste und Zweige eines Baumes einander nicht allerdings gleich in der Form sehen,
und doch in Finem Stamme stehen, und einer dem andern Ens und Kraft giebet und
einfiithret, und sich in Finem Stamme alle erfreuen, blithen und Frucht tragen, und keine
Mifigunst wegen der Stircke und Ungleichheit ist, und ein ieder Ast zu seiner Frucht
und Ernte arbeitet; also mag es mit unsern ungleichen Gaben auch wol geschehen. So
wir nur unsere Begierde in die rechte wahre Mutter, als in unsern Stamm, einfiihren,
und je ein Ast des Baumes dem andern immerdar seine Kraft in gutem Willen giebet,
und uns nicht in eine Selbheit und eigene Lust eigener Liebe, als Hoffart, (in willens

190  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gefahrenzone Mensch

Bohmes Lehre von der gegenseitigen Ausschliesslichkeit der
Gemiits- oder Willensprinzipien reizt zur Abwehr. Sie wirkt zu kate-
gorisch, scheinen doch im Regelfall unterschiedliche, liebende und
hassende Willensregungen im Menschen je nach Situation bestehen
zu konnen, wie Nietzsche in schlichter Realitdtsnihe konstatiert:
»Der Mensch ist nicht zu allen Stunden gleich moralisch, dies ist
bekannt«'¥. Bohmes Extremzeichnung dagegen wirkt befremdend
und an der Wirklichkeit vorbeigehend. So unnachvollziehbar dem
alltaglichen Erfahrungsraum seine Lebenscharakterisierung in der
beschriebenen gottlichen Qualitit ist, so tiberzogen wirkt auch das
negative Gegenbild. Doch Bshme scheint die Durchschnittszone, in
der sich die Alltagserfahrung aufhilt, gar nicht zu interessieren. Im
Gegenteil sind es gerade die moglichen Extreme, die aus der conditio
humana entspringen kénnen, die er der Aufmerksamkeit wert hilt.
Buchstiblich grenzenlos positives wie negatives Potential mochte er
offenlegen, um auf die ungeheure Chance wie Gefahr hinzuweisen,
die menschliches Dasein in sich birgt.

Aus einem gewissen Abstand vermag gerade seine Extremzeich-
nung der Gefahrenzone am Ende unseres Jahrhunderts eine neue
Aktualitit zu gewinnen. Insbesondere Bohmes Analyse, dass die
Selbheit »Sterben und den Tod, anthut, erwecket und qualificirende
macht« mit all der thr zur Verfiigung stehenden Willenskraft — die ja
nach Bohme unbeschrinkt ist —, und dabei notwendigerweise zu-
gleich von jenem »Prinzip« abgeschnitten ist, welches die Verbin-
dung zwischen den Wesen vermittelt. Bohmes Verstindnis des sog.
»Bosen« mag nach Holokaust und Stalinismus insofern auf neue
Aufnahmebereitschaft stossen, gerade weil er die Quellen des Bosen
als so naheliegend aufzeigt. Nicht eine satanische Freude am Sadis-
mus, sondern die allzumenschliche Gefahr einer hermetisch ver-
schliessenden Selbstverengung kann zu Taten fiihren, deren Folgen
nur mehr in selbstbezogener Brechung wahrnehmbar sind. Wie Ge-

iiber unsere Mutter, in der wir stehen, und tiber alle ihre Kinder auszufahren, und ein
eigener Baum sein wollen) einfithren, noch des Teufels Gift (der Figenheit und falschen
magnetischen Impression) in uns nehmen, daraus Streit und Wiederwillen, auch Spal-
tungen und Trennungen entstehen; da sich je ein Zweig des menschlichen Baumes vom
andern abtrennet, und ihme sein Ens und Kraft nicht génnet, auch fiir abtriinnig und
falsch ausruffet; sich aber auch nur selber als einen abtriinnigen Zweig seiner Briider im
falschen Glantze darstellet und erkant wird, daraus die Viele der Streite unter den Men-
schen entstanden sind.« (Gw, Vor,, 5)

167 KSA, 2, 131, § 138.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A 191

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

org Kohler in seiner Interpretation der Augustinischen Hochmuts-
Lehre formuliert, die sich diesbeziiglich wie eine Auslegung Bohmes
lesen ldsst: »Das Bose, mithin auch die Siinde, ist im Kern nichts
anderes als jene absolute Selbstverfallenheit, die einem endlichen
Subjekt nicht mehr gestattet, tiber sich hinauszukommen — auf An-
dere, Anderes und Umfassenderes hin.«'®® Der dadurch verursachte
»depravierte Selbstbezug«'® fithrt zu einem depravierten Umwelt-
bezug, der nach Bshme jedoch nur in der Hinsicht verarmt ist, dass
die Willensverengung an Stelle der emotionellen Qualititen, die den
Zusammenhang der Wesen vermitteln und fihlbar machen, jene
Emotionen evoziert, die sich als Empfindlichkeit der Trennung — oder
wie Bohme sagt: »Zerbrechung« — manifestieren. Die schmerzhaften
Folgen dieser zerbrechenden Wirkung ist der verengten Selbheit je-
doch nicht »fiihlbar«, da sie sich thren Zugang zum verbindungsstif-
tenden »Prinzip«, zum Mit-Gefihl, insgesamt versperrt hat. Da-
durch kann sie sich auf fatale Weise ungehindert und ungehemmt
vom Mitleiden entfalten in gleichsam gefihlsdichter Abriegelung
zum Wissen von dem, was sie Anderen antut.

Von hier aus fallt die Assoziation zu Hanna Arendts bertichtig-
tem Begriff der »Banalitit des Bosen« nicht schwer. Thre Charakteri-
sierung von Eichmann klingt in ihrer Radikalitit wie eine von Bohme
wohl kaum vorstellbare Bestitigung seiner Anschauungsweise, vor
allem in ihrem Versuch, das Wesen seines Verbrechertums in seiner
fassungslosen Ferne und Ahnungslosigkeit um die Dimension des
von ihm zugefiigten Leides zu verdeutlichen: »Er (Eichmann) war
nicht dumm. Es war gewissermaflen schiere Gedankenlosigkeit — et-
was, was mit Dummheit keineswegs identisch ist —, die ihn dafir
pridisponierte, zu einem der grofiten Verbrecher jener Zeit zu wer-
den. Und wenn dies »banal« ist und sogar komisch, wenn man ihm
nimlich beim besten Willen keine teuflisch-ddmonische Tiefe abge-
winnen kann, so ist es darum doch noch lange nicht alltdglich. {...)
Dafl eine solche Realitdtsferne und Gedankenlosigkeit in einem
mehr Unheil anrichten kénnen als alle die dem Menschen vielleicht
innewohnenden bdsen Triebe zusammengenommen, das war in der
Tat die Lektion, die man in Jersualem lernen konnte. 7

168 G. Kohler 1993, 70.

169 G. Kohler, ebenda.

7% (1990, 57). Im Epilog fasst Arendt das Phinomen dieses unauffilligen, fast be-
schriankt wirkenden Verursachers des Grauens nochmals so zusammen: »Das beunruhi-

192  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gefahrenzone Mensch

Bohmes Ansatz bietet keine beruhigende Antwort auf die
Moglichkeit der Verursachung masslosen Leides. Er erlaubt keine
Ausfliichte im Fingerzeig auf Extreme — sei dies im Verweis auf ein
das Bose in sich bannendes metaphysisches Subjekt oder auf ein Mo-
dell der radikalen Entsubstantialisierung des Bosen. Vielmehr be-
greift er letzteres als Gefahr, welche im Zentrum jedes einzelnen Le-
bens lauert. Auf die — angesichts menschenméglicher Greueltaten —
pochende Frage: wie ist das tiberhaupt moglich? wiirde er schlicht
antworten: es ist in der Tat unmoglich zu verstehen wie zu vollzie-
hen, aus einem Wahrnehmungsspektrum, das sich im Fiihlbarkeits-
Radius der erlebbaren und empfindbaren Verbundenheit bewegt. Der
Ort der Moglichkeit des Bosen liegt sozusagen jenseits davon, ndm-
lich in einer Willens- und Wahrnehmungsdimension, welche diesen
Radius zum Verschliessen bringen kann. Jene Beziige und Gesetze,
die im Lebens-»Prinzip« des fithlbaren Zusammenhangs der Wesen
unentrinnbar bindend sind, verlieren hier ihre erlebbare und emp-

gende an der Person Eichmanns war doch gerade, dafl er war wie viele und dafs diese
vielen weder pervers noch sadistisch, sondern schrecklich und erschreckend normal wa-
ren und sind. Vom Standpunkt unserer Rechtsinstitutionen und an unseren moralischen
Urteilsmafstiben gemessen, war diese Normalitit viel erschreckender als all die Greuel
zusammengenommen, denn sie implizierte —wie man zur Geniige aus den Aussagen der
Niirnberger Angeklagten und ihrer Verteidiger wufSte —, daf3 dieser neue Verbrecher-
typus, der nun wirklich hostis generis humani ist, unter Bedingungen handelt, die es
ihm beinahe unméglich machen, sich seiner Untaten bewufSt zu werden.« (Ebenda, 425).
Arendts oben angefiihrter Ausdruck der »Gedankenlosigkeit« Fichmanns wurde scharf
kritisiert, weil der Begriff erschreckend neutral wirkte angesichts des verursachten Aus-
mass des Ubels. Sogar nahe Vertraute Arendts wie Mary Mcarthy stiessen sich daran
(1996, 4271.). Aber genau dieses Phanomen einer ungeheuerlichen Unberiihrtheit vom
verursachten Grauen, die ahnungslos, oberflichlich und gedankenlos wirkt, scheint aus
Bhmes Perspektive das mit solchen Taten notwendig einhergehende Symptom zu sein.
Die uniiberwindliche Gefiihls- und Horizontbegrenzung ergibt sich ihm als klare Folge
der Unvereinbarkeit der »Leben« des ersten und zweiten Prinzips. H. Arendt scheint mit
ihrem harmlos wirkenden Ausdruck der »Gedankenlosigkeit« die Aufmerksamkeit auf
diese Moglichkeit einer — nicht krankhaften — eisernen Begrenzung der gedanklichen
wie gefithlsmassigen Angeschlossenheit an die Umwelt lenken zu wollen. In diesem
Sinn interpretiert auch Carol Brightmann: »Thr intensives Interesse an Fichmanns kli-
scheebesessener Unfihigkeit, von irgendeinem anderen als dem eigenen Standpunkt aus
zu denken, stand nicht im Dienst zweckfreier Untersuchung, sondern war ein Verspre-
chen an die Zukunft, aus der Vergangenheit lernen zu wollen. Sie war fasziniert und
entsetzt angesichts der Méglichkeit, daf8 bése Taten von solchem Ausmaf nicht nur
chne »Absicht« (im rechtlichen Sinne), sondern auch chne Bewuftsein begangen wer-
den konnten. Fs mag leichter sein, solche Verbrechen einem »schlechten Herzen« zuzu-
schreiben« (Ebenda, 33).

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A- 193

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

findbare Bedeutung. Dass der Mensch — aus der prinzipiellen Struk-
tur seines Gemiits heraus — sich dafiir unerreichbar machen kann,
darin liegt Bohmes Sorge um das menschliche Wesen begriindet
und die Ansicht, dass Menschen »in so gar schrecklicher Gefahr in
dieser Welt schweben«'. Deshalb Bohmes Pochen auf die Verant-
wortung jedes einzelnen, die darin besteht, in und durch sich »Him-
mel« oder »Hoélle« offenbar machen zu kdnnen.

Vor dieser Dunkelfolie kann der Platz gebithrend hervortreten,
den die Demut in Béhmes Gesamtsicht des Lebens einnimmt. Die
buchstiblich entscheidende Rolle, welche sie fiir menschliches Leben
innerhalb der Prinzipienriume spielt, tritt hier ans Licht. Durch die
scharfe Kontrastierung der moglichen Lebensweisen vermag sich
nimlich der Freiraum zu zeigen, den das Leben durch die Demut
gewinnt. Mit ihr ist eine Veridnderung der Lebenskonstellationen ge-
geben, welche jegliche Verfestigung aufbricht und dynamisiert. So-
mit zeigt die Untersuchung dieses Begriffs unter der Hand auch, wie
wenig statisch Bohme denkt, auch wenn er das Leben teilt in unter-
schiedliche und unverwandte Empfindungs- und Willensbereiche.
Auch derjenige namlich, der sich in das Prinzip der Selbheit mit sei-
nen abgriindigen Konsequenzen begeben hat, kann nach Bshme den
Ubergang in den verbindenden, liebenden Wahrnehmungs- und Wil-
lensraum vollziehen'?. Auf diese Weise erhartet sich erneut die Kon-
sistenz von Bohmes Kampf gegen eine vermeintliche »Gnadenwahl«.
Diesbeziiglich denkt Bohme sogar offener als Schelling. Zwar be-
schreibt letzterer in seiner »Schrift Gber die menschliche Freiheit«
die Moglichkeit einer »Transmutation«, aufgrund derer aus dem
»finsteren Prinzip« »das Gute als das Licht herausgebildet werden«
kann'”®. Dennoch scheint dieses Wort bei Schelling nicht wirklich
tragfihig, denn im gleichen Atemzug spricht er die Uberzeugung
aus, dass der Mensch sein Wesen ewig selbst bestimmt und dadurch

71 3P, Vor. 9.

172 »Ist er aber ein béser Mensch gewesen, und hat ihn gleich schon Gottes Zorn zur
Verdamnif3 erwehlet, und lisset aber das Fiincklein der Liebe Gottes wieder ins Lebens-
Licht ein, welches ohne das, aldieweil der dussere Mensch lebet, gegen ihn stehet, und
ihme ruffet; so ist auch alsbald der Wehler zum Himmelreich im selbigen Fiincklein,
und darzu mit gar grosser Freude und Ehre« (Ti I, Vor, 101) Mit dem Begriff »Wehler«
spielt Bohme wieder auf die ihm so drgerliche Gnadenwahl an und will damit aus-
driicken, dass man, wenn man nur will, immer neu gewihlt ist, dass die Wahl und der
Wibhler in einem selbst, im angesprochenen Einlassen des »Fiinckleins« in die Gottes-
liebe.

1721983, 106.

194  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gefahrenzone Mensch

buchstiblich pradestiniert habe'™. Sogar die Moglichkeit, sich zu bes-
sern — oder wie Schelling sagt, sich einem »guten Geist« zu 6ffnen —
scheint damit entweder gegeben oder nicht”®. Eine — wenn auch
selbst verursachte — eiserne Festlegung des Menschen lisst bei Schel-
ling die Rede von der méglichen Transformation seines Wesens leer
erscheinen. Wihrend bei Schelling die Interpretation der mensch-
lichen Freiheit — als Bildung seiner selbst durch eine (ewig bindende)
zeitenthobene »intelligible Tat«”® — diese zugleich zu beschrinken
scheint, ist fiir Bohme die Freiheit des Menschen je neu realisierbar.
Und wihrend fiir Schelling der Freiheitsgedanke darin aufgeht, sein
eigenes Wesen durch »Tat« selbst zu schaffen, erfille er sich bei
Bohme (wie bei Eckhart) letztlich darin, die Grenzen des eigenen
Selbst zu tiberwinden. Wo es fiir Schelling nur graduelle Verdn-
derung innerhalb des einmal Festgelegten gibt™, gibt es fiir Bohme
die Moglichkeit einer unbedingten Verwandlung des Menschen'”:
Und die Verwirklichung dieser Freiheit, so ldsst sich vorwegnehmend
behaupten, beruht massgeblich auf der Demut.

7+ 5 Auch wir behaupten eine Pridestination, aber in ganz anderm Sinne: namlich in

diesem: wie der Mensch hier handelt, so hat er von Ewigkeit und schon im Anfang der
Schopfung gehandelt. Sein Handeln wird nicht, wie er selbst als sittliches Wesen nicht
wird, sondern der Natur nach ewig ist. Es fillt damit auch jene oft gehérte peinliche
Frage hinweg: warum ist ebendieser bestimmt, bése und ruchlos, jener andre dagegen
fromm und gerecht zu handeln? Denn sie setzt voraus, dal der Mensch nicht schon
anfinglich Handlung und Tat sei, und daf} sein geistiges Wesen ein Sein vor und unab-
hingig von seinem Willen habe, welches, wie gezeigt worden, unméglich ist.« (1983,
105).

75 »Allein es sei nun, dal8 menschliche oder géttliche Hilfe (...) ihn zu der Umwand-
lung ins Gute bestimme, so liegt doch dies, daf8 er dem guten Geist jene Einwirkung
verstattet, sich ihm nicht positiv verschliefSt, ebenfalls schon in jener anfinglichen
Handlung, durch welche er dieser und kein anderer ist.« (1983, 107).

76 Vgl. ebenda, 104.

7 Vgl. 1983, 107.

78 Der Unterschied zwischen Verinderung und Verwandlung wird hier in dem von
H. G. Gadamer beschriebenen Sinn genommen: »Mit Verinderung wird vielmehr im-
mer gedacht, daf} das, was sich da verandert, zugleich als dasselbe bleibt und festgehalten
wird. So total es sich verandern mag, es veriandert sich etwas an ihm. (...) Verwandlung
dagegen meint, daf3 etwas auf einmal und als Ganzes ein anderes ist, so daf3 dies andere,
das es als Verwandeltes ist, sein wahres Sein ist, dem gegeniiber sein fritheres Sein
nichtig ist. Wenn wir jemanden wie verwandelt finden, dann meinen wir damit eben
dies, dafs er gleichsam ein anderer Mensch geworden ist.« (1990, 116).

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A- 195

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

4. Ende der Ichheit als Anfang Gottes:
zur Transformationsleistung der Demut

»Also, verstehet uns auch, kann der ernste Wille (...} mit dem Geiste
grosse Dinge thun; der Wille kann den Geist selber in eine andere
Form setzen, das ist also: Ob der Geist ein Engel wiire, eine Gleichnif3
Gottes, so kann der Wille einen stoltzen Teufel aus ihme machen,
und auch aus dem Teufel einen Engel, so er sich in den Tod in die
Demuth unters Creutz sencket, und sich wieder in Gottes Geist ein-
wirft, (...) so ersincket er in die stille Ewigkeit aus der Qual in das
stille Nichts, und doch Alles: so stehet er wieder am Anfange, da thn
Gott schuf, und empfihet ihn wieder das Verbum Fiat, welches Got-
tes Bildnifs halt. «'7

Der Zugang zu diesem Zitat ist durch seine Dichte erschwert.
Deshalb sei Schritt fiir Schritt eine Annéiherung versucht. Zunichst
findet sich darin in einer Explizitheit, die keinen Zweifel zulisst,
Bohmes Lehre von der Willensfreiheit betont. Der Wille, dessen
Spielraum keine Grenzen gesetzt sind, der den »Geist« in gegensitz-
liche Formen »setzen« kann, scheint aber zur Verwirklichung des
vollen Spektrums seiner Freiheit auf die Demut angewiesen. Denn
aus »teuflischem« Dasein gelangt der Wille in »englisches«™® nur,
sofern er sich »in die Demuth unters Creutz*! sencket«. Sein Wirk-
raum schopft sich demnach nicht allein durch seine linear verstande-
ne Willenskraft aus. Der Ausgang aus der Selbstheit, die einmal ge-
wollt, vollbringt sich nicht wiederum allein aufgrund eines Wollens.
Vielmehr muss der Wille sich in einen » Tod einsencken« konnen, um
die Grenzenlosigkeit seiner Moglichkeiten zu realisieren'®. In ande-

79 40F, 6, 14.

18 5 Engel« meint in diesem Kontext soviel wie imago dei im besprochenen Sinn, »Teu-
fel« das oben gezeichnete Gegenbild. Entsprechendes fasst Bshme auch an anderer Stel-
le zusammen: »Wo du nach deiner Selbheit und eigenem Willen nicht wohnest, da
wohnen die Engel bey dir und iiberal; und wo du nach deiner Selbheit und eigenem
Willen wohnest, da wohnen die Teufel bey dir und {iberal« (iiL, 40).

81 Die Erwidhnung des » Creutzes« deutet an, dass BsShme in diesem Kontext die innere
Bedeutung des Todes Christi ortet. Dazu spiter aufiihrlicher (vgl. Kapitel 3, 1V, 7).

8 In einem Kapitel, welches sich explizit diesen Vorgang des »Ersterben(s) des alten
Willens« als Gegenstand der Untersuchung vornimmt, scheint W. Elert, der Bezeich-
nung seines Kapitels zum Trotz, diesem Todesmoment auszuweichen. Er setzt ihn
leichthin und etwas willkiirlich mit »Bule«, »Umkehr«, »Willensverzicht« ineins
(s. 1913, 70£f.). In einem anschliessenden Kapitel wenige Seiten spiter, scheint er den
Moment des »Ersterbens« des Willens vollends zu ignorieren, indem er den Willens-

196  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gefahrenzone Mensch

ren Worten: der Wille kann sich von der einmal gewollten Selbheit
nur befreien, wenn er sein eigenes Ende bzw. das Ende des Eigenen
vollzieht. Erst durch diesen dunklen Vollzug des willentlichen Ster-
bens aus der selbstbezogenen Willensausrichtung — den Bohme aus-
driicklich mit der Demut verkniipft — ist eine Transformation mag-
lich, durch die der Wille unbegrenzten Spielraum hat. Im Tod seiner
selbst-bestimmten Form erst kann er zum Abbild des Universalen —
zum >Gottes-Bildnific — werden, und damit den gottlichen Gesamt-
zusammenhang in sich aufnehmen.

Demut scheint somit als Scharnierstelle auf, an der der Willens-
wechsel in das sogenannte gottliche »Prinzip« hingt. Dieser Uber-
gang enthilt die Verkniipfung von zwei schwer zu vereinenden Ge-
schehnissen — den Tod des (Eigen-)Willens als aktiv gewollter Vollzug
des Sich-einwerfens-in-Gott. Demut umfasst demgemiss die Nega-
tion des Willens als willentliche Bewegung auf Gott hin. Der von ihr
implizierte Willenstod ist deshalb doppelbsdig, hingt er doch unmit-
telbar und auf kaum auslotbare Weise mit einer ausserordentlichen
Willensbewegung, einem Antrieb auf das Gottliche hin, zusammen.

Obiger Passage ist deshalb in einem ersten Schritt zu entneh-
men, dass der von der Demut bedeutete Tod oder das Ende (des Ei-
genwillens, der Selbstheit oder der Ichheit) zugleich Ubergang bzw.
Anfang signalisiert. Ein Anfang aber, der genau auf diesem Ende be-
ruht. Der gemeinte »Tod« ist deshalb — so Bohme explizit — wieder-
um »doch kein Tod (...), sondern ein Ausgang aus sich selber in eine
andere Qual«'®, welcher »Ausgang« jedoch nur durch den Tod

verzicht mit »Interessensverzicht« gleichsetzt und im ungelésten Gegensatz zur vor-
herigen Abschnittsiiberschrift behauptet: » Von einem ginzlichen Frsterben des Willens
ist er (Jakob Boshme) aber weit entfernt, der Wille soll nur andere Inhalte bekommen.«
(Ebenda, 831.).

18 40F, 5, 3. Der Begriff der Qual kann an dieser Stelle durch den Begriff des »Prinzips«
ersetzt werden. Indem das géttliche »Prinzip« fiir eine »Qualitit« des Lebens im wei-
testen Sinn steht, steht Qual bisweil als Synomym fiir »Prinzip«. Als Regel steht fiir
Bohme jedenfalls fest, dass die im Ausschliesslichkeitsverhiltnis sich befindenden
»Prinzipien« Gottes und der Selbheit nur iiber das jeweilige Ende ineinander {ibergehen
konnen. (Dieser Ubergang wird spater detailliert untersucht — vgl. Kapitel 3, IV, 3-5).
Hierzu Béhme unmissverstindlich: »Also auch kan die Seele des Menschen nicht mit
ihren Essentien ins Licht Gottes eindringen dasselbe zu bewiltigen; sondern muf8 in sich
selber als in einem andern Principio zu Gott eindringen in seine Liebe: denn du must
alhie eine andere neue Geburt in der Seelen verstehen, dann sie muss (...) aus ihrer
eigenen Lebens-Quell, und ihren Willen schipfen im Leben Gottes, darinnen zu seyn;
und derselbe geschopfte Wille wird von Gott angenommen« (3fL, 1, 15).

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A 197

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

198

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

moglich ist®. »Tod« und dasjenige Ereignis, das Bohme »Wiederge-
burt« nennt, sind wie zwei Seiten einer Miinze', die in unauflés-
barer Gemeinsamkeit das Demutsgeschehen konstituieren. Entspre-
chend fasst Bohme zusammen: »dann (=denn) das demiithige
Fiincklein gehet unter sich durch den Tod ins Leben, da ja der Seelen
Qual ein Ende nimt, aber es ist ein kleines Zweiglein griinend in
Gottes Reich.«"® In dieser Bewegung liegt fiir Bshme die Lebensauf-
gabe und der Lebenssinn des Menschen schlechthin'®. Damit ist
nicht gemeint, dass es sich dabei um einen in seiner Einmaligkeit
spektakuliren Akt handeln wiirde. Bshme spricht vielmehr von der
Notwendigkeit des »tiglichen« »Sterbens« »meiner Ichheit«!®, als
ob es darum ginge, ohne Unterlass die der Demut eigene Verwand-
lung des Willens zu vollbringen. Damit deutet sich eine eigene Dy-
namik der Demut an. Das Leben der Selbstheit gelangt durch das
»Ende« der Demut nicht in einen Stillstand, sondern wird sozusagen
in eine neue Bewegung eingefiihrt, in welcher sein Impuls transfor-
miert, gewandelt wird.

Um dieses Geschehen, welches Bohme im Demutsbegriff als
Aufgabe an jeden einzelnen stellt, noch ndher vor Augen zu fiihren,
sei das Verhaltnis, in welchem der Wille dazu steht, etwas eingehen-
der beleuchtet. Auffallend ist, dass die demiitige Transformation der
Lebens- »Qual« oder des »Prinzips« sich dem direkten Willens-Zu-
griff in sonderbarer Weise zugleich entzieht und dennoch stellt.

8 5 Niemand kann sonst die Turbam von euch nehmen, ihr miisset nur durch den Tod

in eine andere Welt gehen.« (40F 17, 23); »aber der Tod ist das einige Mittel, dadurch
der Geist mag in eine andere Qual und Form eingehen: So er seiner Selbheit abstirbet,
und seinen Willen im Tod zerbricht, dann wiichset ein neuer Zweig aus diesem aus« (Sg,
15, 51); »Sonst so es am Wollen der eigenen Natur lige, so kénte die Adamische ver-
derbte Natur zur Kindschaft kommen; aber nein, sie muf8 des eigenen Willens sterben,
und aus dem Willen der Gnaden geboren werden« (Gw, 10, 18).

185 Wenn Béhme sagt: »ihr miisset anderst geboren werden« (40F 17, 24), so impliziert
er damit zugleich: »ihr miisset nur durch den Tod (...) gehen« (ebenda, 17, 23) und vice
versa.

8 Die Seele »griinet in Demuth und Sanftmuth durch den Tod ins ewige Leben« (40F,
6,24).

87 Von dieser Aufgabe ausgenommen sind z.B. nur die Jiinger Christi, die zu den
»Wundern und Thaten« des géttlichen Lebens gleichsam aus des » Vaters Gaben« »ver-
ordnet« wurden. »Die andern aber solten durch den Geist der Demuth aus Christi Liebe,
aus dem Procef3 des Leidens und Todes Christi, geboren werden, und Thme in seinem
Procef3 unter der Creutzfahne in Gedult nachfahren, und sich aus Gottes Gerechtigkeit
mit ihrer Demuth im Geiste Christi einergeben und aufopfern« (Gw, 12, 24).

1 Vgl Sg, 12, 16.

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gefahrenzone Mensch

Denn diese Transformation kann, wie oben angesprochen, nicht ein-
fach in gewohnter Weise gewollt sein. Bohme explizit: »Sprichst du
nun, ich kann nicht, ich bin zu sehr gefangen, so sage ich: Ich kann
auch nicht, dann es lieget nicht an meinem Wollen, Lauffen und
Rennen, dann ich kann aus eigener Gewalt nicht dem grimmen Zor-
ne Gottes seine Gewalt nehmen, der in mir entziindet ist.«™*. Des-
halb: auch wenn man demiitig sein will, so steht der eigene Wille
dieser Aufgabe im doppelten Sinn wie machtlos gegentiber. Einerseits
geht die Demut zwar in erster Linie den Willen (bzw. die Begierde)
als I[ch-konstiuierende-Kraft an, andererseits ist dieser von ihrem
Anspruch offensichtlich @berfordert. Denn gerade der gewdhnliche
Vollzug des Eigenwillens bzw. der eigenen Begierde ist es ja, deren
Ende die Demut fordert und woran ihre Verwirklichung hingt. Dar-
um die Warnung vor dem Unternehmen, mit den Kriften des Eigen-
willens sich aus dem Kraftfeld der Ichheit zu befreien, das die oben
umschriebenen Abgriinde in sich birgt, denn das »Ich kann aus eige-
ner Gewalt nicht dem grimmen Zorne Gottes seine Gewalt nehmen«.
Und dennoch schreibt Bohme an anderer Stelle tiber das Vermdgen
des Willens in scheinbar unverhohlenem Gegensatz dazu: »Denn so
sich der Seelen-Geist recht erhebet, so ist er stircker als Gott, und
iiberwindet Gott; dann der Zorn ist auch Gottes, und ist Gottes
grosseste Macht, den Gberwindet er; er ist stircker als der Hollen
Abgrund, er kan Berge versetzen ohne Sturm, nur mit seinem Wil-
len.«** (Hervorhebung D. S.)

Gemiiss diesen fast provokativen Worten wird der im anderen
Zitat in der Aussichtslosigkeit seiner Mittel gegeniiber dem »Zorn
Gottes« gezeichnete Wille als eindeutiger Bezwinger eben dieses
Zorns hervorgehoben. Wie kann das sein? Es hat den Anschein, als
ob Bshme mit solchen, nicht seltenen Widerspriichen schlicht darauf
hinweisen mochte, dass der Wille in unterschiedlicher Hinsicht beur-
teilt werden kann und muss. Die Vermutung liegt nahe, dass beide
angefithrten Aussagen in verschiedener Hinsicht stimmig sind. Die
Begrenztheit des Willens auf der einen Seite ergibt sich fiir Bshme
nimlich notwendig dann, wenn sich der »freie« Wille durch etwas
Begrenztes selbst bestimmt. Definiert sich der Eigenwille durch die

18 Sg 9, 57. An anderer Stelle heisst in dhnlicher Weise: »So lieget es nun nicht am
Wollen, daf3 der Gottlose will selig werden, auch nicht an dem Wercke seiner Hande«
(Gw, 10, 18).
190 3fL, 8, 9.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A 199

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

Ausrichtung auf das Eigene, so ist sein Spielraum beschréankt. Bedeu-
tet der »Zorn Gottes« insgesamt den Lebensbereich des sich auf das
eigene Selbst verschliessenden Willens, so ist dieser offensichtlich
aus sich selbst heraus nicht zu tiberwinden: das Begrenzende kampft
dann sozusagen gegen das Begrenzende an und schafft dadurch noch
mehr Begrenzung. Im Umkehrschluss lasst sich folgern, dass der
Wille fiir Bshme dann unbegrenzt ist, wenn er sich nicht mehr durch
den Horizont des »Eigenen« festlegt. Mit der Uberwindung dieser
Grenzmarkierung gibt es nach Bohme offenbar keine Barrieren
mehr. Ist der Wille nicht mehr durch den Selbstbezug monopolisiert,
bedarf es nicht einmal mehr der Anstrengung, dem Bereich des
»gottlichen Zornes« zu entkommen. Denn die Weite seiner Willens-
art macht ithn gegentiber der Konfliktzone des »gottlichen Zorns«
gleichsam immun™'. Gerade in der Kampflosigkeit manifestiert sich
seine Stirke, die darauf beruht, dass dieser Wille zu einer universal
einschliessenden statt ausschliessenden Kraft geworden ist.

Vor die konkrete Frage gestellt, wie aber der Wille diese Selbst-
Uberwindung schaffen, wie er eigentlich »sich in den Tod in die De-
muth unters Creutz« sencken konne, gerit man als Interpret jedoch
in Hilflosigkeit. Denn Bohme selbst erklirt die Moglichkeit dieses
Ubergangs niemals niher. Er begniigt sich mit seinen Hinweisen auf
die Demut und ihrer Verbindung mit dem gewollten Tod des Eigen-
willens auf Gott hin. Wie aber der Wille in die Demut gerit, diese
Schliisselfrage versetzt alle Interpretationsbemiihungen in Verlegen-
heit. Denn es sieht so aus, als ob man diese Frage immer nur inner-
halb des Zirkels beantworten kionne, der durch den Demutsbegriff
bereits gesetzt ist. So lasst sich zum Beispiel sagen, der Wille senkt
sich in die Demut ein, wenn er dem selbstischen Prinzip, das ithn
bestimmt, abstirbt. Dem aber kann man gleich entgegensetzen, dass
der Wille eben nur zu sterben vermag, wenn er sich in die Demut

¥ Diese Interpretation legt Béhme selbst in expliziter Weise nahe, wenn er das Ge-
heimnis der Kraft des selbstlosen Willens in Abhebung zum selbstbezogenen wie folgt
charakterisiert: »so der Wille der Seelen in der Selbheit bleibet, so ist er am Bande
Gottes Zorns: So er aber aus der Selbheit ausgehet (...) und selber nichts will, ohne
was Gott (hier offensichtlich im Sinne des sLiebes- und Licht-Prinzips< D. S.) in und
durch ihn will, so ist der Wille dem Leben und Begierde des Zorns Gottes abgestorben,
dann er hat kein eigen Leben, sondern lieget im Tode der Selbheit; so mag ithm des
Teufels und Zorns Gottes Begierde nicht ergreiffen, dann er ist als ein Nichts, und ist
doch in Gott, im Géttlichen Wesen, in allem: er lebet, aber nicht ihm selber« (Sg, 15, 21
Hervorhebung D. S.).

200 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gefahrenzone Mensch

einsenkt. Wie aber hingen die Demut und dieses Sterbenkénnen
konkret zusammen? Oder anders gefragt, wieso kann der Wille nicht
auch ohne Demut in diesen Sterbensprozess eingehen, zum Beispiel
durch Einsicht in die Fruchtlosigkeit des Daseins im »zornigen« Be-
reich der »Selbheit«? Warum ist die Demut diesem Prozess unerldss-
lich? Wie hiingen Demut und Willen niher betrachtet zusammen?
Einen zugegeben entlegenen Ansatz einer Antwort auf diese
Fragen lésst sich durch ein etwas gewagtes Gedankenexperiment ver-
suchen. Namlich durch eine Verbindung von Bohmes Demuts-Lehre
und Nietzsches Theorien tiber den Willen (die letztlich in seine These
des »Willens zur Macht« miinden). Nietzsches Durchleuchtungen
des Willensbegriff lasst sich namlich in gewisser Hinsicht erstaunlich
hilfreich fiir unsere Fragestellung verwerten. Seine von uns ins Vi-
sier genommene Analyse setzt an bei einer Kritik an Schopenhauer
und dessen — nach Nietzsche — unbedachter Weise, den Willen ge-
miiss » Volksvorurteil« als Einheit zu simplifizieren. »Wollen« - so
schreibt Nietzsche — »scheint mir vor allem etwas Kompliziertes,
etwas, das nur als Wort eine Einheit ist«*®?, de facto jedoch eine
»Mehrheit von Gefiihlen«, »Denken« und » Affekt« in sich vereint'®.
Aufmerksambkeit fiir die immanente Bedeutungsvielfalt des Willens-
begriffs lasst sich auch durch Bshme gewinnen, allein schon auf-
grund seiner haufig bewusst oder unbewusst aufgebrochenen Ein-
deutigkeit dieses Wortes®. Fiir unsere Zwecke besonders hilfreich
erscheint jedoch Nietzsches weiterfithrende Analyse, die auszuspre-
chen versucht, was im Begriff des Willens implizit mitenthalten ist,
aber meist verdeckt bleibt. Den eigentlichen Ablauf eines Willens-
vollzugs denkt sich Nietzsche so: »Ein Mensch, der will —, befiehlt
einem etwas in sich, das gehorcht oder von dem er glaubt, daf es
gehorcht. Nun aber beachte man, was das Wunderlichste am Willen
ist — an diesem so vielfachen Dinge, fiir welches das Volk nur ein
Wort hat: insofern wir im gegebenen Falle zugleich die Befehlenden
und Gehorchenden sind, und als Gehorchende die Gefiihle des Zwin-
gens, Drangens, Driickens, Widerstehens, Bewegens kennen, welche
sofort nach dem Akte des Willens zu beginnen pflegen; insofern wir
andrerseits die Gewohnheit haben, uns tiber die Zweiheit vermége

22 KSA 5, 32
1% Ebenda.

% Fine eingehendere Beleuchtung des Boshmeschen Willensbegriffs erfolgt im Kapi-
tel 3,1V, 2.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T

201


https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

des synthetischen Begriffs »ich« hinwegzusetzen, hinwegzutiu-
schen, hat sich an das Wollen noch eine ganze Kette von irrtiimlichen
Schliissen und folglich von falschen Wertschitzungen des Willens
selbst angehingt, — dergestalt, daf8 der Wollende mit gutem Glauben
glaubt, Wollen geniige zur Aktion. Weil in den allermeisten Fillen
nur gewollt worden ist, wo auch die Wirkung des Befehls, also der
Gehorsam, also die Aktion erwartet werden durfte, so hat sich der
Anschein in das Gefiihl dbersetzt, als ob es da eine Notwendigkeit
von Wirkung gibe; genug, der Wollende glaubt, mit einem ziemli-
chen Grad von Sicherheit, dafy Wille und Aktion irgendwie eins sei-
en-, er rechnet das Gelingen, die Ausfithrung des Wollens noch dem
Willen selbst zu und geniefit dabei einen Zuwachs jenes Macht-
gefiihls, welches alles Gelingen mit sich bringt. »Fretheit des Wil-
lens« — das ist das Wort fiir jenen vielfachen Lust-Zustand des Wol-
len, der befiehlt und sich zugleich mit dem Ausfiihrenden als eins
setzt. «'"

Dieser Hinweis auf den im Willensvollzug implizierten Kompli-
mentérvollzug als eine Form des internen Gehorsams, ldsst eine
mogliche Verstehenstiire im Hinblick auf den Zusammenhang von
Demut und Willen im Béhmeschen Sinn aufgehen. Die semantische
Verbindung von Demut und Gehorsam muss nicht lange konstruiert
werden, hat sie doch eine lange Tradition und klingt auch noch im
heutigen Sprachgebrauch mit'®. Blickt man nun auf diese Bedeu-
tungsnuance der Demut, so kann mit Hilfe von Nietzsche — aber im
Sinne von Bohme — formuliert werden, dass derjenige Wille stark
oder »frei« ist, dessen zugehoriges Komplimentiar des Gehorsams
ebenso stark ausgeprigt ist (wie Nietzsche an anderer Stelle sogar
selbst auszudriicken scheint: »Dem wird befohlen, der sich nicht sel-
ber gehorchen kann. So ist es des Lebendigen Art.«*”). Bshmes De-
mutsgebot enthilt aber die Uberschreitung einer gewissen Willens-
form insgesamt. Der Eigenwille soll als Ganzes in die »Demuth«
eingehen und damit in den Tod. D.h. er soll — wieder mit Nietzsche

195 KSA5, 311

1% Den Verbund von Demut und Gehorsam bezeugen auch Ordensregeln. So zum Bei-
spiel heisst es in der Regel des Benedikt v. Nursia: »Gehorsam ohne Zégern ist der
vorziiglichste Grad der Demut.« (H. U. v. Balthasar, 1988, 199). Zur Verbindung von
Demut und Gehorsam vgl. auch den ibersichtlichen Aufriss in Peter Dinzelbacher
(Hg.): »Wérterbuch der Mystik« unter dem Stichwort Demut.

17 KSA 4, 147. Vgl. auch mit folgendem Ausspruch Zarathustras: »Und Mancher kann
sich befehlen, aber da fehlt noch Viel, dass er sich auch gehorche!« (KSA 4, 250)

202  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gefahrenzone Mensch

gesprochen — aus dem »Lust-Zustand« des eigenen Wollens end-
gliltig ausgehen, um in seinen komplimentiren Akt des Gehorsams
vollig tberzugehen. Erst so ist nach Bohme seine Freiheit in der
Uberwindung der bindenden Grenzen des Selbst zu verwirklichen.
Aufgrund dessen kann man sogar sagen: je stirker ein Wille ist, desto
demiitiger muss er sein, d.h. desto ausgeprigter muss der ihm zu-
gehorige komplimentire Gehorsam sein, denn nur durch diesen kann
er sein eigenes Ende vollziehen. Auf diese Weise wird auch folgende
Aussage Bohmes auslegbar: »So der Wille nichts von Kraft der De-
muth hat, so ist kein unter sich oder in sich Ersincken durch den Tod
ins Leben, sondern es ist gleich einem dngstlichen unsinnigen Rade,
das immer tiber sich gehen will, und gehet doch auf der andern Seiten
unter sich.«® Somit scheint explizit gemacht, dass Demuth eine
»Kraft« des Willens ist, durch die allein er sich unumschrinkt aus-
wirken kann bis hin zur Uberwindung seiner Eigen-Dynamik. Erst
wenn die befehlende Kraft — wiederum mit Nietzsche gesprochen —
vollig in die gehorchende aufgeht, entkommt der Wille nach Bohme
seiner selbstspeisenden Verschliessung. Hier nun muss man sich von
Nietzsche verabschieden. Denn die Uberwindung des befehlenden
Eigenwillens insgesamt aufgrund seines »Todes« in dem ihm zu-
gehorigen Gehorsamsakt der Demut tiberdehnt eindeutig den Bogen,
der zu Nietzsche gespannt werden kann.

Ausserdem dringt der Versuch eines derartigen Nachvollzugs
des von Bohme Gemeinten spitestens hier skeptische Riickfragen
auf. Denn was bleibt tibrig, wenn sich der Eigenwille insgesamt in
seinen eigenen Gehorsam mutiert? Hangt dann nicht sozusagen ein
arbeitslos gewordenes Gehorsamsvermogen in der Luft? Fihrt diese
Denkweise nicht schlichtweg in ein abstruses theoretisches Gedan-
kenexperiment?

Fir Bohme offensichtlich nicht. Die Folgen des in die Demut
eingegangenen Willens sind nach ihm véllig andere, dem Common-
sense-Zugang unvorstellbare. An diesem Punkt tberschreitet man
sozusagen den »Rubicong, der auf eine spekulative Gedankenebene
fihrt. Der erstorbene Wille namlich — so Bohme oben — »ersincket
(...) in die stille Ewigkeit aus der Qual in das stille Nichts, und doch
Alles: so stehet er wieder am Anfange, da thn Gott schuf, und emp-
fihet ihn wieder das Verbum Fiat, welches Gottes Bildnif3 hilt.«

Bevor der Versuch unternommen wird, den Sinngehalt dieser

19 40F 18, 15.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T

203


https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

Worte annihernd zu erschliessen, sei das damit angedeutete Gesche-
hen nur umrisshaft charakterisiert. Der im demiitigen Gehorsams-
vermogen »ersunckene« Wille scheint in einen neuen Bezug gelangt:
in die Empfinglichkeit fiir das »verbum fiat«, wie Bohme in An-
lehung an den Johannes-Prolog formuliert. Das Vermogen des Ge-
horchens, in welchen der Eigenwillen versunken ist, steht in unmit-
telbarer Korrespondenz zu demjenigen, was Bohme hier als das
schopferische »Wort« Gottes erwihnt. Der demiitige Wille fallt dem-
nach nicht einer Leere, auch nicht einer fremden »befehlenden« Wil-
lenskraft anheim, sondern wird aufnahmefihig fir die schopferische
Intention, die als »verbum fiat« — als die Intention des Urwillens —
allem zugrundliegt. Die Herrschaft des Eigenen wird demnach ab-
gelost durch die Empfinglichkeit fir das Vorherrschen desjenigen
Willensprinzips, welches — wie Bohme sagt — als gebdrende Kraft
das »Mittelste« aller Dinge konstituiert®.

Dass der Mensch einer solchen Transformation teilhaftig wer-
den kann, ldsst die Vorstellung entstehen, als ob er nach Bohme in
unterschiedlichen »Willensdimensionen« eingebettet ist, die sich ge-
genseitig ausschliessen bzw. ablosen konnen. Wie ist das jedoch zu
denken? Wie hingen diese Willensebenen zusammen? Und was mo-
tiviert bzw. aktiviert die Demut auf der Ebene des Eigenwillens? Un-
klar bleibt nach wie vor, wie die Demut die Transformation des
Eigenwillens bedingen kann. Wie kommt der selbstbezogene Wille
dazu, sich in die Demut zu versenken? Ist er dann nicht bereits schon
ein anderer? Und wieso kann er iiberhaupt ein anderer werden? Es
scheint, dass die Untersuchung solche Unschérfen in Kauf nehmen
muss, je niaher sie das Phinomen der Demut auf der bisherigen Be-
trachtungsebene zu fassen sucht. Und hinter diesen Unschérfen lau-
ern Fragen noch viel grundsatzlicherer Natur. Zum Beispiel: was fiir
einen Sinn das menschliche Selbst mit seiner natiirlich vorgegebenen
Willensausrichtung tiberhaupt haben soll, wenn es nur darum zu ge-
hen scheint, es zu iiberwinden bzw. zu transformieren? Warum muss
»die Selbheit gantz ersterbe(n), auf dafl Gottes ewiger (einiger) Wille
und Geist in der Menschheit alles in allem alleine sey und thue«2®?
Wieso kann das Géttliche nur auf diese Weise, nur auf Kosten des
Selbst im Menschen wirksam werden?

Um Antworten auf diese Fragen zu finden, muss ein Perspekti-

99 Mw I, 10, 8.
 Sg 11, 92.

204  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wirklichkeit als Gottesgeschehen

venwechsel vorgenommen werden. Bohmes Demutslehre scheint
insgesamt erst klarere Konturen gewinnen zu kénnen, wenn man
einen — von der menschlichen Lebenssituation aus betrachtet — ent-
legeneren Aussichtspunkt withlt. Gemeint ist die spekulative Ebene
seines Denkens, die den eigentlichen Fluchtpunkt seiner Anschau-
ungen bildet. Erst wenn sich der Gang dieser Untersuchung auf diese,
bisher nur durchschimmernde, Perspektive seiner Gedanken einldsst,
offnet sich ein Horizont, in der das Dargestellte seine Fundierung
erhilt. Um den Begriff der Demut bei Bhme deshalb in seiner vollen
Tragweite zu ermessen, muss man bereit sein, sich in das von ihm
konzipierte ibergeordnete bzw. unterliegende Gottesgeschehen
(ver-)fihren zu lassen.

IV. Wirklichkeit als Gottesgeschehen
1. Einstieg

Der Gang auf die spekulative Ebene kann als Bild auch ausgetauscht
werden mit der Metapher des Tauchens, wodurch eine Landschaft
sichtbar wird, die den Farbenspiegel und die Wellenbrechung der
Meeresoberfliche allererst verursacht. Unsere bisherige Unter-
suchungsebene ist diesem Bild gemiss die Oberflache, die nun durch-
sichtig wird auf das thr Untergriindige hin. Aber schone Metaphern
wie diese helfen leider nicht tiber grundsétzliche Fragen hinweg, um
die man bei einem solchen Unternehmen nicht herum kommt. Denn
man muss sich — allein schon im Rahmen dieses Bildes — fragen, in
was taucht man da eigentlich ein? In »Symbole und Mythen«, wie
Nikolai Berdjajew nahelegt®'? In eine »esoterische Psychologie« —
wie Ludwig Feuerbach meint — d. h., in die Tiefen einer ins Gottliche
projezierten menschlichen Psyche??? Oder — nach Ansicht von Hans
Grunsky — in eine Spekulation »im streng philosophischen Sinn« mit
einer »fast ans Unwahrscheinliche grenzende(n) Architektonik«?®?
Vielleicht vermag man sich auf die »unterirdische« — oder
»iiberirdische« — Denklandschaft, in die einen Bohme fiihrt, auch
einzulassen, indem man sie zunichst einfach als Angebot versteht,

1 1932/33, 315.
2 SWIII, 177.
01984, 7.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T

205


https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

eine Tiefenstruktur der Wirklichkeit zu denken, die diese in einem
gewissen Zusammenhang lesbar und verstindlich zu machen sucht.
Diese Tiefenstruktur vereint alle drei oben aufgezihlten Varianten:
sie bedient sich der Symbole und Mythen, sie dehnt den Raum der
Psyche tiber das Menschliche hinaus aus, sie vermittelt sich in philos-
phischen Gedankenwendungen mit eigener Konsistenz. Dabei muss
sogleich hinzugefiigt werden, dass diese Vermittlungsarten nicht be-
ziehungslos nebeneinander stehen, sondern ineinander greifen: das
Mythische und Theologische ist psychologisch unterfangen, das Psy-
chologische wiederum philosophisch fundiert®. Ist man nun bereit,
Bohmes Angebot Folge zu leisten, die Welt mit seiner Perspektive zu
durchschauen, und hat man mit viel Anstrengung die bekannten und
viel beklagten Verstehenshiirden®® stolpernd, jedoch einigermassen
iberwunden — so dass einem auch in der »Spirale (...), in deren Ver-
lauf sich dieselben Gedanken wiederholen, immmer wieder aber auf
einer anderen Ebene«*® nicht mehr so schwindlig wird, dass einem —
wie dem sich ungeduldig zeigenden Hegel — der »Kopf herum(geht)
mit Qualititen, Geistern, Engeln«®”, — ist man also soweit vor-
gedrungen, so ergeben sich unmittelbar Folgeprobleme. Denn nun
steht man als Interpret selber vor der Frage, wie vermittele ich das
Rezipierte? Am hidufigsten scheint die Form einer regelrechten Nach-
erzihlung gepflegt, die Bohmes Gedanken auf das Mythische fest-
legt, hiufig auch durchsetzt vom Versuch, das Erzihlte philoso-
phisch, theologisch oder psychologisch zumindestens stellenweise
nachvollziehbarer zu gestalten. Der hier gewihlte Zugang mochte

24 Aufgrund dessen diagnostiziert D. Walsh: »His mytho-speculative theosophy con-
stituted a distinct break in the Western spiritual tradition insofar as it implied the con-
junction of the symbolisms of myth and revelation, which had earlier been distinguis-
hed, and the return to a more compact mode of expression in which the historically
achieved differentiation between the order of the soul and the cosmos hat largely dis-
appeard. The shift of emphasis had again returned to the pole of consubstantiality, the
conviction that the spiritual forces experienced within the soul are continuous with the
divine creative powers, which maintain all the realities of the cosmos.« (1983, 22)

%5 H. Grunsky stellt diesbeziiglich sogar die Behauptung auf, dass Bohmes Werke »fast
durchgingig zu den schwierigsten Texten der Weltliteratur gehéren. Weniger als ir-
gendwo anders ist es bei ihm méglich, gemeinverstindliche Abschnitte herauszugreifen.
Die wenigen Stellen, die ein unmittelbares Erfassen gestatten, sind meist in Ausfithrun-
gen eingehiillt, die in einem schier undruchdringlichen Dunkel zu liegen scheinen. Zu-
dem ist alles durchsetzt mit fremdartigen Begriffen und Ausdriicken, deren Sinn dem
unvorbereiteten Leser verborgen bleiben muf.« (1984, 10)

06 Y. Weiss, 1955, 20.

%7 Vorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie, Bd. I1I, 1971, 97.

206  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wirklichkeit als Gottesgeschehen

keine erneute und geraffte Version von Bohmes »grosser Erzihlung«
leisten®. Vielmer ldsst er sich leiten durch die Fragen, die sich auf-
grund unserer Untersuchungsrichtung aufdringen. Bohmes Erklar-
ansitze zu diesen Fragen werden zwar tendenziell ins Ganze ziehen,
aber sie geben immerhin einen Leitfaden in der dichten Denkland-
schaft. Folgende Fragen sollen den Blick darauf ausrichten: Wo liegen
fir Bohme die Wurzeln des menschlichen Selbst? Was erkldrt seine
sonderbare Ambivalenz? Warum gibt es tiberhaupt ein Selbst bei der
starken Forderung nach Selbst-Uberwindung? Wieso auf der anderen
Seite kann sich das Selbst gegeniiber dem allumfassenden Gottes-
prinzip verschliessen? Und wieso kann es demtitig sein? In anderen
Worten: Liasst sich auf dieser Ebene die Notwendigkeit wie auch
Moglichkeit zur Demut mit weniger Unschirfe erfassen? Schliess-
lich: was steht hinter Bshmes Andeutungen zum »demiitigen We-
sen« Gottes?

2. Gottdenken als Selbstdenken

Die Hintergrundstrahlung jeder Aussage Bohmes bildet sein Denken
Gottes. Dies liegt auf der Hand, wenn man sich das bereits Erwihnte
vergegenwirtigt, dass nach Bohme Gott den Inbegriff alles Seienden
darstellt im Gedanken einer umfassenden Ganzheit. Wie im Vorigen
auch schon zum Ausdruck gekommen ist, erscheint diese gottliche
Ganzheit bei Bohme als ein »Gemiit«, welches Bedingung und Inbe-
griff aller Wahrnehmungsméglichkeit stellt. Wie ein gemeinsamer
Nenner hilt dieser Gottesbegriff den Kosmos zusammen. Doch wie
kommt Bohme zu einem solchen Gottesbegriff, und wie denkt er thn
im niheren? Das Besondere an seinem Zugang ist ja gerade, dass er
niemals nur auf abstrakte Philosopheme baut, nicht mit Losungen
arbeitet, die zum Beispiel ein Substanzbegriff im Sinne Spinozas an-
bietet oder das Konzpet des actus purus im scholastischen Sinn. Seine
konkrete Denkart, die Abstraktes immer auch mit Fiihl-, Wahrnehm-
barem verbindet, verleiht diesem Gottesgedanken eine eigene Span-
nung, weil darin vereint ist, was zu denken kaum vereinbar scheint:
die unbegrenzte Weite eines Begriffs, der dennoch lebendig, ja eben
gemiithaft gedacht sein soll. Wie schafft Bohme das? Vorgreifend
kann die Antwort in kiirzester Weise lauten: indem er den Begriff

%% Klare und hilfreiche Gesamtdarstellungen bieten zum Beispiel H. Grunsky 1984,
P. Schaublin 1963, E. Lemper 1976, A. Koyré 1979 und insbesondere G. Bonheim 1992.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T

207


https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

des »Selbst« im weitesten Sinn als Ansatz seiner Anschaung setzt.
Die Art und Weise, wie Bohme den Zusammenhang von »Selbst«
und »Gott« denkt, bildet den Knotenpunkt, in dem die Hauptlinien
seiner Spekulation zusammenlaufen: Gottesgeburt und Weltentste-
hung oder Theo- und Kosmogonie.

Im Folgenden soll dieser Knotenpunkt ein wenig untersucht
werden. Dadurch konnen die wesentliche Gedankenfiihrungen
Bohmes in ihrer Vernetzung aufgenommen werden, wobei die zen-
trale Verankerung des Demutsbegriffs im Gesamtkontext zum Vor-
schein gebracht werden sollte.

Im voraus sei versucht unabhéngig vom Text Zugang zur Weite
zu finden, in der Bohme den Begriff des Selbst fasst. Wenn man
orientierungshalber Bohmes Begriffsverwendung philosophiege-
schichtlich orten mochte, so lisst sich dies zeitlich nach riickwirts
wie vorwirts tun. Rickfithrbar ist der Bohmesche Bedeutungshori-
zont des Selbst nicht so sehr auf das antike Verstindnis, das vor allem
auf Vernunft und Rationalitit abstellt*®, sondern eher auf Augusti-
nus, der — durch Plotin inspiriert — die Bedeutungsmomente der »ra-
dikalen Reflexivitit« und »Selbst-Gegenwiirtigkeit« zum ersten Mal
in den Vordergrund riickt®?. Vergleichende Ankniipfungspunkte
konnten sich aber vielleicht sogar ausserhalb der abendléndischen
Tradition ergeben, z.B. in der Gleichsetzung, die das Selbst gemass
der indisch-vedantischen Philosophie mit den weltschépferischen
Prinzipien des Brahman und Atman erfihrt®. Bleibt die Aufmerk-
samkeit auf unseren Kulturraum gerichtet, so ergeben sich Bezugs-
punkte vor allem im Vorblick auf den deutschen Idealismus. Ins-
besondere die Hegelsche Handhabung des Selbstbegriffs scheint
eine systematische Fundierung der eher intuitiven Weite von
Bohmes Zugang zu bieten, ist der absolute Idealismus Hegelscher
Pragung doch insgesamt getragen wie durchdrungen von der Struk-
tur des Selbst, welche ithm die Wirklichkeit ohne Vorbehalt er-

% Hierzu orientiert die umfangreiche Studie iiber die »Quellen des Selbst« von C. Tay-
lot, 1994. Vgl. insbesondere die Zusammenfassung diesbeziiglich 214 — 235.

2 Vgl ebenda.

M Vor allem die Upanischaden-Literatur (insbesondere die Chandogya-Upanishad V,
11, VII, 7: »Verschiedene Auffassungen vom Wesen des Selbst« und »Was ist das wahre
Selbst?«, 1958, iibersetzt von A. Hillebrandt) wire méglicherweise ein spannender An-
satz, um Bshmes Denken in einem transkulturellen Rahmen vergleichend zu orten.

208  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wirklichkeit als Gottesgeschehen

schliesst, das Wesen Gottes sowie den » Charakter von Pflanze, Tier
und Organismus«?2.

Abgesehen von diesem iiberaus groben ideengeschichtlichen
Raster, in welches Bshmes Ansatz einbeziehbar wire, ergibt sich das
vollkommen Eigenstindige dieses Denkens einerseits aus der Ra-
dikalitéit seiner Anfangssituation, andererseits aus der Weise, wie
dieser Anfang nicht nur nach-denkend, sondern gleichsam nach-
fihlend gefasst ist. Bshme versucht hinter alles Gegebene zu gelan-
gen, wie von dem Motiv geleitet, ein kosmisches Entstehungsgesche-
hen universaler Art nicht nur gedanklich, sondern auch >empfindlichc
nachzuvollziehen. Aber auch diese Formulierung erreicht nicht die
eigentliche Kompromisslosigkeit seines Ausgriffs. Denn dieser gibt
sich auch mit der Vorgabe eines Schopfergottes nicht zufrieden.
Bohmes Ansatz ldsst tiberhaupt nichts Gegebenes gelten, sondern
setzt regelrecht und buchstiblich beim Nichts an. Was sein Denken
so weit »zuriick« treibt, ist an keinen Griinden oder Motiven explizit
gemacht. Zu vermuten ist, dass seiner originiren Denkweise — das
sich an diesem Merkmal gemiss Weischedelscher Definition als ge-
nuin philosophisch erweist? — die »Gesetztheit« Gottes kein befrie-
digender Anfangspunkt ist, vielmehr die Frage nach dem »Woher-
Gottes« geradezu herausfordert. Zudem — so scheint sein Zugang zu
implizieren — ist dieses »Woher-Gott« nur aus Gott selbst zu beant-
worten, wobei das Nichts als Alternative Gottes kein Schreckens-
gespenst zur Gottesthese darstellen darf, sondern in den tiberlegenen
Gedanken Gottes selbst integrierbar sein muss. Was Spinoza auf den
Begriff des »causa sui«, der Selbstverursachung Gottes, bringt (als

M Vgl. Historisches Worterbuch der Philosophie unter »Selbst«. Vgl. auch G. W. E.
Hegel: Enzyklopidie der Philosophischen Wissenschaften, § 346.

M »Zwar ist unbestreitbar, dafs alles konkrete Philosophieren aus bestimmten Voraus-
setzungen heraus geschieht und erst von ihnen her méglich wird. Und doch bleibt un-
abdingbar, daf3 das Philosophieren, verstanden als radikales Fragen, keine Voraussetzun-
gen hinnehmen kann, sondern daf8 es durch sie alle hindurch zum Nullpunkt vordringen
mu8B. Der in diesen beiden Feststellungen liegende Widerspruch ist nur so 16sbar, daf3 die
Voraussetzungslosigkeit nicht als Faktum, sondern als Postulat verstanden wird. Phi-
losophieren entspringt zwar je aus bestimmten Voraussetzungen. Aber wenn es in Gang
gekommen ist, erwichst ihm aus seinem eigensten Wesen heraus die Aufgabe, eben
diese seine Voraussetzungen infrage zu stellen. Mag auch fiir eine solche fragende Re-
flexion das Nichts der absoluten Voraussetzungslosigkeit nie faktisch erreichbar sein,
weil das Philosophieren in seiner jeweiligen geschichtlichen Situation den vollen Um-
fang seiner Voraussetzungen nie iiberschauen kann: Der Nullpunkt der Vorausset-
zungslosigkeit ist gleichwohl das Ziel.« (W. Weischedel, 1983, 32£.).

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T

209


https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

tberaus schlanke Version einer Definition Gottes als einzigen, der
nicht durch Anderes, sondern durch sich selbst hervorgebracht) ist
bei Bshme sozusagen ausgedacht. Er begniigt sich nicht mit der lo-
gisch-begrifflichen Bestimmung, sondern versucht gleichsam in sie
einzudringen und zu erkunden, wie Gott »causa sui« ist**? Aus dem
»Nichts«, bei dem Bshme ansetzt, muss sich das absolute Wesen
Gottes selbst hervorbringen und entfalten. Diesen Prozess zur Dar-
stellung zu bringen, nimmt sich Béhme vor.

Das »Nichts« ist somit Grundfolie, von der aus sich Bohmes
Gedankengebidude abhebt. Dies ist gegenwiirtig zu halten, um das
Charakteristische von Bshmes Sicht der Wirklichkeit zu begreifen.
Das Selbstverstindliche, das gewohnliche Faktum des Daseienden
vor diesen abgriindigen Hintergrund gestellt, wird in jeder Bezie-
hung aus seiner selbstverstindlichen Gegebenheit herausgelost, um
in seiner Originalitit als aus dem »Nichts« Gewachsenes, Entstande-
nes neu begriffen zu werden. Die Bedingungen dieses Entstehenkon-
nens bilden den Kern, um welchen Bshmes Denkbemiihen in einem
fort kreist. Diese Entstehungsbedingungen biindeln sich in jenem
Begriff, der die Moglichkeit der Entstehung aus dem Nichts tber-
haupt in sich befasst: Gott. Aus den vielen eindriicklichen Versuchen,
dieses Gottesverstindnis zusammenzufassen, (die durch ihre Aus-
druckskraft und Nuancenvielfalt dazu verfiithren, viel zu viel zu zi-
tieren) sei eine Passage ausgewihlt, die die wesentlichen Gedanken
zu benennen scheint, unter denen Bohme die Entstehungsbewegung
aus Gott zu fassen sucht. Fir diesen Kontext fiihrt Bchme den Be-
griff des »Ungrunds«® als Bezeichnung Gottes ein als dasjenige,

24 Schelling macht in seiner Schrift » Uber das Wesen der menschlichen Freiheit« genau
diesen Denkzug explizit, jedoch mit der recht eindeutigen, hinsichtlich Bshme aber
falschen Implikation, der erste zu sein, der diesen vollzieht: »Da nichts vor oder aufSer
Gott ist, so muf3 er den Grund seiner Existenz in sich selbst haben. Das sagen alle Phi-
losophien; aber sie reden von diesem Grund als einem blof8en Begriff, ohne ihn zu etwas
Reellem und Wirklichem zu machen. Dieser Grund seiner Existenz, den Gott in sich hat,
ist nicht Gott absolut betrachtet, d. h. sofern er existiert; dann er ist ja nur der Grund
seiner Existenz. Er ist die Natur — in Gott; ein von ihm zwar unabtrennliches, aber doch
unterschiedenes Wesen.« (1983, 70)

25 G. Bonheim dussert die Vermutung, dass sich dieser Begriff, der als sprachschopferi-
sche Leistung Bohmes zu werten ist, vom Eckhartschen »grunt« herleiten liesse, »der
gruntlds ist«, vgl. DWII, 309 (Vgl. G. Bonheim, 1992, 178, Anm. 5). J. Hamberger sieht
die Beziehung der Begriffe »Ungrund« zu »Aen-soph« der Kabbalisten (J. Hamberger,
1844, 20, Anm.), eine Verbindung, die auch nach G. Scholem gerechtfertigt erscheint
aufgrund seines Nachweises der spekulativen Verwandtschaft Bshmes vor allem zur

210  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wirklichkeit als Gottesgeschehen

»was nirgends einen Grund hat, was sich auf nichts und in nichts
grindet«®®, weil er selbst — wie Grunsky zu ergidnzen ist — den unbe-
grindeten und ungegriindeten Grund aller Dinge darstellt. In
Bohmes eigenen Worten: Gott als Ungrund ist »das ewige Chaos, da
alles innen lieget was Ewigkeit und Zeit ist {...) der ist ausser aller
Natur, ausser allen Anfingen einiges Wesens, ein in sich selber
Wircken, sich selber Gebiren und Finden, oder Empfinden, ohne ei-
nigerley Qual von etwas oder durch etwas: hat weder Anfang noch
Ende, ist ungemessen, kann mit keiner Zahl in seiner Weite und
Grosse ausgesprochen werden, dann Er ist tiefer als sich ein Ge-
dancke schwingen kann: Er ist nirgend weit von etwas, oder nahe
bey etwas, Er ist durch Alles und in Allem; Seine Geburt ist iiberal,
und ohne ihn ist sonst nichts: Er ist Zeit und Ewigkeit, Grund und
Ungrund, und begreiffet Thn doch nichts als der wahre Verstand, der
ist Gott selber.«?” (Hervorhebung D. S.)

Die in diesem Zitat gemachte Aussage, dass die Unermesslich-
keit Gottes ( Bohme spricht auf hiufig vom gottlichen »Nichts und
Alles«*#) als ein »in sich selber Wircken, sich selber Gebiren« auf-
zufassen ist, kann wie ein erster Grundsatz Bohmeschen Denkens
gelesen werden. Dieses Wirken und Gebiren ist in einem Atemzug
genannt mit »Finden oder Empfinden«, was sich wie ein zweiter
Grundsatz nehmen ladsst. Auf die dadurch gesetzten Nuancen ist zu
achten. Sie deuten an, dass gottliches Wirken (aus dem »Nichts« bzw.
»Alles«) nicht als Schaffen oder Machen verstanden werden soll. Die
Wirkkraft Gottes muss vielmehr primir als ein Selbst-Gebaren ge-
dacht sein, was nach Bohme in unmittelbarer Verbindung steht mit
dem Vollzug des »Findens« und » Empfindens«. Am Ursprung, sozu-
sagen, steht nicht der fertige Schopfer, der Geschaffenes wirkt, son-
dern am Ursprung steht ein Gebdarungsprozess, durch den allererst
das hervorgeht, wodurch »etwas« tiberhaupt wahrnehmbar und da-
durch auch da ist: die Hervorbringung des »Empfindens« im wei-
testen Sinn. Gottesgeburt {als Hervorgang des Ganzen) bedeutet des-
halb gleich urspriinglich die Geburt des »Empfindens« (im weitesten

theosophischen Lehre des Schar auf (vgl. z. B. G. Scholem, 1957, 259). S. Wollgast deu-
tet den Begriff des Ungrunds in seinem inneren Zusammenhang zur negativen Theo-
logie und erblickt darin eine prinzipielle Verschiebung, wodurch der Gottesbegriff »aus
der theologischen in die philosophische Ebene transponiert« wird (1988, 683 1.).

26 H. Grunsky, 1984, 72.

7 Mm, 1, 8.

8 Gw, 1, 3.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T

211


https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

Sinn wohlgemerkt), wodurch Gott erst Gott sein kann. Gottesgeburt
bedeutet nach Bohme deshalb zugleich das Sich-»Finden« Gottes
(bzw. des Ganzen) im »Empfinden«.

Bohmes radikaler Denkansatz manifestiert sich an einem sol-
chen Gedankengang. Er postuliert nicht nur eine Selbstverursachung
Gottes, sondern sucht die conditio sine qua non dieser Gottwerdung
zum Ausdruck zu bringen. Vor der Folie des Nichts ergibt sich ihm
als erste Bedingung von allem Werden nicht die Entstehung von et-
was (z.B. Energie, Kraft, Substanz}, sondern die Moglichkeit der
Empfindung von etwas tiberhaupt, ohne die Entstandenes buchstib-
lich fiir-nichts (im Unterschied zu fiir-sich oder fiir-anderes) wire.
Gottes »sich selber Gebiiren« ist dadurch auch zu verstehen als das
Gebiren des Selbst im weitesten Sinn als Quelle von Wahrnehmung
und (Selbst-)Bewusstsein. Der Anfang von allem ist demnach, dass
sich der Urheber von allem selbst setzt, d.h., dass er sich als Selbst
setzt™. In Bshmes Ausdrucksweise: dass Gott sich als »Stétte einer
Selbheit«™ fasst, welche das »Herze oder Centrum des Ungrundes
(...) das ewige Gemiithe«®! ist.

Franz von Baader fasst in Entsprechung dieser Interpretation
zusammen: »Diese Theogonie ist aber keine Geschichte der Entste-
hung Gottes, sondern die Nachweisung des von Ewigkeit her walten-
den lebendigen Processes im gottlichen Selbstbewusstsein.«*? Baa-
der (zusammen mit Grunsky) bringen so auf den Punkt, dass
Bohme nicht einfach einen theogonischen Mythos erzihlt, sondern
in erster Linie nachweisen will, dass — sucht man Gott in einer um-
fassenden, bedingungslosen Weise zu denken — er in den Begriffen
des Selbst, des Gemiits, der (Selbst-) Empfindung, im idealistischen
Jargon gesagt, des Selbstbewusstseins zu denken ist. Die Begriindung

29 Von diesem Ansatz aus liesse sich die Antwort Gottes an Moses aus Exodus 1, 3 mit
folgender Betonung lesen: »Ich bin der ich bin«.

2 Gw, 1, 12. Vgl. auch Mm, Anhang: »Kurzer Extract ...«, 2.

2 Gw, 1, 10.

2 1963, 65. In dieser Hinsicht fasst auch H. Grunsky das Ur-Geschehen aus dem Un-
grund zusammen: »Dies ist der Sinn von Béhmes beriihmten Fundamentalsatz, dafs der
Ungrund sich selber in Grund faf8t, ein metaphysischer Vorgang, der sich als Konstitu-
ierung eines ewigen Selbst im ichlosen Ozean des Ungrund auffassen laft: >Selbst« ge-
nommen im Vollsinn des Wortes als ein lebendiges Ich, das in einem >Gemiit< waltet und
wirkt. Bohme verwendet denn auch letzteren Ausdruck, dessen alte umfassende Bedeu-
tung uns leider verloren gegangen ist, ohne daf wir in der neueren Sprache einen geeig-
neten Frsatz dafiir haben, um den selbsthaften Charakter des in Grund gefaflten Un-
grundes herauszuheben. « (1984, 801.)

212  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wirklichkeit als Gottesgeschehen

dieser Denkweise liegt einmal darin, dass im Gottesbegriff als be-
dingende Grundlage alles Seienden der Sinn — in seiner doppelten
Bedeutung — angelegt sein muss, der so erst allem Entstehenden zu-
kommen kann. Zum anderen, weil im Begriff des Selbst oder Gemiits
auch die Gott konstituierende Moglichkeit begriindet liegt, Einheit
und Unterschied, Ganzheit und Teil — oder in Bohmes Worten: Einig-
keit und Widerwertigkeit oder Contrarium, Universales und Particu-
lares zu vereinen. Nach der Lektion, die philosophischem Denken
durch Hegel erteilt wurde, ist dieser Gedanke eingetibt. Bohme hat
vor der idealistischen Systematisierung darauf hingewiesen, dass,
fasst man Gott als Stiitte, in der das Ganze versammelt ist, man ihn
als »Gemiit« zu denken hat, weil nur im Konzept einer allumfassen-
den Wahrnehmung unterschiedliche Gesamtheit sowohl gesetzt wie
in der Einheit aufgehoben sein kann. Ist Gott als Inbegriff des Gan-
zen ein Selbst, so ist alles vom Wesen des Selbst. Im Begriff des
Selbst liegt daher die Moglichkeit der (Selbst-)Unterscheidung, ohne
die das Ganze als Ganzes nicht (»fiihlbar«) sein kénnte, wie auch die
Maoglichkeit des »Contrariums«, das wiederum nur als Moment des
»Selbst« »Contrariume«, Andersheit sein kann. So verbiirgt der Be-
griff des Selbst sowohl die Moglichkeit der Andersheit als auch des-
sen Integration im Ganzen einer Einheit. Und indem sich das Selbst
in seiner Andersheit empfinden kann und eben dadurch die Anders-
heit zum Eigenen macht, ist im Selbst Bewegung, Entwicklung gege-
ben, die das Doppel-Wesen der »Selbheit« als umfassende Einheit
wie auch als sich unterscheidende Eigenheit ermoglicht. Diese Bewe-
gung fasst Bohme als das urspriingliche Geschehen in folgenden Mo-
menten zusammen: »Also auch ingleichen, von der ewigen Einheit
Gottlicher Kraft zu verstehen ist: wann der ewige Wille nicht selber
aus sich ausflésse, und fiihrte sich in Annehmlichkeit (= Empfind-
lichkeit) ein, so wire keine Gestiltniff noch Unterschiedlichkeit,
sondern es wiren alle Kriften nur Eine Kraft; so mochte auch keine
Verstindnify seyn: Dann die Verstindnifs urstindet in der Unter-
schiedlichkeit der Vielheit, da eine Eigenschaft die andere siehet, pro-
biret und will. Ingleichen stehet auch die Freude darinnen: Soll aber
eine Annehmlichkeit urstinden, so muf eine eigene Begierde zu sei-
ner Selbst Empfindlichkeit seyn.«* (Hervorhebung D. S.) Wenn also
Nikolai Berdjajew konstatiert: »Bohme macht als erster in der Ge-
schichte des neuzeitlichen Denkens die Entdeckung, welche spiter

2 BgQ, 3, 51.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T

213


https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

im deutschen Idealismus eine ungeheure Rolle spielen wird, — es
konne alles sich nur durch ein anderes, durch den »Gegenwurf« of-
fenbaren. Das Licht konne sich nicht offenbaren ohne Finsternis, das
Gute nicht ohne das Bose, der Geist nicht ohne den Gegenwurf der
Materie«™* — so steht diese fundamentale Einsicht Bshmes immer im
Kontext seines Denken Gottes im Rahmen des Selbst oder Gemiits.
Nur so erhilt sich die fundamentale Distanz der Bohmeschen An-
schauungsweise zu einer Gottes- und Weltsicht manichéisch-duali-
stischer Spielart.

Wie jedoch denkt Bohme diese urspriingliche Selbstwerdung des
Niheren? Sein Nachweis der gottlichen Selbst-Setzung umfasst
nimlich den ungeheuerlich anmutenden Anspruch, einen Ubergang
vom urspriinglichen »Alles und Nichts« — dem »Ungrund« — zur
gottlichen Selbst-Empfindlichkeit zu denken. Das verwirrende Stich-
wort diesbeziiglich ist bereits im letzten Zitat gefallen: der »Wille«.
Der »ungriindliche, unfafiliche, unnatiirliche und uncreatiirliche
Wille, welcher nur Einer ist, und nichts vor IThme noch hinter Thme
hat: welcher in sich selber nur Eines ist, welcher als ein Nichts und
doch Alles ist: Der ist und heisset der Einige Gott; welcher sich in sich
selber fasset und findet, und Gott aus Gott gebieret.«™ Ein wenig
spiter heisst es dazu noch expliziter: dieser »ungriindliche Wille,
welcher der Vater, und alles Wesens ein Anfang ist, gebieret in sich
selber zu einer Stitte der Fafilichkeit; oder besitzet die Stitte: und die
Stiitte ist der Grund und Anfang aller Wesen, und besitzet hinwieder
den ungriindlichen Willen, der der Vater des Anfangs zum Grund
ist.«?

Mit solchen zirkelformigen Sitzen versucht Bohme einen selbst
generierenden Anfang in Worte zu fassen. Der ungriindliche Wille
gebiert sich die Stitte, in der er gefasst und gegriindet ist, wobei diese
Stiitte ewig schon das zu »besitzen« scheint, wodurch sie geboren ist:
den ungriindlichen Willen. Somit soll zum Ausdruck gelangen, was

2+ 1932/33, 319. In den variierenden Darstellungen Bshmescher Philosophie ist man
sich {iber das Herausragende dieser Denkleistung Béhmes einig. In diesem Sinne fasst
E. Lemper den Grundton der Bhme-Beurteilung zusammen: »Der wesentliche Beitrag
des Philosophus teutonicus zur Philosophiegeschichte ist in seiner Dialektik zu sehen.
Sein dialektisches Verstiandnis vollzieht sich auf einer neuen Stufe. Innerhalb der Ent-
wicklungslinie naturphilosophischen Denkens stellt sie einen Hohepunkt dar.« (1976,
144)

» Gw, 1, 4.

26 Ebenda 1, 11.

214  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wirklichkeit als Gottesgeschehen

kaum zum Ausdruck gelangen kann: dass die von Bohme beschriebe-
ne Entwicklung wiederum gar keine Entwicklung ist, dass der »An-
fang« Gottes nichts anderes als Gott selbst ist, dass sozusagen nichts
»synthetisch« hinzukommt, sondern dass im Gottesbegriff, in der
»Stitte« des ungriindlichen Willens, diese Verursachung ewig impli-
ziert und gesetzt ist. Deshalb spricht Bshme auch explizit vom »im-
mer ewigwihrenden Anfang«® . Es scheint demnach wenig Sinn zu
haben, der Frage nachzugehen, wo der Ubergang von »Ungrund« und
»Wille« liegt, wie beides tiberhaupt vereinbar sein kann, weil diese
Frage in einen unlésbaren Zusammenhang Zasuren und Trennungen
einfiihrt, die nach Bshme nicht statthaft sind. Ausser dem »Grund«
gibt es keine Begriindung fiir den Ubergang aus dem Ungrund?®®.
Hans Grunsky weist daraufhin, dass sich Bshme selbst »der un-
geheuren Paradoxie, daf ein subjektloser Wille sich selber erst zum
Subjekt macht, vollig bewufst«? ist. In der Schrift tiber die Mensch-
werdung Jesu Christ schreibt er: »Derselbe Ungrund (...} hat einen

27 »Und also erkennen wit, was Gott (...) ohne einigen Grund und Anfang ist, dann es

ist ein immer ewigwihrender Anfang: Es anfinget sich immer und von Ewigkeit in
Ewigkeit, da keine Zahl ist, dann es ist der Ungrund.« (ihM, 4, 9). Wiederholt méchte
Bshme deshalb klarstellen: »Und ob ich alhier geschrieben habe, als nihme es einen
Anfang, indem ich schreibe vom Aufgange (...) und Geburt des Géttlichen Wesens, so
solst du doch keinen Anfang verstehen: denn also ist die ewige Geburt, und solches ist
im Urkunde.« (3P, 4, 64). Deshalb ist es fiir das Verstehenwollen B6hmes »notwendig«,
—wie H. Martensen hinweist — »die Darstellung bestindig dadurch zu corrigiren und zu
suppliren, dass wir das Sukzessive umsetzen in das Simultane, dadurch, dass wir das
Ausgesonderte und speciell Hervorgehobene zur Totalitit der Cirkularbewegung
zuriickfiithren (...)« (1882, 41f.).

28 Das Verhiltnis vom Ungrund zum »Grund« als » Anfang aller Wesen« stellt einen
vor die klassische Aporie, die durch Plotins Denken einer Emanationsbewegung aus dem
Einen eingefithrt worden ist. Werner Beierwaltes bringt das Problem in seiner subtilen
Interpretationsweise in Abhebung zur Frage: » Warum ist iiberhaupt Seiendes und nicht
vielmehr nichts?« durch folgend modifizierte Fragestellung auf den Punkt: »Warum ist
aufSer dem Finen iiberhaupt Seiendes und nicht vielmehr nichts Anderes als es selbst?«
Im Blick auf das neuplatonische System antwortet Beierwaltes auf diese Frage mit einer
Reflektion, die auch fiir das Verstehen von Béhme erhellend scheint: » Antworten, die
eine Begriindung zu geben versuchen, lassen den Fragesinn notwendig im Dunkel. Sie
bleiben zweideutig, da die Begriindung den wahren Grund nicht anzugeben vermag.
Daf das Eine selbst zum Grund »wird« oder immer schon griindender Grund ist, bleibt
selbst grundlos. »Grundlos« heifit, dal der Grund fiir den Akt des Griindens keiner
eigentlichen Begriindung bedarf. Die Frage nach dem Grund des Griindens und die
begriindenden Antworten darauf machen so lediglich die aporetische Situation mensch-
lichen Fragens angesichts des schon Gegriindet-Seienden offenkundig.« (W. Beierwal-
tes, 1981, 111.)

91984, 74.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T

215


https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

216

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

Willen, nach welchem wir nicht trachten noch forschen sollen, denn
es turbiret uns.«®° Das Ungriindige — so scheint Bohme geduldig ein-
prigen zu wollen — ist eben nur fassbar im Gefassten, in der Form
seiner Fasslichkeit. Darum sei dieser Aufforderung, an besagter Stel-
le nicht weiter zu »forscheng, gerne nachgekommen. Eine Betrach-
tung, die vielversprechender erscheint, ergibt sich im Blick auf die
Eigentiimlichkeiten des Wortfeldes dieses Willensbegriffs. Darin
niamlich tritt der Grundkreislauf des Anfangs, der nirgends zu begin-
nen und zu enden scheint, deutlicher hervor. Bshme beharrt beziig-
lich seines Begriffs des »Willen« némlich nicht auf Eindeutigkeit,
sondern scheint bewusst ein Spektrum von Termini einzufiihren,
die thn modifizieren, erweitern, extra vage halten. Setzt Bohme
manchmal die Worte Nichts, Lust, Begierde, Sucht, sogar Verstand
wie Synonyme dieses Willensbegriffs ein, um sie als Umschreibung
auch wieder aufzuheben®?, so sollte man das nicht gleich als man-
gelnde Systematik auffassen, sondern als — wenn auch etwas hilf-
losen — Versuch, diesen Begriff weitgehend von reduzierenden,
anthropomorphen Mustern freizuhalten. Sein Anliegen, von vor-
schnellem Verstehen und Vorstellen abzuhalten, ist so stark, dass er
sich am Ende des ersten Kapitels seiner »Gnadenwahl« damit eigens
an den Leser wendet: »Dieses habe ich darum etwas weitlauftig (1)
vorgebildet, dafy der Leser den ersten Grund verstehen lerne, was
Gott sey und wolle; und daf3 Er nicht einen bésen und guten Willen
in dem Einigen, unnatiirlichen, uncreatiirlichen Gotte suche, und
daf er aus den Bilden von der Creatur ausgehe, wenn er will Gott,
seinen Willen, und sein ewigsprechendes Wort betrachten.«*? (Her-
vorhebung D. S.)

#0 Mwll, 1, 8.

P So heisst es etwa an einer Stelle: »Magia ist die Mutter der Ewigkeit, des Wesens
aller Wesen (...) Sie ist in sich selber nichts als nur ein Willle; (...) Sie ist der Urstand
der Natur, ihre Begierde machet eine Einbildung ... etc.« (kE V, 1{f. Hervorhebung
D.S.) An anderer Stelle jedoch: »Der Ungrund ist ein ewig Nichts, und machet aber
einen ewigen Anfang, als eine Sucht; Dann das Nichts ist eine Sucht nach Etwas (...)
Und das ist der ewige Urstand der Magiae (...) und da doch dieselbe Sucht auch ein
Nichts ist, als nur blos ein Wille (...)« (ihM, 1, 1. Hervorhebung D. S.). Woanders
wiederum schreibt Bshme iiber den ungriindlichen Willen: er »ist weder Begierde noch
Lust; sondern er ist das Wallen oder Wollen.« (Gw, 4, 38). Im Mysterium Magnum
hingegen wird der »einige Wille« zusitzlich noch als »wahre(r) Verstand« ausgewiesen
(vgl. ebenda 5, 14). Hans Grunsky macht zudem auf den fliessenden Ubergang von
»Geist« und »Willen« aufmerksam (1984, 200).

22 Gw, 1, 30.

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wirklichkeit als Gottesgeschehen

»Auszugehen« hat man nach Bohme vor allem von jener Impli-
kation, die mit einem Willen notwendig einherzugehen pflegt: dem
Vorsatz. Unermiidlich schreibt Bohme gegen die Denkweise eines
ewigen Vorsatzes im gottlichen Willen an, »denn — so beharrt er —
da ist kein Vorsatz, sondern eine Geburt; die ewige Geburt ist der
Vorsatz, als dafi Gott will Gott gebiren«®*. Genau dasjenige, was
den Willensbegriff zu charakterisieren pflegt, scheint Bohme aus-
streichen zu wollen: »den Inhalt, das Wohin?«**, um diesen zugleich
neu einzufithren — jedoch frei von jeglicher Festlegung. Denn dieser
Willensinhalt ist das Ganze — Gott selbst bzw. konkreter noch: die
(Er-) Fassung des Ganzen als »Lust zur Offenbarung und Findung
der Eigenschaften«®®, als »Sucht nach Etwas®¢« insgesamt ohne Vor-
behalt.

Mit dem »Wohin« eines Willens verbindet man gemeinhin auch
eine Bewegung darauf zu. Diese Verkniipfung nun ist nicht nur tiber-
tragbar, sondern zentral fiir den Begriff des ungriindlichen Willens,
dessen bewegenden (und bewegten!) Charakter Bohme auch an der
Wortspielerei »Wallen oder Wollen«*” deutlich zu machen sucht. So
universal jedoch das »Wohin« dieses Willens, so umfassend auch die

2 Gw, 4, 42. Ausfiithrlich geht Bohme auf die Missverstindnisse hinsichtlich des » Wil-
lens« Gottes zwei Kapitel zuvor ein. Er schreibt: »von dem Willen Gottes, so wol von der
Schiedlichkeit des geformten Wortes und der Creatur, hat sie (die creatiirliche Vernunft
D. S.) keinen rechten Begriff. Denn hitte Gott iemals einen Rath in sich gehalten, (...)
so wire seine Offenbarung nicht von Fwigkeit, ausser Gemiithe und Stitte; so miiste
auch derselbe Rath iemals einen Anfang genommen haben, und miiste eine Ursache in
der Gottheit gewesen seyn, um welcher willen sich Gott in seiner Dreyheit berathschla-
get hitte (...). Nun aber ist Er selber das Finige, und der Grund aller Dinge, und das
Auge aller Wesen und die Ursache aller Essentz: aus seiner Figenschaft entstehet Natur
und Creatur, was wolte Er denn mit sich selber rathschlagen, so kein Feind vor Thme
noch hinter Thm ist, und Er alleine selber alles ist, das Wollen, Kénnen und Vermégen.
Darum sollen wir, so wir wollen von Gottes unwandelbaren Wesen einig allein reden,
was Er wolle, was Er gewolt habe, und immer will, nicht von seinem Rathschlage sagen,
denn es ist kein Rathschlag in Thme; Fr ist das Auge alles Sehens, und der Grund aller
Wesen; Er will und thut in sich selber imerdar nur Ein Ding, als: Er gebiret sich (...);
sonst will der Einige, ungriindliche Gott in sich selber nichts, hat auch in sich nicht
selber um mehrers keinen Rathschlag. Den wolte Fr in sich ein mehrers, so miiste Fr
demselben Wollen solches zu vollbringen, nicht genug allmichtig seyn; so kann Er auch
in sich selber nichts mehy, als nur sich selber wollen: denn was Er je von Ewigkeit gewolt
hat, das ist Er selber« (Gw, 2, 2—-4).

¥+ F Nietzsche, KSA 13, 300f.

#Gw 1, 9.

%6 ihM, 1, 1.

B Gw, 4, 39.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T

217


https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

Art seiner Bewegung. Diese hilt sich offensichtlich nicht in den
Grenzen des Gegebenen auf als ein bestimmter, verdndernder Im-
puls, sondern manifestiert sich als buchstéblich grund-legendes Ent-
stehungsgeschehen: als »Geburt«. Ebensowenig begrenzt sie sich
durch einen unterschiedlichen Anfangs- und Endpunkt, fillt doch
thr Anfang mit dem Ende zusammen: Gott will Gott gebéren. Der
ungrindliche Wille will demnach, was die Ursache seines Wollens
ist, fiir die er jedoch wiederum grundlegend ist usf. In einem beein-
druckenden Defintionsversuch driickt Bshme dies in folgender Weite
aus: »Das Wort Willen deutet an das Wollen oder Bewegen in der
aufthuenden Einheit, damit sich die Einheit selber (...) will, als das
Nichts in sein eigen Etwas, darinnen es sein Verbringen und Wollen
hat.«*® (Hervorhebung D. S.)

Bohme geht also von einer dynamisch schopferischen, sich
selbst generierenden Grundkraft aus, die man in plakativer Para-
phrasierung von Nietzsches »Willen zur Macht« als »Willen zur
(Selbst-)Empfindlichkeit« bezeichnen kénnte. Von besonderem In-
teresse fiir uns ist nun jener Prozess, der mit diesem Willen einher-
geht. Denn Bohme beldsst es nicht nur bei dieser denkerischen
Grundsteinlegung, durch die er zeigt, dass Gott als ein »Selbst« zu
denken ist, welches sich selbst durch seinen Willen verursacht. Aus-
serst kithn méchte er noch tiefer in dieses Urgeschehen eindringen,
um die Momente der gottlichen Selbst-Konstitution darzulegen (wo-
bet — wie gesagt — nicht vergessen werden sollte, dass diese Entste-
hungsgeschichte sich immer auch auf paradoxe Weise unterminiert,
indem das Entstehende ewig schon da ist bzw. der Anfang ewig ist?).
Bohme unternimmt so den Versuch, Genese und Wesen des Selbst
insgesamt auf der Folie des Nichts — oder des Nicht-Selbst — zu erfas-
sen. Dieser Versuch ist fiir unsere Untersuchung von ausschlag-
gebender Bedeutung. Hier niamlich liegen die Wurzeln von Bohmes
schillernder Selbst-Einschitzung, sowohl der Gefahren wie der
Chancen; hier finden sich die Antworten zur Notwendigkeit des
menschlichen Selbstbezugs wie zu seiner Uberwindung; hier lichtet

»% Tab, 1, 15.

» In diesem Sinn weist auch G. Bonheim explizit daraufhin: »Béhmes Nacheinander
im Ewigen soll lediglich eine Verstindnis- und Formulierungshilfe bieten fiir eine im
letzten unfalbare Sache und im Hinblick auf eine Sprache, in der sich, weil sie keine
Begriffe fiir Vorginge auflerhalb der Zeit bereithilt, nur sehr ungenau feststellen laf3t,
daB alle Prozesse im Ewigen >immer« und >gleichzeitigc« vonstatten gehen.« (1992, 65).
Vgl. zum gleichen Problem auch R. Pietsch, 1988, 256.

218  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wirklichkeit als Gottesgeschehen

sich die untergriindige Struktur, auf der die Transformationsleistung
der Demut beruht.

3. Von Einheit zu Eigenheit

Bohmes Begreifen der Entstehungsmomente des Selbst ist bemer-
kenswert in verschiedenen Hinsichten. In der Urspriinglichkeit sei-
nes Ausgriffs versucht er zunichst das Spezifische des selbstischen
Wesens zu begreifen. Zugleich will er zeigen, dass aufgrund des Zu-
sammenhangs, in welchem das Selbst steht, dieses in einer dialekti-
schen Bewegung zu denken ist. Und dennoch hebt diese Dialektik die
ungrindliche Freiheit des Willens nicht auf. Dieser Ausgriffsweite
gerecht zu werden, stellt den Darleger von Bohmes Gedankengingen
nicht gerade vor eine leichte Aufgabe.

Eine vorangestellte Betrachtung soll versuchen, zunichst ein-
mal den Ansatz auszuleuchten, von dem aus Bohme das Selbst denkt.
Seine gleichsam wahrnehmende Denkweise scheint auch hier so un-
bedingt wie nur moglich an das zu Denkende heranzugehen. Vor-
gefertigte Begriffsschablonen ebnen nicht den Weg, auf dem sich sei-
ne Themen bewegen. Im Gegenteil, das »Nichts« schimmert — wie
gesagt — auch hier als »ungriindiger« Grund seines Zugangs durch,
wodurch seine Sensibilitit auf eigentiimliche Weise gesteigert er-
scheint. Merkmale des selbstischen Wesens werden zu Bewusstsein
gebracht, die aufgrund ihrer distanzlosen Nahe sich der Betrachtung
gewohnlich nur allzu leicht entziehen. So artikuliert sich fiir Bshme
in fast plastischer Gegenstandlichkeit das Gewicht, das dem Selbst
von selbst inhiriert, welches allein an der fraglosen Bedeutung des
»Eigenen« manifest ist. Das Begriffsfeld des Magnetismus (»Ma-
gnet«, »magnetische Begierde«, »der magnetische begierliche Wille«,
»magnetisches Ziehen«*?), dessen sich Bohme bedient zur Um-
schreibung selbstischen Lebens, hat diesbeziiglich suggestive Aus-
druckskraft. Diese naturalistischen Metaphern lassen die Vorstellung
eines Gravitationsfeldes entstehen, welches das Selbst umgibt, und
streichen so den nicht selbst-verstindlichen Umstand hervor, dass es
einem Selbst jeweils um sich selbst geht; dass dem »Eigenen« eine so
starke und spontane Gewichtung zukommnt, die keiner dusserlichen
Rechtfertigung zu bediirfen scheint. In Bohmes Zugriff entsteht das
Selbst als ein Phinomen er-lebter, fokussierter Prioritit. Vor der Folie

# Vgl 7.B. Cl, 10 und Gw, 2, 14.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T

219


https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

des ungriindigen Nichts gewinnt es sein Wesen als eine sich selbst
(zusammen)haltende Entitit, deren bindender Schwerpunkt in nichts
anderem als eben sich selbst bzw. dem Eigenen liegt. Dieses Schwer-
gewicht des Selbst hingt jedoch untrennbar mit einer Welt zusam-
men, auf die es niederschlagen kann. Gemeint ist die Welt der Emp-
findungen, auf der das Gewicht des Selbst seinen Aufprall findet in
Schmerz, Bedringnis, Angst, seine Erleichterung durch Freude, Lust,
Wohlbefinden etc. Dadurch gewinnt seine Bedeutung selbst empfun-
dene Bestitigung, von der es unmittelbar und kaum ignorierbar in
Beschlag genommen ist. Auf diese Weise bildet das Selbst eine Art
Grundeinheit, das kontrastierende »Etwas« zum ungriindigen »Alles
und Nichts«, indem es gelebte Prioritit offenbar werden ldsst: sich
selbst als Prioritit. Aufgrund der Konzentration und Fokussierung
des selbstischen Wesens, dem es mit eiserner Kraft um sich selbst
geht, bildet es sozusagen ein Zentrum der Schwerkraft, in dem sich
die Unfasslichkeit der ungriindigen »Krifte« bindelt und fasslich
wird.

Diese Ziige des Selbst erwachsen seinem Bezug zur ungriind-
lichen Willensbewegung. Hieraus begriindet sich, warum dem Selbst
eine solch »magnetische« Kraft innewohnt. Denn nichts anderes als
die ungriindliche Begierde nach gottlicher (Selbst-)Empfindlichkeit
konstituiert diese selbstzentrierte Kraft. Hier ist der griindende Kon-
text des Selbst zu sehen: es wurzelt in der gottlichen Begierde nach
Selbst und ist ihr Ausdruck. Mit Bohmes Worten: der mit dem Selbst
gesetzte Selbstbezug ist getragen durch die unendliche Sucht, mit der
der »unfafiliche Einige Wille Gottes« in der »Fafilichkeit« des »eige-
ne(n) gefassete(n) Willens« wohnen will*'. Wie sich jedoch diese
Begierde erfiillt, wie aus dem ungriindigen Begehren nach Fafilich-
keit das gottliche Selbst bzw. Gemiit hervorgehen kann, diese Frage
konfrontiert mit einer Sequenz dieses Denkweges, der zu folgen
nicht leicht fallt. Im Folgenden sei versucht, diese darzulegen und
dabei zugleich einen zuginglichen Interpretationsansatz zu finden.

Zunichst soll Bohme in gewohnter Dichte selber zu Wort kom-
men, um den »ersten Schritt« der Selbstfindlichkeit Gottes dar-
zustellen; namlich wie aus dem »einigen« der »eigene« Wille hervor-
geht. Im Anschluss an eine bereits bekannte Passage, (die als Einstieg
hier nochmals wiedergegeben wird), kristallisiert Bohme diese Bewe-
gung auf einem Abstraktionsgrad, der sich der Spétphase seines

M Vgl Gw, 9, 11.

220  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wirklichkeit als Gottesgeschehen

Werks verdankt: »Wann der ewige Wille nicht selber aus sich aus-
flésse, und fiithrte sich in Annehmlichkeit ein, so wire keine Gestilt-
nifd noch Unterschiedlichkeit, sondern es wiren alle Kriiften nur Eine
Kraft; so mochte auch keine Verstindnif3 seyn: Dann die VerstindnifS
urstindet in der Unterschiedlichkeit der Vielheit, da eine Eigenschaft
die andere siehet, probiret und will (...).Soll aber eine Annehmlich-
keit urstinden, so mufs eine eigene Begierde zu seiner Selbst Emp-
findlichkeit seyn, als ein eigener Wille zur Annehmlichkeit, welcher
nicht mit dem einigen Willen gleich ist und will: Dann der einige
Wille will nur das einige Gut, das er selber ist, er will sich nur selber
in der Gleichheit; Aber der ausgeflossene Wille will die Ungleichheit,
auf daf er von der Gleichheit unterschieden, und sein eigen Etwas
sey, auf dafl etwas sey, das das Ewige Sehen sehe und empfinde: und
aus dem eigenen Willen entstehet das Nein; dann er fithret sich in
Eigenheit, als in Annehmlichkeit seiner selber; er will Etwas seyn,
und gleichet nicht mit der Einheit, dann die Einheit ist ein ausflies-
send Jah, welches ewig also im Hauchen seiner selber stehet, und ist
eine Unempfindlichkeit, dann sie hat nichts darinnen sie sich moge
empfinden, als nur in der Annehmlichkeit des abgewichenen Wil-
lens, als in dem Nein, welche ein Gegenwurf ist des Jah, darinnen
das Jah offenbar wird und darinnen es etwas hat, das es wollen kann.
Dann Fins hat nichts in sich, das es wollen kann, es duplire sich denn
daB3 es Zwey sey; so kann sichs auch selber in der Einheit nicht emp-
finden, aber in der Zweyheit empfindet sichs. Also verstehet nun den
Grund recht; Der abgeschiedene Wille ist von der Gleichheit des ewi-
gen Wollens ausgegangen, und hat auch nichts, das er wollen kann,
als nur sich selber: Weil er aber ein Etwas ist gegen der Einheit, (wel-
che ist als ein Nichts, und doch Alles ist} so fiihret er sich in Begierde
seiner selber ein, und begehret sich selber, und auch die Einheit, dar-
aus er geflossen ist.

Die Einheit begehret er zur empfindlichen Liebes-Lust, daf3 die
Einheit in ithme empfindlich sey, und sich selber begehret er zur Be-
wegnif, Erkentnif und Verstindnif3, auf dafs eine Schiedlichkeit in
der Einheit sey, dafl Kriifte urstinden: Und wiewol die Kraft keinen
Grund noch Anfang hat so werden aber in der Annehmlichkeit Un-
terscheide, und aus welchen Unterscheiden die Natur urstindet. Die-
ser ausgeflossene Wille fithret sich in Begierde, und die Begierde ist
Magnetisch, als einziehend, und die Einheit ist ausfliessend. Jetzo ists
ein Contrarium, als Jah und Nein: Denn das Ausfliessen hat keinen
Grund, aber daf3 Finziehen machet Grund. Das Nichts will aus sich,

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A 221

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

daB es offenbar sey, und das Etwas will in sich, dafl es im Nichts
empfindlich sey, auf dafl die Finheit in thme empfindlich werde. So
ist doch Aus und Ein eine Ungleichheit. {...)

Dieser ausgeflossene, begehrende Wille ist einziehend und fas-
set sich selber in sich, darvon kommen Gestiltnisse und Eigenschaf-
ten (...}.«*? (Hervorhebung D. S.)

In einer eindriicklichen Leistung der Wortfindung spinnt
Bohme eine sich differenzierende Entwicklung aus einem einheitli-
chen Willensakt heraus: Der ungriindliche Wille zur (Selbst-}Emp-
findlichkeit wird, indem er sich selbst will, zu einem anderen??. Der
»einige Wille«, der gar nichts anderes wollen kann als sich selber,
geht eben damit aus sich aus. In seinem Wollen der Selbst-Annehm-
lichkeit oder -Empfindlichkeit »fiihrt er sich in Begierde seiner selber
ein« und wird damit ein »Etwas« gegentiber der ungriindigen Ein-
heit. Indem sich in thm die Einheit begehrt, entsteht bereits etwas
Anderes als Einheit, entsteht schon der Keim der »Schiedlichkeit in
der Einheit«. Unter diesem Gesichtspunkt wird der »einige Wille«
ewig zum »eigenen Willen«, indem er sich eben dadurch definiert,
sich selbst empfinden zu wollen. Auf diese Weise ist im Ansatz ein
Umschlag zu denken, in dem sich das Eine als Eigenes, der ausflies-
sende Wille je schon als einschliessender, das »Ja« als »Nein« mani-
festiert.

Die Paradoxie dieser Begierde als Anfang alles Entstehens be-
steht nicht nur darin, dass dasjenige begehrt wird, was zugleich Ur-

. BgO), 3, 4-11.

* Auch an diesem Punkt ergibt sich eine Parallele zu Plotins Emanationsbewegung,
die, obwohl nicht am Begriff des Willens, sondern eher am Begriff des Denkens fest-
gemacht ist, einen dhnlichen Zusammenhang von Einheit und Unterschiedenheit — in
Plotinscher Terminologie: von Einem und Geist — aufweist. Beierwaltes fasst diesen so
zusammen: »Da das Fine jedoch in sich selbst beziehungslos ist und daher auch nicht
sich selbst zu denken vermag, ist die Zeugung des Geistes nur so zu verstehen, daf§ das
Eine in der Hinkehr auf sich selbst es selbst blieb und zugleich ein Anderes wurde: dasin
der Vielheit sich selbst reflektierende Eine, Geist. sHinkehr des Einen zu sich selbst<
kann sich {iberhaupt nur im Akt seines Hervorgangs in die Vielheit und in deren Re-
flexion vollziehen. Geist wire demnach die Selbstreflexion des Einen in der durch diese
selbst konstituierten Vielheit, Reflexion des Einen im Anderen.« (1981, 15) Paul Deus-
sen bereits erwihnt die bei BShme vorzufindende Verkniipfung von der christlichen mit
der neuplatonischen Tradition hinsichtlich des »Auseinandertretens des Einen« (vgl.
1911, 38). R. Heinze, der seinerseits auf inhaltliche Briicken zu Plotin aufmerksam
macht, bietet eine etwas nihere Gegeniiberstellung (vgl. 1970, 193ff.) Zur Aufdeckung
einer neuplatonischen »Traditionskette« zu Bohme hin vgl. auch S. Wollgast, 1988,
6861.

222 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wirklichkeit als Gottesgeschehen

sache dieses Begehrens ist, sondern auch darin, dass eben durch das
Begehren selbst je schon eine Entfremdung vom Begehrten ein-
gefiihrt ist. Diese Paradoxie sitzt im Zentrum von Bohmes Gottes-
begriff als Wille zur Selbstempfindlichkeit. Dadurch vermeidet
Bohme einen dualistischen Ansatz. Das Begehren Gottes wird nicht
in ein Anderes Gottes verlegt als Anfangsimpuls alles Entstehens
und aller Bewegung. Der klassische Anfang aller Bewegung im ari-
stotelischen Sinn — »in der Weise des Begehrten«*** gedacht —ist hier
sowohl erhalten wie radikal verdndert, indem das Begehrte mit dem
Begehrenden ineins fillt, der unbewegte Beweger je schon die Bewe-
gung ist. Denn der ungriindliche Wille zur (Selbst-)Empfindlichkeit
impliziert sowohl die begehrte, in sich ruhende Einheit wie die unter-
scheidende Bewegung davon.

In Bohmes viel gerithmter Idee des »Contrariums«, welches er
als Offenbarungs-bedingung der gottlichen Einheit entdeckt (denn
»diese hat nichts darinnen sie sich mége empfinden, als nur in {...)
dem Nein, welches ein Gegenwurf ist des Jah, darinnen das Jah of-
fenbar wird«) ist deshalb keine innergottliche Spaltung zu projezie-
ren?s. Das »Eins« »dupliert« sich nicht im Auseinanderbrechen, son-
dern als Folge der Einheitlichkeit der ungriindlichen (Willens-)
»Kraft«, die »keinen Grund noch Anfang hat«, die nichts »wollen
kann als nur sich selber«. Die »Schiedlichkeit« der Krifte, damit »Be-
wegnif, Erkentnifi und VerstindnifS« hervorgehe*®, die » Annehm-
lichkeit der Unterscheide« entstehen in Bohmes Gott allein aufgrund
der Spannung des einen, auf nichts anderes als sich gerichteten
gottlichen Willensvollzug, dessen unldsbarer Gesamtzusammen-

# Metaphysik, XII. Buch, 1077a.

* In diesem Sinn betont auch Ernst Benz: »Der Gegensatz selbst ist nur Mittel und
Weg der Offenbarung, das Geoffenbarte selbst ist aber Eines und erscheint am Schluf3 in
seiner erfiillten und verwirklichten Einheit. Die stille Gottheit wird sich in dieser Of-
fenbarung ihres eigenen Wesens und ihrer Freiheit bewuf3t. Darum ist das Ende nicht
der Gegensatz, sondern die Uberwindung des Gegensatzes in der dargestellten und er-
kannten Einheit.« (1937, 134)

%6 »Und kénnen doch nicht sagen, daf das Jah vom Nein abgesondert, und zwey Dinge
neben einander sind, sondern sie sind nur Ein Ding, scheiden sich aber selber in 2 An-
finge und machen zwey Centra (...), und wire keines ohne das andere offenbar oder
wirckend« (BgO, 3, 3). Gertrud Bruneder interpretiert diese »zwey Dinge«, die doch nur
»Ein Ding« sind mit Hilfe des idealistischen Vokabulars: »Mit dem Baader-Hegelschen
Terminus sMoment« wire dies wohl zu vergleichen, worin Begriffe in der dialektischen
Bewegung wohl unterschieden, aber nicht getrennt werden kénnen, wo man wohl ab-
strakt unterscheiden, aber nicht loslésen kann.« (1958, 102)

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A 223

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

hang sich auch in Bohmes Metapher des »Bandes« niederschlagt®”.
Die Spannung dieses »Bandes« treibt sich nun nach Bshme aus sich
heraus auf ein Hoéchstmass. Denn das Einziehen der »magnetischen
Begierde«, mit der das Ungriindliche sich begehrt, kennt konse-
quenterweise kein Ende, geht ins Unendliche. Grenzenlose Selbst-
Unterschiedenheit markiert so den zugehorigen Gegenpol, das Kom-
plimentir der ungrindlichen »ausfliessenden« Einheit. Dieser
komplimentire Pol hat einen Namen, der in der zitierten Passage
bereits gefallen ist: die »Natur« oder das »Feuer« als das »erste Prin-
cipium« gottlicher Offenbarung?®.

Mit dem Auftauchen dieses uns bereits bekannten Begriffs lich-
tet sich auf einmal ein Zusammenhang, der die — bislang (in bezug
auf Bshme) eher artifiziell auseinandergehaltenen — Gedankenebe-
nen anthropologischer und theogonischer Art direkt aufeinander
stossen lasst. Nun wird die untergriindige Struktur sichtbar, die
Bohmes Aufteilung menschlichen Lebens in Prinzipienrdume trigt.
Das erste Prinzip, welches nach Bshme selbstisches Leben kennzeich-
net in seiner selbst-bezogenen oder »einziehenden« Willensbewe-
gung, scheint nun in seiner inneren Notwendigkeit fiir die Offenba-
rungsbewegung aus dem Ungrund auf. Auch die Begriffswahl des
»Prinzips« kann somit besser einleuchten, ldsst sich Bshmes eigen-
williges Verstandnis doch erstaunlich direkt auf die urspriinglich an-
tike Bedeutungswurzel des Wortes zurtickbeziehen: »Sowohl das
griechische als auch das lateinische Wort bedeuten in der Umgangs-
sprache zweierlei: Anfang und Herrschaft. Die Alten scheinen aber
keine Verkniipfung zwischen den beiden Bedeutungen (etwa in der
Gestalt eines tiber den Ausgangspunkt hinaus das aus thm Aus-
gehende weiter beherrschenden Anfangs) vermutet zu haben.«*®
Bei Bohme scheint genau diese Verbindung beider urspriinglichen
Wortbedeutungen — wenn auch nicht in expliziter Form — vollzogen.
Einerseits ist die Bedeutung seines »Prinzips« fassbar auf der Linie
der aristotelischen Definition als ein »Erstes (...), von dem aus ent-
weder ein Ding ist oder entsteht oder erkannt wird«*®, interpretiert
Bohme sein »Principiume« selbst als »Grund und Anfang«®! des »ge-

&

¥ Siehe z.B. 3P, 4, 46, 3fL, 1, 121, ihM, 3,3.

% Vgl. z.B. Cl, 126 1., Clsp, 110, 113 Tab, 3, 6Pk, 1, 25f. und 6Pk, 2, 1.

4 P. Aubenque: »Prinzip«. In »Historisches Wérterbuch der Philosophie«, Bd. 7, 1336.
%0 Metaphysik, V. Buch, 1013a.

=l 127.

&

&

~

224 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wirklichkeit als Gottesgeschehen

offenbarten Gott«®?, als prinzipiellen — nicht zeitlichen! — Beginn
von Offenbarung®. Andererseits umschreibt Bshme diesen Begriff
auch als ein eigenes »Centrum« innerhalb des Offenbarungsgesche-
hens, in dem sich die (Willens-) Bewegung nach Gesetzen entfaltet,
die diesem Anfang inhirent sind. Das »erste Principium« bedeutet
demnach jenen Offenbarungsvollzug, »da sich — so Bohme — der
eigene entstandene Wille in eine Annehmlichkeit zur Ichheit ein-
fithret, als in ein natiirliches Wircken, denn die Natur ist nur ein
Werckzeug Gottes, damit Gottes Kraft wircket, und hat doch auch
eigene Beweglichkeit vom ausgeflossenen Willen Gottes: Also ist
das Centrum der Punkt oder Grund der eigenen Annehmlichkeit
zur Ichheit, davon etwas wird«®* (Hervorhebung D. S.).

4. Die Empfindlichkeit des Unterschieds

Das erste Prinzip ist Anfang, indem es Grund-lage bildet, auf der sich
das Ungriindliche selbst empfindlich werden kann. Hier sozusagen
setzt die Offenbarung des Ungrundes an, »davor« ist nichts offenbar
bzw. das »Nichts« ist nur offenbar durch das »erste Prinzip«. In an-
deren Worten nochmals versucht: Offenbarkeit insgesamt ist nicht
ohne dieses erste Prinzip zu denken. Ist »etwas« offenbar, so beruht
es auf diesem Prinzip. Inwiefern jedoch bezeichnet Bohme in zitierter
Passage das Prinzip als »Werkzeug«? Denn diese Bezeichnung mag
irrefithrend sein, suggeriert sie doch eine Passivitit, die diesem Prin-
zip nicht eignet, zudem auch die falsche Vorstellung, als ob mit die-
sem »Werkzeug« ein »Werkmeister« die Schopfung baue. Dies steht
offensichtlich kontrir zu Bohmes Auffassung, der von diesem Miss-
verstindnis gerade abbringen will, sogar eingehend betont, dass Gott
nicht als »Macher in der Natur« zu verstehen sei, sondern als » Eroff-
ner und Sucher des Guten«** (welches er selbst ist). Zudem zeichnet
sich — entgegen der Suggestion, die das Wort »Werkzeug« erzeugt —
das erste Prinzip im Gegenteil durch »eigene Beweglichkeit« aus —
wie Bohme in diesem Zitat noch relativ milde ausdriickt. Im Klartext
kann jedoch von einer reissenden, biichstiblichen Eigen-Dynamik

22 Clsp, 111.

% Diese Entzeitlichung der Bedeutung des Anfang geht nach P. Aubenque auf die neu-
platonische Modifikation des Prinzipienbegriffs zuriick. Vgl. Historisches Wérterbuch,
1342.

4 Cl, 24,

> ihM, 7, 1.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A- 225

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

gesprochen werden, die Bohme unter den statischen Begriffen eines
»ersten Prinzips« oder »Werkzeugs« entfaltet. In dieser Hinsicht
scheint die Bezeichnung des »Feuers« von weit treffenderer Aus-
druckskraft, wobei es sich noch erweisen muss inwiefern. Wenn je-
doch vom Werkzeugcharakter des »ersten Prinzips« gesprochen wer-
den soll, so allenfalls in ausgesprochen dialektischer Weise. Denn aus
dieser nein-wirts gerichteten, ausschliessenden, Ich-Zentren bilden-
den Willensbewegung entsteht zunichst, wie gesagt, der Gegenpol
dessen, was der ungriindliche Wille will als Empfindlichkeit der un-
fasslichen und umfassenden Einheit des Ungrunds, als Annehmlich-
keit der einen ungriindigen Kraft, in der Alles als Eines liegt. Die
»Herrschaft«, die im »ersten Prinzip«, im »Grund«, oder »Werk-
zeug« gottlicher Offenbarung wirkt, manifestiert deshalb — so
Bohme explizit — »nicht Gott selber«, kann diesen auch nicht »begrei-
fen«®s. Denn das erste Prinzip in seiner »Eigenschaft des Einziehens
in das Nein (...) gleichet sich nicht mit dem Jah, als mit der Einheit,
denn sie machet in sich eine Finsternif3, das ist eine Verlierung des
Guten.«® »Verlierung des Guten« soll ausdriicken, dass zunichst
genau das »verloren« geht, um was es bei der Offenbarung eigentlich
geht: namlich das umfassend Gute, welches in der Gottes-Findlich-
keit und -Empfindlichkeit liegt. Und doch — so betont Bohme in allen
Schriften — wiirde »Gottes Majestit, in wircklicher Kraft zur Freude
und Herrlichkeit, (...) nicht offenbar ohne das Anziehen der Begier-
de, und wire auch kein Licht in Gottlicher Kraft, wenn sich nicht die
Begierde einzdge und tiberschattete, darinnen der Grund der Finster-
nif3 verstanden wird, welcher sich denn fiihret bis zu des Feuers
Anziindung, alda sich Gott einen zornigen Gott, und ein verzehrend
Feuer nennet, da die grosse Schiedlichkeit, auch der Tod und Sterben,
und denn das grosse lautbare creatiirliche Leben urstindet und ver-
standen wird.«**®

Der Weg zur Gottesoffenbarung fithrt nach Bshme also not-
wendig tiber die Schiedlichkeit, welche alle Gegensitze des Gottes-
begriffs zu enthalten scheint: Finsternis, Zorn, Tod, creatiirliches Le-
ben. Wie jedoch denkt sich Bohme diesen Weg konkret? Wie entsteht
aus dem Leben der »Schiedlichkeit«, in der nicht Einheit, sondern
Andersheit in schmerzhaftem Niederschlag empfindlich ist, die

3 Cl, 25.
¥ BgO), 3, 14.
5 Gw, 2, 14.

226  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wirklichkeit als Gottesgeschehen

fihlbar gewordene Einheit? Typisch fiir die Bshmesche Denkart ist
es, dass es fiir ihn keine Aufhebung des Unterschieds vermittels logi-
scher Kunstgriffe gibt. Gegeniiber der Plotinschen Vorgangsweise
zum Beispiel, dessen Geistbegriff miihelos »die Andersheit in die
Einheit auf(hebt)«, weil er aufgrund seiner Reflexion seine Identitit
im Denken der Unterschiede erkennt und vollzieht?®, wirkt Bohmes
Uberwinden inner-géttlicher Andersheit dramatisch durchlebt. Auch
wenn bei ihm in gewisser Hinsicht von einer »Naturdialektik«?°
(d.h. eines dialektischen Vorgangs innerhalb des ersten Prinzips) ge-
sprochen werden kann, so ist dieser von einem ganz eigenen, hochst
lebendigen Charakter. Das heisst auch, dass sich B6hmes Ansatz von
der Dialektik Hegelscher Prigung zum Beispiel dadurch unterschei-
det, dass die begierige » Andersheit« sich nicht durch eine dialektische
Bewegung von selbst in die Gotteseinheit aufhebt, es sei denn, sie
will es. Wie jedoch ist im Wollen ein solcher Ubergang moglich,
wenn gerade das Wollen, welches den » Anfang« des offenbaren Le-
bens im ersten Prinzip konstituiert, ins entfremdende Begehren
fihre?*'? Und je mehr das ungriindliche Begehren begehrt, desto
mehr scheint es sich vom Begehrten zu entfernen. Bohme schreibt
hierzu explizit: »So sinnen wir ietzt dem Begehren nach, und befin-
den, daf3 es ein strenges Anziehen sey, gleich als ein ewig Erheben
und Bewegen: denn es zeucht sich selber in sich und schwingert sich,
daB also aus der diinnen Freyheit, da Nichts ist, eine Finsternif$ wird;
(...} Jetzt will der erste Wille von der Finsternifs frey seyn, denn er
begehret Licht, und mags doch also nicht erreichen; denn je grosser
das Begehren nach der Freyheit ist, je grosser wird das Anziehen und
der Stachel der Essentien, welche im Ziehen (oder Begehren) urstin-
den.«2?

2 Vgl. hierzu die klare Darstellung von W. Beierwaltes, 1980, 31 ff.

% Vgl G. Bshme, 1989, 166.

%1 »Und ist uns vom I. Principio (...) zu verstehen, als daf§ der ungriindliche Wille im
Centro des Ungrundes, darinnen das ewige Wort von Fwigkeit immer erboren wird,
begehrende sey, denn der Wille begehret das Centrum als das Wort oder Hertze« (6Pk,
1,28).

% 6Pk, 1, 38-39. In G. Bonheim plastischer Darstellung dieses Prozesses ist diese Aus-
sichtslosigkeit des begierigen Triebs folgend zusammenfassend dargestellt: »Der Wille
verfinstert, »iiberschattet«, oder genauer, er verfinstert sich selber. Gebrochen ist er
damit aber keineswegs. Der Kokon mit dem er sich selbst umspinnt, bewirkt im Gegen-
teil, daf} sein Verlangen nur umso gewaltiger zum Ausdruck kommt. Eingezwingt in-
mitten einer undurchdringlichen »Begreiflichkeit« wird er letztlich zur jedes Mafs iiber-
schreitenden Raserei.« (1992, 74)

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A 227

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

228

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

Aus diesem »strengen Anziehene, dessen unvermeidliche Wi-
derspriichlichkeit darin besteht, dass es sich proportional zu dem,
was im Begehren angezogen werden soll, entfernt, entsteht eine
»Qual«? bzw. Qualititen, fiir deren Beschreibung er naturalistische
wie psychische Begriffe ineinander tibergehen ldsst**. Die Chronolo-
gie der Entstehung der Qualititen (oder auch »Essentienc) sei hier
tbergangen. Wichtig erscheint fiir uns vor allem, das alles Entstan-
dene atmosphirisch wie unter dem Regiment der einen »Qual« der
Begierde steht. Diese charakterisiert Bohme auf einer ersten Ebene in
der Parallelitit von Finsternis, Bitterkeit, Leiden und Angst als emp-
findliches Korrelat dessen, dass mit dem Entstehen zunichst Ent-
fremdung zum Ursprung entsteht, dass im Entstehen die ungeheure
Spannung einer Begierde zum Austrag kommt, die aus sich heraus
bloss das Gegenteil des Begehrten gebiert?®.

% Vgl z.B. 6Pk, 1, 37.

%+ N. Berdjajew fasst dies so zusammen: »Fiir Bshme sind die natiirlichen physischen
Elemente zugleich auch seelische Elemente. In der Natur sieht er das gleiche wie im
Geist. Der Mensch — ein Mikrotheos und Mikrokosmos. (...) Nur darum sei ja die Er-
kenntnis Gottes und der Welt méglich. Die unsichtbare geistige Welt sei die Grundlage
der sichtbaren materiellen Welt.« (1923, 317).

5 Zwei eindriickliche Beispiele sollen BsShmes Umschreibung dieser »Qual« des ersten
Prinzips in ihrem Gemisch von naturalistischen und psychischen Elementen verdeutli-
chen. » Also sollen wir auch von wegen der Finsternifs reden: die ist in sich eine Finsper-
rung, und da doch auch nichts ist, das sie sperret, sondern sie sperret sich selber, und
erbieret sich selber, und ist selber eigen Feind, dann sie machet ihr Qual ohne Grund und
Zahl, und hat keinen Geber der dis gibet, als der Fisnternifs eigne Gestalt. Das urstindet
vom ersten Begehren, da das Begehren in sich zeucht und sich schwingert, daf3 es ein
stachlichter, bitterer, herber, harter, kalter, grimmiger Feuer-Geist ist. Dann das Begeh-
ren machet herbe vom Anziehen im Willen, so ist das Ziehen stachlicht, und das Leiden
bitter, welches der Wille nicht will (...).Also entstehet im bittern Leiden die grosse
Angst, da doch auch nichts ist das da leidet, sondern es ist in sich selbst also, und ist sein
eigen Leben« (40F 1, 49).

»Also ist nun erkentlich, was der erste Wille zum Feuer wircke und thue, als nemlich
strenge, harte bitter und grosse Angst (...) denn der Wille will von der grossen Angst
frey seyn, und mag doch nicht: Er will fliehen, und wir doch von der Herbichkeit gehal-
ten; und je grésser der Wille zum Fliehen wird, je grésser wird der bittere Stachel der
Essentien und Vielheit. Als er denn nicht fliechen kann, auch nicht tiber sich steigen, so
wird er drehen als ein Rad (...).So dann das grosse und starcke Gemiithe der Angst-Ge-
stalt also in sich als ein Rad gehet, und immer das strenge Anziehen zerbricht, und mit
dem Stachel in Vielheit der Essentien bringet; und aber in der Angst wieder im Rade in
eins als in ein Gemiithe fasset; so ist das Angst-Leben ietzt geboren, als die Natuz, da ein
Rigen, Treiben, Flichen und Halten ist, darzu ein Fiihlen, Schmecken und Héren: und
ist doch nicht ein recht Leben, sondern blos ein Natur-Leben (...); denn es hat kein
Wachsen, sondern ist gleich einer Unsinnigkeit oder Tollheit, da etwas in sich drehend

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wirklichkeit als Gottesgeschehen

Was in philosophischen Systemen unter dem glatten Gehiduse
von »Identitit und Differenz« gedacht wird, wird so bei Bshme auf-
gebrochen in eine gefiihlte und empfindliche Innenseite. Das — vor
allem durch Hegel — in abstrakte Hohen getriebene Wort der »An-
dersheit« oder des »Unterschieds« wird in die Zone der Empfindlich-
keit tibersetzt, die nach B6hme untrennbar ist vom »Unterschieds, ja
durch diesen und mit diesem allererst hervorgeht. Die Geburt von
»Etwas« in Unterscheidung zur ungriindigen Einheit geht — so lasst
sich im Bild verbleibend sagen — mit Schmerz im weitesten Sinn
einher; bzw. die Geburt von »Etwas« iiberhaupt ist zugleich die Ge-
burt der Empfindung als Schmerz. Das Ausgehen aus der »Unemp-
findlichkeit« des »Ungriindigen« oder »Nichts« schléagt sich demnach
zunichst als Leiden nieder, das aus seiner Empfindlichkeit nicht ent-
kommt und so sich aus sich selbst heraus vermehrt. Nochmals soll
Bohme selbst zu Wort kommen, um die qual-volle Zone der mit dem
ersten Prinzip einhergehenden Empfindlichkeit in threm Spektrum
auszuleuchten: »So nun solch Einziehen und Wesen nicht mag das
Licht der Einheit Gottes erreichen, dadurch es geséinftiget wird, so
bleibets in sich eine eitele Feindschaft, und ist eine Qual des Wiitens
und Aufsteigens, daraus eigen Annehmlichkeit und Hoffart urstin-
det, denn der Wille eigener Annehmlichkeit ist falsch, und ein steter
Zerbrecher seiner selbst, als seines Wesens; und verstehet man in
diesen zweyen Gestalten als Begierde und Einziehen, in ihren aus-
fliessenden Eigenschaften Gottes Zorn: Und ob sie wol der Grund des
empfindlichen Lebens sind, so aber das Licht darein scheinet, so sind
sie der Grund der Freudenreich, als eine innere Bewegnif8 der Einheit
Gottes, und ein Grund der fiinf Sinnen, daraus auch das creatiirliche
Leben seinen Anfang genommen hat, darinnen auch seine Verderb-
nif3 stehet, so ferne es das Licht verleuret, denn es ist der Quall der
hollischen Angst, als die Ursache der Peinlichkeit, und ist doch auch
die Wurtzel des natiirlichen Lebens. «*¢

Da diese Willensbewegung aus sich heraus ihr Ziel — das »Licht
der Einheit Gottes« — niemals erreichen kann, ist sie buchstiblich
»falsch«. Die korrespondierende Fihlbarkeit ihres auswegslosen
Vollzugs weist Bshme als die »Quall der hollischen Angst«*” aus.

fahret als ein Rad, da wol ein Band des Lebens ist, aber ohne Verstand und Erkentnifs,
denn es kennet sich selber nicht.« (6Pk, 1, 47-49).

%5 Tab, 36

%7 Ernst Benz ertffnet mit seiner Auslegung dieses Grundmomentes der Angst, wel-

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A- 229

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

Dieser Quelle entspringen die Geftihlsqualititen der Peinlichkeit,
d.h. Feindschaft, Zorn, auch Neid und Geiz, wie an anderen Stellen
betont, vor allem aber auch die Hoffart. Der Hinweis auf den derart
urspriinglichen Zusammenhang dieser Empfindlichkeiten ldsst wie-
derum die Verbindung aufleuchten, in welcher menschliches Leben
nach Bohme zum ungriindigen Willensvollzug steht. Sichtbar wird
die Macht der Qualititen selbstbezogenen Lebens darin, dass ihre
Waurzeln in das Urgeschehen des theogonischen Prozesses reichen.
Der Mensch im dominanten Anspruch der Selbstsucht ist deshalb in
genauso umfassenden und konkreten Sinn »imago irae«, ein Abbild
des Zornes (Gottes), wie er »imago dei« sein kann. Der willentliche
Anspruch, das Ganze in ein Selbst zu »ziehen«, griindet im letzten
auf der ungriindlichen Willensbewegung als ewiges Moment der
Trennung, der »Selbst-Zerbrechung«. Von hier aus quillt simultan
die Quelle der »Peinlichkeit«, aus der alle Formen der Schmerzes
aufbrechen, worunter Bshme merkwiirdigerweise auch die »Hof-
fart« zihle. Womoglich deshalb, weil sie fir ihn ein Selbstgeftihl dar-
stellt, welches notwendig unbefriedigt bleibt, weil sie nicht zu der
fihlbaren Fiille des Lebens gelangen kann, sondern stets zirkuliert
in den schmerzhaften Miihlen des trennenden und zerbrechenden
Selbst.

So wertend die Gemiitsqualititen des ersten Prinzips erscheinen
mogen, sind sie dennoch in diesem Kontext, mit Nietzsche gespro-
chen, in einem »aussermoralischen« Sinn aufzufassen. Obige Passa-
ge namlich macht unmissverstindlich auf die notwendige Stellung
aufmerksam, in der die Sucht nach »Selbannehmlichkeit« zum Of-
fenbarungsprozess steht. Das » Aufsteigen« des Selbst, die Begierde
zur Selbstmichtigkeit bildet — so wortlich — die »Grundlage« fiir das
»empfindliche Leben« aus dem » Ungrund« (wobei sich hier in der Tat
s0 etwas wie eine metaphysische Fassung des nietzscheanischen Dik-
tums des »Willen zur Macht« hineindeuten liesse}. Nur tiber diesen
Willensvollzug konstituiert sich das »Freudenreich« Gottes.

ches das Leben des ersten Prinzips als Ganzes durchdringt, eine einleuchtende Perspek-
tive: »Dieses unbewuflte Empfinden des Gegensatzes zwischem dem gottlichen Zen-
trum und dem natiirlichen Zentrum, zwischen denen sich das Leben bewegt, nennt
Béhme die Angst. Sie ist die Empfindung des metaphysischen Absturzes in den Tod in
der Verwirklichung des eigenen Lebens selbst; sie ist die geheime innere Mahnung des
Todes, der in diesem Leben um sie frift, je stirker und konzentrierter es fiir sich zu
leben scheint (...). In dieser Angst empfindet das Leben den Gegensatz zwischen Leben
und Tod als die eigentliche Spannung seiner Bewegung.« (1937, 137)

230  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wirklichkeit als Gottesgeschehen

Somit zeigt sich der Antworthorizont auf die im vorigen Ab-
schnitt formulierte Frage nach dem von Bohme gedachten Sinn der
natiirlichen Selbstbezogenheit tiberhaupt. Im einem Zug damit wird
aber auch der spekulative Hintergrund sichtbar, aus dem sich seine
Forderung nach Selbst-Uberwindung speist. Denn obwohl die Selbst-
begierde die Bedingung fiir das Leben und die »innere Bewegnif der
Einheit Gottes« darstellt, so erfiillt sich diese — wie zu zeigen sein
wird — nur dber thre (Auf-) Gebrochenheit.

5. Von Eigenheit zu Einigkeit

Um sich dieser letzten Aussage zu stellen, sollte man die Begierde
nach Selbst-Annehmlichkeit wieder in den Kontext des Ganzen stel-
len. Der Wille des ersten Prinzips erfihrt ja die grundlegende Inter-
pretation, »Sucht« nach dem »Etwas« zu sein, welches der Ungrund
ist, Begierde zur »Tasslichkeit« des »Unfasslichen«. Diese Formulie-
rungen fihren eigentlich schon vor Augen, warum der Wille des
ersten Prinzips aus seiner »Natur« heraus niemals zum Ziel fithren
kann. Wie jedoch kann er dennoch Bedingung fiir das Gelingen der
Offenbarungsbewegung in der Emp-findlichkeit Gottes sein? Um die
Antwort auf die kiirzeste Formel zu bringen: aufgrund von nichts
anderem als eben der Bodenlosigkeit und Ziellosigkeit seines Unter-
fangens. Gerade dadurch scheint er das Wesen des Ungrunds zur
Empfindlichkeit zu bringen. Denn dieses impliziert ja genau das:
nicht er-fassbar, nicht ergriindbar, nirgendwo Grund zu sein. Aus
dem Nicht-zum-Ende-kommen-Kénnen der Sehnsucht, aus der
Unméoglichkeit der fassen wollenden Begierde entsteht die Fiihlbar-
keit des ungriindigen Unfasslichen. Deshalb, so liesse sich formulie-
ren, liegt nirgendwo anders als in der »Unsinnigkeit«*® des »natiirli-
chen« Willenstriebs sein eigentlicher Sinn. Indem némlich die Sucht
nach Selbst sich nicht griinden kann, wird das ungriindige Wesen des
Selbst offenbar. Indem sich die Selbster-fassung als unmoglich er-
weist, offenbart sich sein grundloser Grund®*®. Durch die Fihlbar-
keitszone der unendlichen Begierde wird das Wesen Gottes — als das
ewig Vollendete, un-endlich (Selbst-)}Geniigsame — offenbar als der

¢ Vgl. 6Pk, 1, 471f.

% Diesen Interpretationsweg scheint auch E. Lemper anzudeuten, wenn er formuliert:
»In diesem Suchen findet sich Gott als Selbstschopfer, als Vater, Erleuchter und Beseeler
der Welt« (In: J. Garewicz u. A. M. Haas, 1994, 58, Hervorhebung D. S.).

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T

231


https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

Inbegriff des immer schon erreichten Ziels, welches »ist Begierde-los
(...}, (be)darf nichts, es ist alles sein und ist selber alles«¥®. Gemiss
Bohmes Denkart bedeutet das in der Ubersetzung in Gefiihlsqualiti-
ten zugleich das Fihlbarwerden von Erlsung, Barmherzigkeit, Liebe
als Empfindung des nicht ergriindbaren Gesamtzusammenhangs aus
dem Ungrund, denn »es ist alles sein und ist selber alles«.

Solche Sitze jedoch greifen vor. Denn aus der schmerzhaften
Zone des Ur-Triebs zum Selbst entspringt die Fiihlbarkeit Gottes
nicht ohne Ubergang. Woher sollte sie auf einmal entstehen? Damit
sie hervorgehen kann, muss der Wille —als Substrat der Offenbarung
— sie wollen, seine Willensart muss sie aus sich hervorbringen
konnen. Sein in Sinnlosigkeit stagnierter Bezug zum Ungrund eroff-
net die Empfindlichkeit Gottes nur, wenn er sich auf sein Wesen als
Unfassliches willentlich ein-ldsst, d.h. wenn er seine Sucht nach
Selbst-Fassung ldsst. Im Sterben seines griinden-wollenden Eigen-
Lebens erst tritt sein Wesen als allumfassend griindender Ungrund
hervor. Die ewige »Selbstfindlichkeit« Gottes offenbart sich demnach
im Lassen der Suche, der Sucht danach. So vollzieht sich der un-
griindliche Wille zur Selbst-Annehmlichkeit in seiner Uberwindung:
in der Gebrochenheit der einziehenden und ausgrenzenden Willens-
bewegung wird der grenzenlos einschliessende Charakter des gottli-
chen Willens empfindlich, lebendig. Bohme schreibt: »wir meinen
nicht dafl die Geburt (hier Synonym fiir das erste Prinzip*!) ausser
sich die Freyheit ergreiffe, sondern in sich im Centro: sie greiffet sich
selber in sich, und machet Majestit in sich selber; und da doch keine
Einsperrung ist, sondern ist gleich als wann aus einem Tode oder
Nichts ein Leben wiirde.«*”

Die Befreiung der in ihrem Vollzug gefangenen Begierde zum
Selbst geschieht also tiber einen >Tod< »Im Feuer ist der Tod: Als das
ewige Nichts erstirbet im Feuer, und aus dem Sterben kémmt das
heilige Leben; nicht dafs es ein Sterben sey, sondern also urstéindet
das Liebe-Leben aus der Peinlichkeit«*”. Ungeheurlich ist dieser Ge-

w0 Sg 6, 2.

7t Vgl. zur Gleichsetzung von >Prinzip< und >Geburt< z. B. 3P, 5, 6 oder 40 E 1, 31.

72 40F 1, 30.

7 Gw, 2, 32. Es ist merkwiirdig, dass ausser H. Grunskys detaillierter Analyse (vgl.
1984, 160ff.) und E. Benz’ Darstellung (vgl. 1937, 138ff.) kaum jemand den >Tod« als
notwendiges Ubergangsmoment innerhalb vom Béhmes Theogonie entdeckt oder her-
vortreten lisst. G. Bonheim {ibergeht in seiner Entfaltung der ungriindigen Willens-
bewegung die genaue Beschreibung dieses Ubergangs. Fr halt sich in der Adlersperspek-

232 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wirklichkeit als Gottesgeschehen

danke, bedenkt man, dass Bohme hier sozusagen »innergottliche«
Prozesse zu beschreiben sucht. Nietzsches Parole »Gott ist tot« be-
kommt hier einen ungewollten Reflex in den Tiefenschichten einer
Spekulation, die diesen Tod als wesentliches Moment innerhalb der
Theogonie denkt. Denn gottliches Leben vollzieht sich nach Bohme
notwendig tiber den Tod. »Tod« — s0 heisst es wortlich — ist »eben die
Wartzel, da Gott und Natur unterschieden wird«** aber auch ver-

tive von Béhmes Logik der Offenbarung, dass die Helligkeit des Dunklen, das Gute des
Bosen bedarf (vgl. 1992, 74). Obwohl Bonheim die Auslegungsart von Grunsky nicht
plausibel findet (vgl. 186, Anm. 32), bleibt bei Grunsky m.E. die von Bshme betonte
eine Bewegung mehr gewahrt, wihrend bei Bonheim der »Sohn« bzw. das »zweite (als
das géttliche) Prinzip« eher iibergangslos dem dunklen Wollen der Natur (bzw. des
Vaters) regelrecht zu entspringen scheint: »Aus der finsteren Umhiillung, in der der
Vater, weil er nichts anderes fiir sich erstrebt, ewig gefangen bleiben mu8, vermag sich
der Sohn allein durch sein Wollen bestindig zu befreien. « (Ebenda, 74) Hier scheint eher
die Gefahr einer Dualitit gegeben als in Grunskys Analyse einer Art »ein und ausflu-
tenden Bewegung« (H. Grunsky, 1984, 125). L. Feuerbach weist zwar eigens darauthin:
»Die wahre wirkliche Einheit ist nicht die erste, anfangliche; der wahre Geist ist nicht
der zwiespaltlose mit sich einige, sondern der in der Héllenpein des Bésen, in der
schmerzlichen Qual der Differenz ausgehende, und durch die Authebung der Differenz
als solcher, durch die Einigung derselben mit sich wieder in sich ein- und zuriickgehende
Geist« (SWIL, 172). Dann aber ldsst er im unklaren, wie sich dieses »Ein- und Zuriick-
gehen« nach Bshme zu vollziehen hat. Hiufig vermag durch die Abgehobenheit der
Betrachtungsweise der notwendige Moment des Ubergangs gar nicht erst ins Blickfeld
zu treten (z.B. P. Deussen, 1911, oder H. Bornkamm, 1925). Andere Interpretations-
ansitze halten sich lediglich an die naturalistisch gefasste Beschreibung Béhmes und
fiihren den »Blitz« an, der aufgrund der hohen Spannung entstehe und in seinem Licht
den Ungrund zur Erscheinung bringt, wobei das »Natur-Feuer« im »Schreck« verzehrt
und milde werden (vgl. z.B. R. Pietsch, 1976, 108{.). Indem sich diese Darstellungen
bisweilen der dunkelsten Terminologie Béhmes bedienen, scheint eine wirklich sinn-
machende Interpretation eines Prinzipieniibergangs insgesamt obsolet zu werden. Zum
Beispiel, wenn der Prozess so geschildert wird: »aus dem wirbelnden, verzehrenden
Feuer der vierten Qualitit geht die gottliche Scientz gereinigt in die fiinfte Qualitit
Venus, Licht und Liebe iiber, und die Qual des ersten Principiums wird in dem zweiten
Principium zu lauter Freude.« (R. Llewellyn, 1964, 240). Die Frage, von was die géttliche
Scientz »gereinigt« werden miisse, bleibt dahin gestellt. Merkwiirdig ist dieser negli-
geable Umgang mit dem Moment des Ubergangs vor allem deshalb, weil hier die meta-
physische Begriindung Béhmes fiir die Notwendigkeit von Christi Tod liegt. P. Deghaye
schliesslich, in seiner Kurzdarstellung von Boshmes Gedankenwelt, streift zumindest
den Prinzipienwechsel als Moment des »Todes«: »Fs gibt also die »Natur-Begierde«,
die der Hunger der finsteren Natur ist. Diese Natur muf3 sterben. Aber durch den Tod
wird die Begierde gewandelt, sie heifst nun »der Freyheit Lust-Begierde« (Sg, 5, 1) (...)
Die Natur sehnt sich nach der Freiheit, als deren Verneinung sie sich selber fiihlt. Sie
stirbt durch die Macht dieser Sehnsucht, die ihre Begierde nach Gott ist.« (In: J. Gare-
wicz und A. M. Haas, 1994, 105)

% Gw, 3, 5.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T

233


https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

234

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

bunden. Denn: »Des grimmen Feuers Wesen nach der Finsternis er-
stirbet (...} und gehet aus demselben Sterben auf das Licht- und Lie-
be-Feuer.«* Darum formuliert Bohme auch ganz allgemein: »die
sterbende Qual« ist »der wahre Urstand zum Leben«¥¢, oder: »der
grimmig Tod (ist) eine Wurtzel des Lebens.«¥”

Aus weiterer Perspektive betrachtet, ist es charakteristisch fiir
Bohmes Denken, den Tod, als das Gegenteil des Gedankens des »Ewi-
gen Lebensc, in seinen Gottesbegriff zu integrieren. Auf diese Weise
vermittelt BsShme in seiner eigenen Konsequenz das Wesen des All-
umfassenden als grenzenlos. Auch der Tod ist diesem Wesen des
Ganzen keine Grenze. Aus Gott wird er nicht ausgeklammert — was
seine Macht erst recht implizierte, sondern hineingenommen als
Moment, welches Bohme sogar in seiner Notwendigkeit als Bedin-
gung fir das Offenbarsein von Lebendigem tiberhaupt aufzeigt (ge-
mass der Logik seines Offenbarungsdenkens insgesamt, dass sich Of-
fenbarung nur in Gegensitzen vollziehen kann). Gottliches Leben
bekommt so eine konkrete Bedeutung, es manifestiert sich ewig neu
als Leben durch und tber den Tod hinweg®®.

Aus einer niheren Perspektive lasst sich die Willensbewegung
in diesen Todesmoment hinein in gewissermassen dialektischer Wei-
se nachvollziehen. Denn der Wille, der im Griinden-Wollen des Un-
grunds zum Gegenteil fihrt, indem seine Bewegung — wie Bohme
meint — aus dem »Ja« das »Nein« macht, scheint sich selbst in den

7 Sg, 16, 25.

76 Sg, 14, 18. Vgl. eine dhnliche Formulierung auch in der Gnadenwahl: »aus dem
Sterben kommt das heilige Leben.« (2, 32)

77 6Pk, 1,73.

78 »Dabei wird deutlich«, — wie Ernst Benz mit Recht zum Ausdruck bringt — »wieweit
diese Anschauung vom Tod von der rationalistischen Anschauung vom Tod als einem
Nicht-Sein, als einem Aufhéren entfernt ist. Der Tod ist hier verstanden als ein dyna-
mischer Grundtrieb des Lebens selbst, ein positiver Gegentrieb im Leben, das zu seiner
Einheit stromt, eine konkrete, scharfe Macht, die das Leben immer mehr in die Ent-
fremdung, in das Zusammenziehen in sich selber, in die Figenheit, in die Ferne von
seinem Ursprung hineinzwingt. Der Tod ist also nicht ein Zustand, sondern ist eine
ssterbende Qualc (Mw 11, 4, 8), d. h. eine sterbende Qualitit des Lebens, und als Qualitit
ein Teil des Lebens uns seines inneren Umtriebes selbst.« (1937, 138) Der Tod ist dem-
nach auch als Gegensatz der Qualitit des géttlichen, d. h. des »wahren« Lebens zu fas-
sen. Darum, so fihrt F. Benz wenige Abschnitte weiter fort, »ist der Tod in diesem
Zusammenhang in einem zweiten Sinne Ursache des Lebens. Er ist die Ursache des
wahren Lebens, das nur dann Leben ist, wenn der Gegensatz auf seinem Grunde, das
sterbliche Leben, die Ertotung, das In-sich-zusammenziehen, das Sichabschliessen, die
Eigenheit iiberwunden ist.« (Ebenda, 139. Hervorhebung D. S.)

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wirklichkeit als Gottesgeschehen

Stillstand zu befordern. In diesem Sinn auch fasst Béhme die selbst-
begierige Willensbewegung explizit als einziehend bis hin zur »Ein-
sperrung«, wobei Enden, Schliisse, Grenzen — als conditio von Unter-
scheidung im allgemeinen — in der urspriinglich ausfliessenden
Bewegung der ungriindlichen Einheit erstehen. Darum scheint dieses
Willensgeschehen in seiner Ausschliesslichkeit die urspriingliche
Quelle seines Antriebs — als Wille zur Empfindlichkeit des Ungrunds
— aus sich selber heraus zum Verschluss zu bringen. Wenn sich die
Selbst-Sucht soweit in die (Selbst-) Entfremdung ihres urspriingli-
chen Willens-Wesens treibt, dann bringt sie ihre eigene treibende
Kraft, pathetischer formuliert — ithr Leben — zum Versiegen. Darum
auch spricht Bohme vom ersten Prinzip insgesamt als der »sterben-
den Qual«??® oder bezeichnet es als »Einschliesser in Tod«*?°, als die
»Geburt des Todes«®'. Formulierungen wie diese lassen den »Tod«
wie ein konsequentes Ende dieser Willensbewegung erscheinen.
Auch die Bezeichnung des ersten Prinzips als Feuer verstirkt den
Eindruck, als ob die Bewegung des ersten Prinzips sich von selbst
verbrauche bzw. diesem Bild gemass sich selbst verbrenne. Und den-
noch ist die Rede von Dialektik verfanglich, lasst sie doch ein zentra-
les Moment dieses Prozesses, so wie Bohme ihn denkt, verloren-
gehen. Wenn er niamlich schreibt, dass der in seiner Selbstsucht
gefangene Wille des ersten Prinzips sich nur tiberwinden kann, falle
er »denn in den Tod und gebe seine Essenz (d.h. Wesen) freiwillig
dem Feuer der Natur, und gehe mit seinem essentialischen Willen
aus sich selber aus ins Licht, und gebe sich dem Lichte ganze
heim«*?, so ist das wesentliche Stichwort bereits gefallen: Frei-wil-
ligkeit. Sie steht im Kern dieses Geschehens. Sie unterliegt der dia-
lektischen Bewegung tber sich hinaus; sie qualifiziert vornehmlich
den Tod, den Béhme meint. Dieses Beharren Bohmes auf der Frei-
willigkeit belegt wiederum die Konsequenz seiner Uberzeugung von
der Freiheit, die dem Willensbegriff inhérent ist.

Die Begegnung mit einem Todesmoment im gottlichen Willens-
vollzug lasst unmittelbar eine Bricke zu Bohmes Schilderung des
Demutsgeschehens beim Menschen aufscheinen. Dessen Kern ent-
puppte sich ebenfalls als ein Moment des Todes, durch den der

7 Sg, 13,27
0 3,2, 93.
B Gw, 3, 5.

® 6Pk, 5, 7.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T

235


https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

menschliche Wille, seine eigenen Grenzen tibersteigend, in sich ein
»universales« Leben ent-decken kann. Nun wird sichtbar, dass die
dadurch erlangte » Abbildhaftigkeit« Gottes sich nicht nur auf einen
Zustand, sondern einen ganzen Prozess bezieht. Der Mensch wird im
Demutsgeschehen zur »imago dei«, weil sich in Gott selbst dieses
Geschehen der Gottwerdung abspielt. Diese gottliche Vorlage sozu-
sagen lichtet nun den Hintergrund einer Art gewollten Willenlosig-
keit — oder mit Grunsky formuliert: »die Aktivitit absoluter Willen-
losigkeit«*3, welche in diesen »Tod« zu fithren vermag, sowie das
Paradox des Untergangs des Eigenwillens in seinen eigenen Gehor-
sam, der diesen in eine neue, un-bedingte Empfinglichkeit fithrt. Der
Blick auf das ungriindige Wesen des Willens macht die Moglichkeit
dieses widerspriichlichen Willensvollzugs einsehbarer. Indem Bohme
namlich die dialektische Spannung des Willens zur Selbstempfind-
lichkeit in der Art eines »Moebius-Bandes« zeichnet (das in der Ge-
schlossenheit und Einheit sich wandelnd, im Ausfliessen einschlies-
send ist®), treten die ineinanderliegenden Dimensionen dieses
Willensbegriffs zu Tage. Seine grenzenlose Transformationsmoglich-
keit besteht demnach nur in der Weise des Selbstbezugs, in der der
Wille — sich wollend® — sich entfremden und wiederfinden kann.
Letzteres eben dadurch, dass er im Sich-Wollen wiederum seiner un-
eigentlichen Selbst-Sucht entgehen kann. In anderen Worten: dass
er im Gehorsam auf sein eigentliches Wesen — als dem Wollen seiner
selbst als Ungriindliches — seinem Vollzug der Er-fassung abstirbt. In
Béhmes Worten: der Wille »fasset sich wieder in sich mit der Lust
der Freyheit, von der Angst frey zu sein; das ist, er fasset den Un-
grund (...) und in dieser Infassung geschicht in der Angst der grosse
Schrack, da die Pein vor der grossen Sanftmuth erschickt, und in sich
ersinckt {...) Denn im Schracke ist der Tod«*¢ (Hervorhebung D. S.).
Der entfremdete Wille »erschreckt« im Riickbezug auf sein eigentli-
ches ungriindiges Wesen vor diesem selbst; d. h. er erschreckt vor der
dadurch offenbar — d.h. bei Bohme immer: fithlbar — gewordenen
Entfremdung seiner selbst, was zugleich seine »Findung« indiziert.
Diese seine Wiederfassung oder Wiedergeburt bedeutet zugleich den

#1984, 160.

# »Und sehe also, da8 das Ende wieder zuriicke gehet, und suchet den Anfang und
nichts weiters ins Aussere.« (40F 1, 218)

%5 5(...) denn was Er je von Ewigkeit gewolt hat, das ist Er selber, also ist Fr alleine
Eines, und nichts mehr« (Gw; 2, 4).

# Gw, 3, 14.

236  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wirklichkeit als Gottesgeschehen

Tod seiner »natiirlichen« Willensweise, in der er sich buchstiblich
»verloren« hat. Der Moment des Schracks bzw. Tods ist demnach
der Wendepunkt der Bewegung. Darum auch nennt ithn Bohme einen
Anfang, darin die Gottesempfindlichkeit ans Licht tritt. Es ist »ein
Anfang des Blitzes oder Glastes, da sich die einige Liebe empfindlich
macht, als Majestitisch oder scheinende, als der Anfang der Freuden-
reich«®.

Offensichtlich ist der Versuch, eine glatte diskursive Wieder-
gabe dieses von Bohme geschilderten theogonischen Prozesses zu ge-
ben, problematisch, und je glatter und diskursiver er sich gibt, umso
problematischer wird er. Dennoch scheint eine gewisse interpretato-
rische Bemithung lohnend zu sein, um das von Bohme Dargelegte
niher zu bringen. So soll der Sinn obiger Interpretation vor allem
darin liegen, deutlich zu machen, dass es nicht gentigt, Bohmes Den-
ken auf die Entdeckung eines offenbarungskonstitutiven Contrari-
ums zu fixieren. Haufig wird tibersehen, dass dieses Contrarium
nur deshalb offenbarungskonstitutiv ist, weil es von Bohme in einer
Bewegung gedacht wird®®. Der Widerstreit der Qualititen des Wil-
lens wird nur offenbarungstrichtig in der Uberwindung. Die Selbst-
empfindung des Willens muss sich in sich wandeln, damit aus dem
»Nein« das »Ja« spiirbar wird. Es gibt keinen aussenstehenden Be-
obachter, dem sich das konstrastreiche theogonische (und auch kos-
mische) Schauspiel offenbarend darbietet; es bietet sich nur sich
selbst dar. In dieser Konsequenz, die Bedingungen von gottlicher
Selbst-Offenbarung zu denken, liegt die Schlagader Bohmeschen

®7 Gw, 3, 16.

% Aufgrund dessen ist auch Deussens Versuch einer schlagwortartigen Zusammenfas-
sung der Béhmeschen »Grundanschauung« als »pantheistisch-dualistische« zuriick-
zuweisen (1911, 28). Auch seine Formulierung, dass Gott bei Bohme »nur die aus-
gespannte Moglichkeit des Bésen und Guten bedeutet« (1911, VI) geht an dem
wesentlichen Umstand vorbei, dass das Géttliche gerade in einer ewigen Transformati-
onsbewegung von Béhme gedacht wird. Dieser Vollzug der Hervorbringung des Guten
macht das Géttliche aus, nicht eine statisch vorliegende »Mébglichkeit« des Guten. Aus
denselben Griinden ist auch Bornkamm zu widersprechen, der meint, die Einheit des
Bshmeschen Gottesbildes wire zwar im Ungrund gegeben: » Aber trotzdem wird der
Gottesbegriff durch diesen Dualismus so griindlich gespalten, daf von einer psychologi-
schen Einheit der Person, des Willens, von einem >Ich<in Gott nicht mehr die Rede sein
kann. >Zorn- und Liebes-Wille< stehen unvermittelt gegeneinander.« (1925, 38) Dahin-
gegen ist H. Deinert véllig zuzustimmen, der entgegen dieser Bornkammschen Mei-
nung feststellt: »Die Bahn des Willens aber, der aus sich heraus geht, um sich selber zu
fassen, besteht nicht etwa aus zwei getrennten, sukzessiven Bewegungen, sondern ist
nur eine Bewegung, ein harmonisch ablaufender Prozess.« (1964, 402)

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T

237


https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

238

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

Denkens. Die Gesamtheit des im Ungrund Verborgenen ldsst sich
nach thm nur im Band der Transformation begreifen, aus der heraus
sich alles denkbar Mégliche aus dem Ungrund eréffnet. Der »Tod«
oder das »Nichts« stellen hierfiir die Ubergangsmomente dar*”’. Die
innere Verwandtschaft zum Hegelschen Ansatz ist diesbeziiglich auf
der Hand liegend. Wenn dieser das »Nichts« als ein Resultat auffas-
sen will, aus dem »unmittelbar eine neue Form entsprungen und in
der Negation der Ubergang gemacht (ist), wodurch sich der Fortgang
durch die vollstindigen Rethe der Gestalten von selbst ergibt«®?, so
scheint die Nihe zu Boshme eindeutig gegeben. Im Ubergang, wel-
cher als Selbst-Negation des ersten Prinzips zu bezeichnen ist, findet
sich die Empfindlichkeit Gottes als Gott.

Diese nun mochte Bohme als neues, niamlich als »zweites Prin-
zip« verstanden wissen, wobei sich wiederum ein weiteres Stiick un-
tergriindig tragender Struktur von Bshmes Anthropologie lichtet.
Das zweite Prinzip ist principium als erneuter Offenbarungs-»An-
fang«, als »wiedergefasster« oder »wiedererborener Willen«*, in
dem sich »eine neue Geburt«, »ein neu Leben« entfaltet?®. In diesem
Prinzip offenbart sich das Wesen Gottes als Gott, darum auch be-
nennt es Bohme als die paradiesische »Wohnung« des »reine(n) hei-
lige(n) Element(s}«**. Denn gerade weil Gott alles ist, steht seine
eigentliche Offenbarung in der Fiihlbarkeit seiner umfassenden Ein-
heit. Diese Fihlbarkeit schligt sich in den Qualititen der Liebe in all
ihren Facetten nieder. Darum erklidrt Bohme: »Gott ist Alles, Er ist
Finsternif3 und Licht, Liebe und Zorn, Feuer und Licht; Aber er nen-
net sich alleine Gott nach dem Lichte seiner Liebe«.?** Mit dem »Le-
ben«, welches das zweite Prinzip andeutet, vollendet sich der

% Bghme hebt diesen Zusammenhang von Unterschiedenheit immer wieder hervor,
auch wenn seine Formulierungen, verkiirzt betrachtet, das Missverstindnis eines stati-
schen Nebeneinanders vermitteln kénnen. Dem versucht er aber unbeirrt entgegen-
zuwirken, wodurch recht verschachtelte Satzkonstruktionen entstehen kénnen: »Es ist
ein ewiges Contrarium zwischen Finsternifs und Licht: Keines ergreiffet das ander, und
ist keines das ander, und ist doch nur ein einiges Wesen, aber mit der Qual unterschie-
den, auch mit dem Willen, und ist doch kein abtrennlich Wesen, nur ein Principium
scheidet das, daf8 eines im andern, als ein Nichts ist, und ist doch; aber nach dessen
Eigenschaft, darinnen es ist, nicht offenbar.« (wGl, 2, 10)

* Phinomenologie des Geistes, 1970, 74.

1 Vgl. 7.B. 3P, 14, 70 bzw. 14, 81.

22 3P 5, 6.

¥ 3P 22, 39.

® wGl, 2, 9.

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wirklichkeit als Gottesgeschehen

ungriindige Wille, hier findet sich die Empfindlichkeit des gottlichen
Wesens als Quelle, Inbegriff und Einheit alles Seienden. »Also« —
fasst Bohme zusammen — »hat das Ewige eine Empfindlichkeit und
Schiedlichkeit angenommen, und sich wieder durch den Tod mit der
Empfindlichkeit in grosser Freudenreich ausgefiihret, aufdafi ein
ewiges Spiel in der unendlichen Einheit sey, und eine ewige Ursache
zur Freudenreich.«**

6. Demut als Regel und Empfindlichkeit des Gottesspiels

Mit der Offenbarung des eigentlichen Wesens Gottes wird sich auch
die Offenbarungsbewegung als solche offenbar: sie tritt nun als »ewi-
ges Spiel« hervor. Was als dramatischer Uberwindungsprozess aus
der Perspektive des »ersten Prinzips« erschien, lichtet sich im »zwei-
ten Prinzip« zu einem »Uberwindungsspiel«**, ja sogar zu einem
»Liebe-spiel«*”, aus dem das Wesen des Géttlichen in der »ewigen
Freude der Uberwindung«®* sich stets neu und je jetzt als Gott ge-
biert. Bei diesem Begriff des Spieles soll ein wenig verweilt werden.
Mit Hilfe einer Auslegung von Gadamer sei eine Bedeutungsnuance
dieses Begriffs hervorgehoben, die in bezug auf den Bohmeschen
Kontext erhellend wirkt: »Betrachten wir den Wortgebrauch von
Spiel, indem wir die sogenannten iibertragenen Bedeutungen bevor-
zugen, so ergibt sich: Wir reden vom Spiel des Lichtes, vom Spiel der
Willen, vom Spiel des Maschinenteiles in einem Kugellager, vom Zu-
sammenspiel der Glieder, vom Spiel der Krifte, vom Spiel der
Miicken, ja sogar vom Wortspiel. Immer ist da das Hin und Her einer
Bewegung gemeint, die an keinem Ziele festgemacht ist, an dem sie
endet. Dem entspricht auch die urspriingliche Bedeutung des Worts
Spiel als Tanz, die noch in mannigfaltigen Wortformen nachlebt {...).
Die Bewegung, die Spiel ist, hat kein Ziel, in dem sie endet, sondern
erneuert sich in bestindiger Wiederholung. Die Bewegung (...} ist
fir die Wesensbestimmung des Spieles offenbar so zentral, daf3 es
gleichgiiltig ist, wer oder was diese Bewegung ausfiihrt. Die Spielbe-
wegung als solche ist gleichsam ohne Substrat. Es ist das Spiel, das

» (JL, 57.

» BgO, 12, 4, uL 57.

7 Mm, 6, 3.

®8 {1, 57. Zum Begriff des »Spiels« bei Béhme vgl. auch H. Grunskys Kommentar,
1984, 201f.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T

239


https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

gespielt wird oder sich abspielt — es ist kein Subjekt dabei festgehal-
ten, das da spielt. Das Spiel ist Vollzug der Bewegung als solcher.«**
Dieser Betrachtungswinkel scheint hilfreich angesichts der Bohme-
schenVerwendung des Spiel-Begriffs. In der von Gadamer vorge-
schlagenen Blickweise vermag das Selbstzweckhafte, das im Bohme-
schen Ausdruck des gottlichen Spiels »hineinspielt«, deutlich zum
Vorschein gelangen. Denn bei thm zeichnet sich das (Gottes-)Spiel
eben dadurch aus, keinen Anfang und kein Ende zu kennen, sich
dennoch zu erneuern in stindigen Anfingen, »Prinzipien«, und in
diesen Anfingen, in der Bewegung selbst, zugleich ans Ziel zu kom-
men. Bshmes Gottesspiel zeichnet sich weiterhin auch dadurch aus,
an keinem #usseren Subjekt zu hiingen, fillt doch das Subjekt dieses
Spiels mit dem Spiel ineins: Dieses ist tiberall durchdrungen vom
Spielenden, der sich im Spiel und ununterschieden davon offenbart.
Diese Verdeutlichung vermag sich nun schliesslich klarend fiir
das Verstindnis jener Schliisselaussage Bohmes auszuwirken, in der
er seinen Gottesbegriff insgesamt vorstellt als die »sanfte Demuth,
das ist Gottes wahres Wesen«®®. Mit Hilfe des Gedankens der Offen-
barung als »Spiel« ldsst sich dieser Aussage in einem ersten Schritt
niherkommen: Das »Spiel« in oben dargelegter Weise bereitet nam-
lich auf das Wesen des Géttlichen entgegen des tradierten, eingewur-
zelten Bildes eines iiberragenden und separaten gottlichen Subjekts
vor. Weil Spiel und Spieler untrennbar verbunden sind, der Spieler
sozusagen im Ganzen des Spieles so prisent ist wie in sich selbst,
konnte der Begriff der »Demut« als Hinweis dienen, das Gottesver-
stindnis vom Gedanken einer majestitischen Gesondertheit Gottes
abzubringen. Demut kénnte in dieser Hinsicht als Ausdruck dafiir
dienen, dass sich das Gottessubjekt nirgendwo »tiber« seine Offenba-
rung erhebt, sondern im Gegenteil aufgeht im umfassenden Bezug
des Ganzen. Entsprechend Bohmes Versicherungen: »Und hilt sich
nicht also wie die Vernunft meint, Gott wohne alleine iiber dem Ge-
stirne, ausser dem Orte dieser Welt. Thme ist kein Ort bereitet, da Er
sonderlich wohne, sondern seine Offenbarung ist nur unterschied-
lich; er ist in, bey und durch uns; und wo Er in einem Leben mit
seiner Liebe beweglich wird, alda ist Gott in seiner Wirckung offen-

2 H. G. Gadamer 1990, 109.
30 Mw II, 10, 8. Auch in der »Gnadenwahl« erklart Bohme: »denn Gottes Wesen ist
Demuth« ( Gw, 7, 64).

240  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wirklichkeit als Gottesgeschehen

bar; das ist, seine Liebe, als die Einheit, ist alda ausfliessend, wollend
und empfindlich.«3®

Um dem Grundaxiom Bohmes, dass sich Gott in der Dimension
der gemiithaften Empfindlichkeit offenbart®?, treu zu bleiben,
scheint die Demut als Priadikat des Gotteswesens aber fast noch
wortlicher aufgefasst werden zu kénnen. Damit jedoch steigert sich
die Spannung, die zwischen Bshmes gemiithaften Gottesumschrei-
bungen und seinem Vorstellbarkeit durchbrechenden Gottesbegriff
entsteht. Denn bereits »Selbstheit« als Trager der gemithaften Ei-
genschaften durchbricht in der Ubertragung auf Gott die Kriterien,
die gewohnlich mit ihr verbunden sind. Feuerbach deutet diese Stra-
pazierung ihrer Bedeutung im Bohmeschen Gotteskontext mit
(uniibersehbar Hegelscher) Terminologie in folgender Weise an: Sie
»ist nur die Form, die Einfassung der Einheit, ihr Inhalt ist die selbst-
lose Fiille aller Wesen. {...) das Fiirsichsein Gottes, das thm aus seiner
Unterscheidung in sich, aus dem sich Entgegensetzen eines Gegen-
wurfs resultirt, ist nicht das Fiirsichsein der Differenz, sondern viel-
mehr die im Unterschiede von der Differenz fiir sich seiende, sich
offenbare Einheit und Freiheit«*® {(Hervorhebung D. S.}). Wie nun
das — im Unterschiede von der Differenz fiir sich seiende — Gottes-
gemiit mit einem wortlicheren Verstindnis von Demut zusammen-
zubringen ist, mag die Verwirrung auf die Spitze treiben, scheint die
Bedeutung der Demut herkémmlicherweise doch von einem Selbst-
bezug unabldsbar, das sein Fir-sich-Sein gerade aus der Differenz
gewinnt. Im Blick auf die Metapher des Gottesspiels ergeben sich
jedoch andere Denkméglichkeiten, welche den gottlichen Selbst-
bezug im Sinne der Demut von unterschiedlichen Warten aus zu
beleuchten erlauben.

Erschliesst das offenbarende Gottesspiel, wie Bshme nahelegt,
das Gotteswesen, so scheint ein weiteres Einlassen auf das Bildfeld
fir das Verstindnis dieses Wesens forderlich. Was aufgrund der
Spielmetapher zum Beispiel unmittelbar in den Sinn kommt, ist eine
»Spielregel«, die das Wesen eines Spieles massgeblich bestimmt.
Uber die Regel des Gottesspiels kénnte deshalb vermutlich auch Licht

1 Vgl. auch: »Also kénnen wir nichten sagen, dafl Gottes Wesen etwas fernes sey, das
eine sonderliche Stitte oder Ort besitze oder habe, dann der Abgrund der Natur und
Creatur ist Gott selber« (Bsch, 3, 13).

2 5 Also ist die Ewige Einheit ein (...) unmefliches, und unanfangliches Leben, welches
stehet in eitel Wollen, in Fassen und Empfinden seiner selber« (BgO, 1, 3).

3 SWIIL 167.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T

241


https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

auf das demiitige Wesen Gottes fallen, das durch und in diesem Spiel
offenbar wird. Weit muss die Suche nach einer Regel gar nicht
schweifen, weil das Gesuchte von Béhme direkt in den Bezeichnun-
gen des Gottesspiels angesprochen wird. So nennt er das »ewige
Spiel« auch »Uberwindungsspiel«, wobei seine zentrale Regel beim
Namen genannt scheint; spielt sich doch das Band« der Offenbarung,
wie oben angedeutet, durch alle »Eigenschaften« und »Qualititen«
eben aufgrund eines Geschehens der Uberwindung. Dessen wesent-
lichste Manifestation ist in der Betrachtung des Ubergangs vom er-
sten zum zweiten Prinzip vor Augen getreten. Darum lasst sich sa-
gen, dass das »ewige Spiel« massgeblich von dieser Regel lebt,
insofern sie die Bewegung des ungrindlichen »Willens« gewihrlei-
stet, welche nie zu einem Ende, sondern stets zu einem Anfang,
einem neuen »Principium« gelangt. Die Regel ist jedoch noch prazi-
ser auszusprechen. Denn das von ihr implizierte Uberwindungs-
geschehen signifiziert letztlich nichts anders als einen Prozess der
Selbstiiberwindung. Einmal in dem allgemeinen Sinn, dass sozusa-
gen Subjekt und Objekt der Uberwindung zusammenfallen: es ist der
offenbarungstreibende Wille selbst, der sich in seinen Formen stets
iiberwindet. Zum anderen in dem spezifischeren Sinn, dass die Uber-
windungsregel insbesondere den Willen zur »Eigenheits, die
»Sucht« nach »Selbheit«, die »Begierde« nach »Selbannehmlichkeit«
betrifft. Denn erst iiber diese Uberwindung vermag sich das gttliche
Gemiit als »alles in allem« empfindlich werden.

Aus dieser Perspektive nun erweist sich Demut — so wie dieser
Begriff bislang im Sinne Bohmes ausgelegt wurde — als Bestandteil
der Uberwindungsregel des »ewigen Spiels«. In etwas dunkler Aus-
drucksweise (leider) bekriftigt Bshme diese Interpretation, indem er
die Demut in der Form eines psychonaturalistischen Elements einmal
explizit in den Kern des theogonen Uberwindungsprozesses setzt. In
der Gnadenwahl tritt sie entsprechend als ein »Geist-Wisserlein«
auf, das im »Todes-Schrack« die Willensbewegung »iiber sich in die
Hohe« fihrt®®. Zum Ausdruck »Geist-Wisserlein« legt Bohme dar:
»Thr lieben Weisen, ob ihr Sie (sic} kennetet, gut wire es euch: das-
selbe Wiisserlein ist die wahre Demuth.«*® Abschnitte zuvor bereits
kommt Bohme auf dieses »Geistwiisserlein« zu sprechen, indem er es
als die stete »Ertodtung der feurischen Scientz« erldutert, wodurch

3 Gw, 3,21,
35 Ebenda, 3, 22.

242 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wirklichkeit als Gottesgeschehen

sich dieses in ein »Liebe-Feuer« wandelt, »so ist alsdenn auch nur ein
Einiger Wille darinnen, als nemlich, alles das zu lieben, das in dieser
Waurtzel (= gottlichen Quelle) stehet.«*% In naturalistischer Paralle-
lisierung wird Demut als »Wisserlein« dargelegt, dass das feurische
»Ziehen« der Selbst-Begierde zum Loschen bringt und dadurch
transformiert in ein Feuer der Liebe, in welchem der wahrhaft zu sich
gekommene Wille brennt in seinem fiihlbar gewordenen Bezug zum
Ganzen.

In dieser Explizitheit gerit die eréffnende Rolle der Demut im
theogonen Geschehen ins Blickfeld. Dadurch erhellt sich dann auch
der konkretere Sinn von Aussagen, in denen die Demut gewtirdigt
wird in Kontexten wie den folgenden: »In der Sanftmuth und De-
muth stehet das Reich der Himmel mit der englischen Welt, und die
Kraft des Hertzens Gottes«®” (Hervorhebung D. S.); oder: »Dann
zum Lichte Gottes gehoret eine Fassung der Demuth, in welcher die
Begierde der Liebe geboren wird, welche das Hertze Gottes ergreif-
fet.«>® (Hervorhebung D. S.) Auch in seinem hiufig zum Ausdruck
gebrachten, fassungslosen Unverstindnis tiber den Theologen-Streit
finden sich Hinweise auf die Demutsregel, deren spekulativer Tief-
sinn sich erst durch den Blick auf seine Theogonie 6ffnet: »so streitet
thr um sein Licht, das doch im Zorn und in der Bosheit in Ewigkeit
nicht erscheinet; sondern in der sanften Liebe und Demuth gehet sein
Centrum auf.«*® (Hervorhebung D. S.)

Wenn Demut in der Regel des »ewigen Spieles« zu orten ist, in
der dieses »aufgeht«, so kann man jedoch weiterfragen, ob auch die
feineren Implikationen dieses Begriffs mit dieser Verortung zu ver-
einbaren sind. Denn in der als Demut benannten Uberwindung von
Selbstsucht und Eigenbegierde ist auch eine Weise impliziert, in der
diese geschieht. Gemeint ist zum Beispiel das Element des »Gehor-
sams, das — wie erwihnt — mit dem Wort Demut in langer Tradition
verbunden steht und diese als einen Akt des Schweigens von Eigen-
willen zu verstehen gibt, um etwas Ubergeordnetem zu gehorchen.
Wie soll sich eine solchermassen auf Gehorsam absehende Demuts-
implikation auf das Wesen des Gottesspiels tibertragen lassen? Wie
kann im Hinblick auf die Entfaltung des allumfassenden, gottlichen

3% Gw, 2, 40.
307 3fL, 4, 62.
3% Fbenda, 4, 44.
% Ebenda, 1, 45.

w

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T

243


https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

244

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

Willensgeschehens ein Begriff wie »Gehorsam« Sinn machen? Of-
fensichtlich nur als Ausdruck des Verhiltnisses, in dem der gottliche
Wille zu sich selbst steht. Etwa in der von Spinoza dargelegten Weise
des Zusammenfalls von Freiheit und Notwendigkeit in Gott, wo-
durch gottliche Freiheit in Abhebung zu absoluter Willkiir als Voll-
entsprechung mit seinem Wesen zur Deutung gelangt: Gott handelt
frei, weil er seiner Natur gemaiss handelt, d. h. entsprechend der Not-
wendigkeit seines Wesen®?. Diese Auffassung lasst sich leicht auf
Bohme tbertragen, dessen Gott — »soviel er Gott heisst« — ebenfalls
in absoluter Konkordanz mit seinem Wesen will und wirkt; was in
anderen Worten bedeutet, dass er — sozusagen im Gehorsam auf sich
selbst — ewig »eines« wirkt und will: sich selbst®*.

Gehorsam im Sinne der Demut impliziert aber in einem ge-
wohnlichen, engeren Sinn die Unterordnung des Eigenen unter et-
was Ubergeordnetes. Es ist vor allem diese Ausbuchstabierung, die
zur Negativbedeutung von Demut als Unterwiirfigkeit gefiihrt hat,
und die sich dem Gottesbegriff besonders querzustellen scheint. Im
Blick auf Boshmes prozesshaftes Gottesgeschehen scheint sich aber
sogar zu dieser Demutsauslegung eine Briicke zu ergeben. Denn Got-
tesempfindlichkeit konstituiert sich ausdriicklich durch die Uberwin-
dung des eigen-siichtigen, ersten Willensprinzips. Dies wird bei
Bohme auch an der Parallelisierung des zweiten Prinzips mit dem
theologischen Ausdruck des »Sohnes« als eigentliche Stitte der Got-
tesoffenbarung deutlich®?: »Der erste Wille, so Vater heisset, liebet
seinen Sohn, als sein Hertz seiner Selbst-Offenbarung, darum, dafl

310

»Frei soll dasjenige Ding heifsen, das lediglich kraft der Notwendigkeit seiner Natur
existiert und durch sich selbst zum Handeln bestimmt wird.« (Ethik, Buch 1, Begriffs-
bestimmung 7). In seinem politischen Traktat fasst Spinoza diesen Ansatz nochmals
etwas expliziter so zusammen: »Gott, der uneingeschrinkt frei existiert, begreift und
titig ist, existiert, begreift und betitigt sich ebendeshalb notwendigerweise, namlich aus
der Notwendigkeit seiner eigenen Natur heraus. Denn zweifellos ist Gott kraft dersel-
ben Freiheit titig, kraft deren er existiert; wie er also aus der Notwendigkeit seiner ihm
eigenen Natur heraus existiert, so handelt er auch aus ebendieser Notwendigkeit heraus;
und das heifit, dafl er uneingeschrinkt frei handelt.« (Politischer Traktat, Kap. 2, § 7).
5 Er (Gott D. S.) will und thut in sich selber imerdar nur Fin Ding, als: Er gebaret sich
(...) sonst will der Finige, ungriindliche Gott in sich selber nichts.« (Gw; 2, 4).

32 5 der Wille (ist) ein eitel wollende Liebe-Lust, als ein Ausgang seiner selber zu seiner
Empfindlichkeit. Der Wille ist (1) der Fwige Vater des Grundes; und die Empfindlichkeit
der Liebe ist (2) der Ewige Sohn, welchen der Wille in sich gebieret zu einer empfindli-
chen Liebe-Kraft« (BgO, 2, 2).

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wirklichkeit als Gottesgeschehen

Er seine Findlichkeit und Kraft ist.«*® (Hervorhebung D. S.) »Find-
lichkeit« Gottes ist der »Sohn« deshalb, weil in ithm die freie Willens-
bewegung ihrem eigensten Wesen gleichsam »gehorcht«. Hier er-
steht der urspriingliche Wille nach der Entfremdung aus dem ersten
Offenbarungsprinzip »wiedererboren«. Darum kann erst in diesem
Ubergang vom ersten zum zweiten Prinzip davon die Rede sein, dass
der Wille Gottes — »so viel er Gott heisset« — geschieht™*. Demge-
miiss bezeichnet B6hme den »Sohn« explizit als »des ersten Willens,
als des Vater, Demuth«®® (Hervorhebung D. S.). Diese Zuweisung
plaziert die Demut wiederum in den Kern des theogonen Prozesses.
Der Charakter des »Sohns« — als Synonym des zweiten Prinzips —
wird durch Demut kenntlich gemacht. Damit scheint die Zuldssigkeit
der Interpretation der Demut als Uberwindung der theogonen
Selbst-Sucht im »gehorsamen« Riickbezug auf den Ungrund gege-
ben. Bshmes Erklarung der Demut des Sohnes lautet: Dieser »begeh-
ret {...) michtig des Vater Willen, denn Er wiire ohne den Vater ein
Nichts, und Er wird recht des Vaters Lust, oder Begierde zur Offen-
barung der Kriften genennet, als des Vaters Geschmack, Geruch,
Gehor, sein Fihlen und Sehen.«*¢ (Hervorhebung D. S.) Indem der
Sohn seine Begierde einzig und allein nach dem Ungrund richtet und
dabei seine zu »Nichts« fithrende Eigenbegierde tiberwindet, hat er
den Willen zu sich selbst gebracht. Nun ist sich dieser in seinen Krif-
ten gegenwirtig in der Wahrnehmung der Vielfalt seiner Offen-
barung.

Die Formulierung, dass der »Sohn« des Vaters »Demut« ist,
[asst noch eine weiterfilhrende Auslegung zu. Namlich dass Demut
nicht nur auf den »Sohn« zu reduzieren ist — gerade aufgrund seines
streng auf den Vater verweisenden Charakters. Wenn Bohme sagt,
der »Sohn« sei des Vaters »Demut, so lidsst sich das ohne weiteres
so auffassen, dass der »Sohn« die Demut des » Vaters« zum Ausdruck
bringe. Was aber bedeutet dies? Damit kann vielleicht gemeint sein,
dass der Akt, den die Demut impliziert, nicht nur an einer Stelle des
Offenbarungsprozesses zu verorten ist (nimlich im Ubergang vom
ersten ins zweite Prinzip), sondern das gottliche Offenbarungsspiel

2 Gw, 1,22,

4 5 Also geschiehet jetzt Gottes Wille, und wird das Bése ins Gute verwandelt, und
scheint Gottes Liebe aus seinem Zorn und Grimm, und wird kein Grimm in Gottes
ewiger Natur erkannt.« ( 6 Pk, 3, 49. Hervorhebung D. S.)

1 Gw, 1, 23.

15 Fbenda.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T

245


https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

246

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

als Ganzes durchdringt. Die Uberwindung der Demut, auch iibersetz-
bar als Gehorsam an den urspriinglichen Offenbarungwillen, scheint
als Regel allgemein giiltig zu sein, sowohl fir die Vollendung des
Spiels wie fiir seinen steten Anfang. Selbst die eigenbegierige Wil-
lensbewegung, die das erste Prinzip der Ichheit kennzeichnet, ver-
mag in dieser Gesamtperspektive als Akt der Demut erscheinen: als
»Ausgang« des einigen Willens aus dem Ungrund in den eigenen
Willen zur »Natur«, welcher Ubergang als Uberwindung im Gehor-
sam auf den Offenbarungswillen deutbar sein konnte®. In solche
Richtung weisen Bohmes dunkle, von Grunsky aufgenommenen An-
deutungen tiber die Scham der ungriindlichen Begierde®# {iber das
»Bilde ihrer Offenbarung«, deren Notwendigkeit als Entfaltungssta-
tion des Willens jedoch »unvermeidlich« ist®®. Denn so wie der Wille
des ersten Prinzips, »immerdar wieder nach der Einheit Gottes (drin-
get), als nach der Ruhe«, so auch dringet die »Einheit {...) mit threm
Ausflu3 zu dieser Bewegnifs und Schirfe und ist dasselbe also eine
stets-wihrende Zusammenfiigung zur Offenbarung Géttlichen Wil-
lens.«®® Diese Zusammenfiigung geschieht aufgrund der Demuts-
regel, welche die »Wandlung« gewihrleistet, in der sich das »heilige
unfassliche Leben« abspielt®®. Demut verbiirgt somit die Offenba-
rungsdynamik des gottlichen Gemiits als »unmefliches, und unan-
fagliches Leben, welches stehet (...) in Fassen und Empfinden seiner
selber, und in einem ewigen Ausgang seiner selber.«®®

Dieses Zitat aber erinnert daran, dass Demut auch noch in einer
anderen Hinsicht ihre Aussagekraft im Blick auf Gotteswesen gewin-
nen muss: namlich als Verweis auf die Qualitit gottlichen »Fassens
und Empfindens«. Demut driickt ja nicht nur einen Uberwindungs-
akt, sondern — modern gesprochen — ebenfalls eine Befindlichkeit aus,
oder um es mit einer treffenderen Wendung Bshmes zu nennen: eine
»Fithlbarkeit«. Als Pridikat des Gotteswesens sollte sie deshalb auch
Richtung weisen hinsichtlich gottlicher »Empfindlichkeit«, »alles in
allem« zu sein®. Dass dieser Omniprisenz-Definition Gottes eine

7 »Dann die Einheit, als das Gute, fleusset selber aus sich aus (...) Darum ist der Wille
(...) ein Ausgang seiner selber zu seiner Empfindlichkeit« (BgO, 1, 2 bzw. 2, 2).

38 Vgl. H. Grunsky, 1984, 235.

% Vgl Gw, 4, 441,

0 Cl,47.

2 Gw, 9, 13.

= Bg0,2, 3.

2 Sg, 15, 52.

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wirklichkeit als Gottesgeschehen

fihlbare Qualitit korreliert, dies gehort zum Charakteristischen von
Bohmes Denkart. Wie sehr Bshme diese Empfindlichkeit mit der
fihlbaren Innenseite der Demut in Verbindung bringt, dafiir spre-
chen Aussagen, die die empfindbare Gotteswirklichkeit mit Hilfe
der Demut zu umschreiben suchen als »Eine in sich selber wirckliche,
wesentliche, geistliche Kraft, die allerhochste einfiltigste Demuth,
Wolthun, als Liebe-Fiihlen, Liebe- und Wol-Schmecken«>*.

Was jedoch hat Bohme im Auge, wenn er Gottesqualitit, d. h.
die Fihlbarkeit des »Alles in Allem«, mit Demut zusammenbringt.
Wiederum wirkt diese Verbindung zutiefst paradox. Um Bohme je-
doch auch hier zu folgen zu versuchen, bieten sich zwei Bedeutungs-
nuancen der Demut an, die — auch alltagssprachlich — in thr Wortfeld
gehoren: »Ehrfurcht« und »Hingabe«®. Wie aber lassen sich Be-
griffe wie diese auf den Bohmeschen Gott als »universales« Gemdit
beziehen? Werden sie nicht gerade in dieser Ubertragung absurd?
Denn unmittelbar sind diese Gemiitshaltungen wiederum mit einer
Fremdausrichtung verbunden: Ehrfurcht impliziert ein »vor¢, Hinga-
be ein >zuc. Vor was nun sollte das Gottesgemiit Ehrfurcht, zu was
Hingabe empfinden? Durch diese Fragen deutet sich bereits die Wen-
dung an, in die diese Begriff im gottlichen Kontext geraten. Indem
namlich der Gottesbegriff Bohmes jedes Ausser-Sich ausschliesst, ist
er doch »alles in allem, und ausser Thme nichts mehr«?, konnen
Hingabe und Ehrfurcht als Umschreibung der Fihlbarkeit Gottes
nur auf die gottliche Selbst-Empfindlichkeit bezogen werden. Was
heisst das? Damit deutet sich an, dass sich die spontane Bedeutung
von Demut im Gotteskontext vollig umzudrehen scheint. Indem
nimlich Ehrfrucht und Hingabe der Demut sich auf nichts anderes
als auf das selbstempfindliche Gottesgemiit beziehen kionnen, wer-
den sie zum Ausdruck fiir ein — jegliches Menschenmass iberstei-
gendes — (Selbst-)Bewusstsein: die (Selbst-) Empfindlichkeit Gottes
kommt dadurch in der tiberschiissigen Weise der Ehrfurcht und Hin-
gabe an das eigene Wesen zum Ausdruck. Wobei zugleich hinzuzufu-
gen ist, dass das Eigene dieses Wesens gerade darin besteht, kein
Nicht-Eigenes zu kennen®’. Weil im gottlichen Selbstbezug die Ge-

2 Gw, 1, 20.

5 Vgl. z.B. »Historisches Wérterbuch der Philosophie« unter Demut oder das
»Worterbuch der Mystik« unter Demut oder Karl Kniilles Ausfithrungen iiber » Demut
und Ehrfrucht«, in: Karl Kniille, 1943.

# Sg 15, 52.

37 »(...) es ist sein Eigenes, und ist doch auch gegen der Natur als ein Nichts, (verstehe,

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T

247


https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

samtheit des Offenbaren inbegriffen ist, charakterisieren Ehrfurcht
und Hingabe demnach die Selbst-Fiihlbarkeit gottlichen Wesens
nicht als gesonderten Bereich, sondern als diejenige »Fiihlbarkeit,
die gleichsam den Kosmos als Ganzes durchdringt. Gottliche Selbst-
Empfindlichkeit als Demut ldsst sich demnach auch iibersetzen als
ehrfiirchtiges und hingebendes Bewusstsein, dessen was (Gott) tber-
haupt ist. Die Grenze zur gottlichen ({Selbst-)Liebe, d.h., zu einer
universalen Weise der Liebe wird sichtlich dinn. Im obigen Zitat
findet sich diese Briicke bereits angedeutet, indem Bohme die »al-
lerhochste Demuth« Gottes auch implizit als » Liebe-Fiihlen« auslegt.
Demut und Liebe stehen als Charakteristik Gottes meistens in un-
mittelbarer Abfolge, wobei wiederholt auf ihren fliessenden Zusam-
menhang aufmerksam gemacht wird. Zum Beispiel, wenn Bohme
erklirt, dass Gottes Liebe »demiithig« sei®®, oder er die Demut als
Geburtsstitte der »Liebe«** ausweist wie auch umgekehrt die Demut
aus der feurigen Liebe Gottes hervorgehen lasst.

Auf diese Weise entpuppt sich Bohmes merkwiirdiger Verweis
auf die Demut als »wahres Wesen Gottes« als Andeutung eines buch-
stiablich géttlichen Selbstbewussteins, wobei dieser Begriff durch die
Qualifikation der Demut zugleich tbertroffen wie aufgebrochen
wird. Denn Ehrfurcht und Hingabe der Demut driickt die Empfind-
lichkeit des gottlichen Selbstverhiltnisses nicht in der Weise der Ex-
klusivitit aus: Besteht die Einzigartigkeit der Gottesempfindlichkeit
eben gerade darin, grenzenlos inklusiv zu sein®!.

Dieser Interpretationsausgang, in dem sich die Demut als Aus-
drucksmoglichkeit fiir die »Selbst-Empfindlichkeit« des Gottesge-
miits zu erkennen gibt, vermag explizite Bestitigung durch Bohme
selbst zu finden. In einem seiner zahlreichen Anldufe, die Bedeutung
der Demut vor Augen zu fihren, erklirt er einmal: »Denn die
Demuth ist der Majestit Speise und Stircke, daraus der Glantz auf-

gegen dem greiflichen Wesen also zu reden) da es doch alles ist, und alles daher urstin-
det.« (6Pk, 1, 14)

8 »Thr solt wissen, daf Gottes Liebe so demiithig ist, dafs sie auch, wann sich der Seelen
Wille darinnen entziindet, der Seelen unterthinig ist: Aber des soll sich keine Seele
freuen, sondern in die Liebe Gottes demiithigen.« (3fL, 16, 26)

329 3], 4, 44 und 4, 45.

30 7.B. Gw, 3, 21£.

1 5(...) dann sie ist durch alles zugleich, und ist darum Gut genant und erkant, daf$ es
die ewige Sinfte, und das hichste Wolthun in der Empfindlichkeit der Natur und Crea-
tur ist, als die empfindliche siisse Liebe.« (BgO, 1, 1)

248  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wirklichkeit als Gottesgeschehen

gehet von Ewigkeit zu Ewigkeit.«*? In dieser Weise kiindet Bohme
von dem untrennbaren Zusammenhang gottlicher »Majestit« mit
der sie »speisenden« und ihr »Glantz« verleihenden »Demut«. Der
fihlbare Niederschlag gottlicher Vollkomenheit in demiitiger Ehr-
furcht und Hingabe kann dem allumfassenden Gottesgemiit nicht
von aussen zukommen. An ihr selbst muss die Géttlichkeit emp-
findlich werden im gesamten Spektrum der zugehorigen Wahrneh-
mungen. Dass Demut als Komplimentir der gottlicher Erhabenheit
mit dieser zusammenfillt macht Bohme auch anhand seiner »Tabula
Principiorum« deutlich, in der der »Ausflufl des ewigen Gottlichen
Worts betrachtet« wird®?. Diese Tafel stellt ein Diagramm dar, auf
dem die Qualititen der Prinzipien in einer Art Chronologie gemiss
ithrer Offenbarungsentwicklung gereiht sind. »Demut« erscheint hier
auf vorletzter Stufe auf der gleichen Ebene wie »Hochheit« und leitet
in die letzte Stufe des gottlichen » Throns« iiber. Damit ist in tabella-
rischer Form die Denkbewegung festgehalten, gemiss der Hoheit
und Demut im Begreifen der Offenbarung Gottes als Selbstoffen-
barung identisch werden.

7. Demutsverweigerung als Offenbarungsblockade

Die Demut erhirtet ihre Bedeutung fiir das gottliche Wesen aber
noch aus einer anderen Perspektive: im Blick auf die religionsmytho-
logische Figur Lucifers®*. In ihr findet sich die Bedingung derjenigen
Moglichkeit verdichtet, die in der Frei-Willigkeit der Gottfindung
liegt: die Freiheit zum Gottesverlust. Wie sich die Freiheit in dieser
Weise »missbrauchen« kann, bedenkt man, dass der Offenbarungs-
prozess insgesamt getragen ist vom ungriindigen Willen zur gottli-
chen Findlichkeit, diese Frage sei zundchst im Raum stehen gelassen.
In den abschliessenden Uberlegungen wird auf sie zuriickgekommen.
Zuvor soll Bohmes Interpretation des Ereignisses betrachtet werden,
welches Lucifer darstellt. Zum Anlass des Luciferischen Falls schreibt
Bohme: »da er sahe die grofiesten Geheimnisse der Gottheit in einer
solchen Demuth stehen, drgerte er sich, und ging in die strenge Feu-
ersmacht, und wolte aus eigner Witze tiber Gott herrschen, Gott solte

32 31,11, 57

32 Tab, 1. Tafel.

¥ TFiir eine genaue und klare Nachzeichnung des facettenreichen Bildes, welches
Bshme vom >Fall« Lucifers hat, empfiehlt sich G. Bonheims Darstellung. 1992, 113 ff.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T

249


https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

ithm unterthan seyn; er wolte der Bilder in der Natur seyn, und war
darum ein Teufel. Dann in der Sanftmuth und Demuth stehet das
Reich der Himmel mit der englischen Welt, und die Kraft des Hert-
zens Gottes«® (Hervorhebung D. S.). Der prinzipielle Unterschied
zwischen dem luciferischen und gottlichen Gemdit ist durch eine sol-
che Aussage fraglos an der Demut festgemacht. Diese Ansicht findet
ihren Nachdruck auch an anderen Stellen, etwa wenn Béhme erklirt,
dass Lucifer aus der »Ordnung ist abgetreten«, dadurch »ein Frem-
der« geworden sei, weil er »Herr seyn (will), und hat doch sein
Konigreich verloren, und ist nur ein Haus-Genof im Grimme Gottes.
Der zu reich war, der ist zu arm worden, er hatte alles als er in des
Vaters Eigenschaft in der Demuth stund, und nun hat er nichts, und
ist darzu im Schlund gefangen. «*

Die reiche Implikation der zitierten Sitze tritt hervor, wenn man
thnen in wortlich konsequenter Weise nachgeht. Dass Lucifer in des
»Vaters Eigenschaft in der Demuth« alles gehabt hitte, zielt darauf
ab, dass nur im Demutsvollzug der Bezug zum Ganzen zu gewinnen
ist, worin eben das »grofieste Geheimniss der Gottheit« besteht. Weil
Lucifer auf Eigenheit (»eigne Witze«) bestand, auf der absoluten
Prioritit des Eigenen®”, fithrte er Verhiltnisse wie das »Unterthan-
Seyn« ein, in welchem er das Ganze — d. h. in Bohmescher Stringenz:
Gott — zu sich wollte. Er setzte den Offenbarungstrieb zum Eigenen
nicht eréffnend um in die »Findlichkeit« des Umfassenden. Im Ver-
harren auf seiner Selbst-Begierde verhinderte er so die Verwirk-
lichung der Offenbarungsbewegung in der fiihlbar gewordenen Ein-
heit gottlichen Lebens. Sein Arger iiber die Demut kam einer Absage
gegeniiber seinem eigentlichen Wesen gleich, in dessen Gehorsam er
die Eigenheit seines Willens in Einigkeit zu tiberfithren vermocht
hitte. Darum wurde er in jeder Beziehung — sich selbst und dem
Ganzen gegentiber — zum »Fremden«. Wihrend sich Gott als die
ewige Offenbarungsbewegung des »Suchens« und »Findens«, »als

35 341, 4, 61-62.

36 Sg 16, 28. Vergleiche auch mit folgender Aussage aus der Gnadenwahl: »Der da gar
zu reich seyn wolte, der ward arm: In der Demuth hitte er alles gehabt, und mit Gott
gewircket.« (Gw, 4, 32)

37 5 Aber der Satan (...) ist nun dieser falsche Wille der Figenheit das erste Principium«
(BgO, 11, 6). »Denn seine eigene Begierde gieng ins Centrum, er wolte selber Gott seyn,
er gieng mit dem Willen in die Selbheit und in der Selbheit ist das Centrum der Natur
(...), darinnen wolte sein Wille Herr im Hause seyn. « (Mm, 9, 7, Hervorhebung D. S.)

250  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wirklichkeit als Gottesgeschehen

nemlich sich selber in grossen Wundern«**® manifestiert, brachte Lu-
cifer die Bewegung nicht tiber die (Selbst-}Suche hinweg. Denn das
Finden gelingt nur tber jene »heilige Wandlungs, in deren Zentrum
die Demut steht. Lucifers Verweigerung ihr gegentiber kam deshalb
einem Unterdriickungsakt gottlichen Lebens gleich. Was in formaler
Ausdrucksweise als nicht vollzogene Transformation erscheint, be-
deutet in der qualitativen Betrachtungsweise Bohmes: »Dann als Lu-
cifer seine Begierde in eigene Macht fiihrete, so brach er sich vom
Willen Gottes ab, so scheidete sich der H. Name von ihme, und ver-
lasch ihme das Licht in seinem Feuer-Leben, denn er brach sich von
der Einheit ab {...). Also blieb in ihme nur das Nein (...) und wich das
Jah von thme; denn das Nein scheidete sich vom Jah in eigenen Wil-
len, und wolte nicht unter dem Jah (als unter dem Géttlichen Hau-
chen der Einheit) seyn, sondern wolte sein eigen Hauchen seyn. Als
blieb er eine lautere, kalte, scharfe, harte, spitzige, bittere, stachlichte,
giftige, dngstliche, peinliche Feuers-Essentz, darinnen das Centra-
lische Feuer in eitel Streit, Hunger und Durst stehet und keine Er-
quickung kann erreichen. Dann solte Lucifer wieder ein Engel wer-
den, so miiste er wieder aus Gottes Einheit und Liebe schépfen, und
miiste solches Feuer-Leben mit der Liebe ertédtet, und in die Demuth
gewandelt werden; dieses will das hollische Fundament (in den Teu-
feln) nicht thun, und kanns auch nicht mehr thun, dann es ist keine
Lust oder Begierde mehr in ihnen allen zur Demuth.<*® (Hervor-
hebung D. S.)

Uber die Gestalt Lucifers als Gegenbild des Géttlichen, der das
unoffenbare Negativ Gottes offenbar werden ldsst®®, treten weitere
implizite Aspekte des Boshmeschen Verstindnisses vom demiitigen
Wesen Gottes explizit hervor. Denn warum hatte Lucifer keine »Lust
oder Begierde« zur Demut? Weil er sich in jenes gesonderte Selbst-
Verhiltnis setzte, aus dem heraus er sich unmittelbar gegeniiber dem
Ganzen absetzte, um in seiner Eigenheit »Herr tber alles Ge-
schopfe«®™ zu sein. Was im konventionellen Gottesglauben als

38 40F 1, 34.

¥ BgO, 8, 2-5.

* Frst in Lucifer namlich werden die Eigenschaften der Natur als solche offenbar:
»Alsbald wurden die Eigenschaften in ihme offenbar, als das kalte Feuer, item die Schar-
fe, Herbe, Harte, Bitter, Stachlicht, Feindig, Aengstlichkeit und Peinlichkeit des Feuers;
also ward er ein Feind aller Liebe, Demuth und Sanftmuth, denn das Fundament Gottes
Zornes fing den falschen Willen.« (BgO, 7, 7. Hervorhebung D. S.)

- Sg, 16, 33.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A- 251

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

252

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

gottliches Selbstverstindnis ausgemacht gilt, ndmlich »Herr tiber al-
le Geschépfe« zu sein, kommt bei Bshme im offenen, fast subver-
siven Kontrast dazu dem Gegenteil Gottes — Lucifer — zu! Weil er
»mochte ein Herr iiber und in allem Wesen (...} seyn, {...) darum
wandte er sich von der Demuth der Liebe ab«*%2. Lucifer brachte nicht
die Einheit im Liebes-Verhiltnis zur Fiihlbarkeit, sondern fiihrte
Herrschafts-Verhiltnisse ein, die ihn zum gegensitzlichen Offenba-
rungsausdruck machte, indem er so »den ewigen Willen aus der Tem-
peratur {= Einheit D. S.) in die Zertrennung« trieb®?. In geraffter
Form kann Bohme die Diagnose dieses Luciferischen Selbst- und Ge-
samtverhiltnisses deshalb so zusammenfassen: Lucifer wollte »iiber
die Demuth des Hertzens Gottes herrschen«®, er hat sich »von der
Demuth der Liebe ab(gewendet)«** und so von »der Demuth abge-
brochen.«*$

Deutlicher lasst sich die Bedeutung der Demut als Charakteri-
stik gottlicher Offenbarkeit nicht machen. Lucifers Absetzung von
Gott hingt mit seiner Verweigerung der Demut zusammen, nicht
etwa weil sie als angemessene Haltung »vor« Gott, sondern weil sie
als Gotteshaltung selbst zu begreifen ist. Im negativen Verhiltnis zu
ihr erhértet sich deshalb nicht nur nochmals ihre Bedeutung fiir das
einige Wesen Gottes®, sondern konkretisiert sich ihre Bedeutung
weiterhin, als nun deutlich wird, dass auch Konzepte wie gottliche
Herrschaft mit Bshmes Gottesbegriff inkompatibel sind*#. Enthilt

2 Gw, 4, 31

* Gw, 4, 29.

3], 4, 43.

* Gw, 4, 31.

6 Gw, 6, 51

»Der Teufel wolte ein Herr im Nein seyn, und ein ander Principium besitzen, als die
Macht der Scheidung im Grunde der figurlichen Bildung; ihme gefiel nicht die Unter-
thanigkeit, sondern die Hoheit, und verachtete die Demuth und Siiligkeit, (Sanftmuth)
als die Liebe und Wahrheit, und wolte nicht in der Einheit seyn, sondern in der Vielfal-
tigung.« (BgO, 10, 3)

¥ H. Bornkamm legt das Fehlen eines konventionellen Allmachtsbegriffs als Mangel
der Béhmeschen Philosophie aus. Er fiihrt diesen zum einen auf seinen »Dualismus« in
Gott zuriick und unterstellt B6hme ein schizophrenes Gottesbild, dass zu keiner einhel-
ligen Ichheit finden kénnte. Dabei scheint Bornkamm krass zu {ibersehen, dass fiir
Bohme der Gottesbegriff gegenteilig allein aus der Uberwindung der unterschiedlichen
Prinzipien lebt, woraus die Finheit géttlichen Wesens sich je neu gebiert. Gott lasst sich
nach Béhme regelrecht definieren als der »Ort«, an dem die Prinzipien in ihrer Einheit
fithlbar geworden sind. Die Dynamik dieses Gottesbegriffs, den Bshme in seiner Pro-
zesshaftigkeit aufzuschliisseln sucht, samt dem Uwindungsmoment des Todes, fiir den

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wirklichkeit als Gottesgeschehen

das Konzept des Herrschens doch Implikationen in sich, die dem so
gefassten Gottes-Wesen entgegen laufen. Von der Allmacht Gottes
spricht Bohme deshalb in ausgesucht paradoxen und vorsichtigen
Formulierungen als der »giildene(n) Porten der Allmiéchtigkeit und
grossen Gewalt in der Liebe und Demiithigkeit«**. Damit wird er-
sichtlich, in welcher durchgehenden Konsequenz die »Demiithig-
keit« Gottespridikat ist. Nicht in der Weise einer lockeren Zuord-
nung dient sie als Ausweis des Gottlichen, dass daneben noch
anders (herrschaftlich und gewaltig im konventionellen Sinn) sein
konnte. Vielmehr zeigt sich nun, dass Bohmes Aussagen tiber das
Wesen Gottes als demiitig in dem unaufloslichen Bezug eines speku-
lativen Satzes Hegelscher Prigung zu lesen sind, den Nikolai Hart-
mann wie folgt schildert: »In einem Satz, dessen Pridikat dem Sub-
jekt blof$ angefiigt ist, bleibt das Verhiltnis beider ein dufleres. Das
Subjekt ist inhaltsreicher, geht im Pridikat nicht auf; das Prédikat
aber ist allgemeiner, geht somit im Subjekt ebensowenig auf. Tm
»spekulativen Satz« hort diese Ausserlichkeit auf. Das Subjekt ent-
wickelt sich in seinen Pridikaten, sein Inhalt erfiillt sich in ihnen. Es
kann nicht andere Pridikate oder Akzidenzen neben seinen Pradika-
ten haben. Die Pridikate wiederum, die seinen Inhalt ausmachen,
sind nicht daneben noch etwas anderes als dieser Inhalt (...) Man
kann die Bedeutung (von Subjekt und Pridikat D. S.) nur im Inhalts-
verhiltnis selbst finden. Und man muf3 sie gelten lassen, wie dieses
sie prigt.«*®

Dieses von Hartmann kristallisierte spekulative Verhiltnis von
Subjekt und Prédikat ladsst sich auf die gegenseitige Prigung der Be-
griffe Gott und Demut bei Bohme gut tibertragen. Nur aufgrund

die Demut ausschlaggebend ist, scheint Bornkamm schlicht zu iibergehen. Zum anderen
fiihrt Bornkamm den mangelnden Allmachtsbegriff auf den vermeintlich unverarbeite-
ten »Zusammenstoss zwischen Freiheit und Allmacht« zuriick (vgl. 1925, 431.). Aber
auch diese Akzentuierung Bornkamms legt nicht mangelndes Problembewusstsein von
Seiten Bohmes frei, sondern eher wiederum eine verkiirzte Betrachtungsweise von Sei-
ten Bornkamms, der den untrennbar mit B6hmes Gottesbild verbundenen Liebesaspekt
véllig ausklammert. Auf die Konsequenz, mit der Bshme das Gotteswesen als liebende
Demut oder demiitige Liebe fasst, lasst Bornkamm sich nicht ein. Uberhaupt ist zu
fragen, welches Problem der herkémmliche Allmachtsbegriff Gottes 16st, welche Stirke
in diesem Konzept liegt. Ist die » Allmacht« Gottes im gewdhnlichen Sinn des omni-
potenten Herrschers gewahrt, so wird im Anbetracht des Zustandes der Welt der gute
Gott selbst fragwiirdig.

93P 11, 27.

30 1974, 248.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A- 253

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

dieses Wechselverhiltnisses ist auch Bshmes Haltung gegentiber der
Theodizee-Frage zu verstehen. Die Unzulissigkeit, in Gott Ein-
griffsmoglichkeiten aus einem »Aussen« zu projezieren, ergibt sich
fiir Bohme aus dem Gotteswesen selbst. Eine gewaltsam herbeige-
fihrte Einstimmigkeit mit Gotteswillen, in anderen Worten, eine ge-
waltsame Gottesgeburt liefe dieser auf ganzer Linie zuwider®*. Gott
wirkt nur seinem Wesen gemiiss, d. h. insofern seine Wirkung — d. h.
sein Liebes-Leben — sich zu finden vermag®?. Die Vorstellung eines
eingreifenden Gottes bezeichnet Bohme mit untbersehbarer Tronie
als die Denkweise des »kleinen Fritzes«, die er geduldig belehrt:
»Nun fragest du: warum kam ihm (Lucifer) nicht die Liebe Gottes
wieder zu Hiilfe? Nein Fritzsch: Thr Gemiithe hatte sich erhoben bis
in der Natur Ende, und wolte iiber das Licht Gottes hinaus; ihr
Gemiithe war ein angeziindter Feuer-Quall worden im Grimme, die
Sanftmuth Gottes kan nicht hinein.«** In der abstrakteren Sprache
seiner Spitwerke findet der Horizont dieser Denkweise von der gott-
lichen Allmacht noch komprimierteren Ausdruck: »Darum, wann ich
von Gottes Liebe sage: sie ist Allmichtig, tber alles und in allem, so
geschiehet das nach dem Willen des Jah, als des Lichtes, und so ihme
das Nein den Willen giebet, so verwandelt das Jah das Nein in seine
Kraft und Liebe, und bleiben doch zwene Centralische Willen inein-
ander, aber in Einem Grunde, in Einer Liebe und Begierde, sonst wiire
der zornige Gott nicht allmichtig, so thn die Liebe in threr Allmacht
allein hitte, und da es doch nur Ein Gott ist, aber die Liebe wiire nicht

¥ 5So sich aber der Zorn von der Liebe scheidet in eigene Annehmlichkeit, das wehret

die Liebe nicht mit Gewalt, sonsten folgete, dafi Gott in sich selbst uneins wiirde.« (BgO,
9, 5, Hervorhebung D. S.). An spiterer Stelle wiederholt Béhme in diesem Sinn noch-
mals mit Nachdruck: »Gott, so viel Er Gott ist und heisset, néthiget keine Figur« (Eben-
da12,5).

2 Entsprechend weist Béhme daraufhin: »der Geist Gottes ist kein Macher in der Na-
tur, sondern ein Erdffner und Sucher des Guten.« (ihM, 7, 1) Gotteswirken kann sich
nur im Suchen und Finden vollziehen, so impliziert sein Wesen als Liebe, wobei das
Finden notwendig mit dem Prozess der Ich-Vernichtung einhergeht, »so sie im Ftwas
mag eine Stitte finden, die stille stehet, die nimt sie ein, und erfreuet sich mit ihrer
Feuer-flammenden Liebe mehr darinne, als die Sonne in der Welt (...)Ists, daf8 sie in
dir mag ein Feuer anziinden, so wirst du das fithlen, wie sie deine Ichheit verbrennet,
und sich deines Feuers also hoch erfreuet, da3 du dich eher liesseest todten, als daf$ du
wieder in dein Ftwas eingingest.« (iil, 32-33. Hervorhebung D. S.)

2 3P 10, 50.

254  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wirklichkeit als Gottesgeschehen

offenbar, und wiirde keine Liebe erkant ohne den Zorn.«** (Hervor-
hebung D. S.)

Gemaiss diesem Grundgesetz der Gottesoffenbarung, in der die
Liebe threm Wesen gemiss nur aus frei-williger Transformation (so
ithr »das Nein den Willen giebet«) hervorgehen kann, wird das Ver-
halten Lucifers zur »Stinde« schlechthin. »Stinde« besagt demnach
nichts anderes als die Verhinderung, dass Gottesoffenbarung zum
Austrag gelangt. Mit Bohme gesprochen: dass Gott nicht in »einem
Leben mit seiner Liebe beweglich wird«, dass Gott nicht »in seiner
Wirckung offenbar wird«, dass sich die Einheit Gottes in der Liebe
keine »Stitte« machen kann, »darinnen sich die Liebe selber will und
empfindet.«*®® Die Betrachtung der luciferischen Siinde ist deshalb
auch die signifikante und priagende Vorlage des von Adam exempli-
fizierten »Falls«®*. Auch wenn aufgrund des menschlichen Bezugs

# BgO, 9, 4.

* BgO, 2, 3.

6 In seiner nuancenreiche Wiedergabe und Analyse von Bohmes eigenwilliger Dar-
stellung des Falls Adams, die von der biblischen Vorlage freiziigig abgeht, fasst Ernst
Benz das eigentlich Siindige in Adam darin zusammen, dass dieser die Einheit mit Gott
verloren habe, in der alles, was Adam, »sieht, liebt und denkt, (...) ihm aus der Anschau-
ung der Einheit Gottes zu(fliet); in Gott wird ihm das Finzelne in seiner Gebundenheit,
Bezogenheit und seiner Harmonie sichtbar. Der erste Schritt zum Fall aus dieser Einheit
ist der erste MiSbrauch des freien Willens, die Vielheit der Dinge nicht in der Einheit
Gottes, sondern in ihrer Differenziertheit und Selbheit und Geschiedenheit (...) zu
erfahren. Der freie Mensch will die Fiille des Seins nicht mehr aus der Hand Gottes
empfangen, sondern will sie selbst an sich erfahren.« (1937, 60). Zur prinizipiellen
Gleichheit des Siindigen bei Lucifer und Adam vermerkt auch Hans Grunsky: »Im
Grundsitzlichen ist demnach der >schwere Fall Adams< durchaus eine Parallelvorgang
zu Lucifers Fall. Weshalb sich mit Recht sagen li8t, Adam habe sdem Teufel nach ima-
giniertc (40F, 1, 134).« (1984, 278) Dennoch verweist Grunsky mit Recht auch auf die
Unterschiedlichkeit dieser Siindenfille im Detail, die sich vor allem aus Adams Bezie-
hung zur materiellen Welt ergibt (vgl. ebenda.) Die materielle Welt, welche Béhme u.a.
auch unter das 3. Prinzip subsumiert, ist in dieser Untersuchung vernachlissigt. Dieses
Unterlassen begriindet sich damit, dass das 3. Prinzip nicht konstitutiv ist fiir die Unter-
suchung des Demutsbegriffs, da das Problem der Demut ganz im Spannungsfeld der
ersten beiden Prinzipien angesiedelt ist. Zudem zeichnet das 3. Prinzip eine auffallende
Uneindeutigkeit auf, die P. Deussen bereits folgend vermerkt: »unter dem dritten Prin-
zipium versteht Bshme bald das Ineinander der beiden ersten als den Heiligen Geist,
bald auch die aus den sieben Qualititen ausgeflossene kosrperliche Natur.« (1911, 41)
Auch fiir Feuerbach erscheint es gerechtfertigt, die unterschiedlichen Qualititen mass-
geblich unter der Regie von Bshmes ersten beiden Prinzipien zu stellen (vgl. SWIII,
158). Ist doch das 3. Prinzip als Stitte menschlichen Daseins durch Bshme selbst vor-
nehmlich dadurch charakterisiert, dass es ein »vermengtes« Bild der beiden anderen
Prinzipien ist (vgl. z.B. 6Pk, 2, 3, 2, 6 und 2, 15), jedoch zeitlich bestimmt, d. h. begrenzt

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A- 255

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

zur Materie noch andere Komponenten hinzukommen, bleibt die we-
sentliche Quintessenz des Stindigens bei Adam die gleiche: »Als da
sich eine Schiedlichkeit {...) in einen eigenen Willen, tber die Tem-
peratur auszufahren erhebet, sich infasset und sich vom gantzen Wil-
len abbricht (...); wie Herr Lucifer, und die Seele Adams gethan ha-
ben, und noch heute in der menschlichen Scientz (= Begierde, Willen
D. S} geschicht, daraus ein Distel-Kind, falscher Scientz geboren
wird«®”, Die Stindigkeit des adamischen Willens in seiner Konfor-
mitit mit der luciferischen Willensart kann Boshme deshalb auch auf
folgenden gemeinsamen Nenner bringen: »die Demuth ward verach-
tet und verlassen, und ward an dessen statt die Feuers-Macht ange-
nommen.«** Darum auch Bohmes unaufhorliches Dringen, dass der
Mensch »bieget ihn (seinen Geist) in die allergréfieste Demuth vor
Gott (...) daf er nicht damit in eigene Liebe und Willen fahre, wie
Adam und Lucifer thiten, welche (...} sich vom Gantzen abbra-
chen.«*® (Hervorhebung D. S.)

Dieser Hintergrund nun begriindet die Bedeutsamkeit der Er-
[6sungstat Christi. Jesus markiert die Wende, in der sich die Offen-
barung Gottes wiederfindet, nachdem sie sich in der Dimension des
Kreatiirlichen verlustig gegangen ist. In Christus tritt Gottesoffenba-
rung erneut zu Tage, weil er das »ewige Spiel« mitzuspielen vermag
gemiss seiner massgeblichen Regel, die lautet: »Soll aber nun etwas
von dieser Selbheit, als vom grimmen Tode erloset, und wieder ins
Universal gebracht werden, als in die hochste Vollkommenheit, so
mufs es seiner Ichheit gantz ersterben, und in die Stille, als in Tod
der Gelassenheit, an der Natur Ende gehen«*®. Dieser Ubergang ist
durch Christus vollbracht worden. Aufgrund dessen kniipft Bohme
die innere Verbindung des Adams- und Christusgeschehnisses im
Knotenpunkt dieses Todes zusammen: »Der erste Adam fiel nieder
in Schlaff, als in Unmacht der Gottlichen Welt, und starb im Tode
des Todes: Der andere Adam ging in Tod des Todes ein, und nahm
den Tod des Todes in sich, als in Adams Menschheit, gefangen: Er
ward dem Tode ein Tod, und fiihrete das Leben, in die ewige Freyheit,

ist: »eines ist ewig, das ander ist auch ewig, und das dritte ist zerbrechlich. Eines hat
keinen Anfang, und das ander wir in dem ewigen unanfinglichen geboren, und das
dritte hat einen Anfang und Ende, und zerbricht wieder.« (3P, 16, 4)

*7 Gw, 2, 34.

38 Gw, 6, 40.

*9 Gw, 3, 28.

W Sg 12,20,

256  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wirklichkeit als Gottesgeschehen

aus dem Tode aus.«** Was im Glauben hiufig als eine Art Sithnetod
behandelt, den ein ergrimmter Gottvater aufgrund von menschlicher
Verschuldung seinem Sohn abverlangt, erfihrt durch Bohme augen-
scheinlich eine vollig andere Fundierung, wobei die einzelnen Ele-
mente der volkstiimlichen Fassung in seiner radikalen Uminterpre-
tation dennoch erhalten, oder mit Hegel gesprochen, aufgehoben
werden. In der Tat ist das Entkommen aus dem Zorn Gottes auch
gemiss der Bohmeschen Philosophie nur aufgrund eines Todes
moglich, in der Tat ist dieser Tod notwendig aufgrund einer Ver-
schuldung des Menschen. Was im Glauben jedoch in unterschied-
liche Positionen auseinanderzutreten pflegt: ergrimmter Gottvater,
stindige Menschen, einziger Sohn und seine einzigartige Siithnetat
im Tod, wird bei Bohme als eine in sich zusammenhingende, not-
wendige Bewegung ausgewiesen, die auf den Gesetzen der Grundlage
aller Wirklichkeit — der Theogonie — beruht. Der Mensch hat in sich
selbst »Gotteszorn« offenbar werden lassen®®?, indem er in sich nicht
das Wesen der Liebe zur Verwirklichung bringen konnte. Diese Ver-
wirklichung wurde verhindert durch die Stagnation der Willens-
bewegung im magnetischen Feld der Selbheit, wodurch der offenba-
rungskonstitutive Wandel ihrer Empfindlichkeitszone durch und in
die Demut nicht vollzogen wurde. Indem der Magnetismus des Ei-
genwillens nicht (auf-)brach, wurde die Offenbarungsregel gebro-
chen, kam das Wesen des Ganzen nicht in seine fiihlbare Erschei-
nung. In diesem Sinn erschliesst sich fir Bohme der eigentliche
Sinngehalt des alttestamentarischen Zerbrechens der mosaischen
Gesetzestafel: »Deswegen ward die Gesetz-Tafel zerbrochen, anzu-
deuten, daf3 der Menschliche Wille der Eigenheit nicht konte wieder
des Zorns Fundament siegen, er muste nur zerbrochen und getodtet,
und durch den Tod wieder in den heiligen Namen eingefiihret wer-
den. Deswegen muste Christus sterben, und den Menschlichen Wil-
len durch den Tod, durch die Holle, und durch dieses Fundament
durchfiihren; dann die eigene Annehmlichkeit eigenes Willens mag

%1 Sg 12, 9. Vgl. hierzu die erstaunliche Ahnlichkeit zur Hegelschen Interpretation des
Todes Christi, die kulminiert in folgender Zusammenfassung: »Der Tod Christi ist aber
der Tod dieses Todes selbst, die Negation der Negation. Denselben Verlauf und Prozefl
der Explikation Gottes haben wir im Reiche des Vaters gehabt: hier ist er aber, insofern
er Gegenstand des BewufBtseins ist« (»Philosophie der Religion«, Bd. 11, 1969, 292).

#2 3 Wenn man nun allhier redet vom Willen Gottes Zornes, daf3 er sich habe von der
Liebe abgebrochen, und wollen bildlich seyn; so muf8 mans nicht ausser der Creatur
verstehen« (BgO, 9, 7).

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A- 257

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

258

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

nicht in Gott bestehen.«*® In Christus endlich ist die menschliche
Seele wieder ins Gottesspiel ein »als ein wolgestimmet Instrument
in der Harmoney des Himmelreichs«*** eingebracht, nachdem sie
sich in Adam zunichst als »Spielverderber« manifestiert hatte. Chri-
stus machte sie wieder spielfihig, einzig indem er die Regel befolgte,
in der sich das »ewige Spiel« abzuspielen, d. h. zugleich auch zu voll-
enden und »prinzipiell« zu erneuern vermag®®. So wurde der »Zorn
Gottes in unsere Seele und inwendigem Gottlichen Grunde aus der
Ewigkeit Wesen, mit der hochtsten Liebe der Gottheit, in dem Name
Jesu tiberwandt, und wieder in die Gottliche Demuth und Gehorsam
transmutirte, da die zerrissene Temperatur unserer menschlichen Ei-
genschaft des Gehorsams und Wolwollens, wieder in die Gleichheit
oder Einigung der Eigenschaften einging. Alda war des Vaters
Grimm, {welcher war in unsern Lebens-Eigenschaften aufgewachet,
und sich zum Regenten in Seele und Leib gemacht, dadurch wir wa-
ren des Himmelreichs erstorben, und Kinder des Zorns worden, ) wie-
der in die Einige Liebe und Gleichheit Gottes gewandelt, und starb
unser menschlicher Eigen-Wille im Tode Christi seiner Ichheit und
Eigen-Wollens ab, und griinete der erste menschliche Willle, den
Gott aus seinem Geiste in Adam eingab, durch die Uberwindung der
Siissigkeit Gottes, in Christi himmlischen Blute wieder aus.«** Die
Bedeutung der Figur Jesu Christi besteht demnach darin, dass sich in
thr — auf creatiirlicher Ebene — der theogone Prozess wieder verwirk-
licht in der Findlichkeit Gottes. Christus als Gottesausdruck exempli-

# BgO, 11, 18-19.

*t Mm, 9, 18.

%5 In David Walsh’s Interpretation von Béhmes Christus-Bild wird im Zuge des Ver-
suchs, Bshme als Vorlaufer des Denkens einer innerweltlichen Erfiillung darzustellen,
diese Regel etwas heruntergespielt: » The sacrifice of Christ in making reparation for sin
still remained important, but it now tended to be rivaled by his revelatory role of em-
bodying the true inner unity of human and divine being (...). As a consequence, the
means of achieving salvation has come to consist less of loving surrender of self to the
outpouring grace of Got than of a resolute decision of the will to form itself anew after
the figure of oneness« (1983, 103. Hervorhebung D. S.). Im Hinblick auf Béhmes Beto-
nung des (von Christus verkdrperten!) Demutsaktes als Bedingung schlechthin fiir diese
sresolute« Willensentscheidung, die vornehmlich als »surrender of self« zu umschreiben
ist, scheint diese von Walsh vorgenommene Wertung an Bshmes eigentlichem Anliegen
vorbeizugehen.

6 ep, 46, 12-13

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wirklichkeit als Gottesgeschehen

fiziert diese Gottesbefihigung der Menschennatur und legt dabei die
zentrale Bedingung frei, unter der sich diese gebiert®.

8. Abschliessende Uberlegung

In Anbetracht dieses inneren Zusammenhangs zwischen Lucifer,
Adam und Jesus in Boshmes Perspektive eines dynamischen, sich stets
generierenden Gottesgeschehens bleibt jedoch eine grundsatzliche
Frage offen. Sie wurde bereits am Anfang des letzten Abschnitts the-
matisiert und ergibt sich aus dem Kerngedanken dieser theogonen
Spekulation von selbst. Vergegenwirtigt man sich namlich erneut
das eigentliche Fundament, auf dem dieses weltdeutende Gedanken-
gebiude ruht, so wird gerade die oben beschriebene Moglichkeit der
Gottesblockade zur Aporie. Wenn das Grundgeschehen aller Wirk-
lichkeit durch folgenden Satz auszudriicken ist: der »ungriindliche,
unfafiliche, unnatiirliche und uncreatiirliche Wille, welcher nur
Einer ist, und nichts vor Ihme noch hinter Ihme hat; welcher in sich
selber nur Eines ist, welcher als ein Nichts und doch Alles ist: Der ist
und heisset der Einige Gott; welcher sich in sich selber fasset und
findet, und Gott aus Gott gebieret«*® (Hervorhebung D. S.), dann
fragt sich, wie es tiberhaupt sein kann, dass sich Gott nicht in sich
selber fassen und finden kann, wie an den Daseinsméglichkeiten Lu-
cifers und Adams exemplarisch gemacht. Ist der Alles verursachende
Wille nur einer, der »nichts vor [hme noch hinter Thme hat«, und der
sich selbst durch alle Gestalten hindurch als Gott emp-findlich und
fihlbar werden will*®, so wird die Moglichkeit einer luciferischen
bzw. adamischen Blockade dieser gottlichen Selbstgeburt hochst pa-
radox*?. Wie kann der urgriindliche Wille sich gegen sich selbst wen-

%7 »Aber ich will einen ieden treulich gewarnet haben, obs geschehe, dafi Gottes Licht

in ihme aufginge, dafs er ja in grosser Demuth in der Gelassenheit stehen bleibe, als im
Tode Christi.« (ep 20, 31)

3 Gw, 1, 4.

# Vel. Gw 1, 9.

% Fine uniibersehbar irritierte Anmerkung zu dieser Aporie findet sich auch bei Feu-
erbach im Anschluss seiner Darstellung des luciferischen Bésen bei Bshme. Er erklart
zunichst die Erscheinung des Bosen in Lucifer mit der Aussage »erst da, wo das Bése
also fiir sich selber wird, wird das Bose Bdses, und ist als Boses offenbar und wirkliche,
wozu er dann in der Fussnote vermerkt: »Gerade aber dieser Punkt (...} ist auch der
Punkt, wo Jakob Béhme sich ginzlich in theologische Phantastik und Willkiir verliert,
chne dass er doch — freilich eine, iibrigens begreifliche Unméglichkeit — die Schwierig-
keit l6st. Und diese Schwierigkeit bietet sich ihm ungliicklicher Weise zweimal dar —

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A- 259

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

den, bzw. wieso wirkt sich seine Fretheit gegen sein Wesen aus?
Wenn die gesamte Offenbarungsbewegung getragen ist vom Willen
zur Selbstgeburt Gottes, wie kann es tiberhaupt sein, dass die gegen-
teiligen Qualititen zur Gottesempfindlichkeit offenbar werden
konnen? Und zwar eben nicht als notwendige Momente, die im
»Wandel« sich zur Fiihlbarkeit Gottes transmutieren, sondern im
willentlichen Beharren auf den Qualititen, die eben das Gegenteil
Gottes, »sofern er Gott heisst«, zur Offenbarung bringen.

Diese Fragen deuten ein noch grundsitzlicheres Denkproblem
an. Dieses lasst sich so formulieren: Wenn Gott die ewige Hervor-
bringung gottlicher Fihlbarkeit des »alles in allem« bedeutet, wie
kann diese Gottesgeburt zugleich nicht stattfinden? Ist namlich Gott
als dasjenige definiert, was sich als Gemiit des Ganzen ewig gebiert,
so scheint die Moglichkeit der Verhinderung dieser Geburt die Got-
tesdefinition an sich zu unterminieren (die sich ja gerade in threm
umfassenden, nichts ausschliessenden Charakter als gottlich mani-
festiert).

Schelling bietet eine Antwort auf diese Frage, indem er den
»Fall« Lucifers als weiteres notwendiges Moment der Theogonie er-
fasst, das sozusagen eine neue Offenbarungsebene eroffnet: die Stufe
des Geistes. Mit der Entstehung des Geistes entsteht auch eine neue
Dimension des Gegenwurfs, durch die sich die Entwicklung hindurch
bewegen muss®*. Auf Bshmes Denken jedoch kann diese Erklirung
keine Anwendung finden, weil die Offenbarung Gottes, die er zwar
in unterschiedlichen Momenten nachzeichnet, fiir thn zugleich ewig
vollendet ist. Gott ist je schon die Realisation der fihlbar geworde-
nen Einheit des Ganzen. Und zugleich vermag diese Einheit auf-
gebrochen zu sein, luciferisch blockiert, um »wiedererboren«, »ge-
funden« zu werden. Das Problem nochmals anders ausgedriickt: Auf
der einen Seite scheint das Offenbarungsspiel Gottes — im Gottes-
begriff | — ewig aufgegangen, auf der anderen Seite ist sein Ausgang
dramatisch offen. Dies ist wohl das Grundparadoxon des Bshme-
schen Gottesbildes.

Zunichst kann man vermeinen, dass damit lediglich der Unter-

erstlich bei dem Fall Lucifers, dann bei dem Fall Adams. Er hilft sich mit dem freien
Willen. Aber es bleibt eben absolut unbegreiflich und sinnlos, wie der freie Wille aus
der gottlichen Konkordanz heraustreten konnte. Es gibt aber keinen Ubergang von der
phantastischen Welt der Theologie zur wirklichen Welt.« (SW III, 170, Fussnote)

7 Vgl. 1983, 931.

260  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wirklichkeit als Gottesgeschehen

schied einer »ewigen« und »zeitlichen« Betrachtungsweise angespro-
chen sei, wodurch sich eine gewisse Hilfestellung fiir den Umgang
mit diesem Paradox anzubieten scheint. Was auf der Ebene des »Ewi-
gen« als »Geburt« zugleich ewig vollendet ist, geschieht auf der Ebe-
ne des »Zeitlichen« als »Prozess«. Auf diese Weise notiert Bohme
einmal zum Grund des Falls von Adam, dass das gottliche Gut in der
bewussten Entwicklung bis hin zu Christus »durch solchen Procefs in
der Wiedergeburt offenbar werden (muste), auf daf8 die Liebe und
Gnade Gottes erkant, und im Menschen offenbar wiirde«*2. Die zeit-
liche Offenbarungsebene deutet sich somit zu einem auseinander-
gezogenen Bild des Ewigen an. Ein Gedanke, der seine verwandte
Vorform bereits in der plotinischen Ausdeutung des platonischen
Diktums von der Zeit als »bewegtes Abbild der Ewigkeit«*” hat, ge-
mass der die Seele nur im »Nacheinander« den »Zusammenhang«
des Einen nachbilden kann®*. Aber dieser mogliche Konnex zwischen
einer »ewigen« und »zeitlichen« Ebene kann nicht besagen, dass da-
mit letztlich der zeitliche Prozess vorherbestimmt sei. Sonst wire
Bohmes ganzes Driangen auf den Vollzug der Demut hinfillig, sein
Beschworen der grossen Gefahr, in der das Leben schwebt, seine Hin-
weise auf die Bedeutung der Freiheit des Willens tiberfliissig, wenn
letztlich das ewige Spiel im Zeitlichen (halt zeitlich auseinandergezo-
gen) ohnehin vorherbestimmt wire.

Vielmehr lasst sich die Ungewissheit des Ausgangs dieses para-
doxen Spiels, das zugleich ewig aufgeht im Gottesbegriff selbst, auf
nichts anderes als die Pramissen desselben zurtickfiihren. Allein
schon die Ernstnahme des Ausdrucks des gottlichen Offenbarungs-
wegs als »Findung der Eigenschaften«® indiziert die Offenheit eines
Prozesses, der nicht vorprogrammiert ist. »Finden« impliziert einen
Vorgang, der nicht determiniert ist. Damit ist wiederum nichts ande-
res als Bshmes Grundpostulat der Freiheit des Willens expliziert, der
die Doppelbodigkeit eines sowohl seinem Wesen entsprechenden als
auch gerade aufgrund dieses Wesens sich nicht entsprechen miissen-
den Willens enthilt. Wobei sich dieses Grundaxiom wiederum nur
als die Ausbuchstabierung derjenigen Bedingung lesen lisst, die in
den Gottespradikaten der demiitigen Liebe oder »Demut der Lie-

2 Gw, 9, 110.

7> Timaios, 37. Strophe.

7 Vgl. Plotin, 1981, 128 (Enneade 111, Buch 7, Abschnitt 11).
7 Gw, 1, 9.

w

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T

261


https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

be«¥¢ gesetzt ist; denn diese Liebe gibt in ihrer (Selbst-)Uberwin-
dung das Anderssein frei, dessen sie als Liebe zugleich bedarf. D.h.,
das paradoxe Ineinander der Moglichkeit von Einheit und Unter-
schied, Fertigem und Offenem, Vollendetem und Unvollendetem ist
im Kern dieses Gottesbegriffs selbst zu orten. Wenn also die Offen-
barungsbewegung determiniert erscheint durch den Satz: »Denn was
Er (Gott) je von Ewigkeit gewolt hat, das ist Er selber«*”, dann ist
diese Determinierung zugleich aufgehoben durch genau dasjenige,
was »Er« ist. Oder anders formuliert: Die Gerichtetheit des ewigen
Willensvollzugs gewinnt sich nur aus der Ungerichtetheit, die dem
gottlichen Wesen in der Verkoppelung von Freiheit, Demut und Lie-
be gemiss ist.

Angesichts dessen kann man sich aber mit Dostojewskij in der
Figur des Ivan Karamasov fragen, ob der Preis einer so gedachten
Gottesoffenbarung nicht zu hoch sei, ob die Kosten, das Wesen der
Liebe sich in Freiheit »finden« zu lassen, die Offenbarung der Liebe
nicht insgesamt in Frage stellen®”®. Die Frage am Ende des zwanzig-
sten Jahrhunderts gefasst: ob eine Gottes-Offenbarung, gedacht als
»Findung« oder »Geburt« gottlicher Eigenschaften bzw. Qualititen,
die aus threm Wesen heraus Erscheinungen wie den Holokaust nicht
verhindern kann, nicht aufgrand eben der Liebe darauf hitte verzich-
ten sollen. In dieser Weise stellt sich die Theodizee-Frage erneut un-
ter den Pramissen der Béhmeschen Denkweise.

Dass sich bei Bohme keine Antwort auf eine solche Frage findet,
ldsst sich jedoch wiederum als Antwort auffassen. Und zwar, weil
Bohme eine solche Frage auf einem grundsitzlichen Missverstindnis
beruhend empfinden wiirde. Auf genau jenem Missverstindnis, von
dem er mit allen Mitteln abzubringen versucht: die Denkweise eines
»gesonderten« Gottes, der vor den Richtstuhl einer solchen Frage
tberhaupt zu ziehen wire. Gegenteilig ist der Mensch so wenig
trennbar vom gottlichen Offenbarungsprojekt, dass er diese Frage
genau so gut an sich selbst richten misste. Denn »Gott« ist keine

76 Gw, 4, 31.

77 Gw, 2, 4.

7 »Und was ist das fiir eine Harmonie, wenn es noch eine Hélle gibt? Ich will verzeihen
und umarmen und will nicht, daf noch gelitten werde. Und wenn die Leiden der Kinder
zu jener Summe von Leid, die zum Kauf der Wahrheit erforderlich ist, unbedingt hin-
zukommen miissen, so behaupte ich im voraus, dass die Wahrheit diesen Preis nicht
wert ist. (...) Ich will keine Harmonie, aus Liebe zur Menschheit will ich sie nicht. (...)
Ist doch diese Harmonie gar zu teuer eingeschitzt.« (1923, 447).

262  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wirklichkeit als Gottesgeschehen

externe Instanz der vorgegebenen Antworten auf den Sinn des Gan-
zen, sondern setzt den Sinnhorizont des Menchen vielmehr und
massgeblich als Ver-Antwortlichkeit. Die »Geburt«, das » Aufthun«
des Guten, welches Geschehen Bohme als Gott bezeichnet, liegt
jedem Menschen anheim. Die gottliche »Harmoney« hingt in threr
Aufkunft nicht von einem gesonderten gottlichen Subjekt ab,
sondern ist die aktuelle Aufgabe, in der sich menschliches Dasein
(vorifindet. In diesem Sinn fasst auch Grunsky zusammen:
»Menschsein heifit gar nichts anderes als im Ungrund wurzelnd aus
thm heraus die Lichtgeburt vollziehen konnen.«*”. In BsShmes Wor-
ten im »ungrundlichen Willen stehet der Seelen Ens, und will Gott
von ihme haben, es soll Gottliche Kraft gebiren«®® (Hervorhebung
D. S.). Oder noch deutlicher: »Alles was Gott der Vater hat und ist,
das soll in mir erscheinen, als eine Form oder Bild der Géttlichen
Welt Wesen; alle Farben, Kraft und Tugenden seiner ewigen Weis-
heit, sollen in und an mir, als an seinem Ebenbilde offenbar seyn, ich
soll die Offenbarung der geistlichen Gottlichen Welt seyn, und ein
Werckzeug des Geistes Gottes, darinnen Er mit [hme selber, mit die-
sem Halle, der ich selber bin, als mit seiner Signatur spielet: Ich soll
sein Instrument und Saitenspiel seines ausgesprochenen Wortes und
Halles seyn; und nicht alleine ich, sondern alle meine Mit-Glieder in
dem herrlichen zugerichteten Instrument Gottes; wir sind alle Saiten
in seinem Freudenspiel.«*®* (Hervorhebung D. S.) Das »Sollen« des
menschlichen Daseins besteht demnach darin, so zu werden, dass
der Mensch sich im gottlichen Selbstverhiltnis begreift: dass Gott in
thm mit sich selbst als mit seiner »Signatur« »spielt«. Im Entdecken,
dass das Offenbarwerden all dessen, was mit dem Géttlichen impli-
ziert ist, im Menschen selbst liegt, 16st sich die Verantwortung ein,
die dieser Gottesbegriff an den Menschen setzt. Die Hoffnung, die
damit konkret — und entgegen eines Jenseits-Aufschubs — gegeben

7 H. Grunsky, 1984, 198. Grunsky weist gegen Ende seines Werkes auf der Basis dieses
Menschenbildes nochmals auf die sMacht« hin, die dem Menschen nach B6hme zukom-
me, fiigt jedoch hinzu, dass der mit »gréfiter Macht« ausgestattete zugleich »demiiti-
ge(r) Kiinstler« sei, »der als Gottes Werkzeug dieselbe Harmonie, die er in seinem In-
nern errang, auch in der duflern Welt herzustellen vermag.« (1984. 300, Hervorhebung
D. S.) Der Ausdruck des »demiitigen« Kiinstlers, den Grunsky ohne weiteren Kommen-
tar eher beildufig einzustreuen scheint, fallt im Licht unserer Untersuchung in seiner
eigentlichen Treffsicherheit und Prizision auf.

#0 Gw, 8,57.

# Sg 12,13,

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T

263


https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

ist, besteht darin, dass das Realwerden gottlicher Liebe je jetzt ge-
schehen will, und geschehen kann, wenn im Zulassen gewollt.

Insofern verweist die Bohmesche Spekulation fiir die Antwort
auf den Sinn des Ganzen letztlich immer auf eine Praxis. Der Sinn
der Offenbarung Gottes kann dem Menschen nur aufgehen, wenn
der Mensch diesen Sinn in der Verwirklichung der Liebe Gottes in
sich aufgehen lasst. Der Kern dieser Spekulation fillt mit der Noti-
gung auf einen Vollzug zusammen, in dem sich das spekulative Wis-
sen wiederum erst einstellen kann. Diese Praxis, in der der Wille
Gottes als Liebeswillen aufzugehen vermag, ist — wie gezeigt — mass-
geblich mit dem Demutsbegriff verbunden. Er stellt die Regel dar,
durch die sich das Gottesspiel der menschlichen Seele im Mitspielen
offnet. Die Demut erweist sich demnach auf zweifache Weise als Be-
dingung zum Nachvollzug dieses Gottesverstindnisses: einmal darin,
dass sie im Kern dieser Offenbarungsspekulation zu denken ist, wo-
durch die Notwendigkeit des » Contrariums« und des tiberwindenden
»Streits« — jener seit Hegel immer wieder gepriesene Grundgedanke
Bohmes — sich erst offenbarungserdffnend auszuwirken vermag;
zum andern darin, dass die zentrale Stellung der Demut im Kern
dieser Spekulation zugleich tiber diese hinwegweist, um vom Denken
zum Leben zu treiben. Denn, so Bohme in aller Deutlichkeit: »Was
hilft mich die Wissenschaft, so ich nicht darinnen lebe ?«%?2.

Indem Bohme explizit die Demut dem Erfassen des »tiefen
Sinns« seiner Schriften voraussetzt®®, deutet sich dieser unhinter-
gehbare zirkuldre Zusammenhang zwischen einer Denk- und Seins-
art an, den er fiir den unbeschrinkten Nachvollzug seiner Gedanken
fordert. Damit liegt im Demutsbegriff sowohl die Geschlossenheit
dieser Weltanschauung wie ihre Offnung begriindet. Das macht das
Spannungsvolle des Begriffs aus, der als Schranke vor diesem Gedan-
kengeschehen zugleich Briicke ist — und dies auf unterschiedlichen
Ebenen. Denn, wie im Versuch der gedanklichen Nachzeichnung dar-
gelegt, fiihrt er das Offenbarungsgeschehen vom Ende zum Anfang
tber und vice versa, d. h. zum stindig erneuerten Aufgehen; zugleich
aber bedeutet er, dass dieser Gedanke erst durch die in ihm indizierte
Praxis zu einem wirklichen, ein-sehbaren Geschehen werden kann.
Als konstitutiver Kern der Béhmeschen Spekulation enthilt die De-
mut diesen Aufforderungscharakter zur Umsetzung in gelebte Wirk-

*2 ep, 12, 62.
# Vgl. Gw, Vor. 7.

264  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wirklichkeit als Gottesgeschehen

lichkeit in sich. Damit stellt sie die im Fokus dieses Denkens liegende
Uberschneidung von Verstehen und Vollziehen dar, die abschliessend
nochmals in Bohmes kraftvollen Worten zusammengefasst sei: »Also
verstehets endlich in dem Wege: Gott ist selber alles und in allem;
aber Er gehet aus dem Grimme aus, und findet die Licht- und Kraft-
Welt in sich selber, Er machet sie selber, daf3 also der Grimm mit allen
Gestalten nur eine Ursache des Lebens (und sich selber in grossen
Wundern finden) sey. Er ist der Grund und Ungrund, die Freyheit
und auch die Natur, in Licht und Finsternif$; und der Mensch ists
auch alles, so er sich nur also selber suchet und findet, als Gott. Un-
ser gantzes Schreiben und Lehren langet nur dahin, wie wir uns
miissen selber suchen, machen und endlich finden; wie wir miissen
gebiren, dafd wir ein Geist mit Gott sind, daf$ Gott in uns sey, und wir
in Gott, dafd Gottes Liebe-Geist in uns sey das Wollen und auch das
Thun, und dafs wir der Angst-Qual entrinnen«.®*

# Mw I, 10, 6-7.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

ttps://dol.org/10.5771/8783495097475-131 - am 18.01.2026, 09:22:36. Access - [T

265


https://doi.org/10.5771/9783495997475-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	I.  Überleitende Bemerkungen
	2.  Einleitendes zur Denkeigenart Böhmes

	1.  Von Eckhart zu Böhme
	II.  Aspekte des Böhmeschen Demutsbegriffs
	1.  Demut als Bedingung eines universalen Denkanspruchs
	2.  Spannungsfeld der Demut
	3.  Weitere Freilegung in Absetzung von Luther

	III.  Gefahrenzone Mensch
	1.  Ambivalentes Selbst
	2.  Imago dei in Demut
	3.  Imago irae ohne Demut
	4.  Ende der Ichheit als Anfang Gottes: zur Transformationsleistung der Demut

	IV.  Wirklichkeit als Gottesgeschehen
	1.  Einstieg
	2.  Gottdenken als Selbstdenken
	3.  Von Einheit zu Eigenheit
	4.  Die Empfindlichkeit des Unterschieds
	5.  Von Eigenheit zu Einigkeit
	6.  Demut als Regel und Empfindlichkeit des Gottesspiels
	7.  Demutsverweigerung als Offenbarungsblockade
	8.  Abschliessende Überlegung


