
 

 

4. Anerkennungsverhältnisse und Kritik 
            

 
 
 

4.1 AUSGANGSPUNKT UND ZIELSETZUNGEN DER

 HONNETHSCHEN ANERKENNUNGSTHEORIE 
 

Aus den im vorhergehenden Kapitel rekonstruierten Auseinandersetzungen mit 
früheren Entwürfen kritischer Theoriebildung ergeben sich für Honneth die Anfor-
derungen, denen die eigene Entwicklung einer kritischen Theorie der Anerkennung 
genügen können soll. Zum einen muss, um die normativen Grundlagen der Kritik 
herausarbeiten und begründen zu können, die Beschränkung auf den Begriff der 
Arbeit als grundlegender menschlicher Tätigkeitsweise überwunden und diese 
Grundlage vielmehr in der spezifischen Dynamik intersubjektiver Kommunikati-
onsformen verankert werden. Zum anderen, und hier beginnt Honneth sich von der 
Habermasschen Konzeption abzusetzen, soll diese normative Grundlage so formu-
liert werden, dass sie a. systematisch mit bestehenden Unrechterfahrungen ver-
knüpft werden kann und es b. zugleich möglich ist, die gesellschaftliche Entwick-
lung nicht als Produkt von Rationalisierungsprozessen, sondern als Ergebnis von 
Konflikten zu rekonstruieren, die sich aus diesen Unrechtserfahrungen ergeben. 
Gegenüber Habermas betont Honneth somit den konfliktären Charakter sozialer 
Prozesse; Konflikt, nicht Koordination wird zum zentralen Merkmal kommunikati-
ven Handelns. Insofern lässt sich der Anspruch Honneths an die eigene Theoriebil-
dung tatsächlich als linkshegelianische „interne Radikalisierung“ des kommunikati-
onstheoretischen Paradigmas fassen.1 Im Gegensatz zu Marx fasst er diese Konflik-
te dabei so, dass sie als Ausdruck moralischer Ansprüche, als Ausdruck des Kamp-

                                                            
1  Vgl. Boltanski, Luc und Honneth, Axel,  Soziologie der Kritik oder Kritische Soziologie? 

Ein Gespräch mit Robin Celikates, in: Jaeggi, Rahel; Wesche, Tilo (Hrsg.): Was ist Kri-

tik?, Frankfurt an Main 2009, S.87 und 89. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003 - am 14.02.2026, 09:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


88 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

fes um Anerkennung der jeweiligen Selbstverständnisse der Akteure verstanden 
werden können.2 

Der Bezug auf soziale Konflikte soll also in die kritische Theorie reintegriert 
werden; dabei aber wird gleichzeitig herausgearbeitet, inwiefern in den unterschied-
lichen sozialen Konflikten schon eine Bezugnahme auf gemeinsam geteilte norma-
tive Grundüberzeugungen vorausgesetzt ist. Damit lässt sich der Honnethsche An-
satz auch als ein Versuch interpretieren, einen Begriff der Gesellschaft zu entwi-
ckeln, mit dem die Wahrung gesellschaftlicher Einheit und soziale Konflikte nicht 
als Gegensätze gedacht werden müssen, sondern gezeigt werden kann, inwiefern in 
sozialen Konflikten gemeinsam geteilte Kriterien der Anerkennung vorausgesetzt 
sind, an denen sich die Aushandlung konfligierender Ansprüche und ebenso die So-
zialkritik orientiert. Die kritische Theorie muss dann die bestehenden Formen der 
Anerkennung und die ihnen innewohnenden normativen Potentiale bestimmen und 
in Bezug auf sie ihre eigenen Forderungen begründen. Schon in „Kritik der Macht“ 
wendet Honneth gegen Foucault ein, dass die von diesem thematisierte Dimension 
sozialer Kämpfe sich nur dann theoretisch begreifen lasse, wenn diese Kämpfe als 
Momente eines übergreifenden Prozesses gesellschaftlicher Konsensbildung ver-
standen werden.3 

Deshalb erfüllt der von Honneth vollzogene Rückgriff auf die frühen Jenaer 
Schriften Hegels eine völlig andere Funktion als bei Habermas; Ziel ist hier nicht 
die Differenzierung zwischen Arbeit und Interaktion, sondern im Gegenteil der 
Versuch, Habermas’ handlungs- und gesellschaftstheoretische Dualismen zu ver-
meiden, indem über die Rekonstruktion des Hegelschen Anerkennungsverständnis-
ses ein Leitbegriff für unterschiedliche, auch den Bereich der gesellschaftlichen Ar-
beitsteilung einbegreifende, interindividuelle Praxen entwickelt wird. Zugleich soll 
es der Anerkennungsbegriff ermöglichen, die normative Grundlage der Kritik zu 
bestimmen und bestehende Unrechtserfahrungen und Ansprüche auf Anerkennung 
mit sozialen Bewegungen und gesamtgesellschaftlichen Entwicklungen zu verknüp-
fen. 

Diese theoretischen Weichenstellungen und unterschiedlichen Anforderungen, 
die an den Begriff der Anerkennung gestellt werden, bilden einen wichtigen Hinter-
grund für zentrale und im weiteren Verlauf zu entwickelnde Probleme der Honneth-
schen Konzeption. Die Ausblendung zweckrationaler Handlungsorientierungen und 
-systeme trägt zu der insbesondere von Nancy Fraser thematisierten Unklarheit bei, 

                                                            
2  Vgl. Deranty, Jean-Philippe und Renault, Emmanuel, Politicising Honneths Ethics of 

Recognition, in: Thesis Eleven 88 (1), 2007, S. 96. Zumindest ist dies Anspruch; eventu-

ell jedoch liegt dem eine verkürzte Marxrezeption zu Grunde. 

3  Vgl. Honneth, Axel, Kritik der Macht. Reflexionsstufen einer kritischen Gesellschafts-

theorie, Frankfurt am Main 1989, S. 217 und S. 110. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003 - am 14.02.2026, 09:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNUNGSVERHÄLTNISSE UND KRITIK | 89 

 

 

wie die normativen Forderungen nach der Einlösung bestehender Anerkennungsan-
sprüche mit den Eigendynamiken institutionalisierter Handlungszusammenhänge, 
insbesondere von Marktordnungen, vermittelt werden können.4 Dies lässt sich zu 
der These zuspitzen, dass Honneth, zumindest in seinen frühen Schriften, die dua-
listische Entgegensetzung von System und Lebenswelt nur vermeidet, indem er sich 
auf die Rekonstruktion unterschiedlicher Prinzipien der Sozialintegration be-
schränkt und demgegenüber die Bestimmung bestehender Formen der Systemin-
tegration, also der funktionalen Verkettung von Handlungsfolgen, und damit zu-
sammenhängende Ursachen von Unrechtserfahrungen weitestgehend vernachläs-
sigt. Das andere Problem ergibt sich letztlich aus dem skizzierten Konfliktverständ-
nis. Wenn nämlich unterschiedliche Ansprüche auf Anerkennung nur dann als legi-
tim gelten können, wenn sie sich auf bestehende und im Rahmen der Theorie her-
auszuarbeitende Prinzipien der Anerkennung berufen, wird fraglich, wie es der 
praktischen und der theoretischen Kritik möglich ist, den Rahmen der bestehenden 
Gesellschaftsordnung zu transzendieren. Insofern gibt der Honnethsche Rückgriff 
auf Hegel einem Marxschen Einwand gegenüber diesem neue Aktualität: Wo bleibt 
gegenüber der angeblichen Vernünftigkeit des Wirklichen die des zu Verwirkli-
chenden? 

 
 

4.2 NORMATIVE GRUNDLEGUNG: ANERKENNUNG UND

 SELBSTVERHÄLTNIS 
 
Vor dem Hintergrund der im vorigen Abschnitt entwickelten These, wonach sich 
Ausmaß an sozialen Unrechtserfahrungen nicht unmittelbar in der Öffentlichkeit 
oder in der Bildung sozialer Bewegungen niederschlägt und des zugleich bestehen-
den Anspruchs, die eigenen normativen Kriterien der Kritik in der vorwissenschaft-
lichen gesellschaftlichen Praxis zu verankern, verfolgt die Theorie der Anerken-
nung insofern einen negativen Ansatz, als sie zunächst von einer Phänomenologie 
bestehender moralischer Unrechtserfahrungen ausgeht. Die ausschließliche Bezug-
nahme auf die Forderungen etablierter sozialer Bewegungen droht demgegenüber, 
bestehende Ausschlüsse aus der politischen Öffentlichkeit unreflektiert mit zu re-
produzieren. 

In einer solchen Phänomenologie moralischer Verletzungen zeigt sich schon auf 
einer grundlegenden Ebene, dass der Unterschied zwischen moralischen Verletzun-
gen und bloßem Unglück nur dann erläutert werden kann, wenn eine moralische 
Verletzung als Ergebnis einer gegen das Wohlsein der Person gerichteten Handlung 

                                                            
4  Vgl. Honneth, Axel und Fraser, Nancy, Umverteilung oder Anerkennung? Eine politisch-

philosophische Kontroverse, Frankfurt am Main 2003, S. 242ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003 - am 14.02.2026, 09:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


90 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

verstanden wird. Im Falle einer Ohrfeige etwa ist es nicht der physische Schmerz 
selbst, der die Verletzung ausmacht, sondern der Umstand, dass sie als Ausdruck 
der Missachtung der psychischen Integrität des Betroffenen verstanden wird. Dem-
entsprechend wird „eine physische Verletzung dann zu einem moralischen Unrecht, 
wenn der Betroffene darin eine Handlung zu erblicken hat, die ihn intentional (!) in 
einem wesentlichen Aspekt seines Wohlseins missachtet [...].“5 Dass Honneth hier 
die bewusste Intention der Missachtung für notwendig hält, hängt m.E. in erster Li-
nie damit zusammen, dass er umgekehrt in positiver Hinsicht nur solche Handlun-
gen als Akte der Anerkennung verstehen will, die als Ausdruck einer eigenständi-
gen Handlungsabsicht, die auf die positive Bestätigung des Anderen zielt, gelten 
können.6 Gerade aus der Perspektive einer Phänomenologie moralischer Unrecht-
serfahrungen erscheint mir diese Bestimmung allerdings insofern unplausibel zu 
sein, als schon Formen mangelnder Beachtung und Ignoranz, beiläufige Gesten und 
Bemerkungen, in denen sich indirekt ein bestimmtes Verständnis des Anderen aus-
drückt und nicht erst die bewusste Missachtung als Verletzung der eigenen psychi-
schen Integrität und der eigenen Ansprüche erfahren werden können. Zudem wird 
in einer solchen Fassung unklar, inwiefern institutionalisierte Praktiken und Formen 
des sozialen Ausschlusses, die sich gerade auch unabhängig von den bewussten Ab-
sichten der Beteiligten durchsetzen,7 als Ursache von Unrechtserfahrungen begrei-
fen lassen. Gegenüber dieser zu eng gefassten Bestimmung scheint es mir sinnvoll, 
moralische Unrechtserfahrungen von bloßem Unglück zu unterscheiden, indem ers-
tere auf verantwortbare Handlungen Einzelner oder gemeinsame Praktiken zurück-
geführt werden, in denen sich direkt oder indirekt ein bestimmtes Verständnis des 
betroffenen Selbst ausdrückt, welches dessen eigenem Selbstverständnis nicht ge-
recht wird.   

Ein solcher Zusammenhang zwischen Formen der Missachtung und der Verlet-
zung der psychischen Integrität kann jedoch, und an dieser Stelle lässt sich wieder 
an Honneths Argumentation anschließen, nur auf der Grundlage der folgenden An-
nahmen verständlich gemacht werden: 

1. Ist davon auszugehen, dass menschliche Lebensformen dadurch gekenn-
zeichnet sind, dass die in ihnen lebenden Individuen eine je spezifische Art des 

                                                            
5  Honneth, Axel, Zwischen Aristoteles und Kant. Skizze einer Moral der Anerkennung, in: 

ders., Das Andere der Gerechtigkeit. Aufsätze zur praktischen Philosophie, Frankfurt am 

Main 2000, S. 180. 

6  Honneth Axel, Anerkennung als Ideologie. Zum Zusammenhang von Moral und Macht, 

in: ders., Das Ich im Wir. Studien zur Anerkennungstheorie, Frankfurt am Main 2010, S. 

110-11. 

7  Etwa Ausschlüsse aus dem Arbeitsmarkt. Ich werde dieses Problem in der Diskussion des 

Übergangs von der Gerechtigkeitskonzeption zur Gesellschaftstheorie wieder aufnehmen. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003 - am 14.02.2026, 09:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNUNGSVERHÄLTNISSE UND KRITIK | 91 

 

 

Selbstverhältnisses ausbilden; sie sich also reflexiv und damit auch evaluierend auf 
ihre eigenen Gedanken, Handlungen und Wünsche beziehen. Ohne diese Annahme 
kann der entsprechende Gegenstandsbereich deshalb nicht erschlossen werden, weil 
es dieses Selbstverständnis ist, das in moralischen Unrechtserfahrungen verletzt 
wird. 

2. Die Möglichkeit einer solchen Verletzung des jeweiligen Selbstverhältnisses 
ist allerdings  nur dann gegeben, wenn die Individuen zum Aufbau einer positiven 
Selbstbeziehung, auf die zustimmenden bzw. bestätigenden Bezugnahmen Anderer 
angewiesen sind. In diesen Verletzungserfahrungen zeigt sich also, dass die Bildung 
eines bestimmten Selbstverhältnisses von der Erfahrung intersubjektiver Anerken-
nung abhängt. 

3. Vor diesem Hintergrund sind schließlich moralische Verletzungen deshalb als 
persönliche Beschädigungen zu verstehen, weil durch sie Erwartungen enttäuscht 
werden, deren Erfüllung für den Aufbau einer positiven Selbstbeziehung notwendig 
ist.8 

 
Ausgehend von einer so bestimmten „formalen Anthropologie“9, die zeigt, inwie-
fern die menschliche Selbstverwirklichung auf bestimmte Formen intersubjektiver 
Anerkennung angewiesen ist, versucht Honneth nun einen anerkennungstheoretisch 
gefassten Begriff der Moral zu entwickeln. 

Dieser Moralbegriff soll es, und das ist auch für dessen Gerechtigkeits- und Ge-
sellschaftsverständnis entscheidend, erlauben, zwischen neoaristotelischen und kan-
tianischen Ansätzen zu vermitteln. Der Kantische Ansatz muss nach Honneth, inso-
fern er den Handelnden für die Überprüfung der Verallgemeinerbarkeit ihrer Hand-
lungsmaximen eine unparteiische Perspektive abverlangt, gegenüber persönlichen 
Bindungen, Gefühlen und Absichten motivational kraftlos bleiben; womit auch un-
klar wird, wie den entsprechenden moralischen Kriterien praktische Wirksamkeit 
zukommen soll. Wenn zudem moralische Entscheidungen stets vor dem Hinter-
grund einer Vielzahl von Handlungsabsichten, Wünschen und Erwartungen vollzo-
gen werden, dann kann der Prozess der Entscheidungsfindung nicht als Anwendung 
eines einzigen Prinzips, sondern nur als konflikthafte Integration verschiedener 

                                                            
8  Vgl. zu diesen Annahmen: Honneth, Axel, Zwischen Aristoteles und Kant. Skizze einer 

Moral der Anerkennung, in: ders., Das Andere der Gerechtigkeit. Aufsätze zur prakti-

schen Philosophie, Frankfurt am Main 2000, S. 180. 

9  Vgl. Honneth, Axel, Pathologien des Sozialen. Tradition und Aktualität der Sozialphilo-

sophie, in: Das Andere der Gerechtigkeit. Aufsätze zur praktischen Philosophie, Frank-

furt am Main 2000, S. 69. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003 - am 14.02.2026, 09:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


92 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

Hinsichten gefasst werden.10 Aristotelische Ansätze, die für die Begründung von 
Normen von einer ethischen Theorie des guten Lebens ausgehen, haben demgegen-
über das Problem, Forderungen nach der Berücksichtigung Anderer nicht mehr 
plausibel integrieren zu können; zudem ist fraglich, ob es gegenwärtig noch mög-
lich ist, allgemeine Bestimmungen des guten Lebens überhaupt anzugeben, ohne 
dabei die Vielfalt individueller Lebensentwürfe zu verfehlen.11 

Eine Vermittlung zwischen diesen Konzeptionen, eine Integration dieser ver-
schiedenen moralphilosophischen Ansätze ist nach Honneth deshalb notwendig, 
weil sich in diesem skizzierten Dilemma auch das des handelnden Akteurs selbst 
ausdrückt. 

 
„Mithin befindet sich die Moraltheorie heute in einer Situation, die in auffälliger Weise der-

jenigen ähnelt, in die der moralische Akteur im alltäglichen Handeln stets schon verstrickt ist: 

Auf der einen Seite Empfindungen der Schuld oder Reue bei der Vernachlässigung von 

Pflichten, die sich aus verallgemeinerter Perspektive als moralisch zwingend erweisen, auf 

der anderen Seite Gefühle der Verzweiflung oder des Aufbegehrens bei der Preisgabe von in-

dividuell bedeutsamen Lebenszielen, die mit den moralischen Forderung einer unparteiischen 

Vernunft unvereinbar scheinen.“12 

 
Ein anerkennungstheoretisch gefasster Begriff der Moral vermag die geforderte 
Vermittlung deshalb zu leisten, weil hier als moralische Pflichten die Akte der An-
erkennung bestimmt werden können, die für die Ausbildung einer positiven Selbst-
beziehung der Adressaten dieser Akte notwendig sind. Moral gilt dann als Inbegriff 
von Einstellungen, „die wir wechselseitig einzunehmen verpflichtet sind, um ge-
meinsam die Bedingungen unserer persönlichen Integrität zu sichern [...]“13, oder, 
stärker noch, als interindividuelle Voraussetzung der „Ermöglichung von Selbst-
verwirklichung“.14 Entscheidend für die Integration beider Theorieansätze ist dabei 
die Unterscheidung zwischen dem Zweck der Moral und der Praxis der Rechtferti-
gung. Das aristotelische Grundmotiv ist in dieser Konzeption insofern enthalten, als 
die Moral eine teleologische Bestimmung erhält: Sie ist auf den Zweck des mensch-
lichen Wohlergehens bzw. der Selbstverwirklichung hin ausgerichtet. Für Honneth 

                                                            
10  Vgl. Honneth, Axel, Zwischen Aristoteles und Kant. Skizze einer Moral der Anerken-

nung, in: ders., Das Andere der Gerechtigkeit. Aufsätze zur praktischen Philosophie, 

Frankfurt am Main 2000, S. 171. 

11  Vgl. ebd., S. 172. 

12  Ebd., S. 172. 

13  Ebd., S. 185. 

14  Honneth, Axel, Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer Konflikte, 

Frankfurt am Main 1994, S. 276. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003 - am 14.02.2026, 09:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNUNGSVERHÄLTNISSE UND KRITIK | 93 

 

 

liegt in diesem mangelnden Rückbezugs des Zwecks der Moral auf die konkreten 
Ziele der Individuen das zentrale Defizit der Kantischen Theorietradition.15 An den 
jeweiligen Auffassungen des Guten bemessen sich Sinn und Umfang der Moral. Ein 
Kantischer Grundgedanke bleibt hier zugleich insofern erhalten, als die Rechtferti-
gung konkreter Ansprüche und Verpflichtungen in der Alltagspraxis stets aus uni-
versalisierungsfähigen Gründen erfolgen muss.16 Dementsprechend steht 

 
„der anerkennungstheoretische Ansatz [...] in der Mitte zwischen einer auf Kant zurückge-

henden Moraltheorie und den kommunitaristischen Ethiken: mit jener teilt er das Interesse an 

möglichst allgemeinen Normen, die als Bedingungen für bestimmte Möglichkeiten aufgefasst 

werden, mit diesen aber die Orientierung am Zweck der menschlichen Selbstverwirkli-

chung.“17 

 
Diese moralphilosophischen und anthropologischen Überlegungen werden in einem 
weiteren Schritt für die Entwicklung einer bestimmten Konzeption sozialer Gerech-
tigkeit und damit für die Bestimmung der normativen Grundlage einer kritischen 
Theorie der Gesellschaft in Anspruch genommen. Der entscheidende Gedanke ist 
dabei der, dass die interindividuellen Bedingungen der Sicherung der persönlichen 
Integrität nicht nur als Inbegriff einzelner Akte der Anerkennung gefasst werden 
können, zu denen die einzelnen Individuen jeweils wechselseitig verpflichtet sind, 
sondern gleichfalls in der Gestaltung von Institutionen ihren Niederschlag finden 
müssen. Die Individuen haben nicht nur gegenüber ihren direkten Interaktionspart-
nern den Anspruch, sich ihrer Bedürfnisse und Fähigkeiten zu versichern, die sie als 
Person konstituieren, sondern ebenso gegenüber den Institutionen, in denen sie ihr 
Leben führen. Insofern sie also auch die institutionellen Bedingungen individueller 
Selbstverwirklichung thematisiert, wird die über die Phänomenologie moralischer 
Unrechtserfahrungen erschlossene formale Anthropologie zugleich zur entschei-
denden Quelle für die Begründung einer kritischen Sozialphilosophie und die Diag-
nose sozialer Pathologien. „Als Inbegriff der Normalität einer Gesellschaft müssen 

                                                            
15  Vgl. ebd., S. 275. 

16  Vgl. Honneth, Axel, Zwischen Aristoteles und Kant. Skizze einer Moral der Anerken-

nung, in: ders., Das Andere der Gerechtigkeit. Aufsätze zur praktischen Philosophie, 

Frankfurt am Main 2000, S. 185. 

17  Honneth, Axel, Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer Konflikte, 

Frankfurt am Main 1994, S. 276. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003 - am 14.02.2026, 09:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


94 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

dann kulturabhängig die Bedingungen gelten, die ihren Mitgliedern eine unverzerrte 
Form der Selbstverwirklichung erlauben.“18 

 
Der Begriff der Anerkennung ermöglicht es somit, soziale Unrechtserfahrungen be-
grifflich zu fassen, ohne dabei an ein nur theoretisch unterstelltes Interesse oder 
faktisch etablierte soziale Bewegungen zurückgebunden zu werden.19 Entsprechend 
der oben formulierten Ansprüche kann nun gegen die marxistische Beschränkung 
auf einen zweckrational gefassten Interessenbegriff gezeigt werden, dass jede Ge-
sellschaft gegenüber ihren Mitgliedern insofern rechtfertigungsbedürftig ist, als sie 
normative Erwartungen an ihren jeweiligen Interaktionszusammenhang herantra-
gen, und dies, entgegen der Habermasschen Beschränkung auf etablierte soziale 
Bewegungen, auch dann, wenn diese Erwartungen und die Enttäuschungen dieser 
Erwartungen nicht die Schwelle der öffentlichen Aufmerksamkeit überschreiten. 
Was hier erwartet wird, ist die Anerkennung der bestehenden Identitätsansprüche; 
das Ausbleiben einer solchen Anerkennung wird somit als soziales Unrecht erlebt; 
eine bestehende institutionelle Ordnung gilt unter diesen Umständen als nicht hin-
reichend gerechtfertigt.20 „Die Subjekte nehmen institutionelle Vorgänge dann als 
soziales Unrecht wahr, wenn sie dadurch Aspekte ihrer Persönlichkeit mißachtet 
sehen, auf deren Anerkennung sie ein Anrecht zu haben glauben.“21 Spätestens 
wenn Anerkennungsformen nicht nur als Verhältnis zwischen Alter und Ego, son-
dern auch als Verhältnis zwischen einzelnen Individuen und bestehenden Institutio-
nen gefasst werden sollen, muss jedoch, wie erwähnt, die Beschränkung auf einen 
„expressiven“, das heißt auf die Unterstellung einer eigenständigen Handlungsab-
sicht angewiesenen Begriff der Anerkennung aufgegeben werden.22 

Umgekehrt sind bestimmte institutionelle Ordnungen nur dann legitim, wenn sie 
verlässliche Formen intersubjektiver Anerkennung ermöglichen und dementspre-
chend als Realisierung spezifischer intersubjektiver Bedingungen verstanden wer-
den können, die für die Entwicklung der Persönlichkeit und die Möglichkeit indivi-

                                                            
18  Honneth, Axel, Pathologien des Sozialen. Tradition und Aktualität der Sozialphilosophie, 

in: ders., Das Andere der Gerechtigkeit. Aufsätze zur praktischen Philosophie, Frankfurt 

am Main 2000, S. 57. 

19  Vgl. Honneth, Axel, Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer Kon-

flikte, Frankfurt am Main 1994, S. 150. 

20  Vgl. Honneth, Axel, Umverteilung als Anerkennung. Eine Erwiderung auf Nancy Fraser, 

in: Honneth, Axel und Fraser, Nancy, Umverteilung oder Anerkennung? Eine politisch-

philosophische Kontroverse, Frankfurt am Main 2003, S. 152f. 

21  Ebd., S. 156. 

22  Vgl. Deranty, Jean-Philippe und Renault, Emmanuel, Politicising Honneths Ethics of 

Recognition, in: Thesis Eleven 88, 1, 2007, S. 101. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003 - am 14.02.2026, 09:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNUNGSVERHÄLTNISSE UND KRITIK | 95 

 

 

dueller Selbstverwirklichung notwendig sind. Die persönliche Identitätsbildung gilt 
damit auch als das Worumwillen aller Forderungen nach sozialer Gerechtigkeit.23 
Sind die institutionellen Ordnungen einer Gesellschaft „nun so beschaffen, daß sie 
nicht das Maß an Anerkennung bereitstellen, das zur Bewältigung jener verschiede-
nen Identitätsaufgaben nötig ist, so muß das als Indikator für die Fehlentwicklung 
einer Gesellschaft gelten.“24 

Um verschiedene Formen der in dieser Weise interpretierten Unrechtserfahrun-
gen unterscheiden zu können, muss zunächst die moralische Ordnung einer Gesell-
schaft, d.h. das in ihr enthaltene Anerkennungsgefüge entschlüsselt werden. Bevor 
ich mich dieser empirisch-gesellschaftstheoretischen Konkretisierung der Honneth-
schen Anerkennungskonzeption zuwende, will ich kurz auf dieser noch formalen 
Ebene skizzieren, inwiefern auch das Gerechtigkeitsverständnis Honneths als Ver-
such zu verstehen ist, zwischen kommunitaristischen und liberalen Ansätzen zu 
vermitteln. 

Gegenüber liberalen Gerechtigkeitstheorien wendet Honneth ein, dass diese 
sich, weil sie den Begriff der Freiheit allein als Verwirklichung individuell gewähl-
ter Ziele und somit implizit als Unabhängigkeit von den Einflüssen Anderer verste-
hen, in ihrer Konzeption sozialer Gerechtigkeit auf die Bestimmung der dafür not-
wendigen Rechtsansprüche und zu verteilenden Güter beschränken. „Weil jede Ab-
hängigkeit von anderen als eine Gefährdung von individueller Freiheit betrachtet 
wird, kann diese nur sichergestellt werden, wenn jeder einzelne über genügend all-
gemein geschätzte Mittel verfügt, um seine eigenen Lebenspläne ausführen zu kön-
nen.“25 Damit aber die Akteure überhaupt bestimmte Güter als wertvolle Bedingun-
gen für die Realisierung ihrer Lebenspläne verstehen können, ist schon vorausge-
setzt, dass sie mit ihren Bedürfnissen und Fähigkeiten vertraut sind und diese als 
wertvoll verstehen. Diese positive Selbstbeziehung, die schon für das Erstellen in-
dividueller Lebensziele vorausgesetzt ist, wird erst in Verhältnissen intersubjektiver 
Anerkennung erworben. „Zur Autonomie gelangen wir vielmehr auf intersubjekti-
ven Wegen, indem wir uns nämlich durch die Anerkennung seitens anderer Perso-
nen als Wesen zu verstehen lernen, deren Bedürfnisse, Überzeugungen und Fähig-

                                                            
23  Vgl. Honneth, Axel, Die Pointe der Anerkennung. Eine Entgegnung auf die Entgegnung, 

in: Honneth, Axel und Fraser, Nancy, Umverteilung oder Anerkennung? Eine politisch-

philosophische Kontroverse, Frankfurt am Main 2003,  S. 209. 

24  Honneth, Axel, Die soziale Dynamik von Mißachtung. Zur Ortsbestimmung einer kriti-

schen Gesellschaftstheorie, in: ders., Das Andere der Gerechtigkeit. Aufsätze zur prakti-

schen Philosophie, Frankfurt am Main 2000, S. 103. 

25  Honneth, Axel, Das Gewebe der Gerechtigkeit. Über die Grenzen des zeitgenössischen 

Prozeduralismus, in: ders., Das Ich im Wir. Studien zur Anerkennungstheorie, Frankfurt 

am Main 2010, S. 55. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003 - am 14.02.2026, 09:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


96 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

keiten es wert sind, verwirklicht zu werden [...].“26 Dieses Argument wendet Hon-
neth ebenfalls gegen Habermas' diskursethischen Ansatz. Die Fähigkeit und die Be-
reitschaft zur Kommunikation setzt schon voraus, dass die Individuen mit ihren Be-
dürfnissen vertraut und in der Lage sind, ihre Überzeugungen zu vertreten; und die-
se Selbstbeziehung wiederum kann nur in dem Diskurs gegenüber vorgängigen 
Verhältnissen intersubjektiver Anerkennung erworben werden. Vor dem Hinter-
grund dieser Überlegungen wird zudem eine weitere Voraussetzung dieser Ansätze 
problematisch: In ihrer Konzentration auf Rechtsansprüche und zu verteilende Gü-
ter musste zwangsläufig in erster Linie der Staat als zentrale verantwortliche In-
stanz für die Realisierung sozialer Gerechtigkeit erscheinen. Damit jedoch wird, 
wie noch zu zeigen sein wird, in diesen Theorien nur ein bestimmtes Element der 
vielfältigen für die Bildung einer positiven Selbstbeziehung notwendigen Anerken-
nungsverhältnisse herausgearbeitet. Weil sie diese entscheidende Rolle der Einge-
bundenheit der Individuen in umfassende Verhältnisse sozialer Anerkennung ver-
kennen, können sie dann überdies die vielfältigen Formen von Erfahrung sozialer 
Ungerechtigkeit nicht erfassen. 

Gleichzeitig scheint die Theorie der Anerkennung zentrale Schwierigkeiten 
kommunitaristischer Ansätzen vermeiden zu können, die, zumindest in den aristote-
lisch-substantialistischen Varianten,27 die gemeinschafts- und traditionsbezogene 
Einbettung praktischer Urteilsbildung und der jeweiligen Selbstverständnisse beto-
nen und dementsprechend die Notwendigkeit eines gemeinsam geteilten Wertehori-
zonts für die normative Integration von Gesellschaften behaupten.28 Weil eine sol-
che Perspektive aber die Konflikte innerhalb sozialer Verhältnisse unterschätzt und 
nicht berücksichtigt, in welchem Ausmaße die Traditionen und Werthorizonte in-
nerhalb einer Gesellschaft umstritten sind, droht sie letztlich, hegemoniale Deutun-
gen und Tradierungen unreflektiert zu reproduzieren. Und indem sie die jeweiligen 
Selbstverständnisse der Individuen, ihre praktischen Orientierungen und Wertvor-
stellungen, als Ergebnis vorgängiger kultureller Prägungen versteht und zudem da-
zu tendiert, soziale Konflikte allein als dysfunktionale Krisenerscheinungen zu deu-
ten, werden ebenso die Bedeutung und die Reichweite praktischer Kritik unter-
schlagen. Während hier also die Selbstverhältnisse der Individuen in einen über-

                                                            
26  Ebd., S. 61. 

27  Zu dieser Unterscheidung: Vgl. Forst, Rainer, Kontexte der Gerechtigkeit. Politische Phi-

losophie jenseits von Liberalismus und Kommunitarismus, Frankfurt am Main 1994, S. 

163ff. 

28  Mit der in späteren Schriften vollzogenen sozialtheoretischen Wende nähert sich die An-

erkennungstheorie Honneths diesen Argumentationen jedoch deutlich an. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003 - am 14.02.2026, 09:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNUNGSVERHÄLTNISSE UND KRITIK | 97 

 

 

greifenden kulturellen Rahmen eingebettet werden,29 versucht Honneth, die norma-
tive Entwicklung von Gesellschaften als Ergebnis der von den Individuen erhobe-
nen Ansprüche auf Anerkennung zu rekonstruieren. Das Bedürfnis nach umfassen-
derer individueller Selbstverwirklichung transzendiert stets den gegeben, institutio-
nell fixierten Horizont; das einzelne Individuum geht insofern auch nicht in seinen 
gesellschaftlich-kulturellen Prägungen auf, sondern bewahrt diesen gegenüber die 
Möglichkeit kritischer Distanz. Damit kann dann der Konflikt um die Einlösung 
bisher nur unzureichend berücksichtigter Ansprüche auf Anerkennung als konstitu-
tives Element für die normative Entwicklung von Gesellschaften verstanden wer-
den. 

 
„We can see that a recognition-theoretic viewpoint has the capacity both to accommodate the 

reality of social conflict within its model of community and to maintain a commitment to crit-

ical reflection upon, and practical transformation of, existing structures of moral-ethical 

meaning and their corresponding institutional embodiments.“30 

 
Den vereinheitlichenden und in problematischer Weise harmonisierenden Bezug 
der Kommunitaristen auf den konkreten Ethos einer Traditionsgemeinschaft kann 
die Theorie der Anerkennung insbesondere deshalb vermeiden, weil sie sich auf das 
Herausarbeiten der sozialen Bedingungen beschränkt, die für die Realisierung un-
terschiedlicher Lebensentwürfe vorausgesetzt werden müssen.31  Die „gelebten Sit-
ten“ prägen hier deshalb nicht die konkreten Wertvorstellungen der Individuen, 
weil Honneth, und hier scheint er der liberalen Tradition zu folgen, zwischen den 
individuellen Zielen und den Anerkennungsbeziehungen unterscheidet; die Aner-
kennungsbeziehungen gelten als Bedingung der Realisierung der jeweiligen indivi-
duellen Ziele.32 Nur versteht Honneth unter diesen gesellschaftlichen Bedingungen 
eben nicht nur einen bestimmten Umfang an Rechten und Gütern, sondern die Ge-
samtheit von sozialen Beziehungen und die in diese eingelassenen Formen aner-
kennender Bestätigung, die für die Ausbildung einer intakten Identität notwendig 
sind. 

                                                            
29  Vgl. Yar, Maijd, Honneth and the Communitarians: Towards a Recognitive Critical The-

ory of Community, in: Res Publica 9, 3, 2003, S. 113. 

30  Ebd., S. 123. 

31  Vgl. Honneth, Axel, Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer Kon-

flikte, Frankfurt am Main 1994, S. 276. 

32  Vgl. Cooke, Maeve, Wertepluralismus und Selbstverwirklichung. Überlegungen zu einer 

postuniversalistischen Politik der Anerkennung, in: Forst, Rainer; Hartmann, Martin; 

Jaeggi, Rahel und Saar, Martin (Hrsg.), Sozialphilosophie und Kritik, Frankfurt am Main 

2009, S. 34. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003 - am 14.02.2026, 09:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


98 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

Entsprechend dieser Überlegungen versteht Honneth das eigene Verständnis so-
zialer Gerechtigkeit als „formales Konzept der Sittlichkeit.“33 Die in diesem Rah-
men formulierten Bedingungen individueller Selbstverwirklichung sollen zum ei-
nen formal genug sein, um nicht als nur partikulare Vorstellung des guten Lebens 
gelten zu müssen und zum anderen auch konkret genug, um damit gegenüber den 
jeweiligen sozialen Verhältnissen bestimmte Bedingungen gelingender Selbstver-
wirklichung einfordern zu können. Diese Balance ist jedoch, wie gezeigt, auf die 
Unterscheidung zwischen den unterschiedlichen Formen der Anerkennung, die als 
notwendige Bedingungen eines positiven Selbstverhältnisses auszuweisen sind und 
den konkreten Zielen individueller Selbstverwirklichung angewiesen. „Mit dem 
Begriff der ,Sittlichkeit‘ ist jetzt das Insgesamt an intersubjektiven Bedingungen 
gemeint, von denen sich nachweisen lässt, daß sie der individuellen Selbstverwirk-
lichung als notwendige Voraussetzung dienen.“34 

Allerdings lässt sich schon an dieser Stelle fragen, ob die von Honneth mit dem 
Begriff der Anerkennung angezielte Vermittlung zwischen aristotelischen und kan-
tianischen Überlegungen tatsächlich gelingt. Auf der Ebene der Moralkonzeption 
sollten zentrale Einsichten der Kantischen Theorietradition insofern weitergeführt 
werden, als die konkrete Rechtfertigungspraxis, in der zu bestimmen ist, wie die 
psychische Integrität der Betroffenen jeweils zu schützen und zu fördern ist, auf der 
Grundlage universalisierungsfähiger Gründe erfolgen muss.35 Der Begriff der Uni-
versalisierungsfähigkeit, mit dem Honneth die hier mobilisierten Gründe charakte-
risiert, scheint mir aber deshalb zu anspruchsvoll zu sein, weil entsprechend seiner 
eigenen Theorie in das jeweilige Moralverständnis ein historischer Index einwan-
dert: Zum einen, weil der Umfang der Pflichten davon abhängig gemacht wird, was 
jeweils als gelingende Form menschlicher Selbstverwirklichung gilt und zum ande-
ren, weil, wie noch zu zeigen sein wird, das Wissen um die interindividuellen Vo-
raussetzungen einer gegebenen (!) Form der Selbstverwirklichung erst schrittweise 
über Kämpfe um Anerkennung benachteiligter Gruppen entwickelt wird. Plausibili-
tät gewinnen praktische Argumente, mit denen konkrete Ansprüche und entspre-
chende Pflichten rechtfertigt werden sollen, erst vor dem Hintergrund eines konkre-
ten Verständnisses individueller Selbstverwirklichung und eines historisch gewach-
senen Wissens darum, wie die sozialen Beziehungen gestaltet sein müssen, um die-
se Selbstverwirklichung zu ermöglichen. Weiterhin ist zu prüfen, ob mit dem Be-

                                                            
33  Vgl. Honneth, Axel, Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer Kon-

flikte, Frankfurt am Main 1994, S. 279. 

34  Ebd., S. 277. 

35  Vgl. Honneth, Axel, Zwischen Aristoteles und Kant. Skizze einer Moral der Anerken-

nung, in: ders., Das Andere der Gerechtigkeit. Aufsätze zur praktischen Philosophie, 

Frankfurt am Main 2000, S. 185. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003 - am 14.02.2026, 09:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNUNGSVERHÄLTNISSE UND KRITIK | 99 

 

 

griff der Selbstverwirklichung nicht generell zunächst nur ein normatives Ideal ei-
ner bestimmten, historisch-situierten Gemeinschaft benannt ist, das sich erst vor 
dem Hintergrund der Auflösung statusgruppenbezogener Ehrbegriffe durchzusetzen 
vermochte.36 Später wird Honneth dieser zuletzt benannten Schwierigkeit mit der 
Formulierung einer „robusten Fortschrittskonzeption“ begegnen, die es erlauben 
soll, den historische Prozess als gerichtete Entwicklung und damit die eigene Ge-
genwart als moralisch überlegen auszuweisen. Aber selbst dann ist es schwierig zu 
sehen, wie dieses Konzept der „Sittlichkeit“ hinreichend formal bestimmt werden 
kann, um, wie beansprucht, gegenüber verschiedenen Konzeptionen guten Lebens 
neutral bleiben zu können.37 Damit wird fraglich, ob die beanspruchte Vermittlung 
zwischen den beiden Ansätzen tatsächlich gelingt, denn zahlreiche kommunitaristi-
sche Kritiker liberaler Moralkonzeptionen haben in erster Linie genau diese ge-
meinschaftsbezogene Einbettung der Praxis moralischen Urteilens eingefordert.38 

Zudem ist der Punkt, an dem Honneth in seiner Begriffsentwicklung an den 
klassischen Unterscheidungen der Kantischen Tradition orientiert bleibt, hier der 
zwischen den je individuellen Vorstellungen guten Lebens und den intersubjektiven 
Bedingungen ihrer Realisierung genau der, an dem er m.E. hinter die eigentliche 
Pointe des Anerkennungsbegriffs zurückfällt. Denn auch dann,  wenn es ihm der 
Anerkennungsbegriff ermöglicht, diese Bedingungen nicht nur als Inbegriff von 
Rechtsansprüchen zu fassen und auf unterschiedliche Interaktionsbereiche auszu-
dehnen, droht im Rahmen einer solchen Begriffsbestimmung der Bezug des einzel-
nen Individuums auf die Anerkennung Anderer oder die gemeinsamen Institutionen 
letztlich instrumentell zu bleiben: Sie dienen ihm zur Realisierung eines außerhalb 
ihrer liegenden, rein individualistisch gefassten Zwecks. „Der Andere kommt damit 
gewissermaßen nur als Umweg vor, den das Subjekt gehen muss, um zu sich selbst 
zu gelangen.“39 Wenn aber die Selbstverwirklichung und die dafür notwendige psy-
chische Integrität den zentralen Zweck aller Forderungen nach sozialer Gerechtig-
keit bilden, droht auf der Ebene der Gerechtigkeitstheorie beliebig zu werden, über 
welche konkreten Formen dieses Ziel realisiert wird.40 

                                                            
36  Vgl. Taylor, Charles, Das Unbehagen an der Moderne, Frankfurt am Main 1995. 

37  Vgl. Zurn, Christopher F., Anthropology and Normativity: A Critique of Axel Honneths 

“Formal Conception of Ethical Life” in: Philosophy and Social Criticism, 26 (1), 2000, S. 

121. 

38  Vgl. Walzer, Michael, Kritik und Gemeinsinn. Drei Wege der Gesellschaftskritik, Frank-

furt am Main 1993, S. 22f. 

39  Bedorf, Thomas, Verkennende Anerkennung. Über Identität und Politik, Frankfurt am 

Main 2010, S. 69. 

40  Diese Schwierigkeit scheint sich nur dann beheben zu lassen, wenn die Trennung zwi-

schen der individuellen Selbstverwirklichung und ihren intersubjektiven Bedingungen 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003 - am 14.02.2026, 09:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


100 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

Diese kurze Skizze der Probleme, die sich auf der Ebene der normativen Grundle-
gung der Theorie der Anerkennung stellen, sollte zunächst nur einen der Punkte be-
nennen, von denen aus die Weiterentwicklung dieser Theorie verständlich werden 
kann. Bevor diese Schwierigkeiten weiter verfolgt und auf das Kritikverständnis 
Honneths bezogen werden, ist es zunächst notwendig, darauf einzugehen, wie diese 
Grundannahmen in eine dem Anspruch nach empirisch und zugleich normativ ge-
haltvolle kritische Theorie der Gesellschaft eingebettet werden. 

Bisher war nur gezeigt worden, dass die Ausbildung positiver Selbstverhältnisse 
von bestätigenden Bezugnahmen Anderer abhängig ist und dass die Individuen des-
halb zur Wahrung ihrer psychischen Integrität Ansprüche stellen, die sich sowohl 
auf konkrete Verpflichtungen Einzelner auf der Ebene der Moral als auch auf be-
stimmte Kriterien für die Gestaltung der gemeinsamen Institutionen auf der Ebene 
der Gerechtigkeitstheorie beziehen. Auf beiden Ebenen verfährt die Theorie der 
Anerkennung kritisch: Einmal interpretiert sie als kritische Theorie auf der Ebene 
individueller Einstellungen Moral als Inbegriff der Haltungen und Handlungen, die 
wir gegenüber Anderen einnehmen müssen, um wechselseitig die Voraussetzungen 
persönlicher Identitätsbildung zu sichern. Als Gerechtigkeitstheorie bezieht sie sich 
kritisch auf Verhältnisse, in denen die Voraussetzungen der Ausbildung positiver 
Selbstverhältnisse durch Missstände auf institutioneller Ebene verletzt werden. 

Völlig unbestimmt war jedoch geblieben, welche Selbstverständnisse, Ver-
pflichtungen und Gestaltungskriterien hier in Anspruch genommen werden. Diese 
grundlegende und in der genannten Hinsicht noch formale anthropologischen These 
der intersubjektiven Konstitution des Selbstbewusstseins verlangt also noch zusätz-
liche inhaltliche Konkretisierungen. Denn es ist stets auch das Resultat historischer 
Entwicklungen, welche Anerkennungsansprüche von den Individuen jeweils für le-
gitim gehalten werden. Honneth ist der Überzeugung, „daß die spezifische Ange-
wiesenheit auf intersubjektive Anerkennung, durch die die menschliche Lebens-
form gekennzeichnet ist, stets durch die besondere Art und Weise geprägt sein wird, 
in der in einer Gesellschaft jeweils die wechselseitige Gewährung von Anerken-
nung institutionalisiert ist.“41 

                                                                                                                                    
aufgegeben wird. Das heißt aber, dass die gemeinsamen Praktiken der Anerkennung nicht 

als Bedingung guten Lebens, sondern schon als dessen Verwirklichung gelten müssen. 

Mir scheint das der Weg zu sein, den Honneth im weiteren Verlauf der Entwicklung der 

Anerkennungstheorie eingeschlagen hat, der aber zugleich mit einer stärkeren Annähe-

rung an kommunitaristische Ansätze einhergeht. 

41  Honneth, Axel, Umverteilung als Anerkennung. Eine Erwiderung auf Nancy Frazer, in: 

Honneth, Axel und Frazer, Nancy, Umverteilung oder Anerkennung? Eine politisch-

philosophische Kontroverse, Frankfurt am Main 2003, S. 162-163. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003 - am 14.02.2026, 09:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNUNGSVERHÄLTNISSE UND KRITIK | 101 

 

 

Die Hinsichten, in denen sich Subjekte reflexiv auf die eigenen Lebensvollzüge 
beziehen und diese bewerten, sind das Ergebnis der gesellschaftlichen Ausdifferen-
zierung unterschiedlicher Sphären der Anerkennung und damit historisch variabel. 
Die Rekonstruktion der verschiedenen Anerkennungsformen, die die gegenwärtigen 
bürgerlich-kapitalistischen Anerkennungsordnungen prägen, vollzieht Honneth al-
lerdings nicht, wie der ursprüngliche, negativ ansetzende Ausgangspunkt für die 
Formulierung einer kritischen Sozialphilosophie nahe legen könnte, auf der Grund-
lage konkreter, empirisch erschlossener Missachtungserfahrungen, sondern in enger 
Orientierung an Hegels Gliederung der Sittlichkeit in Familie, bürgerliche Gesell-
schaft und Staat; erst in einem weiteren Schritt wird versucht, diese Dreiteilung 
durch den Einbezug empirischer Forschung zu plausibilisieren. In bürgerlich-
kapitalistischen Gesellschaftsordnungen sind, folgt man der Hegelschen Gliede-
rung, drei Sphären intersubjektiver Anerkennung institutionell verankert: Liebe, 
Recht und Solidarität. Diese Sphären lassen sich aufgrund der in ihnen geltenden 
Prinzipien der Anerkennung unterscheiden. Entsprechend dieser Prinzipien verfü-
gen ihre Mitglieder über drei verschiedene Formen möglicher Selbstbezüge: Selbst-
vertrauen, Selbstachtung und Selbstschätzung. Was jeweils als gerecht gilt, hängt 
von den jeweiligen sozialen Beziehungen, die die Subjekte unterhalten und den in 
diesen angelegten Kriterien des Anerkennens ab.42 Der soziale Wandel soll dann 
über die Ansprüche rekonstruiert werden, die sich auf die in den Anerkennungsbe-
ziehungen angelegten Prinzipien beziehen und sich in der Bildung sozialer Bewe-
gungen niederschlagen.43 Die normative Entwicklung einer Gesellschaft basiert so-
mit auf dem Versuch sozialer Gruppen, erweiterte Formen wechselseitiger Aner-
kennung institutionell und kulturell durchzusetzen; soziale Auseinandersetzungen 
gelten so als strukturbildende Kraft moderner Gesellschaften. 

Die Rekonstruktion dieser unterschiedlichen Sphären muss also a. die konkreten 
Selbstverhältnisse, die innerhalb der jeweiligen Sphäre der Anerkennung ermög-
licht werden sollen, b. die damit verbundenen konkreten Prinzipien oder Bedingun-
gen des Anerkennens, c. die einzelnen Beziehungsformen und Institutionen, in de-
nen diese als normative Leitgesichtspunkte gelten, sowie d. letztlich auch Verlet-
zungserfahrungen sowie darauf gründende soziale Bewegungen und Wandlungs-
prozesse bestimmen. Die Theorie der Anerkennung erschließt damit zum einen die 
sozialen Voraussetzungen persönlicher Identitätsbildung. Zum anderen rekonstru-

                                                            
42  Vgl. Honneth, Axel, Umverteilung als Anerkennung. Eine Erwiderung auf Nancy Frazer, 

in: Honneth, Axel und Frazer, Nancy, Umverteilung oder Anerkennung? Eine politisch-

philosophische Kontroverse, Frankfurt am Main 2003, S. 214. 

43  Vgl. Honneth, Axel, Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer Kon-

flikte, Frankfurt am Main 1994, S. 259ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003 - am 14.02.2026, 09:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


102 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

iert sie die Herausbildung gesellschaftlicher Ordnungen aus den Kämpfen, die sozi-
ale Gruppen für die Anerkennung ihrer Identitätsansprüche führen. 

 
 

4.3 GESELLSCHAFTSTHEORETISCHE KONKRETISIERUNG:
 DREI SPHÄREN INTERSUBJEKTIVER ANERKENNUNG 

 

4.3.1 Liebe 
 

Unter der Anerkennungsform der Liebe fasst Honneth verschiedene Formen per-
sönlicher Nahbeziehungen wie Liebesbeziehungen, Freundschaften und insbeson-
dere Eltern-Kind Beziehungen zusammen. Er betont zwar, dass diese Form der An-
erkennung in allen Gesellschaften angelegt ist; die Besonderheit bürgerlich-
kapitalistischer Gesellschaften liegt jedoch darin, dass in ihr die Kindheit als eigen-
ständige Phase aus anderen Lebenskontexten herausgelöst wird und gleichzeitig 
auch Liebesbeziehungen zunehmend unabhängig von ökonomischen und sozialen 
Zwängen werden. 

 
„Infolge dieser beiden Institutionalisierungsvorgänge, der Verselbstständigung der Kindheit 

und der Herausbildung der „bürgerlichen Liebesheirat“ entsteht so schrittweise ein allgemei-

nes Wissen um eine gesonderte Art der Sozialbeziehung, die im Unterschied zu anderen In-

teraktionsformen durch das Prinzip der wechselseitigen Zuneigung und Fürsorge gekenn-

zeichnet ist [...].“44 

 
Diese Ausbildung der Liebe als eigenständiger Beziehungsform vollzog sich gleich-
falls vor dem Hintergrund normativer Konflikte, die darauf zielten, als entscheiden-
den Grund der Familiengründung allein die Gefühle wechselseitiger Liebe durchzu-
setzen und die Kindheit als geschützte Entwicklungsphase von externen Zwängen, 
etwa dem zur Erwerbsarbeit, zu befreien.45 

Damit werden, wenn auch mit schichtspezifischen Unterschieden und Verzöge-
rungen, affektive Bindungen zur zentralen Quelle dieser Anerkennungsform. In die-
ser beziehen sich die Beteiligten, so die These, auf das „natürliches Selbst“ des An-
deren, dessen konkrete Bedürftigkeit und dies auch dann, wenn sich dieses natürli-
che Selbst wandelt. „Insofern muten wir uns in der Liebe gegenseitig zu, daß unsere 
positiven Einstellungen dynamisch offen genug bleiben, um sich auch auf zu Be-

                                                            
44  Ebd., S. 164. 

45  Vgl. Honneth, Axel, Zwischen Gerechtigkeit und affektiver Bindung. Die Familie im 

Brennpunkt moralischer Kontroversen, in: Das Andere der Gerechtigkeit. Aufsätze zur 

praktischen Philosophie, Frankfurt am Main 2000, S. 193. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003 - am 14.02.2026, 09:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNUNGSVERHÄLTNISSE UND KRITIK | 103 

 

 

ginn noch nicht antizipierte Entwicklungen der eigenen Person zu beziehen.“46 Zu-
dem wird damit der in dieser Hinsicht entwicklungsoffenen Zuneigung eine gewisse 
Dauer unterstellt. 

Als Form der Anerkennung lassen sich diese auf wechselseitiger Zuneigung ge-
gründeten Beziehungen deshalb verstehen, weil die affektive Zuwendung zum An-
deren und die Befriedigung seiner Bedürfnisse von diesem als eine Bestätigung des 
Werts dieser Bedürfnisse verstanden werden können.47 

Der Gegenstand der Anerkennung sind hier also die einzigartigen individuellen 
Bedürfnisse des Anderen und nur durch Erfahrungen von Anerkennung auf dieser 
grundlegenden Ebene ist es den Individuen möglich, Vertrauen in den Wert der ei-
genen Bedürfnisse zu entwickeln und entsprechende Ansprüche gegenüber anderen 
zu artikulieren. Honneth bezeichnet das in diesen sozialen Beziehungen gründende 
Selbstverhältnis als Selbstvertrauen. 

Diese These bezüglich des Zusammenhanges zwischen geglückten Liebesbe-
ziehungen und dem Selbstvertrauen begründet Honneth durch den Einbezug empi-
rischer entwicklungspsychologischer Forschungen, insbesondere der psychoanalyti-
schen Objektbeziehungstheorie. In der Objektbeziehungstheorie Winnicotts wird 
die sich in vorsprachlichen Interaktionserfahrungen vollziehende Entwicklung af-
fektiver Beziehungen zur zentralen Komponente des individuellen Reifungsprozes-
ses. Ausgangspunkt ist hier die Annahme, dass die entwicklungsgeschichtlich pri-
märe Intersubjektivität durch eine symbiotische Beziehung von Säugling und Mut-
ter gekennzeichnet ist. Insofern die Mutter alle Bedürfnisse des Säuglings als Ele-
ment des eigenen Handlungskreislaufs erlebt und dieser umgekehrt das Pflegever-
halten der Mutter als Ausdruck der eigenen Omnipotenz, lässt sich  von einer wech-
selseitig erlebten Verhaltenseinheit sprechen. Erst in diesem Verhältnis kann der 
Säugling eigene sensorische und motorische Fähigkeiten, ein Körperschema entwi-
ckeln. Der Fortschritt seiner weiteren Entwicklung ist dann an der des Beziehungs-
gefüges ablesbar: 

Die Mutter öffnet sich nach Ablauf der ersten sechs Monate schrittweise für an-
dere soziale Kreise. Durch den damit einhergehenden Aufschub seiner Bedürfnisbe-
friedigung lernt der Säugling, zwischen Ich und Umwelt zu differenzieren. Das im-
pliziert auch, dass er lernen muss, die Mutter als Wesen mit eigener Handlungsau-
tonomie wahrzunehmen. In dem Prozess, in dem dieses Wissen erworben wird, las-
sen sich zwei Momente unterscheiden: 

                                                            
46  Honneth, Axel, Liebe und Moral. Zum moralischen Gehalt affektiver Bindungen, in: 

ders., Das Andere der Gerechtigkeit. Aufsätze zur praktischen Philosophie, Frankfurt am 

Main 2000, S. 224. 

47  Vgl. Honneth, Axel, Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer Kon-

flikte, Frankfurt am Main 1994, S. 153. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003 - am 14.02.2026, 09:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


104 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

1. Das der aggressiven Destruktion: Hier versucht der Säugling sich durch ag-
gressive Akte der Selbstständigkeit des Anderen zu vergewissern. Wird das Objekt 
nicht zerstört und bleibt die Sicherheit bezüglich der Zuwendung des Anderen er-
halten, können, so die These, die eigenen Omnipotenzphantasien überwunden wer-
den. Die Mutter wird dann zunehmend als ein geliebtes und zugleich eigenständiges 
Wesen gesehen. In diesem sich über Akte versuchter Destruktion vollziehenden 
Kampf bildet sich somit ein Wissen um die eigene Abhängigkeit und die Selbst-
ständigkeit des Anderen. 

2. Die Bildung von Übergangsobjekten: Diese sind affektiv hochbesetzt und als 
Bereiche zu verstehen, in denen die früher auf die Mutter bezogenen Allmachts-
phantasien über Trennung hinaus ausgelebt werden können; die erlebte Kluft wird 
nun symbolisch überbrückt: Diese Übergangsobjekte bilden die Grundlage der 
Entwicklung der Phantasie und weitergehend aller intermediären Bereiche der 
Kunst, Religion etc.. Allerdings verlangt aber auch diese Ausbildung von Über-
gangsobjekten die Fähigkeit zum Alleinsein und diese wiederum setzt die Sicher-
heit um die Dauer der Zuwendung des Anderen voraus.   

Bei dauerhafter und verlässlicher Liebe der Mutter lernt das Kind, Vertrauen in 
die eigenen Bedürfnisse zu entwickeln; es kann sich somit ohne die Angst des Ver-
lassenwerdens auf seine inneren Impulse einlassen. 
 
„Ist die Liebe der Mutter dauerhaft und zuverlässig, so vermag das Kind im Schatten ihrer in-

tersubjektiven Verläßlichkeit zugleich auch ein Vertrauen in die soziale Erfüllung seiner ei-

genen Bedürfnisansprüche entwickeln [...]. Das Kleinkind erlangt dadurch, daß es sich der 

mütterlichen Liebe sicher wird, zu einem Vertrauen in sich selber, daß es ihm ermöglicht, 

sorglos mit sich allein zu sein.“48 

 
Das Selbstvertrauen, welches in geglückten Mutter-Kind Beziehungen erlangt wird, 
ist die Grundlage für spätere Liebebeziehungen. Diese sind, so die These, ebenfalls 
gekennzeichnet durch eine Spannung zwischen Bindung und wechselseitiger Frei-
gabe. Erst wenn der Andere durch die Zuwendung seines Gegenübers ein Vertrauen 
in den Wert seiner eigenen Bedürfnisse entwickelt und diese dann zu artikulieren 
vermag, wird er zu einem selbstständigen Subjekt, mit dem das Einssein als Ent-
grenzung erlebt werden kann: „nur die zerbrochene Symbiose läßt zwischen zwei 
Menschen jene produktive Balance zwischen Abgrenzung und Entgrenzung entste-
hen, die für Winnicott zur Struktur einer [...] Liebesbeziehung gehört.“49 

Umgekehrt ist, so versucht Honneth unter Bezugnahme auf die Arbeiten von Je-
ssica Benjamin zu zeigen, in pathologischen Fällen die Reziprozität dieser Bezie-

                                                            
48  Ebd., S. 168. 

49  Ebd., S. 169-70. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003 - am 14.02.2026, 09:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNUNGSVERHÄLTNISSE UND KRITIK | 105 

 

 

hungsform insofern gestört, als hier entweder die Erfahrung der Abhängigkeit oder 
die Erfahrung der Selbstständigkeit verabsolutiert wird; und diese Verzerrungen 
haben ihre Ursache in der fehlgeschlagenen Ablösung des Kindes von der Mutter. 
Fehlentwicklungen in diesem Bereich sind jedoch über den Kreis weiterer Liebes-
beziehungen hinaus insofern von zentraler Bedeutung, als Vertrauen in den Wert 
der eigenen Bedürfnisse gegenüber anderen Formen des praktischen Selbstverhält-
nisses logisch und genetisch vorgängig ist.50 

Allerdings sind die empirischen Annahmen, auf deren Grundlage Honneth den 
Zusammenhang zwischen affektiver Zuwendung, Selbstvertrauen und der Fähig-
keit, gelingende Liebesbeziehungen einzugehen, begründet, selbst innerhalb der 
psychoanalytisch orientierten Entwicklungspsychologie nicht unumstritten. 
 
„The questionable nature of these claims can be highlighted […] by contrasting the object re-

lation approach with other perspectives in developmental psychology. From the perspective 

of ego-psychologists such as Anna Freud, for example, even „secure“ and „healthy“ people 

have „complex and fragmented cognitive and affective structures“; which means that they 

may interact defensively, aggressively, and violently.”51 

 
Aber auch dann, wenn dieser Zusammenhang besteht, lässt sich fragen, ob sich im 
Falle der Liebe, wie scheinbar für eine Moral der Anerkennung unterstellt werden 
müsste, sinnvoll von legitimierbaren Ansprüchen und einer entsprechenden Pflicht 
zu affektiver Zuwendung sprechen lässt. Problematisch scheint dies zunächst des-
halb, weil die Orientierung auf die jeweiligen Bedürfnisse eines konkreten Anderen 
der unparteilichen Orientierung an der Gesetzesförmigkeit der eigenen Handlungs-
maximen entgegengesetzt zu sein scheint. Diese Schwierigkeit lässt sich noch ver-
hältnismäßig leicht beheben; nämlich dann, wenn darauf verwiesen wird, dass die 
wechselseitigen Zuwendungen in der Liebe unparteilichen Respektgeboten nicht 
entgegengesetzt sind, sondern hier die Verpflichtungen, die wir allen Menschen 
schulden, um spezifische „Liebespflichten“ ergänzt werden. 
 
„Daher ist die Konsequenz eines solchen Ansatzes auch nicht die Preisgabe der Idee der mo-

ralischen Pflicht, sondern im Gegenteil ihre Vervielfältigung; neben die moralische Achtung, 

die wir allen Menschen gleichermaßen zu zollen haben, treten jene besonderen Pflichten, die 

                                                            
50  Vgl. ebd., S. 172. 

51  Vgl. McNay, Lois, The Trouble with Recognition: Subjectivity, Suffering, and Agency, 

in Sociological Theory 26, 2008, S. 276. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003 - am 14.02.2026, 09:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


106 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

wir aus Gründen der Zuneigung denjenigen Personen schulden, denen wir durch Liebesbezie-

hungen verbunden sind.“52 

 
Das andere, m.E. schwieriger zu lösende Problem, bezieht sich nicht, wie das vor-
hergehende, auf den beschränkten Adressatenkreis von Liebespflichten, sondern auf 
die Möglichkeit, innerhalb von Liebesbeziehungen überhaupt von Verpflichtungen 
sprechen zu können. Denn das Bedürfnis, affektive Zuwendung zu geben und zu 
empfangen, welches die Voraussetzung dafür ist, das entsprechende Bedürfnis des 
anderen befriedigen zu können, besitzt für die Beteiligten selbst einen Widerfahr-
nischarakter; sie erfahren sich daher in ihrer Liebe zum Anderen also immer auch 
als passiv, weshalb es sich hier nun, so könnte die Schlussfolgerung lauten, zwar 
um eine Form der Anerkennung handelt, die jedoch nicht bewusst erzeugt und des-
halb auch nicht eingefordert werden kann. Zunächst lässt sich dagegen einwenden, 
dass natürlich nicht die Frage, ob überhaupt geliebt wird, Gegenstand einer Pflicht 
werden könne, dass gleichwohl aber dann, wenn geliebt wird, der wechselseitige 
und einklagbare Anspruch auf die Übernahme bestimmter Pflichten, nämlich die 
der Fürsorge gegenüber der konkreten Bedürftigkeit des jeweils Anderen besteht. 
Wozu aber, so lässt sich jetzt weiter fragen, sollte in diesem Falle überhaupt eine 
solche Terminologie in Anspruch genommen werden, wenn doch gleichzeitig nur 
dann von Liebe gesprochen werden soll, insofern die fürsorgende Bezugnahme auf 
die Bedürfnisse des Anderen freiwillig, auf der Grundlage eines eigenen Bedürfnis-
ses erfolgt? Das Problem besteht hier also darin, dass dann, wenn scheinbar legiti-
me Ansprüche an Andere bezüglich der Erfüllung ihrer Liebespflichten eingeklagt 
werden, diese Klage zugleich gegenstandslos zu werden droht, weil die Beziehung, 
innerhalb derer erst entsprechende Pflichten zugewiesen werden können, schon 
nicht mehr besteht. 

Dieses Problem lässt sich eventuell erst lösen, wenn zwischen der Bereitschaft 
zur fürsorgenden Bezugnahme auf die Bedürfnisse Anderer und dem Wissen da-
rum, was die konkrete Bedürftigkeit des Anderen ausmacht, unterschieden wird. 
„Gerade fürsorgende Handlungen können leicht zu einer Verletzung individueller 
Interessen führen, weil sie häufig auf einer falschen Deutung der Bedürfnisse der 
anderen Person beruhen, obwohl sie doch in der besten Absicht von Zuneigung und 
Wohlwollen durchgeführt werden [...].“53  Die Bedürfnisnatur des jeweils Anderen 

                                                            
52  Honneth, Axel, Liebe und Moral. Zum moralischen Gehalt affektiver Bindungen, in: 

ders., Das Andere der Gerechtigkeit. Aufsätze zur praktischen Philosophie, Frankfurt am 

Main 2000, S. 236. 

53  Honneth, Axel, Zwischen Gerechtigkeit und affektiver Bindung. Die Familie im Brenn-

punkt moralischer Kontroversen, in: Das Andere der Gerechtigkeit. Aufsätze zur prakti-

schen Philosophie, Frankfurt am Main 2000, S. 213. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003 - am 14.02.2026, 09:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNUNGSVERHÄLTNISSE UND KRITIK | 107 

 

 

(und des eigenen Selbst) ist den Beteiligten nicht unverstellt gegeben, sondern 
durch Rollenklischees und Stereotype verzerrt.54 

Weil hier unter Berufung auf das leitende Prinzip dieser Beziehung, die Aner-
kennung der individuellen Bedürfnisse des Anderen, ebenso die Anerkennung neu 
entwickelter oder bisher unberücksichtigter Bedürfnisse eingefordert werden kann, 
die Beteiligten somit von sich und dem jeweils Anderen verlangen können, beste-
hende Zuschreibungen zu überwinden, kann auch innerhalb dieser Sphäre der An-
erkennung von moralischen Pflichten zur Sicherung der psychischen Integrität der 
Beteiligten und zudem von einem sich schrittweise vollziehenden Entwicklungs-
fortschritt gesprochen werden.55 Dass entsprechende Pflichten innerhalb von Lie-
besbeziehungen bestehen, zeigt sich, so lässt sich fortsetzen, zugleich darin, dass ih-
re Verletzung mit affektiven, „nichtaggressiven“ Reaktionen, wie Trauer, Rückzug 
etc. sanktioniert wird.56 

Damit ist dann außerdem dem Einwand zu entgegnen, nach dem die faktische 
Praxis innerhalb von persönlicher Nahbeziehungen keineswegs dem Ideal der 
wechselseitigen Fürsorge um die Erfüllung der Bedürfnisse des jeweils Anderen 
entspricht und diese vielmehr von normativen Diskursen der Klassenzugehörigkeit, 
Attraktivitätskriterien und entsprechenden Formen der Ausgrenzung geprägt blei-
ben.57 Um dies überhaupt als Fehlentwicklung kritisieren zu können, ist schon die 
Bezugnahme auf das diese Beziehungen in normativer Hinsicht leitende Prinzip der 
wechselseitigen Fürsorge vorausgesetzt.  Insofern liegt auch in der Bezugnahme auf 
dieses Prinzip keine, wie von Fraser kritisiert, ideologische Mystifizierung von 

                                                            
54  Vgl. Honneth, Axel, Umverteilung als Anerkennung. Eine Erwiderung auf Nancy Fraser, 

in: Honneth, Axel und Fraser, Nancy, Umverteilung oder Anerkennung? Eine politisch-

philosophische Kontroverse, Frankfurt am Main 2003, S. 222. 

55  Vgl. Honneth, Axel, Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer Kon-

flikte, Frankfurt am Main 1994, S. 168. 

56  Vgl. Lohmann, Georg, Moral als Implikation von Liebe, in: Forst, Rainer; Hartmann, 

Martin; Jaeggi, Rahel und Saar, Martin (Hrsg.), Sozialphilosophie und Kritik, Frankfurt 

am Main 2009, S. 337. 

57  Vgl. Illouz, Eva, Das Verlangen nach Anerkennung. Liebe und die Verletzlichkeit des 

Selbst, in: Forst, Rainer; Hartmann, Martin; Jaeggi, Rahel und Saar, Martin (Hrsg.), Sozi-

alphilosophie und Kritik, Frankfurt am Main 2009, S. 78. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003 - am 14.02.2026, 09:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


108 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

Frauenarbeit;58 vielmehr bietet dieses Prinzip die Möglichkeit entsprechende Zu-
schreibungen zu problematisieren.59 

Gleichwohl jedoch tendiert Honneth mitunter dazu, diese Auseinandersetzungen 
um die Überwindung von Rollenklischees und die entsprechende Anerkennung bis-
her unberücksichtigter Bedürfnisse als zeitweilige Aufhebung der diese Bezie-
hungsform kennzeichnenden affektiven Zuwendung zu deuten; in solchen Fällen 
wird „die affektive Ebene der familialen Interaktion verlassen, um an rational ein-
sehbare Verpflichtungen zu erinnern.“60 Dies hängt aber damit zusammen, dass 
Honneth den Begriff der Liebe in erster Linie aus einem bestimmten Modell der 
Mutter-Kind Beziehung früher Entwicklungsphasen gewinnt und weitestgehend 
ohne zusätzliche Differenzierungen auf andere persönliche Nahbeziehungen über-
trägt; Liebe erscheint dann einzig als die durch das eigene Bedürfnis getragene Be-
reitschaft, die Bedürfnisse des Anderen durch affektive Zuwendung zu erfüllen. Al-
les, was diese Bezogenheit auf das „natürliche Selbst“ des Anderen unterbricht, 
kann dann nur als Störung dieser Beziehungsform verstanden werden.61 

                                                            
58  Vgl. Fraser, Nancy, Anerkennung bis zur Unkenntlichkeit verzerrt. Eine Erwiderung auf 

Axel Honneth, in: Honneth, Axel und Fraser, Nancy, Umverteilung oder Anerkennung? 

Eine politisch-philosophische Kontroverse, Frankfurt am Main 2003, S. 252. 

59  Allerdings lässt sich fragen, ob in diesen stereotypen Zuschreibungen tatsächlich eine 

Verzerrung des modernen Familienideals vorliegt, oder dieses selbst nicht vielmehr auf 

solchen Zuschreibungen beruht. „Ungeachtet seiner Sensibilität für feministische Analy-

sen, begreift Honneth nicht hinreichend den Umfang, in dem das von ihm kritisierte Sys-

tem der geschlechtlichen Beziehungen integraler Bestandteil dieser modernen Trennung 

zwischen Zuneigung und Leistung ist.“ (Vgl. Young, Iris Marion, Anerkennung von Lie-

besmühe. Zu Axel Honneths Feminismus, in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie 53/3, 

2005, S. 424.) So ermöglicht in der Familienkonzeption Hegels die emotionale Zuwen-

dung der Frau erst das erfolgreiche Bestehen des Mannes innerhalb der bürgerlichen Ge-

sellschaft; hier findet er die notwendige stabile, von den Wechselfällen des öffentlichen 

Lebens unabhängige Anerkennung. (Vgl. Hegel, G.W.F., Grundlinien der Philosophie 

des Rechts oder Naturrecht und Staatswissenschaft im Grundrisse, Frankfurt am Main 

1986, S. 318f., §166.) 

60  Honneth, Axel, Zwischen Gerechtigkeit und affektiver Bindung. Die Familie im Brenn-

punkt moralischer Kontroversen, in: Das Andere der Gerechtigkeit. Aufsätze zur prakti-

schen Philosophie, Frankfurt am Main 2000, S. 211. 

61  Schon spätere Phasen der Eltern-Kind Beziehung zeigen jedoch, dass dieses Modell zu 

eng gefasst ist. So werden etwa im Prozess der Erziehung nicht sämtliche individuelle 

Bedürfnisse des Kindes vorbehaltlos anerkannt, vielmehr werden Äußerungen bestimmter 

Bedürfnisse in Abhängigkeit von ihrer sozialen Erwünschtheit auch sanktioniert. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003 - am 14.02.2026, 09:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNUNGSVERHÄLTNISSE UND KRITIK | 109 

 

 

Mit Lohmann könnte demgegenüber die (romantische) Liebe als von liebenden 
Gefühlen getragene Praxis verstanden werden, die nicht nur auf die Erfüllung der 
Bedürftigkeit des Anderen zielt, sondern in einen umfassenderen Sinne darauf, die 
besonderen Weisen der Weltbezogenheit des Anderen zu erfassen, zu unterstützen 
und umgekehrt die eigene mitzuteilen. „Wir sehnen uns danach, die Welt wie diese 
Person zu sehen, zu fühlen und damit auch zu bewerten.“62 Zugleich besteht das 
Verlangen, der Andere möge sich eben dies genauso wünschen und damit übliche 
Abwertungen von Verfehlungen oder Schwächen überwinden und so das Offenle-
gen auch der eigenen Verletzbarkeit ermöglichen. Dies schließt dann gleichfalls die 
Forderung nach Vertrauen, Verständnisbereitschaft, Sensibilität, Nachsicht etc. des 
anderen ein. Ein solches, hier nur angedeutetes, die Weltbezogenheit des anderen 
insgesamt einbegreifende Verständnis der Liebe scheint mir besser geeignet zu sein, 
um deutlich werden zu lassen, in welchem Sinne von Verpflichtungen und Kämp-
fen um Anerkennung auf der Ebene von Liebesbeziehungen gesprochen werden 
kann. 

 

4.3.2 Recht 
 
Während nach Honneth auf der Ebene persönlicher Nahbeziehungen die Beteiligten 
den persönlichen Wünschen und Bedürfnissen konkreter Anderer einen einzigarti-
gen Wert beimessen und darüber das Selbstvertrauen erwerben, das es ihnen ermög-
lich, die eigenen Wünsche und Bedürfnisse als „artikulationsfähigen Teil der eige-
nen Person“63 zu verstehen, findet sich innerhalb der Sphäre des Rechts eine Form 
der Anerkennung, die dem Anspruch nach allen Menschen in gleicher Weise zu-
kommt.   

Wie schon im Falle der Liebe beschreibt Honneth die Ausbildung dieser Sphäre 
der Anerkennung als Ergebnis eines Differenzierungsprozesses. Demnach ist es für 
die Entwicklung der normativen Grundprinzipien der bürgerlich-kapitalistischen 
Gesellschaftsordnung entscheidend, dass sich die überkommene Verknüpfung des 
Rechts mit dem sozialen Status der Individuen auflöst und sich stattdessen vonei-
nander unabhängige Ebenen des Rechts und der sozialen Wertschätzung ausbilden. 
Während zuvor in feudalen Gesellschaften der Umfang der Rechte direkt mit der 
Statushöhe verknüpft war und diese Statushöhe wiederum von Herkunft, Alter und 

                                                            
62  Lohmann, Georg, Moral als Implikation von Liebe, in: Forst, Rainer; Hartmann, Martin; 

Jaeggi, Rahel und Saar, Martin (Hrsg.), Sozialphilosophie und Kritik, Frankfurt am Main 

2009, S. 323. 

63  Honneth, Axel, Zwischen Aristoteles und Kant. Skizze einer Moral der Anerkennung, in: 

ders., Das Andere der Gerechtigkeit. Aufsätze zur praktischen Philosophie, Frankfurt am 

Main 2000, S. 182. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003 - am 14.02.2026, 09:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


110 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

gesellschaftlicher Funktion abhing, wird mit der Durchsetzung universalistischer 
Moralprinzipien die Legitimität der Rechtsordnung von der Zustimmungsfähigkeit 
durch alle Rechtssubjekte abhängig; sie ist deshalb mit dem Bestand von Privile-
gien nicht vereinbar, sondern vielmehr dadurch gekennzeichnet, dass in ihr jedes 
Individuum über die gleichen rechtlichen Ansprüche verfügt. Ein Jeder kann sich 
somit auf dieser Grundlage als Rechtsperson mit gleichen rechtlichen Ansprüchen 
verstehen.64 

Das Kriterium oder die Hinsicht des Anerkennens in dieser Sphäre erschließt 
Honneth indirekt, unter Bezugnahme auf die Legitimation des modernen Rechts. 
Die Legitimität einer Rechtsordnung ist dann gegeben, wenn die Beteiligten diese 
Ordnung als Ausdruck ihrer gemeinsamen Willensbildung verstehen können. Damit 
müssen sie sich, indem sie sich als gemeinsamen Rechtsnormen unterstehend ver-
stehen, auch als solche begreifen, die in der Lage sind, auf der Grundlage morali-
scher Urteilsbildung über die Gestaltung dieser Rechtsnormen entscheiden zu kön-
nen. 
 

„Weil damit eine Bereitschaft zur Befolgung rechtlicher Normen von den Interaktionspart-

nern nur noch dann erwartet werden kann, wenn sie ihnen im Prinzip als freie und gleiche 

Wesen haben zustimmen können, wandert in das Anerkennungsverhältnis des Rechts eine 

neue, höchst anspruchsvolle Form der Reziprozität ein: die Rechtssubjekte erkennen sich 

dadurch, daß sie dem gleichen Gesetz gehorchen, wechselseitig als Personen an, die in indi-

vidueller Autonomie über moralische Fragen vernünftig zu entscheiden vermögen.“65 

 

Gegenstand der Anerkennung ist hier die im Gegensatz zur sozialen Wertschätzung 
nicht graduierbare Autonomie des Einzelnen. Autonomie interpretiert Honneth als 
die Fähigkeit, begründete moralische Entscheidungen treffen zu können und damit 
in der Lage zu sein, an der Gestaltung des Gemeinwesens gleichberechtigt zu parti-
zipieren. 

Der Kampf um Anerkennung im Recht vollzieht sich auf zwei Ebenen: Als 
Kampf um die Inklusion von bisher benachteiligten Gruppen und als Kampf um die 
Erweiterung von Rechtsansprüchen. Auf der ersten Ebene steht in Frage, wie weit 
der Umkreis derer ist, die zu moralisch zurechnungsfähigen Personen gehören; hier 
„wird das Rechtsverhältnis in dem Sinn universalisiert, daß einem wachsendem 
Kreis von bislang ausgeschlossenen oder benachteiligten Gruppen die gleichen 

                                                            
64  Vgl. Honneth, Axel, Umverteilung als Anerkennung. Eine Erwiderung auf Nancy Fraser, 

in: Honneth, Axel und Fraser, Nancy, Umverteilung oder Anerkennung? Eine politisch-

philosophische Kontroverse, Frankfurt am Main 2003, S. 165. 

65  Honneth, Axel, Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer Konflikte, 

Frankfurt am Main 1992, S. 177. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003 - am 14.02.2026, 09:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNUNGSVERHÄLTNISSE UND KRITIK | 111 

 

 

Rechte wie allen Mitgliedern der Gesellschaft zuerkannt werden.“66 Diese histori-
sche Entwicklung ist in dieser Hinsicht das Resultat eines Kampfes um Anerken-
nung, in dem bisher marginalisierte gesellschaftliche Gruppierungen unter Beru-
fung auf das Prinzip der Rechtsgleichheit ihre vollwertige Mitgliedschaft in der po-
litischen Gemeinschaft einklagen. 

Für die Legitimität der Rechtsordnung ist es zugleich notwendig, ihre Mitglie-
der auch tatsächlich zur Teilnahme an der gemeinsamen Willensbildung zu befähi-
gen. Auf der zweiten Ebene der Rechtsentwicklung wird deshalb schrittweise er-
schlossen, welche sozialen Voraussetzungen konkret notwendig sind, um den Status 
einer politisch-moralisch zurechnungsfähigen Person einnehmen zu können. Je um-
fangreicher die hierfür vorausgesetzten Eigenschaften gedacht werden, desto höher 
werden auch die Ansprüche an das Verfahren der Rechtssetzung.67 Dies ist der Hin-
tergrund für einen Prozess der Erweiterung von Rechtsansprüchen. In einem 
Kampf, den verschiedene gesellschaftliche Gruppen für eine gleichberechtigte Par-
tizipation an der gemeinsamen Willensbildung und damit für ihre Anerkennung als 
gleichberechtigte moralische Subjekte führen, werden beständig weitere Vorausset-
zungen für eine solche Partizipation aufgedeckt und in rechtlichen Garantien fixiert. 
Die konkrete Ausgestaltung der Rechtsordnungen bürgerlich-kapitalistischer Ge-
sellschaften folgt damit einem Lernprozess, in dem die Gesellschaftsmitglieder ein 
zunehmendes Wissen darüber erwerben, was für die Realisierung einer gleichbe-
rechtigten Teilnahme an der politischen Willensbildung notwendig ist. Honneth be-
zieht sich auf die Untersuchungen des Soziologen Thomas H. Marshalls, der die 
Rechtsentwicklung bürgerlich-kapitalistischer Gesellschaften als Tendenz zur Bil-
dung umfassenderer, mit dem Status des Staatsbürgers verknüpfter Gleichheit ver-
steht. Auch er geht davon aus, dass der Staatsbürgerstatus moderner Gesellschaften 
gegenüber der statusgruppenabhängigen Zuweisung von Rechten und Pflichten in 
Feudalgesellschaften auf die Ermöglichung gleichberechtigter Mitgliedschaft in der 
Gesellschaft zielt. „Die Rechte, mit denen der allgemeine Staatsbürgerstatus ausge-
stattet wurde, waren dem hierarchischen Statussystem sozialer Klassen abgerungen 
und nahmen ihm damit seine lebenswichtige Substanz.“68 Marshall ordnet nun in 
seiner historischen, allerdings allein an der Geschichte Englands orientierten, Re-
konstruktion die einzelnen Bestandteile des modernen Staatsbürgerstatus unter-
schiedlichen, hier nur in stark vereinfachter Form wiedergegebenen Entwicklungs-
etappen zu. 

                                                            
66  Ebd., S. 191. 

67  Vgl. ebd., S. 178. 

68  Marshall, Thomas H., Staatsbürgerrechte und soziale Klassen, in: ders., Bürgerrechte und 

soziale Klassen. Zur Soziologie des Wohlfahrstaates, Frankfurt am Main 1992, S. 54. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003 - am 14.02.2026, 09:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


112 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

Demnach erfolgt im 18. Jahrhundert die Etablierung liberaler Freiheitsrechte, 
die in erster Linie die individuelle Freiheit gewährleisten und insbesondere auch vor 
den Übergriffen staatlicher Willkür schützen sollen. Während politische Beteili-
gungsrechte, die die Teilnahme am Gebrauch der politischen Macht ermöglichen, 
zunächst noch das Privileg einer beschränkten bürgerlichen Elite bleiben, ändert 
sich dies im  Verlauf des 19. und des frühen 20. Jahrhunderts. Der entscheidende 
Wandel in dieser Hinsicht wird mit der Einführung des allgemeinen Wahlrechts 
vollzogen, denn damit werden politische Rechte vom wirtschaftlichen Vermögen 
entkoppelt und allein dem Personenstatus zugeordnet.69 Im 20. Jahrhundert kommt 
es zur Durchsetzung sozialer Rechte, die Ansprüche auf wirtschaftliche Wohlfahrt, 
Sicherheit und gesellschaftliche Teilhabe festlegen. Sie sollen den Rechtssubjekten 
die Bildungsmöglichkeiten und ökonomischen Ressourcen garantieren, die für die 
tatsächliche Inanspruchnahme der bisher nur formal zugestandenen bürgerlichen 
Freiheits- und politischen Teilnahmerechte vorausgesetzt werden müssen. Hinter-
grund hierfür ist die Einsicht, dass rechtlich garantierte Partizipationsmöglichkeiten 
nur dann realisiert werden können, wenn dafür ein Minimum an ökonomischen 
Ressourcen und ein Anrecht auf Bildung zur Verfügung steht.70 „Die Gesellschaften 
aber, in denen sich die Institutionen der Staatsbürgerrechte zu entfalten beginnen, 
erzeugen die Vorstellung eines idealen Staatsbürgerstatus, an der die Fortschritte 
gemessen und auf die die Anstrengungen gerichtet werden können.“71 

An diese Vorstellung anschließend interpretiert Honneth die Rechtsentwicklung 
in bürgerlich-kapitalistischen Gesellschaften als Ergebnis eines Lernprozesses, in 
dessen Verlauf schrittweise soziale Bedingungen für die Realisierung des im 
Staatsbürgerstatus angelegten Anspruchs auf gleichberechtigte Teilhabe an der Ge-
staltung der gemeinsamen Rechtsordnung aufgedeckt und entsprechend in der Pra-
xis berücksichtigt werden. Diese historische Entwicklung ist das Resultat eines 
Kampfes um Anerkennung, in dem bisher marginalisierte gesellschaftliche Grup-
pierungen unter Berufung auf das Prinzip der Rechtsgleichheit ihre vollwertige 
Mitgliedschaft in der politischen Gemeinschaft einklagen. Indem sie diese Forde-
rungen durchsetzen, lernen sie sich durch die Erfahrung der rechtlichen Anerken-
nung als Personen zu achten, die in gleicher Weise zur Teilnahme an der politischen 
Willensbildung berechtigt sind. Die Art der Selbstbezüglichkeit, die auf dieser Ebe-

                                                            
69  Vgl. ebd., S. 47. 

70  Vgl.  Honneth, Axel, Umverteilung als Anerkennung. Eine Erwiderung auf Nancy Fraser, 

in: Honneth, Axel und Fraser, Nancy, Umverteilung oder Anerkennung? Eine politisch-

philosophische Kontroverse, Frankfurt am Main 2003, S. 177. 

71  Marshall, Thomas H., Staatsbürgerrechte und soziale Klassen, in: ders., Bürgerrechte und 

soziale Klassen. Zur Soziologie des Wohlfahrstaates, Frankfurt am Main 1992, S. 53. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003 - am 14.02.2026, 09:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNUNGSVERHÄLTNISSE UND KRITIK | 113 

 

 

ne erworben wird, fasst Honneth als Selbstachtung bzw. als Sicherheit über den 
Wert der eigenen Urteilsbildung.72 

Allerdings wird hier die Rechtsentwicklung ausschließlich allein an dem im 
Staatsbürgerstatus angelegten Gleichheitsanspruch rekonstruiert und damit der Ein-
druck eines stabilen, wenn auch durch Konflikte vermittelten, Fortschritts in der 
Entwicklung der politischen Kultur erzeugt. Schon bei Marshall selbst jedoch fin-
den sich Hinweise, die einen an einem solchen ungebrochenen Optimismus zwei-
feln lassen, denn der Gleichheitsanspruch des Staatsbürgerstatus steht, zumindest 
mit der Ausbildung sozialer Rechte, mit der Ungleichheit sozialer Klassen in einem 
Widerspruch und es ist für Marshall keineswegs absehbar, in welche Richtung sich 
eine von in dieser Weise widersprüchlichen Prinzipien getragene Gesellschaft zu-
künftig entwickeln wird. Die Rechtfertigungskriterien, denen die Güterverteilung in 
bürgerlich-kapitalistischen Gesellschaften unterliegt, beziehen sich nicht nur auf 
rechtliche Ansprüche, sondern auch auf das kapitalistische Leistungsprinzip;73 wie 
sich das Verhältnis zwischen beiden Prinzipien gestaltet, ist, so könnte weiter ge-
schlussfolgert werden, damit von politischen Entwicklungen und letztlich auch 
ökonomischen Konjunkturen abhängig. Zwar berücksichtigt die Theorie der Aner-
kennung grundsätzlich, dass unterschiedliche Kriterien der Anerkennung in Kon-
flikt geraten können, weil sie, wie z.B. im Falle der Wertschätzung und des Res-
pekts unterschiedliche Hinsichten für die Beurteilung von Maßnahmen der Umver-
teilung einschließen; weil sich Honneth jedoch darauf konzentriert, die unterschied-
lichen Kriterien der Anerkennung in den jeweiligen Sphären herauszuarbeiten, und 
zudem versucht, inhaltliche Festlegungen bezüglich konkreter Konzeptionen des 
guten Lebens zu vermeiden, bietet die Theorie der Anerkennung keine Handhabe, 
um diese Konflikte entscheiden zu können. „Indem er nur von drei Prinzipien 
spricht, die „quasi hierarchisch“ sind, versäumt er uns zu sagen, was wir in den Fäl-
len tun sollten, da den einen gleiche Bürgerrechte vorenthalten werden, wenn die 
Arbeitsleistung der anderen bewertet wird.“74 

Neben dieser Spannung zwischen dem Gleichheitsanspruch des Staatsbürgersta-
tus und der Ungleichheit zwischen den Klassen, die Honneth zumindest für seine 

                                                            
72  Vgl. Honneth, Axel, Zwischen Aristoteles und Kant. Skizze einer Moral der Anerken-

nung, in: ders., Das Andere der Gerechtigkeit. Aufsätze zur praktischen Philosophie, 

Frankfurt am Main 2000, S. 182. 

73  Vgl. Marshall, Thomas H., Staatsbürgerrechte und soziale Klassen, in: ders., Bürgerrech-

te und soziale Klassen. Zur Soziologie des Wohlfahrstaates, Frankfurt am Main 1992, S. 

88. 

74  Fraser, Nancy, Anerkennung bis zur Unkenntlichkeit verzerrt. Eine Erwiderung auf Axel 

Honneth, in: Honneth, Axel und Fraser, Nancy, Umverteilung oder Anerkennung? Eine 

politisch-philosophische Kontroverse, Frankfurt am Main 2003, S. 263. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003 - am 14.02.2026, 09:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


114 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

historische Rekonstruktion und die Formulierung konkreter Gerechtigkeitskriterien 
nur unzureichend berücksichtigt, findet sich bei Marshall zugleich eine Spannung 
innerhalb des Staatsbürgerstatus selbst. Denn in seiner historischen Rekonstruktion 
zeigt sich, dass nicht alle Bestandteile des Staatsbürgerstatus mit der Ungleichheit 
zwischen den Klassen in gleicher Weise in Konflikt geraten; vielmehr waren zent-
rale bürgerliche Freiheitsrechte, wie etwa die Vertragsfreiheit, sogar ihre zentrale 
rechtliche Voraussetzung. Durch sie wurden der doppelt freie Lohnarbeiter und 
damit das Kapitalverhältnis erst ermöglicht. In der Frühphase der kapitalistischen 
Entwicklung wurden noch bestehende soziale Rechtsansprüche entweder als Be-
standteil der alten Feudalordnung verstanden und entsprechend zerstört,75 oder aber 
sie galten als „Armengesetze“ gerade als Alternative zum vollwertigen Staatsbür-
gerstatus bzw. als Stütze des Kapitalismus, weil sie dem Kapital die Verantwortung 
für die Versorgung der aus den Produktionskreisläufen ausgeschlossen Bevölke-
rungsanteile abnahmen.76 Es besteht also nicht nur eine Spannung zwischen sozia-
len Rechtsansprüchen und dem Prinzip der Leistungsgerechtigkeit, sondern ebenso 
eine Spannung bezüglich der Hinsichten, denen die Gestaltung der Rechtsordnung 
folgt. Rechtsordnungen werden gerade auch darauf hin beurteilt, inwiefern sie öko-
nomische Akkumulationsprozesse ermöglichen und befördern. 

Staatliches Handeln und die Rechtssetzung bewegt sich damit in bürgerlich-
kapitalistischen Gesellschaften prinzipiell in einem Spannungsfeld zwischen demo-
kratischer Legitimität und ökonomischen Erfordernissen. Mir scheint die Staatsthe-
orie Claus Offes ein mögliches Instrumentarium für die Analyse dieses Spannungs-
feldes zur Verfügung zu stellen, weil er die klassisch-marxistische funktionslogi-
sche Perspektive, die den Staat allein als Agenten der Ermöglichung kapitalistischer 
Akkumulationsprozesse analysiert um die Perspektive der Sozialintegration ergänzt, 
die auch den Legitimitätsanforderungen staatlichen Handelns gerecht zu werden 
sucht.77 Auf der einen Seite muss staatliches Handeln unter Bezugnahme auf demo-
kratische Prinzipien legitimiert werden; der Staat agiert 
 
„unter Bezugnahme auf legitimatorische Ressourcen, die er politisch immer neu „erwirtschaf-

ten“ muss, und mittels der Gewährung sozialer Leistungsansprüche, deren Dynamik er nicht 

effektiv kontrollieren kann, was wiederum Konflikte mit den Subjekten dieser Anspruchs-

rechte wahrscheinlich werden lässt.“78 

                                                            
75  Vgl. Marshall, Thomas H., Staatsbürgerrechte und soziale Klassen, in: ders., Bürgerrech-

te und soziale Klassen. Zur Soziologie des Wohlfahrstaates, Frankfurt am Main 1992, S. 

52. 

76  Vgl. ebd., S. 56. 

77  Offe, Claus, Strukturprobleme des kapitalistischen Staates, Frankfurt am Main 2006. 

78  Ebd., S. 148. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003 - am 14.02.2026, 09:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNUNGSVERHÄLTNISSE UND KRITIK | 115 

 

 

Auf der anderen Seite konnten die notwendigen strukturbildenden Maßnahmen für 
die Durchsetzung des Warentausches allein durch den Staat erfolgen. Zudem müs-
sen auch die selbstnegatorischen Tendenzen der Kapitalakkumulation beständig 
durch außerökonomische staatliche Mittel begrenzt werden. Denn weil die einzel-
nen Kapitale von den gesamtgesellschaftlichen Folgen der Kapitalverwertung abs-
trahieren müssen und somit die ungesteuerte Folgewirkung dieses Verwertungspro-
zesses den Bestand der kapitalistischen Gesellschaftsformation insgesamt zu ge-
fährden droht, muss dieses inhärente Steuerungsproblem durch ein staatliches Han-
deln aufgefangen werden, das die Überlebensfähigkeit der Einzelkapitale sichert, 
durch Kollektivgüter wie Infrastruktur die allgemeinen Akkumulationsbedingungen 
sicherstellt und zudem durch soziale Ausgleichsmaßnahmen und die Institutionali-
sierung des Klassenkonflikts, die soziale Grundstruktur stabilisiert.79 
 
„Der spätkapitalistische Staat befindet sich – als demokratisch-kapitalistischer Wohlfahrts-

staat – in einer zwiespältigen, dilemmatischen Kommunikationssituation, in welcher er „Op-

fer“ konkurrierender, ja widersprüchlicher Handlungsaufforderungen wird, soll er doch in 

seiner Interventionstätigkeit kapitalistischen Erfordernissen und demokratischen Forderungen 

gleichermaßen gerecht werden.“80 

 
Wenn aber staatliches Handeln diesen widersprüchlichen Anforderungen unterliegt, 
dann kann die Rechtsentwicklung nicht allein als Ergebnis des Kampfes um die 
Einlösung der sozialen Bedingungen für die faktische Realisierung gleichberechtig-
ter Teilhabe rekonstruiert werden. Vielmehr muss dann gezeigt werden, wie diese 
Widersprüche in unterschiedlichen politischen Programmatiken bearbeitet werden. 
 

4.3.3 Solidarität 

 
Es hatte zu den zentralen Anliegen der Anerkennungskonzeption Honneths gehört, 
Konflikte innerhalb der gesellschaftlichen Arbeitsteilung wieder in den Gegen-
standsbereich der kritischen Theorie zur reintegrieren. Gegen Habermas’ Trennung 
zwischen System und Lebenswelt, in deren Folge soziale Bewegungen, die die 
Umgestaltung und Neubewertung der Arbeitsvollzüge und -beziehungen anstreben, 

                                                            
79  Vgl. Lessenich, Stephan, Mobilität und Kontrolle. Zur Dialektik der Aktivgesellschaft, 

in: Dörre, Klaus; Lessenich, Stephan und Rosa, Hartmut (Hrsg.), Soziologie – Kapitalis-

mus – Kritik. Eine Debatte, Frankfurt am Main 2009, S. 142. Da diese Einhegung der 

selbstzerstörerischen Dynamik der Kapitalakkumulation mit systemfremden, dem Ver-

wertungsprozess entzogenen Mitteln erfolgen muss, werden damit neue Schwierigkeiten 

und Konflikten erzeugt. (Ebd., S. 144f.) 

80  Ebd., S. 149. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003 - am 14.02.2026, 09:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


116 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

nicht länger thematisiert werden konnten, hatte ja Honneth eingewandt, dass auch 
die Handlungskoordinierung in den Subsystemen von Prozessen der normativen 
Konsensbildung abhängig bleibt.81 Zudem zeigen Untersuchungen zu den psychi-
schen Folgen von Arbeitslosigkeit, geringer Entlohnung etc., dass der Bereich der 
gesellschaftlichen Arbeitsteilung für die anerkennungstheoretische, von Missach-
tungserfahrungen ausgehende Analyse von Sozialpathologien nicht vernachlässigt 
werden darf. Deshalb zielt die Theorie der Anerkennung darauf, den Begriff der 
Arbeit so anzulegen, dass ihre Bedeutung für den Erhalt von Anerkennung und da-
mit für die normativen Erwartungen der Gesellschaftsmitglieder herausgearbeitet 
werden kann. Gleichzeitig soll dabei jedoch auch darauf verzichtet werden, dem 
Begriff der Arbeit wie noch in der frühen kritischen Theorie eine geschichtsphilo-
sophisch tragende Rolle zuzuweisen.82 

Honneth beginnt, wie schon in der Diskussion der Anerkennungssphären des 
Rechts und der Liebe, seine historisch orientierte Rekonstruktion, die die zentralen 
Kriterien der Anerkennung dieser Sphäre und die entsprechenden sozialen Kämpfe 
freilegen soll, mit dem Übergang von feudalen zu bürgerlich-kapitalistischen Ge-
sellschaften. Im Laufe dieses Übergangs löst sich auch die soziale Wertschätzung 
von dem Einfluss angeborener Statusfaktoren. Insbesondere durch die religiöse 
Aufwertung der Berufsarbeit wird die individuelle Leistung im Bereich der gesell-
schaftlichen Arbeitsteilung entscheidend dafür, auf welches Maß an sozialer Wert-
schätzung der Einzelne rechnen kann.83 Damit wird das soziale Ansehen von der 
traditionellen Statusgruppenzugehörigkeit feudaler Gesellschaften, also von Her-
kunft, Alter und Besitz, unabhängig. Durch diese Entwicklungen etabliert sich eine 
eigenständige Sphäre der Anerkennung: die der sozialen Wertschätzung. Hiermit ist 
„allein noch der Grad an gesellschaftlicher Anerkennung gemeint, den der einzelne 
für seine Form der Selbstverwirklichung dadurch verdient, daß er mit ihr zur prakti-
schen Umsetzung der abstrakt definierten Ziele der Gesellschaft in bestimmten Ma-
ße beiträgt [...].“84 

                                                            
81  Vgl. Honneth, Axel, Kritik der Macht, Reflexionsstufen einer kritischen Gesellschafts-

theorie, Frankfurt am Main 1989, S. 329. 

82  Vgl. Honneth, Axel, Die soziale Dynamik von Mißachtung. Zur Ortsbestimmung einer 

kritischen Gesellschaftstheorie, in: ders., Das Andere der Gerechtigkeit. Aufsätze zur 

praktischen Philosophie, Frankfurt am Main 2000, S. 105. 

83  Vgl.  Honneth, Axel, Umverteilung als Anerkennung. Eine Erwiderung auf Nancy Fraser, 

in: Honneth, Axel und Fraser, Nancy, Umverteilung oder Anerkennung? Eine politisch-

philosophische Kontroverse, Frankfurt am Main 2003, S. 155f. 

84  Honneth, Axel, Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer Konflikte, 

Frankfurt am Main 1994, S. 204. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003 - am 14.02.2026, 09:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNUNGSVERHÄLTNISSE UND KRITIK | 117 

 

 

Während auf der Ebene persönlicher Nahbeziehungen individuelle Bedürfnisse 
Gegenstand der Anerkennung sind, wird den Individuen auf der Ebene des Rechts 
eine Form der Anerkennung gewährt, die allen in gleicher Weise zukommt. Die 
dritte Ebene der sozialen Wertschätzung ist in der Konzeption Honneths der Rah-
men, in dem die individuelle Besonderheit des Einzelnen auch auf gesamtgesell-
schaftlicher Ebene Gegenstand der Anerkennung werden kann. 
 

„Nicht mehr die Mitgliedschaft in einer sozialen Statusgruppe mit den entsprechenden Ehren-

kodizes soll darüber entscheiden, wie viel Wertschätzung ein Individuum innerhalb der Ge-

sellschaft legitimerweise verdient, sondern die persönlich erbrachte Leistung im Gefüge der 

industriell organisierten Arbeitsteilung.“85  

 
In dieser Sphäre der Anerkennung kommen also Eigenschaftsdifferenzen zwischen 
Personen auf intersubjektiv verbindliche Weise zum Ausdruck. 

Allerdings ist die in dieser Art verstandene soziale Wertschätzung höchst vo-
raussetzungsreich. Eine konkrete Tätigkeit kann nämlich nur als Leistung anerkannt 
werden, wenn die Gesellschaftsmitglieder über einen gemeinsamen Werthorizont 
verfügen, zu dessen Realisierung diese Leistung beiträgt. Im kulturellen Selbstver-
ständnis einer Gesellschaft sind damit die Kriterien formuliert, auf deren Grundlage 
die besonderen Leistungen der Gesellschaftsmitglieder eine differenzierte Bewer-
tung erfahren.86 Damit gelingt es der Theorie der Anerkennung scheinbar, ein Krite-
rium zu entwickeln, mit dem soziale Ungleichheiten im Bereich der gesellschaftli-
chen Arbeitsteilung normativ beurteilt werden können. Diese gelten nur dann als 
gerechtfertigt, wenn sie die jeweilige Leistung aller Gesellschaftsmitglieder ange-
messen berücksichtigen.87 Das Kriterium der Leistungsgerechtigkeit ist insofern 
nicht nur ein bloßes Überbauprinzip, sondern vielmehr die legitimatorische Grund-
lage der Marktwirtschaft.88 Weil sich ihre Institutionen unter Berufung auf das 
Prinzip der wechselseitigen Anerkennung von Leistungen rechtfertigen lassen müs-
sen, kann, so die These, gezeigt werden, auch der Reproduktion kapitalistischer Ge-
sellschaften ein moralischer Konsens zu Grunde liegt. 

                                                            
85  Honneth, Axel, Umverteilung als Anerkennung. Eine Erwiderung auf Nancy Fraser, in: 

Honneth, Axel und Fraser, Nancy, Umverteilung oder Anerkennung? Eine politisch-

philosophische Kontroverse, Frankfurt am Main 2003, S. 166. 

86  Vgl. Honneth, Axel, Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer Kon-

flikte, Frankfurt am Main 1992, S. 197. 

87  Vgl.  Honneth, Axel, Umverteilung als Anerkennung. Eine Erwiderung auf Nancy Fraser, 

in: Honneth, Axel und Fraser, Nancy, Umverteilung oder Anerkennung? Eine politisch-

philosophische Kontroverse, Frankfurt am Main 2003, S. 176. 

88  Vgl. ebd., S. 178. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003 - am 14.02.2026, 09:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


118 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

Was eine solche Bezugnahme auf das Prinzip der Leistungsgerechtigkeit als 
problematisch erscheinen lässt, ist jedoch die Tatsache, dass unter Berufung auf 
dieses Prinzip ebenso die einseitige Vorrangstellung bestimmter Tätigkeiten, etwa 
männlicher qualifizierter Berufsarbeit gerechtfertigt wurde und wird und demge-
genüber notwendige Tätigkeiten wie die Reproduktionsarbeit im Rahmen dieser 
gruppenspezifischen Wertsetzung  nicht oder nur unzureichend berücksichtig wer-
den. 

In genau diesen Kämpfen und Debatten um die unbezahlte Reproduktionsarbeit 
von Frauen zeigt sich allerdings zum einen, dass die Organisation der Arbeit mit 
ethischen Normen verknüpft ist, die deren Bewertung regeln, denn nur so lässt sich, 
so die von Honneth vertretene These, die geringere Schätzung der Reproduktions-
arbeit erklären. Zudem wird hier deutlich, dass sich diese mangelnde Anerkennung 
bestehender Leistung in einer geringeren Selbstschätzung niederschlägt.89 Zum an-
deren zeigt sich, dass sich auch die sozialen Bewegungen, die gegen bestehende so-
ziale Ungleichheiten im Bereich der gesellschaftlichen Arbeitsteilung aufbegehren, 
auf das Prinzip der Leistungsgerechtigkeit beziehen. Allerdings wird in diesen 
Kämpfen um Anerkennung versucht, das kulturellen Bewertungsschemata zu ver-
ändern, von dem abhängt, was als Arbeit gilt und wie hoch ihr Beitrag zur Realisie-
rung der gemeinsam geteilten Gütern veranschlagt wird. „Umverteilungskämpfe 
sind mithin dort, wo sie nicht den Weg einer Mobilisierung sozialer Rechte ein-
schlagen, definitorische Auseinandersetzungen um die Legitimität der jeweils prak-
tizierten Anwendung des Leistungsprinzips.“90 

Allen sozialen Kämpfen innerhalb dieser Anerkennungssphäre liegt eine Orien-
tierung am Leistungsprinzip zu Grunde. In Bezugnahme auf dieses Prinzip werden 
bestimmte Formen sozialer Ungleichheit als Missachtung der eigenen Leistungen 
erfahren und herrschende Bewertungsschemata in Frage gestellt. Weil das kulturelle 
Selbstverständnis einer Gesellschaft selbst variabel ist und durch Zusatzdeutungen 
konkretisiert werden muss und weil von diesem Werthorizont die jeweilige soziale 
Wertschätzung abhängig ist, entbrennt um diesen ein beständiger Deutungskonflikt. 
Kämpfe um Anerkennung in diesem Bereich versuchen zu zeigen, inwiefern die 
bisherigen Bewertungsschemata im Lichte eines neuen oder neu interpretierten 
Werthorizonts einseitig oder restriktiv sind. 

                                                            
89  Vgl. Honneth, Axel, Die soziale Dynamik von Mißachtung. Zur Ortsbestimmung einer 

kritischen Gesellschaftstheorie, in: ders., Das Andere der Gerechtigkeit. Aufsätze zur 

praktischen Philosophie, Frankfurt am Main 2000, S. 106. 

90  Vgl. Honneth, Axel, Umverteilung als Anerkennung. Eine Erwiderung auf Nancy Fraser, 

in: Honneth, Axel und Fraser, Nancy, Umverteilung oder Anerkennung? Eine politisch-

philosophische Kontroverse, Frankfurt am Main 2003, S. 183. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003 - am 14.02.2026, 09:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNUNGSVERHÄLTNISSE UND KRITIK | 119 

 

 

Honneth erklärt daher den Prozess der Umsetzung des Prinzips der Leistungsge-
rechtigkeit ähnlich wie den Prozess der Umsetzung des Prinzips der partizipatori-
schen Gleichheit auf der Ebene des Rechts; nämlich als Ergebnis eines Kampfes um 
Anerkennung, in dessen Verlauf soziale Bewegungen einseitige Privilegierungen 
bestimmter Gruppen auflösen. Während sich dieser Prozess auf der Ebene des 
Rechts als Ausdifferenzierung und Anreicherung bestimmter Rechtsformen voll-
zieht, so entwickelt er sich auf der Ebene der sozialen Wertschätzung als Ausbil-
dung eines pluralen Werthorizonts, der den verschiedenen Formen der Leistungser-
bringung gerecht werden kann. Eine Entwicklung innerhalb dieser Ebene der Aner-
kennung ergibt sich damit daraus, dass einseitige Wertsetzungen, die nur bestimmte 
Formen der Leistungserbringung als solche anerkennen, durch zunehmend pluralere 
Werthorizonte ersetzt werden, die den verschiedenen Formen der Leistungserbrin-
gung gerecht werden können. Erst horizontal ausdifferenzierte Werthorizonte er-
möglichen individualisierte und symmetrische Formen sozialer Wertschätzung. 

Ihren Ausdruck findet diese Form der Anerkennung in erster Linie in materiel-
len Gratifikationen. Kämpfe für die Umverteilung des gesellschaftlichen Reich-
tums, etwa um die Höhe von Arbeitslöhnen oder für die Entlohnung reproduktiver 
Tätigkeiten, versteht Honneth damit als Auseinandersetzungen um eine angemesse-
ne soziale Wertschätzung.91 Eine gerechte Umsetzung des Leistungsprinzips ermög-
licht es den Individuen, ihre Tätigkeiten und die Tätigkeiten Anderer als bedeutsa-
men Beitrag für ihre gemeinsame Praxis zu verstehen und damit sich und die Ande-
ren zu schätzen. Deshalb bezeichnet Honneth diese Form der wechselseitigen An-
erkennung als Solidarität.92 
 
„Beziehungen solcher Art sind „solidarisch“ zu nennen, weil sie nicht nur die passive Tole-

ranz gegenüber, sondern affektive Anteilnahme an dem individuell Besonderen der anderen 

Person wecken, denn nur in dem Maße, in dem ich aktiv dafür Sorge trage, daß sich ihre mir 

                                                            
91  Für Honneth zeigt sich damit umgekehrt, dass die Stabilität bürgerlich-kapitalistischer 

Gesellschaften auf einem Konsens basiert, der bestehende Ungleichheiten der Verteilung 

als legitim rechtfertigt. Dieser Schluss ist auch auf der Basis seiner eigenen Grundan-

nahmen deshalb unzulässig, da soziale Unrechtserfahrungen nicht zwingend in die Bil-

dung durchsetzungsfähiger sozialer Bewegungen münden müssen. 

92  Fraglich bleibt, ob die Ebene sozialer Wertschätzung, sofern sie auf das Prinzip der Leis-

tungsgerechtigkeit beschränkt bleibt, tatsächlich ein möglicher Rahmen ist, in dem die 

individuelle Besonderheit des Einzelnen auf gesamtgesellschaftlicher Ebene Anerken-

nung finden kann. Arbeitskontexte, in denen die Anforderungen fremdbestimmt und die 

einzelnen Beschäftigten ersetzbar bleiben, sind von einem solchen Anspruch weit ent-

fernt. Hier wäre es notwendig, den ursprünglichen Ansprüchen Honneths folgend, auch 

Konflikte um verschiedene Formen der Arbeitsorganisation einzubeziehen. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003 - am 14.02.2026, 09:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


120 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

fremden Eigenschaften zu entfalten vermögen, sind die uns gemeinsamen Ziele zu verwirkli-

chen.“93 

 
Allerdings können, entsprechend des Anspruchs, nur ein formales Konzept der Sitt-
lichkeit entwickeln zu wollen, nur die Hinsichten rekonstruiert werden, an denen 
sich soziale Kämpfe in dieser Sphäre der Anerkennung orientieren; welche konkre-
ten Werthaltungen dieser Orientierung zu Grunde liegen und welche Ausgestaltun-
gen das Leistungsprinzip dementsprechend annehmen sollte, kann durch die Theo-
rie, wenn sie diesbezügliche inhaltliche Festlegungen vermeiden will, nicht antizi-
piert werden. Dies bleibt die Aufgabe gesellschaftlicher Aushandlungsprozesse.94 
Unabhängig von dieser mangelnden inhaltlichen Bestimmtheit lässt sich fragen, ob, 
wie Honneth annimmt, sozialstaatlich eingehegte und von ideologischen Verzer-
rungen befreite Märkte die geeigneten Institution sind, über die die jeweilige soziale 
Wertschätzung angemessen zum Ausdruck gebracht werden kann. Denn die Dyna-
mik ökonomischer Prozesse, die den konkreten Verteilungsverhältnissen bürger-
lich-kapitalistischer Gesellschaften zu Grunde liegen, ist nicht ausschließlich aus 
den konfligierenden Anerkennungsansprüchen arbeitsteilig vernetzter Akteure zu 
erklären. Wie die mediale Verarbeitung der aktuellen Finanzkrise der südeuropäi-
schen Staaten zeigt, kann es geradezu ein Element der Ideologiebildung sein, öko-
nomische Krisenprozesse auf die unterschiedliche Leistungsfähigkeit der Betroffe-
nen und der Profiteure zu beziehen. Die hier verursachten Formen der Verarmung 
und Exklusion sind nicht durch einen kulturellen Wandel, sondern nur durch eine 
Neuordnung der Finanz- und Produktionsformen zu überwinden. „Der Monismus 
der Anerkennung ist jedoch von Natur aus blind für solche Systemmechanismen, 
die nicht auf kulturelle Bewertungsschemata reduziert werden können.“95 

Bevor ich im Abschnitt „4.7. Zusammenführung: Macht und Selbstverhältnisse“ 
diesen Fragen weiter nachgehen werde, will ich zunächst noch auf zwei weitere 
Schwierigkeiten hinweisen, die sich innerhalb dieser Rekonstruktion der Anerken-
nungssphäre der Solidarität stellen. Diese ergeben sich nicht aus der Frage nach der 
Verknüpfung der von der Anerkennungstheorie rekonstruierten normativen Krite-
rien der Kritik mit der Eigendynamik von Marktordnungen, sondern aus diesen Kri-
terien selbst. Denn selbst wenn zugestanden wird, dass die Theorie der Anerken-
nung zunächst nur die normative Grundlage einer immanent ansetzenden Kritik von 

                                                            
93  Honneth, Axel, Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer Konflikte, 

Frankfurt am Main 1994, S. 210. 

94  Vgl. Fraser, Nancy, Anerkennung bis zur Unkenntlichkeit verzerrt. Eine Erwiderung auf 

Axel Honneth, in: Honneth, Axel und Fraser, Nancy, Umverteilung oder Anerkennung? 

Eine politisch-philosophische Kontroverse, Frankfurt am Main 2003, S. 183. 

95  Ebd. 246. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003 - am 14.02.2026, 09:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNUNGSVERHÄLTNISSE UND KRITIK | 121 

 

 

Marktordnungen entwickelt, lässt sich fragen, ob diese Grundlage mit der aus-
schließlichen und durchweg positiven Bezugnahme auf das Leistungsprinzip zu-
reichend bestimmt ist. Denn damit kann die Theorie der Anerkennung der Vielfalt 
von Anerkennungsansprüchen auf dem Gebiet der Arbeit nicht gerecht werden (1). 
Zudem scheint das Leistungsprinzip keineswegs eine solidarische Anteilnahme an 
der Entfaltung der Fähigkeiten Anderer nahe zu legen; vielmehr provoziert es ent-
solidarisierende Distinktionskämpfe und damit verbundene Leidenserfahrungen (2). 

1. Auf der Grundlage des bisher Entwickelten kann Honneth ja zunächst nur 
Konflikte um materielle Gratifikationen berücksichtigen. Die Wertschätzung be-
zieht sich allein auf die quantifizierbare Höhe der für die Gesellschaft erbrachten 
Leistungen; ihren Ausdruck findet sie in dem Umfang der Ressourcen, die den In-
dividuen jeweils zur Verfügung stehen, also in der Lohnhöhe.96 Schon für das zent-
rale von ihm diskutierte Beispiel von Kämpfen um Anerkennung im Bereich der 
gesellschaftlichen Arbeitsteilung, den um die unbezahlte Reproduktionsarbeit von 
Frauen, erweist sich dieser Rahmen als zu eng. Nicht nur, dass sich diese Bereiche 
nur schwer quantifizieren und entsprechend regulieren lassen, vor allem wird die 
Reduzierung auf die Frage der Entlohnung nicht den mit diesen Formen sozialer 
Ungleichheit verbundenen Missachtungserfahrungen gerecht. „Eine viel angemes-
senere Interpretation solcher Erfahrungen scheint zu sein, dass die beschriebenen 
auch noch etwas anderes als die familiäre Arbeit von ihrem Leben erwarten [...].“97 
Nicht nur die Anerkennung der geleisteten, sondern die Umverteilung der zu leis-
tenden Arbeit wird hier gefordert. 

Zudem ist eine solche Konzeption insofern problematisch, als es auch möglich 
ist, gesellschaftlich nützliche Arbeiten zu erbringen, ohne dabei spezifische, d.h. als 
Unterscheidungskriterium gegenüber anderen Individuen relevante Fähigkeiten zu 
aktualisieren. Es ist also fraglich, inwiefern, wie Honneth es in seiner Rekonstrukti-
on zu zeigen beansprucht, die individuellen Besonderheiten des Einzelnen im Rah-
men eines so verstandenen Leistungsprinzips gesamtgesellschaftlich zur Geltung 
gebracht werden können. Tatsächlich ist es sogar möglich, dass sich, wie tayloristi-
sche Formen der Arbeitsorganisation zeigen, beide Elemente als gegenläufig erwei-
sen, da hier Produktivitätsfortschritte, die den Nutzen der geleisteten Arbeit erhö-
hen, mit einer Dequalifizierung der Beschäftigten und entsprechenden Missach-
tungserfahrungen einhergehen. Die Revolten der 70er Jahre waren gerade nicht nur 

                                                            
96  Schmidt am Busch, Hans-Christoph, Lassen sich die Ziele der Frankfurter Schule aner-

kennungstheoretisch erreichen? Überlegungen im Ausgang von Nancy Frasers und Axel 

Honneths politisch-philosophischer Kontroverse, in: Schmidt am Busch, Hans-Christoph 

und Zurn, Christopher F. (Hrsg.), Anerkennung, Berlin 2009, S. 252. 

97  Rössler, Beate, Arbeit, Anerkennung, Emanzipation, in: Deutsche Zeitschrift für Philoso-

phie 53, 2005, S. 396. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003 - am 14.02.2026, 09:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


122 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

von Forderungen nach Lohnerhöhungen und einer Stärkung der sozialen Sicherheit 
getragen, sondern sie waren gleichfalls eine Revolte gegen die bestehenden taylo-
ristischen Arbeitsbedingungen. Hier wurden gerade Varianten der sogenannten 
Künstlerkritik, die sich insbesondere gegen die Fremdbestimmung und Entfrem-
dungserfahrungen innerhalb kapitalistischer Arbeitsprozesse richtet,98 massenwirk-
sam und verbunden mit Formen der Sozialkritik und gesellschaftsverändernd umge-
setzt. „Während die Künstlerkritik bis dahin [...] eine recht marginale Rolle gespielt 
hatte, weil deren Träger –Intellektuelle, Künstler– nicht sehr zahlreich waren und in 
der Produktionssphäre praktisch keinerlei Gewicht hatten, rückt sie während der 
Studentenbewegung in den Mittelpunkt des Protests.“99 In diesen Fällen zeigt sich, 
dass die einseitige Bezugnahme auf das Leistungsprinzip es nicht ermöglicht, die 
gesamte moralische Grammatik sozialer Konflikte auf dem Gebiet der gesellschaft-
lichen Arbeitsteilung zu rekonstruieren. 

Um über diese Beschränkungen hinauszugelangen, ist zunächst davon auszuge-
hen, dass Arbeitsverhältnisse durch eine Vielzahl von sozialen Beziehungen geprägt 
sind. In den Beziehungen zu Kolleginnen und Kunden, in Bezug auf die Gestal-
tungsmöglichkeiten hinsichtlich der Arbeitsabläufe und das Sozialprestige des Be-
rufs sind eine Vielzahl unterschiedlicher, nicht auf das Leistungsprinzip reduzierba-
rer Anerkennungsverhältnisse und -ansprüche angelegt.100 In den jeweiligen Ar-
beitsanforderungen sind bestimmte Zuschreibungen gegenüber den Adressaten die-
ser Anforderungen bezüglich ihrer Fähigkeiten und Eigenschaften enthalten. Damit 
sind auch die Auseinandersetzungen, die um die Organisationsformen der Arbeit, 
d.h. die Arbeitsteilung, Herrschafts- und Kooperationsbeziehungen als Teil des 
Kampfes um Anerkennung interpretieren. 

2. Die einseitige und ausschließlich positive Orientierung am Prinzip der Leis-
tungsgerechtigkeit hat jedoch noch eine weitere problematische Konsequenz; denn 
es ist fraglich, ob die Bezugnahme auf das Leistungsprinzip tatsächlich eine solida-
rische Anteilnahme an der Entfaltung der Fähigkeiten des Anderen nahe legt und 
die Rechtfertigung von Anerkennungsforderungen ermöglicht, oder ob dieses Prin-
zip nicht ebenso als Ursache konkreter Leidenserfahrungen verstanden werden 

                                                            
98  Vgl. Boltanski, Luc und Chiapello, Eve, Der neue Geist des Kapitalismus, Konstanz 

2003, S. 81. 

99  Ebd., S. 216. 

100  Vgl. Rössler, Beate, Arbeit, Anerkennung, Emanzipation, in: Deutsche Zeitschrift für 

Philosophie, 53, 2005, S. 408. Erste Ansätze dafür, diese Beschränkung der Anerken-

nungstheorie auf die Frage der Leistungsgerechtigkeit zu überwinden, hat Ursula Holt-

grewe entwickelt. (Holtgrewe, Ursula, Anerkennung und Arbeit in der Dienstleistungs-

gesellschaft, in: Moldaschl, Manfred und Voß, Günter G. (Hrsg.), Subjektivierung von 

Arbeit, München 2003, S. 212-234.) 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003 - am 14.02.2026, 09:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNUNGSVERHÄLTNISSE UND KRITIK | 123 

 

 

muss. Denn wenn für die Anerkennung der eigenen Leistungen die Lohnhöhe und 
damit eine quantifizierbare Differenz zu Anderen entscheidend ist, dann muss es 
Individuen geben, die aufgrund des geringeren Nutzens ihrer Leistungen bzw. der 
geringen Höhe ihrer Arbeitslöhne die Überzeugung ausbilden, nicht über wertvolle 
Fähigkeiten zu verfügen. Soziale Ungleichheiten werden dann, gerade auf der 
Grundlage der Orientierung am Leistungsprinzip, persönlichem Versagen zuge-
schrieben. 

 
„If all men start on some basis of equal potential ability, than the inequalities they experience 

in their lives are not arbitrary, they are the logical consequence of different personal drives to 

use those powers – in other words, social differences can now appear as questions of charac-

ter, of moral resolve, will and competence.“101  

 
Die empirische Rekonstruktion von Mißachtungserfahrungen auf dem Gebiet der 
gesellschaftlichen Arbeitsteilung legt somit in der Arbeit von Cobb und Sennett ge-
rade die Utopie der Überwindung von Leistungshierarchien nahe. Wenn sich der 
Nutzen der eigenen Leistung in der Lohnhöhe ausdrückt und diese relativ zur 
Lohnhöhe Anderer bestimmt ist, dann kann eine Steigerung der eigenen Anerken-
nung auch durch die Verringerung der Einkommen Anderer erreicht werden. Dies 
kann u.U. einen potentiell unendlichen Steigerungsprozess in Gang setzen. 
 
„Da im vorliegenden Zusammenhang keine Einkommensdifferenz als maximale ausgewiesen 

werden kann, hat jener Akteur kraft der gesellschaftlichen Praxis sozialer Wertschätzung ei-

nen Grund, stets erneut nach einer Verbesserung des eigenen Einkommens zu streben und zu 

einer immer weiteren Verringerung des Einkommens der Anderen beizutragen.“102 

 
Die Handlungsstrategien, die ein solches Kriterium der Anerkennung nahe legt, 
sind also ein Streben nach beruflichem Erfolg, das unter Umständen auch die Zu-
rücksetzung Anderer in Kauf nimmt, die Bemühung um die Maximierung von Ein-
kommensdifferenzen und ein soziales Distinktionsverhalten, über das diese Unter-
schiede sichtbar zum Ausdruck gebracht werden.103 Kämpfe um Anerkennung in 
diesem Bereich zielen dann nicht zwingend auf die Erweiterung eines gemeinsam 

                                                            
101  Sennett, Richard und Cobb, Jonathan, The Hidden Injuries of Class, New York 1972, S. 

256. 

102  Schmidt am Busch, Hans-Christoph, Lassen sich die Ziele der Frankfurter Schule aner-

kennungstheoretisch erreichen? Überlegungen im Ausgang von Nancy Frasers und Axel 

Honneths politisch-philosophischer Kontroverse, in: Schmidt am Busch, Hans-

Christoph und Zurn, Christopher F. (Hrsg.), Anerkennung, Berlin 2009, S. 258. 

103  Vgl. ebd., S. 263. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003 - am 14.02.2026, 09:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


124 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

geteilten Werthorizonts, sondern unter Umständen auch allein auf die Maximierung 
der eigenen Wertschätzung durch Andere. Daraus lässt sich ferner ein Spannungs-
verhältnis zwischen der Anerkennungsform des rechtlichen Respekts, die eine Er-
weiterung sozialer Rechte aller nahe legt und einer so verstandenen meritokrati-
schen Wertschätzung ableiten. Vor diesem Hintergrund entsteht die Frage, weshalb 
eine kritische Theorie, die auf anerkennungstheoretischer Grundlage die Vermarkt-
lichung innerbetrieblicher Beziehungen sowie die Schwächung sozialstaatlicher Si-
cherungssysteme kritisiert und demgegenüber für die sozialstaatliche Einbettung 
von Märkten zu argumentiert, an einer so verstandenen Form meritokratischer 
Wertschätzung festhalten sollte.104 Vielmehr ist es notwendig, “Dispositionen und 

                                                            
104  Hier liegt die Vermutung nahe, dass in dieser positiven Bezugnahme auf das Leistungs-

prinzip die enge Orientierung der Anerkennungstheorie an der Systematik Hegels zum 

Ausdruck kommt. Schließlich hatte dieser den Tauschs als soziale Praxis gedeutet, in 

der sowohl die Freiheit als auch die Arbeitsleistungen der Beteiligten anerkannt werden, 

weil sich die Beteiligten in diesem Kontext wechselseitig zugestehen müssen, Eigentum 

erarbeiten und über es verfügen zu können. (Vgl. Hegel, G.W.F., Naturphilosophie und 

Philosophie des Geistes, in: Jenaer Systementwürfe III. GW. Band 8, S. 226f.) Aller-

dings finden sich selbst bei Hegel Schilderungen der bürgerlichen Gesellschaft, die zu 

der Honneths in einem auffälligen Kontrast stehen. Denn dort, wo Hegel im Abschnitt 

des „gewalthabenden Gesetzes“ nicht mehr einzelne, die Bestimmungen der Freiheit 

und Gleichheit realisierende Tauschakte, sondern deren gesellschaftlichen Gesamtzu-

sammenhang analysiert, also erstmals in der hier entwickelten Geistphilosophie die Per-

spektive der Totalität einnimmt, zeigt sich, dass der Einzelne entgegen seiner scheinba-

ren Selbstständigkeit durch Arbeit von der elementarischen Bewegung der Gesellschaft 

abhängt; sie ist eine Gewalt, über die der Einzelne nichts vermag. Entdeckungen in an-

deren Erdteilen, Produktivitätssteigerungen in anderen Bereichen der Industrie, die Ver-

feinerung des Geschmacks und der Bedürfnisse etc. können ohne Zutun des Einzelnen 

dessen Arbeit entwerten; nicht die Arbeit, sondern schon bestehendes Eigentum er-

scheint als Grundlage, um weiteres anhäufen zu können. Der Reichtum „sammelt um 

sich her – wie eine große Masse die kleinere an sich zieht. Wer da hat, dem wird gege-

ben.“ (Ebd., S. 244.). Was dem Einzelnen im Tausch allein als Ergebnis seiner Leistung 

erscheint, ist de facto Ausdruck gesellschaftlicher Prozesse, die er weder überschauen 

noch zu kontrollieren vermag. Deshalb erzeugt die bürgerliche Gesellschaft auch keine 

solidarische Anteilnahme am Schicksal des anderen, sondern „innere Empörung und 

Haß.“ (Ebd., S. 244.) 

 Es ist jedoch nicht nur so, dass Honneth diese Hegelsche Kritik der bürgerlichen Ge-

sellschaft vernachlässigt, sondern dies hat, so meine Vermutung, außerdem einen sys-

tematischen Grund. Dieser hängt mit dem Verhältnis der bürgerlichen Gesellschaft zum 

Staat zusammen. Wenn die bürgerliche Gesellschaft so geschildert wird, dass sie syste-

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003 - am 14.02.2026, 09:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNUNGSVERHÄLTNISSE UND KRITIK | 125 

 

 

                                                                                                                                    
matisch soziale Verwerfungen produziert und gemeinsame normative Orientierungen 

der Beteiligten untergräbt, dann gibt es, so scheint mir, zwei, hier freilich nur vereinfa-

chend unterschiedene Möglichkeiten, das Verhältnis des Staates zu dieser Sphäre zu be-

stimmen. Entweder kann die Etablierung der politischen Ordnung als Folge dieses Zu-

stands gedeutet werden. Dann aber lässt sich die Allgemeinheit der politischen Ordnung 

nur als Schein zu verstehen; faktisch gilt sie dann als Institution, die die bestehenden 

Ungleichheiten, von denen nur Wenige profitieren, stabilisiert und sogar verschärft. 

„Denn die Laster, welche die gesellschaftlichen Einrichtungen nötig machen, sind die 

gleichen, die deren Mißbrauch unvermeidlich machen [...].“ (Rousseau, Jean-Jacques, 

Abhandlung über den Ursprung und die Grundlage der Ungleichheit unter den Men-

schen, Stuttgart 2005). Dieser Argumentationslinie wird auch Marx folgen. 

 Die Alternative dazu besteht darin, das staatliche Handeln als Eingreifen einer externen 

mit der Handlungsorientierung des Einzelnen in der bürgerlichen Gesellschaft nicht zu 

vermittelnden Instanz zu fassen. „Die Staatsgewalt ist die allgemeine Übersicht; der 

Einzelne ist nur ins Einzelne vergraben.“ (Hegel, G.W.F., Naturphilosophie und Philo-

sophie des Geistes, Jenaer Systementwürfe III. GW. Band 8, S. 245.) Der Staat bildet so 

gegenüber der Sphäre der bürgerlichen Gesellschaft eine „äußere Notwendigkeit“ und 

„höhere Macht“; ihre Interessen und Gesetze sind denen des Staates untergeordnet und 

müssen ihnen im Konfliktfalle weichen. (Vgl. Hegel, G.W.F., Grundlinien der Philoso-

phie des Rechts oder Naturrecht und Staatswissenschaft im Grundrisse, in: GW. Band 

14.1, § 261.). Erst sein Eingreifen vermag die destruktiven Tendenzen der bürgerlichen 

Gesellschaft zu befrieden. Der Staat, das lebendige Gemeinwesen, vermag dies jedoch 

nur als „Macht über alles Dasein, Eigentum und Leben und ebenso [über] den Gedan-

ken, das Recht und das Gute und Böse [...].“ (Hegel, G.W.F., Naturphilosophie und Phi-

losophie des Geistes, in: Jenaer Systementwürfe III. GW. Band 8, S. 249.) 

 Honneth will aber beide Konsequenzen, sowohl die Hegelsche Trennung zwischen 

Staat und bürgerlicher Gesellschaft, als auch die Konsequenzen Rousseauschen Staats-

kritik vermeiden. Im Anschluss an Dewey unternimmt er gerade den Versuch, demokra-

tische Öffentlichkeiten und Entscheidungsprozesse direkt auf das Gebiet der gesell-

schaftlichen Arbeitsteilung zu beziehen. Erst aus der Integration in diese gemeinschaft-

lichen Kooperationsformen erwächst demnach die motivationale Bereitschaft für die 

Beteiligung an politischen Entscheidungsprozessen. (Vgl. Honneth, Axel, Demokratie 

als reflexive Kooperation. John Dewey und die Demokratietheorie der Gegenwart, in: 

ders., Das Andere der Gerechtigkeit. Aufsätze zur praktischen Philosophie, Frankfurt 

am Main 2000, S. 282-309.) Wenn jedoch die Perspektive des Staatsbürgers und die des 

Mitglieds der bürgerlichen Gesellschaft so eng aufeinander bezogen werden, dass die 

Perspektive des Staatsbürgers als verständigungsbereite, auf den Austausch mit Ande-

ren notwendig angewiesene Suche nach Lösungen für Probleme gilt, die sich innerhalb 

der bürgerlichen Gesellschaft stellen, dann muss dafür die Sphäre der gesellschaftlichen 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003 - am 14.02.2026, 09:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


126 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

Verhaltensweisen, welche nach Ansicht vieler Sozialwissenschaftler zentrale Ele-
mente des „neuen Geistes des Kapitalismus“ sind, auf eine spezifische Anerken-
nungspraxis zurückzuführen: die der meritokratischen Wertschätzung in einem 
marktwirtschaftlichen Kontext.“105 

Zwar lassen sich, so kann der zuletzt entwickelte Einwand zusammengefasst 
werden, Märkte anerkennungstheoretisch interpretieren, allerdings legt das mit die-
ser Institution verbundene Anerkennungsprinzip der Leistungsgerechtigkeit ego-
zentrische, andere unter Umständen sogar herabsetzende Handlungsstrategien nahe; 
es führt zudem zur Destabilisierung anderer, sozialstaatlich institutionalisierter An-
erkennungsmuster und ist darüber hinaus nicht geeignet, die individuell verschiede-
nen Fähigkeiten angemessen zum Ausdruck zu bringen. In der Konsequenz kann 
sich die Theorie der Anerkennung nicht darauf beschränken, die bestehenden Aner-
kennungsprinzipien zu rekonstruieren; sie muss diese Prinzipien vor dem Hinter-
grund der ihnen entsprechenden Handlungsstrategien und deren sozialer Konse-
quenzen auch problematisieren. 

 
 

4.4 MISSACHTUNG UND GESELLSCHAFTLICHE

 ENTWICKLUNG 
 

In der Auseinandersetzung mit Honneths Rekonstruktion der Anerkennungssphären 
des Rechts, der Liebe und der Solidarität hatte sich gezeigt, dass die hier entwickel-
ten Kriterien der Anerkennung nicht hinreichen, um die volle Reichweite gesell-
schaftlicher Prozesse erfassen zu können, dass sie zu eng gefasst sind, um der Viel-
zahl der diese Beziehungen prägenden normativen Hinsichten gerecht werden zu 
können, dass sie teilweise zu unbestimmt sind, um konkrete Konflikte entscheiden 
zu können und dass sie, wie etwa das Leistungsprinzip, sich ihrerseits problemati-
sieren lassen müssen. Bevor die in der Auseinandersetzung mit den einzelnen An-
erkennungssphären entwickelten Kritikpunkte in systematischer Weise weiter ent-
faltet und auf die zentralen moral- und gerechtigkeitstheoretischen Grundannahmen 
der  Anerkennungstheorie bezogenen werden können, ist es zunächst notwendig zu 
rekonstruieren, welches Verständnis gesellschaftlicher Entwicklungsprozesse sich 

                                                                                                                                    
Arbeitsteilung schon mit normativen Orientierungen ausgestattet werden, die eine An-

teilnahme an den Geschicken des Anderen überhaupt erst ermöglichen. 

105  Schmidt am Busch, Hans-Christoph, Lassen sich die Ziele der Frankfurter Schule aner-

kennungstheoretisch erreichen? Überlegungen im Ausgang von Nancy Frasers und Axel 

Honneths politisch-philosophischer Kontroverse, in: Schmidt am Busch, Hans-

Christoph und Zurn, Christopher F. (Hrsg.), Anerkennung, Berlin 2009, S. 263. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003 - am 14.02.2026, 09:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNUNGSVERHÄLTNISSE UND KRITIK | 127 

 

 

aus den bisherigen Überlegungen ergibt und wie Honneth die Rolle der Sozialkritik 
für diese Entwicklung bestimmt. 

Bisher wurden drei Ebenen der Anerkennung umrissen, die bürgerlich-
kapitalistische Gesellschaften kennzeichnen. 
 
„In Intimbeziehungen, die Praktiken der wechselseitigen Zuwendung und Fürsorge umfassen, 

vermögen sie sich als Individuen mit einer jeweils eigenen Bedürftigkeit zu begreifen; in je-

nen Rechtsbeziehungen, die sich nach dem Muster der wechselseitigen Einräumung von glei-

chen Rechten (und Pflichten) entfalten, lernen sie, sich als Rechtspersonen zu verstehen, de-

nen dieselbe Autonomie wie allen Gesellschaftsmitgliedern zukommt; und in den weitma-

schigen Sozialbeziehungen schließlich, in denen es unter Herrschaft des einseitig ausgelegten 

Leistungsprinzips zur Konkurrenz um beruflichen Status kommt, können sie sich im Prinzip 

als Subjekte begreifen lernen, die Fähigkeiten und Talente besitzen, die von Wert für die Ge-

sellschaft sind.“106 

 
Mit dieser Skizzierung der verschiedenen Ebenen der Anerkennung, die nach Hon-
neth bürgerlich-kapitalistische Gesellschaften kennzeichnen, ist ein erster Ausblick 
darauf möglich, wie in seiner Konzeption die Entwicklungsdynamik von Gesell-
schaften generell zu verstehen ist. Als Ausgangspunkt sozialer Entwicklungen gel-
ten Unrechtsempfindungen der Individuen, die sich aus der Erfahrung der Missach-
tung eines Aspektes ihres Selbstverständnisses ergeben, auf deren Anerkennung sie 
einen Anspruch zu haben meinen. Die Missachtung von als legitim erachteten An-
erkennungsansprüchen ist damit die entscheidende Grunderfahrung, mit dessen Hil-
fe sich Unrechtsempfindungen in allen gesellschaftlichen Bereichen und letztlich 
auch in allen Epochen verstehen lassen. Anders als bei Nancy Fraser oder Taylor 
wird hier die zentrale Rolle des Anerkennungsbegriffes nicht historisch, durch den 
Verweis auf die Entstehung neuartiger sozialer Bewegungen, sondern systematisch 
begründet.107 Verschiedenen Formen von Unrechtserfahrungen lassen sich nun da-
nach unterscheiden, welche Formen des Selbstverhältnisses der Individuen sie je-
weils verletzen; sie entsprechen verschiedenen gesellschaftlichen Ebenen, auf de-
nen jeweils Anerkennungsansprüche gestellt und vorenthalten werden. 

Auf diese Weise sind jedoch erst die Motive bestimmt, die Individuen zum Wi-
derstand gegen bestehende soziale Verhältnisse bewegen können. Damit es möglich 
wird, persönliche Erfahrungen von Missachtung in die gesellschaftstransformieren-
de Kraft sozialer Bewegungen umzusetzen, müssen sie als etwas verstanden wer-

                                                            
106  Honneth, Axel, Umverteilung als Anerkennung. Eine Erwiderung auf Nancy Fraser, in: 

Honneth, Axel und Fraser, Nancy, Umverteilung oder Anerkennung? Eine politisch-

philosophische Kontroverse, Frankfurt am Main 2003, S. 168. 

107  Ebd., S. 157. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003 - am 14.02.2026, 09:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


128 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

den, wovon auch andere Mitglieder der Gesellschaft betroffen sind. Dafür ist es 
notwendig, einen Deutungsrahmen zu entwickeln, der diese Erfahrungen als prä-
gend für eine gesamte Gruppe ausweist. Erst ein solcher Deutungsrahmen ermög-
licht kollektive Kämpfe für die Einlösung der intersubjektiven Bedingungen per-
sönlicher Integrität. „Insofern hängt die Entstehung von sozialen Bewegungen von 
der Existenz einer kollektiven Semantik ab, die die persönlichen Enttäuschungser-
fahrungen als etwas zu interpretieren erlaubt, wovon nicht nur das individuelle Ich, 
sondern ein Kreis von vielen anderen Subjekten ebenfalls betroffen ist.“108 

Dadurch ist jedoch erst erklärt, wie sich die Entwicklung innerhalb bestehender 
Gesellschaftsformationen vollzieht. Ihr Hintergrund liegt letztlich in einem Wider-
spruch zwischen den gesellschaftlich akzeptierten Anerkennungsprinzipien auf der 
einen und ihrer Anwendung in konkreten Kontexten auf der anderen Seite. In den 
Solidarbeziehungen einer Gesellschaft wird vermittels eines Kampfes, den soziale 
Bewegungen unter Bezugnahme auf das Prinzip der Leistungsgerechtigkeit für eine 
Erhöhung der gesellschaftlichen Wertschätzung ihrer Leistungen führen, der Wer-
tehorizont einer Gesellschaft so ausdifferenziert, dass die verschiedenen Formen der 
Leistungserbringung angemessen berücksichtigt werden können. Auf der Ebene des 
Rechts führen Auseinandersetzungen, die von sozialen Bewegungen unter Bezug-
nahme auf das Prinzip der partizipatorischen Parität als legitimierenden Hinter-
grund des Rechts geführt werden, zu einer Erweiterung individueller Rechte. In 
persönlichen Nahbeziehungen wird unter Berufung darauf, dass in diesem Rahmen 
die individuellen Bedürfnisse der Einzelnen Anerkennung finden sollen, die Be-
rücksichtigung bisher unbeachteter Bedürfnisse eingefordert. 

Allerdings zeigt sich hier eine grundsätzliche Spannung innerhalb der Anerken-
nungstheorie Honneths. Nur der Umstand, dass Menschen überhaupt für die Bil-
dung stabiler und positiver Selbstbezüge auf intersubjektive Anerkennung angewie-
sen sind, lässt sich als anthropologische Grundbestimmung verstehen; wie und mit 
welcher Komplexität sich diese Selbstbezüge jeweils ausbilden, ist abhängig von 
der konkreten Gesellschaftsordnung, d.h. davon, welche Formen der Anerkennung 
in einer Gesellschaft jeweils ausdifferenziert worden sind. Honneth lehnt es also ei-
nerseits ab, spezifische Ansprüche auf Anerkennung aus der menschlichen Natur 
abzuleiten und zu rechtfertigen, vielmehr sind diese als Resultat eines Sozialisati-
onsprozesses zu verstehen, in dessen Verlauf die Individuen mit der Anerken-
nungsordnung der jeweiligen Gesellschaft vertraut gemacht werden. Andererseits 
sollen gleichzeitig gesellschaftliche Entwicklungen aus Anerkennungsansprüchen 
erklärt werden, die in der gegenwärtigen Gesellschaft nicht erfüllt werden können. 
Damit stellen sich für Honneth im Grunde zwei Probleme: Neben der gesellschafts-

                                                            
108  Vgl. Honneth, Axel, Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer 

Konflikte, Frankfurt am Main 1994, S. 263. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003 - am 14.02.2026, 09:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNUNGSVERHÄLTNISSE UND KRITIK | 129 

 

 

theoretischen Frage nach der Grundlage für die Herausbildung konkreter Anerken-
nungsprinzipien ergibt sich überdies ein Problem für seine Konzeption sozialer Ge-
rechtigkeit. Denn wenn die Gewährung von Anerkennungsansprüchen als der einzi-
ge Bezugspunkt für die Beurteilung der sozialen Gerechtigkeit einer Gesellschaft 
gilt und gleichzeitig der Begriff der Anerkennung so formal formuliert wird, dass 
keine konkreten Prinzipien der Anerkennung auf seiner Grundlage bestimmt wer-
den können, wäre letztlich jede Gesellschaft gerecht, die hält, was auch immer sie 
verspricht. Das einzige Kriterium der Beurteilung läge dann darin, ob in ihr den Ge-
sellschaftsmitgliedern stabile Selbstbezüge ermöglicht werden. 

Im Folgenden soll untersucht werden, wie Honneth innerhalb eines solchen 
Rahmens die Möglichkeit der Sozialkritik begründet und welche Reichweite dieser 
dabei zugemessen wird. Im Laufe der Theorieentwicklungen lassen sich hier zwei 
verschiedene Begründungsvarianten unterscheiden. Zunächst versucht Honneth, die 
Möglichkeit des Widerstands und der Kritik eingespielter institutioneller Ordnun-
gen unter Bezugnahme auf das Werk von George Herbert Mead und insbesondere 
auf dessen Unterscheidung zwischen Me und I und damit sozialpsychologisch zu 
begründen. Weil auf dieser Grundlage jedoch nur verständlich werden kann, wes-
halb die Individuen überhaupt neue, über die gegenwärtige institutionelle Ordnung 
hinausweisende Anerkennungsansprüche entwickeln, es aber zugleich nicht mög-
lich ist, zwischen gerechtfertigten und ungerechtfertigten Anerkennungsforderun-
gen zu unterscheiden, orientiert er sich im Laufe seiner Theorieentwicklung zu-
nehmend stärker an einem interpretativen Kritikverständnis und versteht vor diesem 
Hintergrund das eigene Verfahren als eine „normativen Rekonstruktion“. 
 
 

4.5 ZUR KRITIK DER ANERKENNUNGSVERHÄLTNISSE I:
 DER GEGENSATZ ZWISCHEN I UND ME 
 
Der Rückgriff auf die Überlegungen des Sozialpsychologen George Herbert Mead 
erfüllt im Aufbau der Anerkennungstheorie Honneths zum einen die Funktion, die 
“intersubjektivitätstheoretischen Intuitionen des jungen Hegel in einem nachmeta-
physischen Theorierahmen zu rekonstruieren.“109 Mead scheint für Honneth deshalb 
ein geeigneter Bezugspunkt zu sein, da dieser in seinen Arbeiten das Ziel verfolgt, 
die Entstehung des Selbstbewusstseins auf empirischen Grundlagen zu erklären. 
Sein Ausgangspunkt ist dabei nicht der einzelne Organismus, sondern die Interakti-
onsbeziehungen zwischen verschiedenen Organismen innerhalb einer Gesellschaft. 
„Für die Sozialpsychologie ist das Ganze (die Gesellschaft) wichtiger als der Teil 

                                                            
109  Honneth, Axel, Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer Konflik-

te, Frankfurt am Main 1994, S. 114. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003 - am 14.02.2026, 09:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


130 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

(das Individuum, nicht der Teil wichtiger als das Ganze; der Teil wird im Hinblick 
auf das Ganze, nicht das Ganze im Hinblick auf den Teil oder die Teile erklärt.“110 
Das Selbstbewusstsein entwickelt sich aus dem gesellschaftlichen Prozess; erst hier 
können die Erfahrungen gemacht werden, die es dem einzelnen Organismus ermög-
lichen, sich auf sich selbst zu beziehen. Es gäbe kein individuelles Selbstbewusst-
sein, ohne den gesellschaftlichen Prozess, dessen Teil es ist.111 Zum anderen, und 
dieser Aspekt soll hier im Vordergrund stehen, scheinen einige Überlegungen 
Meads auch geeignet zu sein, Gefahren des Hegelschen Anerkennungsverständnis-
ses, der Unterordnung des Einzelnen unter die gegebene institutionelle Ordnung 
und der Fixierung eines Endpunkts der geschichtlichen Entwicklung zu begegnen. 
Denn auf der Grundlage der Meadschen Unterscheidung zwischen dem „Me“, den 
internalisierten gesellschaftlichen Erwartungshaltungen, und dem „I“, den vorge-
sellschaftlichen Antriebspotentialen, scheint begründet werden zu können, inwie-
fern der Einzelne nie in seinen gesellschaftlichen Prägungen aufgeht. 

Ausgangspunkt für Meads Argumentation ist der Begriff der Geste. Ein solcher 
Ausgangspunkt liegt für ihn insofern nahe, als er das Ziel verfolgt, die Herausbil-
dung spezifisch menschlicher Fähigkeiten, wie die der Selbstreflexivität, innerhalb 
des Evolutionsprozesses zu verorten und sich die Verwendung von Gesten auch in 
den kooperativen Verhaltensweisen von Tieren nachweisen lässt. Mead bestimmt 
Gesten als Anfangsstadien von komplexen Verhaltensabläufen, die anderen Orga-
nismen in der betreffenden Situation anzeigen, wie sich der Organismus, der die 
Geste ausgelöst hat, künftig verhalten wird; dies ermöglicht es ihnen, sich entspre-
chend darauf einzustellen. Organismen können sich so durch die Verwendung von 
Gesten wechselseitig beeinflussen; damit werden soziale Handlungen, die die Ko-
operation zwischen mehreren Organismen einschließen, insofern möglich, als hier 
die Geste des einen Organismus für einen anderen zum Reiz dafür wird, seinen Teil 
zur Vollendung der Gesamthandlung beizutragen. Darin liegt der Sinn ihrer Gesten. 
„Der Sinn der Geste liegt [...] in der Reaktion des anderen Organismus auf die vo-
raussichtliche Vollendung der Handlung des ersten Organismus, der diese Geste 
auslöst und aufzeigt.“112 So läge etwa der Sinn eines Schreckenslautes darin, dass 
andere Organismen durch ihn zur Flucht veranlasst werden. Er liegt damit letztlich 
im Lebensprozess der gesamten Gruppe und nicht in dem des einzelnen Organis-
mus.113 Der Sinn der Geste besteht zunächst auch unabhängig vom Bewusstsein 

                                                            
110  Mead, George Herbert, Geist, Identität und Gesellschaft. Aus der Sicht des Sozialbeha-

viorismus, Frankfurt am Main 1973, S. 45. 

111  Vgl. ebd., S. 232. 

112  Ebd., S. 188. 

113  Vgl. Mead, George Herbert, Die Genesis der Identität und die soziale Kontrolle, in: 

ders., Gesammelte Aufsätze. Band 1, Frankfurt am Main 1980, S. 313. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003 - am 14.02.2026, 09:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNUNGSVERHÄLTNISSE UND KRITIK | 131 

 

 

dieses Sinnes; dieser wird erst mit der Entwicklung des Selbstbewusstseins dem 
einzelnen Organismus zugänglich. 

Für die Entstehung des Selbstbewusstseins bei Menschen sind nun signifikante 
Gesten entscheidend. Signifikante Gesten sind solche, die in dem Organismus, von 
dem die Geste ausgeht, die gleiche Reaktion auslösen, die sie bei den Organismen 
auslösen, an die sie gerichtet sind. „Typisch für [signifikante Gesten] ist, daß der 
Einzelne auf die von ihm ausgelösten Reize so reagiert wie andere Menschen.“114 
Dies ist insbesondere bei vokalen Gesten möglich, denn sie sind dem, der sie aus-
löst, im Unterschied etwa zu Mimik und Körperhaltung, auf die gleiche Weise zu-
gänglich wie den Adressaten der Geste. Auch vokale Gesten lassen sich als An-
fangsstadien von Handlungen verstehen; sie haben sich aus Veränderungen des 
Atemrhythmus ergeben, die plötzlichen Verhaltensänderungen vorhergehen.115 
Dadurch, dass die vokale Geste dem auslösenden Organismus in gleicher Weise zu-
gänglich ist wie dem Adressaten, kann er die Reaktion des anderen Organismus in 
dem jeweiligen Kooperationszusammenhang vorwegnehmen; es ist ihm möglich, in 
sich die Reaktionen des Anderen auf sein Verhalten vorwegzunehmen. Die Ver-
wendung vokaler Gesten ist zwar eine notwendige, aber keine hinreichende Bedin-
gung für die Entstehung des Selbstbewusstseins. Was hinzukommen muss, ist eine 
durch das zentrale Nervensystem des Menschen ermöglichte Reaktionsverzögerung. 
Auf dieser Grundlage können Anfangsstadien von komplexen Verhaltensweisen, 
bevor sie sich in Gesten ausdrücken, registriert, mögliche Reaktionen anderer vor-
weggenommen und unter Umständen durch alternative Verhaltensweisen ersetzt 
werden. „Damit ist eine antizipatorische Repräsentation des Verhaltens des anderen 
möglich.“116 Selbstbewusstsein entsteht, wenn auf der Grundlage der Verwendung 
vokaler Gesten die Erwartungen anderer in Bezug auf das eigene Verhalten antizi-
piert werden können. Gerade dadurch „daß das Individuum feststellt, daß es die 
Einstellung der an seinem Handeln beteiligten anderen einnimmt, wird es sich 
selbst zum Objekt. Allein dadurch, daß wir die Rollen der anderen übernehmen, 
sind wir in der Lage gewesen, auf uns selbst zurückzukommen.“117 Funktional ist 

                                                            
114  Mead, George Herbert, Geist, Identität und Gesellschaft. Aus der Sicht des Sozialbeha-

viorismus, Frankfurt am Main 1973, S. 107. 

115  Vgl. Mead, George Herbert, Die Genesis der Identität und die soziale Kontrolle, in: 

ders., Gesammelte Aufsätze. Band 1, Frankfurt am Main 1980, S. 322. 

116  Joas, Hans, George Herbert Mead, in: Kaesler, Dirk (Hrsg.), Klassiker des soziologi-

schen Denkens. Band 2. Von Weber bis Manheim, München 1978, S. 26. 

117  Mead, George Herbert, Die Genesis der Identität und die soziale Kontrolle, in: ders., 

Gesammelte Aufsätze. Band 1, Frankfurt am Main 1980, S. 318. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003 - am 14.02.2026, 09:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


132 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

diese antizipatorische Repräsentation hier deshalb, weil die Aufmerksamkeit auf 
das eigene Handeln die Möglichkeiten der Umweltkontrolle erhöht.118 

Dieses Modell, das die Entstehung des Selbstbewusstseins durch die Übernah-
me der Verhaltenserwartungen anderer erklärt, liegt auch Meads Verständnis von 
Sozialisationsprozessen zu Grunde. Sozialisation ist also ein Prozess, in dem das 
Individuum die Verhaltenserwartungen derer übernimmt, die mit ihm an seinen so-
zialen Handlungen beteiligt sind und in dem es lernt, sein Verhalten dementspre-
chend auszurichten; er ermöglicht so eine erfolgreiche soziale Kontrolle des Verhal-
tens und damit die Eingliederung des Individuums in gemeinsame Kooperations-
prozesse. „Die soziale Kontrolle hängt darum von dem Ausmaß ab, in dem das In-
dividuum die Einstellungen all derer in der Gruppe einnimmt, die mit ihm an seinen 
sozialen Handlungen beteiligt sind.“119 Mead bezeichnet diesen Vorgang auch als 
Übernahme von Rollen, d.h. Mustern von Verhaltenserwartungen anderer. 

Innerhalb des Sozialisationsprozesses unterscheidet Mead zwischen zwei ver-
schiedenen Phasen. In der ersten Phase, dem Spiel, übernimmt das Kind einzelne 
Erwartungen bedeutsamer Interaktionspartner seiner Umgebung dem eigenen Ver-
halten gegenüber; diese Spiele sind Einübungen in die Fähigkeit der Verhaltensan-
tizipation. In der zweiten Phase nimmt es an organisierten Wettkämpfen teil; diese 
sind insofern komplexer, als es jetzt fähig sein muss, die Verhaltenserwartungen al-
ler in die Wettkampfsituation eingebundenen Interaktionspartner zu übernehmen 
und sie in einer Einheit zu organisieren, um sein Verhalten der Wettkampfsituation 
entsprechend ausrichten zu können. Diese Fähigkeit, verschiedene Rollen in einen 
einheitlichen Zusammenhang zu bringen, ist insofern eine entscheidende Phase des 
Sozialisationsprozesses, als damit die Grundlage für die Integration in komplexe 
soziale Handlungszusammenhänge einer Gesellschaft erworben wird. Diese sind 
nur möglich, wenn jeder der Beteiligten die Haltungen aller im Hinblick auf diese 
gemeinsamen Tätigkeiten zu übernehmen versteht. Erst wenn der Einzelne alle Hal-
tungen der mit ihm in einer Gesellschaft interagierenden Individuen zu übernehmen 
versteht und diese so zu organisieren vermag, dass sie auf verschiedene Phasen des 
Kooperationszusammenhanges bezogen werden können, erwirbt er, so Mead, eine 
einheitliche Identität. 
 
„Dieses Hereinholen der weitgespannten Tätigkeit des jeweiligen gesellschaftlichen Ganzen 

oder der organisierten Gesellschaft in den Erfahrungsbereich eines jeden in dieses Ganze ein-

                                                            
118  Vgl. Joas, Hans, Praktische Intersubjektivität. Die Entwicklung des Werks von G.H. 

Mead, Frankfurt am Main 1989, S. 104. 

119  Mead, George Herbert, Die Genesis der Identität und die soziale Kontrolle, in: ders., 

Gesammelte Aufsätze. Band 1, Frankfurt am Main 1980, S. 325. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003 - am 14.02.2026, 09:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNUNGSVERHÄLTNISSE UND KRITIK | 133 

 

 

geschalteten oder eingeschlossenen Individuums ist die entscheidende Basis oder Vorausset-

zung für die volle Entwicklung der Identität des Einzelnen [...].“120 

 
Was in dieser Phase des Sozialisationsprozesses zusätzlich erlernt wird, ist die Fä-
higkeit, die generalisierten Haltungen anderer zu übernehmen. Der  „generalisierte 
Andere“  lässt sich als Inbegriff der Haltungen interpretieren, die alle Mitglieder ei-
nes Kooperationszusammenhanges teilen; in Bezug auf die Wettkampfsituation wä-
ren dies die Spielregeln, an denen alle sich orientieren, in Bezug auf die gesamte 
Gesellschaft die grundlegenden Verhaltenserwartungen, nach denen sich alle Mit-
glieder einer Gesellschaft richten. Wer die allgemeinen Haltungen aller Gesell-
schaftsmitglieder übernimmt und das eigene Verhalten entsprechend kontrolliert, 
hat, so Mead, in moralischer Hinsicht einen Charakter.121 

Mead unterscheidet damit letztlich zwei Leistungen, die notwendig sind, um ein 
vollständiges Selbstbewusstsein, d.h. ein solches, das die reibungsfreie Integration 
des Individuums in den gesellschaftlichen Kooperationszusammenhang erlaubt, 
auszubilden. Die erste besteht in der Übernahme der allgemeinen Verhaltenserwar-
tungen aller Gesellschaftsmitglieder, der allgemeinen Spielregeln, die für alle gelten 
und über die sich der gesellschaftliche Kooperationszusammenhang konstituiert. 
Etwas als Eigentum zu verstehen, schließt ein Wissen darüber ein, wie sich alle 
Mitglieder der Gesellschaft demgegenüber verhalten werden. Ein Wissen darüber, 
welche Erwartungshaltungen die gesamten Mitglieder einer Gesellschaft teilen, 
schließt auch ein Wissen darüber ein, welche legitimen Ansprüche von einem selbst 
gegenüber allen anderen gestellt werden können. „Wir können keine Rechte haben, 
solange wir keine gemeinsamen Haltungen in uns haben.“122 Die Haltung des gene-
ralisierten Anderen einnehmen zu können, mag eine notwendige Bedingung sein, 
um ein Verständnis für die eigenen Rechte erwerben zu können, hinreichend ist sie, 
wie auch Honneth betont, jedoch nicht. Dafür ist hier noch zu unbestimmt, worin 
die Ansprüche bestehen, die der einzelne auf dieser Grundlage gegenüber anderen 
Mitgliedern der Gesellschaft erhebt.123 

Die zweite Leistung ergibt sich aus dem Umstand, dass das einzelne Individuum 
in verschiedene Interaktionskontexte eingebunden ist und entsprechend der jeweili-
gen Erwartungshaltungen anderer Individuen verschiedene Perspektiven auf sein 
eigenes Verhalten ausbildet. 

                                                            
120  Mead, George Herbert, Geist, Identität und Gesellschaft. Aus der Sicht des Sozialbeha-

viorismus, Frankfurt am Main 1973, S. 197. 

121  Ebd., S. 205. 

122  Ebd., S. 206. 

123  Vgl. Honneth, Axel, Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer 

Konflikte, Frankfurt am Main 1994, S. 176. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003 - am 14.02.2026, 09:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


134 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

„Trete ich dann mehreren für mich bedeutsamen Bezugspersonen gegenüber, so gewinne ich 

mehrere unterschiedliche ,me‘s. Diese müssen, wenn konsistentes Verhalten überhaupt mög-

lich sein soll, zu einem einheitlichen Selbstbild synthetisiert werden. Gelingt diese Syntheti-

sierung, dann entsteht das ,self‘, Ich-Identität als einheitliche und doch auf die Verständigung 

mit stufenweise immer mehr Partnern hin offene und flexible Selbstbewertung und Hand-

lungsorientierung [...].“124 

 
Wenn Sozialisation hier ausschließlich als Prozess der Übernahme gegebener Ver-
haltenserwartungen Anderer und der entsprechenden Ausrichtung des eigenen Ver-
haltens verstanden wird, so mag es zwar möglich sein, unter Bezugnahme auf 
Meads Sozialpsychologie die Annahmen Hegels in einem nachmetaphysischen 
Theorierahmen zu rekonstruieren; allerdings konnte bisher in keiner Weise einsich-

                                                            
124  Vgl. Joas, Hans, Praktische Intersubjektivität. Die Entwicklung des Werks von G.H. 

Mead, Frankfurt am Main 1989, S. 117. Wie ist diese Synthetisierungsleistung mög-

lich? Wenn es richtig ist, dass die jeweiligen „me“s den gegebenen Verhaltenserwar-

tungen entsprechen und damit die Struktur des vollständigen „self“ der des gesellschaft-

lichen Ganzen, dann hängt die Möglichkeit der Einheit des übergreifenden „self“ von 

der Einheit des gesellschaftlichen Kooperationszusammenhanges ab. Und letztere steht 

für Mead nie in Frage. Er setzt Gesellschaften in eine Analogie zu Organismen, wobei 

gilt, dass das „Verhältnis des einzelnen Organismus zum gesellschaftlichen Ganzen, 

dessen Teil er ist, [...] der Beziehung der einzelnen Zelle zum vielzelligen Organismus 

analog [ist].“ (Mead, George Herbert, Geist, Identität und Gesellschaft. Aus der Sicht 

des Sozialbehaviorismus, Frankfurt am Main 1973, S. 207.) Entsprechend dieser Argu-

mentation sind zwar verschiedene Individuen an verschiedenen Positionen in den ge-

samtgesellschaftlichen Kooperationszusammenhang eingebunden und zudem ist jedes 

einzelne Individuum in verschiedene partikulare Interaktionskontexte innerhalb einer 

Gesellschaft integriert, es ist Familienmitglied, Nachbarin, Arbeiterin etc; diese den 

verschiedenen Interaktionszusammenhängen entsprechenden „me“s können aber des-

halb in ein einheitliches „self“ integriert werden, weil sie vom Individuum als notwen-

diger Beitrag für ein gemeinsames Ziel verstanden werden können, das letztlich, ent-

sprechend der Analogie zum Organismus, darin besteht, den gesellschaftlichen Gesamt-

prozesses zu erhalten. Konflikte zwischen verschiedenen partikularen „me“s werden al-

so von Mead deshalb ausgeschlossen, weil sie als Bestandteile eines übergeordneten 

Ganzen auf ein gemeinsames Ziel hin ausgerichtet sind. Eine Gesellschaftstheorie, wie 

etwa die Honneths, die dieses Modell des gesellschaftlichen Gesamtprozesses aufgibt 

und demgegenüber die Unabhängigkeit verschiedener Interaktionsebenen wie Konflikte 

und Machtdifferenzen zwischen verschiedenen gesellschaftlichen Gruppierungen be-

tont, muss dann auch Konflikten, die sich zwischen verschiedenen Rollenvorgaben er-

geben können, eine stärkere Bedeutung beimessen. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003 - am 14.02.2026, 09:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNUNGSVERHÄLTNISSE UND KRITIK | 135 

 

 

tig werden, inwiefern im Rahmen einer solchen Theorie die Möglichkeit der Kritik 
an gegebenen Erwartungshaltungen zu begründen ist. Das Selbstverständnis der In-
dividuen bildet sich ja hier allein als Ergebnis der Übernahme gegebener Rollen-
vorgaben und es entspricht damit direkt der Position, an der das jeweilige Individu-
um in den gesellschaftlichen Gesamtzusammenhang eingebunden ist. „Insoweit das 
Kind die Haltungen anderer einnimmt und diesen Haltungen erlaubt, seine Tätigkeit 
im Hinblick auf das gemeinsame Ziel zu bestimmen, wird es zu einem organischen 
Glied der Gesellschaft. Es übernimmt die Moral dieser Gesellschaft und wird zu ih-
rem Mitglied.“125 

Allerdings versucht Mead selbst im Fortgang seiner Überlegungen die stati-
schen und konformistischen Implikationen seiner Theorie zu überwinden. Schon 
um Entwicklungsprozesse von Gesellschaften erklären zu können, muss er Mög-
lichkeiten annehmen, von gegebenen Verhaltensvorgaben abzuweichen. „Wir sind 
durch die Gemeinschaft nicht einfach gebunden. Wir stehen in einem Dialog, in 
dem unsere Meinung von der Gesellschaft angehört wird; ihre Reaktion wird davon 
beeinflusst.“126 

Mead unterscheidet für die Begründung dieser These zwischen zwei verschie-
denen Momenten einer Identität, dem Me, also den übernommenen Verhaltenser-
wartungen Anderer und dem I, das auf diese Verhaltenserwartungen reagiert.127 
Während sich das Me über die etablierten Rollenvorgaben konstituiert, bezeichnet 
das I die biologische Triebausstattung des Einzelnen, es reagiert auf die Haltungen, 
die das Individuum sich selbst gegenüber einnimmt.128 Mead betont nun, das die 
Reaktion des I gegenüber den übernommenen Haltungen, die das Me ausmachen, 
unbestimmt bleibt. An dieser Unvorhersehbarkeit der Reaktionen des I setzt Mead 
an; sie sind es, die die Haltungen innerhalb des Interaktionszusammenhanges und 
damit auch die Gesellschaft verändern können. Das I „ist die Reaktion des Einzel-
nen auf die Haltung der Gemeinschaft, so wie diese in seiner Erfahrung aufscheint. 
Seine Reaktion auf diese organisierte Haltung ändert wiederum diese.“129 Die 
Grundlage gesellschaftlicher Veränderungen ist hier der Umstand, dass das Me in 
seiner Funktion als Zensor die erfolgreiche Kontrolle des Verhaltens nicht garantie-
ren kann. Wie wir unsere Verhaltensweisen bewerten, ist durch gesellschaftliche 
Prägungen festgelegt; dass unsere Verhaltensweisen diesen Wertungen tatsächlich 
entsprechen, jedoch nicht. Die Reaktionen des I können also nie vollständig unter 

                                                            
125  Ebd., S. 202. 

126  Ebd., S. 211. 

127  Vgl. ebd., S. 442. 

128  Vgl. ebd., S. 218. 

129  Ebd., S. 240. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003 - am 14.02.2026, 09:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


136 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

Kontrolle gebracht werden. „Man ist sich seiner selbst nie sicher und wird durch 
das eigene Verhalten genauso überrascht wie andere Menschen.“130 

Dieser Konflikt zwischen den internalisierten Erwartungshaltungen und den 
spontanen Reaktionen bzw. dem Antriebspotential des I ist nun für Mead der Hin-
tergrund dafür, dass die bestehenden gesellschaftlichen Organisationsmuster hinter-
fragt und überschritten werden. Der Handelnde erlebt diese Konflikte als eine Kri-
se, da er sich hier widersprüchlichen Ansprüchen ausgesetzt sieht. „In der morali-
schen Situation erfährt der Einzelne einen Konflikt zwischen bestimmten eigenen 
Werten und anderen eigenen Werten, denen von Partnern und den im 
,generalisierten Anderen‘ verkörperten Werten.“131 Diese Widersprüche gelten nun 
als Auslöser für moralische Reflexionen. Das Ziel einer solchen Reflexion besteht 
darin, den Kooperationszusammenhang so zu reorganisieren, dass den verschiede-
nen Ansprüchen in der jeweiligen Situation widerspruchsfrei entsprochen werden 
kann. Indem die Individuen Vorschläge zur Reorganisation ihres Kooperationszu-
sammenhanges umsetzen, verändern sie auf der Grundlage eigener Reflexionsleis-
tungen die Gesellschaft und damit indirekt auch sich selbst. Das Modell, welches 
diesen Überlegungen Meads zu Grunde liegt, ist wissenschaftlichen Forschungs-
prozessen entnommen. Wie hier die Güte einer Hypothese davon abhängt, in wel-
chem Maße es ihr gelingt, bestehende Befunde einzubeziehen und Widersprüche 
zwischen ihnen auszuräumen, so hängt die Güte eines Vorschlags zur Reorganisati-
on des Kooperationszusammenhanges davon ab, in welchem Maße er es ermög-
licht, zunächst widersprüchlich scheinende Ansprüche in einen einheitlichen Ge-
samtzusammenhang zu integrieren. Weil die Indiviuen in diesen Fällen ihre Hand-
lungspotentiale durch die an sie herangetragenen Erwartungshaltungen einge-
schränkt sehen, entwerfen sie eine künftig zu realisierende Kommunikationsge-
meinschaft, in der dann diese Potentiale Berücksichtigung und Anerkennung finden 
sollen. „Die Lösung moralischer Probleme durch das Individuum trägt deshalb ten-
denziell zur Restrukturierung der sozialen Ordnung bei, in der es sich befindet.“132 
Orientiert sind sie in dieser Praxis des Entwurfs von Hypothesen zur Reorgansation 
des Kooperationszusammenhangs an einem Ideal der umfassenden Entfaltung der 

                                                            
130  Ebd., S. 248. 

131  Joas, Hans, Praktische Intersubjektivität. Die Entwicklung des Werks von G.H. Mead, 

Frankfurt am Main 1989, S. 132. 

132  Cook, Gary Allen, Moralität und Sozialität bei Mead, in: Joas, Hans (Hrsg.), Das Prob-

lem der Intersubjektivität. Neuere Beiträge zum Werk George Herbert Meads, Frankfurt 

am Main 1985, S. 142. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003 - am 14.02.2026, 09:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNUNGSVERHÄLTNISSE UND KRITIK | 137 

 

 

Menschengattung, einer Gesellschaft, in der alle unterschiedlichen Ansprüche be-
rücksichtigt werden können.133 

Unklar ist jedoch, wie innerhalb dieses Theorierahmens den Individuen die 
Möglichkeit zugesprochen werden kann, eine solche ideale zukünftige Kommuni-
kationsgemeinschaft zu entwerfen. Denn wenn sie zunächst die bestehenden Erwar-
tungshaltungen passiv übernehmen, um sie dann durch die unvorhersehbaren Reak-
tionen ihres I zu überschreiten, dann scheint dieser Konflikt allein in einen Selbst-
vorwurf zu münden, weil sie hier gegen die normativen Kriterien verstoßen, nach 
denen sie selbst ihre eigenen Handlungsmöglichkeiten beurteilen. Dieses Modell 
gesellschaftlicher Veränderungen nimmt nicht die Möglichkeit begründeter Distan-
zierungen von gegebenen Rollenvorgaben zum Ausgangspunkt, sondern letztlich 
ein innerpsychisches Kontrollproblem. Diese unvorhersehbaren Abweichungen, in 
denen sich das I ausdrückt, sind aber weder hinreichend, um das Entstehen neuarti-
ger Anerkennungsansprüche zu begründen, die in organisierter Form von sozialen 
Bewegungen eingefordert werden,134 noch kann ein Bezug auf sie klären, wie die 
Distanzierung von gesellschaftlichen Rollenvorgaben möglich ist. 

Aber selbst dann, wenn zugestanden wird, dass es vorstellbar ist, den Individuen 
im Rahmen dieser Theorie die Fähigkeit zuzusprechen, sich auf der Grundlage ihrer 
noch nicht realisierten Handlungspotentiale von den bestehenden Erwartungshal-
tungen zu distanzieren und eine ideale Kommunikationsgemeinschaft zu entwerfen, 
ist es immer noch möglich, dass Widersprüche zwischen verschiedenen Ansprüchen 
prinzipiell nicht ausgeräumt werden können, so wie auch in der Wissenschaft wi-
dersprüchliche Hypothesen auf der Grundlage widersprüchlicher Befunde denkbar 
sind. Dies führt zu der Frage, ob unter allen Umständen alle bestehenden Ansprüche 
in einen einheitlichen Kooperationszusammenhang integriert werden sollten.135 Was 
an dieser Stelle fehlt, ist ein Kriterium dafür, welche Ansprüche als berechtigt gel-
ten können. „Die Berücksichtigung aller Interessen wird dann fraglich, wenn ein In-
teresse in selbst nicht begründbarer Weise die Lebensinteressen anderer vernich-
tet.“136 

                                                            
133  Vgl. Joas, Hans, Praktische Intersubjektivität. Die Entwicklung des Werks von G.H. 

Mead, Frankfurt am Main 1989, S. 133. 

134  Herausragende Träger gesellschaftlicher Entwicklungen sind bei Mead unvorhersehbar 

auftretende „Führerpersönlichkeiten“ und „große Menschen“ und nicht kollektive Wi-

derstandspraktiken. (Vgl. Mead, George Herbert, Geist, Identität und Gesellschaft. Aus 

der Sicht des Sozialbehaviorismus, Frankfurt am Main 1973, S. 261.) 

135  Vgl. Joas, Hans, Praktische Intersubjektivität. Die Entwicklung des Werks von G.H. 

Mead, Frankfurt am Main 1989, S. 138. 

136  Joas, Hans, George Herbert Mead, in: Kaesler, Dirk (Hrsg.), Klassiker des soziologi-

schen Denkens. Band 2. Von Weber bis Manheim, München 1978  S. 31. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003 - am 14.02.2026, 09:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


138 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

Weil zudem die uneingelösten Handlungspotentiale des „I“ in dieser Konzepti-
on als zentrale Grundlage der Kritik gelten, unterliegt Honneth damit, wie Fraser 
schreibt, einem „Mythos des Gegebenen“137. Weil hier keine Kriterien formuliert 
werden, nach denen sie beurteilt werden könnten, scheinen bestehende Missach-
tungserfahrungen vor Hinterfragung gefeit und es kann nicht berücksichtigt werden, 
in welchem Maße diese auch durch problematische politische und normative Dis-
kurse beeinflusst sind.138 Die moralisch relevante Frage nach der Berechtigung be-
stehender Ansprüche bleibt ausgeblendet und muss es bleiben, da immer noch un-
klar ist, nach welchen Kriterien die Individuen dies beurteilen und sich damit auch 
von gesellschaftlichen Verhaltensvorgaben distanzieren könnten. Die grundsätzli-
che Problemlage bleibt damit auch vor dem Hintergrund dieser Überlegungen 
Meads unverändert. 

Diese Schwierigkeiten ergeben sich daraus, dass Mead die innovativen, aber 
letztlich vorsprachlichen und vorsozialen Potentiale des I den durch das Me reprä-
sentierten sozialen Erwartungen unvermittelt gegenüberstellt. 
 
„Ironically, then, to map the distinction between the ,I‘ and the ,me‘ directly onto the distinc-

tion between the individual and the community is to reinscribe a fundamental separation be-

tween the latter two terms. […] But it was just this sort of view – which perpetuates the gap 

in the name of bridging it – that Mead had meant his account of the ,social self‘ to over-

come.”139 

 
Den Anspruch, so lässt sich die Diskussion dieses Abschnitts zusammenfassen, die 
Unterordnung des Individuums unter die gegebene Anerkennungsordnung zu ver-
meiden und die Möglichkeit einer die gegenwärtigen Erwartungshaltungen trans-
zendierenden Kritik zu begründen, kann die Theorie Meads, wenn überhaupt, nur 
einlösen, indem sie hinter eine zentralen Zielsetzung der Anerkennungstheorie, die 
Überwindung der unvermittelten Entgegensetzung von Individuum und Gesell-
schaft zurückfällt. Dies mag einer der Gründe dafür sein, weshalb Honneth in den 
auf „Kampf um Anerkennung“ folgenden Schriften auf diese Begründungsfigur 
nicht mehr Bezug nimmt und die Möglichkeit der Kritik nicht mehr durch den Ge-

                                                            
137  Fraser, Nancy, Anerkennung bis zur Unkenntlichkeit verzerrt. Eine Erwiderung auf 

Axel Honneth, in: Honneth, Axel und Fraser, Nancy, Umverteilung oder Anerkennung? 

Eine politisch-philosophische Kontroverse, Frankfurt am Main 2003, S. 234. 

138  Vgl. Kalyvas, Andreas, Critical Theory at the Crossroads. Comments on Axel Hon-

neth’s Theory of Recognition, in: European Journal of Social Theory 2/1, 1999, S. 102. 

139  Markell, Patchen, The Potential and the Actual. Mead, Honneth and the “I”, in: Van den 

Brink, Bert und Owen, David. Recognition and Power. Axel Honneth and the Tradition 

of Critical Social Theory, Cambridge 2004, S. 129. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003 - am 14.02.2026, 09:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNUNGSVERHÄLTNISSE UND KRITIK | 139 

 

 

gensatz zwischen nicht eingelösten Antriebspotentialen und Erwartungshaltungen, 
sondern vielmehr durch den innerhalb der Gesellschaft angelegten Gegensatz zwi-
schen den institutionalisierten Praxen und den diese leitenden Kriterien der Aner-
kennung begründet. 

 

 

4.6  ZUR KRITIK DER ANERKENNUNGSVERHÄLTNISSE II: 
  DIE NORMATIVE REKONSTRUKTION 

 
Weil die im obigen Abschnitt skizzierte sozialpsychologische Fundierung kritischer 
Ansprüche und Forderungen, wie Honneth in einer späteren Schrift selbst schreibt, 
„mit dem Risiko einhergeht, alle Erwartungen als gerechtfertigt [...] akzeptieren“140 
zu müssen, versucht er in späteren Schriften, Kriterien zu entwickeln, auf deren 
Grundlage zwischen gerechtfertigten und ungerechtfertigten Anerkennungsansprü-
chen unterschieden werden kann. Der Weg, den Honneth hierfür einschlägt, führt 
die Anerkennungstheorie in der Konsequenz zu einer stärkeren institutionen-
theoretischen Fundierung. Die normativen Ordnungen, in die institutionalisierte ge-
sellschaftliche Praxen eingelassen und die für den Vollzug des Anerkennens immer 
schon vorausgesetzt sind, geraten nunmehr in den Blick. Über sie wird festgelegt, 
hinsichtlich welcher Prinzipien die Akteure legitimer Weise Anerkennung erwarten 
können. Forderungen nach Anerkennung sind demnach nur dann gerechtfertigt, 
wenn sie als Artikulationen dieser normativen Ordnungen verstanden werden kön-
nen. 
 
„Die von mir unterschiedenen Dimensionen der Anerkennung realisieren sich nämlich in his-

torisch gegebenen und sich entwickelnden Anerkennungsordnungen und sind nicht in einer 

ahistorischen Konzeption der Person verankert. Die Ordnungen sind Institutionalisierungen 

dessen, was die Menschen legitimerweise an Anerkennung erwarten können.“141 

 
Die Rechtfertigung von Identitätsansprüchen verlangt folglich eine Bezugnahme 
auf Prinzipien, die in den etablierten Anerkennungsordnungen verankert sind. Diese 
bilden somit öffentlich akzeptierte Standards, auf die sich praktische Gründe der 

                                                            
140  Boltanski, Luc und Honneth, Axel, Soziologie der Kritik oder Kritische Soziologie? Ein 

Gespräch mit Robin Celikates, in: Jaeggi, Rahel; Wesche, Tilo (Hrsg.), Was ist Kritik?, 

Frankfurt am Main 2009, S. 96. 

141  Ebd., S. 97. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003 - am 14.02.2026, 09:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


140 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

Hinterfragung und Rechtfertigung beziehen müssen.142 Der Gegensatz, der die Kri-
tik an bestehenden gesellschaftlichen Ordnungen zu rechtfertigen vermag, wird also 
nicht mehr innerhalb des Subjekts verortet und als Gegensatz zwischen dessen An-
triebspotentialen und den internalisierten Erwartungshaltungen interpretiert, son-
dern als innergesellschaftlicher Gegensatz verstanden: Als Gegensatz zwischen den 
geltenden Prinzipien der Anerkennung und ihrer faktischen Realisierung. Der frag-
liche Gegensatz wird von Honneth so verstanden, dass den jeweiligen Prinzipien 
der Anerkennung ein Geltungsüberhang gegenüber ihrer konkreten Umsetzung in 
Institutionen zukommt. Es ist letztendlich auch dieser Gegensatz, der in Unrechtser-
fahrungen manifest wird.143 

Forderungen nach Anerkennung müssen also, um sich als legitime ausweisen zu 
können, unter Berufung auf allgemein akzeptierte Kriterien der Anerkennung zei-
gen, inwiefern diese in Bezug auf die jeweilige Lage oder die jeweilige Institution 
nur unzureichend angewendet werden. Konkret gelten dabei für bürgerlich kapita-
listische Gesellschaften Liebe bzw. Fürsorge als Leitidee in Intimbeziehungen, par-
tizipatorische Gleichheit in Rechtsbeziehungen und Leistung im Bereich der gesell-
schaftlichen Arbeitsteilung als die normativen Hinsichten bzw. Kriterien der Aner-
kennung, auf die sich Subjekte oder soziale Bewegungen beziehen müssen, wenn 
sie beanspruchen, in legitimer Weise eingespielte Interaktionsformen als Unrecht zu 
kritisieren. 

Insofern der Gesellschaftskritik hier zunächst die Aufgabe zukommt, die in die 
gesellschaftlichen Praxen eingebetteten Normvorstellungen zu rekonstruieren, 
bleibt sie stets an die Binnenperspektive einer bestehenden Gesellschaftsformation 
gebunden. Sie setzt somit eine spezifische historisch-gesellschaftliche Prägung vo-
raus und zielt zunächst darauf, diese, die eigene normativen Orientierungen und 
Bewertungsmaßstäbe leitenden Prägungen zu erkennen. 

Ein solches Verständnis der Kritik und der sozialen Gerechtigkeit begründet 
Honneth über eine Kritik an liberalen oder prozeduralistischen Gerechtigkeitskon-
zeptionen und an dem diesen Konzeptionen zu Grunde liegenden Freiheitsverständ-
nis. Diese Konzeptionen müssen nämlich 1. verkennen, dass die bestehenden 
Normvorstellungen unser Selbstverständnis in einer Weise prägen, dass wir uns 
ihnen gegenüber nicht in die Rolle von Entscheidungsträgern versetzen können. 
 
„Jene Anerkennungsbeziehungen stellen vielmehr geschichtlich gewachsene Mächte dar, die 

stets schon hinter unserem Rücken auf uns einwirken; sich aus ihnen herauslösen zu wollen, 

                                                            
142  Vgl. Honneth, Axel, Umverteilung als Anerkennung. Eine Erwiderung auf Nancy Fra-

ser, in: Honneth, Axel und Fraser, Nancy, Umverteilung oder Anerkennung? Eine poli-

tisch-philosophische Kontroverse, Frankfurt am Main 2003, S.171f. 

143  Ebd., S. 180. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003 - am 14.02.2026, 09:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNUNGSVERHÄLTNISSE UND KRITIK | 141 

 

 

um sie gleichsam in Gänze in den Blick nehmen zu können, stellt ebenso eine leere, müßige 

Illusion dar wie die Absicht, sie nach Gutdünken gestalten oder verteilen zu wollen.“144 

 
Kritik wird in Rahmen eines solchen Verständnisses zum Erkennen dessen, was 
schon ist; der Versuch, darüber hinauszuweisen, gilt, darauf verweist die Formulie-
rung des „Gutdünkens“, als bloß subjektive Willkür. 

Wenn es 2. doch gelingt, sich von den bestehenden Bindungen und Prägungen 
zu distanzieren, so verfügen die in dieser Weise von ihren sozialen Verhältnissen 
gelösten Akteure über keinerlei Kriterien mehr, um ihre sozialen Verhältnisse zu 
beurteilen. Die Reflexion auf die Verallgemeinerbarkeit der eigenen Handlungs-
gründe ermöglicht es zwar demnach, in intersubjektiven Konflikten von persönli-
chen Interessen abzusehen und die Ansprüche aller Beteiligten einzubeziehen, eine 
solche praktische Erwägung ist jedoch stets von den sozialen Regeln geleitet, die 
für die jeweilige Beziehungsform konstitutiv sind. 
 
„Die Dezentrierung […] muss zwangsläufig aus der Perspektive der Rolle vollzogen werden, 

in der das Subjekt mit einem moralischen Konflikt konfrontiert ist; und diese Rolle ist wiede-

rum durch soziale Regeln bestimmt, die festlegen, wie das Verhältnis zwischen den Subjekten 

in bestimmten Sphären der Gesellschaft normativ beschaffen ist.“145 

 
Damit schließt Honneth an die Kantkritik Hegels an, nach der die Prüfung der for-
malen Verallgemeinerbarkeit der jeweiligen Handlungsmaxime einen in dieser Prü-
fung selbst nicht geprüften sittlichen Inhalt voraussetzt. Weil die Beziehungsformen 
und die in sie eingelassenen sozialen Regeln die Reflexionen der Subjekte immer 
schon leiten, kann diese Reflexion nur dazu dienen, den „Anschluß an eine zuvor 
als entzweit erfahrene Lebenswelt zu finden.“146 Deshalb konstruiert die Theorie  
 
„nicht mehr einen unparteiischen Standpunkt, von dem aus die Prinzipien der Gerechtigkeit 

begründet werden können, sondern „rekonstruiert“ diese aus dem geschichtlichen Prozess der 

                                                            
144  Honneth, Axel, Das Gewebe der Gerechtigkeit. Über die Grenzen des zeitgenössischen 

Prozeduralismus, in: Das Ich im Wir. Studien zur Anerkennungstheorie 2010, Frankfurt 

am Main, S. 64. 

145  Honneth, Axel, Das Recht der Freiheit. Grundriß einer demokratischen Sittlichkeit, Ber-

lin 2011, S. 202. 

146  Ebd., S. 175. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003 - am 14.02.2026, 09:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


142 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

Anerkennungsverhältnisse, in dem sie als Normen der wechselseitigen Wertschätzung und 

Rücksichtnahme immer schon wirksam sind.“147 

 
Was geprüft wird, ist die Anwendung bestehender normativer Leitvorstellungen, 
die Frage, ob diese Leitvorstellungen nicht in einer Weise verstanden werden müs-
sen, die eine spezifische instituierte Praxis in normativer Hinsicht als defizient er-
scheinen lässt. Eine so verstandene Sozialkritik vermag es, so Honneth, auf der 
Grundlage einer normativen Rekonstruktion der bestehenden Prinzipien der Aner-
kennung die normativen Erwartungen der Akteure zu reartikulieren und zu rechtfer-
tigen. 

Selbst wenn es 3. gelingen sollte, auf der Grundlage einer solchen reflexiven 
Distanznahme alternative Möglichkeiten der Gestaltung der gemeinsamen Bezie-
hungen zu formulieren, drohen diese, politisch bedeutungslos zu bleiben; „es kann 
ihr ohne weiteres passieren, daß sie in idealistischer Versenkung Prinzipien der Ge-
rechtigkeit konstruiert, die sich dann als vollkommen haltlos angesichts einer wi-
derspenstigen Realität aus Institutionen und kulturellen Gewohnheiten erweisen.“148 
Werden also die geschichtlich gewachsenen und für die Akteure unhintergehbaren 
Prägungen nicht hinreichend berücksichtigt, muss auch die Distanz zwischen Ge-
rechtigkeitstheorie und politischer Praxis wachsen; die hier formulierten Kriterien 
bleiben so ohne Relevanz für die aktuellen sozialen Auseinandersetzungen. 

Die an dieser Stelle vorgetragenen Argumente halte ich allerdings für problema-
tisch. Dass die geschichtlich gewachsenen Beziehungsformen faktisch hinter unse-
rem Rücken unser Selbstverständnis prägen, dass die soziale Interaktion zeitlich der 
kritischen Reflexion vorausliegt,149 sagt noch nichts darüber aus, in welchem Maße 
es möglich ist, diese schrittweise zu erschließen und in Frage zu stellen. Gerade das 
Verfahren der normativen Rekonstruktion selbst muss ja als ein Versuch verstanden 
werden, die gegenwärtig wirksamen Anerkennungsnormen „gleichsam in Gänze in 
den Blick [zu] nehmen“. Dann aber kann auch nicht, wie das zweite Argument un-
terstellt, ohne weiteres davon ausgegangen werden, dass die kritische Reflexion 
stets an einen schon gegebenen sittlichen Inhalt gebunden bleibt, dass sie zwar das 
eigene Interesse, nicht jedoch die grundlegenden Regeln der jeweiligen Bezie-
hungsform in Frage stellen kann. Zwar bleibt es, wie die Hegelsche Kritik an Kants 
Depositumbeispiel zeigt, stets möglich, dass die Reflexion auf eine gegebene Hand-

                                                            
147  Honneth, Axel, Das Gewebe der Gerechtigkeit. Über die Grenzen des zeitgenössischen 

Prozeduralismus, in: Das Ich im Wir. Studien zur Anerkennungstheorie, Frankfurt am 

Main 2010, S. 72. 

148  Honneth, Axel, Das Recht der Freiheit. Grundriß einer demokratischen Sittlichkeit, Ber-

lin 2011, S. 119. 

149  Vgl. ebd., S. 114. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003 - am 14.02.2026, 09:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNUNGSVERHÄLTNISSE UND KRITIK | 143 

 

 

lungsmaxime vor dem Hintergrund einer schon bestehenden Beziehungsform, in 
diesem Falle der des Eigentums, erfolgt,150 doch daraus folgt ja zunächst nur, dass 
die kritische Reflexion nicht als einzelner Akt, sondern als ein Prozess zu denken 
ist, in dem sich die Beteiligten schrittweise über die sozialen Voraussetzungen und 
Vorannahmen dieser Reflexion aufklären, um diese dann ihrerseits problematisieren 
zu können. So sind auch bestimmte Eigentums- und damit Beziehungsformen in 
dem Maße in Frage zu stellen, in dem sie etwa dazu führen, Andere nur als Mittel 
und nicht als Zweck an sich zu behandeln. Und natürlich ist es möglich, dass sich 
die dabei erarbeiteten Vorschläge in einem solchen Maße von der sozialen Wirk-
lichkeit entfernen, dass ihre Durchsetzung als unrealistisch erscheint. Nur bleibt da-
bei aber noch offen, ob das der Theorie oder der Wirklichkeit vorzuwerfen ist. Inso-
fern bleibt es sinnvoll, die Frage nach der Rechtfertigung von der der politischen 
Wirksamkeit zu trennen. Wird nicht zwischen gerechtigkeitstheoretischen und poli-
tischen Fragen unterschieden, können auch problematische Formen der Anpassung 
an die bestehenden sozialen Verhältnisse legitimiert werden. 

Nach Honneth kann dem Verfahren der normativen Rekonstruktion deshalb ei-
ne kritische Bedeutung zukommen, weil die über das Verfahren der normativen Re-
konstruktion erschlossenen sozial geltenden Normen mit den bestehenden Praktiken 
konfrontiert werden können und weil dabei gezeigt werden kann, inwiefern diese 
Praktiken diesen Maßstäben nicht gerecht werden. Bisher ist aber noch unklar ge-
blieben, weshalb ein solcher Gegensatz zwischen den geltenden Prinzipien der An-
erkennung und ihrer faktischen Realisierung überhaupt bestehen soll. Weil ein sol-
cher Gegensatz die Sozialkritik erst ermöglicht, hängt von dieser Frage auch ab, 
inwiefern Honneth die Beschränkung Hegels zu überwinden vermag, nach der die 
Philosophie das Bestehende nur erkennen und als vernünftig rechtfertigen kann. An 
dieser Stelle scheint m.E., auch wenn sich hierzu bei Honneth nur wenige Überle-
gungen finden, dem Begriff der Interpretation eine entscheidende Bedeutung zuzu-
kommen. Die Prinzipien der Anerkennung weisen deshalb einen Geltungsüberhang 
gegenüber den konkreten Institutionen auf, weil sie „stets weiter gehenden und ra-
dikaleren Interpretationen offenstehen. [...] Die im Namen eines dieser Prinzipien 
institutionalisierte Ordnung ist immer defizient, denn was Liebe, Gerechtigkeit etc. 
bedeuten, ist nicht abschließbar [...].“151 

                                                            
150  Vgl. Hegel, G.W.F., Ueber die wissenschaftliche Behandlungsarten des Naturrechts, 

seine Stelle in der praktischen Philosophie und sein Verhältnis zu den positiven 

Rechtswissenschaften, Jenaer kritische Schriften. GW. Band 4, S. 437. 

151  Boltanski, Luc und Honneth, Axel, Soziologie der Kritik oder Kritische Soziologie? Ein 

Gespräch mit Robin Celikates, in: Jaeggi, Rahel; Wesche, Tilo (Hrsg.): Was ist Kritik?, 

Frankfurt am Main 2009, S. 99-100. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003 - am 14.02.2026, 09:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


144 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

An diesem Punkt können die Überlegungen Walzers zum Begriff der Interpreta-
tion weiterführen.152 Das Verfahren der Interpretation hat nach Walzer zum einen 

                                                            
152  Zwar hatte Honneth gegen Walzers Beschränkung der Bedingungen legitimer Kritik auf 

bestimmte subjektive Tugenden des Kritikers heftig polemisiert. Walzer war auf der 

Grundlage der Diskussion einiger weniger Beispiele davon ausgegangen, dass eine Ge-

sellschaftstheorie zwar hilfreich sein könne, um eine Kritik an gesellschaftlichen Ver-

hältnissen formulieren zu können, dass sie jedoch weder notwendig noch hinreichend 

sei. Der Kritiker gilt hier als ein Experte für ein Tun, das letztlich alle vollziehen; die 

Kritik als Fortsetzung der „gemeinen Beschwerde“. (Walzer, Michael, Kritik und Ge-

meinsinn. Drei Wege der Gesellschaftskritik, Frankfurt am Main 1993, S. 78.) Als ent-

scheidend dafür versteht Walzer bestimmte Persönlichkeitseigenschaften dessen, der 

diese Kritik formuliert: „Mut“, um die Kritik an dem jeweiligen Gegenstand trotz seiner 

Verbundenheit mit ihm formulieren zu können; „Mitleid“, um mit den Opfern von Un-

gerechtigkeit zu sympathisieren und „ein gutes Auge“, um neuen Erfahrungen gegen-

über offen und gegen die Verführungen intellektueller Arroganz gefeit zu sein. (Vgl. 

Walzer, Michael, Mut, Mitleid und ein gutes Auge. Tugenden der Sozialkritik und der 

Nutzen von Gesellschaftstheorie, in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie, 48, 2000, 

insbesondere S. 714f.) Dagegen hatte Honneth eingewandt, dass es der Gesellschaftskri-

tik nicht, wie häufig bei Walzer, nur um individuelle Verfehlungen Einzelner gehen 

könne, sondern dass diese auch die strukturelle Verfasstheit des sozialen Gesamtzu-

sammenhangs thematisieren müsse. Für eine solche Bestimmung der strukturellen Ur-

sachen für das Verfehlen bestimmter normativer Potentiale ist sei es dann auch notwen-

dig, über Mittel der gesellschaftstheoretischen Analyse zu verfügen. „Sie müssen [...] 

eine Erklärung für die Mechanismen bereitstellen, durch die es historisch oder sozial 

möglich gewesen sein soll, daß sich in unseren institutionellen Handlungspraktiken ein 

Praxismuster, ein Bedürfnisschema oder ein Einstellungssyndrom hat durchsetzen kön-

nen, das zu unseren tieferliegenden Absichten und Wünschen in Widerspruch steht.“ 

(Honneth, Axel, Idiosynkrasie als Erkenntnismittel. Gesellschaftskritik im Zeitalter des 

normalisierten Intellektuellen, in: ders.: Pathologien der Vernunft. Geschichte und Ge-

genwart kritischer Theorie, Frankfurt am Main 2007, S. 227.) Unabhängig von dieser 

Kontroverse um die Reichweite und die Tugenden der Sozialkritik und unabhängig von 

der Frage, ob Honneth in seiner eigenen Theorieentwicklung dem in seiner Kritik an 

Walzer formulierten Anspruch gerecht zu werden vermag, bestimmen jedoch beide Au-

toren das Verfahren der Kritik insofern in übereinstimmender Weise, als sie davon aus-

gehen, dass die Kritik nur auf der Grundlage einer Interpretation (Walzer) bzw. norma-

tiven Rekonstruktion (Honneth) sozial geltender Normvorstellungen bestehende Prakti-

ken in legitimer und wirkungsvoller Weise problematisieren könne. Die Gesellschafts-

kritik ist demnach eine interne Auseinandersetzung, (Vgl. Walzer, Michael, Kritik und 

Gemeinsinn. Drei Wege der Gesellschaftskritik, Frankfurt am Main  1993, S. 50) in der 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003 - am 14.02.2026, 09:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNUNGSVERHÄLTNISSE UND KRITIK | 145 

 

 

deshalb keineswegs nur einen apologetischen Charakter, weil die in Gesetzestexten, 
religiösen Überlieferungen, Erzählungen, Riten angelegten Maßstäbe nicht nur be-
schrieben werden können, sondern ausgelegt, erläutert, konkretisiert und vereinheit-
licht werden müssen. Das Verfahren der Kritik ist in dieser Hinsicht mit dem des 
Richters vergleichbar, da in beiden Fällen angesichts einer Vielzahl widerstreiten-
der Prinzipien einheitliche Richtlinien gefunden werden müssen.153 Zudem ist es 
möglich, das relative Gewicht einzelner Momente zu verschieben, den bisher unter-
geordneten Elementen bisheriger Auslegungen der bestehenden Normvorstellungen 
eine entscheidendere Bedeutung zuzumessen etc.154 Der darin angelegte gestalteri-
sche Spielraum kann in bestimmten Interpretationen so genutzt werden, dass sie kri-
tisch gegen bestehende Institutionen gewendet werden können. „Elites cannot con-
trol the terms and symbols which they put into social circulation or inject into the 
world of moral discourse.”155 Deshalb vermag die Kritik auf der Grundlage von In-
terpretationen über die bestehende Gesellschaftsordnung hinauszugehen; „manch-
mal wird sie die überlieferte Interpretation bestätigen, manchmal in Frage stel-
len.“156 Wenn so beides möglich ist und zudem jede Interpretation neue Interpreta-
tionen provoziert, fragt sich, wie sich bestimmen lässt, was als angemessene Inter-
pretation gelten und wie eine solche von fehlgeschlagenen unterschieden werden 
kann. Diese Frage ist deshalb entscheidend, weil von einer solchen Unterscheidung 
ja auch abhängen muss, welche konkreten Anerkennungsforderungen als legitim 
ausgewiesen werden können. 

Allerdings finden sich hierzu bei Honneth so gut wie keine und bei Walzer 
ebenfalls nur wenige, in mancher Hinsicht widersprüchliche Überlegungen. Zum 
Teil scheint diese Frage überhaupt als Ausdruck des unrealisierbaren Bestrebens, 
die moralische Auseinandersetzung zu einem Abschluss zu bringen, zurückgewie-

                                                                                                                                    
die Beteiligten versuchen, ein „gemeinsames Unternehmen zum Erfolg zu führen.“ 

(Ebd., S. 49.) Der Kritiker wählt, so Walzer, „seine Bindungen niemals frei, vielmehr 

kämpft er darum, die Bindungen zu erkennen, die er schon hat.“ (Walzer, Michael, 

Zweifel und Einmischung. Gesellschaftskritik im 20. Jahrhundert, Frankfurt am Main 

1991, S. 309) Analog dazu beziehen sich auch bei Honneth legitime Formen der Sozial-

kritik auf die Kriterien der Anerkennung, an denen sich alle Beteiligten in den jeweili-

gen gemeinsamen Handlungszusammenhängen orientieren. 

153  Vgl. Walzer, Michael, Kritik und Gemeinsinn. Drei Wege der Gesellschaftskritik, 

Frankfurt am Main 1993, S. 29. 

154  Vgl. ebd., S. 50f. 

155  Allen, Jonathan, The situated critic or the loyal critic? Rorty and Walzer on social criti-

cism, in: Philosophy and Social Criticism, 24, 1998, S. 38. 

156  Vgl. Walzer, Michael, Kritik und Gemeinsinn. Drei Wege der Gesellschaftskritik, 

Frankfurt am Main 1993, S. 41. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003 - am 14.02.2026, 09:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


146 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

sen zu werden. Eine Alternative dazu findet sich in den Passagen, in denen Walzer 
den Gedanken entwickelt, dass sich etwas darin als erfolgreiche Interpretation er-
weist, dass sie von den Mitgliedern einer Erfahrungsgemeinschaft übernommen 
wird.157 Das Verfahren der Interpretation bestimmt er hier als einen wechselseitigen 
Abgleich zwischen moralischen Intuitionen und einem reflexiven Verständnis. Ei-
nerseits erhalten die moralischen Intuitionen erst durch die Interpretation eine be-
stimmte Formung; andererseits aber muss sich die Interpretation stets daran messen 
lassen, inwiefern sie diese Intuitionen angemessen zum Ausdruck bringt.158 Walzer 
bezeichnet deshalb die „moralische Empfindsamkeit“ als das „Rüstzeug für das 
Überleben der Kritik.“159 Dann aber sind wir wieder auf die Ebene der Faktizität 
verwiesen, zu der der Begriff der Interpretation gerade eine kritische Distanz erlau-
ben sollte. Die Güte einer Interpretation der bestehenden normativen Ordnung 
hängt hier davon ab, inwiefern sie bestehende Unrechtsempfindungen zum Aus-
druck zu bringen vermag; ursprünglich jedoch sollte gerade umgekehrt durch die 
„sozialtheoretische Wende“ Honneths der Bezug auf die etablierten Kriterien der 
Anerkennung es erlauben, legitime und illegitime Anerkennungserwartungen zu un-
terscheiden und damit auch die Berechtigung der ihnen zu Grunde liegenden Un-
rechtsempfindungen einzuschätzen. 

Um zusammenzufassen: Es ist zwar möglich, über den Begriff der Interpretati-
on zu begründen, weshalb Forderungen nach Anerkennung über den bestehenden 
institutionellen Kontext hinauszuweisen, inwiefern sie stets neue Aspekte der etab-
lierten Anerkennungsprinzipien ins Spiel zu bringen vermögen; allerdings scheint 
es mir über diesen Begriff der Interpretation nicht möglich zu sein, bestimmte An-
erkennungsforderungen zu rechtfertigen. Denn entweder bleibt zu unbestimmt, was 
als angemessene Interpretation gelten kann, oder aber es wird, um eine solche Be-
stimmung zu leisten, auf die bestehenden Gerechtigkeitsempfindungen zurückver-
wiesen. 

                                                            
157  Vgl. ebd., S. 62. und S. 115 

158  Vgl. ebd., S. 27. Dies entspricht dem von Charles Taylor in seinen Überlegungen zum 

Personenbegriff entwickelten Konzept der Artikulation. „Etwas eine bestimmte Artiku-

lation zu verleihen bedeutet, unser Verständnis von dem zu formen, was wir wünschen 

oder was wir in einer bestimmten Weise für wichtig halten.“ (Taylor, Charles, Was ist 

menschliches Handeln, in: ders., Negative Freiheit? Zur Kritik des neuzeitlichen Indivi-

dualismus, Frankfurt am Main 1992, S. 39.) Gleichzeitig sind diese Artikulationen nicht 

vollkommen willkürlich. Sie lassen sich daran messen, in welchem Maße sie unsere 

„innersten Gefühle“ (ebd., S. 47.) angemessen zum Ausdruck bringen. Sie sind also 

konstruktiv und an Maßstäbe des Gelingens gebunden. 

159  Walzer, Michael, Zweifel und Einmischung. Gesellschaftskritik im 20. Jahrhundert, 

Frankfurt am Main 1991, S. 313. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003 - am 14.02.2026, 09:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNUNGSVERHÄLTNISSE UND KRITIK | 147 

 

 

Zudem ist der Begriff der Interpretation zu eingeschränkt, um einen umfassen-
den Anspruch bezüglich der Möglichkeit kritischer Reflexion gerecht werden zu 
können. Ihr Spielraum beschränkt sich auf die Erläuterung, Konkretisierung und 
Vereinheitlichung bestehender Anerkennungsprinzipien. Insofern sie die historisch 
gewachsenen Anerkennungsprinzipien als die normativen Grundsätze versteht, auf 
die sich Forderungen nach sozialer Gerechtigkeit beziehen müssen, ist das Verfah-
ren der normativen Rekonstruktion dann auch darauf angewiesen, der bestehenden 
sozialen Wirklichkeit ein „größeres Vertrauen“ entgegenzubringen.160 

Honneth versucht aber insbesondere mit zwei weiteren Argumenten, dieses Ver-
trauen und die Beschränkung legitimer Sozialkritik auf die etablierten Prinzipien 
der Anerkennung zu rechtfertigen und das sich hier stellende Problem des Relati-
vismus zu vermeiden. Zu einem solchen Verfahren soll die Sozialkritik nun deshalb 
berechtigt sein, weil sich in der „vitalen Aufrechterhaltung von Institutionen die 
Überzeugung der Gesellschaftsmitglieder spiegelt, einer gesellschaftlichen Wirk-
lichkeit anzugehören, die im Vergleich mit der Vergangenheit tatkräftige Unterstüt-
zung verdient.“161 Die Reproduktion einer Institution durch das Handeln der Indivi-
duen gilt so als Beleg dafür, dass diese vorherigen Formen der Vergesellschaftung 
überlegen sind.162 Dieses Argument ist allerdings fragwürdig; es folgert unmittelbar 
aus dem zeitlichen Überdauern, aus der Wirklichkeit einer Institution schon ihre 
Vernünftigkeit. Die Reproduktion einer Institution durch das Handeln der Individu-
en ist aber auch dann möglich, wenn sich, wie Marx’ Analyse des Kapitalverhält-
nisses zu zeigen beansprucht, diese Reproduktionsfunktion des Handelns hinter 
dem Rücken der Akteure durchsetzt oder wenn die Akteure zu einem solchen, die 
bestehenden Verhältnisse reproduzierenden Handeln durch die Mobilisierung von 
Ängsten motiviert werden oder wenn Alternativen zum Bestehenden schlichtweg 
als nicht vorstellbar erscheinen. Und selbst wenn die Akteure nur deshalb an einer 
gegebenen Praxis festhalten, weil sie sie als geschichtlich überlegen ansehen, ist es 
nicht ausgeschlossen, dass sie sich darin irren. 

                                                            
160  Vgl. Honneth, Axel, Das Gewebe der Gerechtigkeit. Über die Grenzen des zeitgenössi-

schen Prozeduralismus, in: ders., Das Ich im Wir. Studien zur Anerkennungstheorie, 

Frankfurt am Main, S. 73. 

161  Honneth, Axel, Das Recht der Freiheit. Grundriß einer demokratischen Sittlichkeit, Ber-

lin 2011, S. 112. Honneth konkretisiert nicht weiter, woraus genau sich erschließen 

lässt, ob es sich um eine „vitale“ Aufrechterhaltung handelt. 

162  Vgl. ebd., S. 112. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003 - am 14.02.2026, 09:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


148 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

In anderen Passagen seines Werkes versucht Honneth, und damit geht er ein-
deutig über Walzer hinaus,163 Kriterien zu entwerfen, auf deren Grundlage der ge-
genwärtige Entwicklungsstand der Anerkennungsprinzipien als Ergebnis eines 
Fortschrittsprozesses verstanden werden kann. 

Eine solche, für das Verfahren der immanent ansetzenden Kritik vorauszuset-
zende Begründung der „moralischen Überlegenheit der Moderne“ muss an dem alle 
Forderungen nach sozialer Gerechtigkeit leitenden Ausgangspunkt ansetzen: 
 
„die Gerechtigkeit oder das Wohl einer Gesellschaft bemisst sich an dem Grad ihrer Fähig-

keit, Bedingungen der wechselseitigen Anerkennung sicherzustellen, unter denen die persön-

liche Identitätsbildung und damit die individuelle Selbstverwirklichung in hinreichend guter 

Weise vonstatten gehen kann.“164 

 
Einerseits gilt damit die Persönlichkeitsentwicklung und die individuelle Selbst-
verwirklichung als grundlegend für die Verwirklichung sozialer Gerechtigkeit und 
des sozialen Fortschritts, zugleich müssen aber andererseits die zu gewinnenden 
Kriterien, an denen sich ein sozialer Fortschritt ablesen lässt, so formuliert werden, 
dass sie nicht schon den Bezug auf konkrete Prinzipien der Anerkennung voraus-
setzen:  
 
„wenn sich die soziale Integration von Gesellschaften auf dem Weg der Etablierung von An-

erkennungsverhältnissen vollzieht, durch die die Subjekte in Aspekten ihrer Persönlichkeit 

soziale Bestätigung erhalten und damit zu Gesellschaftsmitgliedern werden [...], dann kann 

sich die moralische Qualität dieser Sozialintegration durch eine Steigerung entweder der „an-

erkannten“ Persönlichkeitsanteile oder aber der Einbeziehung von Individuen verbessern 

[...].“165 

 
Vor diesem Hintergrund kann also von einem sozialen Fortschritt gesprochen wer-
den, wenn die entsprechenden Prozesse die Hinsichten, unter denen die Individuen 
sich wechselseitig anerkennen können, vermehren (1.) und sie zudem zu einer Er-
weiterung des Umfangs der in die jeweilige Anerkennungsordnung  einbezogenen 
Individuen führen (2.). Die zentralen Fortschrittskriterien sind demnach: 

                                                            
163  Vgl. Honneth, Axel, Rekonstruktive Gesellschaftskritik unter genealogischem Vorbe-

halt. Zur Idee der „Kritik“ in der Frankfurter Schule, in: ders., Pathologien der Ver-

nunft. Geschichte und Gegenwart kritischer Theorie, Frankfurt am Main 2007, S. 65. 

164  Honneth, Axel, Umverteilung als Anerkennung. Eine Erwiderung auf Nancy Fraser, in: 

Honneth, Axel und Fraser, Nancy, Umverteilung oder Anerkennung? Eine politisch-

philosophische Kontroverse, Frankfurt am Main 2003, S. 206. 

165  Ebd., S. 218. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003 - am 14.02.2026, 09:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNUNGSVERHÄLTNISSE UND KRITIK | 149 

 

 

1.) Differenzierung: Mit Ausdifferenzierung verschiedener Anerkennungssphä-
ren erweitert sich auch die Komplexität der jeweiligen Selbstverhältnisse der Indi-
viduen. Insofern es mit der Erweiterung von Hinsichten der Anerkennung den Indi-
viduen ermöglicht wird, mehr über ihre Person in Erfahrung zu bringen, steigt da-
mit auch der Grad der Individualisierung. 

2.) Inklusion: Mit der Auflösung bisheriger Ausschlüsse und der wachsenden 
Einbeziehung von Individuen in den Kreis vollwertiger Gesellschaftsmitglieder 
wächst deren Chance, eine positive Selbstbeziehung auszubilden. 

Auf dieser Grundlage kann die eigene Gegenwart dann deshalb als Ergebnis ei-
nes Fortschrittsprozesses verstanden und so das Verfahren einer immanenten Kritik 
gerechtfertigt werden, weil mit der Auflösung traditioneller Gesellschaftsordnungen 
Rechtsansprüche und Sozialprestige nicht mehr Statusgruppenabhängig zugespro-
chen werden können; vielmehr bilden die moralische Autonomie und die Leis-
tungsgerechtigkeit Prinzipien der Anerkennung, auf die sich alle Individuen in glei-
cher Weise beziehen können. Damit wird in diesem Rahmen ein Prozess möglich, 
in dessen Verlauf die soziale Inklusion insofern erweitert wird, als die Individuen 
unter Berufung auf diese Prinzipien zeigen können, inwiefern deren bisherige An-
wendung ihrer besonderen Lage nicht gerecht zu werden vermag. Weil in die zent-
ralen Anerkennungsprinzipien bürgerlich-kapitalistischer Gesellschaften ein egali-
tärer Anspruch eingelassen ist, ermöglichen sie es, im Laufe der Entwicklung bisher 
ausgegrenzte Gruppen zu integrieren und somit die Möglichkeiten ihrer Selbstver-
wirklichung zu verbessern. 

Während sich also das Kriterium der Inklusion auf den egalitären Anspruch der 
gegenwärtigen Anerkennungsprinzipien beziehen lässt, verweist das Kriterium der 
Differenzierung auf die Vervielfältigung der Hinsichten des Anerkennens, die mit 
der Auflösung von Statusordnungen einherging. Während die Statusgruppen tradi-
tionaler Gesellschaften noch sowohl ein bestimmtes Sozialprestige als auch einen 
bestimmten Umfang von Rechtsansprüchen umfassten und sich zudem hier Liebes-
beziehungen noch nicht zu einer eigenständigen Sphäre der Anerkennung ausgebil-
det hatten, wächst mit der Ausdifferenzierung von Liebe, Recht und Solidarität als 
unterschiedlichen Handlungsbereichen, in denen jeweils eigenständige Prinzipien 
der Anerkennung gelten, auch die Komplexität der darauf gründenden Selbstver-
hältnisse. 
 
„Mit der geschichtlichen Differenzierung der Werteigenschaften, die wir dank unserer Sozia-

lisation an menschlichen Subjekten wahrzunehmen und rational zu berücksichtigen lernen, 

steigert sich gleichzeitig das normative Niveau unserer Anerkennungsverhältnisse; denn mit 

jedem Wert, den wir durch die Anerkennung bestätigen können, wächst die Chance des Men-

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003 - am 14.02.2026, 09:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


150 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

schen, sich mit seinen Fähigkeiten zu identifizieren und dementsprechend zu größerer Auto-

nomie zu gelangen.“166 

 
Aber selbst dann, wenn es möglich ist, die Ausdifferenzierung verschiedener Aner-
kennungsprinzipien retrospektiv als Fortschritt zu rekonstruieren, bleibt dennoch 
fraglich, wie in dieser Konzeption, in der die Sozialkritik nur auf eine mangelnde 
Realisierung bestehender Prinzipien in der gesellschaftlichen Praxis verweist, die 
Etablierung neuer Anerkennungsprinzipien und damit die Herausbildung neuer Ge-
sellschaftsformationen erklärt werden soll. Honneth bezieht sich zwar skizzenhaft 
auf den Übergang von feudal geprägten zu bürgerlich-kapitalistischen Gesellschaf-
ten, ohne dabei jedoch deutlich zu machen, welche Rolle dem Begriff der Anerken-
nung für die Erklärung dieser historischen Entwicklung zukommen könnte. 

Zudem ist schwer zu sehen, inwiefern das Kriterium der Differenzierung schon 
als eigenständiges Fortschrittskriterium gelten kann. Um von einem Fortschritt 
durch Differenzierung sprechen zu können, muss es doch zunächst möglich sein, 
die sich dabei vervielfältigen Anerkennungsprinzipien selbst zu rechtfertigen. Inso-
fern hier erst das Kriterium der Egalität und der dadurch ermöglichten wachsenden 
Inklusion weiter zu führen scheint, muss diesem eine tragende Rolle in Honneths 
Fortschrittskonzeption zukommen. Allerdings lässt sich fragen, inwiefern die Aner-
kennungsprinzipien bürgerlich-kapitalistischer Gesellschaften dieses Kriterium tat-
sächlich erfüllen. So etwa wirkt das Leistungsprinzip, indem es die Arbeitshandlun-
gen der Individuen einem einheitlichen Maßstab bezieht, einerseits vereinheitli-
chend; andererseits ermöglicht es gerade dieser einheitliche Maßstab, Unterschiede 
bezüglich der erbrachten Leistungen intersubjektiv verbindlich zum Ausdruck zu 
bringen und entsprechend zu sanktionieren. Zudem ist es keineswegs sicher, ob sich 
das Kriterium der egalitären Inklusion unter Bezugnahme auf die dadurch ermög-
lichte psychische Integrität rechtfertigen lässt, denn es ist durchaus möglich, dass 
die zwar sozial differenzierte, gruppenabhängig aber doch verlässliche Erfüllung 
von Anerkennungserwartungen in traditionellen Statuszuordnungen dieses Kriteri-
um in gleicher Weise zu erfüllen vermag. Gerade weil Honneth weiterhin alle For-
derungen nach sozialer Gerechtigkeit an die Ermöglichung psychischer Integrität 
zurückbindet, vermag er die normativen Potentiale, die im modernen Gleichheitsan-
spruch liegen, nicht auszuschöpfen. 

 
 

                                                            
166  Honneth, Axel, Anerkennung als Ideologie. Über den Zusammenhang zwischen Moral 

und Macht, in: ders., Das Ich im Wir. Studien zur Anerkennungstheorie, Frankfurt am 

Main 2010, S. 115-16. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003 - am 14.02.2026, 09:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNUNGSVERHÄLTNISSE UND KRITIK | 151 

 

 

4.7 ZUSAMMENFÜHRUNG: MACHT UND

 SELBSTVERHÄLTNISSE 
 

In den vorangegangenen Abschnitten dieses Kapitels hatte sich gezeigt, dass sich 
im Ausgang von der formalen anthropologischen These, nach der die Ausbildung 
positiver Selbstverhältnisse von der Anerkennung Anderer abhängt, soziale Kon-
flikte als Formen der Auseinandersetzung verstehen lassen, in denen die beteiligten 
Individuen die Aufhebung der Missachtung ihrer Identitätsansprüche durchzusetzen 
suchen. Über den Bezug auf diese Konflikte, die den gegenwärtigen Entwicklungs-
stand der sozialen Verhältnisse in Frage stellen und zu erweitern versuchen, und die 
ihnen zu Grunde liegenden Missachtungserfahrungen sollte es gelingen, einen zent-
ralen Anspruch unterschiedlicher Versuche kritischer Theoriebildung einzulösen, 
nämlich den, in der vorwissenschaftlichen gesellschaftlichen Praxis ein Moment in-
nerweltlicher Transzendenz auszumachen, an das sie als Theorie anzuknüpfen ver-
mag. Zugleich sollte innerhalb des anerkennungstheoretischen Ansatzes diese nor-
mative Grundlage so bestimmt werden, dass damit auf bestehende Unrechtserfah-
rungen und Selbstverständnisse Bezug genommen und somit der Bruch mit der Ak-
teursperspektive vermieden werden kann. Die normativen Schwierigkeiten einer 
zunächst über Mead entwickelten sozialpsychologischen Begründung kritischer 
Anerkennungsforderungen hatten Honneth im weiteren Verlauf seiner Theorieent-
wicklung zu einer Position geführt, nach der die Rechtfertigung von Identitätsan-
sprüchen stets die Bezugnahme auf Prinzipien der Anerkennung verlangt, die in der 
jeweiligen Gesellschaftsordnung verankert sind. Kämpfe um Anerkennung sind 
demnach so zu verstehen, dass hier soziale Gruppen unter Berufung auf eine neuar-
tige Rekonstruktion bestehender Anerkennungsprinzipien zeigen, inwiefern deren 
bisheriges Verständnis und deren bisherige Umsetzung ihrer sozialen Situation 
nicht gerecht zu werden vermag. Vor diesem Hintergrund wird dann die institutio-
nelle Entwicklung der bürgerlich-kapitalistische Gesellschaften kennzeichnenden 
Sphären der Anerkennung als Ergebnis sozialer Kämpfe rekonstruiert, die sie sich 
auf die die jeweiligen Sphären leitenden Anerkennungsprinzipien beziehen. 

Im Durchgang durch die materialen, auf konkrete Auseinandersetzungen be-
zugnehmenden Analysen hatten sich die im Verfahren der normativen Rekonstruk-
tion gewonnenen Anerkennungsprinzipien als unzureichend erwiesen, da sie einer-
seits zu spezifisch oder einseitig formuliert sind, um die Vielzahl der Hinsichten der 
die jeweiligen Anerkennungssphären prägenden Konflikte umfassen zu können und 
andererseits zu allgemein bleiben, um zwischen konfligierenden Ansprüchen be-
gründet entscheiden zu können. Zudem hatte sich die Frage gestellt, inwiefern ein 
kritischer anerkennungstheoretischer Ansatz nicht auch darauf angewiesen ist, die 
etablierten Prinzipien der Anerkennung selbst problematisieren zu können, da eini-

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003 - am 14.02.2026, 09:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


152 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

ge von ihnen gerade auch durch ihre Anwendung als Ursache von Missachtungser-
fahrungen verstanden werden müssen. 

Auf diese Probleme, die sich aus der von Honneth in Anspruch genommenen 
normativen Grundlage kritischer Theoriebildung ergeben, will ich erst in einem 
zweiten Schritt eingehen, denn diese können, so hoffe ich im Folgenden zeigen zu 
können, erst dann voll entwickelt werden, wenn ein weiterer Anspruch, den Hon-
neth an die Versuche kritischer Theoriebildung stellt, einer Prüfung unterzogen 
wird. Eine kritische Theorie der Gesellschaft muss demnach nicht nur in der Lage 
sein, ein Moment innerweltlicher Transzendenz zu bestimmen, sondern es auch er-
lauben, sozialstrukturelle Ursachen für Verzerrungen und Defizite im Anerken-
nungsgefüge zu benennen.167 Dafür ist sie zudem darauf angewiesen, den einge-
spielten Rahmen der gesellschaftlichen Problemformulierung, scheinbar unhinter-
gehbare Voraussetzungen der öffentlichen Willensbildung zu hinterfragen.168 

Jedoch ist zweifelhaft, ob die Theorie der Anerkennung, zumindest in ihrem ge-
genwärtigen Entwicklungsstand, in der Lage ist, diesem Anspruch gerecht zu wer-
den. Indem sie die Entwicklung sozialer Institutionen allein aus intersubjektiven 
Kämpfen um Anerkennung rekonstruiert, vermag sie es nicht, deren Eigenlogik und 
in sie eingelassene Machtverhältnisse zu erfassen. „On this view, social relations of 
power are a post hoc effect, distorting or otherwise, of some antecedent and pri-
mordial interpersonal dynamic.”169 Es sind allein die in diesen Kämpfen erhobenen 
Forderungen nach der Realisierung der sozialen Bedingungen für die Erlangung 
psychischer Integrität, die der konkreten Ausgestaltung und Weiterentwicklung der 
Institutionen zu Grunde liegen sollen und die insofern zu ihrem Fortschritt beitra-
gen. „In sum, Honneth's grounding of his social theory in an ontology of recogni-
tion forecloses an account of the mediating work of power relations, thereby estab-
lishing a short-circuit between psyche and society where the latter seems to almost 
entirely derive its shape and logic from the former.“170 Dieses Problem der Aner-
kennungstheorie Honneths wurde insbesondere von Nancy Fraser herausgearbeitet. 

Honneth hatte versucht, Auseinandersetzungen um Umverteilung als Kämpfe 
um Anerkennung zu interpretieren, in dem die beteiligten Gruppen den Wertehori-

                                                            
167  Vgl. Honneth, Axel, Die soziale Dynamik von Mißachtung. Zur Ortsbestimmung einer 

kritischen Gesellschaftstheorie, in: ders., Das Andere der Gerechtigkeit. Aufsätze zur 

praktischen Philosophie, Frankfurt am Main 2000, S. 103. 

168  Vgl. Honneth, Axel, Idiosynkrasie als Erkenntnismittel. Gesellschaftskritik im Zeitalter 

des normalisierten Intellektuellen, in: ders.: Pathologien der Vernunft. Geschichte und 

Gegenwart kritischer Theorie, Frankfurt am Main 2007, S. 224ff. 

169  McNay, Lois, Against Recognition, Cambridge 2008, S. 9. 

170  McNay, Lois, The Trouble with Recognition: Subjectivity, Suffering and Agency, in: 

Sociological Theory, 26, 2008, S. 277-78. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003 - am 14.02.2026, 09:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNUNGSVERHÄLTNISSE UND KRITIK | 153 

 

 

zont einer Gesellschaft so zu erweitern versuchen, dass er es ermöglicht, auch ihre 
Formen der Leistungserbringung als wertvoll zu verstehen. Insofern damit, so fol-
gert Fraser, marktvermittelten Interaktionen kein gesonderter Status zukommt, sie 
ebenso wie die anderen Sphären der Anerkennung über kulturelle Bewertungs-
schemata reguliert werden, besteht für Honneth „die kapitalistische Gesellschaft 
letztlich in ihrer Anerkennungsordnung.“171 Ein Wandel des die jeweiligen Formen 
der sozialen Wertschätzung regulierenden Wertehorizonts scheint dann für die 
Überwindung der bestehenden illegitimen sozialen Unterschiede hinzureichen. 

Zwar sind die Fragen, was als Arbeit gilt, welche Gruppen welche Arbeiten 
auszuführen haben und wie sie zu entlohnen sind, auch durch ethnische, ge-
schlechtsspezifische und kulturelle Zuschreibungen bestimmt; dennoch sind ent-
sprechende Ideologien und Bewertungsschemata nicht die einzigen Faktoren, die 
etwa über die Lohnhöhe bestimmen. Relevant sind hierbei auch Kräfteverhältnisse 
zwischen Kapital und Arbeit, Produktivitätsfortschritte, das Verhältnis zwischen 
Angebot und Nachfrage von Arbeitskräften etc. Insbesondere Marktordnungen 
entwickeln demzufolge eine Eigenlogik, die nicht auf kulturelle Bewertungssche-
mata reduziert werden kann. „Überdies gilt das, was für jede beliebige Gesellschaft 
zutrifft, besonders für die kapitalistische Gesellschaft. Schließlich zeichnet sich 
letztere vor allem dadurch aus, daß sie eine gleichsam objektive, anonyme und un-
persönliche Marktordnung ins Leben ruft, die ihrer eigenen Logik folgt.“172 Indem 
Honneth von der richtigen These, dass Märkte stets kulturell eingebettet sind, zu der 
falschen übergeht, nach der das Marktgeschehen in Gänze auf Kämpfe um Aner-
kennung zurückgeführt werden kann, überschätzt er die Bedeutung der Kategorie 
der Anerkennung in kapitalistischen Gesellschaften.173 

Um eine solche Verkürzung zu vermeiden, schlägt Fraser vor, zwei Ebenen der 
gesellschaftlichen Integration zu unterscheiden: 1. Die der Sozialintegration, in der 
die Regulation von Handlungen über gemeinsam geteilte Normen erfolgt und 2. Die 
der Systemintegration, in der die Interaktionen durch die funktionale Verflechtung 
von Einzelstrategien, durch unbeabsichtigte Nebenfolgen einer Vielzahl individuel-
ler Handlungspläne reguliert werden. 

Weil Honneth durch die Reduktion der Gesellschaftstheorie auf die Ebene der 
Sozialintegration der vollen Reichweite gesellschaftlicher Prozesse nicht gerecht zu 
werden vermag, kann er ebenfalls nicht berücksichtigen, dass die durch kapitalisti-
sche Wirtschaftsprozesse verursachten Formen der Verarmung und Exklusion nicht 

                                                            
171  Fraser, Nancy, Anerkennung bis zur Unkenntlichkeit verzerrt. Eine Erwiderung auf 

Axel Honneth, in: Honneth, Axel und Fraser, Nancy, Umverteilung oder Anerkennung? 

Eine politisch-philosophische Kontroverse, Frankfurt am Main 2003, S. 244. 

172  Ebd., S. 245. 

173  Vgl. ebd., S. 248. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003 - am 14.02.2026, 09:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


154 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

durch einen kulturellen Wandel, sondern nur durch eine Neuordnung der Finanz- 
und Produktionsformen überwunden werden können. „Der Monismus der Anerken-
nung ist [...] von Natur aus blind für solche Systemmechanismen, die nicht auf kul-
turelle Bewertungsschemata reduziert werden können.“174 Zudem kann er auf dieser 
Grundlage die Frage nach den Interdependenzen zwischen beiden Ebenen, nach der 
Art und Weise, in der Statusunterschiede durch Marktordnungen instrumentalisiert, 
neu geschaffen, aber auch transformiert und abgeschwächt werden, nicht mehr stel-
len. Um diese Konsequenzen zu vermeiden, scheint es dann nahe zu liegen, unter-
schiedliche Kategorien für die Ebenen der Sozial- und Systemintegration auszuar-
beiten.175 

Allerdings schlägt Fraser selbst diesen Weg in ihrer eigenen Theorieentwick-
lung nicht ein. Vielmehr bemüht sie sich darum, die eigenständige normative Logik 
der Forderungen nach Umverteilung herauszuarbeiten. Dies hängt auch damit zu-
sammen, dass sie gegen Ende des betreffenden Abschnitts die Stoßrichtung ihrer 
Kritik in überraschender Weise ändert: Indem Honneth die eigenständige Dynamik 
der kapitalistischen Wirtschaftsordnung nicht in seine Untersuchungen einbezieht, 
fällt er, so lautet es jetzt, auf einen „beschränkten Kulturalismus“176 zurück. Dessen 
zentraler Fehler besteht nach Fraser darin, alle Unrechtserfahrungen als Ergebnis 
des Entzugs von Anerkennung zu deuten, ohne auf die eigenständige Bedeutung 
ökonomischer Benachteiligung und wohlfahrtsstaatlicher Arrangements für eine 
umfassende Konzeption sozialer Gerechtigkeit eingehen zu können. „Auf diese 
Weise kehren kulturalistische Verfechter der Identitätspolitik lediglich die Stand-
punkte einer früheren Form des vulgär-marxistischen Ökonomismus um: Sie billi-
gen, dass die Politik der Anerkennung die Umverteilungskämpfe verdrängt [...].“177 
Dies jedoch ist ein ganz anders gelagerter Vorwurf; denn der zuerst formulierte 
Einwand bezieht sich ja darauf, dass Honneth die faktische Güterverteilung inner-
halb bürgerlich-kapitalistischer Gesellschaften allein als Ergebnis von Kämpfen um 
Anerkennung rekonstruiert und dass er damit nicht in der Lage ist, die eigenständi-
ge Dynamik ökonomischer Prozesse einzubeziehen. Das aber heißt, dass er die Be-
deutung von Kämpfen um Umverteilung letztlich überschätzt und nicht, wie im 
Vorwurf des Kulturalismus impliziert, dass in dieser Konzeption Kämpfe um Aner-

                                                            
174  Ebd., S. 246. 

175  Vgl. auch, Zurn, Christopher F., Anerkennung, Umverteilung, Demokratie. Dilemmata 

in Honneths kritischer Theorie der Gesellschaft, in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie 

53, 2005, S. 460. 

176  Fraser, Nancy, Anerkennung bis zur Unkenntlichkeit verzerrt. Eine Erwiderung auf 

Axel Honneth, in: Honneth, Axel und Fraser, Nancy, Umverteilung oder Anerkennung? 

Eine politisch-philosophische Kontroverse, Frankfurt am Main 2003, S. 248. 

177  Ebd. 205. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003 - am 14.02.2026, 09:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNUNGSVERHÄLTNISSE UND KRITIK | 155 

 

 

kennung die um Umverteilung verdrängen.178 Diese zuletzt erwähnte Kritik geht 
mit Sicherheit fehl, denn es hatte ja, wie gezeigt, zu den zentralen Anliegen der An-
erkennungskonzeption Honneths gehört, den Bereich der gesellschaftlichen Arbeits-
teilung und die damit verbundenen Kämpfe um Umverteilung für die kritische The-
orie erneut zu erschließen.179 Diese Fehleinschätzung mag darin begründet liegen, 

                                                            
178  Zu dieser These vgl. auch: Fraser, Nancy, Feminismus, Kapitalismus und die List der 

Geschichte, in: Forst, Rainer; Hartmann, Martin; Jaeggi, Rahel und Saar, Martin 

(Hrsg.), Sozialphilosophie und Kritik, Frankfurt am Main 2009, S. 495. 

179  Die Überlegungen von Marx zur spezifischen Natur der Ware Arbeitskraft können für 

einige Fälle zeigen, wie es möglich ist, dass einerseits, wie von Fraser gezeigt, Markt-

ordnungen eine Eigenlogik ausbilden, die nicht auf kulturelle Bewertungsschema zu-

rückgeführt werden kann, während ihre Konsequenzen andererseits, wie von Honneth 

hervorgehoben, zugleich als Missachtung erfahren werden können. Für den Austausch 

zwischen Kapital und Arbeit sind nach Marx für alle Beteiligte zunächst primär strate-

gische Orientierungen entscheidend. Es handelt sich also um eine durch reziproke stra-

tegische Orientierungen geprägte Beziehung. Dies ändert sich jedoch, wenn die spezifi-

sche Natur einer bestimmten Ware, die der Ware Arbeitskraft, in die Überlegungen ein-

bezogen wird. Dass die Arbeitskraft zur Ware wird, ist für die Herausbildung der kapi-

talistischen Gesellschaftsordnung selbst nicht beliebig, sondern die Bedingung, unter 

der sich, wie gezeigt, der Warentausch überhaupt erst als allgemeine Form der Distribu-

tion etabliert. Die eine Eigentümlichkeit der Ware Arbeitskraft, für die sich Marx  inte-

ressiert, ist die, dass ihr Gebrauchswert für das Kapital darin besteht, mehr Wert schaf-

fen zu können, als zu ihrer eigenen Reproduktion erforderlich ist. Deshalb ist der 

Tausch der Arbeitskraft gegen die Mittel für ihre Reproduktion, „sosehr er von Seiten 

des Arbeiters einfacher Austausch ist, [...] von Seiten des Kapitalisten Nicht-Austausch 

[...]. Er muß mehr Wert erhalten, als er gegeben hat.“ (Marx, Karl, Grundrisse der Kri-

tik der politischen Ökonomie, Berlin 1974, S. 228.) In der Konsequenz aber beschreibt 

Marx über weite Strecken die Auseinandersetzung zwischen Kapital und Arbeit als die 

zwischen verschiedenen Warenbesitzern, die zwar über verschiedene Machtmittel ver-

fügen, jedoch in gleicher Weise durch die allein strategische Orientierung geprägt sind, 

die Ware des jeweils Anderen durch Tausch mit der eigenen möglichst wohlfeil zu er-

halten. „In der Kapitalanalyse lässt er das Bewegungsgesetz des Streites zwischen den 

verschiedenen Klassen [...] durch den Antagonismus von ökonomischen Interessen be-

stimmt sein.“ (Honneth, Axel, Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik 

sozialer Konflikte, Frankfurt am Main 1994, S. 237.) Das Problem ist nicht, dass eine 

solche Beschreibung schlicht falsch wäre; schließlich treten sich Kapital und Arbeit als, 

wenn auch höchst ungleiche, Besitzer von Waren gegenüber. Sie ist allerdings, und dies 

ergibt sich aus einer zweiten, hier entscheidenden Eigentümlichkeit der Ware Arbeits-

kraft, in problematischer Weise unvollständig. Die eigene Arbeitskraft lässt sich nie nur 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003 - am 14.02.2026, 09:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


156 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

dass sie die Überlegungen Honneths vor dem Hintergrund der nordamerikanischen 
Debatten um Anerkennung liest. Hier lässt sich tatsächlich davon sprechen, dass 
„Fragen der Anerkennung nicht als Ergänzung, Erweiterung und Bereicherung der 
Kämpfe um Umverteilung“ verstanden werden, sondern vielmehr dazu dienen, 
„diese zu verdrängen, zu überschatten und zu verschieben.“ 180 So beschränkt etwa 
Charles Taylor tatsächlich Kämpfe um Anerkennung auf Auseinandersetzungen um 
kulturelle Unterschiede.181 Frasers eigenständige Weiterentwicklung des Anerken-
nungsbegriffs lässt sich dann nachvollziehen, wenn sie als Reaktion auf diese Ver-
drängung der Kämpfe um Umverteilung verstanden wird. Um dieses Problem zu 
vermeiden, versucht sie, einen zweidimensionalen Ansatz zu entwickeln, der zwi-
schen der gesellschaftlichen Ordnungsdimension der Ökonomie und der der Kultur  
unterscheidet. Dementsprechend differenziert sie zwischen Klassen, die sich durch 
ihre Stellung im Produktionsprozess und die ihnen in diesem Rahmen zur Verfü-

                                                                                                                                    
als Ware unter anderen behandeln; über sie kann nicht verfügt werden, wie über andere 

Dinge auch. Für die Mittel der eigenen Reproduktion tauscht der Lohnabhängige nach 

Marx die Nutzung seiner Arbeitskraft durch den Kapitalisten für eine bestimmte Zeit-

spanne; dieser kann damit über sie während dieser Zeit verfügen. Zugleich bleibt der 

konkrete Arbeitsvollzug der des Arbeitenden selbst. Deshalb aber gilt aus der Perspek-

tive des Arbeitenden die Gestaltung des Produktionsprozesses, das Arbeitstempo, die 

Kontrolldichte, die Einbindung in hierarchische Beziehungen, die Mechanisierung der 

Arbeit etc. als Weise der Behandlung seiner Person, eben als spezifische Form des An-

erkennens. Für den Käufer der Ware Arbeitskraft und den Besitzer der Arbeitsmittel ist 

jedoch allein entscheidend, die Ware Arbeitskraft, wie andere auch, gewinnbringend 

einzusetzen; über Kontrolldichte, Mechanisierung und Gestaltung der Kooperationsbe-

ziehungen wird in erster Linie unter diesem Gesichtspunkt entschieden. Beide Parteien 

können sich also nicht in gleicher Weise zu dem fraglichen Tauschgegenstand verhal-

ten; der Verkäufer der Ware Arbeitskraft kann nicht in gleicher Weise gegen sich tun, 

was der Andere gegen ihn tut. Für den einen wird die Arbeitskraft als Ware zu einem 

Gegenstand, zu einer sozialen Tatsache unter anderen, für den anderen bleibt sie immer 

auch lebendige Lebensäußerung. (Vgl. Marx, Karl, Grundrisse der Kritik der politi-

schen Ökonomie, Berlin 1974, S. 366.) 

180  Vgl. Fraser, Nancy, Zur Neubestimmung von Anerkennung, in: Schmidt am Busch, 

Hans, Christoph und Zurn, Christopher F. (Hrsg.), Anerkennung. Deutsche Zeitschrift 

für Philosophie, Sonderband 21, 2009. S. 202. 

181  Vgl. Taylor, Charles, Multikulturalismus und die Politik der Anerkennung, Frankfurt 

am Main 2009. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003 - am 14.02.2026, 09:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNUNGSVERHÄLTNISSE UND KRITIK | 157 

 

 

gung stehenden Ressourcen bestimmen lassen und Statusgruppen, die in Abhängig-
keit von ihrem gesellschaftlichen Prestige definiert sind.182 

Aus beiden Ordnungsdimensionen resultieren unterschiedliche Formen der Hie-
rarchiebildung und der Benachteiligung: Klassendifferenzen, die sich aus dem 
Wirtschaftssystem ergeben und mit wirtschaftlichen Benachteiligungen einherge-
hen, sind von Statusdifferenzen, die sich aus kulturellen Wertmustern ergeben, zu 
unterscheiden. Sie verletzen jedoch beide ein übergeordnetes Kriterium sozialer Ge-
rechtigkeit: das der partizipatorischen Parität, d.h. des Anspruchs, gleichberechtigt 
an der Gestaltung gesellschaftlicher Strukturen teilnehmen zu können.183 Klassen-
unterschiede halten einigen Akteuren die für die Partizipation notwendigen ökono-
mischen Ressourcen vor und verletzen somit eine objektive Bedingung partizipato-
rischer Parität. Statusunterschiede verweigern einigen Akteuren das dafür notwen-
dige Ansehen; insofern wird hier eine intersubjektive Bedingung partizipatorischer 
Parität verletzt. 
 
„Um wirtschaftliche Benachteiligungen zu beseitigen, muß man das Wirtschaftssystem um-

strukturieren und somit die Ungleichheit in Sachen Ressourcen zu beseitigen. Demgegenüber 

müssen die institutionalisierten Wertmuster verändert werden, um Missachtung entgegenzu-

steuern. Abermals lautet in beiden Fällen die Zielsetzung, gesellschaftliche Strukturen einzu-

führen, die es allen ermöglichen, als Gleiche unter Gleichen  zu agieren.“184 

 
Ohne Frasers Analysen zu den Wechselwirkungen zwischen beiden „Achsen der 
Ungleichheit“ und zum Begriff der partizipatorischen Parität an dieser Stelle weiter 
nachzugehen, sollte deutlich geworden sein, dass ihr Ansatz bis zu diesem Punkt in 
erster Linie darauf zielt zu begründen, inwiefern die Dimension der Güterverteilung 
in normativer Hinsicht für eine vollständige Konzeption sozialer Gerechtigkeit 
nicht vernachlässigt werden darf. Ihre Überlegungen zeigen zudem auch, dass die 
Realisierung von Forderungen nach Umverteilung sich nicht in jedem Falle in einer 
Veränderung kultureller Wertmuster erschöpfen kann, sondern auch Maßnahmen 
ökonomischer Umstrukturierung einbegreifen muss; jedoch wird die von ihr aufge-
worfene Frage, wie sich im Rahmen einer Theorie der Anerkennung die Ebene der 

                                                            
182  Fraser, Nancy, Soziale Gerechtigkeit im Zeitalter der Identitätspolitik. Umverteilung, 

Anerkennung und Beteiligung, in: Honneth, Axel und Fraser, Nancy, Umverteilung o-

der Anerkennung? Eine politisch-philosophische Kontroverse, Frankfurt am Main 2003, 

S. 70f. 

183  Vgl. Fraser, Nancy, Anerkennung bis zur Unkenntlichkeit verzerrt. Eine Erwiderung 

auf Axel Honneth, in: Honneth, Axel und Fraser, Nancy, Umverteilung oder Anerken-

nung? Eine politisch-philosophische Kontroverse, Frankfurt am Main 2003, S. 248. 

184  Ebd., S. 151. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003 - am 14.02.2026, 09:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


158 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

System- mit der der Sozialintegration verknüpfen lässt und ein Verständnis der so-
zialstrukturellen Ursachen für das Verfehlen von Anerkennungsansprüchen entwi-
ckelt werden kann, nicht weiter verfolgt. 

Frasers Einwände bleiben damit widersprüchlich: Entweder zielt sie darauf, die 
Unterscheidung von System- und Sozialintegration auf die zwischen Ökonomie und 
Kultur zu übertragen; dies steht aber insofern zentralen Intentionen ihres Ansatzes 
entgegen, als dann unklar werden muss, wie normative Forderungen gegenüber 
ökonomischen Institutionen überhaupt begründet und durchgesetzt werden sollen; 
wir wären somit zu einer scharfen Trennung zwischen System und Lebenswelt zu-
rückgekehrt, um deren Überwindung sich die Theorie der Anerkennung von Anfang 
an bemüht hatte. Oder aber, und dazu tendiert die zentrale Argumentationslinie des 
Textes, es geht ihr darum, normative Kriterien, die der Kritik an wirtschaftlichen 
Ungleichheiten zu Grunde liegen, zu rekonstruieren und zu begründen; dann aber 
bleibt ebenfalls offen, wie genau der Zusammenhang zwischen der Sphäre der Sys-
tem- und der der Sozialintegration zu bestimmen ist. 

Dieses letzte Problem stellt sich für Honneth in gleicher Weise, denn die Theo-
rie der Anerkennung hatte, folgt man seiner Replik auf die Kritik Frasers, keines-
wegs beansprucht, über die bisher entwickelte Theorie der Anerkennung die Dyna-
mik des gegenwärtigen Kapitalismus schon in Gänze zu erfassen; gezeigt werden 
sollte vielmehr nur, dass auch Marktordnungen als kulturell eingebettet gedacht 
werden müssen, und dass somit auch die Interaktionen im Bereich der gesellschaft-
lichen Arbeitsteilung auf den Legitimitätsglauben der Beteiligten angewiesen sind. 
„Mein Ziel war insofern erheblich bescheidener, als ich zunächst nur diejenigen 
moralischen „Zwänge“ offen legen wollte, denen die soziale Interaktion in dieser 
Organisationsform von Gesellschaft auf verschiedenen Ebenen unterliegt [...].“185 
Die Theorie der Anerkennung zielt dementsprechend zunächst nur darauf, die nor-
mativen Hinsichten zu rekonstruieren, an denen Akteure sich orientieren, wenn sie 
die Beseitigung ökonomisch fundierter Ungerechtigkeiten einklagen. Dem ent-
spricht Honneths eigene Rekonstruktion des formalen Aufbaus kritischer Theorien; 
denn hier wurde ja zwischen der Rekonstruktion der in der vorwissenschaftlichen 
gesellschaftlichen Praxis angelegten, die gegenwärtige Ordnung jedoch gleichwohl 
transzendierenden normativen Potentiale auf der einen und der Bestimmung der so-

                                                            
185  Honneth, Axel, Die Pointe der Anerkennung. Eine Entgegnung auf die Entgegnung, in: 

Honneth, Axel und Fraser, Nancy, Umverteilung oder Anerkennung? Eine politisch-

philosophische Kontroverse, Frankfurt am Main 2003, S. 286. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003 - am 14.02.2026, 09:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNUNGSVERHÄLTNISSE UND KRITIK | 159 

 

 

zialen Ursachen für das Verfehlen dieser Potentiale auf der anderen Seite unter-
schieden.186 Natürlich ergeben sich auch im Falle dieser Deutung weitere Probleme: 
 
„Wenn Honneth die empirische Genauigkeit des schwächeren, multivariablen Zugangs [nach 

dem Anerkennungsstrukturen ein die Form der Arbeitsteilung und die Lohnhöhe bestimmen-

der Faktor unter anderen sind, SB] akzeptiert, dann hat er aber das Problem, die enge Bezie-

hung zwischen vortheoretischen Erfahrungen von Entwurzelung und den sozialtheoretischen 

Erklärungen ihrer Ursachen sowie auch die reziproke Rückbindung der Theorie an die Praxis 

in Gestalt strategischer Aufklärung aufgeben zu müssen.“187 

 
Der anerkennungstheoretische Ansatz wäre aber dennoch für die Erarbeitung einer 
umfassenden kritischen Theorie allenfalls ergänzungs- keinesfalls in einem umfas-
senden Sinne revisionsbedürftig. Auch wenn konkrete Analysen zu den Ursachen 
gesellschaftlicher Missachtungserfahrungen von ihm selbst zwar kaum, oder allen-
falls in den Studien zu den „Paradoxien gesellschaftlicher Modernisierung“188 oder 
zur „Verdinglichung“189 entwickelt werden, so bleibt dies ein zu ergänzender zwei-
ter Schritt. „Denn ob man eine Theorie der Erfahrung von Ungerechtigkeit entwi-

                                                            
186  Vgl. Honneth, Axel, Eine soziale Pathologie der Vernunft. Zur intellektuellen Erbschaft 

der kritischen Theorie, in: ders., Pathologien der Vernunft. Geschichte und Gegenwart 

der Kritischen Theorie, Frankfurt am Main 2007, S. 28f. 

187  Zurn, Christopher F., Anerkennung, Umverteilung, Demokratie. Dilemmata in Hon-

neths kritischer Theorie der Gesellschaft, in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie 53, 

2005, S. 458. 

188  Vgl. Honneth, Axel (Hrsg.), Befreiung aus der Mündigkeit. Paradoxien des gegenwärti-

gen Kapitalismus, Frankfurt am Main 2002. 

189  Vgl. Honneth, Verdinglichung. Eine anerkennungstheoretische Studie, Frankfurt am 

Main 2005. Allerdings lässt sich fragen, ob in diesen Studien tatsächlich Ansätze zu ei-

ner Überwindung dieser Beschränkung entwickelt werden, denn Honneth versteht Ver-

dinglichung in erster Linie als eine spezifische, objektivierende Einstellung und eben 

nicht als einen Begriff, der sich auf herrschaftsförmige Beziehungsmuster bezieht. Der 

Gegenbegriff zu verdinglichenden Einstellungen, der Begriff der Anerkennung, wird 

von ihm dann so eingeschränkt, nämlich im Sinne einer affektiv-befürwortenden Ein-

stellung, verwendet, dass beide Begriffe im Grunde nur auf die jeweiligen Formen der 

Bezugnahme auf Andere in konkreten Interaktionssituationen und nicht auf gesell-

schaftliche Strukturzusammenhänge anwendbar sind. Ein Beispiel, an dem Honneth das 

Phänomen der Verdinglichung erläutert, ist dann auch ein Tennisspieler, dessen aus-

schließlich strategische Orientierung ihn zu einer allein beobachtend-objektivierenden 

Einstellung gegenüber seinem Mitspieler veranlasst. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003 - am 14.02.2026, 09:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


160 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

ckelt oder aber die ihrer Ursachen: Es handelt sich um komplementäre Zielsetzun-
gen, die sich nicht gegeneinander austauschen lassen.“190 

Dies ist sicherlich richtig, allerdings muss dann aber der Anspruch, über den 
Begriff der Anerkennung schon eine umfassende kritische Theorie der Gesellschaft 
entwickeln zu können, aufgegeben werden, denn die jeweiligen eigenständigen Lo-
giken und das Zusammenwirken zwischen Anerkennungsansprüchen und kapitalis-
tischer Wirtschaftsordnung sind auf einer solchen Grundlage nicht zu analysieren; 
vielmehr ermöglicht dieser Ansatz es zunächst nur, die normative Grundlage der 
Kritik zu entwickeln. Allerdings ist auch diese These, nach der die Konzeption der 
Anerkennung um eine Theorie der sozialstrukturellen Ursachen für das Verfehlen 
der hier rekonstruierten normativen Potentiale nur ergänzt werden müsse, ebenfalls 
problematisch. Wenn nämlich zugestanden wird, dass gesellschaftliche Dynamiken 
nicht allein im Ausgang von Anerkennungsansprüchen rekonstruiert werden kön-
nen, dann lässt sich fragen, ob nicht gleichfalls die normative Fundierung der kriti-
schen Theorie in den aktualen Selbstverhältnissen aufgegeben werden muss.191 

Um dieses Problem zu erläutern, gehe ich von folgender These aus: Auch wenn 
institutionalisierte Handlungszusammenhänge Eigendynamiken ausbilden, sie sich 
nicht auf Kämpfe um Anerkennung reduzieren lassen, werden doch die in diese In-
stitutionen eingelassen Handlungsanforderungen an die Akteure als Formen des 
Anerkennens erfahren. Die zentrale Pointe des Begriffs der Anerkennung als 
Grundbegriff einer kritischen Gesellschaftstheorie liegt darin, jede Form der Festle-
gung eines gemeinsamen Handlungsrahmens als konstitutiv dafür anzusehen, wel-
che Formen des Selbstverständnisses die Akteure, die sich in diesem gemeinsamen 
Handlungsrahmen bewegen, auszubilden und umzusetzen vermögen. Gegenüber 
der Habermasschen Annahme der Ausdifferenzierung normfreier Subsysteme 
zweckrationalen Handelns kann der anerkennungstheoretische Ansatz damit darauf 
insistieren, dass alle Sphären der Vergesellschaftung unter normativen Rechtferti-
gungszwängen und damit Gegenstand der Kritik kritischer Theoriebildung bleiben. 
Deranty und Renault haben versucht, in dieser Hinsicht drei Aspekte institutionali-
sierter Handlungsanforderungen zu unterscheiden: Sie verorten das Individuum in-
nerhalb einer durch Regeln geleiteten gemeinsamen Kooperation, sie weisen dem 

                                                            
190  Renault, Emmanuel, Das Erbe der Kritischen Theorie. Lässt Marx sich über die Aner-

kennungstheorie retten? in: Schmidt am Busch, Hans, Christoph und Zurn, Christopher 

F. (Hrsg.), Anerkennung. Deutsche Zeitschrift für Philosophie, Sonderband 21, 2009, 

236. 

191  Das emanzipatorische Interesse, als dessen Fortsetzung sich die kritische Theorie ver-

steht, wird, so lässt sich hier an Deutung Horkheimers anschließen, in der Theorie selbst 

erst bestimmt; es ist wesentlich Reflexionsprodukt. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003 - am 14.02.2026, 09:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNUNGSVERHÄLTNISSE UND KRITIK | 161 

 

 

Individuum eine bestimmte Identität oder soziale Rolle zu und sie haben einen lang-
fristigen sozialisatorischen Effekt.192 

Wenn aber die Entwicklung von Institutionen nicht allein als Ergebnis der Ein-
forderung von legitimen Ansprüchen auf Anerkennung verstanden werden kann, 
diese Institutionen vielmehr eine Eigenlogik ausbilden und von Machtverhältnissen 
durchzogen sind und zugleich angenommen wird, dass institutionalisierte Hand-
lungsanforderungen als Formen des Anerkennens verstanden werden, weil sie den 
Akteuren einen bestimmten Status in einem Kooperationsgefüge sowie eine be-
stimmte Identität zuweisen und dies nicht ohne Einfluss auf ihr Selbstverständnis 
bleibt, dann kann eine kritische Theorie der Anerkennung ihre normative Grundlage 
nicht über die bestehenden Selbstverhältnisse der Akteure gewinnen; es muss folg-
lich möglich sein, diese ebenfalls zu problematisieren.193 

                                                            
192  Vgl. Deranty, Jean-Philippe und Renault, Emmanuel, Politicising Honneths Ethics of 

Recognition, in: Thesis Eleven 88, 1, 2007, S. 100. 

193  An dieser Stelle wird ein weiterer Grund dafür ersichtlich, weshalb mir der Ansatz Fra-

sers für eine Weiterentwicklung der Anerkennungstheorie wenig hilfreich zu sein 

scheint. Zwar versucht sie zum einen, ein reduktives Verständnis von Institutionen, 

nach dem die Entwicklung von Institutionen allein als Ergebnis von vorgängigen An-

sprüchen auf Anerkennung zu verstehen ist, zu vermeiden, und zum anderen einzube-

ziehen, dass eine Vielzahl von Forderungen nach Bestätigung einer bestimmten Grup-

penidentität dazu neigen, separatistische, chauvinistische, intolerante Positionen zu 

rechtfertigen; (Vgl. Fraser, Nancy, Zur Neubestimmung von Anerkennung, in: Schmidt 

am Busch, Hans-Christoph und Zurn, Christopher F. (Hrsg.), Anerkennung, Berlin 

2009, S. 202) allerdings blendet sie in der Konsequenz die Frage, wie Machtverhältnis-

se von den Akteuren erfahren werden und welchen Einfluss diese auf ihr Selbstver-

ständnis haben, aus. „Während Honneth Mißachtung psychologisch analysiert, unter-

streiche ich ihren gesellschaftlichen Charakter als Angelegenheit der statusförmigen 

Benachteiligung.“ (Fraser, Nancy, Anerkennung bis zur Unkenntlichkeit verzerrt. Eine 

Erwiderung auf Axel Honneth, in: Honneth, Axel und Fraser, Nancy, Umverteilung o-

der Anerkennung? Eine politisch-philosophische Kontroverse, Frankfurt am Main 2003, 

S. 254.) Kritik bezieht sich hier allein auf die objektive, d.h. nur auf die von ihrer 

Selbsteinschätzung unabhängige Positionierung der Individuen innerhalb einer Status-

ordnung. Der Status erscheint in dieser Konzeption als von externen, selbst nicht weiter 

bestimmten sozialen Kräften zugewiesene Größe und nie als Ergebnis einer durch die 

Individuen selbst vollzogenen Praxis. „Yet, Fraser’s critique of the subjectivism inher-

ent in the identity model of recognition is so emphatic that it leads to an objectivist style 

of analysis that forecloses any understanding of the subjective dimensions of oppression 

and agency.” (McNay, Lois, The Trouble with Recognition: Subjectivity, Suffering and 

Agency, in: Sociological Theory, 26, 2008, S. 284.) Die Frage, inwiefern sich beste-

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003 - am 14.02.2026, 09:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


162 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

Honneth war für die Formulierung einer kritischen Theorie der Anerkennung 
von bestehenden Unrechtserfahrungen der Akteure und den in ihnen angelegten 
normativen Ansprüchen ausgegangen. Spätestens mit der Abkehr von der Sozial-
psychologie Meads hatte er jedoch eine Position entwickelt, die Unrechtsempfin-
dungen nicht mehr, wie Fraser ihm vorgeworfen hatte, als ursprüngliche und unhin-
tergehbare Grundlage verstehen muss, sondern vielmehr deren historische gesell-
schaftliche Prägung betont.194 Gerade dann ist es aber auch möglich, dass sich in 
den jeweiligen Selbstverständnissen der Akteure auch bestehende ungleiche Macht-
strukturen niederschlagen. “Within this model, recognition is equivalent to the justi-
fication of internalised unequal power relations, and not to their repudiation.”195 
Kann also das Bestreben, Anerkennung zu erringen, nicht unter Umständen auch 
Ausdruck einer Anpassung an bestehende Normen sein? Unter welchen Bedingun-
gen führen Missachtungserfahrungen gerade nicht zur Ausbildung eines oppositio-
nellen Bewusstseins, sondern zu Resignation und Unterordnung? Ist es nicht mög-
lich, den Bedingungen der eigenen Unterdrückung verhaftet zu sein, gerade weil 
diese das eigene Selbstverständnis prägen und Sicherheit bezüglich der zu erwar-
tenden Anerkennung versprechen? „In other words, the oppressed are often com-
plicit with their oppression.“196 Muss nicht gerade dann, wenn es eine Eigentüm-
lichkeit kritischer Theorie bildet, die eigenen, durch das Verfahren der normativen 
Rekonstruktion gewonnenen Kriterien der Kritik unter einen „genealogischen Vor-
behalt”197 zu stellen, ebenfalls gefragt werden, inwiefern zentrale Prinzipien der 
Anerkennung nicht auch der Durchsetzung und Legitimierung disziplinierender 
Praktiken gedient haben? War nicht die Durchsetzung des Leistungsprinzips gerade 

                                                                                                                                    
hende Machtverhältnisse auch im Selbstverständnis der Individuen niederschlagen, un-

ter welchen Umständen sie als Unrecht erfahren und Möglichkeiten widerständigen 

Handelns entwickelt werden, kann in diesem Rahmen nicht analysiert werden. 

194  Honneth, Axel, Die Pointe der Anerkennung. Eine Entgegnung auf die Entgegnung, in: 

Honneth, Axel und Fraser, Nancy, Umverteilung oder Anerkennung? Eine politisch-

philosophische Kontroverse, Frankfurt am Main 2003, S. 287. 

195  Kalyvas, Andreas, Critical Theory at the Crossroads. Comments on Axel Honneths 

Theory of Recognition, in: European Journal of Social Theory 2/1, 1999, S. 102. 

196  McNay, Lois, The Trouble with Recognition: Subjectivity, Suffering and Agency, in: 

Sociological Theory, 26, 2008, S. 279. 

197  Vgl. Honneth, Axel, Rekonstruktive Gesellschaftskritik unter genealogischem Vorbe-

halt. Zur Idee der „Kritik“ in der Frankfurter Schule, in: ders., Pathologien der Ver-

nunft. Geschichte und Gegenwart der Kritischen Theorie, Frankfurt am Main 2007, S. 

62. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003 - am 14.02.2026, 09:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNUNGSVERHÄLTNISSE UND KRITIK | 163 

 

 

nicht allein das Resultat der „religiösen Aufwertung der Berufsarbeit“198, sondern 
zugleich Ergebnis von Disziplinierungspraktiken durch Fabrikordnung und Ar-
beitshaus?199 Müssen nicht auch diese Prozesse der Subjektformierung durch eine 
Theorie der Anerkennung kritisch thematisiert werden? 

Die zentrale Frage, die sich hier stellt, lautet aber dann, wie es möglich ist, für 
die Entwicklung einer kritischen Theorie der Anerkennung an die bestehenden Er-
fahrungen der Akteure anzuknüpfen und zugleich zu berücksichtigen, dass die Zu-
weisung und Übernahme einer bestimmten Identität auch als ein zentraler Effekt 
von Machtbeziehungen verstanden werden muss. Allerdings ist an dem jetzigen 
Punkt der Argumentation fraglich geworden, wie beide Gesichtspunkte in einer 
einheitlichen Konzeption berücksichtigt werden können. 

                                                            
198  Honneth, Axel, Umverteilung als Anerkennung. Eine Erwiderung auf Nancy Fraser in: 

Honneth, Axel und Fraser, Nancy, Umverteilung oder Anerkennung? Eine politisch-

philosophische Kontroverse, Frankfurt am Main 2003, S. 165. 

199  Vgl. Brieler, Ulrich, Erfahrungstiere und Industriesoldaten. Marx und Foucault über das 

historische Denken, das Subjekt und die Geschichte der Gegenwart, in: Martuschkat, 

Jürgen (Hrsg.), Geschichte schreiben mit Foucault, Frankfurt am Main 2002, S. 42-78. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003 - am 14.02.2026, 09:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839431313-003 - am 14.02.2026, 09:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

