
Thomas Schlag* und Kerstin Radde-Antweiler**

Religion und Digitalisierung. Praktisch-theologische und
religionswissenschaftliche Perspektiven

Einleitung

Religion nutzt schon seit jeher die zur jeweiligen Zeit zur Verfügung ste‐
henden Medientechnologien. So ist es nicht verwunderlich, dass heutzutage
auch digitale Kommunikationstechnologien Teil religiöser Praxen sind. Ein
Beispiel dafür ist der Segensroboter BlessU-2, der seinen erstmaligen pu‐
blikumswirksamen Einsatz im Rahmen der Weltausstellung in Wittenberg
anlässlich des Reformationsjubiläums 2017 hatte: Unter dem Motto „Segen
erleben – Moments of Blessing“ präsentierte sich dort die Evangelische
Kirche in Hessen und Nassau (EKHN). BlessU-2 war dabei Teil eines
umfassenden Programms rund um eine sogenannte „mobile Lichtkirche“,
die zwischen der Schlosskirche und Neuem Rathaus einen modernen spiri‐
tuellen Erlebnisraum im 500sten Jahr der Reformation bieten wollte.

BlessU-2 ist ein Artefakt, bestehend aus dem Maschinengehäuse eines
Geldautomaten, mit Armen und Beinen sowie einem Gesicht, das mithilfe
von Plastikaugenbrauen sogar zu einer gewissen Mimik in der Lage ist. Er
besitzt einen Speicher von Segensworten sowie Optionsmöglichkeiten, etwa
auf die Frage, ob man auf Englisch, Deutsch oder Französisch gesegnet
werden möchte. Und BlessU-2 gibt sein Segenswort dann auch in der
jeweils gewählten Sprache aus – von einem sprachlichen „Erzeugen“ oder
gar „Antworten“ sollte man aufgrund der recht banalen Speicher- und
Wiedergabetechnik allerdings nicht sprechen.

Grundsätzlich wollte diese Installation zuerst einmal nur bewusst eine
Simulation und damit zugleich ein provozierendes Experiment sein – und
zwar eine Simulation von christlicher Kommunikation durch einen Robo‐
ter, die zugleich bewusst Reaktionen bei den Nutzenden provozieren sollte.
Bei BlessU-2 handelt sich folglich um eine Installation, die erstens die
wachsende Bedeutung von Technologie und Techniknutzung im Kontext

* Zürich
** Bremen

https://doi.org/10.5771/9783748916154-385 - am 21.01.2026, 23:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748916154-385
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


von Religion veranschaulicht, zweitens die religiöse kommunikative Praxis
– in diesem Fall des Segnens und Gesegnetwerdens – thematisiert und
drittens die Frage nach der Autorität bzw. Handlungsmacht eines solchen
segnenden Artefakts auslöst. Insofern ist es auch kein Zufall, dass ein sol‐
ches Simulationsexperiment, wie oben erwähnt, von der institutionellen
Handlungsmacht Kirche initiiert und sogleich in einem konkreten kirchlich
verantworteten und inszenierten Erlebnisraum positioniert wurde. Offen‐
bar sollte damit auch die durchaus offene Frage nach der eigenen Zukunft
in einer Kultur der Digitalität mit „auf den Schirm“ kommen.

Schon die damalige teilnehmende Beobachtung des experimentellen Set‐
tings und dann vor allem die ersten wissenschaftlichen Untersuchungen
zur Wahrnehmung des Segensroboters zeigen, dass dieser die Menschen
offenbar mit einem großen Antwortspektrum von negativ bis – übrigens
mehrheitlich! – positiv berührte (Löffler et al., 2021; Luthe et al., 2019).
Auch beim Einsatz von BlessU-2 im Züricher Museum für Gestaltung
im Jahr 2022 zeigte sich Ähnliches, obwohl dieses Experiment in einem
dezidiert säkularen Ausstellungskontext stattfand. Auf die Evaluationsfrage
„Wie wirkt die segnende Maschine auf Sie?“ antworteten die Museumsbesu‐
cher:innen ebenfalls mit einer enormen Bandbreite von Resonanzen: Von
klarer Ablehnung, weil man das Segnen nur Menschen zutraut, bis hin zu
„creepy“, „witzig“ oder auch „Der Segensroboter wirkt sich positiv auf mich
aus, ich lese jeden Morgen den Psalm.“1 Interessant ist, dass dort, wo für die
Nutzenden insbesondere die Frage nach der pastoralen und institutionellen
Handlungsmacht aufgerufen wurde, die Reaktionen meistens sehr negativ
ausfielen. Sie kumulierten vor allem in der kritischen Rückfrage, ob denn
in Zukunft – möglicherweise aus Spargründen – im Gottesdienst „reale
Pfarrer:innen“ durch solche Roboter ersetzt werden sollten. Letztgenannte
kritische Wahrnehmung wurde interessanterweise besonders zustimmend
von der medialen Berichterstattung aufgenommen.

Digitale Kommunikationstechnologien wie der Segensroboter sind, wie
bereits angedeutet, auch Teil praktisch-theologischer sowie religionswissen‐
schaftlicher Forschung im Feld von Religion und Digitalisierung. Wenn
also beide Disziplinen diese (neuen) Technologien zum Untersuchungsge‐
genstand haben, so unterscheiden sie sich doch zum Teil in ihren Fragestel‐
lungen und Methoden. Diese unterschiedlichen disziplinären Perspektiven
sollen im Weiteren anhand von drei Leitfragen verdeutlicht werden.

1 Die Besucher:innen des Zürcher Museums hatten die Möglichkeit, aus einer Auswahl
von Postkarten mit unterschiedlichen Fragen eine auszuwählen und auf deren Rücksei‐
te darauf schriftlich zu antworten sowie weitere Angaben zu ihrer Person zu machen.

386 Thomas Schlag und Kerstin Radde-Antweiler

https://doi.org/10.5771/9783748916154-385 - am 21.01.2026, 23:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748916154-385
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Was ergeben sich aus diesem Fallbeispiel für spannende Fragen aus
Sicht der Praktischen Theologie respektive Religionswissenschaft?

Thomas Schlag: Auch wenn, wie erwähnt, diese Simulationsexperimente
in der medialen Öffentlichkeit wie auch kirchenintern ein sehr geteiltes
Feedback von Zustimmung bis hin zu Unverständnis auslösten, sind in
praktisch-theologischer Hinsicht die grundsätzlichen Fragen, die BlessU-2
aufwirft, höchst produktiv. Diese betreffen zum einen die Inhalte, Praxis‐
formate sowie das Design religiöser Kommunikation und lösen Fragen aus
wie: Sollen in Zukunft religiöse, erfahrungsorientierte Praxen für bestimm‐
te Handlungsfelder kirchlichen Lebens durch den Einsatz von Robotern
gestaltet werden, und wenn ja, welche? Ist es überhaupt sinnvoll, für kirch‐
liche Handlungsfelder diese technologischen Möglichkeiten anzuvisieren?
Wie könnte eine solche Entwicklung das kirchliche Leben und die Rolle der
daran beteiligten Akteur:innen bzw. deren kommunikative Beziehungen
zueinander verändern?

So verbinden sich mit diesem technischen Experiment grundsätzliche
Anfragen an die zukünftige religiöse Kommunikations- und Beziehungs‐
praxis im Kontext kirchlichen Handelns und Lebens in digitalen Zeiten
überhaupt. Diese betreffen etwa die Vorstellungen von bzw. Erwartungen
an das gemeinschaftliche Feiern des Gottesdienstes, die Seelsorge und das
diakonische Handeln, die religiöse Bildungspraxis und das kirchenleitende
Handeln. Aufgeworfen sind hier Fragen wie: Was macht religiöse Kommu‐
nikation authentisch? Wer spricht wem die Legitimation und Autorität im
Blick auf religiöse Handlungen, gar so etwas wie religiöse „Produktivität“
und „Intelligenz“ zu?

Und damit ist noch weitergehend zu fragen: Wie wird sich Künstliche
Intelligenz und – als deren Teilbereich und zugleich als eigene Disziplin
und Technik – die Robotik in Hinsicht auf ihren wissenschaftlichen Gel‐
tungsanspruch zu den praktisch-theologischen Disziplinen der Homiletik
und Liturgik, Poimenik, Diakonik, Kybernetik und Religionspädagogik ver‐
halten, die in je spezifischer Weise die Kommunikation des Evangeliums zu
ihrem Gegenstand haben? Um eine solche Praxis theologisch-hermeneu‐
tisch und ethisch zu verantworten ist z.B. zu klären, wie sich die Gottesthe‐
matik mit KI und Robotik in einen Zusammenhang bringen lässt (Foerst,
2004). Damit ist in einem noch weiteren Sinn das Verhältnis von Theologie
und Technologie als zwei spezifischen wissenschaftlich und gesellschaftlich
sich positionierenden „Deutungs- und Handlungsmächten“ überhaupt an‐
gesprochen.

Religion und Digitalisierung 387

https://doi.org/10.5771/9783748916154-385 - am 21.01.2026, 23:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748916154-385
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Für das aktuell sich etablierende Feld einer „Robot Theology“ (Smith,
2022) bzw. „Robot Theologies“ als „theological study of robotics“ (Puzio,
2023, 97) bedeutet dies jedenfalls für die praktisch-theologische Reflexion,
sich bewusst zu sein, dass die jeweiligen Einschätzungen erheblich von
der „specific religion, … different concepts (e.g. human life), religious
doctrines and culturally transmitted and subjective attitudes“ (ebd., 95)
abhängig sind. Je nach kulturell-religiösem Konzept entscheidet sich dann
auch, „whether robots are seen as a threat to or promoter of religious
purposes and whether they can serve as a divine representation and medi‐
um“ (ebd., 101). Und hier kommen nicht zuletzt grundlegend kontextuell
bedingte Positionen mit ins Spiel, etwa die nach der potenziellen Heiligkeit
von Maschine und Materie überhaupt und damit die Frage nach der Prä‐
senz, Leiblichkeit und Realität des Göttlichen sowie der Bedeutung des
jeweiligen religiösen Ereignisaktes. Insofern legt sich für eine zukünftige
praktisch-theologische Forschung zu den Beurteilungen und „Wirkungen“
solch religiöser Roboter unbedingt auch eine interreligiöse und interkultu‐
relle Ausrichtung nahe. Denn gerade der Vergleich solcher Aushandlungs‐
prozesse dürfte erheblich zum Verständnis der jeweiligen Religionspraxis
sowie eben auch zum besseren Verstehen des damit jeweils verbundenen
Menschenbildes und freien Willens (Poole, 2024) und auch Gottes- bzw.
Heiligkeitsverständnisses beitragen (Ohly, 2019). Klar ist für mich, dass
auch eine Digitale (Praktische) Theologie, die sich mit entsprechenden
Phänomenen digitaler Religion beschäftigt, nicht ohne das empirische und
sozialwissenschaftliche Analyseinstrumentarium gedacht werden kann. In‐
sofern ist spätestens hier für mich die Wichtigkeit der inhaltsbezogenen
und methodischen Kollaboration unbedingt klar!

Kerstin Radde-Antweiler: Zunächst muss man festhalten, dass es nicht
die religionswissenschaftliche Perspektive gibt. So finden sich diverse theo‐
retische und methodische Forschungsansätze und -verständnisse, die alle
eint, dass sie Religion – je nach Definition – als ihren Untersuchungsgegen‐
stand begreifen. Mein eigenes Verständnis von religionswissenschaftlicher
Forschung ist dabei zum einen kulturwissenschaftlich geprägt, d.h. religiöse
Praxen und Vorstellungen müssen stets in ihrem kulturellen Kontext wahr‐
genommen werden und auch umgekehrt müssen kulturelle Prozesse in
ihrem Zusammenspiel mit religiösen Praxen gesehen werden. Zum ande‐
ren basiert mein Ansatz auf dem kommunikativen Konstruktivismus, d.h.
ich interessiere mich dafür, wie Religion von Akteur:innen in kommunika‐
tiven Praktiken in bestimmten zeitlichen, sozialen und kulturellen Zusam‐
menhängen jeweils unterschiedlich konstruiert und mit Bedeutung verse‐

388 Thomas Schlag und Kerstin Radde-Antweiler

https://doi.org/10.5771/9783748916154-385 - am 21.01.2026, 23:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748916154-385
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


hen wird. Diese kommunikativen Praktiken stehen in Zusammenhang mit
den jeweiligen zur Verfügung stehen Kommunikationstechnologien. Heut‐
zutage sind dies primär digitale Kommunikationstechnologien, aber auch
sogenannte alte Medien wie Printmedien sind nicht einfach verschwunden,
sondern Teil des Medienrepertoires religiöser Akteur:innen.

Bezogen auf die Forschung im Feld der Religion in Zeiten tiefgreifender
Mediatisierung, ist die grundsätzliche Forschungsfrage, wie einzelne oder
mehrere religiöse Akteur:innen oder aber auch religiöse Institutionen wie
die Großkirchen etwas oder jemanden durch ihr kommunikatives Handeln
als Religion definieren, wie sie dies legitimieren, und darüber hinaus, wie
sich dies in Zeiten tiefgreifender Mediatisierung ändert.

Das Fallbeispiel des Segensroboters BlessU-2 wirft dabei spannende Fra‐
gen auf: In Bezug auf die mit dem Segensroboter agierenden Akteur:innen
stellen sich die Fragen, welche Bedeutung sie ihrem Gegenüber zuschrei‐
ben, z.B. stellt der Roboter einen legitimen religiösen Aktanten dar oder
wird die Interaktion als reiner Spaß gesehen? Falls ersteres, wie wird dies
legitimiert und wenn nicht, was sind die Gründe dafür? Und damit verbun‐
den: Wird die Praxis des Segnens/Segen-Empfangens als religiöse Praxis
interpretiert? Und auch hier würde man nach den Gründen für oder gegen
eine solche Interpretation fragen.

Gerade die Erforschung der Gründe zeigt inhärent das Verständnis von
Religion im Sinne religiöser Praxis und religiöser Autorität auf, was even‐
tuell auf Veränderungen im Laufe der Zeit hindeuten könnte (vgl. dazu
auch die letzte Frage). Und spannend wäre natürlich auch der Vergleich
der verschiedenen Akteur:innen: Lassen sich Unterschiede zwischen den
Akteur:innen ausmachen, empfindet z.B. eine Person außerhalb der reli‐
giösen Institution den Segen durch den Segensroboter als authentischer
oder nicht? Und natürlich würde sich eine religionswissenschaftliche Per‐
spektive auch auf nicht-christliche Roboter beziehen und hier evaluieren,
inwieweit Kulturen mit einer anderen Technologieentwicklung andere Zu‐
schreibungen an Roboter als Teil religiöser Praktiken vornehmen. So sind
beispielsweise in Japan Roboter schon länger Teil des Alltags (z.B. in der
Altenpflege) und auch im religiösen Feld können wir Roboter wie Mindar
(Klein, 2019) beobachten, die den Bodhisattva Kanon verkörpern und
Teil religiöser Praktiken sind. Interessant sind hier die unterschiedlichen
Legitimationspraktiken – Mindar ist geweiht und damit legitimer Teil des
Tempels in Kyoto – sowie auch die Adressatenschaft – Mindar soll v.a. für
die jüngere Generation den Temple wieder interessant machen.

Im Gegensatz zu einer praktisch-theologischen Perspektive entfallen für
eine religionswissenschaftliche Sichtweise die normativen Fragen. So ist

Religion und Digitalisierung 389

https://doi.org/10.5771/9783748916154-385 - am 21.01.2026, 23:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748916154-385
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


z.B. die praktisch-theologische Frage, ob und wie zukünftig „religiöse,
erfahrungsorientierte Praxen für bestimmte Handlungsfelder kirchlichen
Lebens durch den Einsatz von Robotern gestaltet werden“, für mich erstmal
nicht von Relevanz. Allerdings ist diese praktisch-theologische Perspektive
wiederum als Teil der Aushandlung innerhalb religiöser Organisationen
spannend, da ja auch die theologischen Auseinandersetzungen als Teil der
religiösen Institutionen und Organisationen Teil des Untersuchungsszena‐
rios sind und wir uns genau dafür interessieren, welche Formen aus wel‐
chen Gründen als legitim (oder nicht) eingestuft werden.

2. Mit dem Segensroboter BlessU-2 stellt sich die Frage, ob und wenn ja,
welche Handlungsmacht diese Kommunikationstechnologie besitzt.
Wie würde man aus der jeweiligen Perspektive Handlungsmacht
verstehen?

Thomas Schlag: In (praktisch-)theologischer Perspektive liegt eine spezifi‐
sche Bestimmung von Handlungsmacht darin, dass diese strenggenommen
überhaupt nur bedingt in der Macht – und auf den Segen bezogen – in
den Händen und Worten desjenigen liegt, der die Segenshandlung vollzieht
und welcher der anwesenden Gemeinde oder einzelnen Person den Segen
(zu)spricht. Durch Weihe, Ordination oder Auftrag bevollmächtigt, bringt
die Amtsperson zur Sprache, was die Tradition und Bedeutung seines bzw.
ihres Amtes im Zusammenhang der jeweiligen religiösen Gemeinschaft
und Institution im Kern ausmacht. In Verbindung damit bedarf es zur
Ausübung des religiösen Amtes einer bestimmten, durch die Institution,
aufgrund eines bestimmten Charismas oder durch Tradition legitimierten
Amtsautorität, die in der Regel eine professionell erworbene und ausge‐
übte Kompetenz der Amtsführung voraussetzt. Diese Bestimmungen tra‐
gen nach religiösem Selbstverständnis und gemäß ihrer praktisch-theologi‐
schen Deutung aber keineswegs nur eine professionstheoretische Signatur,
sondern sind durch die entsprechende Beauftragung von vorneherein reli‐
giös aufgeladen. Die Segenshandlung und deren Wirkung sind damit in
paradoxem, und zugleich theologisch konsistentem Sinn – „im wahrsten
Sinn des Wortes“ – unverfügbar, weil sie ihre Bedeutung „von woanders
her“, konkret durch machtvolle Autorität und Heiligkeit erfahren.

Damit ist für die Frage von Handlungsmacht klar, dass im Fall digitaler
Erscheinungsformen alle genannten Bezüge der Amtshandlungspraxis auf
den Prüfstand kommen. Die Grundfrage ist, welchen Geltungsstatus die
Handlungsmacht des Artefakts und zugleich bzw. im Wechselspiel damit

390 Thomas Schlag und Kerstin Radde-Antweiler

https://doi.org/10.5771/9783748916154-385 - am 21.01.2026, 23:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748916154-385
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


die Handlungsmacht seiner menschlichen Kreateure für sich beanspruchen
kann. Wenn man denn eine klassische Analogie bemühen will, kann an die
orthodoxen Ikonenmaler gedacht werden, die eben auch nicht einfach frei
nach eigenem künstlerischem Gusto malen, sondern die ihr Erschaffen zu‐
gleich als unverfügbaren Moment des Erschaffenwerdens verstehen – nicht
ohne Grund ist dieses Malen mit dem Akt des Betens verbunden. Man
kann also zumindest provokativ fragen, ob nicht das Bauen eines wie auch
immer gearteten religiösen Artefakts eigentlich „von anderer Bedeutung“
werden würde, wenn die technischen Entwickler:innen ihr eigenes Schaf‐
fen auch als unverfügbaren Moment des Erschaffen-Werdens verstünden.

Kerstin Radde-Antweiler: Das Problem der Bestimmung von Handlungs‐
macht oder „Agency“ liegt zunächst darin, dass es trotz seiner häufigen
Verwendung bislang nur unzureichend in Bezug auf Religion und digitale
Medien konzeptionalisiert wurde – auch wenn in der Forschungsliteratur
oft davon die Rede ist, wird jedoch Handlungsmacht nur selten definiert.
Grundlegend wurde Handlungsmacht durch soziologische Theoriekonzep‐
te geprägt. So stand hier vor allem die Frage im Fokus, inwieweit bestehen‐
de gesellschaftliche Strukturen menschliches Handeln ermöglichen oder
verhindern, vgl. z.B. Giddens‘ Theorie der Strukturierung, Parson‘s Struk‐
turfunktionalismus oder auch Bourdieu‘s Habitus-Theorie. Im Gegensatz
zu der Fokussierung auf rein menschliche Akteur:innen als potentielle
Handlungsmachtträger wurden v.a. in ritualtheoretischen Untersuchungen
nicht-menschliche Akteur:innen mit einbezogen und diskutiert, inwieweit
rituelle Gegenstände oder aber auch Rituale als Praktiken Handlungsmacht
besitzen. Letztere wurden als Agenten verstanden, die zwar nicht bewusst
oder intentional Aktionen durchführen können, aber innerhalb des rituel‐
len Netzwerkes Handlungsmacht durch ihre Relationen besäßen. In eine
ähnliche Richtung argumentiert auch Latour (2005) in seiner Akteur-Netz‐
werk-Theorie in Bezug auf Technologie: Hier erhält u.a. Technologie (und
damit auch digitale Kommunikationstechnologien) als nicht-menschlicher
Aktant wie auch alle Entitäten innerhalb eines Netzwerks (z.B. die Gesell‐
schaft) die Macht, Handlungen in diesem Netzwerk zu beeinflussen. Auch
Hepp (2022) betont, dass gerade in Zeiten tiefgreifender Mediatisierung
Alltagspraktiken so eng mit materiellen Medientechnologien verwoben
sind, dass sich nicht länger von verschiedenen Entitäten sprechen lässt,
die sich unterschiedlich beeinflussen. In Bezug auf das Fallbeispiel mit dem
Segensroboter BlessU-2 kann die Forschung nicht länger nur menschliche
Akteur:innen fokussieren, sondern muss zum einen auf den Segensroboter
selbst – hat er Handlungsmacht, wenn ja, in Bezug auf was? – und zum

Religion und Digitalisierung 391

https://doi.org/10.5771/9783748916154-385 - am 21.01.2026, 23:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748916154-385
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


anderen auf die Rolle digitaler Datenspuren, die die Interaktionen zwischen
dem Roboter und den menschlichen Akteur:innen hinterlassen, eingehen.

3. Man hört öfter, dass digitale Medien Religion transformieren – wie
würde man aus der jeweiligen Perspektive Transformationsprozesse
untersuchen und verstehen?

Thomas Schlag: Grundsätzlich ist es schwierig, Transformation eindeutig
zu bestimmen, und dies aus mehreren Gründen. Zum ersten müsste man
über eine systematische Definition dessen verfügen, was Transformation
überhaupt bedeuten kann und soll – womit sogleich eine deskriptive und
eine normative Ebene mit ins Spiel kommen. Grundsätzlich eröffnet schon
der Begriff selbst eine erhebliche Bedeutungsvielfalt, die von eher quantita‐
tiven, evolutionären bis hin zu disruptiven, revolutionären und grundstür‐
zenden Wandlungsprozessen reichen kann. Zugleich stellt sich – wiederum
in Hinsicht auf die Handlungsmacht – die Frage, in welcher Hinsicht solche
Wandlungsprozesse durch bestimmte Handlungsmächte und Autoritäten
selbst befördert und mitgestaltet werden oder diese Mächte jenen Prozessen
schlichtweg unterliegen und ausgesetzt sind.

Ein interessanter Versuch, die komplexen Dynamiken digitaler Transfor‐
mation näher zu bestimmen, zeigt sich, wo deren ambivalenter Charakter
herausgestellt wird. Der Techniksoziologie Jan-Felix Schrape konstatiert
in seinem Buch „Digitale Transformation“ dazu folgendes: Gegenwärtig
sei von einer zivilgesellschaftlich höchst relevanten, sich stetig dynamisie‐
renden Markt- und Konkurrenzsituation, von prekärer werdenden Kohäsi‐
onsverhältnissen sowie von einer nachlassenden Bereitschaft zur Konsens‐
orientierung auszugehen (Schrape, 2021). Seiner Ansicht nach wird die
zunehmende Polarisierung, Destabilisierung und gesellschaftliche Disrupti‐
on – sowohl im lokalen, nationalen wie globalen Maßstab – nicht zuletzt
durch bestimmte digital induzierte Transformationsprozesse im Kontext
medialer Plattformökonomie (Fischer/Jarren, 2022) erheblich verstärkt.
„Digitale Transformation“ kommt in dieser Beschreibung gleichsam als
technisch forcierter Verstärker bestimmter gesellschaftlicher Tendenzen
und unterschiedlicher Handlungskontexte in den Blick. Dabei beschreibt
Schrape diese Transformationsprozesse entlang unterschiedlicher doppel‐
poliger Dynamiken, wobei hier jeweils ein bestimmtes Phänomen in den
Blick genommen wird. So finden sich im Blick auf den „Markt“ sowohl
Prozesse von Dezentralisierung wie von Zentralisierung, im Blick auf
„Arbeit“ Prozesse einerseits von Flexibilisierung, andererseits von Stan‐

392 Thomas Schlag und Kerstin Radde-Antweiler

https://doi.org/10.5771/9783748916154-385 - am 21.01.2026, 23:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748916154-385
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


dardisierung, im Blick auf „Organisationsentwicklung“ sowohl horizontal
angelegte agile Prozessmodelle wie auch neue reformalisierte Kontrollfor‐
men. In Hinsicht auf die „Kooperation von Organisationen“ finden sich
sowohl Öffnungs- wie Schließungsdynamiken, also einerseits erhöhte Ko‐
operationsbereitschaft, andererseits zunehmende Abschottung. Für die ge‐
sellschaftlichen Aspekte von „Kollektivität und Soziale Bewegungen“ lassen
sich zum einen Elemente der Erweiterung, z.B. im Sinn steigender Partizi‐
pation, wie zum anderen der Kontrolle bzw. situativen Formierung und
Kanalisierung kollektiven Verhaltens, also eher restriktive Dynamiken, nä‐
her fassen (Schrape, 2021, 87ff.).

Man könnte in einem heuristischen Sinn der Anknüpfung an das an‐
fangs dargestellte Phänomen des Segensroboters und in Weiterführung
technologischer Zukunftsvisionen die Frage stellen, inwiefern die digita‐
len Möglichkeiten im Bereich religiöser Praxis solche ambivalenten Phä‐
nomene von Dezentralisierung und Zentralisierung, von Flexibilisierung
und Standardisierung, von horizontal angelegten agilen Prozessmodelle
und neuen reformalisierten Kontrollformen, von Öffnungs- und von
Schließungsdynamiken, von steigender Partizipation und von Kontrolle
bzw. Kanalisierung kollektiven Verhaltens mit sich bringen könnten. In
jedem Fall wird es für die Prüfung eines solchen Deutungsmodells von
Transformation wesentlich sein, sowohl die weiteren technologischen Ent‐
wicklungen als auch die dadurch ausgelösten Aushandlungsprozesse unter
den Angehörigen der jeweiligen Religionsgemeinschaft möglichst genau in
den Blick zu nehmen.

Kerstin Radde-Antweiler: Ich stimme zu, dass Transformation ein nicht
unproblematischer Begriff ist. Neben Thomas‘ Überlegungen lassen sich
meines Erachtens noch drei weitere Aspekte nennen: Zunächst ist es auf‐
fällig, dass oftmals nicht der Wandel und die Dynamik, sondern eher
der Stillstand und die Nicht-Veränderlichkeit vorausgesetzt werden. Trans‐
formation müsste hier zunächst als Teil des normalen Wandels definiert
und operationalisiert werden. Darüber hinaus stellt sich ganz forschungs‐
pragmatisch die Frage, wie wir Transformationen in Bezug auf oder gar
durch digitale Kommunikationsmedien nachweisen können. Hierfür wür‐
den wir sozial-empirisch mindestens zwei Messzeitpunkte benötigen: Einen
vor der Einführung digitaler Kommunikationsmedien und einen nach der
Einführung – und am besten noch eine Messung zum Zeitpunkt der Einge‐
wöhnung. In der Regel liegen solche Studien kaum vor, in unserem Fall
müssten wir ja erst einmal Studien vor der Einführung des Segensroboters
BlessU-2 durchgeführt haben, um dann nach der Erhebung von Daten

Religion und Digitalisierung 393

https://doi.org/10.5771/9783748916154-385 - am 21.01.2026, 23:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748916154-385
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Transformationen feststellen zu können. Zumeist fokussiert die Forschung
auf einen Zeitpunkt, an dem sich schon die Kommunikationstechnologie
etabliert hat oder an dem sie eingeführt wird – wie in unserem Fallbeispiel.
Damit würde man aber lediglich die nachträgliche Interpretation der Situa‐
tion vorher durch die beteiligten Akteur:innen erheben können. Damit
hängt aber auch ein zweiter Aspekt zusammen: neben den notwendigen
Messzeitpunkten stellt sich die Frage, inwieweit digitale Medien monokau‐
sal Veränderungen bedingen. Wie in meinem Artikel (Radde-Antweiler
in diesem Buch) ausführlich dargelegt, gibt es dazu unterschiedliche For‐
schungsansätze: Während die Mediatisierungstheorie nach Hjarvard eine
Medienlogik voraussetzt, die Religion – wie auch andere Bereiche – trans‐
formiert (und letztlich auflösen kann) (Hjarvard, 2011), macht der Mediati‐
sierungsansatz von Krotz (Krotz, 2009) deutlich, dass Mediatisierung nur
ein Aspekt von Wandel (nicht Transformation!) sein kann. Daneben spie‐
len Prozesse wie Globalisierung, Individualisierung oder auch Ökonomi‐
sierung eine Rolle, die sich gegenseitig beeinflussen und bedingen. Insofern
ist es meines Erachtens schwierig, Transformationsprozesse nur aufgrund
einer veränderten Kommunikationstechnologie feststellen zu wollen.

Literatur

Fischer, Renate/Jarren, Otfried (2022), Autorität durch Kommunikation. Die Folgen
des dritten Strukturwandels der Öffentlichkeit auf die öffentliche Kommunikation
und die Autorität von Institutionen. In: Ilona Nord/Thomas Schlag (Hg.). Wer
hat die Autorität? Evangelische Kirche in der Dynamik neuer Institutionalisierungs‐
formen. Interdisziplinäre Perspektiven und praktisch-theologische Einschätzungen.
Leipzig, Evangelische Verlagsanstalt, 19–30.

Foerst, Anne (2004). God in the Machine. What Robots Teach us about Humanity and
God. London, Penguin.

Hepp, Andreas (2022). Agency, social relations, and order: Media sociology’s shift into
the digital. Communications 47(3), 470–493.

Hjarvard, Stig (2011). The mediatisation of religion: theorising religion, media and
social change. Culture and Religion, 12(2), 119–135.

Krotz, Friedrich (2009). Mediatization: A Concept with Which to Grasp Media and
Societal Change. In: Knut Lundby (Ed). Mediatization: Concept, Changes, Conse‐
quences. New York, Peter Lang, 21–40.

Klein, Mechthild (2019). E-Priester im Einsatz. Verfügbar unter https://www.deutschla
ndfunk.de/religion-in-japan-e-priester-im-einsatz-100.html.

Latour, Bruno (2005). Reassembling the Social: An Introduction to Actor-Network-
Theory. Oxford, Oxford University Press.

394 Thomas Schlag und Kerstin Radde-Antweiler

https://doi.org/10.5771/9783748916154-385 - am 21.01.2026, 23:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.deutschlandfunk.de/religion-in-japan-e-priester-im-einsatz-100.html
https://www.deutschlandfunk.de/religion-in-japan-e-priester-im-einsatz-100.html
https://doi.org/10.5771/9783748916154-385
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.deutschlandfunk.de/religion-in-japan-e-priester-im-einsatz-100.html
https://www.deutschlandfunk.de/religion-in-japan-e-priester-im-einsatz-100.html


Löffler, Diana/Hurtienne, Jörn/Nord, Ilona (2021). Blessing Robot BlessU-2: A Discur‐
sive Design Study to Understand the Implications of Social Robots in Religious
Contexts. International Journal of Social Robotics, (13/4), 569–586.

Luthe, Swantje/Nord, Ilona/Löffler, Diana/Hurtienne, Jörn (2019). Segensroboter
“BlessU-2”. Forschungsimpulse für die Praktische Theologie angesichts der Entwick‐
lung sozialer Roboter. Pastoraltheologie 108. 107–123.

Ohly, Lukas (2019). Ethik der Robotik und der Künstlichen Intelligenz. Berlin, Peter
Lang.

Poole, Eve (2024). Robot Souls. Programming in Humanity. Abingdon, CRC Press.
Puzio, Anna (2023). Robot Theology. On Theological Engagement with Robotics and

Religious Robots. In: Anna Puzio/Nicole Kunkel, Henrik Klinge (Hg.). Alexa, wie
hast du’s mit der Religion. Theologische Zugänge zu Technik und Künstlicher Intelli‐
genz. Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Schrape, Jan-Felix (2021). Digitale Transformation. Stuttgart, UTB.
Smith, Joshua K. (2022). Robot Theology. Old Questions through New Media. Eugene,

Wipf and Stock.

Religion und Digitalisierung 395

https://doi.org/10.5771/9783748916154-385 - am 21.01.2026, 23:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748916154-385
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748916154-385 - am 21.01.2026, 23:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748916154-385
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

	Einleitung
	1. Was ergeben sich aus diesem Fallbeispiel für spannende Fragen aus Sicht der Praktischen Theologie respektive Religionswissenschaft?
	2. Mit dem Segensroboter BlessU-2 stellt sich die Frage, ob und wenn ja, welche Handlungsmacht diese Kommunikationstechnologie besitzt. Wie würde man aus der jeweiligen Perspektive Handlungsmacht verstehen?
	3. Man hört öfter, dass digitale Medien Religion transformieren – wie würde man aus der jeweiligen Perspektive Transformationsprozesse untersuchen und verstehen?
	Literatur

