VI Der Gedanke des Ganzen und das
Bewusstsein der Spaltung

Folgen wir Heinz von Foerster, wissen wir im Augenblick der Wahrnehmung
zwar, dass wir etwas wahrnehmen, nicht aber, was." Fiir Gregory Bateson’ gilt
genau das Umgekehrte: Wir wissen einzig, was wir wahrnehmen, wéhrend uns
das Wie unserer Wahrnehmung verschlossen bleibt.” Wie man es auch wendet:
Wir sind wahrnehmenderweise entweder auf der Seite des Subjekts oder des Ob-
jekts — nie auf beiden zugleich.

Das hinzugedachte Ganze und das Umgreifende

Mit Kant sieht Karl Jaspers die Spaltung in Subjekt und Objekt als fiir unsere
Wahrmehmung und unser Denken bestimmend an. In der Subjekt-Objekt-Spal-
tung besteht die Grundstruktur des »Bewusstseins tiberhaupt«: Alles, was unse-
rem wahrnehmenden Bewusstsein vorkommt, erscheint uns in und kraft dieser
Spaltung. Unterscheiden wir uns auch in unserer Subjektivitit, so stimmen wir
doch als denkende Wesen strukturell in jener Spaltung iiberein.’ Wir wissen,
dass wir immer nur Erscheinendes wahrnehmen, uns Erscheinendes. Jaspers

1 Vgl. Heinz von Foerster im Gesprich mit Bernhard Porksen: Wahrheit ist die Erfin-
dung eines Liuigners, S. 21.

*  Gregory Bateson (1904-1980), anglo-amerikanischer Anthropologe, Linguist und
Psychologe.

2 Vgl. Gregory Bateson: Stil, Grazie und Information in der primitiven Kunst. In: Oko-
logie des Geistes. Anthropologische, psychologische, biologische und epistemologi-
sche Perspektiven. Frankfurt/M 1983, S. 193.

3 Vgl. Karl Jaspers: Kleine Schule des philosophischen Denkens. Miinchen 1974, S. 46;
sowie ders.: Die grolen Philosophen. Miinchen 2007, S. 433.

hittps://dol.org/10:14361/97838309436325-006 - am 14.02.20286, 16:44:17. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839436325-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

86 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

nennt es das »Grundwissen«. Wie mir klar ist, dass die mir erscheinende Wirk-
lichkeit nicht die Wirklichkeit im Ganzen sein kann, sehe ich mich selber wie
von auflen in die Welt gestellt. Die Einsicht in die Differenz von Erscheinung
und Wirklichkeit heifit »Metaphysik«, das Offenbarwerden meines In-der-Welt-
Seins »Existenz«. Diese ist die Erlebenswirklichkeit jener. Im Prozess des Den-
kens durchdringt das eine das andere.

Sobald ich mein Grundwissen um den Unterschied von Erscheinung und
Wirklichkeit auf meine eigene Wahrnehmung anzuwenden beginne, sehe ich
mich als Wahrnehmender vom Wahrgenommenen geschieden. Das Bewusstsein,
dass ich, wenn ich wahrnehme, Erscheinendes — mir Erscheinendes — wahrneh-
me, bringt mich, in einem néchsten Schritt, in eine Distanz zu mir selber: Ich be-
ginne, mich von »nirgendwog, in meiner Gedoppelt- bzw. Gespaltenheit, als kor-
perlich-geistig gemischtes Wesen, zu sehen. Und doch empfinde ich mich bei
allem als Ein- und Ganzheit, in dem Malle, wie ich, schon denkend, meine
Wahrmehmung lenke und in jedem Moment die operationale Geschlossenheit
meiner selbst sichere. Unwillkiirlich komplettiere ich das von mir Wahrgenom-
mene auf ein von mir hinzugedachtes Ganzes hin; ich kontextualisiere. Wenn
Denken heif3t, immer schon zu denken, so konstruiert jedes Denken bereits ein
Ganzes — derselben Ganzheit gemiB, als welche ich mich selber denkenderweise
vorfinde.

Wie jede neu erfahrene, von auBlen kommende Tatsache die Notwendigkeit
meiner eigenen Anpassung an sie in meinem Denken nach sich zieht, so erginze
ich das im und als Auflen Erfahrene je schon durch die inneren Vorstellungen,
die ich mitbringe.* Denkend fiige ich der Welt, in die ich mich gestellt finde, das
Ganze meines eigenen Denkens hinzu, das mich selbst in meiner Ganzheit, mei-
nem objektiven Selbst, vertritt. Mit seinem Begriff der »reinen Apperzeption«
zeigt Kant den Zusammenhang der Einheit eines Gedankens mit der Einheit der
ihn denkenden Person auf’ Da ich es bin, der denkt, und dieses Ich eine Ganz-
heit darstellt, kann ich gar nicht anders, als denkend aufs Ganze zu gehen. Ich
habe zum Ganzen meiner selbst gleichwohl keinen Erkenntniszugang. Genauso
wenig kann ich die Wirklichkeit im Ganzen erfassen. Das Ganze gibt es fiir mich
mithin nur in Form seines Gedachtseins durch mich, als eine innere Vorstellung,
der nichts AuBeres korreliert. Mit anderen Worten: Das Ganze, das ich denke, ist
immer nur das Ganze meines Denkens, das die Ganzheit meiner selbst in seiner

4 Vgl. Ernst Mach: Die Analyse der Empfindungen und das Verhéltnis des Physischen
zum Psychischen, S. 258f.

5 Vgl. Immanuel Kant: Kritik der reinen Vernunft. Transzendentale Asthetik § 16.
Werkausgabe Band 111, S. 136.

hittps://dol.org/10:14361/97838309436325-006 - am 14.02.20286, 16:44:17. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839436325-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DER GEDANKE DES GANZEN UND DAS BEWUSSTSEIN DER SPALTUNG | 87

operationalen Geschlossenheit vorldufig-vorlaufend vertritt. Von daher auch
kann mir die Welt als Ganzes nicht zum Gegenstand des Denkens werden. Ich
weill mich und die Dinge, die ich wahrnehme, immer nur in der Welt. Die Welt
als Einheit ihres Gegenstands, als zu denkende Ganzheit, ist und bleibt eine —
meine — Idee.’

Unauthorlich denke ich den Gedanken des Ganzen und komme doch den-
kend nie bei ihm an. Genauso wenig reicht mein subjektives je an mein objekti-
ves Selbst — ich selber an die Moglichkeiten meiner selbst — heran. Ich denke auf
etwas hin, von dem ich weil}, dass ihm nichts Reales entspricht, wihrend es mir
doch zugleich das Allerwirklichste ist. So nimmt mich der Gedanke des Ganzen
vollkommen in Anspruch. Er bestimmt, als von mir ausgehende Kontextualisie-
rung, mein Gefiihl fiir die Heilheit meiner Welt und meines Lebens, sodass ich,
wo ich nicht auf die Integritdt des von mir gedachten Ganzen vertrauen kann,
mich als denkende und fithlende Person demoralisiert fithlen muss.

Was dem Denken ein Integral ist meiner Wahrnehmung ein Nichts. Ich weil,
dass ich denkend ein Ganzes voraussetze, das meine Sinne nie und nirgends zu
Gesicht bekommen. Dieser Widerspruch bestimmt mein Verhéltnis zur Welt:
Inmitten des Erscheinenden, das mich bedréngt, bleibe ich in der Tiefe unberiihrt
von ihm. Das kann so weit gehen, dass mir die erscheinende Welt {iberhaupt als
null und nichtig erscheint. Es ist der Akosmismus der mir eigenen Innerlichkeit,
der die Wirklichkeit um mich herum zu entwirklichen vermag, wie er mich dazu
befdhigt, per Blick von »nirgendwo« auf die Welt und mich selber zu schauen,
d.h. mir mein eigenes In-der-Welt-Sein wie fremd vor Augen zu stellen; eine
Selbst- und Weltbefremdung zugleich, die mich gleichsam natiirlicherweise exis-
tenzphilosophisch — mit Richard Avenarius zu sprechen: »prinzipialkoordina-
tiv’ — denken lasst, auf eine Weise, woriiber ich mein In-der-Welt-Sein sowohl
innerlich »fiille«, als auch duflerlich »durchziehe«.

»Denken« ist eine Operation, die aus dem akosmischen Vorbehalt meines
Inneren gegeniiber dem duBerlich Erscheinenden hervorgeht. Ein Vorbehalt, der
grundlegend ist fiir meinen Selbstbegriff als Person. So ist mein Personsein dar-
iiber definiert, dass ich mich von allem unterschieden weil3, noch von mir selber.
Denkend wende ich mein Unterschiedensein von allem auf alles, was mir begeg-
net, operativ an; ich suche das Erscheinende, von dem ich mich getrennt weiB,
auf jenes Ganze hin zu tiberbriicken, das ich von mir aus, kontextualisierend, an
die Welt herantrage. Was aber befahigt mich dazu? Es muss, so sagt mir die In-
tuition meines Denkens, dasselbe sein, das macht, dass es mir etwas erscheint.

6 Vgl. Karl Jaspers: Von der Wahrheit, S. 48.
7 Vgl Richard Avenarius: Der menschliche Weltbegriff, S. 92f.

hittps://dol.org/10:14361/97838309436325-006 - am 14.02.20286, 16:44:17. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839436325-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

88 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

Eben darin besteht der jasperssche Gedanke des »Umgreifenden«. Nicht nur,
dass dieses die Erscheinungen auf ein unsichtbares, undenkbares Ganzes hin zu-
sammenhilt; es hilt mich selber zusammen. Mein eigenes Denken ist bereits ei-
ne Weise, wie sich das mich Umgreifende in mir zutrdgt. Mein Denken umgreift,
wovon es selbst umgriffen ist, nimmt seine Fahigkeit zu umgreifen als Symptom
eigenen Umgriffenseins.’ Das Umgreifende ist, so verstanden, Bedingung der
Moglichkeit von Denken iiberhaupt. Danach vollzieht das Denken, wovon es
umgriffen ist, nur nach: Meinen denkenden Ausgang von der mich bestimmen-
den Differenz von Innen und Aulen nehmend, folge ich dem mich Umgreifen-
den in meiner Suche nach dem Dritten von Innen und Aufen.

So wenig ich das mich Umgreifende irgendwo antréfe, so wenig kann ich
mich als Denkender vom Erscheinenden und meinen eigenen Wahrnehmungen
16sen. Auch wenn ich weil}, dass die Erscheinungen nicht das sind, wovon sie
Erscheinungen sind, komme ich doch nicht aus der Subjekt-Objekt-Spaltung als
Grundstruktur meiner Bewusstheit heraus. Ich muss weiter mit dem vorliebneh-
men, was meine Wahrnehmungen hier, die Erscheinungen dort meinem Denken
als »Material< bieten. Wéhrend ich denkend aufs Ganze gehe, sehe ich mich bei
alldem in der Subjekt-Objekt-Spaltung meiner Bewusstheit gefangen. Immer
aufs Neue entwirklicht mein Denken die mir gegebene duere Wirklichkeit, in-
dem es mir die Welt als erscheinende, mir erscheinende, wie fremd vor Augen
fuhrt. Zugleich gewinne ich dariiber die Welt zuriick, in der Einsicht, dass sie
zwar Erscheinung, aber nicht Schein, sondern in ihrem Erscheinen unerkennbare
Realitiit ist.” Ebenso gilt das Umgekehrte: Ich kann nicht anders, als mein Be-
wusstsein als eines, mich selbst als Einheit zu erfahren, wihrend ich gleichzeitig
weil3, dass sich diese, dass sich jede Einheit erst im Durchlauf einer Spaltung,
die allem, auch mir selber, unvordenklich zugrunde liegt, systemisch herstellt.

Zweckrationalitat und Metakontext

Gregory Bateson fasst den Geist als ein integriertes Netzwerk auf, in dem das
einzelne Bewusstsein einen Bogen (eine »kurze Wahrnehmung« im Sinne Leib-
niz') beschreibt, der auf einen groBeren Kreislauf verweist. Weder konnen wir di-
rekt dieses Netzwerk denken, ohne unter der Hand seinen integrativen Charakter
zu leugnen, noch kénnen wir uns bloB auf unsere eigene Zweckrationalitit zu-

8 Vgl. Karl Jaspers: Der philosophische Glaube. Miinchen 1963, S. 21.
9 Vgl . ebd, S.47.

hittps://dol.org/10:14361/97838309436325-006 - am 14.02.20286, 16:44:17. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839436325-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DER GEDANKE DES GANZEN UND DAS BEWUSSTSEIN DER SPALTUNG | 89

riickziehen.'” Wir kommen nicht umhin, ein unser eigenen Rationalitit voraus-
gehendes Sinn-Ganzes vorauszusetzen. Sinn voraussetzend schaffe ich ihn ge-
wisserweise erst. Aber ich erschaffe nicht den Sinn von Sinn; den setze ich ge-
nauso voraus, wie ich denkend bereits denke. Schon indem ich zu reden beginne,
setze ich eine Sinnhaftigkeit des zu Sagenden unausgesprochen voraus. Ohne ihn
vorauszusetzen, wiirde ich gar nicht beginnen kénnen zu reden. Auf der anderen
Seite heiit dies: Was ich sage, ist nie der Sinn selbst, weswegen ich etwas sage.
Der Sinn, weswegen ich etwas sage, liegt meiner Aussage, als Konstituens, un-
ausgesprochen zugrunde. Um diesen zugrunde liegenden Sinn auszusagen,
brauchte es einen neuen Satz, der wiederum, warum er gesagt wird, nicht sagt.
Jeder Satz schiebt auf, zu sagen, warum er gesagt worden ist. So wird immer et-
was zu sagen iibrig bleiben."

Insofern dem Sinn des von mir Gedachten und Gesagten seinerseits ein Sinn
vorausgeht, der sich nicht schon im Gedacht- und Gesagtwerden erschlieft, ist
bloBe Zweckrationalitit ein Ding der Unmdglichkeit, d.h. zerstorerisch. Sie ent-
fremdet mich meines mir eigenen Vorausseins, der Ahnung umfénglicherer,
mich umgreifender Kreisldufe, aus der ich meine Zwecke herausschneide und
vom Ganzen zu meinem Nutzen isoliere.” Ebendies aber charakterisiert, so De-
leuze, den sogenannten gesunden Menschenverstand. In seiner einbahnstraflen-
haften Ausrichtung auf einen pragmatischen — der schieren Selbstbehauptung des
jeweils Denkenden geschuldeten — Zweck, seinem Reduktionismus des Komple-
xen aufs willentlich Vereinfachte, erweist er sich gleichsam als entropisches Ge-
schehen im Denken selbst.”’ Zweckrational denkend erniedrige ich denkend das
Denken, indem ich mich dem mich Umgreifenden, das mich tiberhaupt erst den-
ken ldsst, aktiv verschlie3e.

Andererseits kénnen wir nicht vermeiden, uns Zwecke zu setzen. Anders
wiirden wir nie zum Handeln kommen. Auch im Denken koénnen wir uns nie
ganz von unserem Selbsterhaltungswillen freimachen; noch wo wir uns unserem
objektiven Selbst anzundhern suchen, machen wir dies doch mithilfe unseres
subjektiven, strukturdeterminierten Selbst. Menschliche Individualitét stellt, so
verstanden, eine unumgéngliche Verdrehung der systemischen Natur des Men-
schen als lebenden Organismus dar.'* Zweckrationales Denken triigt diese Ver-

10 Vgl. Gregory Bateson: Stil, Grazie und Information in der primitiven Kunst. A.a.O.,
S. 203.

11 Vgl. Gilles Deleuze: Logik des Sinns, S. 48.

12 Vgl. Gregory Bateson: Stil, Grazie und Information in der primitiven Kunst, S. 204.

13 Vgl. Gilles Deleuze: Logik des Sinns, S. 101ff.

14 Vgl. Gregory Bateson: Kybernetische Erklarung. A.a.O., S. 559.

hittps://dol.org/10:14361/97838309436325-006 - am 14.02.20286, 16:44:17. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839436325-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

90 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

drehung indes eigenméchtig in unsere Umwelt hinein, zwingt ihr eine kiinstliche,
von uns selbst intendierte, manipulative Geradlinigkeit auf. Nicht nur also, dass
sich unsere Aufmerksamkeit von dem uns Umgreifenden 16st; nicht nur auch,
dass sich unser Denken von der Bedingung seiner eigenen Moglichkeit trennt'” —
wir trennen uns im Denken von uns selber als schon, d.h. schon so Denkende.

Zweckgerichtetes Denken und Handeln teilen wir mit allen Lebewesen. Nur
eben, dass wir einerseits diese Zwecke selber kreieren, uns andererseits von ih-
nen zu distanzieren vermdgen: Wir konnen unsere partikularen Zwecke noch
einmal, zweckfrei, vor dem Horizont eines allgemein Zweckdienlichen, reflek-
tieren. Verdreht, wie wir sind, konnen wir uns dem, was wir zweckrationell aus-
blenden, im Nachgang wieder zuwenden; wir konnen umkehren, lernen. Wider-
streiten wir auch als Teil eines GroBleren noch diesem, so konnen wir doch
diesen Widerspruch unserem Bewusstsein zugénglich machen. Kraft dieses Be-
wusstseins sind wir mehr als jedes Ganze, dessen Teil wir auch sein mogen. Wir
sind Personen, die als solche in kein Ganzes integrierbar sind. Wir sind fiir uns
selber Ganzheiten — wenn auch auf die eigensinnig-verdrehte Weise endlicher
Individuen.'®

So vermogen wir uns immer wieder denkend von den Deformationen unseres
zweckrationalen Denkens freizumachen. Wie ein Triaumer, der weil3, dass er
traumt, bereits seinem Erwachen entgegentrdumt, finden wir in jedem Kontext,
in dem wir uns gerade vorfinden (und den wir uns in unserer Zweckrationalitét
kinstlich einengen), zugleich einen Metakontext vor, der den augenblicklichen
Kontext umgreift. Mit jedem ausgemachten Metakontext tut sich eine unendliche
Reihe moglicher Kontexte auf. Wobei durchaus Inkonsistenz und Widerspruch
zwischen Kontext und Metakontext herrschen kann — was wiederum ein neuerli-
cher Anlass zu denken, zu lernen ist.” Im Alltag zeigt sich dies an unserer
schlichten Fahigkeit, Mitteilungen, die uns erreichen, intuitiv zu deuten, d.h. das
jeweilige Verhiltnis von Ausgesprochenem und Unausgesprochenem, Konkre-
tem und Metaphorischem, kommunikativem Pragma und metakommunikativem
Rahmen zu erspﬁren.18

15 Vgl. ders.: Auswirkungen bewusster Zwecksetzung auf die menschliche Anpassung.
A.a.0.,S. 572

16 Vgl. Vgl. Robert Spaemann: Personen, S. 47 und 108.

17 Vgl. Gregory Bateson: Minimalanforderungen fiir eine Theorie der Schizophrenie.
A.a.O,S.322.

18 Vgl. ders. (zusammen mit Don D. Jackson, Jay Haley und John H. Weakland): Vor-

studien zu einer Theorie der Schizophrenie. A.a.O., S. 273.

hittps://dol.org/10:14361/97838309436325-006 - am 14.02.20286, 16:44:17. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839436325-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DER GEDANKE DES GANZEN UND DAS BEWUSSTSEIN DER SPALTUNG | 91

Wirklichkeit als Widerstand 2

Denkend geht mir auf, dass ich bereits denke. Ich verspite mich gegeniiber mei-
nem eigenen Denken, folge meinem Voraussein. Wer bin »ich< nun: der sich vor-
aus ist oder der sich folgt? Genau hier, in dieser Differenz, hat Denken statt.
Denken ist wie AugenschlieBen — Selbstvergessenheit in Vollzug. So auch
kommt es, dass ich, wenn ich denke, vergesse, dass ich denke. Denken, als Wei-
se, dem eigenen Voraussein nachzufolgen, stellt nicht nur ein inneres Handeln,
sondern einen Modus der Existenz dar. Existierend verbinde ich mein Jetzt mit
der Erinnerung an das, was ich bis jetzt war, und konstruiere so, aus der Diffe-
renz zu mir selber, mein Ich. Umgekehrt verbinde ich dasselbe Jetzt mit meiner
eigenen Zukunft, dem, was ich noch nicht bin, aber wohin ich mich wiinsche. Ich
6ffne mein Ich auf sein — mein — eigenes Voraussein hin. Ich tue das eine wie
das andere in jedem Augenblick. Die Aufgabe philosophischer Reflexion besteht
darin, mir aus der Blindheit dieses Vorgangs herauszuhelfen, mir selber zu erkla-
ren, was ich je schon, unaufhorlich und notwendigerweise, tue."’

So sehr Denken nicht nur inneres Handeln, sondern, nach Avinarius, prinzi-
pialkoordinativer Modus meines (denkenden) Existenzvollzuges ist, so leite und
forme ich nicht nur mein Inneres, sondern werde meiner, meta-reflexiv, als Teil-
habender eines mich Umgreifenden inne. Kraft dieser Teilhabe koordiniere ich
den Zeit-Raum meiner Existenz. Ich entwerfe mich in meiner eigenen Zukiinftig-
keit. Wéhrend ich, mir nachfolgend, mit meinen eigenen Entwiirfen Schritt zu
halten versuche, stoB3e ich statt ins Unbegrenzte auf einen absoluten Widerstand:
Wirklichkeit. Gerade mein Sinn fir Mogliches fiihrt mir die Spezifik meiner
Existenz, die Endlichkeit aller Dinge, meine eigene Sterblichkeit vor Augen —
dass ich nicht unendlich Zeit habe.

Meine Lebenszeit: Das sind die Innen-AuBlen-Differenzen, die zu bewéltigen
vor mir liegen. Das ist der eine, existenzielle Aspekt der mir widerstehenden
Wirklichkeit. Der andere ist transzendentaler Natur. Danach vermittelt sich mir
der absolute Widerstand der Wirklichkeit tiber die von mir grundsitzlich ge-
wusste Differenz von Wirklichkeit und erscheinender Wirklichkeit. Was fiir die
duflere Wirklichkeit gilt, gilt auch fiir unsere innere. So geht es, nach Freud,
nicht darum, was uns ein Traum zu >sagen< hat; er isz ja nicht das gesuchte Un-
bewusste. Die Funktion des Traumgeschehens besteht, im Gegenteil, darin, uns
von diesem wegzufithren. Um den Traum auf das im Traumgeschehen versteckte
Unbewusste hinzudeuten, miissen wir hinter seine Erzéhlung kommen, zu dem
Warum, um dessentwillen der Traum geschieht und zugleich von diesem ver-

19 Vgl. Alfred North Whitehead: Denkweisen. Frankfurt/M. 2001, S. 198.

hittps://dol.org/10:14361/97838309436325-006 - am 14.02.20286, 16:44:17. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839436325-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

92 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

deckt wird. Um dahinterzukommen, miissen wir uns in den Unterschied zwi-
schen dem manifesten Trauminhalt (Auflen) und den latenten Traumgedanken
(Innen) hineinbegeben.* Dasselbe gilt von den Phobien, deren Funktion ja gera-
de in ihren Gegenbesetzungen liegt, darin, dass sich der neurotisch Angstliche
iiber eine punktuelle Furcht, auf die er fixiert ist, vor einem wahrhaft Gefiirchte-
ten verschanzt. Die Phobie lenkt von diesem gerade ab — wie die Fassade des
Traumgeschehens von den ihm zugrunde liegenden Traumgedanken.”'

So sehr die Welt erscheint, so wenig zeigt sie sich als sie selbst: Das Er-
scheinende verbirgt sich in seinem Erscheinen. Das Phanomen der Erscheinung
selbst bleibt unbegreifbar.” In gleicher Weise bleibe ich wahrnehmend vom
Wahrgenommenen ausgeschlossen. Was ist weil3, ist nur, dass, wie mir die Welt
erscheint, der Art entspricht, wie ich sie wahrnehme. Ich weil3 aber nicht, wovon
die Erscheinungen Erscheinungen sind. Und doch muss ich vom je Erscheinen-
den ausgehen, mich an meine Wahrnehmungen halten, wéihrend ich, was ich
wahrnehme, nicht schon fiir wahr, was mir erscheint, nicht fiir die Wirklichkeit
selbst nehmen kann. Wie soll ich aber dann Wirklichkeit begreifen? Eben: als
Widerstand gegen mich, angesichts dessen ich mich gezwungen sehe, tiber mei-
ne eigenen Wahrnehmungen hinaus-, in mich selbst hineinzugehen, zu denken.
Denkend richte ich meinen Fokus, aus dem Akosmismus meines Inneren heraus,
auf ein Jenseits der erscheinenden Wirklichkeit. Ich selbst sinne ihr, analog zu
meinem inneren Akosmismus, dieses Jenseits in Form ihrer Unfassbarkeit fiir
mich an. Aber noch dabei gehe ich von Erscheinendem, meiner eigenen Wahr-
nehmung aus — um wieder neu hinter sie kommen zu wollen. Schon um meiner
eigenen Selbstiibereinstimmung willen konfrontiere ich mich dem Unfassbar-
Widerstindigen von Wirklichkeit. Auf der anderen Seite entwickle ich an dem,
was mir widersteht, mein Gefiihl fiir seine Bedeutsamkeit fiir mich als etwas,
von dem ich mich selber getrennt weif3.

In dem, was mir drauflen als bedeutsam erscheint, begegne ich der Vorent-
schiedenheit meiner Aufmerksamkeit: Warum nehme ich wahr, wie ich wahr-
nehme, warum dieses und nicht anderes? Ich kann es nicht sagen, genauso we-
nig, wie ich sagen kann, warum ich dieser bin und kein anderer. Meine Wahr-
nehmung ist strukturdeterminiert wie ich selber. Ich erlebe mich in den Grenzen
meiner Strukturdeterminiertheit, aber nicht diese selbst; daran hindert mich mein

20 Vgl. Sigmund Freud: Vorlesungen zur Einfiihrung in die Psychoanalyse. 7. Vorle-
sung: Manifester Trauminhalt und latente Traumgedanken. A.a.O., S. 129 und 134.

21 Vgl. ders.: 25. Vorlesung: Die Angst. A.a.O., S. 396.

22 Vgl. Hellmuth Plessner: Die Stufen des Organischen und der Mensch. In: Gesammelte
Schriften IV. Frankfurt/M. 1981, S. 81.

hittps://dol.org/10:14361/97838309436325-006 - am 14.02.20286, 16:44:17. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839436325-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DER GEDANKE DES GANZEN UND DAS BEWUSSTSEIN DER SPALTUNG | 93

Selbsterleben als Ein- und Ganzheit. Alles, was ich au3erhalb meiner zu verste-
hen suchen werde, werde ich im Zusammenhang des gedachten und empfunde-
nen Ganzen, das ich fiir mich selber bin, zu verstehen versuchen. Zugleich stort
mich etwas, das ich drauflen als bedeutsam wahrnehme, aus diesem Gefiihl der
Ganzheit auf. Es zeigt mir, dass ich nie ganz verstehe, dass ich selber, wiewohl
ich mich als ganz, ldngst nicht als fertig empfinde: Ich bin nicht das Ich, das ich
zu haben meine.

Das sich selbst unterbrechende Denken und Sprache als
Verbindendes von Innen und AuBen

Alles Wissen beruht auf dem Grundwissen um das Erscheinen der Wirklichkeit.
Dieses Grundwissen wiederum beruht auf der Subjekt-Objekt-Spaltung als Kon-
stituens des Bewusstseins tiberhaupt. Wissen ist, wie Denken, ein Modus der
Existenz: Meine Art zu wissen ist nicht zu trennen von meiner Art zu sein, ich
selbst zu sein. Ich sehe mich mit einer Wirklichkeit konfrontiert, von der ich
weil3, dass, in dem Mal3e, wie ich von ihr unterschieden bin, sic meinem Ver-
stindnis von ihr widersteht. Aus diesem doppelten Wissen heraus kooperiere ich
mit ihr. Indem ich die sich mir hier und jetzt bietende Differenz von Innen und
Aul3en absolviere, leiste ich dem Widerstand der Wirklichkeit Tribut.

Mein Streben nach Objektivitit stellt eine Form dieser Absolvenz dar. Es ist
jedoch selbst nichts Objektives, sondern in meiner Subjektivitdt fundiert; ihm
liegt die Entscheidung eines Subjekts zugrunde, von sich selber abzusehen: Ich
ziele eine Metaebene an, von der her ich sowohl meine Fixierung aufs unmittel-
bar Wahrnehmbare als auch meinen Zweifel an meiner eigenen Wahrnehmung
tiberwinde, mich mithin in einen doppelten Abstand zur bedachten Sache und
mir selber bringe. Ist einerseits meine Art, die Dinge zu sehen, an mich und mei-
ne Weise, ich selbst zu sein, gebunden, so ist andererseits noch das personlichste
Wissen Wissen von etwas; es ist relationales Wissen. Dieses wird mir als Wis-
sendem nie zum Eigentum — es sei denn im Wahn. Damit aber horte es auf, Wis-
sen von etwas zu sein, von dem ich, als Bewusstseinswesen, strukturell getrennt
bin.

Selbst mein Wissen von mir ist relationaler Art, woriiber ich in mir von mir
weg zu mir zuriickstrebe. So lerne ich mich selber immer erst noch kennen. Den
Weg weist mein Denken, das zum einen meine Wahrnehmungen regelt (den von
mir und meiner Strukturdeterminiertheit vorgegebenen Soll-Wert meiner Wiin-
sche und Zwecksetzungen vorgibt), wihrend es bereits von meinen Wahrneh-
mungen >geflittert« wird (von ihnen die gegebenen Ist-Werte empfingt). Derart

hittps://dol.org/10:14361/97838309436325-006 - am 14.02.20286, 16:44:17. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839436325-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

94 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

folge ich denkend meinem mir selbst nicht durchsichtigen Voraussein: Ich denke
auf ein Ganzes hin, das ich mit mir selbst schon mitbringe. Das Ganze, auf das
ich hindenke, ist in seiner monadischen Spezifik strukturdeterminiert wie ich
selber. Dies wissend, finde ich nicht einmal an meinem eigenen Denken Gentige.
Damit hort mein Denken auf, »meines¢, d.h. Ausfluss und Reflex meiner Struk-
turdeterminiertheit zu sein, und wird zu Selbstreflexion, woriiber sich mein Den-
ken selbst ins Wort fallt.

Scholastisches Denken unterscheidet zwischen »intentio recta« und »intentio
obliqua, intuitiv-spontanem und sich selbst bedenkendem Denken.” Wie ich je
schon auf meine eigene, strukturdeterminierte Weise denke, gewinne ich erst
dartiber, dass ich mein eigenes Denken reflektiere, als Denkender Distanz zu
mir. Bewerkstelligt mein Denken auch die operationale Geschlossenheit meiner
selbst als so Denkender, so sieht sich mein Denken zugleich, sich selbst reflek-
tierend, von diesem Dienst korrumpiert: Es gebart Selbsttauschungen, die, gera-
de in dem Malle, wie sie mich mit mir eins sein lassen, auf Dauer meinen Selbst-
erhalt hintertreiben.

Ich merke, dass ich aus einem Inneren heraus agiere, ohne zu hinterfragen,
was mich eigentlich zum Agieren bringt. So wird mir die Fraglosigkeit meines
Inneren selber fragwiirdig. Dass es mir fragwiirdig wird, ist ein Zeichen dafiir,
dass ich aus mir herausgegangen sein muss. Aber ich bin nicht aulerhalb meiner;
das AuBerhalb, in das ich mich begebe, ist meinem Inneren als Sich-voraus-Sein
immanent. So verstanden kann ich mich im Herausgang aus mir auch nicht ver-
lieren. Lebende Systeme verfiigen tiber ein Systemgedéchtnis ihrer Ausgangsbe-
dingungen. Aus Griinden unserer Fortentwicklung, gerade dann, wenn diese von
auflen behindert wird, wenden wir uns immer neu unseren Urspriingen zu. Wir
krebsen nicht blof3 zuriick, sondern bewahren noch in unserem Scheitern ein
Wissen um den von uns gegangenen Weg.>* So kénnen wir ihn unter giinstigeren
Bedingungen neu gehen — sei es auch Generationen spéter.

Noch wo wir aus uns herausgehen, nehmen wir also unser Inneres mit. Da-
von zeugt unser Selbstausdruck als Manifestation unseres individuellen Geistes,
der nicht durch unsere eigene Haut begrenzt ist, sondern mit unseren Entdufle-
rungen mitgeht, ihnen innerlich bleibt.” Triger des Geistes ist Sprache: Mich
ausdriickend, spreche ich Inneres aus, bringe es vors Auflen. Ich arbeite dem be-
reits vor, wenn ich in mir einen Denkprozess zum Abschluss eines aussagbaren
Gedankens bringe; indem ich ihn ausspreche, exponiere ich, was ich denke, nicht

23 Vgl. Robert Spaemann: Personen, S. 113 und 215.
24 Vgl. Erich Jantsch: Die Selbstorganisation des Universums, S. 38 und 86.
25 Vgl. Gregory Bateson: Form, Substanz und Differenz. A.a.O., S. 583 und 593.

hittps://dol.org/10:14361/97838309436325-006 - am 14.02.20286, 16:44:17. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839436325-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DER GEDANKE DES GANZEN UND DAS BEWUSSTSEIN DER SPALTUNG | 95

nur vor den Anderen, sondern ebenso vor mir selber. Am Ausgesprochenen fin-
det mein denkendes Voraussein sowohl Halt als auch sein Korrektiv; der ausge-
sagte Gedanke setzt dem Denken eine vorldufige Grenze, an der er sich sammelt,
um neuerlich anzuheben.

Etwas dréingt, iibers Aulen vermittelt, in mir. Bevor ich mich selbst artikulie-
ren kann, fithle ich mich schon von etwas oder jemandem angesprochen. Ich be-
ginne, was in mir dringt, mit dem, was mich auflen anspricht, zu verbinden. Die
Verbundenheit des einen mit dem anderen legt jeweils fest, was ich zu sagen ha-
be. Nach Ausdruck suchend, suche ich, durch die mich bestimmende Differenz
von Innen und AufBlen hindurchgehend, ein Verbindendes von Auflen und Innen
zu ermitteln, das mich aus meiner UmschlieBung durch sie herausfiihrt. Die Er-
mittlung findet in und als Sprache statt; diese umfasst und durchdringt mich,
tragt mein Denken, begleitet mein Fiihlen, hdlt mich als Person zusammen. Ich
kann mich mir nicht au8erhalb meiner Sprache vorstellen. Ich wére wie aus der
Welt gefallen. Nicht nur, dass Sprache mich umfasst und durchdringt; sie biirgt
im Letzten fiir die Einheit der Wirklichkeit, die Verbundenheit von Innen und
Auflen in deren Differenz. Wire mein Inneres nicht schon sprachformig, konnte
es sich mit nichts, keinem Auflen, verbinden. Keine Wahrnehmung bliebe haf-
ten; es gidbe keine Wahrnehmung — nur Reizungen meiner Sinne, die keinerlei
Eindriicke hinterlassen. Ich wire vollstindig dem Erscheinen der Wirklichkeit
ausgeliefert: Eine Erscheinung 16ste blo die vorige ab. Es gidbe keine Vergan-
genheit, keine Zukunft; ich wiirde nichts erinnern, nichts erahnen, nichts vermis-
sen.

Ich verstehe AuBeres nur vermittels meines Selbstverhiltnisses; umgekehrt
verstehe ich selbst mich nur tiber den Umweg des Aullen. Wéhrend ich, um es zu
verstehen, ihm sozusagen mein Inneres leihen muss®®, transformiert die Sprach-
formigkeit meines Inneren das im Auflen Wahrgenommene in etwas mich >An-
sprechendes<. Wenn ich meinerseits etwas ausspreche: Spreche ich nun etwas
oder mich aus? So oder so vermittelt das ausgesprochene Wort zwischen der Sa-
che, die ich ausspreche, und mir, der ich sie ausspreche; es vermittelt zwischen
beidem anlésslich etwas, das mich von auflen her anspricht, wihrend ich schon
selbst, mir voraus, aus mir herausdriange.

Mit jedem Wort, das ich auf etwas oder jemanden hin ausspreche, erhellen
sich mir die Beziige und Determinationen, in denen ich stehe. Ich habe nicht die
Wahl, dies oder jenes auszusagen. Ich gehe Verbindungen ein, die auf Wahlen
beruhen, die ich ldngst aufgrund meiner strukturdeterminierten Wahrnehmungen

26 Siehe in diesem Zusammenhang auch Richard Avenarius: Der menschliche Weltbe-
griff, S. 44f.

hittps://dol.org/10:14361/97838309436325-006 - am 14.02.20286, 16:44:17. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839436325-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

96 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

getroffen habe. Auf der anderen Seite kann ich mich nicht auf mein Sosein mit-
samt seinen Wahrnehmungsreflexen — meinen Petites Perceptions — zuriickzie-
hen. Ich muss lernen, meine (kurzen) Wahrnehmungen auf mich als Wahrneh-
menden hin zu reflektieren, d.h. zu verldngern. Folglich ist, was ich ausspreche,
nicht bloB eine Reaktion auf ein Angesprochenwerden von auflen; es ist eine von
mir selbst ausgehende Aktion, woriiber ich mir und den Anderen verspreche, mir
selber nachzufolgen: zu tun, was ich sage, Wort zu halten. Erst dariiber erweise
ich mich Anderen wie mir selbst gegeniiber als integer, als jemand, der im
Durchgang der ihn bestimmenden Innen-Aufen-Differenz in dem MalBe als er
selbst wiedererkennbar ist, wie er die Differenz auf selbstbestimmte Weise
durchlauft.

Inneres und kommunikatives Handeln

Als Wesen, die sich unaufhérlich ausdriicken — dann noch, wenn sie achselzu-
ckend oder kopfschiittelnd signalisieren, sich nicht duflern zu wollen —, setzen
wir uns ebenso unaufhdrlich der Wahrnehmung der Anderen aus, und sei es,
dass wir, auch wenn wir von niemandem gesehen werden, uns dennoch gesehen
fiihlen. Wir sind nicht nur in der Lage, sondern auch in der Gefahr, uns mit den
Augen der Anderen zu sehen. Gewissermaflen sehen wir uns mit deren Augen,
bevor sie es selbst tun, ja, bevor wir uns mit unseren eigenen Augen zu sehen
lernen: Nicht nur, dass das Du dem Ich vorausgeht, sich dieses erst an jenem,
ihm antwortend, herausbildet; es ist im Ich selbst, als Differenz zu sich selber,
voranwesend.

Einander unsere Gedanken duflernd, zeigen wir uns in unserem Angewie-
sensein aufeinander. Kommunizierend erdffnen wir Zwischenrdume erwarteter
Feedbacks, tiber die wir bewusst oder unbewusst, konsensual oder polemisch,
am Anderen Halt suchen. Per Kommunikation erschaffen wir aus dem Moment
heraus einen Kontext, der uns soziale An- und Eingebundenheit sichert. Dieses
jedoch immer nur unausgesprochen bzw. indirekt: Soziale Bediirftigkeit demen-
tiert zugleich jedwede Kommunikation. Letztlich geht es in der Kommunikation
nicht um Ich und Du, sondern um ein Drittes, das Ich und Du verbindet. Dieses
Verbindende wird weniger durch Kommunikation hergestellt, als dass diese je-
nes in seiner Voranwesenheit beglaubigt. Um der Erfahrung eben dieses voran-
wesend Verbindenden willen gehen wir aus uns heraus. Jeder gelangt dorthin in-
des nur im Selbstdurchgang — im Durchgang der ihn, innen wie auflen,
bestimmenden Differenz von Innen und AuBlen. Nur dartiber und eben nicht blof3

hittps://dol.org/10:14361/97838309436325-006 - am 14.02.20286, 16:44:17. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839436325-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DER GEDANKE DES GANZEN UND DAS BEWUSSTSEIN DER SPALTUNG | 97

qua gegenseitiger Abhéngigkeit mache ich mich dem Anderen annehm- und
nachvollziehbar.

Was mich anhéilt, mich den Anderen und dariiber mir verstindlich zu ma-
chen, ist, mich — akosmisch — von allem, noch von mir selber, unterschieden zu
wissen. Es ist dieses Wissen, das mich nach auflen wie nach innen kommunizie-
ren ldsst: nach auflen, indem ich die Bestitigung einhole, dass ich mich tiber alle
Vereinzelung hinweg dem Anderen verstindlich machen kann; nach innen, in-
dem ich selber nach Anlédssen zu Selbstzweifeln suche, ohne fiirchten zu miissen,
mir in ihnen — mir selber — verloren zu gehen. Am Beispiel Prousts beschreibt
Deleuze diese Art Wissen als Wirken einer absoluten Differenz in uns, die die
Essenz unserer selbst darstellt’” — insofern, als sie das Vermogen bereitstellt, mit
dem Ausdruck unserer selbst die Welt, die wir vorfinden, darin einzubezichen,
wie sie uns selbst, umgekehrt, nur iiber den Umweg einer Beziehung zu etwas,
das wir nicht schon selber sind, haben< 14sst.

Ich selber stelle, als objektives Selbst, nicht nur eine Perspektive auf diese
Welt, sondern eine Perspektive dieser Welt selbst dar. Ich »binc¢ ihre Perspektive,
wie sie meine Perspektive »ist« — eine Monade, die in sich die ganze Welt ein-
schliet, wahrend sich dieselbe Welt in der einen, in sich begrenzten, individuel-
len Monade, die ich bin, auf ebenso einzigartige Weise perspektivisch kundtut.”®
Wir driicken die Welt von einem Blickpunkt auflerhalb ihrer aus, der zugleich
ganz und gar unser Inneres ausfiillt. So verstanden stellt die Essenz, die wir in
Gestalt unserer Unterschiedenheit von allem, noch von uns selber, verkorpern,
nicht nur unser jeweiliges individuelles Vermogen dar. Sie macht vielmehr, dass
wir uns — weiter — individuieren.

Von allem, noch von mir selber, unterschieden, trete ich aus mir heraus vor
die Augen der Anderen. Mich ihnen gegeniiber als Ich duBlernd, setze ich meine
aktuelle Selbsteinheit zur Disposition: Seht, das denke ich, seht, der bin ich. Ich
setze mich dem Blick der Anderen im Vertrauen darauf aus, prinzipiell versteh-
bar zu sein. Ich vertraue auf deren Breitschaft und Fahigkeit, mich zu verstehen.
Dafiir miissen sie wiederum mir vertrauen kénnen, dass ich sie nicht mit mir tdu-
sche. In unserem Vertrauen aufeinander geht jeder jeweils in Vorleistung. Selber
vertrauend machen wir uns erst des Vertrauens der Anderen wiirdig: Im Mal3e
meiner eigenen Integritdt unterstelle ich diese auch Anderen. Wiirden wir einan-
der nicht Integritit unterstellen, wiirden wir uns kaum fiireinander interessieren,
es sei denn aus Eigennutz. Dann aber hitte ich den Anderen nicht als ihn, son-

27 Vgl. im Folgenden Gilles Deleuze: Proust und die Zeichen. Berlin — Wien 1978,
S. 36ff.
28 Vgl. Gottfried Wilhelm Leibniz: Monadologie, S. 26.

hittps://dol.org/10:14361/97838309436325-006 - am 14.02.20286, 16:44:17. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839436325-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

98 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

dern fiir mich genommen. Wiére der Andere nicht potenziell eins mit sich, was
hitte er mir zu sagen, was ich ihm? Erst indem ich voraussetze, dass der Andere
eine Einheit mit sich anstrebt, wihrend er so sehr an sich selber zweifeln mag
wie ich an mir, haben seine Worte iiberhaupt eine Bedeutung fiir mich. Anderer-
seits kann ich nicht auf jemandes Integritdt hoffen, ohne selber integer sein zu
wollen. Zugleich kann ich mich schwerlich selbst integer nennen; ich wiirde
mich lacherlich machen oder sonstwie Zweifel an mir aufkommen lassen.

Integritit ist mir, als ein Versprechen, mit meinem Personsein gegeben. »Per-
son« meint nichts Isoliert-Solitdres. Mit ihr ist vielmehr je schon eine gemein-
same Welt gegeben, in der wir einander als Personen, als Ganzheiten fiir sich
selbst, anerkennen.”” In einer solchen Welt nihern wir uns im MaBe unserer
Selbstdistanz: Integritét lebt aus der Bereitschaft, Differenzen zu ertragen wie
auszutragen. Niemand kann fiir sich beanspruchen, integer zu sein, niemand aber
auch aufgeben, es sein zu wollen. Bei aller Unméglichkeit, ganz und gar eins mit
mir zu sein, sagt doch die Idee der Integritdt nichts anderes, als dass sich nichts
zu wiinschen und zu tun lohnt, was mich auf Dauer mit mir selbst entzweite.

29 Vgl. Robert Spaemann: Personen, S. 67.

hittps://dol.org/10:14361/97838309436325-006 - am 14.02.20286, 16:44:17. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839436325-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

