
VI  Der Gedanke des Ganzen und das 
Bewusstsein der Spaltung 

Folgen wir Heinz von Foerster, wissen wir im Augenblick der Wahrnehmung 
zwar, dass wir etwas wahrnehmen, nicht aber, was.1 Für Gregory Bateson* gilt 
genau das Umgekehrte: Wir wissen einzig, was wir wahrnehmen, während uns 
das Wie unserer Wahrnehmung verschlossen bleibt.2 Wie man es auch wendet: 
Wir sind wahrnehmenderweise entweder auf der Seite des Subjekts oder des Ob-
jekts – nie auf beiden zugleich.  

Das hinzugedachte Ganze und das Umgreifende 

Mit Kant sieht Karl Jaspers die Spaltung in Subjekt und Objekt als für unsere 
Wahrnehmung und unser Denken bestimmend an. In der Subjekt-Objekt-Spal-
tung besteht die Grundstruktur des »Bewusstseins überhaupt«: Alles, was unse-
rem wahrnehmenden Bewusstsein vorkommt, erscheint uns in und kraft dieser 
Spaltung. Unterscheiden wir uns auch in unserer Subjektivität, so stimmen wir 
doch als denkende Wesen strukturell in jener Spaltung überein.3 Wir wissen, 
dass wir immer nur Erscheinendes wahrnehmen, uns Erscheinendes. Jaspers 

                                                
1  Vgl. Heinz von Foerster im Gespräch mit Bernhard Pörksen: Wahrheit ist die Erfin-

dung eines Lügners, S. 21. 
*  Gregory Bateson (1904-1980), anglo-amerikanischer Anthropologe, Linguist und 

Psychologe. 
2  Vgl. Gregory Bateson: Stil, Grazie und Information in der primitiven Kunst. In: Öko-

logie des Geistes. Anthropologische, psychologische, biologische und epistemologi-
sche Perspektiven. Frankfurt/M 1983, S. 193. 

3  Vgl. Karl Jaspers: Kleine Schule des philosophischen Denkens. München 1974, S. 46; 
sowie ders.: Die großen Philosophen. München 2007, S. 433. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-006 - am 14.02.2026, 16:44:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


86 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

nennt es das »Grundwissen«. Wie mir klar ist, dass die mir erscheinende Wirk-
lichkeit nicht die Wirklichkeit im Ganzen sein kann, sehe ich mich selber wie 
von außen in die Welt gestellt. Die Einsicht in die Differenz von Erscheinung 
und Wirklichkeit heißt »Metaphysik«, das Offenbarwerden meines In-der-Welt-
Seins »Existenz«. Diese ist die Erlebenswirklichkeit jener. Im Prozess des Den-
kens durchdringt das eine das andere.  

Sobald ich mein Grundwissen um den Unterschied von Erscheinung und 
Wirklichkeit auf meine eigene Wahrnehmung anzuwenden beginne, sehe ich 
mich als Wahrnehmender vom Wahrgenommenen geschieden. Das Bewusstsein, 
dass ich, wenn ich wahrnehme, Erscheinendes – mir Erscheinendes – wahrneh-
me, bringt mich, in einem nächsten Schritt, in eine Distanz zu mir selber: Ich be-
ginne, mich von ›nirgendwo‹, in meiner Gedoppelt- bzw. Gespaltenheit, als kör-
perlich-geistig gemischtes Wesen, zu sehen. Und doch empfinde ich mich bei 
allem als Ein- und Ganzheit, in dem Maße, wie ich, schon denkend, meine 
Wahrnehmung lenke und in jedem Moment die operationale Geschlossenheit 
meiner selbst sichere. Unwillkürlich komplettiere ich das von mir Wahrgenom-
mene auf ein von mir hinzugedachtes Ganzes hin; ich kontextualisiere. Wenn 
Denken heißt, immer schon zu denken, so konstruiert jedes Denken bereits ein 
Ganzes – derselben Ganzheit gemäß, als welche ich mich selber denkenderweise 
vorfinde.  

Wie jede neu erfahrene, von außen kommende Tatsache die Notwendigkeit 
meiner eigenen Anpassung an sie in meinem Denken nach sich zieht, so ergänze 
ich das im und als Außen Erfahrene je schon durch die inneren Vorstellungen, 
die ich mitbringe.4 Denkend füge ich der Welt, in die ich mich gestellt finde, das 
Ganze meines eigenen Denkens hinzu, das mich selbst in meiner Ganzheit, mei-
nem objektiven Selbst, vertritt. Mit seinem Begriff der »reinen Apperzeption« 
zeigt Kant den Zusammenhang der Einheit eines Gedankens mit der Einheit der 
ihn denkenden Person auf.5 Da ich es bin, der denkt, und dieses Ich eine Ganz-
heit darstellt, kann ich gar nicht anders, als denkend aufs Ganze zu gehen. Ich 
habe zum Ganzen meiner selbst gleichwohl keinen Erkenntniszugang. Genauso 
wenig kann ich die Wirklichkeit im Ganzen erfassen. Das Ganze gibt es für mich 
mithin nur in Form seines Gedachtseins durch mich, als eine innere Vorstellung, 
der nichts Äußeres korreliert. Mit anderen Worten: Das Ganze, das ich denke, ist 
immer nur das Ganze meines Denkens, das die Ganzheit meiner selbst in seiner 

                                                
4  Vgl. Ernst Mach: Die Analyse der Empfindungen und das Verhältnis des Physischen 

zum Psychischen, S. 258f. 
5  Vgl. Immanuel Kant: Kritik der reinen Vernunft. Transzendentale Ästhetik § 16. 

Werkausgabe Band III, S. 136. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-006 - am 14.02.2026, 16:44:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DER GEDANKE DES GANZEN UND DAS BEWUSSTSEIN DER SPALTUNG | 87

operationalen Geschlossenheit vorläufig-vorlaufend vertritt. Von daher auch 
kann mir die Welt als Ganzes nicht zum Gegenstand des Denkens werden. Ich 
weiß mich und die Dinge, die ich wahrnehme, immer nur in der Welt. Die Welt 
als Einheit ihres Gegenstands, als zu denkende Ganzheit, ist und bleibt eine – 
meine – Idee.6

Unaufhörlich denke ich den Gedanken des Ganzen und komme doch den-
kend nie bei ihm an. Genauso wenig reicht mein subjektives je an mein objekti-
ves Selbst – ich selber an die Möglichkeiten meiner selbst – heran. Ich denke auf 
etwas hin, von dem ich weiß, dass ihm nichts Reales entspricht, während es mir 
doch zugleich das Allerwirklichste ist. So nimmt mich der Gedanke des Ganzen 
vollkommen in Anspruch. Er bestimmt, als von mir ausgehende Kontextualisie-
rung, mein Gefühl für die Heilheit meiner Welt und meines Lebens, sodass ich, 
wo ich nicht auf die Integrität des von mir gedachten Ganzen vertrauen kann, 
mich als denkende und fühlende Person demoralisiert fühlen muss.  

Was dem Denken ein Integral ist meiner Wahrnehmung ein Nichts. Ich weiß, 
dass ich denkend ein Ganzes voraussetze, das meine Sinne nie und nirgends zu 
Gesicht bekommen. Dieser Widerspruch bestimmt mein Verhältnis zur Welt: 
Inmitten des Erscheinenden, das mich bedrängt, bleibe ich in der Tiefe unberührt 
von ihm. Das kann so weit gehen, dass mir die erscheinende Welt überhaupt als 
null und nichtig erscheint. Es ist der Akosmismus der mir eigenen Innerlichkeit, 
der die Wirklichkeit um mich herum zu entwirklichen vermag, wie er mich dazu 
befähigt, per Blick von ›nirgendwo‹ auf die Welt und mich selber zu schauen, 
d.h. mir mein eigenes In-der-Welt-Sein wie fremd vor Augen zu stellen; eine 
Selbst- und Weltbefremdung zugleich, die mich gleichsam natürlicherweise exis-
tenzphilosophisch – mit Richard Avenarius zu sprechen: »prinzipialkoordina-
tiv«7 – denken lässt, auf eine Weise, worüber ich mein In-der-Welt-Sein sowohl 
innerlich ›fülle‹, als auch äußerlich ›durchziehe‹.

»Denken« ist eine Operation, die aus dem akosmischen Vorbehalt meines 
Inneren gegenüber dem äußerlich Erscheinenden hervorgeht. Ein Vorbehalt, der 
grundlegend ist für meinen Selbstbegriff als Person. So ist mein Personsein dar-
über definiert, dass ich mich von allem unterschieden weiß, noch von mir selber. 
Denkend wende ich mein Unterschiedensein von allem auf alles, was mir begeg-
net, operativ an; ich suche das Erscheinende, von dem ich mich getrennt weiß, 
auf jenes Ganze hin zu überbrücken, das ich von mir aus, kontextualisierend, an 
die Welt herantrage. Was aber befähigt mich dazu? Es muss, so sagt mir die In-
tuition meines Denkens, dasselbe sein, das macht, dass es mir etwas erscheint. 

                                                
6  Vgl. Karl Jaspers: Von der Wahrheit, S. 48. 
7  Vgl. Richard Avenarius: Der menschliche Weltbegriff, S. 92f. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-006 - am 14.02.2026, 16:44:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


88 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

Eben darin besteht der jasperssche Gedanke des »Umgreifenden«. Nicht nur, 
dass dieses die Erscheinungen auf ein unsichtbares, undenkbares Ganzes hin zu-
sammenhält; es hält mich selber zusammen. Mein eigenes Denken ist bereits ei-
ne Weise, wie sich das mich Umgreifende in mir zuträgt. Mein Denken umgreift, 
wovon es selbst umgriffen ist, nimmt seine Fähigkeit zu umgreifen als Symptom 
eigenen Umgriffenseins.8 Das Umgreifende ist, so verstanden, Bedingung der 
Möglichkeit von Denken überhaupt. Danach vollzieht das Denken, wovon es 
umgriffen ist, nur nach: Meinen denkenden Ausgang von der mich bestimmen-
den Differenz von Innen und Außen nehmend, folge ich dem mich Umgreifen-
den in meiner Suche nach dem Dritten von Innen und Außen.  

So wenig ich das mich Umgreifende irgendwo anträfe, so wenig kann ich 
mich als Denkender vom Erscheinenden und meinen eigenen Wahrnehmungen 
lösen. Auch wenn ich weiß, dass die Erscheinungen nicht das sind, wovon sie 
Erscheinungen sind, komme ich doch nicht aus der Subjekt-Objekt-Spaltung als 
Grundstruktur meiner Bewusstheit heraus. Ich muss weiter mit dem vorliebneh-
men, was meine Wahrnehmungen hier, die Erscheinungen dort meinem Denken 
als ›Material‹ bieten. Während ich denkend aufs Ganze gehe, sehe ich mich bei 
alldem in der Subjekt-Objekt-Spaltung meiner Bewusstheit gefangen. Immer 
aufs Neue entwirklicht mein Denken die mir gegebene äußere Wirklichkeit, in-
dem es mir die Welt als erscheinende, mir erscheinende, wie fremd vor Augen 
führt. Zugleich gewinne ich darüber die Welt zurück, in der Einsicht, dass sie 
zwar Erscheinung, aber nicht Schein, sondern in ihrem Erscheinen unerkennbare 
Realität ist.9 Ebenso gilt das Umgekehrte: Ich kann nicht anders, als mein Be-
wusstsein als eines, mich selbst als Einheit zu erfahren, während ich gleichzeitig 
weiß, dass sich diese, dass sich jede Einheit erst im Durchlauf einer Spaltung, 
die allem, auch mir selber, unvordenklich zugrunde liegt, systemisch herstellt. 

Zweckrationalität und Metakontext 

Gregory Bateson fasst den Geist als ein integriertes Netzwerk auf, in dem das 
einzelne Bewusstsein einen Bogen (eine »kurze Wahrnehmung« im Sinne Leib-
niz') beschreibt, der auf einen größeren Kreislauf verweist. Weder können wir di-
rekt dieses Netzwerk denken, ohne unter der Hand seinen integrativen Charakter 
zu leugnen, noch können wir uns bloß auf unsere eigene Zweckrationalität zu-

                                                
8  Vgl. Karl Jaspers: Der philosophische Glaube. München 1963, S. 21.  
9  Vgl. ebd., S. 47.  

https://doi.org/10.14361/9783839436325-006 - am 14.02.2026, 16:44:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DER GEDANKE DES GANZEN UND DAS BEWUSSTSEIN DER SPALTUNG | 89

rückziehen.10 Wir kommen nicht umhin, ein unser eigenen Rationalität voraus-
gehendes Sinn-Ganzes vorauszusetzen. Sinn voraussetzend schaffe ich ihn ge-
wisserweise erst. Aber ich erschaffe nicht den Sinn von Sinn; den setze ich ge-
nauso voraus, wie ich denkend bereits denke. Schon indem ich zu reden beginne, 
setze ich eine Sinnhaftigkeit des zu Sagenden unausgesprochen voraus. Ohne ihn 
vorauszusetzen, würde ich gar nicht beginnen können zu reden. Auf der anderen 
Seite heißt dies: Was ich sage, ist nie der Sinn selbst, weswegen ich etwas sage. 
Der Sinn, weswegen ich etwas sage, liegt meiner Aussage, als Konstituens, un-
ausgesprochen zugrunde. Um diesen zugrunde liegenden Sinn auszusagen, 
bräuchte es einen neuen Satz, der wiederum, warum er gesagt wird, nicht sagt. 
Jeder Satz schiebt auf, zu sagen, warum er gesagt worden ist. So wird immer et-
was zu sagen übrig bleiben.11  

Insofern dem Sinn des von mir Gedachten und Gesagten seinerseits ein Sinn 
vorausgeht, der sich nicht schon im Gedacht- und Gesagtwerden erschließt, ist 
bloße Zweckrationalität ein Ding der Unmöglichkeit, d.h. zerstörerisch. Sie ent-
fremdet mich meines mir eigenen Vorausseins, der Ahnung umfänglicherer, 
mich umgreifender Kreisläufe, aus der ich meine Zwecke herausschneide und 
vom Ganzen zu meinem Nutzen isoliere.12 Ebendies aber charakterisiert, so De-
leuze, den sogenannten gesunden Menschenverstand. In seiner einbahnstraßen-
haften Ausrichtung auf einen pragmatischen – der schieren Selbstbehauptung des 
jeweils Denkenden geschuldeten – Zweck, seinem Reduktionismus des Komple-
xen aufs willentlich Vereinfachte, erweist er sich gleichsam als entropisches Ge-
schehen im Denken selbst.13 Zweckrational denkend erniedrige ich denkend das 
Denken, indem ich mich dem mich Umgreifenden, das mich überhaupt erst den-
ken lässt, aktiv verschließe.  

Andererseits können wir nicht vermeiden, uns Zwecke zu setzen. Anders 
würden wir nie zum Handeln kommen. Auch im Denken können wir uns nie 
ganz von unserem Selbsterhaltungswillen freimachen; noch wo wir uns unserem 
objektiven Selbst anzunähern suchen, machen wir dies doch mithilfe unseres 
subjektiven, strukturdeterminierten Selbst. Menschliche Individualität stellt, so 
verstanden, eine unumgängliche Verdrehung der systemischen Natur des Men-
schen als lebenden Organismus dar.14 Zweckrationales Denken trägt diese Ver-

                                                
10  Vgl. Gregory Bateson: Stil, Grazie und Information in der primitiven Kunst. A.a.O., 

S. 203. 
11  Vgl. Gilles Deleuze: Logik des Sinns, S. 48. 
12  Vgl. Gregory Bateson: Stil, Grazie und Information in der primitiven Kunst, S. 204. 
13  Vgl. Gilles Deleuze: Logik des Sinns, S. 101ff.
14  Vgl. Gregory Bateson: Kybernetische Erklärung. A.a.O., S. 559. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-006 - am 14.02.2026, 16:44:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


90 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

drehung indes eigenmächtig in unsere Umwelt hinein, zwingt ihr eine künstliche, 
von uns selbst intendierte, manipulative Geradlinigkeit auf. Nicht nur also, dass 
sich unsere Aufmerksamkeit von dem uns Umgreifenden löst; nicht nur auch, 
dass sich unser Denken von der Bedingung seiner eigenen Möglichkeit trennt15 – 
wir trennen uns im Denken von uns selber als schon, d.h. schon so Denkende. 

Zweckgerichtetes Denken und Handeln teilen wir mit allen Lebewesen. Nur 
eben, dass wir einerseits diese Zwecke selber kreieren, uns andererseits von ih-
nen zu distanzieren vermögen: Wir können unsere partikularen Zwecke noch 
einmal, zweckfrei, vor dem Horizont eines allgemein Zweckdienlichen, reflek-
tieren. Verdreht, wie wir sind, können wir uns dem, was wir zweckrationell aus-
blenden, im Nachgang wieder zuwenden; wir können umkehren, lernen. Wider-
streiten wir auch als Teil eines Größeren noch diesem, so können wir doch 
diesen Widerspruch unserem Bewusstsein zugänglich machen. Kraft dieses Be-
wusstseins sind wir mehr als jedes Ganze, dessen Teil wir auch sein mögen. Wir 
sind Personen, die als solche in kein Ganzes integrierbar sind. Wir sind für uns 
selber Ganzheiten – wenn auch auf die eigensinnig-verdrehte Weise endlicher 
Individuen.16

So vermögen wir uns immer wieder denkend von den Deformationen unseres 
zweckrationalen Denkens freizumachen. Wie ein Träumer, der weiß, dass er 
träumt, bereits seinem Erwachen entgegenträumt, finden wir in jedem Kontext, 
in dem wir uns gerade vorfinden (und den wir uns in unserer Zweckrationalität 
künstlich einengen), zugleich einen Metakontext vor, der den augenblicklichen 
Kontext umgreift. Mit jedem ausgemachten Metakontext tut sich eine unendliche 
Reihe möglicher Kontexte auf. Wobei durchaus Inkonsistenz und Widerspruch 
zwischen Kontext und Metakontext herrschen kann – was wiederum ein neuerli-
cher Anlass zu denken, zu lernen ist.17 Im Alltag zeigt sich dies an unserer 
schlichten Fähigkeit, Mitteilungen, die uns erreichen, intuitiv zu deuten, d.h. das 
jeweilige Verhältnis von Ausgesprochenem und Unausgesprochenem, Konkre-
tem und Metaphorischem, kommunikativem Pragma und metakommunikativem 
Rahmen zu erspüren.18

                                                
15  Vgl. ders.: Auswirkungen bewusster Zwecksetzung auf die menschliche Anpassung. 

A.a.O., S. 572. 
16  Vgl. Vgl. Robert Spaemann: Personen, S. 47 und 108. 
17  Vgl. Gregory Bateson: Minimalanforderungen für eine Theorie der Schizophrenie. 

A.a.O., S. 322.  
18  Vgl. ders. (zusammen mit Don D. Jackson, Jay Haley und John H. Weakland): Vor-

studien zu einer Theorie der Schizophrenie. A.a.O., S. 273. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-006 - am 14.02.2026, 16:44:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DER GEDANKE DES GANZEN UND DAS BEWUSSTSEIN DER SPALTUNG | 91

Wirklichkeit als Widerstand 2 

Denkend geht mir auf, dass ich bereits denke. Ich verspäte mich gegenüber mei-
nem eigenen Denken, folge meinem Voraussein. Wer bin ›ich‹ nun: der sich vor-
aus ist oder der sich folgt? Genau hier, in dieser Differenz, hat Denken statt. 
Denken ist wie Augenschließen – Selbstvergessenheit in Vollzug. So auch 
kommt es, dass ich, wenn ich denke, vergesse, dass ich denke. Denken, als Wei-
se, dem eigenen Voraussein nachzufolgen, stellt nicht nur ein inneres Handeln, 
sondern einen Modus der Existenz dar. Existierend verbinde ich mein Jetzt mit 
der Erinnerung an das, was ich bis jetzt war, und konstruiere so, aus der Diffe-
renz zu mir selber, mein Ich. Umgekehrt verbinde ich dasselbe Jetzt mit meiner 
eigenen Zukunft, dem, was ich noch nicht bin, aber wohin ich mich wünsche. Ich 
öffne mein Ich auf sein – mein – eigenes Voraussein hin. Ich tue das eine wie 
das andere in jedem Augenblick. Die Aufgabe philosophischer Reflexion besteht 
darin, mir aus der Blindheit dieses Vorgangs herauszuhelfen, mir selber zu erklä-
ren, was ich je schon, unaufhörlich und notwendigerweise, tue.19  

So sehr Denken nicht nur inneres Handeln, sondern, nach Avinarius, prinzi-
pialkoordinativer Modus meines (denkenden) Existenzvollzuges ist, so leite und 
forme ich nicht nur mein Inneres, sondern werde meiner, meta-reflexiv, als Teil-
habender eines mich Umgreifenden inne. Kraft dieser Teilhabe koordiniere ich 
den Zeit-Raum meiner Existenz. Ich entwerfe mich in meiner eigenen Zukünftig-
keit. Während ich, mir nachfolgend, mit meinen eigenen Entwürfen Schritt zu 
halten versuche, stoße ich statt ins Unbegrenzte auf einen absoluten Widerstand: 
Wirklichkeit. Gerade mein Sinn für Mögliches führt mir die Spezifik meiner 
Existenz, die Endlichkeit aller Dinge, meine eigene Sterblichkeit vor Augen – 
dass ich nicht unendlich Zeit habe.  

Meine Lebenszeit: Das sind die Innen-Außen-Differenzen, die zu bewältigen 
vor mir liegen. Das ist der eine, existenzielle Aspekt der mir widerstehenden 
Wirklichkeit. Der andere ist transzendentaler Natur. Danach vermittelt sich mir 
der absolute Widerstand der Wirklichkeit über die von mir grundsätzlich ge-
wusste Differenz von Wirklichkeit und erscheinender Wirklichkeit. Was für die 
äußere Wirklichkeit gilt, gilt auch für unsere innere. So geht es, nach Freud, 
nicht darum, was uns ein Traum zu ›sagen‹ hat; er ist ja nicht das gesuchte Un-
bewusste. Die Funktion des Traumgeschehens besteht, im Gegenteil, darin, uns 
von diesem wegzuführen. Um den Traum auf das im Traumgeschehen versteckte 
Unbewusste hinzudeuten, müssen wir hinter seine Erzählung kommen, zu dem 
Warum, um dessentwillen der Traum geschieht und zugleich von diesem ver-

                                                
19  Vgl. Alfred North Whitehead: Denkweisen. Frankfurt/M. 2001, S. 198. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-006 - am 14.02.2026, 16:44:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


92 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

deckt wird. Um dahinterzukommen, müssen wir uns in den Unterschied zwi-
schen dem manifesten Trauminhalt (Außen) und den latenten Traumgedanken 
(Innen) hineinbegeben.20 Dasselbe gilt von den Phobien, deren Funktion ja gera-
de in ihren Gegenbesetzungen liegt, darin, dass sich der neurotisch Ängstliche 
über eine punktuelle Furcht, auf die er fixiert ist, vor einem wahrhaft Gefürchte-
ten verschanzt. Die Phobie lenkt von diesem gerade ab – wie die Fassade des 
Traumgeschehens von den ihm zugrunde liegenden Traumgedanken.21

So sehr die Welt erscheint, so wenig zeigt sie sich als sie selbst: Das Er-
scheinende verbirgt sich in seinem Erscheinen. Das Phänomen der Erscheinung 
selbst bleibt unbegreifbar.22 In gleicher Weise bleibe ich wahrnehmend vom 
Wahrgenommenen ausgeschlossen. Was ist weiß, ist nur, dass, wie mir die Welt 
erscheint, der Art entspricht, wie ich sie wahrnehme. Ich weiß aber nicht, wovon 
die Erscheinungen Erscheinungen sind. Und doch muss ich vom je Erscheinen-
den ausgehen, mich an meine Wahrnehmungen halten, während ich, was ich 
wahrnehme, nicht schon für wahr, was mir erscheint, nicht für die Wirklichkeit 
selbst nehmen kann. Wie soll ich aber dann Wirklichkeit begreifen? Eben: als 
Widerstand gegen mich, angesichts dessen ich mich gezwungen sehe, über mei-
ne eigenen Wahrnehmungen hinaus-, in mich selbst hineinzugehen, zu denken. 
Denkend richte ich meinen Fokus, aus dem Akosmismus meines Inneren heraus, 
auf ein Jenseits der erscheinenden Wirklichkeit. Ich selbst sinne ihr, analog zu 
meinem inneren Akosmismus, dieses Jenseits in Form ihrer Unfassbarkeit für 
mich an. Aber noch dabei gehe ich von Erscheinendem, meiner eigenen Wahr-
nehmung aus – um wieder neu hinter sie kommen zu wollen. Schon um meiner 
eigenen Selbstübereinstimmung willen konfrontiere ich mich dem Unfassbar-
Widerständigen von Wirklichkeit. Auf der anderen Seite entwickle ich an dem, 
was mir widersteht, mein Gefühl für seine Bedeutsamkeit für mich als etwas, 
von dem ich mich selber getrennt weiß.  

In dem, was mir draußen als bedeutsam erscheint, begegne ich der Vorent-
schiedenheit meiner Aufmerksamkeit: Warum nehme ich wahr, wie ich wahr-
nehme, warum dieses und nicht anderes? Ich kann es nicht sagen, genauso we-
nig, wie ich sagen kann, warum ich dieser bin und kein anderer. Meine Wahr-
nehmung ist strukturdeterminiert wie ich selber. Ich erlebe mich in den Grenzen 
meiner Strukturdeterminiertheit, aber nicht diese selbst; daran hindert mich mein 

                                                
20  Vgl. Sigmund Freud: Vorlesungen zur Einführung in die Psychoanalyse. 7. Vorle-

sung: Manifester Trauminhalt und latente Traumgedanken. A.a.O., S. 129 und 134. 
21  Vgl. ders.: 25. Vorlesung: Die Angst. A.a.O., S. 396. 
22  Vgl. Hellmuth Plessner: Die Stufen des Organischen und der Mensch. In: Gesammelte 

Schriften IV. Frankfurt/M. 1981, S. 81. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-006 - am 14.02.2026, 16:44:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DER GEDANKE DES GANZEN UND DAS BEWUSSTSEIN DER SPALTUNG | 93

Selbsterleben als Ein- und Ganzheit. Alles, was ich außerhalb meiner zu verste-
hen suchen werde, werde ich im Zusammenhang des gedachten und empfunde-
nen Ganzen, das ich für mich selber bin, zu verstehen versuchen. Zugleich stört 
mich etwas, das ich draußen als bedeutsam wahrnehme, aus diesem Gefühl der 
Ganzheit auf. Es zeigt mir, dass ich nie ganz verstehe, dass ich selber, wiewohl 
ich mich als ganz, längst nicht als fertig empfinde: Ich bin nicht das Ich, das ich 
zu haben meine.  

Das sich selbst unterbrechende Denken und Sprache als 
Verbindendes von Innen und Außen 

Alles Wissen beruht auf dem Grundwissen um das Erscheinen der Wirklichkeit. 
Dieses Grundwissen wiederum beruht auf der Subjekt-Objekt-Spaltung als Kon-
stituens des Bewusstseins überhaupt. Wissen ist, wie Denken, ein Modus der 
Existenz: Meine Art zu wissen ist nicht zu trennen von meiner Art zu sein, ich 
selbst zu sein. Ich sehe mich mit einer Wirklichkeit konfrontiert, von der ich 
weiß, dass, in dem Maße, wie ich von ihr unterschieden bin, sie meinem Ver-
ständnis von ihr widersteht. Aus diesem doppelten Wissen heraus kooperiere ich 
mit ihr. Indem ich die sich mir hier und jetzt bietende Differenz von Innen und 
Außen absolviere, leiste ich dem Widerstand der Wirklichkeit Tribut.  

Mein Streben nach Objektivität stellt eine Form dieser Absolvenz dar. Es ist 
jedoch selbst nichts Objektives, sondern in meiner Subjektivität fundiert; ihm 
liegt die Entscheidung eines Subjekts zugrunde, von sich selber abzusehen: Ich 
ziele eine Metaebene an, von der her ich sowohl meine Fixierung aufs unmittel-
bar Wahrnehmbare als auch meinen Zweifel an meiner eigenen Wahrnehmung 
überwinde, mich mithin in einen doppelten Abstand zur bedachten Sache und 
mir selber bringe. Ist einerseits meine Art, die Dinge zu sehen, an mich und mei-
ne Weise, ich selbst zu sein, gebunden, so ist andererseits noch das persönlichste 
Wissen Wissen von etwas; es ist relationales Wissen. Dieses wird mir als Wis-
sendem nie zum Eigentum – es sei denn im Wahn. Damit aber hörte es auf, Wis-
sen von etwas zu sein, von dem ich, als Bewusstseinswesen, strukturell getrennt 
bin. 

Selbst mein Wissen von mir ist relationaler Art, worüber ich in mir von mir 
weg zu mir zurückstrebe. So lerne ich mich selber immer erst noch kennen. Den 
Weg weist mein Denken, das zum einen meine Wahrnehmungen regelt (den von 
mir und meiner Strukturdeterminiertheit vorgegebenen Soll-Wert meiner Wün-
sche und Zwecksetzungen vorgibt), während es bereits von meinen Wahrneh-
mungen ›gefüttert‹ wird (von ihnen die gegebenen Ist-Werte empfängt). Derart 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-006 - am 14.02.2026, 16:44:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


94 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

folge ich denkend meinem mir selbst nicht durchsichtigen Voraussein: Ich denke 
auf ein Ganzes hin, das ich mit mir selbst schon mitbringe. Das Ganze, auf das 
ich hindenke, ist in seiner monadischen Spezifik strukturdeterminiert wie ich 
selber. Dies wissend, finde ich nicht einmal an meinem eigenen Denken Genüge. 
Damit hört mein Denken auf, ›meines‹, d.h. Ausfluss und Reflex meiner Struk-
turdeterminiertheit zu sein, und wird zu Selbstreflexion, worüber sich mein Den-
ken selbst ins Wort fällt.  

Scholastisches Denken unterscheidet zwischen »intentio recta« und »intentio 
obliqua«, intuitiv-spontanem und sich selbst bedenkendem Denken.23 Wie ich je 
schon auf meine eigene, strukturdeterminierte Weise denke, gewinne ich erst  
darüber, dass ich mein eigenes Denken reflektiere, als Denkender Distanz zu 
mir. Bewerkstelligt mein Denken auch die operationale Geschlossenheit meiner 
selbst als so Denkender, so sieht sich mein Denken zugleich, sich selbst reflek-
tierend, von diesem Dienst korrumpiert: Es gebärt Selbsttäuschungen, die, gera-
de in dem Maße, wie sie mich mit mir eins sein lassen, auf Dauer meinen Selbst-
erhalt hintertreiben.  

Ich merke, dass ich aus einem Inneren heraus agiere, ohne zu hinterfragen, 
was mich eigentlich zum Agieren bringt. So wird mir die Fraglosigkeit meines 
Inneren selber fragwürdig. Dass es mir fragwürdig wird, ist ein Zeichen dafür, 
dass ich aus mir herausgegangen sein muss. Aber ich bin nicht außerhalb meiner; 
das Außerhalb, in das ich mich begebe, ist meinem Inneren als Sich-voraus-Sein 
immanent. So verstanden kann ich mich im Herausgang aus mir auch nicht ver-
lieren. Lebende Systeme verfügen über ein Systemgedächtnis ihrer Ausgangsbe-
dingungen. Aus Gründen unserer Fortentwicklung, gerade dann, wenn diese von 
außen behindert wird, wenden wir uns immer neu unseren Ursprüngen zu. Wir 
krebsen nicht bloß zurück, sondern bewahren noch in unserem Scheitern ein 
Wissen um den von uns gegangenen Weg.24 So können wir ihn unter günstigeren 
Bedingungen neu gehen – sei es auch Generationen später. 

Noch wo wir aus uns herausgehen, nehmen wir also unser Inneres mit. Da-
von zeugt unser Selbstausdruck als Manifestation unseres individuellen Geistes, 
der nicht durch unsere eigene Haut begrenzt ist, sondern mit unseren Entäuße-
rungen mitgeht, ihnen innerlich bleibt.25 Träger des Geistes ist Sprache: Mich 
ausdrückend, spreche ich Inneres aus, bringe es vors Außen. Ich arbeite dem be-
reits vor, wenn ich in mir einen Denkprozess zum Abschluss eines aussagbaren 
Gedankens bringe; indem ich ihn ausspreche, exponiere ich, was ich denke, nicht 

                                                
23  Vgl. Robert Spaemann: Personen, S. 113 und 215.
24  Vgl. Erich Jantsch: Die Selbstorganisation des Universums, S. 38 und 86. 
25  Vgl. Gregory Bateson: Form, Substanz und Differenz. A.a.O., S. 583 und 593. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-006 - am 14.02.2026, 16:44:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DER GEDANKE DES GANZEN UND DAS BEWUSSTSEIN DER SPALTUNG | 95

nur vor den Anderen, sondern ebenso vor mir selber. Am Ausgesprochenen fin-
det mein denkendes Voraussein sowohl Halt als auch sein Korrektiv; der ausge-
sagte Gedanke setzt dem Denken eine vorläufige Grenze, an der er sich sammelt, 
um neuerlich anzuheben.  

Etwas drängt, übers Außen vermittelt, in mir. Bevor ich mich selbst artikulie-
ren kann, fühle ich mich schon von etwas oder jemandem angesprochen. Ich be-
ginne, was in mir drängt, mit dem, was mich außen anspricht, zu verbinden. Die 
Verbundenheit des einen mit dem anderen legt jeweils fest, was ich zu sagen ha-
be. Nach Ausdruck suchend, suche ich, durch die mich bestimmende Differenz 
von Innen und Außen hindurchgehend, ein Verbindendes von Außen und Innen 
zu ermitteln, das mich aus meiner Umschließung durch sie herausführt. Die Er-
mittlung findet in und als Sprache statt; diese umfasst und durchdringt mich, 
trägt mein Denken, begleitet mein Fühlen, hält mich als Person zusammen. Ich 
kann mich mir nicht außerhalb meiner Sprache vorstellen. Ich wäre wie aus der 
Welt gefallen. Nicht nur, dass Sprache mich umfasst und durchdringt; sie bürgt 
im Letzten für die Einheit der Wirklichkeit, die Verbundenheit von Innen und 
Außen in deren Differenz. Wäre mein Inneres nicht schon sprachförmig, könnte 
es sich mit nichts, keinem Außen, verbinden. Keine Wahrnehmung bliebe haf-
ten; es gäbe keine Wahrnehmung – nur Reizungen meiner Sinne, die keinerlei 
Eindrücke hinterlassen. Ich wäre vollständig dem Erscheinen der Wirklichkeit 
ausgeliefert: Eine Erscheinung löste bloß die vorige ab. Es gäbe keine Vergan-
genheit, keine Zukunft; ich würde nichts erinnern, nichts erahnen, nichts vermis-
sen. 

Ich verstehe Äußeres nur vermittels meines Selbstverhältnisses; umgekehrt 
verstehe ich selbst mich nur über den Umweg des Außen. Während ich, um es zu 
verstehen, ihm sozusagen mein Inneres leihen muss26, transformiert die Sprach-
förmigkeit meines Inneren das im Außen Wahrgenommene in etwas mich ›An-
sprechendes‹. Wenn ich meinerseits etwas ausspreche: Spreche ich nun etwas
oder mich aus? So oder so vermittelt das ausgesprochene Wort zwischen der Sa-
che, die ich ausspreche, und mir, der ich sie ausspreche; es vermittelt zwischen 
beidem anlässlich etwas, das mich von außen her anspricht, während ich schon 
selbst, mir voraus, aus mir herausdränge.  

Mit jedem Wort, das ich auf etwas oder jemanden hin ausspreche, erhellen 
sich mir die Bezüge und Determinationen, in denen ich stehe. Ich habe nicht die 
Wahl, dies oder jenes auszusagen. Ich gehe Verbindungen ein, die auf Wahlen 
beruhen, die ich längst aufgrund meiner strukturdeterminierten Wahrnehmungen 

                                                
26  Siehe in diesem Zusammenhang auch Richard Avenarius: Der menschliche Weltbe-

griff, S. 44f. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-006 - am 14.02.2026, 16:44:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


96 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

getroffen habe. Auf der anderen Seite kann ich mich nicht auf mein Sosein mit-
samt seinen Wahrnehmungsreflexen – meinen Petites Perceptions – zurückzie-
hen. Ich muss lernen, meine (kurzen) Wahrnehmungen auf mich als Wahrneh-
menden hin zu reflektieren, d.h. zu verlängern. Folglich ist, was ich ausspreche, 
nicht bloß eine Reaktion auf ein Angesprochenwerden von außen; es ist eine von 
mir selbst ausgehende Aktion, worüber ich mir und den Anderen verspreche, mir 
selber nachzufolgen: zu tun, was ich sage, Wort zu halten. Erst darüber erweise 
ich mich Anderen wie mir selbst gegenüber als integer, als jemand, der im 
Durchgang der ihn bestimmenden Innen-Außen-Differenz in dem Maße als er 
selbst wiedererkennbar ist, wie er die Differenz auf selbstbestimmte Weise 
durchläuft. 

Inneres und kommunikatives Handeln 

Als Wesen, die sich unaufhörlich ausdrücken – dann noch, wenn sie achselzu-
ckend oder kopfschüttelnd signalisieren, sich nicht äußern zu wollen –, setzen 
wir uns ebenso unaufhörlich der Wahrnehmung der Anderen aus, und sei es, 
dass wir, auch wenn wir von niemandem gesehen werden, uns dennoch gesehen 
fühlen. Wir sind nicht nur in der Lage, sondern auch in der Gefahr, uns mit den 
Augen der Anderen zu sehen. Gewissermaßen sehen wir uns mit deren Augen, 
bevor sie es selbst tun, ja, bevor wir uns mit unseren eigenen Augen zu sehen 
lernen: Nicht nur, dass das Du dem Ich vorausgeht, sich dieses erst an jenem, 
ihm antwortend, herausbildet; es ist im Ich selbst, als Differenz zu sich selber, 
voranwesend.  

Einander unsere Gedanken äußernd, zeigen wir uns in unserem Angewie-
sensein aufeinander. Kommunizierend eröffnen wir Zwischenräume erwarteter 
Feedbacks, über die wir bewusst oder unbewusst, konsensual oder polemisch, 
am Anderen Halt suchen. Per Kommunikation erschaffen wir aus dem Moment 
heraus einen Kontext, der uns soziale An- und Eingebundenheit sichert. Dieses 
jedoch immer nur unausgesprochen bzw. indirekt: Soziale Bedürftigkeit demen-
tiert zugleich jedwede Kommunikation. Letztlich geht es in der Kommunikation 
nicht um Ich und Du, sondern um ein Drittes, das Ich und Du verbindet. Dieses 
Verbindende wird weniger durch Kommunikation hergestellt, als dass diese je-
nes in seiner Voranwesenheit beglaubigt. Um der Erfahrung eben dieses voran-
wesend Verbindenden willen gehen wir aus uns heraus. Jeder gelangt dorthin in-
des nur im Selbstdurchgang – im Durchgang der ihn, innen wie außen, 
bestimmenden Differenz von Innen und Außen. Nur darüber und eben nicht bloß 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-006 - am 14.02.2026, 16:44:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DER GEDANKE DES GANZEN UND DAS BEWUSSTSEIN DER SPALTUNG | 97

qua gegenseitiger Abhängigkeit mache ich mich dem Anderen annehm- und 
nachvollziehbar. 

Was mich anhält, mich den Anderen und darüber mir verständlich zu ma-
chen, ist, mich – akosmisch – von allem, noch von mir selber, unterschieden zu 
wissen. Es ist dieses Wissen, das mich nach außen wie nach innen kommunizie-
ren lässt: nach außen, indem ich die Bestätigung einhole, dass ich mich über alle 
Vereinzelung hinweg dem Anderen verständlich machen kann; nach innen, in-
dem ich selber nach Anlässen zu Selbstzweifeln suche, ohne fürchten zu müssen, 
mir in ihnen – mir selber – verloren zu gehen. Am Beispiel Prousts beschreibt 
Deleuze diese Art Wissen als Wirken einer absoluten Differenz in uns, die die 
Essenz unserer selbst darstellt27 – insofern, als sie das Vermögen bereitstellt, mit 
dem Ausdruck unserer selbst die Welt, die wir vorfinden, darin einzubeziehen, 
wie sie uns selbst, umgekehrt, nur über den Umweg einer Beziehung zu etwas, 
das wir nicht schon selber sind, ›haben‹ lässt.  

Ich selber stelle, als objektives Selbst, nicht nur eine Perspektive auf diese 
Welt, sondern eine Perspektive dieser Welt selbst dar. Ich ›bin‹ ihre Perspektive, 
wie sie meine Perspektive ›ist‹ – eine Monade, die in sich die ganze Welt ein-
schließt, während sich dieselbe Welt in der einen, in sich begrenzten, individuel-
len Monade, die ich bin, auf ebenso einzigartige Weise perspektivisch kundtut.28

Wir drücken die Welt von einem Blickpunkt außerhalb ihrer aus, der zugleich 
ganz und gar unser Inneres ausfüllt. So verstanden stellt die Essenz, die wir in 
Gestalt unserer Unterschiedenheit von allem, noch von uns selber, verkörpern, 
nicht nur unser jeweiliges individuelles Vermögen dar. Sie macht vielmehr, dass 
wir uns – weiter – individuieren. 

Von allem, noch von mir selber, unterschieden, trete ich aus mir heraus vor 
die Augen der Anderen. Mich ihnen gegenüber als Ich äußernd, setze ich meine 
aktuelle Selbsteinheit zur Disposition: Seht, das denke ich, seht, der bin ich. Ich 
setze mich dem Blick der Anderen im Vertrauen darauf aus, prinzipiell versteh-
bar zu sein. Ich vertraue auf deren Breitschaft und Fähigkeit, mich zu verstehen. 
Dafür müssen sie wiederum mir vertrauen können, dass ich sie nicht mit mir täu-
sche. In unserem Vertrauen aufeinander geht jeder jeweils in Vorleistung. Selber 
vertrauend machen wir uns erst des Vertrauens der Anderen würdig: Im Maße 
meiner eigenen Integrität unterstelle ich diese auch Anderen. Würden wir einan-
der nicht Integrität unterstellen, würden wir uns kaum füreinander interessieren, 
es sei denn aus Eigennutz. Dann aber hätte ich den Anderen nicht als ihn, son-

                                                
27  Vgl. im Folgenden Gilles Deleuze: Proust und die Zeichen. Berlin – Wien 1978,       

S. 36ff. 
28  Vgl. Gottfried Wilhelm Leibniz: Monadologie, S. 26. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-006 - am 14.02.2026, 16:44:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


98 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

dern für mich genommen. Wäre der Andere nicht potenziell eins mit sich, was 
hätte er mir zu sagen, was ich ihm? Erst indem ich voraussetze, dass der Andere 
eine Einheit mit sich anstrebt, während er so sehr an sich selber zweifeln mag 
wie ich an mir, haben seine Worte überhaupt eine Bedeutung für mich. Anderer-
seits kann ich nicht auf jemandes Integrität hoffen, ohne selber integer sein zu 
wollen. Zugleich kann ich mich schwerlich selbst integer nennen; ich würde 
mich lächerlich machen oder sonstwie Zweifel an mir aufkommen lassen.  

Integrität ist mir, als ein Versprechen, mit meinem Personsein gegeben. »Per-
son« meint nichts Isoliert-Solitäres. Mit ihr ist vielmehr je schon eine gemein-
same Welt gegeben, in der wir einander als Personen, als Ganzheiten für sich 
selbst, anerkennen.29 In einer solchen Welt nähern wir uns im Maße unserer 
Selbstdistanz: Integrität lebt aus der Bereitschaft, Differenzen zu ertragen wie 
auszutragen. Niemand kann für sich beanspruchen, integer zu sein, niemand aber 
auch aufgeben, es sein zu wollen. Bei aller Unmöglichkeit, ganz und gar eins mit 
mir zu sein, sagt doch die Idee der Integrität nichts anderes, als dass sich nichts 
zu wünschen und zu tun lohnt, was mich auf Dauer mit mir selbst entzweite.  

                                                
29  Vgl. Robert Spaemann: Personen, S. 67. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-006 - am 14.02.2026, 16:44:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

