
SI-Diskurse | Gesellschaft – Kirche – Religion l 8

Gott im Quartier
Sozialraumorientierung und Spiritualität

Eurich | Lämmlin | Wegner [Hrsg.]

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SI-Diskurse | Gesellschaft – Kirche – Religion

herausgegeben vom 
Sozialwissenschaftlichen Institut  
der Evangelischen Kirche in Deutschland (SI)

Band 8

Mit der Reihe SI-Diskurse | Gesellschaft – Kirche – Religion werden Beiträge an der 
Schnittstelle von Theologie und Sozialwissenschaften bzw. Kirche, Gesellschafts-
politik und Öffentlichkeit in den wissenschaftlichen und öffentlichen Diskurs 
eingespielt. Die Beiträge speisen sich aus Tagungen des Sozialwissenschaftlichen 
Instituts der Evangelischen Kirche in Deutschland (SI) und anderen Zusammenhän-
gen der Forschung des SI. Empirische Befunde und konzeptionelle Überlegungen 
aus Religionssoziologie, Theologie, Ethik und Ökonomie werden präsentiert und 
kontrovers diskutiert. Im Zentrum stehen Fragen zur religiösen Kommunikation 
und Praxis in der Gegenwartsgesellschaft, zum gesellschaftlichen Zusammenhalt 
und zum sozialen Ausgleich, zum zivilgesellschaftlichen Engagement und zur   
digitalen Transformation von Wirtschaft und Gesellschaft.
Das Sozialwissenschaftliche Institut der EKD (SI) bearbeitet empirisch in inter- 
disziplinärer Verbindung von Theologie und Sozialwissenschaften kirchen- und  
religionssoziologische, gesellschaftspolitische und soziale Fragen. Die Forschungs- 
ergebnisse der Projekte werden als Broschüren, in Buchreihen und auf der Insti-
tutswebseite (www.siekd.de) veröffentlicht. Träger des SI ist die EKD in Koopera-
tion mit der Evangelisch-lutherischen Landeskirche Hannovers.

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sozialraumorientierung und Spiritualität

In Kooperation mit Heinz Gerstlauer

Gott im Quartier

Johannes Eurich | Georg Lämmlin 
Gerhard Wegner [Hrsg.]

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in 
der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische 
Daten sind im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar. 

1. Auflage 2024

© Die Autor:innen

Publiziert von
Nomos Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG
Waldseestraße 3 – 5 | 76530 Baden-Baden
www.nomos.de

Gesamtherstellung: 
Nomos Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG
Waldseestraße 3 – 5 | 76530 Baden-Baden

ISBN (Print) 978-3-7560-1773-7
Nomos Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG, Baden-Baden
ISBN (ePDF) 978-3-7489-4846-9
Nomos Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG, Baden-Baden
ISBN (Print) 978-3-374-07544-7
Evangelische Verlagsanstalt (EVA), Leipzig

DOI: https://doi.org/10.5771/9783748948469

Dieses Werk ist lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung
4.0 International Lizenz.

Onlineversion
Nomos eLibrary

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vorwort

Den Ausgangspunkt und Anstoß für das Thema Spiritualität und
Stadtteilorientierung bilden die intensiven Debatten der letzten Jahrzehnte
zur Sozialraumorientierung in der Kirche und der Diakonie. Angefangen
bei Konzepten der Gemeinwesenorientierung der 70er Jahre des letzten
Jahrhunderts über die Professionalisierung der Sozialraumorientierung im
Rahmen von Sozialarbeit bis zur Vernetzung aller Akteur:innen im Sozial‐
raum spielte das Konzept eine immer stärkere Rolle für die kirchliche bzw.
gemeindliche Praxis. Nie ging es nur um eine gutgemeinte, aber letztlich
unprofessionelle Zuwendung der Kirchengemeinden zu den Bedürfnissen
der Menschen in der Bürger:innengemeinde, sondern um konzeptionell
und praktisch durchdachte Modelle der Bezugnahme aufeinander. Schnell
wurde dabei deutlich, dass dieser Bezug schon immer gegeben war – die
Kirche lebt im Stadtteil und im Dorf – aber selten in bewusster Gestal‐
tung. Insofern war die Übernahme von sozialarbeiterischen und stadtplane‐
rischen Ansätzen nur logisch.

Allerdings fiel einigen Beobachtenden schnell auf, dass auf diese Weise
das religiöse bzw. spirituelle Kernanliegen der Kirche – ihr Verkündigungs‐
auftrag – leicht an den Rand geriet. In der praktischen Sozialraumarbeit
hatte dies kaum Platz, schon gar nicht auf eine selbstverständliche Weise.
Es wanderte mithin an den Rand der Aktivitäten: in den verbleibenden
kirchlichen „Restraum“ der Gottesdienste oder Andachten, der für den
Stadtteil als solchen keine große Bedeutung mehr hatte. In der Theologie
zeigte sich dies in der Schwierigkeit, „leuchtende“ Diskurse zur Bereiche‐
rung der Sozialraumorientierung zu entwickeln, in denen die biblische
Tradition angesprochen oder auch ganz direkt „Gott“ als Akteur des Stadt‐
teils imaginiert wurde. Kirchliche Praxis drohte so – einmal mehr – zu
ihrer Selbstsäkularisierung beizutragen. Dadurch gewann man zwar im
Stadtteil möglicherweise wieder Gewicht, aber auf Kosten des genuin eige‐
nen religiösen Profils.

An dieser Stelle setzen die Texte dieses Bandes an und versuchen – in
aller Vielfalt, ja Widersprüchlichkeit, und nicht in allen Texten gleicherma‐
ßen – in der Orientierung auf den und im Stadtteil transzendentale Bezüge
deutlich zu machen. In Wolfgang Hintes fünf methodischen Prinzipien der
Sozialraumorientierung spielt die Konzentration auf die konkret vorhande‐

5

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nen Ressourcen eine zentrale Rolle. Die Beiträge lassen sich in unterschied‐
licher Weise als Suchbewegungen einer Antwort auf die Frage lesen, welche
Rolle religiöse Ressourcen dabei spielen (können). Lassen sich „Spuren
Gottes“ im Sozialraum (Lob-Hüdepohl) entdecken und für „spirituelles
Empowerment“ im Stadtteil nutzen? Von diesem Interesse her kommen
auch die Kirchen als „mystagogische Räume“ (Daelemans) in den Blick.
Unsere Fragestellung lässt sich gut als eine Art des Framings begreifen. Wer
nach dem Handeln Gottes in der Welt fragt, rahmt eigene Welterfahrung
besonders ein und macht so nicht alltägliche Deutungsangebote.

Letztlich ist die Frage, ob sich die These belegen lässt, die im Titel
einer Tagung im Vorfeld dieses Buches zum Ausdruck kam: „Sozialraumo‐
rientierung und Spiritualität: Eine starke Verbindung“? Diese Tagung fand
im September 2023 im Stuttgarter Hospitalhof statt. Der hier vorgelegte
Band nimmt einige der damaligen Impulse auf, geht aber weit über ihre
Fokussierung auf die Praxis hinaus und beteiligt weitere Autoren und Au‐
torinnen. Die Tagungsbeiträge sind gut dokumentiert auf der Homepage
der Lechler-Stiftung (Titel: „Lechler–Forum: Spiritualität im Sozialraum“)
– auch als eindrucksvolle filmische Dokumentation („https//lechler-stif‐
tung.de/lechler-forum-spiritualitaet-im-sozialraum“ (Zugriff: 24.7.2024)).
Hauptträger waren die Lechler–Stiftung, der Hospitalhof Stuttgart, das
Sozialwissenschaftliche Institut der EKD in Hannover, die Diakonie Würt‐
temberg, das Diakoniewissenschaftliche Institut der Universität Heidelberg
und der Senior Consulting Service Diakonie (SCSD), Berlin. Es sind die‐
se Einrichtungen, insbesondere die Lechler–Stiftung, der SCSD und das
Sozialwissenschaftliche Institut der EKD, die durch ihre großzügige finan‐
zielle Unterstützung auch das Erscheinen dieses Bandes möglich machen.

Die Herausgeber danken den Autorinnen und Autoren für ihr Enga‐
gement und ihren Einsatz. Ein besonderer Dank gilt vor allem Hanna
Flaskämper, Heidelberg, die die große Mühe des Lektorierens auf sich
genommen hat.

Johannes Eurich – Georg Lämmlin – Gerhard Wegner

Vorwort

6

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Inhaltsverzeichnis

Gerhard Wegner, Johannes Eurich, Georg Lämmlin
Einleitung 11

Der Sozialraum als spiritueller Erfahrungsraum1.

Ulrich Beuttler
Gott und der Raum –
eine systematisch-theologische Neukonzeption aus
phänomenologischen Raumbegriffen 27

Andreas Lob-Hüdepohl
Spuren Gottes?
Sozialräume und ihre „Zeichen der Zeit“ 45

Gerhard Wegner
Kraftfelder des Geistes
Suchbewegungen nach einer Spiritualität der Stadtteilgestaltung 65

Claudia Schulz
Vielfältige Optionen gegen die Leere
Interprofessionelle Raumerschließung als spirituelle Entwicklung
kirchlicher Regionen 95

Sabrina Müller
Connected:
Das Smartphone als Portal für Alltagsspiritualität 115

7

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die religiöse Topografie des Sozialraums2.

Martina Bär
Zwischen Selbstfindung und Dialog
Sakralbauten im spätmodernen Sozialraum 139

Bert Daelemans
Sakrale Raumerfahrung
Kirchengebäude als mystagogischer Raum 161

Anna Körs
Religiöse Gemeinden als (inter-)religiöse und gesellschaftliche
Akteure im urbanen Sozialraum 179

Olaf Kühne
Religion und Landschaft –
Grundzüge, Ausprägungen und offene Fragen eines komplexen
Verhältnisses 203

Interaktions- und Engagementformen im Sozialraum3.

Frank Eckardt
Vom Sakral- zum Sozialraum:
Kirchen im Gelsenkirchener Abstiegskampf 235

Felix Eiffler
Geteilte Stadt – Geteilte Kirche?
Soziale Segregation und kirchliche Vielfalt 261

Johannes Eurich
Soziale Dienstleister und ihr Bezug zur Spiritualität
Diakonie und Caritas als religiöse Akteure im Sozialraum 291

Inhaltsverzeichnis

8

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sonja Keller
Soziale Kontexte wahrnehmen und verändern
Zum heuristischen Potenzial einer diakonischen und kirchlichen
Sozialraumorientierung 307

Frank Schulz-Nieswandt, Philipp Thimm und Julia Beideck
Die Genossenschaft im Sozialraum und der Sozialraum als
Genossenschaft 327

Verzeichnis der Autor:innen 357

Inhaltsverzeichnis

9

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung

Gerhard Wegner, Johannes Eurich, Georg Lämmlin

Seit mehreren Jahrzehnten stellen Gemeinwesenarbeit, Stadtteil- bzw.
Quartiersarbeit und Sozialraumarbeit ein etabliertes Themenfeld sozialer
und kirchlicher Arbeit dar und haben in den letzten Jahren unter dem
Label „Sozialraumorientierung“ die Funktion einer strategischen Leitorien‐
tierung kirchlicher und diakonischer Arbeit gewonnen. In zahlreichen Re‐
gionen Deutschlands wird eine entsprechende Ausrichtung von kirchlicher
Arbeit in Stadtteilen und Dörfern in Zusammenarbeit mit diakonischen
Akteur:innen gezielt vorangetrieben.1 Häufig in Kooperation mit zivilge‐
sellschaftlichen Akteur:innen im Quartier werden soziale und kulturelle
Initiativen vorangebracht, Einfluss auf die Gestaltung des Stadtteils genom‐
men und nicht zuletzt kirchliche Immobilien neuen Nutzungen zugeführt.
Gerade Letzteres, so z.B. die Umwidmung einer nicht mehr benötigten Kir‐
che oder eines Gemeindezentrums, stellt für die Kirche nicht selten einen
Anreiz für entsprechende Aktivitäten dar. Auf diese Weise übernimmt die
Kirche oftmals über das klassische Gemeindeleben hinaus Verantwortung
für das kommunale Gemeinwohl wahr.

Meist geht es in solchen Vorhaben um soziale Interessen: der Aktivie‐
rung der Menschen zur Durchsetzung von besseren Strukturen der Versor‐
gung und der Kommunikation im Stadtteil.2 Sozialraumorientierung hat
in dieser Hinsicht die Nachfolge der Gemeinwesenarbeit, gerade auch der
Kirchen, früherer Jahre angetreten.3 Es liegt jedoch auf der Hand, dass sich
kirchliche Praxis zwar im sozialen Engagement verwirklichen kann, aber
darauf nicht reduziert ist. Vielmehr geht es um die Breite vieler vom christ‐
lichen Glauben her motivierter Kommunikationsformen, die in den letzten
Jahren gerne mittels der Formel von der „Kommunikation des Evangeli‐

1 Vgl. G. Lämmlin / G. Wegner (Hg.), Kirche im Quartier: Die Praxis, Ein Handbuch,
Leipzig 22021.

2 In dieser Hinsicht kann auch von einer zivilgesellschaftlichen Rolle von Gemeinden
gesprochen werden, vgl. D. Ohlendorf / H. Rebenstorf, Überraschend offen. Kir‐
chengemeinden in der Zivilgesellschaft, Leipzig 2020.

3 Vgl. R. Lingscheid / G. Wegner (Hg.), Aktivierende Gemeindearbeit, Stuttgart /
Berlin / Köln 1990.

11

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ums“ zusammengedacht werden.4 Unterscheiden kann man darin die Kom‐
munikation mit Gott (Feiern, Frömmigkeitspraxis), über Gott (Lehren und
Lernen) und von Gott her (soziales, politisches und kulturelles Handeln).
Klassisch werden diese Modi als in der Familie, Kirche, Schule oder in
sozialen Organisationen verortet verstanden. In diesem Schema lassen sich
Aktivitäten im Sozialraum als „von Gott her“ gut verorten und legitimieren.
Allerdings greift eine konsequente Sozialraumorientierung kirchlicher Ar‐
beit insofern weiter, als auch die Kommunikation „mit Gott“ und „über
Gott“ als in den sozialen Raum eingebettet und vor allem als in ihm
präsent erfahren und entsprechend gestaltet werden kann. Das bedeutet
z.B., dass sich religiöse Kommunikation in einer Kirchengemeinde und ihr
soziales Engagement im Stadtteil durchdringen und so gegenseitig erneuern
können.

1. Kirchen und Sozialraum

Im sich ständig wandelnden Gefüge städtischer Landschaften ist die verwo‐
bene Beziehung zwischen sozialer und kultureller Entwicklung, Religion,
Spiritualität und den Institutionen, die sie aufrechterhalten, so gerade auch
den Kirchen, eine faszinierende Angelegenheit. Wenn Städte sich ausdeh‐
nen, verändern und neu gestalten, fungiert die Präsenz religiöser Institutio‐
nen – aber auch der Rückgang ihrer Bedeutung – nicht selten insofern als
Indikator einer in dem Sinne kulturell und sozial qualitätvollen Stadtent‐
wicklung, als mit ihnen Zeichen übergreifender Bedeutung und Sinnstif‐
tung verbunden werden. Sie repräsentieren „andere Orte“ und damit spezi‐
fisch „andere“, symbolisch aufgeladene Kommunikationsmöglichkeiten, als
sich sonst im Alltäglichen finden. Das gilt insbesondere, was historische
Wurzeln anbetrifft: Städte waren historisch gesehen Schmelztiegel für re‐
ligiösen und spirituellen Ausdruck. Alte Zivilisationen errichteten prächti‐
ge Tempel und heilige Stätten im Herzen ihrer städtischen Zentren, die
als Anlaufpunkte für gemeinschaftliche Verehrung und kulturelle Identität
dienten. Ähnlich sahen die mittelalterlichen Städte Europas den Aufstieg
prächtiger Kathedralen und Kirchen, die oft das Stadtbild beherrschten und
die Gestaltung der umliegenden Viertel bestimmten. Ihr Erbe findet sich
prägend in vielen Städten bis heute, auch wenn sich nicht mehr immer von
einer lebendigen religiösen Nutzung sprechen lässt.

4 Vgl. Ch. Grethlein, Praktische Theologie, Berlin / Boston 2012.

Gerhard Wegner, Johannes Eurich, Georg Lämmlin

12

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Architektur von Kirchen spiegelt oft das kulturelle und religiöse
Erbe einer Gemeinschaft wider und trägt zum ästhetischen Charakter der
Stadtviertel bei. Von gotischen Türmen bis zu modernen Designs sind diese
Strukturen architektonische Ikonen, die Besucher und Bewohner gleicher‐
maßen anziehen und zu Symbolen der Viertel werden, in denen sie sich
befinden. Dabei sind sie Zentren von Gemeinschaften. Kirchen, Moscheen,
Synagogen und Tempel dienen schon lange nicht nur als Orte des Gebets;
sie sind auch vitale Zentren für Gemeinschaftsengagement und soziale Ko‐
häsion. In städtischen Vierteln fungieren Kirchen häufig als Treffpunkte für
kulturelle Veranstaltungen, Bildungsprogramme und karitative Initiativen,
die ein Gefühl der Zugehörigkeit unter den Bewohner:innen fördern.

Die Bewahrung historischer Kirchen ist deswegen nicht nur wichtig,
um das architektonische Erbe zu schützen, sondern auch um die kulturel‐
le Kontinuität in städtischen Vierteln aufrechtzuerhalten. Viele Kirchen
beherbergen unbezahlbare Kunstwerke, Artefakte und Archive, die Zeugnis
von der reichen Vielfalt nicht nur der christlichen, sondern der menschli‐
chen Geschichte überhaupt ablegen und den kulturellen Reichtum ihrer
umliegenden Gemeinschaften vergrößern. Und in einer zunehmend säkula‐
ren Welt bieten Kirchen weiterhin spirituelle Oasen für Gläubige, die Trost
und Führung suchen. Inmitten des Trubels des städtischen Lebens bieten
diese heiligen Räume Momente der stillen Besinnung und Introspektion
und dienen als Anker der Stabilität in einer sich schnell verändernden
Umgebung.

Die Präsenz von Kirchen kann erhebliche wirtschaftliche Auswirkungen
auf die städtische Entwicklung haben. In einigen Fällen dient die Restau‐
rierung oder der Bau religiöser Gebäude als Katalysator für die Belebung
vernachlässigter Viertel, zieht Investitionen an und stimuliert das Wirt‐
schaftswachstum. Umgekehrt kann die Gentrifizierung durch städtische Er‐
neuerungsbemühungen langjährige religiöse Gemeinschaften verdrängen
und zu komplexen sozioökonomischen Spannungen führen. Aber gerade
in diesem Kontext stehen manche religiösen Akteur:innen auch für soziale
Gerechtigkeit und entwickeln einen entsprechenden Aktivismus, indem
sie sich für marginalisierte und benachteiligte Menschen einsetzen. Städti‐
sche Viertel sind oft Schlachtfelder für diese Auseinandersetzungen, wobei
Kirchen Plattformen für Aktivismus, Organisation und Advocacy bieten,
die die Stimmen von exkludierten Personen oder Bevölkerungsgruppen

Einleitung

13

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verstärken und gesellschaftliche Veränderungen vorantreiben.5 Die Ent‐
wicklung von Stadtvierteln kann folglich auf komplexe Weise mit Religion
und Spiritualität verbunden sein. Die Kirchen können inklusive, lebendige
und widerstandsfähige Gemeinschaften fördern, die die Vielfalt menschli‐
cher Erfahrungen und die „Heiligkeit“ gemeinsamer Räume bewahren.

2. Vier Perspektiven auf das Gemeinwesen

Verfolgt man dieses Interesse weiter, dann stellen sich eine ganze Reihe von
Fragen ein. Wie lässt sich ein Gemeinwesen überhaupt spirituell, religiös,
christlich, ethisch deuten, rahmen, öffnen? Die Thematik des Raumes als
eines religiösen Erfahrungsbereiches hat in den letzten Jahren viel Interesse
auf sich gezogen – meist allerdings in Bezug auf religiös geprägte Räume
(Sakralbauten). Wie verhält es sich diesbezüglich mit ausdrücklich säkula‐
ren Stadtteilen bzw. Quartieren? Wie sind die herkömmlichen sozialen
Konzepte einer Sozialraumorientierung (z.B. nach Roland Fürst und Wolf‐
gang Hinte)6 zu bewerten? Was bedeutet die Übernahme der Leitideen
eines inklusiven Sozialraums für eine spirituelle bzw. christliche Praxis?

Unterscheiden lassen sich eine Reihe von Perspektiven, von denen sich
ein großer Teil in diesem Buch niedergeschlagen hat. So kann zu Beginn
von Möglichkeiten einer theologischen / spirituellen Wahrnehmung des
Sozialraums gesprochen werden. Hierzu zählen religionswissenschaftliche,
theologische, architekturpsychologische und allgemein phänomenologische
Studien, die sich der Präsenz des transzendenten Anderen im Raum bzw.
in der Begegnung mit den materiellen Lebensbedingungen, nicht zuletzt
der Kommunikation der Körper, durchaus im Sinne epiphaner Zusammen‐
hänge,7 widmen. Informativ hierzu sind Klärungen von Phänomenen der
Atmosphäre, der Stimmungen im Sinne von leiblich spürbaren Kraftfel‐
dern, in denen Menschen sich bewegen, von ihnen vereinnahmt werden
oder sich behaupten können. Menschen prägen Stadtteile und Räume aller
Art und werden von ihnen geprägt. Manche Räume lassen Menschen frei

5 Vgl. die Rolle der „Intervention“ in Ohlendorf / Rebenstorf, Überraschend offen.
228ff.

6 Vgl. R. Fürst / W. Hinte (Hg.), Sozialraumorientierung 4.0. Das Fachkonzept: Prinzi‐
pien, Prozesse & Perspektiven, UTB 5515, Wien 2020.

7 D.h. der Manifestation eines (transzendenten) „Anderen“, das als Moment des Göttli‐
chen oder Heiligen in der Dimension von Leiblichkeit und Sozialität erfahren wird.

Gerhard Wegner, Johannes Eurich, Georg Lämmlin

14

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


atmen und sprechen – andere machen sie stumm. Was macht den Unter‐
schied aus? Was führt dazu, dass entsprechende befreiende Erfahrungen
in der Architektur berücksichtigt werden?8 Und: Was haben überhaupt
Räume mit befreienden Erfahrungen zu tun bzw. was sind überhaupt trans‐
formative, befreiende Erfahrungen?

Ein weiterer Zugang zum Thema ist sodann mit der ausdrücklichen Prä‐
senz des Religiösen im Stadtteil oder Dorf, d.h. mit der religiösen Topografie
einer Landschaft, verbunden. Hier geht es zunächst darum, die Prägung
der Erfahrung des städtischen oder ländlichen Raumes insgesamt durch
seine religiöse Nutzung zu untersuchen. Nach wie vor sind Zentren und
größere Plätze in Deutschland und Europa (anders z.B. in den USA) oft
durch Kirchengebäude geprägt – nicht selten durch besonders große und
ehrwürdige, ältere Bauten, die die Erfahrung des städtischen Bereichs nach‐
haltig lebendig beeinflussen und nicht wegzudenken sind. Sie kommen
hier insbesondere quasi von „außen“ in den Blick. Bis noch vor Kurzem
galt dies auch für Quartiere um das Zentrum der Stadt herum und wurde
bei der Planung von Neubaugebieten durch die Ausweisung von Bauplät‐
zen für Kirchen auch ausdrücklich berücksichtigt. Mittlerweile führt der
Bedeutungsverlust der Kirche allerdings diesbezüglich zu Einschränkungen
– wie dies in der ehemaligen DDR ohnehin der Fall war. Zur religiösen und
kirchlichen Nutzung des Raumes gehören auch sekundäre Orte, wie Ge‐
meindehäuser, Veranstaltungszentren sowie diakonische und andere soziale
Projekte und Anlaufstellen aller Art (z.B. Jugendzentren, Seniorenanlagen,
Friedhöfe – auch Gedenkstätten oder Kreuzwege) und natürlich auch Räu‐
me und Gebäude aus anderen religiösen Kontexten und Traditionen wie
Moscheen, Synagogen oder Stupas.

Zu dieser Perspektive gehört darüber hinaus auch die Erfahrung sakraler
Räume, wie der Kirchen, als solcher – also quasi von „innen“. Zu dieser
meist als ästhetische Dimension des Religiösen behandelten Fragestellung
hat es in den letzten gut 20 Jahren eine große Zahl von Publikationen
gegeben.9 Dahinter steht die Einsicht, dass die entsprechenden Gebäude
als solche religiöse Erfahrungen transportieren würden, die sich bei einem
Besuch gut erschließen ließen – möglicherweise besser als durch rituelle
und sprachliche Kommunikation. Solche direkt auf das Sakrale bezogene

8 Dazu S. Steets, Der sinnhafte Aufbau der gebauten Welt. Eine Architektursoziologie,
Stw 2139, Berlin 2015.

9 Vgl. beispielsweise H. Rupp (Hg.), Handbuch der Kirchenpädagogik. Kirchenräume
wahrnehmen, deuten und erschließen, Stuttgart 2006.

Einleitung

15

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


oder von ihm her resultierende Spiritualität ist zwar vom Sozialraum bzw.
dem Alltag der Menschen einerseits durch ihre besonderen Zeichen und
Symbole distanziert – und muss es durch ihre explizite Funktion des Ver‐
weises auf transzendente Welten auch sein. Andererseits verknüpft sich
dieses ausdrücklich Sakrale mit dem Profanen bzw. dem indirekt Sakralen
durch die Wege der Menschen zur und durch die Kirche. Theologisch –
auch allgemein religiös – gedacht könnte der Besuch einer Kirche anlässlich
eines Gottesdienstes einen Menschen zu einer neuen Sichtweise seines
Sozialraumes inspirieren: nun sozusagen mit den Augen Gottes.

Ein dritter Zugang zur Verknüpfung spiritueller und auf das Gemein‐
wesen bezogener Sichtweisen und Logiken ist sodann der Blick auf In‐
teraktions- und Engagementformen im Sozialraum. Welche Akteur:innen
und Akteurstypen prägen Stadtteile und Quartiere? Wie ist ihr Verhältnis
zueinander? Sind sie miteinander vernetzt oder eher distanziert? Welche
Interessen werden z.B. von wirtschaftlichen Akteur:innen in Relation zu
bürgerschaftlichen Aktivitäten verfolgt? Welche Rolle kommt der kommu‐
nalen Verwaltung zu – inwieweit reichen die Möglichkeiten einer bewuss‐
ten Stadtplanung und welche Interessen verfolgt sie? Wie sind religiöse
Akteur:innen in das sozialräumliche Gefüge eingebettet und welche Inter‐
essen verfolgen sie? Im Hintergrund dieser Fragen lässt sich nach Logi‐
ken von Gemeinschaftlichkeit und/oder Organisiertheit und damit nach
Entwicklungsdynamiken fragen. Damit einher geht der Blick auf soziale
und kulturelle Machtverhältnisse. Wo finden sich Netzwerkknoten im Sin‐
ne einer Verdichtung von Kommunikation und der Herausbildung von
anerkannter Autorität Einzelner oder von Organisationen? Wo kommt es
im Gegensatz dazu zu Exklusionen von Einzelnen und Gruppen, denen
der Zugang zu Ressourcen des Sozialraums verwehrt wird (z.B. das Recht
zum Aufenthalt für Obdachlose im Stadtzentrum oder die Bereitstellung
von Wohnraum für Flüchtlinge). Eine große Bedeutung haben Tendenzen
zur Segregation. Darüber hinaus geht es auch um Faktoren, die soziale
Räume affektiv prägen. Der Raum sozialer Interaktion kann stark durch
die Faktoren (soziales) Misstrauen, Unsicherheit und Furcht geprägt sein
oder durch ein soziales Grundvertrauen, positive Erwartungen und Solida‐
ritätserfahrungen.10 Diese Faktoren wiederum dürften in einem komplexen

10 Beispielsweise bildet der Faktor „allgemeines soziales Vertrauen“ („Man kann den
meisten Menschen vertrauen“) bzw. die positive oder negative Einstellung dazu
nicht nur einen zentralen Erklärungsfaktor für Engagement für Flüchtlingsaufnahme
oder deren Begrenzung (vgl. M. Sinnemann / P.-A. Ahrens, Flüchtlingsaufnahme

Gerhard Wegner, Johannes Eurich, Georg Lämmlin

16

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wirkungszusammenhang mit dem Aufbau von „Sozialkapital“ stehen, das
sich auf der einen Seite des Spektrums in der Erfahrung von „Solidaritäts‐
räumen“, auf der anderen Seite von „Angsträumen“ manifestiert.11

Schließlich lässt sich auf einer übergreifenden Ebene nach der Virulenz
von normativen Fragen im Kontext der Gestaltung von Sozialräumen in
Ökonomie, Politik und Zivilgesellschaft fragen: Gibt es einen Diskurs über
eine Sozialethik der Sozialraumgestaltung, d.h. mehr oder minder öffentli‐
che Bewertungen der Haltungen von Akteur:innen und die Herausarbei‐
tung von entsprechenden Leitbildern (z.B. eines inklusiven oder altersge‐
rechten Stadtteils)? Natürlich gibt es eine lange Debatte über Ideale und
Utopien der Stadtteilplanung – insbesondere in Bezug auf das Verhältnis
von Zentren und Peripherien. Welche Bedeutung haben solche Vorstell‐
ungen unter dem Druck der ökonomischen Verwertung von Grund und
Boden?

Komplex werden solche Analysen dadurch, dass es längst keine rein kör‐
perlich-sinnliche Wahrnehmung des gebauten „realen“ Sozialraums mehr
gibt, sondern sie immer mit einer Existenz in virtuellen, digital konstruier‐
ten Räumen verknüpft ist („hybrider Sozialraum“) oder sogar von dieser
überlagert wird. Die Erforschung dieser Zusammenhänge ist für einen Zu‐
gang zum Sozialraum der Zukunft von großer Bedeutung – wahrscheinlich
gerade für eine religiös-rituelle Praxis im Sozialraum, in der immer schon
Virtuelles in der real gestalteten Lebenswelt im Stadtteil präsent ist.

3. Transzendierungen des Sozialraums

In der hier vorliegenden Publikation sollen spirituelle Zugänge zum Sozial‐
raum in den Blick genommen und mit anderen Aspekten der Sozialraum‐
orientierung in einen Dialog gebracht werden. Dazu zählen z.B. theologi‐
sche Wahrnehmungsweisen des sozialen und religiösen Raumes, religiöse

kontrovers, Bd. 2: Relevanz von Motiven, Werten, Religion und Politik bei Engagier‐
ten, Baden-Baden 2021), er dürfte auch erheblichen Einfluss auf das Erleben und
die Interaktion im Sozialraum haben. Etwa dort, wo sich die Erfahrung einer „Ab‐
stiegsgesellschaft“ (O. Nachtwey, Die Abstiegsgesellschaft. Über das Aufbegehren in
der regressiven Moderne, edition suhrkamp 2682, Berlin 2016) konkret in Nachbar‐
schaftsräumen darstellt und verfestigt.

11 Vgl. beispielsweise M. Horstmann / H. Park, Gott im Gemeinwesen. Sozialkapital‐
bildung in Kirchengemeinden, hg. von Gerhard Wegner, SI konkret 6, Protestanti‐
sche Impulse für Gesellschaft und Kirche, Berlin 2014.

Einleitung

17

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erfahrungsformen sozialen Engagements, Kommunikation im Sozialraum
und entsprechend organisierte Formen. Spirituelle Kommunikation kann
in der Sozialraumorientierung eine wichtige Rolle spielen und Prozesse
der Transformation herkömmlicher Strukturen voranbringen. Der Stadtteil
kann durch die Akzentuierung transzendentaler Raumbezüge neu und an‐
ders artikuliert werden. Menschen gestalten in ihrem alltäglichen Lebens‐
raum ihre Alltagsspiritualität neu, bringen sie zum Ausdruck und erfahren
darin Empowerment.12 Die Reflexion über solche Prozesse steht oft noch
am Anfang. In einer Auswahl aus den möglichen Zugangsweisen sind drei
Perspektiven definiert worden, welche die drei Teile dieses Bandes vorge‐
ben:

– Der Sozialraum als spiritueller Erfahrungsraum
– Die religiöse Topografie des Sozialraums
– Interaktions- und Engagementformen im Sozialraum.

3.1. Der Sozialraum als spiritueller Erfahrungsraum

Der erste Teil widmet sich grundsätzlichen Fragen nach der Möglichkeit
einer Konstruktion des Sozialraumes als eines Erfahrungsraumes von
Transzendenz bzw. Gott. Dabei werden theologische, philosophische und
sozialwissenschaftliche Zugänge genutzt. Der Blick richtet sich auf den
säkularen Stadtteil, auf sozialräumliche kirchliche Planungsprozesse und
virtuelle Räume.

Der erste Beitrag in dieser Perspektive beginnt mit grundsätzlichen
theologischen Erörterungen von Ulrich Beuttler zum Verhältnis von Gott
und Raum. Dabei werden klassische theologische und philosophische Po‐
sitionen diskutiert (u.a. Augustin, Heidegger, Newton, Kant, Schleierma‐
cher), in denen die Präsenz Gottes letztendlich als wesentlich raumlos,
d.h. geistig-ideell konzipiert wird. Dagegen entfaltet Beuttler einen Begriff
des „gelebten Raums“ (er ist: „präreflexiv präsent“, „elementar bezogen“,
„gestimmt und getönt“, „gerichtet und leiborientiert strukturiert“) im An‐
schluss an Eugen Minkowski und Graf Karlfried Dürckheim und bezieht
die Präsenz Gottes als religiöse Erfahrung auf seine verschiedenen Schich‐
ten. Gott kann so als Fundament und Hintergrund der menschlichen Exis‐
tenz angesprochen werden.

12 Zur theologischen Konzipierung von Empowerment M. Domsgen, Religionspädago‐
gik, Leipzig 2019, 343–378.

Gerhard Wegner, Johannes Eurich, Georg Lämmlin

18

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Andreas Lob-Hüdepohl fragt nach dem Sozialraum als „Ort der
Gottesbewährung“ und „Gotteserfahrung“ in der Tradition von Alfred
Delps und Dietrich Bonhoeffers Einfordern einer Kirche an der Seite der
Menschen oder einer Kirche für andere: Im alltäglichen Leben wird Gottes
Gegenwart bezeugt. Aber gilt dies auch in der Säkularität, jenseits einer
christlich konturierten Praxis? Ja, denn, so wird mit dem zweiten Vatica‐
num argumentiert, gerade hier können sich „‚Zeichen der Zeit‘ entbergen“,
in denen „sich Gottes heilsam befreiende Gegenwart verleiblicht hat“, so
in dem „Schrei der […] Marginalisierten“. Sie sind in den grundsätzlich
konfliktiven Strukturen von Sozialräumen zu hören und werden z.B. in
Formen des Community Organizing zum Inhalt gemacht. Aber Gott kann
auch stumm bleiben, was ein aufmerksames Hinhören nur umso nötiger
macht.

Gerhard Wegner konstruiert Sozialräume als Felder, in denen Menschen
unterschiedlichen Kräften und Mächten ausgesetzt sind und die so immer
auch epiphane Gelegenheiten aufweisen können. Es geht um den einen So‐
zialraum prägenden „Geist“, wie mit Johannes Fischer gesagt wird. Die Be‐
gegnung mit Gott sei räumlich, körperlich bedingt, gerade im „Einsatz für
den leidenden Nächsten“. Insofern müsse es darum gehen, eine Spiritualität
der Stadtteilgestaltung von einer spezifischen Lektüre her zu entwickeln,
die Aspekte der ästhetisch-ethischen Qualität (Atmosphäre, Stimmung) des
Stadtteils in den Vordergrund rückt und das Quartier so als „Kraftfeld des
Geistes“ deutet und gestaltet. In Resonanz auf solche Erfahrungen kann das
Christliche im Sozialraum plausibel inszeniert werden.

Claudia Schulz konzipiert parochiale Räume (Kirchengemeinde, kirchli‐
che Region) als „Kommunikationsr[äume] des Evangeliums“ zunächst als
vorgegebene „Wirkr[äume] Gottes“, auf die Menschen reagieren. In einer
anderen Perspektive entsteht ein solcher Raum erst dort, „wo Menschen
in ihrer Lebensführung Relevanz[en] setzen“ und Räume dementsprechend
nutzen. Von dieser doppelten Sicht her analysiert sie sodann konkrete For‐
men des Strukturwandels in Kirchenbezirken, der durch leerer werdende
Kirchenräume bedingt ist. Diskutiert werden Fragen des Empowerments
der Kirchenmitglieder, der Entwicklung des kirchlichen Personals, Aufga‐
ben- und Kompetenzorientierungen. Dabei geht es stets um die Wechsel‐
wirkung der kirchlichen Kommunikation mit einer „Relevanzsetzung der
Menschen“ des Sozialraumes im Interesse einer nachhaltigen kirchlichen
Arbeit.

Der erste Teil endet mit einem Ausblick auf Aspekte virtueller Raumer‐
fahrung von Sabrina Müller. Sie geht davon aus, dass es vor allem das

Einleitung

19

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Smartphone sei, das die eigene Lebensorganisation, Alltagsspiritualität und
Transzendenzerfahrungen verknüpfen würde. Seine Bedeutung als „Portal“
geht folglich über instrumentelle Nutzungen hinaus und es habe „im kultu‐
rellen Kontext“ auch eine „existentielle Bedeutung“ als „Erweiterung des
Selbst“ gewonnen. Diskutiert werden dann die transreligiöse App „Insight
Timer“ und virtuelle Gottesdiensterfahrungen der Netzwerkgemeinde DA‐
ZWISCHEN. Als Fazit wird eine zunehmende „Verschmelzung von […]
profanen und sakralen Räumen“ deutlich.

3.2. Die religiöse Topografie des Sozialraums

Der zweite Teil versammelt vier Beiträge zur Vielfalt einer Verortung von
Religion in Quartieren und Landschaften. Angesprochen werden sakrale
Gebäude in ihrer städtebaulichen Funktion und ihrer mystagogischen Qua‐
lität und das komplexe Verhältnis von Religion und Landschaft. Zudem
werden Netzwerke religiöser und anderer Akteur:innen im Sozialraum zum
Thema gemacht.

Martina Bär bietet zu Beginn einen Überblick über das Verhältnis von
Architektur, Sozialraum und Sakralbauten. Deutlich wird eine Tendenz im
modernen Sakralbau, die auf eine atmosphärische In-Beziehung-Setzung
von Gottes- und Selbsterkenntnis zielt. Dies illustriert sie an der „God Box“
von Ludwig Mies van der Rohe in Chicago. Dagegen artikulierten neues‐
te ökumenische Bauten wie die Maria-Magdalena Kirche in Freiburg im
Breisgau und das interreligiöse „House of One“ in Berlin eher dialogische
Qualitäten bezogen auf den Umgang mit dem Fremden und Anderen.

Bert Daelemans entwickelt seinen Zugang zu Kirchengebäuden „als
mystagogisch[e] R[äume]“. Damit ist ihre Qualität angesprochen, „dyna‐
misch[e]“ und „erfahrungsorientiert[e] Prozess[e]“ zu initiieren, die „Men‐
schen in die Geheimnisse […] des Lebens begleite[n können]“, was nicht
nur geistig, sondern körperlich verläuft. Das Geheimnis ist nichts ande‐
res als Christus, der jedoch nichts Fremdes darstellt, sondern die Tie‐
fe menschlicher Existenz verkörpert. Dieser Gedanke wird in mehreren
Schritten anhand von Beispielen zeitgenössischer Kirchenarchitektur er‐
läutert: von der „ersten Annäherung“ an ein solches „synästhetische[s]“
Gebäude mit seiner besonderen Energie über die „Entdeckung“ seines Ke‐
rygmas zur Eingliederung in den Leib Christi bis hin zum „Gesandt [S]ein“
zur „Mitarbeit“ im „Reich Gottes“. Der „genius loci“ entfaltet seine Kraft.

Gerhard Wegner, Johannes Eurich, Georg Lämmlin

20

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anna Körs wirft einen Blick auf die Vielfalt von religiösen und anderen
Akteur:innen im urbanen Sozialraum, wobei der Fokus auf interreligiösen
Prozessen liegt, die insbesondere von diesbezüglichen (niedrigschwelligen)
Gelegenheiten abhängig sind. D.h. sie stellen sich nicht nur aufgrund reli‐
giöser Pluralität ein, sondern hängen mit der Position der Gemeinden im
religiösen Feld und ihrer gesellschaftlichen Integration zusammen. Je mehr
sich Gemeinden als Akteure in der Gesellschaft verstehen, desto mehr In‐
teresse an interreligiösen Dialogen haben sie auch. Entsprechende Kontakte
sind wertvoll für die gesamte Stadtgesellschaft, da sie Vorurteile abbauen
und grundsätzliche Offenheit fördern.

Schließlich weitet Olaf Kühne den Blick auf das Verhältnis von „Religion
und Landschaft“ „im Spannungsfeld von Soziologie und Geographie“. Da‐
bei begreift er Landschaft „konstitutiv als soziale Konstruktion“, die – so wie
Religion auch – erheblichen Transformationsprozessen unterworfen ist und
als „Landschaft 1“ die „zueinander angeordnete[n] Objekte der Welt 1“, als
„Landschaft 2“ die „individuellen Verständnisse“ dieser Zuordnungen und
als „Landschaft 3“ die als „normal“ angesehenen Deutungen dieser Struktu‐
ren. Religion kommt in dieses Gefüge im Sinne von Emile Durkheim vor
allem als Integrationskraft und mit Niklas Luhmann als „Kontingenzbewäl‐
tigung“ hinein. Im Zuge der Entfaltung der Moderne kann eine Integration
von Landschaft und Religion nur noch in individualisierten Bezügen erfol‐
gen, was mit ihrer reduzierten landschaftlichen Präsenz einhergeht, und
tendiert dann möglicherweise zu Verabsolutierungen mit Konfliktpotenzial.

3.3. Interaktions- und Engagementformen im Sozialraum

Der dritte Teil dreht sich um die Diskussion des Wirkens von Akteur:innen
– religiöser und anderer Art – in den Quartieren. Er beginnt mit der
Darstellung eines konkreten Falls, greift über zur Funktion von Segregation
für kirchliche Präsenz, ehe die Rolle der kirchlichen sozialen Dienstleister
Caritas und Diakonie diskutiert wird. Der Horizont wird dann auf Fragen
der kooperativen bzw. genossenschaftlichen Sozialraumentwicklung gewei‐
tet.

Zunächst schildert Frank Eckardt die Veränderungen, denen die Präsenz
der Kirchen in der „Dramatik“ des ökonomischen und sozialen Abstiegs
der Stadt Gelsenkirchen unterworfen ist. Bedingt durch „Prozesse der Ver‐
einsamung und Isolation“ im Kontext „postfordistische[r] Transformation“
„erodier[t]“ aber auch ihre Kraft. Darauf reagieren sie mit der Hinwendung

Einleitung

21

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu Konzepten der Sozialraumorientierung. Wie dies geschieht, wird an drei
Beispielen illustriert. Deutlich werden im Konkreten Möglichkeiten, aber
auch Grenzen kirchlichen und caritativen Engagements für die Wahrung
lebenswerter Lebensräume.

Felix Eiffler diskutiert die Sozialraumorientierung der Kirche vor dem
Hintergrund sozialer Segregation als eines prägenden „urbane[n] Phäno‐
men[s]“ der Entwicklung sozialer Ungleichheit. Sodann beschreibt er die
Gestaltung „kirchliche[r] Vielfalt“ als Reaktion: Quartiersgemeinden, Stadt‐
kirchen und „Fresh Expressions of Church“ stellen sich in unterschiedlicher
Weise den Herausforderungen einer „[g]espaltene[n] Stadt“, indem sie das
Evangelium entsprechend kontextualisieren. Am Ende steht eine „[p]luri‐
forme […] Gemeindeentwicklung“.

Wie sich die sozialen Dienstleister der Kirchen, Caritas und Diakonie, im
Sozialraum einbringen, stellt Johannes Eurich in dreierlei Blickrichtungen
dar: in der „Verbindung von Spiritualität und Sozialer Arbeit“, im Verhältnis
„zum interreligiösen Miteinander“ und in der „Gestaltung von öffentlichen
Räumen“. Deutlich wird, wie Caritas und Diakonie in der „Tradition der
großen christlichen“ Narrative „einer [heilen und] gerechten Welt“ „stehen“
und von daher ihre Präsenz formatieren. Dies gilt nicht zuletzt auch für die
„Gestaltung [ihrer eigenen] Immobilien“ in den Quartieren als Zeichen der
bleibenden „Bedeutsamkeit des Evangeliums“.

Sonja Keller fragt, was Sozialraumorientierung als zentrales Interesse der
Kirche für die „soziale Praxis“ im „Nahraum“ bedeuten kann. Deutlich wird
die tatsächliche Diffusität dieses Konzepts, die jedoch vielfältige Anschluss‐
möglichkeiten (von klassischer Sozialarbeit bis hin zur Gestaltung von
kirchlichen Planungsräumen) ermöglicht. Chancen liegen u.a. in der Wie‐
derentdeckung der diakonischen Funktion der Kirche, einem Blickwechsel
„von der kirchlichen Angebotslogik zu den Belangen der Bewohner und
Bewohnerinnen“, der „Neuvermessung räumlicher Ressourcen“ und der
Rekonstruktion des Sozialen als Netzwerk. Insgesamt seien „eine Suchbe‐
wegung und das Eintreten […] für das […] Humane“ im Sozialraum losge‐
treten.

Schließlich entwickeln Frank Schulz-Nieswandt, Philipp Thimm und Ju‐
lia Beideck eine Vision, in der sie Sozialräume und das Wirken in ihnen als
Genossenschaften denken. Ihr Ausgangspunkt liegt in der Wahrnehmung
des „inklusive[n] Sozialraum[s]“ und ist begründet in einer anthropologi‐
schen Grundentscheidung, die im Kern die Idee der Genossenschaft, näm‐
lich „Gegenseitigkeit als solidarisches Miteinander“, versteht und damit „so‐
zial[e] Praktiken der Reziprozität“ in den Mittelpunkt stellt. Hierzu werden

Gerhard Wegner, Johannes Eurich, Georg Lämmlin

22

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zunächst „Zugangswege“ zur Konstitution genossenschaftlichen Denkens
und dann zur darauf bezogenen „Morphologie“ von „sorgenden Gemein‐
schaften und kommunaler Daseinsvorsorge“ entwickelt.

Für die Thematisierung von Spiritualität im Sozialraum ist die Verknüp‐
fung der Dimensionen spiritueller Raumerfahrung, religiöser Topografie
und von (religiös grundierten) Interaktions- und Engagementformen unab‐
dingbar. Die Dimensionen lassen sich zwar je für sich thematisieren, aber
die Identifikation und Reflexion des jeweiligen spirituellen oder religiösen
Aspekts kommt nicht ohne einen Bezug auf die anderen Dimensionen aus.
Wo dieser Bezug fehlt, kann sich auch in der jeweiligen Dimension keine
spirituelle Resonanz entwickeln. Zugespitzt: Die Raumerfahrung wird auf
das resonanzlose Erleben der Einzelnen zurückgeworfen, Architektur und
Topographie werden zu totem Stein und soziale Interaktion reduziert sich
auf Nützlichkeitseffekte. Die Beiträge des Bandes machen deshalb deutlich,
dass es sich bei der (Wieder-)Entdeckung von Spiritualität im Sozialraum
um eine komplexe, gleichwohl für die kirchliche Sozialraumorientierung
unabdingbare Angelegenheit und Herausforderung handelt.

Literatur

Fürst, Roland / Wolfgang Hinte (Hg.), Sozialraumorientierung 4.0. Das Fachkon‐
zept: Prinzipien, Prozesse & Perspektiven, UTB 5515, Wien 2020.

Grethlein, Christian, Praktische Theologie, Berlin / Boston 2012.
Horstmann, Martin / Heike Park, Gott im Gemeinwesen. Sozialkapitalbildung in

Kirchengemeinden, hg. von Gerhard Wegner, SI konkret 6, Berlin 2014.
Lämmlin, Georg / Gerhard Wegner (Hg.), Kirche im Quartier: Die Praxis, Ein

Handbuch, Leipzig 22021.
Lingscheid, Rainer / Gerhard Wegner (Hg.), Aktivierende Gemeindearbeit, Stutt‐

gart / Berlin / Köln 1990.
Nachtwey, Oliver, Die Abstiegsgesellschaft. Über das Aufbegehren in der regressiven

Moderne, edition suhrkamp 2682, Berlin 2016.
Ohlendorf, David / Hilke Rebenstorf, Überraschend offen. Kirchengemeinden in

der Zivilgesellschaft, Leipzig 2020.
Rupp, Hartmut (Hg.), Handbuch der Kirchenpädagogik. Kirchenräume wahrnehmen,

deuten und erschließen, Stuttgart 2006.
Sinnemann, Maria / Petra-Angela Ahrens, Flüchtlingsaufnahme kontrovers, Bd. 2:

Relevanz von Motiven, Werten, Religion und Politik bei Engagierten, Baden-Baden
2021.

Steets, Silke, Der sinnhafte Aufbau der gebauten Welt. Eine Architektursoziologie,
Stw 2139, Berlin 2015.

Einleitung

23

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.
Der Sozialraum als spiritueller Erfahrungsraum

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gott und der Raum –
eine systematisch-theologische Neukonzeption aus
phänomenologischen Raumbegriffen

Ulrich Beuttler

1. Gottes Gegenwart im Raum

Seit hundert Jahren findet in der Theologie eine neue Wertschätzung des
religiös konnotierten Raumes statt. Zuerst in der Religionsphänomenologie
und Religionswissenschaft, dann aber auch mit der „empirischen Wende“
in der praktischen Theologie der letzten Jahrzehnte. Die Aufwertung des
religiösen Raumes und der damit einhergehenden „Lokalisierung“ von Er‐
scheinungen und Anwesenheit Gottes an solchen Orten intensiver religiö‐
ser Erfahrung, stellt eine systematisch-theologische Grundfrage, nämlich,
welche Rolle der Ort und der Raum für das Verständnis der Präsenz Gottes
spielen? Ich will in diesem Beitrag eine systematische-theologische „Orts‐
bestimmung“ vorlegen und die Problematik von Ort und Raum aus der
Perspektive der systematischen Theologie reflektieren.1

Die Schwierigkeit war von Anfang an, Gottes Gegenwart räumlich zu
denken, aber doch so, dass Gott gerade nicht selbst räumlich oder gar aus‐
gedehnt vorgestellt wird. So hat der Kirchenvater Augustin in Abwehr der
materiellen Gottesvorstellung, Gott sei eine Art ausgedehnte, körperhafte
Masse, festgestellt, dass Gott zwar quasi körperhaft am Ort sei, jedoch nicht
so, dass er hier mehr und dort weniger sei, oder ein kleinerer Raumteil
ihn weniger umfasse als ein größerer, sondern so, dass Gottes Gegenwart
überall ganz, jedoch nirgends exklusiv lokalisiert oder fixiert sei.2 Die über‐
all ganze Gegenwart sei unendlich zu denken, sie sei unbeschränkt und
ein Zusammenfall von Gegensätzen. Gott sei überall unendlich und ganz
gegenwärtig, jedoch nirgends räumlich begrenzt oder eingesperrt. Diese
Überlegung wurde zu einem mystischen Paradox ausgebaut, nach dem

1 Der Artikel fasst einige Überlegungen meiner ausführlichen Habilitationsschrift U.
Beuttler, Gott und Raum. Theologie der Weltgegenwart Gottes, FSÖTh 127, Habil.
Universität Erlangen-Nürnberg, Göttingen 2010, zusammen.

2 A. Augustinus, conf., VI, 3,4.

27

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gottes „Immanenz“ und Gottes „Transzendenz“ gleichermaßen unendlich
sind, so dass Gott ebenso weltgegenwärtig wie weltjenseitig ist, beides ganz,
ebenso in allem wie über allem. „Gott ist die unendliche Kugel, deren Mit‐
telpunkt überall und deren Umfang nirgends ist (Deus est sphaera infinita,
cuius centrum est ubique, circumferentia nusquam)“3. So formuliert es das
Buch der 24 Philosophen und mit ihm viele neuplatonische Theologen des
Mittelalters wie Meister Eckart oder Nikolaus von Kues. Gott, sagt auch
Martin Luther, muss an allen Orten wesentlich und gegenwärtig sein, im
geringsten Baumblatt wie in jedem Körnlein. Auch wenn es unbegreiflich
ist: „Nichts ist so klein, Gott ist noch kleiner. Nichts ist so groß, Gott ist
noch grösser.“4

Diese paradoxen Formulierungen waren allerdings nicht die Standard‐
auffassung. Die Frage des Raumbezuges Gottes wurde über Jahrhunderte
in Religionsphilosophie und Theologie klar negativ beantwortet: Gott ist
weder im Raum noch am Ort. Grund war das theistische Gottesbild,
nach dem Gott ein körperloses geistiges Wesen ist, das unendlich, allmäch‐
tig und allgütig ist. Aufgrund seiner Wesenseigenschaften ist Gott zwar
auch allgegenwärtig. Allgegenwärtigkeit heißt aber im Theismus soviel
wie Raumlosigkeit, erst recht Ortlosigkeit. Geistesgeschichtlich war diese
theistische Auffassung von der raumlosen Allgegenwart Gottes die lehr‐
mäßige Formulierung, die man bei den großen Theologen wie in den lehr‐
amtlichen Bekenntnissen fand, bei Anselm von Canterbury, bei Thomas
von Aquin, bei den Lutheranern der altprotestantischen Orthodoxie von
Philipp Melanchthon bis David Hollaz ebenso wie bei den Neuprotestan‐
ten und liberalen Theologen wie Friedrich Schleiermacher und Albrecht
Ritschl oder den neothomistischen katholischen Theologen bis zum lehr‐
amtlich-katholischen Primärdokument des 19. Jahrhunderts, dem ersten
Vaticanum. Diese Auffassung findet man aber auch bei allen philosophisch
aufgeklärten Denkern von Descartes über Kant bis zu den Religionsphilo‐
sophen des 20. Jahrhunderts wie Richard Swinburne u.a.

Gegenüber dieser Standard-Gotteslehre des Theismus wurden allerdings
immer wieder leise mystische oder erfahrungstheologische Einwände laut
gegen eine solche rationale, ja rationalisierende Theologie: Der allgegen‐
wärtige, raumlose Gott ist weder an- noch abwesend, er hat überhaupt kei‐
ne erfahrbare Dimension. Er widerspricht damit jeder religiösen Erfahrung
und auch jeder religiösen Erwartung.

3 K. Flasch, Was ist Gott? Das Buch der 24 Philosophen, München 2011, 29.
4 M. Luther, Vom Abendmahl Christi. Bekenntnis 1528, WA 26, 241–509, 339, 39f.

Ulrich Beuttler

28

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Den raumlosen Gott kann man zwar schön und widerspruchslos
denken, aber er ist religiös recht unbrauchbar. Man kann, wie Martin
Heidegger das ausgedrückt hat, weder vor ihm tanzen noch ihn anbeten.
In seiner Schrift „Identität und Differenz. Die onto-theologische Verfassung
der Metaphysik“, sagt Heidegger zum metaphysischen, theistischen Gott:
„Zu diesem Gott kann der Mensch weder beten noch kann er ihm opfern.
… Vor der Causa sui kann der Mensch weder aus Scheu ins Knie fallen
noch kann er vor diesem Gott musizieren und tanzen.“5

Allerdings ist es für die Mehrheitstheologie und erst recht die Philoso‐
phie über lange Zeit unmöglich gewesen, den religiösen Gott, der an Orten
„wohnt“, der sich offenbart und zeigt und wieder verbirgt, widerspruchsfrei
im Raum zu denken. Denn ein Gott, der hier ist und nur hier, kann kaum
in gleicher, identischer Weise auch anderswo sein. Und umgekehrt kann
ein immer mit sich identischer Gott nicht am Ort sein, jedenfalls nicht
an einem Ort mehr oder weniger als an einem anderen, wenn Ort einen
umgrenzten Raum meint, wie seit Aristoteles bis in die Neuzeit üblich.
Denn so am Ort wäre Gott selbst umgrenzt und eben nicht allgegenwärtig.

Gott auch in den Zusammenhang mit dem Raum bringen und dies auch
mit der Allgegenwart Gottes zusammendenken zu können, erfordert einen
bestimmten Begriff von Raum. Das war erst in der frühen Neuzeit der Fall.

Ich gehe so vor, dass ich im nächsten Abschnitt die naturphilosophische
Entwicklung zum Raum skizziere, dem sog. absoluten Raum, welcher die
Allgegenwart Gottes trug, dann aufgrund deren Problematisch-Werdens die
Rückwendung zum theistischen, raumlosen Gott aufzeige. Kritisch dazu
nenne ich dann wichtige Argumente zur Notwendigkeit und Möglichkeit
der Raumbezogenheit Gottes, bevor ich im konstruktiven Hauptteil ein
phänomenologisches Raumverständnis entwickle, welches eine Raumanwe‐
senheit Gottes unter heutigen Begriffen von Raum zu denken erlaubt.

2. Die Gegenwart Gottes und der Raum

Die Gegenwart Gottes, die räumlich ist, aber im Raum nicht aufgeht,
konnte aufrechterhalten werden, solange Gott und Raum nicht in Konkur‐
renz zueinander traten. Das aber war im Laufe der Neuzeit der Fall. Die
unermessliche Gegenwart Gottes wurde so sehr räumlich und der Raum so
sehr göttlich, dass beide in ein Entweder-oder geraten. Dies geschah so.

5 M. Heidegger, Die onto-theologische Verfassung der Metaphysik, in: Ders., Identität
und Differenz, Pfullingen 71957, 31–67, 64.

Gott und der Raum

29

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die eine Entwicklung war die Unendlichwerdung des Weltraumes. So‐
lange die Welt ein endlicher Kosmos war, war Gott immer „größer“,
überstieg und durchdrang die Welt zugleich. Sobald jedoch der Kosmos
unendlich wurde, was zuerst von Giordano Bruno um 1600 gedacht und
im 17.-19. Jahrhundert dann astronomisch bewiesen wurde, übernahm der
Weltraum auch Eigenschaften Gottes. Der Raum wurde unendlich. Damit
wird ein zentrales Gottesprädikat auf Gott übertragen. Die Welt übernimmt
die Eigenschaft der Unendlichkeit, die vorher Gott allein zukam. In der
unendlichen Welt hat Gott sozusagen keinen Ort mehr, damit kommt Gott
in eine Art „Wohnungsnot“, wie David Friedrich Strauß Ende des 19. Jahr‐
hunderts spottete, und „auf die Welt fällt nun der Glanz der Unendlichkeit,
der dem Altertum fremd und im Mittelalter Gott vorbehalten war.“ (Carl
Friedrich von Weizsäcker)6.

Die zweite Seite der Entwicklung war die, dass sich in der Naturphiloso‐
phie eine fundamentale Innovation ereignete. Die aristotelische Theorie des
Ortes, die über das ganze Mittelalter bestimmend war, erfuhr eine grund‐
sätzliche Kritik, was zu einer Abkehr vom Ort und einer Zuwendung zum
Raum führte. Dem Raum wuchs philosophisch und physikalisch ein eige‐
nes „Seinsgewicht“ zu, er erhielt eine eigene, von der Materie unabhängige
Realität. Maßgeblich hierfür waren die neoplatonischen italienischen und
englischen Naturphilosophen des 17.-18. Jahrhunderts.7 Der Raum, sagen
sie, ist ein Aufnehmer oder Behälter der Körper, in dem Körper lokalisiert
sind. Damit erhält der Raum ein selbständiges Sein. Der Raum hat eigen‐
ständige Realität, unabhängig von der Materie. Er bleibt unveränderlich
beständig derselbe, egal wie in ihm Köper sich bewegen. Er bleibt auch
dann, wenn man Körper aus ihm entfernt. Der Raum ist überall gleich
homogen und mit sich identisch unbeweglich. Und er ist sogar notwendig
unendlich, da er alles enthält, mehr noch auch trägt und erhält. Damit
übernimmt der Raum wesentliche Funktionen, die bis dahin ausschließlich
Gott selbst zugeschrieben worden waren.

Der Raum, so hat Thomas Campanella die neue Metaphysik des abso‐
luten Raumes zusammengefasst, ist die erste Substanz (substantia prima)
und das Substrat der Existenz aller Dinge (spatium esse basin omnis esse

6 C. F. v. Weizsäcker, Die Unendlichkeit der Welt. Eine Studie über das Symbolische
in der Naturwissenschaft, in: Ders., Zum Weltbild der Physik, Stuttgart 131990, 118–157,
135.

7 Ausführlich vgl. Beuttler, Gott und Raum (Anm. 1), Kap. I.8, 192–233.

Ulrich Beuttler

30

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


creati).8 Der Raum „ist die alles enthaltende Gottheit (est autem locus
omnium divinitas substentans). Er gibt Sein und erhält es, in ihm leben,
weben und sind wir (dans esse atque conservans, in ipsa enim vivimus,
movemur et sumus).“9

Das ist ersichtlich ein Zitat von Act 17, wo Gott als der bezeichnet wird,
in dem wir leben, weben und sind. Dem Raum werden bei den neoplatoni‐
schen Naturphilosophen des 17. Jahrhunderts also wesentliche Funktionen
Gottes zugeschrieben, zu enthalten und zu erhalten.

Diese Auffassung der italienischen Platoniker setzt sich fort bei den
englischen, den sog. Cambridge Platonists, besonders bei Henry More, des‐
sen Einfluss auf Newton nachgewiesen ist: Newtons berühmter absoluter
Raum hat von daher einen grundsätzlich metaphysischen Hintergrund.
Der absolute Raum ist nicht primär eine physikalische Größe, sondern
eine metaphysische. Bei Newton wird zwar klar zwischen Gott und Raum
unterschieden, der Raum ist nach Newton das Medium, durch das Gott den
Dingen allgegenwärtig ist, sie bewegt und ordnet. Der absolute Raum ist
also gerade nicht gleich unendlich mit Gott, sondern ist das Medium, das
Gott für die Aktuierung seiner Allgegenwart in Anspruch nimmt. Gott „ist
nicht die Dauer und der Raum, sondern er währt und ist zugegen. Er währt
immer und ist überall zugegen, und konstituiert dadurch, dass er immer
und überall existiert, die Dauer und den Raum“10, sagt Newton.

Dennoch trug der absolute Raum eine Gefahr in sich, weil mit dieser
Auffassung eines „absoluten“ Raumes die Gefahr der Vergöttlichung des
Raumes ebenso verbunden war wie die der Verräumlichung Gottes. Diese
Problematik sehen wir bei Joseph Raphson.

Bei Raphson etwa trägt der Raum nicht nur die Eigenschaft der Uner‐
messlichkeit, sondern er trägt alle metaphysischen Eigenschaften Gottes. In
„De spatio reali seu ente infinito“ (1702) listet Raphson folgende metaphy‐
sische Eigenschaften des Raumes auf, die allesamt ebenso Eigenschaften
Gottes sind.

Der Raum (spatium), das eigentlich Ausgedehnte (Extensum intimum),
ist im Unterschied zur Materie 1. absolut unteilbar (indivisibile), 2. absolut

8 „… ipsum [spatium] esse basin omnis esse creati omniaque praecedere esse saltem
origine et natura” (T. Campanella, De sensu rerum et magia, Frankfurt a.M. 1620,
liber I, caput 12, 40).

9 Ebd.
10 I. Newton, Philosophiae Naturalis Principia Mathematica, Opera quae exstant om‐

nia, hg. von Samuel Horsley, Bd. III, London 1782, liber III, Scholium generale,
1–176, 172.

Gott und der Raum

31

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unbeweglich (immobile), 3. aktual unendlich (actu infinitum), 4. reiner Akt
(actus purus), 5. alles erhaltend und durchdringend (omni-continens &
omni-penetrans), 6. unkörperlich (incorporeum), 7. unwandelbar (immuta‐
bile), 8. in sich eins (unum in se), 9. ewig (aeternum), 10. unbegreiflich
(incomprehensibile), 11. vollkommen (perfectum), 12.  der Seins- und Er‐
kenntnisgrund von Ausgedehntem (Extensa sine eo neq; esse, neq; concipi,
possunt), 13. ein Attribut der ersten Ursache, nämlich die Unermesslichkeit
(attributum, viz. immensitas, primae causae).11

Die meisten Eigenschaften werden auf die Unendlichkeit zurückgeführt
und aus dieser bewiesen, woraus nun aber, systematisch betrachtet, erhebli‐
che Probleme entstehen. Da die Unendlichkeit des Raumes als aktuale, d.h.
als Unendlichkeit Gottes verstanden wird, ist der Raum von der geschöpf‐
lichen Seite auf die Seite Gottes gewechselt. Der Raum ist bei Raphson
die nicht-materielle, von den endlichen materiellen Körpern und ihrer
Ausdehnung substantiell unterschiedene, unendliche Ausdehnung Gottes
und trägt daher seine metaphysischen Eigenschaften. Entsprechend ist Gott
nicht nur denkendes, sondern auch ausgedehntes Wesen. Seine wesentliche
Allgegenwart ist der Raum oder die unendliche Ausdehnung.

Weil also die Gefahr der Vergöttlichung des Raumes in dieser Metaphy‐
sik des Raumes besteht, versteht man leicht Kants Radikalkritik: Kant führt
in seiner Kritik der reinen Vernunft eine Entsubstantialisierung des Raumes
und damit einhergehend eine Enträumlichung Gottes durch.

Der Raum ist nach der transzendentalen Ästhetik, dem ersten Hauptteil
der Kritik der reinen Vernunft, welche die Erkenntnisformen Raum und
Zeit behandelt, nur noch Form der Anschauung, er hat nur empirische
Realität, der absolute Raum hat keine An-sich-Realität mehr, er ist nur
ideale Form, er ist eine Voraussetzung der Wahrnehmung und hat, wie
Kant sagt, „transzendentale Idealität“. Der Raum ist also kurz gesagt im
Subjekt als eine Form der Anschauung, in welcher wir Dinge als räumlich
nebeneinander wahrnehmen. Jedenfalls kann man weder den Raum auf
Gott noch Gott auf den Raum beziehen.

Gott direkt auf den Raum zu beziehen, wäre ein „Erschleichungsfehler“,
wie Kant sagt, durch den man ein Erkenntnisprinzip der sinnlichen Dinge
fälschlich auf die intelligiblen Dinge übertragen würde. Das Axiom „Alles,
was ist, ist irgendwo und irgendwann“ sei ein erschlichenes Axiom, ein
unechtes Prinzip, durch das alle Dinge, auch die intelligiblen, „an die

11 J. Raphson, De spatio reali seu ente infinito, London 1702, caput V, 72–80.

Ulrich Beuttler

32

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bedingungen des Raumes und der Zeit im Dasein gebunden“12 würden.
Der Raum sei lediglich die Form der Anschauung sinnlicher Dinge, aber
nicht eine Qualität von Sein überhaupt. Würde man das (falsche) Axiom,
dass alles irgendwo ist, auf Gott anwenden, würde man sich „eine örtliche
Gegenwart Gottes“ erdichten und „Gott, als von einem unendlichen Raum
zugleich umgriffen, in die Welt“13 einschließen.

Im Folgenden wurde durch dieses schlagende Argument Kants sowohl in
der Philosophie als auch in der Theologie Gott nicht mehr räumlich in die
Welt einbegriffen und nur noch die Raumlosigkeit Gottes und Gott-losig‐
keit des Raumes behauptet. Das prominenteste Beispiel des frühen 19. Jahr‐
hunderts ist Friedrich Schleiermacher, dessen Auffassung für die folgenden
gut hundert Jahre schulbildend war. Schleiermacher bestimmt den Raum‐
bezug Gottes nur indirekt, nämlich transzendental, d.h. als Bedingung
der Möglichkeit von Räumlichkeit, selbst aber strikt unräumlich. Gottes
Allgegenwart bedingt den Raum und die räumlichen Dinge, ist selbst aber
unräumlich. In § 53 seiner „Glaubenslehre“ definiert Schleiermacher:

Die Allgegenwart Gottes ist „die mit allem Räumlichen auch den Raum
selbst bedingende schlechthin raumlose Ursächlichkeit Gottes“14.

Die Allgegenwart ist „vollkommen raumlos, mithin auch nicht größer
oder kleiner an verschiedenen Orten.“15 Gott ist nicht im Raum gegenwärtig
und wirksam nach Analogie der Raumerfüllung von expansiven Kräften. Es
ist daher keine ruhende Adessenz im Raum anzunehmen, und die operative
Gegenwart strikt unräumlich vorzustellen. Einen Ort hat Gott nicht im
Raum oder bei den Dingen, sondern ausschließlich „in sich selbst“, nur mit
den „Wirkungen seines ursächlichen Insichselbstseins“ ist er überall.16

3. Die dreifache Forderung eines Raumbezuges Gottes

Aber an dieser Standardauffassung der neuprotestantischen-theistischen
Gotteslehre meldet sich nun ein theologisches Problem: Der Weltbezug
Gottes ist hier nur noch strikt raumlos gedacht, d.h. geistig im Gegensatz

12 I. Kant, De mundi sensibilis (1770), in: Schriften zur Metaphysik und Logik/1, Werke
in zwölf Bd., hg. von Wilhelm Weischedel, Bd. V, Frankfurt a.M. 81993, 7–107, 91.

13 A.a.O., 93.
14 F. Schleiermacher, Der christliche Glaube nach den Grundsätzen der evangeli‐

schen Kirche im Zusammenhange dargestellt (1830/31), hg. von Martin Redeker,
Bd. I, Berlin 71960, § 53 Leitsatz, 272.

15 A.a.O., §53.1, 273.
16 A.a.O., §53.2, 275.

Gott und der Raum

33

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zur Körperlichkeit und Ausdehnung. Gott hat damit keinen Raumbezug
mehr, er hat nur noch geistig-moralischen Weltbezug. Damit stellt sich die
Frage, wie Gott sich ohne Raumbezug in irgendeiner Weise noch kausal
wirksam oder auch nur in ruhender Gegenwart auf die Welt beziehen soll.
Aber selbst wenn man Gott keinen direkten Kausalbezug auf die Welt und
keine unmittelbare Wirksamkeit mehr zuerkennen mag, weil man nicht
wieder zum Voluntarismus der Cambridge Platoniker und deren absoluten
Raum zurück will oder weil man das theistische Gottesbild eines rein
geistigen, raumlosen Wesens des deutschen Idealismus vertritt, so ergeben
sich doch grundlegende theologische Probleme, wenn man Gott jeden
Raumbezug abspricht.

Ich möchte an dieser Stelle wenigstens drei relevante Gründe nennen,
warum es mir theologisch geboten scheint, einen Raumbezug Gottes anzu‐
nehmen.

Eine Beziehung Gottes zum Raum (in noch zu klärender, bestimmter
Weise) anzunehmen, ist aus verschiedenen Gründen unverzichtbar. Sie ist
erstens religiös notwendig, weil der glaubende und betende Christ Gott
auch außer sich, d.h. im Raum, zu erfahren glaubt und auch lokal auf sich
und seinen raumzeitlichen Ort bezogen weiß. Sie ist zweitens trinitäts- und
schöpfungstheologisch notwendig, weil die inkarnatorische Struktur der
Ökonomie Gottes ein Eingehen Gottes in Raum und Zeit behauptet und
einen, wie auch immer gearteten, bleibenden Raumbezug Gottes vorsieht.
Schöpfung und Erhaltung sind, wenn sie christologisch-pneumatologisch
vermittelt sein sollen, nicht ohne Raumbezug Gottes zu denken. Und eine
Beziehung Gottes zum Raum ist, wie gleich noch zu zeigen ist, drittens
logisch notwendig, da alle Gottesaussagen, schon die Existenzbehauptung,
einen räumlichen Bezug zur sprechenden Person implizieren.

So hat Ingolf Dalferth dargelegt, dass jede Aussage, die das Wort „Gott“
enthält, eine Relation impliziert zwischen der Person, welche die Aussage
äußert, und dem Gehalt, auf den es sich bezieht. „Gott“ impliziert also
einen relationalen Bezug zwischen Gott und Mensch. Die Aussage „Gott
existiert.“ als elementare Gottesaussage, heißt: Gott existiert in Bezug auf
mich, es bezieht sich eine sprechende Person auf Gott, wodurch sie sich
spezifisch lokalisiert.17

17 I. U. Dalferth, Gott. Philosophisch-theologische Denkversuche, Tübingen 1992, 23–
50.

Ulrich Beuttler

34

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Allerdings ist für solche Lokalisation der geometrische Raum ungeeignet.
Luco van den Brom hat kritisiert, dass ein lokaler Bezug von Gottesaussa‐
gen auf lokale Raumpunkte in eine Aporie führe. Wenn die Aussage „Gott
existiert.“ bedeuten würde, dass Gott hier ist am Ort P1, genau am Ort
des Sprechers realräumlich lokalisiert ist, dann hieße dies ja, dass er mit
dieser Aussage an P2 nicht lokalisiert wäre, da örtliche Lokalisationen
ortsexklusiv sind. Oder Gott müsste raumübergreifend sein, um sowohl an
P1 als auch an P2 lokalisiert zu sein, wodurch er aber eine Art Körper
(body) oder Größe (size) erhielte, die sich über die Raumpunkte erstreckt.
Aus dieser Aporie schließt v.d. Brom nun aber nicht etwa, dass vielleicht
die räumliche, ortsexklusive Lokalisation der Fehler ist, sondern dass man
Gottesaussagen überhaupt nicht lokalisieren kann. Gott, so schließt v.d.
Brom mit dem Mainstream des Theismus, ist raumlos allgegenwärtig, er sei
nicht als räumliches Wesen mit Teilbarkeit und Körperlichkeit zu denken,
sondern als raumlose Entität (spaceless entity), und seine Allgegenwart sei
als raumlose Präsenz (spaceless presence) zu denken18.

Setzt man den Raumbegriff v.d. Broms voraus, hat er natürlich recht. In
der Tat kann man Gott keinen geometrischen Raumbezug zumessen, wie
bei ortsexklusiven Raumdingen, das wäre philosophisch primitiv, dazu reli‐
giös fatal. Das hat aber auch niemand je behauptet. Der Raumbezug, von
dem Dalferth spricht, ist natürlich keine ortsgeometrische Raumrelation,
sondern ein gemeinsames „Identifikationssystem“ von Gott und Mensch.
Das wäre ausführlich zu diskutieren.

Entscheidend für uns ist, dass nur der euklidische, geometrische Raum‐
begriff einen Raumbezug Gottes ausschließt. Ein Raumbezug Gottes ist
damit nicht überhaupt ausgeschlossen, aber er hängt am Raumbegriff. Um
einen Raumbezug Gottes positiv formulieren zu können, braucht es einen
andern Raumbegriff.

Kurz gesagt: Wir brauchen keinen homogenen, isotropen, geometrischen
Raum, sondern einen nicht homogenen, nicht isotropen, gegliederten
Raum, der Anwesenheit und Nähe ebenso wie Ferne und Absenz zu denken
ermöglicht, der weder Gott verräumlicht, noch den Raum vergöttlicht. Wir
brauchen aber eben auch einen Raumbegriff, der nicht zu einer raumlosen,
d.h. überall gleichförmigen und damit religiös unbedeutenden Allgegen‐

18 LJ. v.d. Brom, Divine Presence in the World. A Critical Analysis of the Notion of
Divine Omnipresence, Kampen 1993, 229.

Gott und der Raum

35

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wart führt. Dazu möchte ich im Folgenden einen Vorschlag machen und
Schicht für Schicht einen geeigneten Raumbegriff aufbauen.19

4. Der gelebte Raum und seine religiöse Struktur

Geeignet für das Vorhaben erscheint mir der sogenannte gelebte Raum, den
Eugen Minkowski in seinen Überlegungen zur gelebten Zeit und Graf Karl‐
fried Dürckheim in seinen „Untersuchungen zum gelebten Raum“ (1932)
eingeführt haben:

„Es gibt aber einen gelebten Raum, wie es eine gelebte Zeit gibt.“20 Dieser
Raum ist vom mathematisch-geometrischen fundamental unterschieden,
es handelt sich um einen „amathematischen und ageometrischen Raum“.
Denn der Raum, in dem wir leben und handeln, in dem sich unser Le‐
ben abspielt, „beschränkt sich für uns nicht auf geometrische Verhältnisse,
Verhältnisse, die wir aufstellen, wie wenn wir uns, selbst auf die einfache
Rolle von wissbegierigen Beobachtern oder von Gelehrten beschränkt, au‐
ßerhalb des Raumes befinden würden. Wir leben und handeln im Raum,
und im Raum spielt sich sowohl unser persönliches Leben als auch das
kollektive Leben der Menschheit ab. Das Leben breitet sich im Raum
aus, ohne deshalb eigentliche geometrische Ausdehnung zu haben.“21 Der
gelebte Raum hat eine Vielzahl von räumlichen Eigenschaften wie Distan‐
zen, Ausdehnungen, Richtungen, die den geometrischen entsprechen, aber
anders geartet sind, da sie „rein qualitativen Charakter“22 haben. Daneben
trägt er weitere qualitative Eigenschaften wie Tönungen, Stimmungen, An‐
mutungen und Vitalqualitäten, die Graf Dürckheim eindrücklich analysiert
hat. Hier wird besonders deutlich, wie der gelebte Raum mit dem Selbst
verwoben ist.

Ich möchte im Anschluss daran folgende vier aufeinander aufbauende
Strukturmerkmale des gelebten Raums unterscheiden und jeweils nach der
entsprechenden Räumlichkeit der Gegenwart Gottes fragen, die sich an die
jeweilige Struktur von Raum anschließt.

19 Ausführlicher Beuttler, Gott und Raum (Anm.1), II.2.-3., 257–353.
20 E. Minkowski, Die gelebte Zeit, Bd. II, Über den zeitlichen Aspekt psychopathologi‐

scher Phänomene, Salzburg 1971, 233.
21 Ebd.
22 A.a.O., 236.

Ulrich Beuttler

36

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der gelebte Raum und die Räumlichkeit des menschlichen Daseins sind

A präreflexiv präsent,
B elementar bezogen,
C gestimmt und getönt,
D gerichtet und leiborientiert strukturiert.

Analog dazu ist Gott jeweils auf jede Schicht des gelebten Raumes in reli‐
giöser Wahrnehmung, religiöser Erfahrung und religiösem Vollzug in einer
bestimmten Weise, die der Raumstruktur entspricht, bezogen.

A Der unthematisch gegenwärtige Raum läuft immer mit als ungegen‐
ständlicher Hintergrund aller Objektwahrnehmung. Er ist in allem bewuss‐
ten und unbewussten Wahrnehmen und Erleben immer ‚mitgegeben’ und
‚mit da’. Andererseits ist er nicht an sich immer da, sondern als ein Dasein
für mich, als ein mir Mitgegebensein. Der unthematisch mitgegebene Raum
ist „tiefer in uns selbst verankert als die aus ihm sich abhebenden gegen‐
ständlich bewußten Dinge. Wir kommen immer schon von dem Raum,
in dem wir sind, her, wenn wir auf einzelne Dinge ‚im’ Raum achten. In
diesem unthematischen Haben des Raumes sind wir geradezu mit dem
Raum eins. …“23 Dieser gelebte Raum ist „in seiner jeweils leibhaftigen und
bedeutungsvollen Ganzheit ‚gegenwärtig’ in Gesamteinstellung, Haltung,
Gerichtetheit und Zumutesein, man hat ihn im ‚Innesein’, hat ihn in den
Gliedern und im Gefühl, in Leib und Herz.“24

Der gelebte Raum, der einem unmittelbar gegenwärtig ist und in dem
man sich unwillkürlich einbezogen weiß und umgeben spürt, eignet sich
besonders dazu, eine elementare Form der Gegenwart Gottes zu symboli‐
sieren. In strukturell analoger Weise ist dem gläubigen und bewusst religiös
lebenden Menschen sein Glaube und dasjenige, auf den er sich richtet,
Gott, in seiner Gesamteinstellung, seiner Haltung, seiner Gerichtetheit und
seinem Zumutesein gegenwärtig. Die allgemeine Gegenwart Gottes kann
als ein unthematisch gegenwärtiger Raum beschrieben werden, der in allem
Erleben, Wahrnehmen und Tun immer mitgegeben ist, sozusagen immer
mitläuft. Dieser Raum der Gegenwart Gottes durchdringt einen selbst, ist
aber doch ein äußerer, umgebender Raum. Er ist der Hintergrund des gan‐
zen christlich-gelebten Daseins. Doch ist diese Gegenwart Gottes nicht an

23 W. Gölz, Dasein und Raum. Philosophische Untersuchungen zum Verhältnis von
Raumerlebnis, Raumtheorie und gelebtem Dasein, FPA II, Habil. Universität Tübin‐
gen, Tübingen 1970, 202.

24 Graf K. v. Dürckheim, Untersuchungen zum gelebten Raum, Frankfurt a.M. 2005,
26.

Gott und der Raum

37

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich, sondern immer nur für jemand mitgegeben. Diese Art der Gegenwär‐
tigkeit erfordert einen Latenzzustand der Aufmerksamkeit meinerseits, ein
dieser umräumlichen Gegenwart Gottes inneseiende Einstellung. Sie färbt
als Hintergrund mein übriges Gesamterleben, wobei der Aufmerksamkeits‐
grad darauf erhöht und abgesenkt werden kann. Wir stoßen hier auf eine
elementare Räumlichkeit der Gegenwart Gottes.

B Der gelebte Raum ist das das menschliche Dasein als leibhaftiges Da‐
sein ermöglichende Worin. Dies Worin ist ein ungegenständliches Worin:
Der gelebte Raum umlagert und umwebt das Dasein, dass es als ein solches
existieren kann. Der gelebte Raum ist das Worin gelebten Daseins. Er ist
der das leibhafte Leben ermöglichende Raum und als sein Worin zugleich
der Grund, auf dem jenes sich aufbaut und entfaltet. Der gelebte Raum ist
aber nicht der kausale Verursacher des Daseins oder gar der vorfindlichen
Existenz des Menschen, sondern mit dieser gleichursprünglich. Er ist mit
dem Dasein mitgesetzt. Da er nicht mit mir selbst identisch ist, sondern
mit mir geht als Um-herum meines Daseins, können wir religiös analog
dazu Gott als das Worin menschlichen, allgemein: geschöpflichen Daseins
ansprechen.

C Jeder Raum löst eine affektive Stimmung aus, die noch vor der bewuss‐
ten Wahrnehmung seiner Größe, Formen und Farben liegt. Räume haben
von sich her eine Färbung, eine Tönung, eine Stimmung, die sich unmittel‐
bar überträgt. Ein Raum hat, die sinnlich wahrnehmbaren Raumqualitäten
und -quantitäten grundierend, eine eigene Vitalität, eine je eigene Art von
Lebendigkeit, gewissermaßen eine „Seele“, die sich unmittelbar mitteilt.
Theodor Lipps hat in seiner Ästhetik von einer „Raumseele“ gesprochen,
die in der spezifischen „Stimmung“ des Raumes gegenwärtig ist.

Die Gestimmtheit ist eine primäre Eigenschaft des gelebten Raumes.
Sie teilt sich mit als das Anwesendsein des Raumes, als seine unauffällige
Gegenwart für uns, im Sprechakt eines „schweigende[n] Sprechen[s]“25.
Der Raum trägt eine Anmutung, die sowohl für den jeweiligen Raum als
auch für mein Dasein in diesem Raum charakteristisch ist.

Der gestimmte Raum ereignet sich in vielfältiger Weise: als machtvoll
dröhnender oder sanft schweigender Raum, als leerer oder voller, weiter
oder enger Raum, hell oder dunkel, freundlich oder abweisend, einladend
oder ausgrenzend, bergend oder feindlich, schützend oder bedrohend, wi‐
derständig oder sich einfühlend.

25 Gölz, Dasein und Raum (Anm. 23), 203.

Ulrich Beuttler

38

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der gestimmte Raum ermöglicht unmittelbare und mittelbare religiöse
Raumerfahrungen.

Der gestimmte Raum symbolisiert das dauerhafte und kommunizierende
Anwesendsein eines anderen meiner selbst, das mich fundamental betrifft,
indem es mein Dasein tönt und stimmt und in Kommunikation mit mir
tritt. Der gestimmte Raum bringt das Angeredet-sein durch das Um-mich-
herum zum Ausdruck und verweist auf das leibhafte Ummichsein der An-
(oder Ab-)wesenheit Gottes, die mich in bestimmter und stimmender Wei‐
se ergreift, als Fülle oder Leere, als schweigendes Sprechen oder beredtes
Schweigen. Der gestimmte Raum wechselwirkt mit mir. Es kommt zu einer
„eigentümlichen Kommunikation des Erlebnisichs mit einem je anderen
ausdrucksbeseelten Raum“26. Der gestimmte Raum kommuniziert als unge‐
genständlich Anwesender mit mir, wie der unsichtbare Gott mir nahe ist
und sich als Nähe (oder Ferne) zuspricht. Dabei begegnet Gott nicht als
abgegrenztes Gegenüber, sondern als ausgebreitete Atmosphäre, in die ich
hineinbezogen bin.27

D Der gelebte Raum wird zum orientierten Raum, wenn der Leib als sein
Zentrum ihn konstituiert. Der durch den Leib erschlossene Raum ist weder
homogen noch isotrop. Er hat einen ausgezeichneten Mittelpunkt, von
dem her er sich erschließt, und ist mit einem Elementarkoordinatensystem
versehen, einem natürlichen Achsensystem.

Die drei durch das Körperschema ausgezeichneten Richtungen und
Gegensatzpaare oben-unten, vorne-hinten, rechts-links sind phänomeno‐
logisch keineswegs gleichwertig und keineswegs erst durch den aufrecht
stehenden Menschen vorgegeben. Denn „aufrecht stehen“ setzt den Unter‐
schied oben und unten und eine vertikale Achse schon voraus. Oben und
unten sind außerdem im Unterschied zu links und rechts, sowie vorne
und hinten nicht vertauschbar und nicht ineinander überführbar. Sie blei‐
ben bei allen möglichen Bewegungen und Körperhaltungen des Menschen
gleich. Ob man steht, liegt, läuft, sich dreht: oben und unten sind leibphä‐
nomenologisch objektive Richtungen.

Die mythischen und religiösen Räume sind nach den phänomenologi‐
schen Analysen von Ernst Cassirer, Gerhard van der Leeuw und Mircea
Eliade wie der leiborientierte Raum inhomogen. „Für den religiösen Men‐

26 E. Ströker, Philosophische Untersuchungen zum Raum, Frankfurt a.M. 1965, 23.
27 Ausführlich zum Konzept der Atmosphären, die Hermann Schmitz als ausgebreitete

Gefühle resp. gestimmte Räume beschrieben und als „Halbdinge“ charakterisiert hat,
vgl. Beuttler, Gott und Raum (Anm.1), 317–335.

Gott und der Raum

39

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schen ist der Raum nicht homogen; er weist Brüche und Risse auf: Er
enthält Teile, die von den übrigen qualitativ verschieden sind.“28 Man denke
nur an bekannte biblische Erzählungen wie Jakobs Traum von der Him‐
melsleiter, an Moses Berufung am Dornbusch oder Jesajas Thronvision.
Jeweils wird ein „heiliger“ Ort, Bereich oder Raum vom übrigen, profanen
Raum herausgehoben und abgetrennt.

Der inhomogene Bruch im Raum konstituiert einen festen Punkt, eine
Mittelachse, von der jede künftige Orientierung ausgeht. Die Hierophanie,
die Erscheinung des Heiligen, markiert im vorher homogenen, grenzenlo‐
sen Raum eine absolute Orientierung durch einen absolut festen Punkt,
ein Zentrum. Der horizontale Bruch ist verbunden mit einer Öffnung nach
oben, in die himmlisch-göttliche Welt, und der Unterscheidung zwischen
unten und oben, zwischen dem irdischen und dem himmlischen, göttli‐
chen, wahren Bereich.

Die Hierophanie etabliert ein absolutes Achsensystem mit den
Fundamentaldifferenzen oben-unten und innen-außen. Es wird erhalten,
fortgeführt und gepflegt durch religiöse Riten, welche die religiöse Orien‐
tierung im religiös orientierten Raum ermöglichen.

5. Die existentiellen und religiösen Schichten des gelebten Raums

Der gelebte Raum hat dementsprechend mehrere Schichten, die mit je an‐
deren Erkenntnishaltungen, Einstellungen und Handlungsweisen des Selbst
verknüpft sind.

Auf der ersten, elementarsten Stufe ist der Raum das präreflexiv präsente
Worin des menschlichen Daseins. Dies Worin ist mit einer elementaren
Orientierung nach unten und oben verbunden. Dieses In-Sein ist nicht
explizit oder gar intentional als In-einem-Raum-sein bewusst, sondern als
Um-Raum in präreflexivem, unbewusstem Innesein unthematisch gegen‐
wärtig. Für das Dasein ist dieser elementare Raum aber höchst fundamen‐
tal. Der gelebte Raum bildet das Fundament, den Erlebnishintergrund und
Horizont der ganzen leibhaften Existenz „Erst bezogen auf menschliches
Dasein ist der Raum Horizont, Hintergrund, Fundament der Existenz.“29.
Der gelebte Raum ist außer mit einer elementaren Orientierung mit einer

28 M. Eliade, Das Heilige und das Profane. Vom Wesen des Religiösen, Frankfurt a.M.
1990, 23.

29 Gölz, Dasein und Raum (Anm. 23), 216.

Ulrich Beuttler

40

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Färbung, Stimmung und Tönung verbunden, die für das Dasein nicht
akzidentiell, sondern wesentlich, d.h. konstitutiv für sein Sein ist. Die
Gestimmtheit bildet mit dem Selbst eine Sinneinheit, sie ist als Erlebnishin‐
tergrund immer mit da, macht den Raum zu einem Raum für mich. Der
gelebte Raum erst konstituiert das Selbst als Selbst, d.h. als selbstbezügliche
und leibhafte Person, indem er die Basis und Grundierung für das aktive
Orientieren, Strukturieren und Handeln im Raum legt.

Analog dazu kann theologisch Gott als Fundament und Grund, als
Hintergrund und Horizont der geschöpflichen und glaubenden Existenz
des Menschen angesprochen werden. Gott ist für die gläubige Person das
immer mitlaufende, ihr nicht durchweg bewusste, aber unthematisch ge‐
genwärtige Fundament und Hintergrund ihres Lebens, er ist ihr, vermittelt
durch bewusste und unbewusste Glaubensvollzüge, in Gesamteinstellung,
Haltung, Gerichtetheit und Zumutesein gegenwärtig. Gott bewirkt beim
Menschen durch den Glauben eine Art Färbung des Gesamtlebens, was
zum Empfinden von Gottesnähe, von Gehalten- und Orientiertsein führt.

Gott ist hier nicht an sich, sondern als An- bzw. als Abwesender präsent,
wie auch der gelebte Raum als Fundament das Dasein nicht gegenständlich,
sondern ungegenständlich fundiert und stimmt.

Gott kann analog als Fundament und Hintergrund des geschöpflichen
Seins und des religiösen Erlebens bestimmt werden. Diese Gegenwart
kommt der klassischen Allgegenwart am nächsten, sie ist am unkonkre‐
testen und am wenigsten spezifisch. Sie erstreckt sich über die gesamte
Ausdehnung des gelebten Raums hinweg, hat aber – im Unterschied zur
raumlosen, flächigen Allgegenwart – am Ort jedes religiösen Individuums
ein Zentrum, wo sie auftauchen und hervortreten kann.

Die höhere, aktivere Schicht, ist der durch den Leib orientierte Raum,
dessen Dimensionen vielfache Transzendenzen aufweisen, besonders die
eigentliche Raum-Dimension der Tiefe und Weite. Gott kann entsprechend
als Tiefe oder Grund, als Woher und Worin des geschöpflichen Seins ange‐
sprochen werden. Dies ist eine phänomenologische Einholung von Gott
als Schöpfer und Erhalter meiner Existenz und der „Elemente“ meines
gelebten Raumes.

Dann können wir noch eine weitere reflexive Schicht namhaft machen,
sie bezieht sich auf die Orientierung im Raum durch subjektive und ob‐
jektive Prinzipien, durch den eigenen Leib sowie durch Perspektiven und
Orientierungspunkte. Entsprechend kann Gott metaphorisch als zentraler
Orientierungspunkt und der Glaube als Lebensperspektive verstanden wer‐

Gott und der Raum

41

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den. Das Sich im Leben, im Glauben und im Denken Orientieren hat
jedenfalls eine äquivalente phänomenologische Struktur.

„Gott“ erscheint auf dieser reflexiven Stufe nicht als Element des gelebten
Raumes selbst (als Worin oder Woher oder Wohin), sondern als reflexiv
gebildeter Begriff einer letzten, von der Welt unterschiedenen Instanz, auf
die alles, was ist, bezogen ist, und von dem her es seinen ‚Ort’ und Sinn
erhält. Die Lokalisierung Gottes geschieht solcherart innerhalb eines ge‐
meinsamen, Gott und Mensch übergreifenden Identifikationssystems, dem
Glauben an den dreieinigen Gott als Schöpfer, Versöhner und Vollender,
innerhalb dessen alles in einer Perspektive coram Deo betrachtet werden
kann. Diese Perspektive ist umfassend im Symbolsystem des Glaubens
theoretisiert, aber realisiert stets in einer konkreten pragmatischen Situati‐
on. Wer den Ausdruck „Gott“ gebraucht, loziert sich coram Deo und stellt
sich damit im religiösen Gebrauch in die Gegenwart Gottes, von der er
oder sie spricht. Er oder sie gebraucht damit Gott als konkreten, tatsächli‐
chen Horizont seines oder ihres Lebens.

Erst mit dieser letzten Stufe haben wir die abstrakträumliche Raumrelati‐
on erreicht, die der reflexiven Gegenwart Gottes am Ort eines Sprechers,
der sich in der Gegenwart Gottes loziert erreicht. Damit wird das gemein‐
same, Gott und Mensch übergreifende Identifikationssystem aufgebaut,
von dem Ingolf Dalferth spricht. Es ist hier klar ersichtlich, dass die Ge‐
genwart Gottes eine reale Raumgegenwart meint, die aber keinen geometri‐
schen Ortsbegriff impliziert.

Erst recht wurde bei den elementareren Schichten des gelebten Raumes
und seiner religiösen Analogien deutlich, wie hier eine Raumgegenwart
Gottes so gedacht werden kann, dass religiöse Raum- und Gotteserfahrun‐
gen eingeschlossen und vermittelt werden können, ohne dass eine naive,
körperliche Raumgegenwart Gottes daraus resultierte, die man mit einem
theistischen Gottesbegriff leicht abwehren könnte. Der Raumbegriff, den
wir hier entwickelt haben, ist jedoch in der Lage, auch umgekehrt elemen‐
tare und für das religiöse Leben wesentliche Raum- und Gotteserfahrungen
zu erschließen, woraus sich ergibt, dass der raumlose, theistische Gottesbe‐
griff ebenso fern von den tatsächlichen Gotteserfahrungen ist, die der reli‐
giös glaubende Mensch macht, wie er fern ist einem angemessenen religiö‐
sen Raumbegriff. Wir meinen, mit dem stufenweise aufgebauten Raumbe‐
griff nicht nur einen religiös brauchbaren Raumbegriff klar bestimmt zu
haben, sondern auch einen Weg zur Erschließung von religiösen Raum-
und räumlichen Gotteserfahrungen gewiesen zu haben.

Ulrich Beuttler

42

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Abschließend soll an einem konkreten Beispiel diese existentielle und
religiöse Raumtheorie auf einen konkreten Raum in aller Kürze angewandt
werden, nämlich auf den gottesdienstlichen oder Kirchenraum. Eine detail‐
lierte Aufarbeitung der Diskussion um den Kirchenraum kann hier nicht
erfolgen. Es soll lediglich in einigen Sätzen angedeutet werden, inwiefern
die ausgearbeiteten Konzepte von Raum hier Anwendung finden und zur
Lösung strittiger Punkte beitragen können.

In der Diskussion wurde vielfach die These vertreten, dass es evangeli‐
scherseits eigentlich keinen „heiligen“ oder Sakralraum geben könne, da der
Kirchenraum nicht an sich heilig oder religiös sei, sondern allenfalls durch
das gottesdienstliche Geschehen zu einem solchen werde.

Diese einfache Alternative trennt jedoch Raum und Zeit, und isoliert den
Raum von dem Geschehen in ihm, und spaltet damit den Raum in essen‐
tiale und funktionale Bezüge. Dies übersieht, dass u.E. Raum ein komplexes
Gebilde ist, in dem Form und Inhalt, Gestalt und Vollzug aufeinander
bezogen sind. Das gilt, wie für jeden Raum, auch für Kirchenräume.

Der Kirchenraum ist eine konkrete Form von gelebtem Raum. Er trägt
Vitalqualitäten. Der Mensch ist ebenso im Raum wie dieser in ihm. Der
Raum ist psychisch und physisch nicht neutral, er präsentiert ebenso sich
als Raum, hat einen lebendig-sprechenden Ausdrucksgehalt, wie er die
Vollzüge in ihm aufnimmt, einspeichert und spiegelt.

Der Kirchenraum, so kann man kurz sagen, ist ein Resonanzraum des
Geschehens, das sich in ihm ereignet. Diese Wirkung ist ein Korrespon‐
denzphänomen. Sie ist vermittelt durch die Atmosphäre, die im Raum
und unter den Hörenden herrscht. Zu diesem Klima, zu diesem atmosphä‐
rischen Raum tragen alle Raumvollzüge bei, der physische Raum selbst
in seiner Gestalt und Anordnung, die in ihm Gottesdienst feiernden Men‐
schen, die sich auf Zeit dort befinden und in Wechselwirkung treten mit
dem Raumgeschehen, sowie das verkündigte Wort selbst in mehrfacher
Gestalt. Insofern ist ein Kirchenraum auch Resonanzraum des Wortes, wel‐
ches im Raum ergeht und wirkt. Dieser geistig-pneumatische Innenraum
ist durch den äußeren Raum gestützt und unterstützt, steht aber auch in
Kontrast zu ihm.

Theologisch gesagt: Was eine Kirche ist, nämlich Ort des Gottesdienstes
und der Gottesbegegnung, bringt der Raum nach innen und außen durch
seine Präsenz zur Geltung: Ort der Transzendenz Gottes und zugleich
Raum der Nähe und Gemeinschaft von Gott und Menschen. Es ist ein
Raum, den es gar nicht „gibt“, er ist komplex ineinander geschichteter Ort
der Gegenwart Gottes in der Welt, also eine Heterotopie, wie Foucault sagt,

Gott und der Raum

43

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ein Gegenort, ein Andersort, der mehrfache Raum der Gottespräsenz, der
je da und je anders da ist.

Literatur

Augustinus, Confessiones (= conf.)
Beuttler, Ulrich, Gott und Raum. Theologie der Weltgegenwart Gottes, FSÖTh 127,

Habil. Universität Erlangen-Nürnberg, Göttingen 2010.
Brom, Luco Johan van den, Divine Presence in the World. A Critical Analysis of the

Notion of Divine Omnipresence, Kampen 1993.
Campanella, Thomas, De sensu rerum et magia, Frankfurt a.M. 1620.
Dalferth, Ingolf Ulrich, Gott. Philosophisch-theologische Denkversuche, Tübin‐

gen 1992.
Dürckheim, Karlfried Graf von, Untersuchungen zum gelebten Raum, Frank‐

furt a.M. 2005.
Eliade, Mircea, Das Heilige und das Profane. Vom Wesen des Religiösen, Frank‐

furt a.M. 1990.
Flasch, Kurt, Was ist Gott? Das Buch der 24 Philosophen, München 2011.
Gölz, Walter, Dasein und Raum. Philosophische Untersuchungen zum Verhältnis

von Raumerlebnis, Raumtheorie und gelebtem Dasein, FPA 11, Habil. Universität
Tübingen, Tübingen 1970.

Heidegger, Martin, Die onto-theologische Verfassung der Metaphysik, in: ders.,
Identität und Differenz, Pfullingen 71957,31–67.

Kant, Immanuel, De mundi sensibilis (1770), in: Schriften zur Metaphysik und Lo‐
gik/1, Werke in zwölf Bd., hg. von Wilhelm Weischedel, Bd. V, Frankfurt a.M.
81993, 7–107.

Luther, Martin, Vom Abendmahl Christi. Bekenntnis 1528, hg. von F. Thiele /
O. Brenner, WA 26, 241–509.

Minkowski, Eugen, Die gelebte Zeit, Bd. II, Über den zeitlichen Aspekt psy‐
chopathologischer Phänomene, Salzburg 1971.

Newton, Isaac, Philosophiae Naturalis Principia Mathematica, Opera quae exstant
omnia, hg. von Samuel Horsley, Bd. III, London 1782, 1–176.

Raphson, Joseph, De spatio reali seu ente infinito, London 1702.
Schleiermacher, Friedrich Daniel Ernst, Der christliche Glaube nach den Grund‐

sätzen der evangelischen Kirche im Zusammenhange dargestellt (1830/31), hg. von
Martin Redeker, Bd. I, Berlin 71960.

Ströker, Elisabeth, Philosophische Untersuchungen zum Raum, Frankfurt a.M.
1965.

Weizsäcker, Carl Friedrich von, Die Unendlichkeit der Welt. Eine Studie über das
Symbolische in der Naturwissenschaft, in: ders., Zum Weltbild der Physik, Stuttgart
131990, 118–157.

Ulrich Beuttler

44

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Spuren Gottes?
Sozialräume und ihre „Zeichen der Zeit“

Andreas Lob-Hüdepohl

1. Sozialraum: Ort der Gottesbewährung auch Ort der Gotteserfahrung?

Sozialräume gelten längst als Orte der Gottesbewährung – als Orte also,
an denen sich das Vertrauen von Christ:innen in die heilsam-befreiende
Gegenwart des biblischen Gottes in ihrem diakonischen Handeln praktisch
bewährt, egal ob als Einzelne oder als kirchliche Gemeinschaft. Die Zu‐
kunft der Kirchen, so hatte der Jesuitenpater und Widerstandskämpfer
Alfred Delp noch kurz vor seiner Hinrichtung in Berlin-Plötzensee apo‐
diktisch konstatiert, hinge neben einer konsequenten Ökumene vor allem
von ihrer konsequenten Rückkehr zum Dienst am Menschen, also zur
Diakonie, ab: „Damit meine ich das Sich-Gesellen zum Menschen in allen
seinen Situationen mit der Absicht, sie ihm meistern zu helfen, ohne an‐
schließend irgendwie eine Spalte oder Sparte auszufüllen. Damit meine ich
das Nachgehen und Nachwandern auch in die äußersten Verlorenheiten
und Verstiegenheiten des Menschen, um bei ihm zu sein genau und gerade
dann, wenn ihn Verlorenheit und Verstiegenheit umgeben. ‚Geht hinaus‘,
hat der Meister gesagt, und nicht: ‚Setzt euch hin und wartet, ob einer
kommt‘. Damit meine ich die Sorge auch um den menschentümlichen
Raum und die menschliche Ordnung.“1

Nur kurze Zeit zuvor und ebenfalls schon längst in Gewahrsam der NS-
Schergen notierte Dietrich Bonhoeffer in seiner Entwurfsskizze zu einer ge‐
planten Abhandlung über das Wesen der Kirche nicht minder apodiktisch:
„Die Kirche ist nur Kirche, wenn sie für andere da ist.“ Und sie ist nur
dann für andere da, wenn sie „an den weltlichen Aufgaben des menschli‐
chen Gemeinschaftslebens [teilnimmt], nicht herrschend, sondern helfend
und dienend.“2 Die weltlichen Aufgaben des menschlichen Gemeinschafts‐
lebens oder – in der Diktion Alfred Delps – die „Sorge auch um den men‐

1 A. Delp, Im Angesicht des Todes. Frankfurt a.M. 1981, 141.
2 D. Bonhoeffer, Widerstand und Ergebung. Briefe und Aufzeichnungen aus der Haft,

hg. von Eberhard Bethge, München 1990, 205f.

45

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schentümlichen Raum und die menschliche Ordnung“ verweisen Kirche,
verweisen kirchliches Leben und nicht zuletzt das Glaubensleben jedes:r
einzelne:n Christ:in in den Raum des Sozialen. Hier, und eben nicht abseits
des alltäglichen Lebens, etwa in den stillen Seitennischen von Kirchen
oder Pfarrhäusern, soll die Frohe Botschaft Gottes, hier soll seine heilsame
befreiende Gegenwart praktisch bezeugt und darin bewährt werden – ob
im individuellen Engagement von Christ:innen bei der lebensdienlichen
Gestaltung ihrer Nachbarschaft oder im Modus kirchlich-verbandlicher
Gemeinwesenarbeit.3

So besehen sind Sozialräume fast schon automatisch auch Orte, an de‐
nen die heilsam-befreiende Gegenwart Gottes erfahren werden kann –
wenigstens von jenen Menschen, die von der lebensdienlichen Gestaltung
des Sozialraumes durch Christ:innen und/oder kirchliche Gemeinschaf‐
ten in ihrer Lebensführung unmittelbar oder mittelbar profitieren. Dies
gilt grundsätzlich auch dann, wenn sie selbst diese heilsam-befreiende
Wirkmacht nicht bewusst mit der Gegenwart des biblischen Gottes in
Verbindung bringen. Dass die christlichen Akteur:innen diakonischen En‐
gagements – so sie sich ausdrücklich in diese diakonische Sendung gestellt
sehen – ihre eigene sozialräumlich konfigurierte Praxis als Gotteserfahrung
für sich und andere begreifen, versteht sich fast von selbst.

Anders gelagert ist aber die Frage, ob der Sozialraum auch Ort der
Gotteserfahrung sein kann, wenn man sie in die umgekehrte Richtung
stellt: Können Gläubige (Christ:innen) im Sozialraum gerade auch dann
Gott erfahren, wenn sie selbst keiner ausdrücklich christlich konturier‐
ten Praxis anderer Christ:innen ansichtig werden? Zugespitzt: Können
Christ:innen gleichsam in der Profanität des Sozialraumes Spuren Gottes
erkennen, die für sie ungeahnt, unerwartet und gerade darin überraschend
neu und innovativ sind? Offenbart sich Gott in Seinem Willen möglicher‐
weise immer wieder neu in der menschlichen Geschichte und Gegenwart?
Werden deren „Zeichen der Zeit“ zu Orten der Gotteserfahrung und Got‐
teserkenntnis, auf deren Deutung keinesfalls verzichtet werden darf ? Und
wenn ja, worin bestehen solche „Zeichen der Zeit“, die für Sozialräume als

3 Vgl. im Überblick: R. Hoburg, Gemeinwesen – Sozialraum, in: A. Lob-Hüdepohl /
G.K. Schäfer (Hg.), Ökumenisches Kompendium Caritas und Diakonie, Göttingen
2022, 339–352; H.-J. Benedict, Kirchliche Gemeinwesenarbeit. Historische Entwick‐
lung, theologische Grundlegung und praktische Probleme gemeinwesenorientierter
Arbeit von Kirchengemeinden und Diakonie im aktivierenden Sozialstaat, in: J. Eu‐
rich u.a. (Hg.), Kirchen aktiv gegen Armut und Ausgrenzung. Theologische Grundla‐
gen und praktische Ansätze für Diakonie und Gemeinde, Stuttgart 2011, 261–279.

Andreas Lob-Hüdepohl

46

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sozialräume typisch und darin höchst aufschlussreich sind? Entbergen sie
sogar Einsichten, die eine besondere Relevanz für eine diakonische Praxis
besitzen?

In gewisser Weise werden Fragen berührt, die bereits in der Diskussion
um das Charakteristische einer Öffentlichen Theologie aufgegriffen wurden.
Im Protestantismus etwa wendet sich die Programmatik einer Öffentlichen
Theologie gegen eine individualistisch-pietistische Verengung christlichen
Glaubens, indem sie die Relevanz des Evangeliums für die humane Gestal‐
tung von Staat, Wirtschaft und Gesellschaft zur Geltung bringt.4 In diesem
Zusammenhang lässt sie sich auf jene Fragen und Orientierungsbedarfe
ein, die die Öffentlichkeit selbst formuliert und diskutiert. Erst im Medium
zunächst profaner öffentlicher Diskurse speist sie relevante theologische
Erwägungen in die Meinungsbildung räsonierender Öffentlichkeiten ein.
In dieser Verknüpfung entstehen neue Einsichten auch über die eigene
Glaubensposition. Damit werden diese Öffentlichkeiten in gewisser Weise
selbst zum Ort theologisch relevanter Erkenntnisse und in diesem Sinne
zum locus theologicus. Von dieser Perspektive her stellt sich die naheliegen‐
de Frage, ob auch Sozialräume, also dörfliche Nachbarschaften ebenso wie
städtische (Wohn-) Quartiere, eine ähnliche Funktion als generative Orte
religiöser Erfahrungen besitzen und sich in diesem Sinne als spirituelle
Erfahrungsräume erweisen – als Räume also, in denen Menschen die Geist‐
kraft Gottes erspüren und in ihre eigene Lebensgestaltung übersetzen.

4 Vgl. H. Bedford-Strohm, Diakonie in der Perspektive „öffentlicher Theologie“. Ge‐
genwärtige Entwürfe, in: J. Eurich / H. Schmidt (Hg.), Diakonik. Grundlagen –
Konzeptionen – Diskurse, Göttingen 2016, 145–161. Auf evangelischer Seite entspringt
der reformatorischen Haltung der Weltbejahung und der Weltverantwortung, die Fa‐
milie, Beruf und Gesellschaft als Felder gottesdienstlicher Lebensführung neu entdeckt
hat, der Auftrag der Lebensgestaltung, der alles Leben als von Gott geschenktes Leben
wahrnimmt. Dieser Wahrnehmung entspricht auch ein Widerspruch gegenüber einer
einseitigen Orientierung an gesellschaftlichen Leitbildern etwa des Erfolgs, der Schön‐
heit, der Stärke, weil diese die Humanität untergraben und schwache Menschen ins
Abseits stellen (vgl. G. Claß, Aspekte diakonischer Spiritualität, in: V. Herrmann /
R. Merz / H. Schmidt (Hg.), Diakonische Konturen. Theologie im Kontext sozialer
Arbeit, VDWI 18, Heidelberg 2003, (277–291) 289).

Spuren Gottes?

47

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. „Gottes Spuren“ in den „Zeichen der Zeit“ – eine theologisch-ethische
Vergewisserung

Mit dem Zweiten Vatikanischen Konzil hat diese Frage – zumindest für
den römisch-katholischen Raum der Christenheit – eine grundsätzliche
Antwort gefunden: Ja, die gesellschaftliche Öffentlichkeit wie auch konkre‐
te Sozialräume können sich als zeitgenössische Orte theologisch relevanter
Gotteserkenntnisse erweisen. Denn in ihnen können sich „Zeichen der
Zeit“ entbergen, die bislang noch unentdeckte, in gewisser Weise sogar
neue Spuren Gottes enthalten und damit für die Erkenntnis Gottes, für die
Erkenntnis also „seines Ratschlusses“ (Gaudium et spes 11)5, von erhebli‐
cher theologisch-ethischer Relevanz sind.6 Jüngst hat der Orientierungstext
des Synodalen Weges der katholischen Kirche in Deutschland „Auf dem
Weg der Umkehr und der Erneuerung“ nochmals diese Bedeutsamkeit
hervorgehoben: Die „Zeichen der Zeit eröffnen einen wichtigen Zugang,
Gott in der Geschichte und Gegenwart der Menschen zu entdecken.“ Sie
„stehen für Momente, in denen sich etwas Neues offenbart und zur Ent‐
scheidung zwingt. Sie stehen für ein Zeitfenster, ein Momentum, einen
Kairos.“7 Schon aus diesem Grunde besitzen die „Zeichen der Zeit“ eine
heuristische, das eingewöhnte Denken unterbrechende und darin innovati‐
ve Orientierungsfunktion.

Nun sind „Zeichen der Zeit“ aus sich heraus noch keine untrüglichen
Hinweise auf die Spuren Gottes oder auf das, was die Pastoralkonstituti‐
on des Zweiten Vatikanischen Konzils Gaudium et spes (GS) als „Seinen
Ratschluss“ (GS 11) bezeichnet. Zwar eröffnen „Zeichen der Zeit“ einen auf‐
schlussreichen Zugang, Gott in Geschichte und Gegenwart der Menschen
zu entdecken. Die „Selbstmitteilung Gottes“ (Karl Rahner) in seinem Sohn
Jesus Christus ist mit dessen Tod nicht abgeschlossen. Im Gegenteil, sein
Wirken setzt sich fort in den Widerspiegelungen dessen, was sich in seinem

5 Pastoralkonstitution über die Kirche in der Welt von heute Gaudium et spes, in:
HThKVatII 1, Freiburg i.Br. 2004, 592–749.

6 Vgl. H.-J. Sander, Theologischer Kommentar zur Pastoralkonstitution über die Kirche
in der Welt von heute Gaudium et spes, in: HThKVatII 4, Freiburg i.Br. 2005, 581–886,
bes. 715–720.

7 Büro des Synodalen Weges (Hg.), Auf dem Weg der Umkehr und der Erneuerung.
Theologische Grundlagen des Synodalen Weges der katholischen Kirche in Deutsch‐
land. Orientierungstext, Der Synodale Weg 2, Bonn 2022, 20;22 (https://www.synodale
rweg.de/fileadmin/Synodalerweg/Dokumente_Reden_Beitraege/beschluesse-broschue
ren/SW-2_Der-Synodale-Weg_Brosch.pdf) (Zugriff: 30.5.2023).

Andreas Lob-Hüdepohl

48

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.synodalerweg.de/fileadmin/Synodalerweg/Dokumente_Reden_Beitraege/beschluesse-broschueren/SW-2_Der-Synodale-Weg_Brosch.pdf
https://www.synodalerweg.de/fileadmin/Synodalerweg/Dokumente_Reden_Beitraege/beschluesse-broschueren/SW-2_Der-Synodale-Weg_Brosch.pdf
https://www.synodalerweg.de/fileadmin/Synodalerweg/Dokumente_Reden_Beitraege/beschluesse-broschueren/SW-2_Der-Synodale-Weg_Brosch.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.synodalerweg.de/fileadmin/Synodalerweg/Dokumente_Reden_Beitraege/beschluesse-broschueren/SW-2_Der-Synodale-Weg_Brosch.pdf
https://www.synodalerweg.de/fileadmin/Synodalerweg/Dokumente_Reden_Beitraege/beschluesse-broschueren/SW-2_Der-Synodale-Weg_Brosch.pdf
https://www.synodalerweg.de/fileadmin/Synodalerweg/Dokumente_Reden_Beitraege/beschluesse-broschueren/SW-2_Der-Synodale-Weg_Brosch.pdf


Namen und angeregt durch seinen Geist („inspiriert“) an heilsam-befreien‐
der Wirkmacht je neu zu erkennen gibt: „Doch ich sage euch die Wahrheit:
Es ist gut für euch, dass ich fortgehe. Denn wenn ich nicht fortgehe, wird
der Beistand nicht zu euch kommen; gehe ich aber, so werde ich ihn
über euch senden. Und wenn er kommt, wird er die Welt überführen und
aufdecken, was Sünde, Gerechtigkeit und Gericht ist.“ (Joh 16,7f.)8

Kurz vor dem Zweiten Vatikanischen Konzil identifiziert Papst Johannes
XXIII. in seiner Enzyklika Pacem in terris (PT) im „wirtschaftlich-sozialen
Aufstieg der Arbeiterklasse“, im Zusammenwachsen der Völker zu einer
„Menschheitsfamilie“ oder in der Teilhabe der „Frau am öffentlichen Le‐
ben“ untrügliche Spuren Gottes in den „Zeichen der Zeit“.9 Gleichwohl
müssen viele „Zeichen der Zeit“ als solche erst noch identifiziert und nicht
zuletzt in ihrer Ambivalenz wahrgenommen und unterschieden werden.
Die Pastoralkonstitution Gaudium et spes benennt solche Ambivalenzen –
etwa den allerorten „geschärften Sinn für die Freiheit“, während zugleich
an anderen Orten „neue Arten von gesellschaftlicher und psychischer
Knechtschaft entstehen“; oder die Wachstumskrise, die zu Reichtum und
Wohlstand der einen, aber auch zur Gefangenschaft in „Hunger und Not“
von anderen führt (GS 4).

Deshalb müssen alle „Zeichen der Zeit“ im Geist dessen gedeutet wer‐
den, in dem sich Gottes heilsam befreiende Gegenwart verleiblicht hat
und darin selbst zum unüberbietbaren „Zeichen der Zeit“ (Lk 12,56) ge‐
worden ist: im Leben und Geschick Jesu Christi. Zugespitzt heißt das: Jesu
Geistkraft nimmt in jenen Lebensvollzügen konkrete Gestalt an, in denen
Menschen anderen die menschenfreundlich-lebensbejahende Wirkmacht
in eigener solidarischer Praxis ansichtig machen – einer solidarischen Pra‐
xis, die unterschiedslos allen ihr unbedingtes Erwünscht‑, Anerkannt‑ und
Angenommensein erfahrbar macht, indem sie die Möglichkeit von deren

8 Für die evangelische Theologie veranschlagt M. Welker die Wirkung des Heiligen Geis‐
tes fast gleichsinnig: „Insofern ist der Geist Gottes, der Heilige Geist, keine verstiegene
Angelegenheit, sondern eine Kraft, die den Menschen befähigt, nach Gerechtigkeit zu
streben, und zwar nicht nach irgendeiner abstrakten Gerechtigkeit, sondern nach einer
konkreten, die da heißt: Schutz der Schwachen, Nächstenliebe und die Suche nach
Freiheit, Wahrheit und Frieden.“ (Michael Welker, „Man muss die Nerven behalten.“
Ein Gespräch zwischen Michael Welker und Reinhard Marwick, Zeitzeichen 2020
(https://zeitzeichen.net/node/8249; Zugriff: 2.8.2024)).

9 Pacem in terris. Art. 40–42, in: Kompendium der Glaubensbekenntnisse und kirchli‐
chen Lehrentscheidungen, begr. Heinrich Denzinger, überarb. u. hg. von Peter
Hünermann, Freiburg i.Br. 371991, Nr. 3955–3997.

Spuren Gottes?

49

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://zeitzeichen.net/node/8249
https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://zeitzeichen.net/node/8249


humaner Lebensgestaltung respektiert, sichert oder ihnen zuspielt. In und
durch solcherart solidarisch-kommunikative Praxis – so fragmentarisch
und möglicherweise auch in Teilen inkonsistent und widerspruchsbehaftet
sie als menschliche Praxis auch immer bleiben mag – wird „Heil von Gott
her für Menschen“,10 wird – um es mit einem klassischen christlichen To‐
pos zu formulieren – Erlösung gegenwärtig. „Daß Menschen sie darstellen
dürfen, ohne sie erschöpfen zu müssen – das ist das Wesen menschlicher
Freiheit und der Grund ihrer Hoffnung: die geschichtliche Realität der
Erlösung.“11

Solche Erlösung tut immer Not: Denn der geschichtlich konkrete Aus‐
gangspunkt ist immer die Situation des „schon verletzte[n] Mensch[en]“.
Deshalb besteht die Herausforderung solidarischer Praxis nicht in der
Erfüllung irgendwelcher Normvorgaben. Die moralische Herausforderung
besteht vielmehr als „ein geschichtliches Geschehen: unsere konkrete Ge‐
schichte selbst; Menschen in Not; die Menschheit in Not“.12 Deshalb gilt:
Wo sich in geschichtlich-gesellschaftlichen Bezügen solidarische Praxis den
Nöten aller Art zu widersetzen beginnt und auf ein humanes Leben für
alle ausgreift, dort offenbaren sich Spuren der Gegenwart Gottes in diesen
„Zeichen der Zeit“.

Der „wirtschaftlich-soziale Aufstieg der Arbeiterklasse“ (PT 40) oder
auch die zunehmende Teilhabe der „Frau am öffentlichen Leben“ (PT
41) sind zweifelsohne epochale „Zeichen der Zeit“. Sie spiegeln kollektive
Emanzipations- und Befreiungsprozesse sozialer Bewegungen, die erst nach
Jahrzehnten Früchte trugen und den Betroffenen ein – oftmals noch be‐
scheidenes – Mehr an humaner Lebensgestaltung eröffneten. Aber die „Zei‐
chen der Zeit“ zeigen sich keineswegs nur in solch epochalen Umbrüchen.
„Zeichen der Zeit“, in denen sich Spuren Gottes und „seines Ratschlusses“
(GS 11) finden lassen, können sich auch sehr kleinteilig oder kleinräumlich
zu erkennen geben – bis hin zum lautlosen Schrei eines Menschen, der in
seinem Leiden um seine Würde kämpft.

Gerade der Schrei von Bedrängten aller Art besitzt eine hohe theologi‐
sche Bedeutsamkeit. Der Schrei der Bedrängten im Sklavenhaus Ägyptens
bildet den Ausgangspunkt für einen Prozess, in dem sich inmitten von

10 E. Schillebeeckx, Christus und die Christen. Die Geschichte einer neuen Lebens‐
praxis, Freiburg i.Br. 1977, 725.

11 Th. Pröpper, Erlösungsglaube und Freiheitsgeschichte. Eine Skizze zur Soteriologie,
München 21988, 210.

12 Schillebeeckx, Christus und die Christen, 639.

Andreas Lob-Hüdepohl

50

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Not und Unheil die heilsam-befreiende Gegenwart Gottes ausweislich der
biblischen Erzählungen Bahn bricht:13 „Ich habe den Schrei über ihre Be‐
dränger gehört“ (Ex 3,8). Der Schrei der Armen und Bedrängten ist freilich
erheblich mehr als ein bloßes Aufschreien, in dem sich ein momentaner
Schmerz kurzfristig Luft verschafft. Im Schrei artikuliert sich vielmehr das
fundamentale Widersetzen eines Menschen gegenüber einer gesellschaftli‐
chen Wirklichkeit, die persönliches Leid, Marginalisierung und Unterdrü‐
ckung hervorruft, stabilisiert oder auch nur zulässt.14 Der Schrei von Ar‐
men – ob eines Einzelnen oder eines ganzen Kollektivs – fordert andere
auf, das ihnen Mögliche zu ergreifen, den alltäglichen Zustand des Leidens
an den Verhältnissen zu durchbrechen – so wie der biblische Gott als der
ganz Andere das Befreiungsgeschehen des Exodus auslöst und Sein Volk
aus dem Sklavenhaus Ägyptens führen lässt. „Wer diesen Aufschrei des
Schmerzes hört, wird davon überrascht, aufgeschreckt: Der Schrei bricht
in seine geordnete, alltägliche Welt hinein als Zeichen, als der Schall oder
der Lärm, der die abwesende Anwesenheit eines Menschen inmitten des
Leidenden ahnen lässt.“15

Entscheidend ist: Der Schrei der Leidenden und Marginalisierten ist
schon ihre erste Tat auf dem Weg ihrer heilsamen Befreiung. Mit ihm
beginnen sie, ihre Angst und Ohnmacht zu besiegen und damit ihre Würde
als Subjekte ihrer eigenen Lebensgeschichte einzufordern und zu behaup‐
ten – und sei es als Akt eines letzten Protestes, sich nicht abfinden zu
wollen mit dem erlittenen Schicksal: „Jesus aber schrie laut auf. Dann
hauchte er den Geist aus.“ (Mk 15,37) Dieser Schrei Jesu ist Kulminations‐
punkt eines solchen letzten Protestes und seines offensichtlich obsiegenden
Vertrauens auf einen Gott, der selbst in der Finsternis eines furchtbar
gewaltsamen Todes dem Leidenden und Geschundenen die Treue hält.
Darauf auch für sich zu vertrauen, kann Menschen befähigen, sich selbst
ebenfalls nicht ihrem bedrängenden Schicksal zu ergeben, sondern sich
ihm zu widersetzen – und sei es nur höchst fragmentarisch im äußersten
Pianissimo eines stummen Schreis. Ihr selbst stummer Schrei wird zum
„Zeichen der Zeit“, das zur entschiedenen Antwort herausfordert.

13 Vgl. ausführlich J.S. Croatto, Exodus. A Hermeneutics of Freedom, New York 1981.
14 Vgl. J.B. Metz, Memoria passionis. Ein provozierendes Gedächtnis in pluralistischer

Gesellschaft. Freiburg i.Br. 22006, 135f.
15 E. Dussel, Prophetie und Kritik, Fribourg i.Ue. 1989, 10.

Spuren Gottes?

51

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die konfliktive Grundsignatur von Sozialräumen

Solcherart Schreie sind auch in Sozialräumen vernehmbar. Dies ist keine
lakonische, sondern eine anspruchsvolle Feststellung – zumindest dann,
wenn man die konfliktive Grundsignatur von Sozialräumen ernst nimmt
und das oftmals entschärfte Verständnis von Sozialraumorientierung, das
in Caritas, Diakonie und Sozialer Arbeit vorherrscht, überwindet.

Sozialraumorientierung – mitunter auch mit Gemeinwesenarbeit gleich‐
gestellt – steht in der Sozialen Arbeit zunächst für das Bemühen, indivi‐
duelle Hilfebedarfe für unterstützungsbedürftige Leistungsberechtigte so
in den sozialen Nahraum (Nachbarschaft, Quartier usw.) einzubetten,
dass über Vernetzung mit anderen Akteur:innen dessen Ressourcen für
die Sicherung und/oder Optimierung der Hilfeleistungen genutzt werden
können. Damit einher geht oftmals die administrative Strategie kommuna‐
ler Entscheidungs- und Kostenträger, leistungserbringende Dienste zu de‐
zentralisieren und kontraproduktive Versäulungen der Angebotsstrukturen
aufzubrechen. Dazu dient der Aufbau von quartiersbezogenen Interventi‐
onsteams ebenso wie die aktivierende Förderung vorfindlicher endogener
Ressourcen des jeweiligen Sozialraumes wie Vereinen, Schulen, Kirch‐
gemeinden usw.16 Insofern gilt die Leitoption: nicht nur im Sozialraum
arbeiten, sondern mit ihm, und das bedeutet auch, ihn selbst als Ressource
für die Lebensgestaltung und Lebensbewältigung seiner Bewohner:innen
zu entwickeln und ihn zu einer „enabling community“17 zu befähigen.

Die Fokussierung auf die Ressourcen, die Sozialräume bei der produk‐
tiven Lebensgestaltung und Bewältigung komplexer Lebenslagen für Men‐
schen in prekären Lebenslagen zweifelsohne besitzen und deshalb in deren
Sinne entwickelt und genutzt werden sollten, kann freilich übersehen las‐
sen, dass Sozialräume für bestimmte Personen(-gruppen) prekäre Lebens‐
lagen oftmals erst hervorrufen oder diese zumindest fest- und fortschrei‐

16 Vgl. im Überblick F. Kessl / Ch. Reutlinger, Sozialraumorientierung, in:
R.‑Ch. Amthor u.a. (Hg.), Kreft / Mielenz Wörterbuch Soziale Arbeit, Weinheim /
Basel 92021, 849–853; ausführlich: F. Kessl u.a. (Hg.), Handbuch Sozialraum, Wies‐
baden 22019.

17 A. Lob-Hüdepohl / S. Kurzke-Maasmeier, Menschenrechtliche Implikationen
einer Enabling Community. Sozialethische Grundsätze und professionelle Herausfor‐
derungen, in: Evangelische Stiftung Alsterdorf / Katholische Hochschule
für Sozialwesen Berlin (Hg.), Enabling Community. Anstöße für Politik und
soziale Praxis, Hamburg 2011, 56–66. Dieser Gedanke wird aufgegriffen und weiter
appliziert von Gerhard Wegener.

Andreas Lob-Hüdepohl

52

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ben. Darauf hat insbesondere Pierre Bourdieu hingewiesen. Wie der phy‐
sische Raum durch das Zueinander seiner unterschiedlichen Bestandteile
strukturiert und „aufgemacht“ wird (Straßen, See, Ufer, hügelige Topogra‐
phie usw.), so wird auch der soziale Raum (des zwischenmenschlichen
Miteinanders) durch Begrenzungen, Ausschließungen, Positionierungen
der ihn konstituierenden Personen, soziale Rollenmuster usw. strukturiert.
Jeder soziale Raum weist zudem „die Tendenz auf, sich mehr oder weniger
strikt im physischen Raum in Form einer bestimmten distributiven Anord‐
nung von Akteuren und Eigenschaften niederzuschlagen.“ Daraus folgt für
Bourdieu, „daß alle Unterscheidungen in Bezug auf den physischen Raum
sich wiederfinden im reifzierten sozialen Raum (oder was auf dasselbe
hinausläuft, im angeeigneten physischen Raum)“.18

Mehr noch: Die sozialen Realitäten mit ihren Distinktionen, Ein- und
Ausschlüssen schreiben sich dauerhaft in die Konstellationen der physi‐
schen Welt – etwa eines Stadtquartiers oder des Zueinanders unterschied‐
licher Stadtquartiere – ein. Das wird interessanterweise dort besonders au‐
genfällig, wo der soziale Raum (als der angeeignete und darin sozial struk‐
turierte physische Raum) eines dichtbevölkerten Stadtquartiers eigentlich
eine soziale Nähe zwischen unterschiedlich ausgestatteten Bevölkerungs‐
schichten vermuten lässt. Etwa in der berühmten Berliner Mischung, wie
sie in den Gründerzeitvierteln des ausgehenden 20. Jahrhunderts für die
schnell wachsende Metropole typisch war: Die – heutigen – Altbauten der
innerstädtischen Bezirke weisen regelmäßig vier Stockwerke des Vorder‐
hauses auf, dem sich bis zu vier umbaute Hinterhöfe (euphemistisch „Gar‐
tenhäuser“ genannt) anschlossen – eine Mischung aus Werkstätten und
Wohnungen für die Arbeiterfamilien. Die erste Etage des Vorderhauses war
mit einer Raumhöhe von über drei Metern die Beletage. Je höher die Lage
der Stockwerke, desto niedriger wurde die Raumhöhe und desto kleiner
wurden die Wohnungsschnitte. Während in der Beletage die wohlhabenden
Familien wohnten, teilten sich in den oberen Etagen oder in den Hinter‐
häusern viele ärmere Familien den knappen Wohnraum. Und obwohl sie
sprichwörtlich unter einem Dach lebten, gingen sie strikt getrennte Wege.
Obwohl physisch nahe, trennte das höchst ungleich verteilte soziale und
kulturelle Kapital die Lebenswelten der Bewohner:innen in dem eigentlich
gemeinsam geteilten physischen Lebensraum.19

18 P.  Bourdieu, Physischer, sozialer und angeeigneter physischer Raum, in: M. Wentz
(Hg.), Stadt-Räume, Frankfurt a.M. / New York 1991, (25–34) 26.

19 Vgl. auch entsprechende Befunde a.a.O., 31f.

Spuren Gottes?

53

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Selbst bei physischer Nähe kommt es offensichtlich zu einer sozialen
Segregation, die über kurz oder lang zur räumlichen Entmischung führen
kann.20 Zumindest in städtischen Sozialräumen, die für gewöhnlich eine
deutlich höhere interne wie externe Mobilität ihrer Bevölkerung aufweisen,
entstehen einerseits „bevorzugte“ Sozialräume, in die die wohlhabenderen
Bevölkerungsschichten hinzuziehen wählen, und andererseits „benachtei‐
ligte“ Sozialräume, in denen die Restbevölkerung entweder verbleiben muss
oder aus anderen Quartieren hineingedrängt wird. Physisch-räumliche Se‐
gregation führt zur Entmischung und Homogenisierung von Lebenswelten.
Sie kann damit die Aufwärtsdynamiken bevorzugter Sozialräume befeu‐
ern wie umgekehrt die Abwärtsdynamiken von benachteiligten Sozialräu‐
men verschärfen. Im letztgenannten Fall kann sie bei den Betroffenen zu
einem kumulierenden Verliererschicksal führen – insbesondere dann, wenn
Ausgrenzungserfahrungen sowohl in ökonomischer (z.B. Erwerbslosigkeit,
„prekärer Reichtum“) als auch in institutioneller (z.B. Verlust von Zugän‐
gen zu öffentlichen Dienstleistungen), kultureller (z.B. Bildungsferne) und
sozialer Hinsicht sich wechselseitig verstärken. Die Folge ist in der Regel
Resignation, Apathie und weiterer Rückzug.

Freilich ist das nur die eine Seite von sozialräumlicher Segregation.
Zweifelsohne dominieren diese Negativeffekte. Gleichwohl droht, worauf
der Stadtsoziologe Hartmut Häußermann hinweist, ein bemerkenswerter
Sachverhalt übersehen zu werden, den bereits vor 60 Jahren die stadtsozio‐
logische Forschung in den USA beobachtet und mit empirischen Daten
unterlegt hat. Selbst extrem segregierte Quartiere, die im Zuge umfangrei‐
cher Stadtentwicklungsprogramme durch flächendeckende Sanierung des
Hausbestandes und öffentlicher Infrastruktur beseitigt werden sollten, wa‐
ren keineswegs durch völlige soziale Desintegration und soziale Isolation
geprägt. Stattdessen wiesen sie oftmals „Formen von Gemeinschaftlichkeit,
wechselseitiger Anerkennung und Hilfe“ auf, die informelle, gleichwohl
tragfähige Institutionen sozialer Integration darstellen. Insofern sind selbst
solche prekären Sozialräume in bestimmter Hinsicht ambivalent: Sie sind
„einerseits Ergebnis von versagten Wahlmöglichkeiten und Diskriminie‐
rungen“ und haben „damit eine benachteiligende Wirkung“. Andererseits
ermöglichen sie gerade „aufgrund der sozialen Homogenität eine Binnenin‐
tegration, die vielfältige Formen nachbarschaftlicher Solidarität und vor al‐

20 Vgl. zum Ganzen H. Häußermann, Wohnen und Quartier. Ursachen sozialräumli‐
cher Segregation, in: E.-U. Huster u.a. (Hg.), Handbuch Armut und soziale Aus‐
grenzung, Wiesbaden 2008, 335–349.

Andreas Lob-Hüdepohl

54

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lem wechselseitigen Respekt“ ermöglicht. Solchermaßen zurückgebliebene
Stadtquartiere können deshalb nicht nur als „Schutzräume für Arme und
Alte“ fungieren, sondern zugleich eine „widerständige Kultur“21 ausbilden.
Diese Funktionen werden durch stadtplanerische Eingriffe von außen und
oben bedroht und stehen den Bewohner:innen nicht mehr als Netzwerkres‐
source zur Verfügung.

4. Bruchlinien und Ränder sozialer Räume als Orte aufblitzender
Gottesspuren

Selbst stark segregierte Sozialräume können sich als Biotope „alltäglicher
Widerständigkeit“22 erweisen, deren Bewohner:innen sich im vielleicht
anfänglich nur stummen Protest basaler Solidarbeziehungen gegen ihre
prekäre Lebenslage zur Wehr setzen. Es überrascht nicht, dass solche
Sozialräume in den USA der 1930er Jahre zum Geburtsort einer Bewe‐
gung des Community Organizing wurden, die allen Fragmentierungen und
Exklusionserfahrungen der betroffenen Bevölkerung zum Trotz an diese
basalen kleinräumlichen Solidarformen anknüpfte und diese zu einem
handlungsfähigen Wir zu entwickeln trachtete. Und es nimmt ebenso we‐
nig Wunder, dass sich von Beginn an auch religiös grundierte Personen
und Gemeinschaften im Community Organizing aktivierten, weil sie da‐
rin den Glutkern solidarischer Praxis erblickten und als ein theologisch
bedeutsames „Zeichen der Zeit“ identifizierten. Gelegentlich labelten sie
ganze Stadterneuerungsaktivitäten ausdrücklich mit biblischen Metaphern.
Im New Yorker Stadtteil Brooklyn etwa benannten die Akteur:innen den
Wiederaufbau eines großen Siedlungsgebietes für Menschen in prekären
Lebenslagen nach der im Buch Nehemia überlieferten biblischen Erzäh‐
lung vom nachexilischen Wiederaufbau von Jerusalem und Judäa.23 Sie
begründeten damit eine Tradition, die bis heute als Faith Based Community

21 Alle Zitate a.a.O., 339.
22 H. Rein, Erwerbslosenbewegung. Besonderheiten, Erfolge, Perspektiven, www.bag–

ple–sa.de/ord/_themen/erwerbslosenproteste/ Vortrag_2011.php (Zugriff: 21.11.2012).
23 Vgl. M. Gecan, Eine Bürgerplattform gestaltet Brooklyn. Die Geschichte der Nehe‐

miah-Häuser, in: T. Meier u.a. (Hg.), Community Organizing. Eine Einführung,
Weinheim / Basel 2022, 96–101.

Spuren Gottes?

55

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.bag
https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.bag


Organizing vor allem im angelsächsischen Raum eine zentrale Rolle dieses
spezifischen Ansatzes sozialraumorientierten Arbeitens spielt.24

Von besonderem Interesse ist hier der Umstand, dass religiöse Akteur:in‐
nen vorfindliche Prozesse sozialräumlicher Gestaltung als theologisch be‐
deutsame Herausforderung begreifen und sich vor dem Hintergrund ihrer
religiösen Selbstverständnisse und Traditionen engagieren. Auch wenn die
Begriffe selten ausdrücklich verwendet werden, verstehen sie diese Prozesse
als „Zeichen einer Zeit“, in denen eine marginalisierte Bevölkerung sich
dem Prekären ihrer Lebenssituation widersetzt und sich zu solidarischer
Praxis verschwistert. Darin sehen sie gewissermaßen Spuren der Gegen‐
wart Gottes, die „Seinen Ratschluss“ (GS 11) zu erkennen geben und von
ihnen die Antwort ihrer eigenen praktizierten Mitwirkung einfordern.

Vermutlich wird diese Deutung (gewissermaßen als Anrufung Gottes)
durch die spezifische Methodik des Community Organizing begünstigt.
Denn im Mittelpunkt steht zunächst nicht das Verfolgen eines bestimm‐
ten politischen Zieles – etwa des Baus von Wohnungen oder der Verbes‐
serung der sozialen wie gesundheitlichen Infrastruktur eines Quartiers.
Zunächst geht es um den Aufbau tragfähiger Beziehungen zwischen den
Bewohner:innen eines Quartiers und damit um die Etablierung eines „star‐
ken Wir“.25 Dies ist keineswegs trivial. Denn trotz einer vorfindlichen
„alltäglichen Widerständigkeit“ ist die lokale Bevölkerung oftmals sehr
fragmentiert. Gruppen sind gegeneinander abgeschottet. Widersprechende
Interessen erweisen sich als hohe Barrieren. Auf solche regelmäßig ungüns‐
tigen Ausgangsbedingungen reagiert das Community Organizing durch ein
fünfschrittiges Vorgehen: connecting (Zusammenbringen von Gruppen, die
bislang nicht in Kontakt stehen); listening (wechselseitiges Zuhören und
Verstehen); bridging (Brückenbauen durch Ermittlung von Schnittmengen
gemeinsam geteilter Interessen usw.); shaping (Gestaltung des gemeinsam
geteilten Quartiers) sowie transforming (als Veränderung der bisherigen
Denk- und Handlungsmuster, die die interne Segregation eines Sozialrau‐
mes in die „Köpfe und Herzen“ der einzelnen Gruppen verlängern und sich
somit als Teil des Problems erweisen).

24 Vgl. L. Bretherton, Der Ursprung des Community Organizings. Eine Geistesge‐
schichte, in: T. Meier u.a. (Hg.), Community Organizing. Eine Einführung, Wein‐
heim / Basel 2022, 30–74.

25 Vgl. A. Lob-Hüdepohl, Starkes Wir. Der kirchliche Beitrag zu solidarischen Nach‐
barschaftsnetzwerken, HerKorr 63 (5/2009), 259–264.

Andreas Lob-Hüdepohl

56

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ein Methodenelement verdient besondere Beachtung: das Zuhören (lis‐
tening) in einem emphatischen Sinne. Denn diesem Zuhören geht es –
entgegen einem ersten Anschein – nicht darum, im Gegenüber das heraus‐
zuhören, was bereits gemeinsam geteilt wird, und es als Basis gemeinsamen
Handelns zu nutzen. Diese Hör-Absicht wäre mit Blick auf das angestrebte
Ziel zwar durchaus plausibel: Wir blenden das Differente aus und konzen‐
trieren uns auf das allseits Verbindende. Sondern es geht diesem Zuhören
um das Verstehen der Anderen in der Andersheit ihrer Auffassungen, Ein‐
schätzungen und Selbstverständnisse einschließlich ihrer je spezifischen
Verletzungserfahrungen wie Hoffnungspotentiale – egal, aus welchen reli‐
giösen, weltanschaulichen oder schlicht profanbiographischen Quellen sie
sich speisen. Dieser Modus des Zuhörens ist Teil eines im eigentlichen
Sinne des Wortes dialogischen Geschehens:26 Es öffnet sich dem Anderen,
der Andersheit seiner Bedürftigkeit, die in die eigene Welt hereinbricht,
innehalten lässt und damit die eigenen Selbst- und Weltverständnisse un‐
terbricht. Ob und wie sie zur Korrektur des bisherigen Denkens und Han‐
delns anregen, steht zunächst hintan. Das kann und wird sich erst zeigen,
wenn das dialogische Geschehen weiter voranschreitet. Immerhin ist es ja
ein wechselseitiges und kein einliniges Geschehen. Wichtig ist zunächst nur
das Moment des Unterbrechens.

Solche alltagsweltlichen Unterbrechungen als Ausgangspunkt für die ei‐
genen Such- und Orientierungsbewegungen können durchaus mit einer
bestimmten Form geistlicher Übungen („Exerzitien“) verglichen werden.
Geistliche Übungen dienen der Selbstvergewisserung eines Menschen über
die (Aus-)Richtung seiner Lebensgestaltung, die aus der eigenen Glaubens‐
überzeugung zehrt. Exerzitien werden in der Regel mit der Abgeschieden‐
heit bestimmter Orte – etwa eigener Exerzitienhäuser oder Klöster – in
Verbindung gebracht, in der Exerzierende in Meditation und Gebet gewis‐
sermaßen in sich einkehren können. Eine entgegengesetzte Tradition hat
sich in den letzten Jahrzehnten in Gestalt der „Exerzitien auf der Straße“27

etabliert. Diese nutzt die Straße als Inbegriff des Öffentlichen Raumes

26 Vgl. E. Levinas, Dialog, in: F. Böckle u.a. (Hg.), Christlicher Glaube in moderner
Gesellschaft, Bd. 1, Freiburg i.Br. / Basel / Wien 1981, 61–85.

27 Ch. Herwartz, Auf nackten Sohlen. Exerzitien auf der Straße. Ignatianische Impulse,
Würzburg 2006. Eine ausführliche pastoraltheologische und in diesem Sinne auch
diakonietheologische Würdigung hat Michael Schindler vorgelegt in seinem Werk:
Gott auf der Straße. Studie zu theologischen Entdeckungen bei den Straßenexerzitien,
Tübinger Perspektiven zur Pastoraltheologie und Religionspädagogik 54, Diss. Uni‐
versität Tübingen, Berlin / Münster i.Westf. 2016.

Spuren Gottes?

57

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als genau den Ort eines Sozialraumes, an dem die Exerzierenden durch
die Beobachtung von Alltagsabläufen und besonders durch Gespräche mit
Menschen, die offensichtlich am Rande der Gesellschaft leben, Spuren
Gottes identifizieren, die für ihre Lebensgestaltung in irgendeiner Weise
relevant sind. Welche Alltagsabläufe oder welche Personen ihre Aufmerk‐
samkeit erregen, verbleibt dem Zufall überlassen: Die Exerzierenden gehen
durch ein Quartier, verweilen auf Plätzen, lassen sich am Gemüsestand
in ein Gespräch verwickeln usw. Einzige Vorgabe ist, dass sie sich einer
Lebenswelt aussetzen, die ihnen bislang nicht nur unbekannt ist, sondern
sogar befremdlich erschien. Nur das Sich-einem-Befremdlichen-Aussetzen
lässt Raum für Erfahrungen, die das Eigene unterbrechen.

Viele Teilnehmer:innen dieser Straßenexerzitien berichten von bewegen‐
den Augenblicken und Begebenheiten mit Menschen, die in den Bruchlini‐
en oder an den Rändern von Nachbarschaften und Quartieren ihr Leben
leben, gezeichnet von Schicksalsschlägen ebenso wie Lebensfreude, in de‐
nen immer wieder Hoffnung und Lebensmut aufblitzt. Solche Augenblicke
und Begebenheiten nehmen sie als Gotteserfahrungen wahr.28 Einer der
Begründer dieser Straßenexerzitien, der Jesuit und Arbeiterpriester Christi‐
an Herwartz, empfiehlt deshalb, in solchen Augenblicken und Begebenhei‐
ten – wenn möglich – die Schuhe auszuziehen. Mit diesem Ritual will
er in Erinnerung an die Berufungsgeschichte des Moses am brennenden
Dornbusch („Lege deine Schuhe ab; denn der Ort, an dem du stehst, ist
heiliger Boden“ [Ex 3,5]) ein Gespür für die Heiligkeit, ja für die Sakralität
dieses Moments vermitteln.

Natürlich bestehen zwischen den Exerzitien auf der Straße und den
Netzwerktreffen des Community Organizing große Unterschiede: Die Erste‐
ren dienen der höchstpersönlichen Selbstvergewisserung und – wenn man
so will – der geistlich geübten Selbsterneuerung (Rekreation); die Letzteren
dienen dem Aufbau eines starken Wir zur Selbstbemächtigung auf dem Weg
der Erneuerung eines ganzen Stadtteils. Aber beide Vollzüge von Hören
und Verändern machen auf ihre je eigene Weise deutlich, dass Sozialräume
– in Form der Straße wie in Gestalt eines Stadtquartiers – gerade an ihren
Bruchlinien und Rändern zugleich auch Räume spiritueller Erfahrungen
sein können – im Lesen der Spuren Gottes in diesen spezifischen „Zeichen

28 Eine Zusammenstellung authentischer Erfahrungen bietet die Festschrift für das
Wohn- und Lebensprojekt der Jesuitenkommunität in Berlin-Kreuzberg in: Ch. Her‐
wartz, Gastfreundschaft. 25 Jahre Wohngemeinschaft Naunynstraße, Berlin (Eigen‐
verlag) 2004, 294–312.

Andreas Lob-Hüdepohl

58

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Zeit“. Beiden geht es je auf ihre Art um die Schulung einer seismo‐
graphischen Empfindsamkeit für überraschend Neues. Und es überrascht
nicht, dass viele Teilnehmer:innen an Straßenexerzitien beruflich oder
ehrenamtlich in sozialräumliche Zusammenhänge eingebunden sind, selbst
wenn sie sich nicht oder wenigstens nicht ausdrücklich der beschriebenen
Methodik des Community Organizing bedienen.

5. Die verlorene Spur und der vermisste Gott

Als zu Beginn der 1990er Jahre die Kirche der katholischen Pfarrgemeinde
St. Marien-Liebfrauen außerhalb der Gottesdienste wie die evangelischen
Kirchen verschlossen bleiben sollte – im „Problembezirk“ Kreuzberg SO36
häuften sich die Fälle von Verschmutzung und Vandalismus –, erreichte
den damaligen Vorsitzenden des Pfarrgemeinderates ein sehr nachdenklich
stimmender Einspruch. Die Absenderin war eine Mutter von drei Kindern
– offensichtlich in prekärer Lebenslage. Wo solle sie zukünftig, so ihr Ein‐
wand, ihre Tränen weinen, wenn dieser letzte Ort des stillen Rückzugs in
diesem quirligen und aufgeregten Stadtteil verschlossen bliebe? Zwar würde
sie ob ihres Lebensschicksals kaum noch an einen Gott glauben können.
Aber wenn es ihn überhaupt geben sollte, dann solle er – in seinem Haus! –
sie weinen sehen und klagen hören – im Angesicht des großen Kreuzes, das
über dem Altar schwebt und ganz automatisch alle Blicke auf sich zieht. All
das könne doch die Pfarrgemeinde nicht einfach dadurch verhindern, dass
sie die Kirche einfach verschließe.

Auch diese Facette gehört zur Realität von Sozialräumen. Sie sind nicht
nur Orte, an denen man Gott auf dessen heilsam-befreiende Spuren kom‐
men kann. Sie sind auch Orte, an denen diese seine Spuren schmerzlich
vermisst werden. Auch das gehört zu den „Zeichen der Zeit“, die Sozialräu‐
me entbergen können. Inmitten ihrer Bruchlinien und an ihren Rändern
zeugen die stummen Schreie Gescheiterter von diesem Vermissen. Diese
Zeichen offenbaren: Vor der Theodizee-Frage gibt es auch in Sozialräumen
kein Entkommen. Eine abschließende und theologisch allseits befriedigen‐
de Antwort auf die Frage, warum Gott das manches Mal schier unermess‐
liche Leid prekärer Lebensverhältnisse in „abgehängten“ Sozialräumen zu‐
lassen kann, verbietet sich. Sie könnte nur als eine heimliche Versöhnung

Spuren Gottes?

59

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mit ihm hinter dem Rücken und zu Lasten der Opfer verstanden werden.29

Stattdessen ist die Trauer über das Vermissen, das sich gelegentlich zur
Klage und Anklage gegen Gott steigern mag, ernst und zum Anlass zu
nehmen, sich angesichts solcher Verzweiflung über das als ungerechtfertigt
empfundene Leid selbst die eigene Ratlosigkeit einzugestehen.

Zweifellos sind Christ:innen im Ringen um eine angemessene Rechtferti‐
gung Gottes angesichts des Leidens der Welt niemals nur „Fragende“; sie
sind immer auch „Gefragte zugleich“.30 Gefragt ist aber keine theoretische
Beantwortung der Theodizee; sondern gefragt ist eher eine, wie Regina
Ammicht Quinn es nennt, „praktisch-authentische Theodizee“31. Darunter
wäre der Rechtfertigungsversuch Gottes durch eine Praxis von Menschen
zu verstehen, die das Leiden, die das Verletztsein ernst nimmt; die die Vul‐
neranz zwischenpersönlicher oder institutionell vermittelter Beziehungen
zu überwinden sucht; und die in dieser solidarischen Praxis jene rettend-
heilende Wirklichkeit zur Darstellung bringt, die Christ:innen als ihren
Gott bekennen. Aber auch eine praktische Theodizee bleibt immer offen:
offen zunächst mit Blick auf ihr praktisches Gelingen, das immer unter
dem Vorbehalt des Fragmentarischen verbleibt; offen vor allem aber als
Frage nach dem letzten Warum menschlichen Leidens, das ihr entschiede‐
nes Engagement für die Belange Geschädigter und Gescheiterter niemals
vollumfänglich beantworten kann. In diesem Punkt lässt auch eine prakti‐
sche Theodizee nur Ratlosigkeit zurück.

In seinem „Plädoyer für die Freunde Hiobs“ stellt Jürgen Ebach deren
erste Reaktion auf die Leiden des Hiob heraus. Bevor sie gegenüber Hiob
für eine konsequente Auslegung des Tun-Ergehen-Zusammenhangs argu‐
mentieren, auf der Gerechtigkeit Gottes beharren und daher auf Hiobs
Schuld schließen, schweigen sie mit Hiob und geben so dessen verzweifel‐
tem Ringen mit Gott nicht nur aus taktischen Gründen Raum, sondern
auch aus solidarischen, aus mitleidenden Gründen.32 Hier zeichnet sich die
Kontur einer praktisch-authentischen Theodizee der besonderen Art ab,

29 Vgl. U. Hedinger, Wider die Versöhnung Gottes mit dem Elend. Eine Kritik des
christlichen Theismus und A-Theismus, Zürich 1972.

30 Th. Pröpper, Fragende und Gefragte zugleich. Notizen zur Theodizee, in:
T.R. Peters u.a. (Hg.), Erinnern und Erkennen. Denkanstöße aus der Theologie
von Johann Baptist Metz, Düsseldorf 1993, 33–58.

31 R. Ammicht Quinn, Von Lissabon nach Auschwitz. Zum Paradigmenwechsel in der
Theodizeefrage, Freiburg i.Br. 1992, 253.

32 Vgl. J. Ebach, Gott und die Normativität des Faktischen. Plädoyer für die Freunde
Hiobs, in: M. Schibilsky (Hg.), Kursbuch Diakonie, Neukirchen-Vluyn 1991, 161–
172.

Andreas Lob-Hüdepohl

60

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die man als beredtes Schweigen bezeichnen könnte. Das beredte Schweigen
hält die Spannung offen zwischen der Erfahrung schmerzhaften Vermissens
und der Verheißung Gottes rettend-befreiender Nähe. Denn wer noch sei‐
nen rettend-befreienden Gott vermisst und darüber ihm gegenüber klagt,
der oder die rechnet noch damit, dass es diese Wirklichkeit gibt, und
fordert deren verheißene Gerechtigkeit für sich und andere ein. Die Klage
über das Vermissen Gottes führt gerade nicht zu Fatalismus und Lethargie.
Im Gegenteil, sie unterbricht die Selbstgewissheit von blindlings auf die
Wirklichkeit Gottes vertrauenden Menschen, die sie gerade unempfindlich
machen kann gegenüber dem Leiden verstummter Menschen und den
Verwerfungen menschlicher Gesellschaft. Denn eine unbeirrt-triumphalis‐
tische Heilsgewissheit verleitet zur billigen Vertröstung auf bessere Zeiten
und narkotisiert allzu schnell das Aufbegehren, das Sich-nicht-abfinden-
Wollen mit den pathologischen Zuständen der Zeit, das Sich-Widerset‐
zen um der Leidenden und Marginalisierten willen. Das aufmerksame
Hineinhören in die Vielstimmigkeit von Sozialräumen darf deshalb diese
Stimmen des Vermissens in der Geschäftigkeit des eigenen Engagements
keinesfalls überhören. Nur so sind Sozialräume als Gelegenheiten spirituel‐
ler Erfahrungen vollständig vermessen. Nur so lassen sich in ihnen Spuren
Gottes identifizieren, die auf neue Wege weisen.

Literatur

Ammicht Quinn, Regina, Von Lissabon nach Auschwitz. Zum Paradigmenwechsel in
der Theodizeefrage, Freiburg i.Br. 1992.

Bedford-Strohm, Heinrich, Diakonie in der Perspektive „öffentlicher Theologie“.
Gegenwärtige Entwürfe, in: Eurich, Johannes / Heinz Schmidt (Hg.), Diakonik.
Grundlagen – Konzeptionen – Diskurse, Göttingen 2016, 145–161.

Benedict, Hans-Jürgen, Kirchliche Gemeinwesenarbeit. Historische Entwicklung,
theologische Grundlegung und praktische Probleme gemeinwesenorientierter Arbeit
von Kirchengemeinden und Diakonie im aktivierenden Sozialstaat, in: Eurich,
Johannes u.a. (Hg.), Kirchen aktiv gegen Armut und Ausgrenzung. Theologische
Grundlagen und praktische Ansätze für Diakonie und Gemeinde, Stuttgart 2011,
261–279.

Bonhoeffer, Dietrich, Widerstand und Ergebung. Briefe und Aufzeichnungen aus
der Haft, hg. von Eberhard Bethge, München 1990.

Büro des Synodalen Weges (Hg.), Auf dem Weg der Umkehr und der Erneuerung.
Theologische Grundlagen des Synodalen Weges der katholischen Kirche in Deutsch‐
land. Orientierungstext, Der Synodale Weg 2, Bonn 2022 (https://www.synodalerwe
g.de/fileadmin/Synodalerweg/Dokumente_Reden_Beitraege/beschluesse-broschuer
en/SW-2_Der-Synodale-Weg_Brosch.pdf) (Zugriff: 30.5.2023).

Spuren Gottes?

61

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.synodalerweg.de/fileadmin/Synodalerweg/Dokumente_Reden_Beitraege/beschluesse-broschueren/SW-2_Der-Synodale-Weg_Brosch.pdf
https://www.synodalerweg.de/fileadmin/Synodalerweg/Dokumente_Reden_Beitraege/beschluesse-broschueren/SW-2_Der-Synodale-Weg_Brosch.pdf
https://www.synodalerweg.de/fileadmin/Synodalerweg/Dokumente_Reden_Beitraege/beschluesse-broschueren/SW-2_Der-Synodale-Weg_Brosch.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.synodalerweg.de/fileadmin/Synodalerweg/Dokumente_Reden_Beitraege/beschluesse-broschueren/SW-2_Der-Synodale-Weg_Brosch.pdf
https://www.synodalerweg.de/fileadmin/Synodalerweg/Dokumente_Reden_Beitraege/beschluesse-broschueren/SW-2_Der-Synodale-Weg_Brosch.pdf
https://www.synodalerweg.de/fileadmin/Synodalerweg/Dokumente_Reden_Beitraege/beschluesse-broschueren/SW-2_Der-Synodale-Weg_Brosch.pdf


Bourdieu, Pierre, Physischer, sozialer und angeeigneter physischer Raum, in: Wentz,
Martin (Hg.), Stadt-Räume, Frankfurt a.M. / New York 1991, 25–34.

Bretherton, Luke, Der Ursprung des Community Organizings. Eine Geistes‐
geschichte, in: Meier, Tobias u.a. (Hg.), Community Organizing. Eine Einführung,
Weinheim / Basel 2022, 30–74.

Claß, Gottfried, Aspekte diakonischer Spiritualität, in: Herrmann, Volker / Rai‐
ner Merz / Heinz Schmidt (Hg.), Diakonische Konturen. Theologie im Kontext
sozialer Arbeit, VDWI 18, Heidelberg 2003, 277–291.

Croatto, José Severino, Exodus. A Hermeneutics of Freedom, New York 1981.
Delp, Alfred: Das Schicksal der Kirchen, in: ders., Im Angesicht des Todes. Frank‐

furt a.M. 1981, 138–144.
Pacem in terris, in: Kompendium der Glaubensbekenntnisse und kirchlichen Lehrent‐

scheidungen, begr. Heinrich Denzinger, überarb. u. hg. von Peter Hünermann,
Freiburg i.Br. 371991, Nr. 3955–3997.

Dussel, Enrique, Prophetie und Kritik, Fribourg i.Ue. 1989.
Ebach, Jürgen, Gott und die Normativität des Faktischen. Plädoyer für die Freunde

Hiobs, in: Schibilsky, Michael (Hg.), Kursbuch Diakonie, Neukirchen-Vluyn 1991,
161–172.

Gecan, Michael, Eine Bürgerplattform gestaltet Brooklyn. Die Geschichte der Nehe‐
miah-Häuser, in: Meier, Tobias u.a. (Hg.), Community Organizing. Eine Einfüh‐
rung, Weinheim / Basel 2022, 96–101.

Häußermann, Hartmut, Wohnen und Quartier. Ursachen sozialräumlicher Segrega‐
tion, in: Huster, Ernst-Ulrich u.a. (Hg.), Handbuch Armut und soziale Ausgren‐
zung, Wiesbaden 2008, 335–349.

Hedinger, Ulrich, Wider die Versöhnung Gottes mit dem Elend. Eine Kritik des
christlichen Theismus und A-Theismus, Zürich 1972.

Herwartz, Christian, Gastfreundschaft. 25 Jahre Wohngemeinschaft Naunynstraße,
Berlin (Eigenverlag) 2004.

Herwartz, Christian, Auf nackten Sohlen. Exerzitien auf der Straße. Ignatianische
Impulse, Würzburg 2006.

Hoburg, Ralf, Gemeinwesen – Sozialraum, in: Lob-Hüdepohl, Andreas / Gerhard
K. Schäfer (Hg.), Ökumenisches Kompendium Caritas und Diakonie, Göttingen
2022, 339–352.

Kessl, Fabian u.a. (Hg.), Handbuch Sozialraum, Wiesbaden 22019.
Kessl, Fabian / Christian Reutlinger, Sozialraumorientierung, in: Amthor,

Ralph-Christian u.a. (Hg.), Kreft / Mielenz Wörterbuch Soziale Arbeit, Wein‐
heim / Basel 92021.

Levinas, Emmanuel, Dialog, in: Böckle, Franz u.a. (Hg.), Christlicher Glaube in
moderner Gesellschaft, Bd. 1, Freiburg i.Br. / Basel / Wien 1981, 61–85.

Lob-Hüdepohl, Andreas, Starkes Wir. Der kirchliche Beitrag zu solidarischen Nach‐
barschaftsnetzwerken, HerKorr 63 (5/2009), 259–264.

Andreas Lob-Hüdepohl

62

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lob-Hüdepohl, Andreas / Stefan Kurzke-Maasmeier, Menschenrechtliche Impli‐
kationen einer Enabling Community. Sozialethische Grundsätze und professionelle
Herausforderungen, in: Evangelische Stiftung Alsterdorf / Katholische
Hochschule für Sozialwesen Berlin (Hg.), Enabling Community. Anstöße für
Politik und soziale Praxis, Hamburg 2011, 56–66.

Metz, Johann Baptist, Memoria passionis. Ein provozierendes Gedächtnis in plura‐
listischer Gesellschaft. Freiburg i.Br. 22006.

Pastoralkonstitution über die Kirche in der Welt von heute Gaudium et spes, in:
HThKVatII 1, Freiburg i.Br. 2004, 592–749.

Pröpper, Thomas, Erlösungsglaube und Freiheitsgeschichte. Eine Skizze zur Soteriolo‐
gie, München 21988.

Pröpper, Thomas, Fragende und Gefragte zugleich. Notizen zur Theodizee, in:
Peters, Tiemo Rainer u.a. (Hg.), Erinnern und Erkennen. Denkanstöße aus der
Theologie von Johann Baptist Metz, Düsseldorf 1993, 33–58.

Rein, Hans., Erwerbslosenbewegung. Besonderheiten, Erfolge, Perspektiven,
www.bag–ple–sa.de/ord/_themen/erwerbslosenproteste/ Vortrag_2011.php (Zugriff:
21.11.2012).

Sander, Hans-Joachim, Theologischer Kommentar zur Pastoralkonstitution über die
Kirche in der Welt von heute Gaudium et spes, in: HThKVatII 4, Freiburg i.Br. 2005,
581–886.

Schillebeeckx, Edward, Christus und die Christen. Die Geschichte einer neuen
Lebenspraxis, Freiburg i.Br. 1977.

Schindler, Michael Johannes, Gott auf der Straße. Studie zu theologischen Entde‐
ckungen bei den Straßenexerzitien, Tübinger Perspektiven zur Pastoraltheologie und
Religionspädagogik 54, Diss. Universität Tübingen, Berlin / Münster i.Westf. 2016.

Welker, Michael, „Man muss die Nerven behalten.“ Ein Gespräch zwischen Michael
Welker und Reinhard Marwick, Zeitzeichen 2020 (https://zeitzeichen.net/node/8
249) (Zugriff: 2.8.2024).

Spuren Gottes?

63

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.bag
https://zeitzeichen.net/node/8249
https://zeitzeichen.net/node/8249
https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.bag
https://zeitzeichen.net/node/8249
https://zeitzeichen.net/node/8249


https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kraftfelder des Geistes
Suchbewegungen nach einer Spiritualität der Stadtteilgestaltung1

Gerhard Wegner

„We need to elevate the functional with the kind of
transcendent beauty that tears a hole in the fabric

of ordinary life and allows grace to pour in.“2

„We believe church doesn’t just happen on Sundays.
In the Bible, the first church was commissioned

to live in community, to worship, to share meals,
praise God together and to reach out to others.

We live out this mission in Waco, in coffee shops, church pews,
on soccer fields and street corners […].

WE WILL BE PART OF TRANSFORMING WACO, TEXAS.
We will serve and reach out,

both through specific church ministries and in our day-to-day lives“3

  
Für viele Zeitgenoss:innen mag die Frage nach der Möglichkeit einer spiri‐
tuellen – religiösen, sakralen, theologischen – Erfahrbarkeit eines gewöhn‐
lichen Stadtteils einer modernen, westlichen Großstadt von vornherein
seltsam erscheinen. Zu sehr ist ihnen die säkulare Qualität der modernen
Stadt geradezu ins Herz geschrieben und prägt auch sonst ihren Lebensstil.
Moderne westliche Sozialräume unterliegen in ihrer Gestaltung diesbezüg‐
lichen „suburban ideals“4 und sind durch die mehr oder minder machtvol‐

1 Der Aufsatz enthält einige Textpassagen und Ideen, die bereits veröffentlicht wurden
bei G. Wegner, Epiphanes Quartier? Zur geistlichen Lektüre von Sozialräumen, PrTh
58 (2/2023), 110–117.

2 Andrew Moran Greeley, A cloak of many colors. The end of beige catholicism, Com‐
monweal, vom 9.11.2001, (10–13) 13. (https://www.commonwealmagazine.org/sites/
default/files/imce/30047/Greeley%20End%20of%20Beige%20Catholicism_0.pdf)
(Zugriff : 21.6.2014).

3 Antioch Community Church 2021, Waco (Texas), zitiert bei S. Steets, Fixing up Waco,
Texas: Populäre Religion, das Sentimentale und die Refiguration von Räumen, ZRGP 5
(1/2021), (141–170) 161.

4 Vgl. für die USA A. KRIEGER, City on a Hill. Urban Idealism in America from the
Puritans to the Present, Cambridge (USA) 2019.

65

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.commonwealmagazine.org/sites/default/files/imce/30047/Greeley%20End%20of%20Beige%20Catholicism_0.pdf
https://www.commonwealmagazine.org/sites/default/files/imce/30047/Greeley%20End%20of%20Beige%20Catholicism_0.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.commonwealmagazine.org/sites/default/files/imce/30047/Greeley%20End%20of%20Beige%20Catholicism_0.pdf
https://www.commonwealmagazine.org/sites/default/files/imce/30047/Greeley%20End%20of%20Beige%20Catholicism_0.pdf


len Dispositive der sozialen Klassen, des Genders und der Rasse bestimmt;
überlagert in allem durch ökonomische Interessen der Verzinsung von
Grund und Boden und bisweilen immerhin auch sozialpolitischer Vorga‐
ben. Im folgenden Text soll Schritt für Schritt versucht werden, in dieser
harten, gebauten, materiellen Welt „Erfahrungen des Geistes“ zu identifizie‐
ren, die für religiöse Deutungen anschlussfähig sein könnten. Am Ende
helfen dazu theologische Thesen von Johannes Fischer.

1. Epiphanien im Sozialraum?

Im engen Sinne könnte man spirituelle Erfahrbarkeit mit einer Erfahrbar‐
keit Gottes interpretieren, d.h. dass ein Stadtteil dann geradezu als Ort
einer Epiphanie interessant werden würde; der Sozialraum hätte eine epi‐
phane Struktur, wenn man so überhaupt reden kann. Jedenfalls hat Got‐
tesbegegnung eine räumliche Dimension weit über sakrale Bezogenheiten
hinaus: „‘Raumtheologie‘ meint also nicht, von einer Theologie des Kir‐
chenraumes auszugehen, sondern Gottesbeziehung und Gotteserfahrung
in Form einer relationalen Differenzerfahrung zu begreifen.“ Denn: „Wenn
der Mensch immer räumlich ist, dann ist er das auch in seiner Gottesbezie‐
hung.“5 Gottes Wirken ist körperlich wahrnehmbar – oder gar nicht. So
könnte man formulieren – und damit eine weite Diskussion eröffnen.

Im Sinne des Aufreißens eines ersten Zugangs zur Thematik sei auf
Thesen von Volker Demuth verwiesen. Er hat die Dimensionen dieser
Problematik geradezu emphatisch entfaltet: „Über Tausende von Jahren
hinweg war es nämlich nicht vorstellbar – und in vielen Kulturen ist es
das bis zum gegenwärtigen Zeitpunkt nicht – Landschaften als Raum ohne
göttliche Präsenz aufzufassen. Dieser Vorgang hätte vor nicht langer Zeit als
Frevel am integralen Raum des Lebens gegolten. … Nichts kann seither in
Landschaften die Stelle einer Anwesenheit von Transzendenz einnehmen,
mit der wir uns in die Lage versetzen könnten, den menschlichen Zugriff
auf Landschaft in eine umgreifende Ordnung einzufügen.“6 Wobei bisher
Kirchengebäude diese Funktion durchaus noch erfüllen können – jeden‐
falls für diejenigen, die dafür ein Sensorium haben. Mit dem Rückbau von
Kirchen und dem Verzicht auf ihren Neubau in neuen Stadtteilen wird

5 T. Woydack, Raum, Glaube, Mensch und Kirche. Die Gottesbeziehung als räumliches
Geschehen, AGD 21 (2/2007), (14–22) 20.

6 Volker Demuth, Landschaftsentfaltung. Eine Geschichte vom Vorstellen und Herstel‐
len natural-sozialer Räume, Lettre, Nr. 135, vom Winter 2021, (52–62) 53.

Gerhard Wegner

66

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eine entsprechende Wahrnehmung jedoch immer prekärer. Der Verlust
betrifft Erfahrungen von Möglichkeiten eines ganzheitlichen christlichen
Lebensvollzugs – nicht nur von Wissensbeständen.

Aber machen solche Überlegungen überhaupt Sinn? Ist der Ausgangs‐
punkt einer Sozialraumtheologie noch plausibel? Eine Bebauung ist etwas
Träges. Aber darin gilt: Gebäude sprechen und man sollte ihnen zuhören.
„They have voices to shape human action.“7 Sie (ver)führen uns zu Licht
und Freiheit, aber eröffnen sicherlich auch „Kraftfelder der Gewalt“,8 denen
man sich kaum entziehen kann. In und mit all dem soll hier nach ihrer
epiphanen Qualität gefragt werden. Das bedeutet auf der einen Seite, nach
der Ermöglichung von Gefühlen einer Verbindung zur Transzendenz zu
suchen. Danach: „An experience that‘s different from everyday, that is so‐
mething grand or greater … a glimpse of the Divine“9 – nach Erfahrungen,
die herkömmlich als religiös oder spirituell qualifiziert werden würden.

Auf der anderen Seite aber sind Gottesbegegnungen – zumindest in der
christlichen Tradition – nicht auf religiöse Erfahrungen im engeren Sinne
begrenzt. Spuren Gottes können auch im Alltag, in der eigenen Arbeit und
besonders im sozialen Engagement gefunden werden. Ausdrücklich feiert
das Neue Testament diesbezüglich den unmittelbar praktischen Einsatz
für den leidenden Nächsten als Begegnung mit Gott (Mt 25,40): „Was ihr
einem von diesen meinen geringsten Brüdern getan habt, das habt ihr
mir getan.“ Gerade angesichts der Entwicklung sozialräumlicher Orientie‐
rungen von Kirchengemeinden und faith-based sozialen Projekten kommt
dem Wiederentdecken dieser Dimension des christlichen Glaubens große
Bedeutung zu.10

2. Religiöse Topografie

Diese Thesen werden sofort dann plausibler, wenn man sie nicht, wie hier
allerdings beabsichtigt, generell auf Stadtteile bzw. Sozialräume bezieht,

7 R. Brennemann / B.J. Miller, Building Faith. A Sociology of religious Structures,
Oxford 2020, 1f.

8 J. Butler, Die Macht der Gewaltlosigkeit. Über das Ethische im Politischen, Berlin
2020, 18. Siehe auch T.C. Beck, Gewalt / Raum. Aktuelle Debatten und deren Beiträge
zur raumsensiblen Erweiterung der Gewaltsoziologie, Soziale Welt 67 (2016), 431–
449.

9 Brenneman / Miller, Building Faith, 85 zitierend Ann Vivian.
10 Vgl. G. Wegner, Re-Sozialisierung der Religion? Die Rolle der Kirchen in inklusiven

Sozialräumen, ZRGP 3 (2/2019), 235–264, besonders 29.

Kraftfelder des GeistesSuchbewegungen nach einer Spiritualität der Stadtteilgestaltung

67

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sondern auf die Präsenz der Kirchengebäude in ihnen.11 Dann finden sich
zwar – gerade in postsozialistischen Städten – nach wie vor Siedlungsgebie‐
te, deren Zentren bewusst von sakralen Gebäuden freigehalten wurden.
Im westlich-kapitalistischen Bereich aber sind sie geradezu ubipräsent. Das
beste Beispiel ist Manhattan, New York, sicherlich in seiner ökonomischen
infrastrukturellen Funktionsweise eine der säkularsten Gegenden der Welt.
Aber hier findet sich tatsächlich an jeder zweiten Ecke eine Kirche, eine
Synagoge, eine Moschee oder ein anderer Tempel. Die Masse an religiösen
Angeboten ist gewaltig, sodass Manhattans säkularer Untergrund geradezu
von einem spirituellen Überbau überzogen ist (oder ist es umgekehrt?).
Wer in Manhattan in diesem Sinne Gott begegnen möchte, der hat dazu je‐
de nur denkbare Möglichkeit. Allerdings muss man das nicht wahrnehmen,
wenn man nicht will.12

Anders ist es allerdings, was eine humanistisch-kommunikative Sicht auf
die Baugestaltung Manhattans anbetrifft: Dann sieht es weniger freundlich
aus.13 Und trotz allen Rückgangs religiöser Frequenz in den westlichen
Ländern scheint es in dieser Hinsicht gerade in den Städten auch religiös-
produktive Tendenzen zu geben, wie London zeigt.14 Die Wahrnehmung
religiöser Topographie in den Städten, und gerade in neuen Stadtteilen, ist
folglich hoch interessant und stellt natürlich bereits einen wichtigen Beitrag
zur Erfassung ihrer spirituellen Qualität dar.15

Religiöse Gebäude können auf dieser Linie ein Quartier, ja eine ganze
Stadt, religiös determinieren. In Europa ist dies nach wie vor aufgrund des
mittelalterlichen Stadtgestaltungserbes gut nachzuvollziehen. Dabei können
die Kirchen zentral angeordnet sein, aber gerade auch durch Marginalpo‐

11 Vgl. Brenneman / Miller, Building Faith.
12 Ein besonderer Fall ist das Paulusviertel in Halle (S.). Der Stadtteil wurde seinerzeit

konzentrisch um die auf einem Hügel liegende Pauluskirche gebaut und stellte auf
diese Weise einen deutlichen Gegenentwurf zu späteren Bauhauskonzepten dar. Seine
Lebensqualität ist hoch. Vgl. E. Scherf, Das Bauhausviertel in Halle. Vom Kaiser‐
reich bis 2.0, Halle (S.) 2021.

13 Vgl. zu Manhattan R. Sennett, Fleisch und Stein. Der Körper und die Stadt in der
westlichen Zivilisation, Berlin 1997, 437 und anders R. Koolhaas, Delirious New
York. Ein retroaktives Manifest für Manhattan, Aachen 1999 (engl. New York 1978).

14 Vgl. D. Goodhew / A -P. Cooper (Hg.), The Desecularisation of the city. London’s
churches, 1980 to the Present, London / New York 2019.

15 Vgl. Ch. Zarnow, Jenseits von Jedem. Ambiguitätstoleranz als urbane Tugend, in:
T. Meireis / C. Wustmans (Hg.), Leere Kirchen – voller Einsatz? Kirche und
sozialer Zusammenhalt in ländlichen und urbanen Räumen, BThZ.B, 2022, (47–62)
48.

Gerhard Wegner

68

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sitionen die Wahrnehmung vielleicht noch nachhaltiger prägen. Die mit‐
telalterliche Stadt war (auch) ein christlicher Erfahrungsraum, der seine
Prägnanz in den religiösen Gebäuden fand. Trotz mancher nostalgischer
Bemühungen ist es allerdings heute aussichtlos, diese Erfahrungsqualität
wieder aufleben lassen zu wollen. Die großen Kathedralen stellen heute vor
allem historisch-ästhetische Highlights dar und sind lediglich für Minder‐
heiten noch aktuelle spirituelle Vitalquellen.16 Ausnahmen wären allerdings
religiöse Hotspots wie Jerusalem, Wittenberg, Assisi usw.

3. Religiöse Wahrnehmung des Sozialraums

Aber, wie gesagt, um diese natürlich naheliegenden, materialen Auffüllun‐
gen des Themas soll es im Folgenden gerade nicht gehen, obwohl das
Problem einer religiösen Topografie17 oder Landschaft18 auch nicht völlig
ausgeblendet werden kann. Insbesondere dann nicht, wenn gebaute reli‐
giöse Präsenz einen Sozialraum fokussiert oder, besser gesagt, „auf den
Punkt bringt“. Hier aber geht es darum, nach einer spirituellen, religiösen,
vielleicht auch christlichen Erfahrungsweise des Stadtteils zu fragen. Lässt
sich die sinnliche Qualität eines Neubaugebiets entsprechend deuten? Das
ist nicht zwingend. Denn das ist zunächst einmal der Ausgangspunkt: Es ist
der menschliche Körper mit all seinen Sinnen, auf den die Stadtgestaltung
bzw. die Architektur einwirkt, oder wie es Silke Steets wunderbar doppel‐
sinnig ausgedrückt hat: „Der sinnhafte Aufbau der gebauten Welt“.19 Er
prägt das Verhalten der Menschen, konditioniert es möglicherweise bis in
Feinheiten hinein.

Die Einrichtung bzw. Raumgestaltung einer Wohnung und die Formung
der Körper hängen stets zusammen – bis hin in Feinheiten – und artikulie‐
ren gesellschaftliche Strukturen.20 „Die grundlegende Annahme lautet, dass

16 Vgl. G. Wegner, Wirksame Kirche, Leipzig 2019, 228–246 und vor allem H. Reben‐
storf / Ch. Zarnow / A. Körs / Ch. Sigrist (Hg.), Citykirchen und Tourismus.
Soziologisch-theologische Studien zwischen Berlin und Zürich, Leipzig 2018.

17 Vgl. z.B. S. Steets, Fixing up Waco, Texas.
18 Dazu – leider ohne einen Text zum religiösen Aspekt, was aber in diesem Band

nachgeholt wird – O. Kühne / F. Weber / K. Berr / C. Jenal (Hg.), Handbuch
Landschaft, Wiesbaden 2019.

19 S. Steets, Der sinnhafte Aufbau der gebauten Welt. Eine Architektursoziologie. Ber‐
lin 2015.

20 Vgl. D. Miller, Der Trost der Dinge. Fünfzehn Porträts aus dem London von heute,
Berlin 2010.

Kraftfelder des GeistesSuchbewegungen nach einer Spiritualität der Stadtteilgestaltung

69

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Orte, an denen Menschen leben, etwas ‚mit ihnen machen‘ – mit der
Art, wie sie sich bewegen, wie sie sprechen, wie sie sich selbst und ihre
Welt verstehen“ und damit dann eben auch – und das ist das Interesse:
„wie sie glauben, hoffen und beten.“21 Spiritualität ist folglich – subjekt‐
orientiert gesehen – architektonisch bzw. stadtplanerisch kontextsensibel
oder andersherum gesagt entsprechend mitbedingt. „Buildings shape and
constrain embodied interaction“ – wobei es insbesondere die Wände der
Gebäude sind, welche die Versammlung von realen Körpern in Raum und
Zeit entscheidend beeinflussen, wenn nicht konditionieren.22

Nicht also, wie sich Christliches in den Stadtteil einbringt, steht hier zur
Debatte, sondern wie der Stadtteil überhaupt christlich erfahren werden
kann. Bei der Suche nach einer Antwort wird man herkömmliche sozial‐
wissenschaftliche Herangehensweisen nicht außer Acht lassen können. So
reicht es nicht aus, den Menschen als im Stadtraum wie in einem Container
verortet zu betrachten – denn anstelle von Bewegungen im Raum müssen
stets auch bewegte Räume thematisiert werden.23 Gebäude, andere Güter
und Menschen müssen in ihrer relationalen Anordnung begriffen werden.
Spacingprozesse – als Platzieren von Gütern und Menschen – spielen eine
Rolle und werden als Erinnerungsspuren und als Habitus verinnerlicht.
Trotz aller Trägheit der gebauten Welt sind Sozialräume folglich als Prozes‐
se zu begreifen.24 Robert Brenneman und Brian Miller unterscheiden in
dieser Richtung drei soziologische Herangehensweisen an die gebaute Welt:

– Eine symbolisch- interaktionistische Perspektive, die sich besonders auf
die in und durch Strukturen vermittelten Symbole und Bedeutungen
konzentriert.

– Eine Konfliktperspektive, die die in gebauten Welten verkörperten
Macht- und Herrschaftsdynamiken analysiert.

– Und schließlich ihren eigenen Zugang, der nach dem Einfluss von Ge‐
bäuden auf soziale Interaktionen und Verhalten fragt.25

21 Zarnow, Jenseits von Jedem, 48
22 Brenneman / Miller, Building Faith, 24. Siehe auch A. Abel (Hg.), Architekturpsy‐

chologische Perspektiven, Bd. 2: Diskurs und Vermittlung, Wiesbaden 2023.
23 Vgl. F. Eckardt, Soziologie der Stadt, Bielefeld 2004, 47.
24 Vgl. ebd.
25 Vgl. Brenneman / Miller, Building Faith, 7. Sie verweisen für ihren Ansatz auf die

Theorie der „interaction ritual chains“ von R. Collins, Interaction Ritual Chains.
Princeton / Oxford 2004.

Gerhard Wegner

70

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eine solche Wahrnehmung impliziert u.a. auch die Analyse der Platzierung
religiöser Gebäude und der sozialräumlichen Zugänglichkeit ihrer Angebo‐
te. Aber es geht noch mehr um Fragen der Erfahrungen mit der Vertraut‐
heit mit dem eigenen Quartier und einer entsprechenden „Beheimatung“.
Wird der Stadtteil als so etwas wie „Heimat“ bewohnt – oder stellen sich
entsprechende Gefühle des Selbstverständlichen kaum ein? Wenn ja, woran
liegt das? Wenn nein, was fehlt? Ein Indikator wäre die Frage: „Wie lange
kannst du durch deinen Ort gehen, ohne dass du eine Person triffst, die
du kennst?“26 Die Behauptung von Heimat weist ästhetische und ethische
Aspekte auf. Einerseits: Hier ist es schön! Und andererseits: Hier gehöre ich
dazu. Beides geht ineinander über.

Aber natürlich gilt auch die Frage: Will man überhaupt „Heimat“ artiku‐
lieren, d.h. sich selbst in einem vertrauten Setting „niederlassen“ – oder
begreift man sich als prinzipiell Fremde:r, sich auf der Reise Befindliche:r?
Beides könnte spirituell artikuliert werden. Herkömmlich wird Stadterfah‐
rung mit dem Erleben des Fremden, von Differenz und Distanz, verknüpft.
Indifferenz – und damit möglicherweise Passivität27 – wird dann zum
Kennzeichen. Wie koppelt sich Indifferenz mit Spiritualität? Beeinträchtigt
sie sie – oder ist die Ignoranz anderer Erfahrungen möglicherweise gerade‐
zu ihre Bedingung? Damit alle miteinander leben können, braucht es aus
praktischen Gründen Indifferenz. Wie kommt es aber dann zu Empathie
und Soldarität?

26 Vgl. T. Faix, Das Wunder von Moabit. Eine kirchentheoretische Reflexion anhand
einer kirchlichen Neubelebung, in: T. Meireis / C. Wustmans (Hg.), Leere Kirchen
– voller Einsatz? Kirche und sozialer Zusammenhalt in ländlichen und urbanen
Räumen, BThZ.B, 2022, (33–46) 35.

27 Vgl. Sennett, Fleisch und Stein, 450 unter Bezug auf R. Barthes: „Mit Differenz
konfrontiert, werden sie rasch passiv.“ Eine „defensive Reizunterdrückung“ bestimme,
wie sich Menschen auf der Straße verhalten, nämlich Kontakt vermeidend. „Mit
einer solchen selektiven Wahrnehmung der Realität lässt sich das Verwirrende und
Zweideutige vermeiden.“ (a.a.O., 451). In der Rezeption dieses Buches von Sennett
wird sein ausdrücklich christlicher Ansatz häufig übersehen. Sein Interesse an einer
„Gemeinschaft der Fremden“, einer gebauten Kultur des Mitleids, entstammt der
jüdisch-christlichen Tradition; vgl. a.a.O., 456ff. Man könnte m.E. sogar behaupten,
dass die Pathologie des Körpers in der Stadt, die Sennett entfaltet, am corpus crucifi‐
xus ihren Anhaltspunkt hat. Eindrücklich in eben dieser Hinsicht der letzte Absatz
des Buches, der den körperlichen Schmerz als Ferment der Solidarität feiert: Der
Schmerz „desorientiert und macht das Ich unvollständig, besiegt den Wunsch nach
Kohärenz; der den Schmerz anerkennende Körper ist bereit, ein gesellschaftlicher
Körper zu werden, empfindlich für den Schmerz einer anderen Person, für Schmer‐
zen, die auf der Straße präsent sind. Es gilt Gottes Gebot zu folgen und als Verbannte
zusammenzuleben.“ (a.a.O., 464).

Kraftfelder des GeistesSuchbewegungen nach einer Spiritualität der Stadtteilgestaltung

71

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Diese Fragen illustrieren, worum es hier gehen soll: „Nicht mehr von
den manifesten Kirchenräumen aus hin zu (in ihnen und durch sie) mög‐
lichen Gotteserfahrungen, sondern von der Beziehung zwischen Mensch
und Gott hin zu Folgerungen für Nutzung und Bedeutung der Kirchenräu‐
me“28 geht es. Im Vordergrund steht die ethisch-ästhetische Qualität des
Sozialraums, auf die ggf. das sakrale Bauprojekt aufsetzt. Gott wohnt im
Stadtteil – und nur sonntags in seinem Haus.

4. Die Macht virtueller Welten

Ehe man nun weitergeht, ist es nötig, einen Moment innezuhalten. Denn
die Frage muss fokussiert werden, ob man mit dieser starken Betonung
real-räumlicher Bedingungen und kopräsenter Lebensweisen nicht längst
neben den zentralen Erfahrungsachsen heutiger Zeitgenoss:innen liegt. Na‐
türlich gilt bisher, dass die Erfahrung physischer Gegenstände im Raum am
sichersten Realität markiert: Wenn ich gegen etwas stoße und mich viel‐
leicht sogar daran körperlich verletze, kann ich davon ausgehen, dass ich
es mit etwas Realem zu tun habe. Was ich meine, ist der sich immer weiter
ausbreitende, digital-virtuelle Erfahrungsmodus, der sich möglicherweise
prägend über alles andere legt und „reale“ Einflüsse verdrängt bzw. die
Unterscheidung zwischen virtuell und real untergräbt. Um diesen Einwand
möglichst sinnfällig darzustellen, hier ein Ausschnitt aus einer aktuellen
Science-Fiction-Story:

Im Fitnessstudio streifte sich Aiko ihren somatosensorischen Anzug über
und stieg auf ihr Spinning-Bike. Ihre Lieblingslandschaften wurden auf
ihren XR–Kontaktlinsen eingeblendet: Highway 1 in Kalifornien, Atlan‐
terhavsveien in Norwegen und die Routes des Grandes Alpes in Frank‐
reich. Für jede dieser Szenarien konnte der Anzug, der so dünn war
wie eine zweite Haut, ein einzigartiges somatosensorisches Feedback
simulieren, das von dem leichten Wind entlang der Straße über die som‐
merliche Hitze bis zu Unebenheiten im Asphalt reichte. Er konnte auch
physiologische Daten und die Körperhaltung Aikos in Echtzeit überwa‐
chen, um personalisierte Trainingshinweise zu geben. Das Training gab
Aiko das Gefühl, dass sie sich hoch in die Lüfte schwang und über den

28 Woydack, Raum, Glaube, Mensch, 20.

Gerhard Wegner

72

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Globus flog und nicht länger in diesem winzigen Fitnessstudio gefangen
war.29

Sicherlich bleibt in diesem Setting das Bewusstsein der Künstlichkeit bzw.
Irrealität der Situation erhalten, weil Aiko irgendwann vom Bike steigen
und in den Raum des Fitesscenters bzw. in den betreffenden Sozialraum
zurückkehren wird. Sie wird auch nach einigen Besuchen nicht behaupten,
„in Wirklichkeit“ in Kalifornien oder in Norwegen gewesen zu sein. Aller‐
dings werden die technisch erzeugten körperlichen Reize (Geruch, Wind,
Geräusche usw.) – die ja „real“ auf den Körper wirken –, je perfekter die
Maschine wird, desto stärker die Wahrnehmungskraft des Menschen beein‐
flussen. Ein gewisser real gefühlter Entspannungs- oder Erholungsaspekt,
wie im Urlaub, wird so durchaus eintreten. Ähnliches gilt, wenn mit Robo‐
tern und ähnlichen menschenähnlichen Maschinen kommuniziert wird.
Der Effekt kann im Aufbau einer eigenen, autonomen Wirklichkeit beste‐
hen, die sich aus der erlebten gebauten oder natürlichen Welt ein Stück
auskoppelt und auf ihre Wahrnehmung nicht mehr angewiesen ist. Die
virtuelle Fahrt durch die Alpen toppt möglicherweise alles, was ein Stadtteil
oder sogar eine ganze Stadt bieten kann. In der radikalen Konsequenz wäre
dann ein Verlassen der Wohnung gar nicht mehr nötig, weil nicht nützlich.
Ob solchen Szenarien letztendlich eine Natur des Menschen entgegensteht,
wie bisweilen behauptet wird, kann sicherlich bezweifelt werden.

Mit welcher Radikalität diese Tendenzen Menschen in Zukunft ihren
Sozialräumen im wahrsten Sinne des Wortes „entfremden“ werden – sodass
sie sich im medialen Setting zuhause, aber im Stadtteil fremd fühlen werden
– lässt sich letztendlich nicht voraussagen. Erkennbar ist aber jetzt schon,
dass sich eine hybride Wahrnehmung entwickelt: Das Erleben des „realen“
Sozialraumes ist von der Präsenz virtueller Sozialräume umrahmt, durch‐
drungen, perforiert – oder wie auch immer man das neue Verhältnis genau
bezeichnen mag. Nahezu jede „reale“ Begegnung wird durch virtuelle Be‐
gegnungen beeinflusst – und sei es nur durch entsprechende Kommunika‐
tionsformen, die zunächst ganz einfach sehr praktisch sind, aber dann neue
Atmosphären prägen. Auf jeden Fall wird der soziale Erfahrungsraum der
Menschen einerseits ungeheuer geweitet, andererseits immer selektiver und
singularisierter. Das, was so anfänglich als Entfremdung verstanden werden
kann, entwickelt neue Lebensformen. Ob diese Entwicklung letztendlich
die Erfahrung einer „realen“ Qualität des Sozialraums marginalisiert, kann

29 Zitat aus einem Text von Q. Chen in A. Armbruster, Was Computer in Zukunft
können und für uns bedeuten, FAZ vom 14.2.2022.

Kraftfelder des GeistesSuchbewegungen nach einer Spiritualität der Stadtteilgestaltung

73

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nur die Zukunft zeigen. Dass sie vollkommen verschwindet, ist jedoch
kaum zu erwarten – jedenfalls so lange, wie Menschen sich außerhalb von
umbauten Räumen aufhalten.

5. Sozialräume als Kraftfelder

Aber ganz gleich, in welche Richtung die Entwicklung sich vollziehen wird:
Im Fokus stehen soziale, sinnliche Räume – ob virtuell, real oder hybrid –,
in denen und mit denen die Menschen etwas machen und in denen etwas
mit ihnen geschieht. Wie lassen sich solche Prozesse deuten? Die Räume
sind auf unterschiedliche Weise prägend: Ich bewege mich unterschiedlich
in ihnen; manche machen mich stumm – andere lassen mich atmen und
leben. Manche helfen zur Begegnung freier Menschen – andere zwingen
zum Zurückzug in die eigenen Schutzhöhlen. In einigen Gegenden wird
der Traum vom Eigenheim im Grünen für ein heiles Familienleben ver‐
wirklicht – woanders sind Tiny Houses der Hit für Alleinlebende, die
solch ein Leben gerade nicht wollen. In ihnen stecken Kräfte, die mich
packen, denen ich mich anvertrauen oder gegen die ich kämpfen werde.
Sie verkörpern gegenseitige Angewiesenheit und nötigen zur Begegnung –
andererseits zwingen sie zum Narzissmus und zur reinen Selbstbeschau.
Wie auch immer: Diese Raumerfahrungen sind gut mit der Metapher eines
„Kraftfeldes“ zu beschreiben. Durchaus ähnlich wie ein solches in der Phy‐
sik analysiert wird – und nicht nur symbolisch, sondern sinnlich-real. Das
wäre eine Hilfe zum „Lesen“ solcher Räume.30

Robert Brenneman und Brian Miller formulieren in dieser Richtung vier
Antworten auf die enger gefasste Frage „What do religious buildings do?“31

– die sich allerdings durchaus auf Sozialräume insgesamt ausdehnen lassen:
-Sie wachsen „out of social relations“. So sind Sozialräume „both

products of and ongoing contributors to a community.“32

-Sie weisen eine „communicative capacity“ auf, die mit kulturellen, eth‐
nischen und anderen Bedingtheiten zu tun hat, aber „also expressive of
power and authority“ ist.

30 Es war Wolfgang Grünberg, der immer wieder auf die Notwendigkeit hingewiesen
hat, die „Stadt zu lesen“. Vgl. z.B. W. Grünberg, Die Sprache der Stadt. Skizzen
zur Großstadtkirche, Leipzig 2004. Das übernimmt F. Eiffler, Kirche für die Stadt:
Kirche muss „ihren urbanen Kontext kennen, ‚lesen‘ und verstehen.“ (a.a.O., 33).

31 Brenneman / Miller, Building Faith, 29.
32 Zitate ebd.

Gerhard Wegner

74

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


-Sie weisen eine spezifische Beziehung zur Vergangenheit auf und mar‐
kieren Punkte in Zeit und Raum.

-Sie üben „material force on the patterned interactions“ von Einzelnen
und Gruppen aus.

Diese Charakteristika werden an herausgehobenen Gebäuden besonders
deutlich. Aber: „It is certainly the case that ‚humble‘ buildings are ‚active‘ in
the very same ways as imposing structures.“33

Weit entfernt davon, an dieser Stelle auch nur im Ansatz eine umfassende
Theologie des Sozialraums vorlegen zu können, sollen im Folgenden einige
Ideen unter einer besonderen Beleuchtung, nämlich als in einem als „Kraft‐
feld des Geistes“ erfahrenen Gemeinwesen, entwickelt werden. Dadurch
erlangen körperlich-sinnliche, ästhetische Kategorien wie Atmosphäre und
Stimmung eine Bedeutung in der Analyse der Wahrnehmung von Lebens‐
bedingungen im Sozialraum. Meine Vorstellung ist, dass sozusagen in, mit
und unter ihnen Menschen „Gott begegnen“ und so eine den Stadtteil
erneuernde, prosoziale Praxis in Gang kommen kann.34 Im Zentrum der
kirchlichen Tätigkeiten steht folglich das Soziale – aber primär wäre ein
lebendiges Zeugnis der Christ:innen vom Wirken Gottes in Resonanz zum
Raum.35 Sehr frei formuliert würde es sich bei solchen „encounters“ um
kreative „positive feedback loops of emotional energy“ handeln,36 die spiri‐
tuell erfahren werden und sich in Haltungen, Tätigkeiten, Mentalitäten
artikulieren.

6. Atmosphäre und Stimmung

Wichtige Kategorien auf der Schnittstelle von sozialwissenschaftlicher und
theologischer Analyse des Sozialräumlichen sind „Atmosphäre“ und „Stim‐
mung“. Atmosphären sind ganz und gar nicht Schall und Rauch37 und

33 A.a.O., 31.
34 Stimuliert wurden diese Gedanken nicht zuletzt durch eine Wiederlektüre von M. Jo‐

suttis, Der Weg in das Leben. Eine Einführung in den Gottesdienst auf verhaltens‐
wissenschaftlicher Grundlage, München 1991. Das wäre dann ein Weg durch den
Stadtteil als Weg in das Leben, der ja durchaus in der Kirche beginnen oder enden
könnte.

35 Vgl. ähnlich F. Eiffler, Kirche für die Stadt, Z111: „Martyria als primäre und leitende
Dimension urbaner Gemeindeentwicklung.“

36 Brenneman / Miller, Building Faith, 26. Sie reden allerdings von sakralen Gebäu‐
den.

37 Grundlegend G. Böhme, Atmosphäre, Frankfurt a.M. 1995.

Kraftfelder des GeistesSuchbewegungen nach einer Spiritualität der Stadtteilgestaltung

75

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auch nichts Harmloses. Sie lassen sich als Kräfte beschreiben, die nach
der Seele greifen.38 Nach Hermann Schmitz sind Atmosphären ergreifen‐
de Gefühlsmächte, räumliche Träger von Stimmungen.39 Sie vermitteln
Lebenshaltungen.40 Dies geschieht dadurch, dass sie auf den Leib und nicht
nur auf den „Kopf “ wirken. Es ist deutlich, dass die religiöse Tradition
von den entsprechenden biblischen Symboliken her fundamental in dieser
Richtung funktioniert und manche protestantischen Intellektualisierungen
jeden Bezug zu diesen fundamentalen Ebenen verloren haben. Mit dem
„Protestantischen Prinzip“41 allein lässt sich jedenfalls keine Wahrnehmung
verstehen – es braucht dazu eine Menge katholischer ritueller Substanz.

Was prägt Atmosphären? Haltung und Gestik, Präsenz und Performanz,
Narrationen, Sprache, Farbe, Klang – Gehen – Sitzen – Liegen – Essen –
Hören42 – vielleicht insbesondere gerade das gemeinsame Essen, auf das
entsprechend Aufmerksamkeit gerichtet werden sollte. In all dem realisie‐
ren sich ganzheitliche Wünsche nach Versorgung, nach Halt, auch nach
Schutz, Grenzen, Achtung usw. Im Grunde genommen geht es bei Atmo‐
sphären um die Rahmeninszenierung von Szenen. Solche Atmosphären
können offen für Projektionen sein. Genauso „sättigen“ sie quasi das Profil
eines Sozialraums. Sie lassen sich von vorne bis hinten planen und gestalten
– ob sie „funktionieren“, hat man allerdings niemals im Griff, denn sie
kommen erst in der Erfahrung der Menschen zur Vollendung – oder eben
auch nicht.43

Präziser definiert Martin Radermacher Atmosphäre holistisch: Sie sei
das „realisierte, sensorische, affektive und semantische Potenzial eines so‐

38 Natürlich sind sie damit auch potenziell gefährlich. Es muss nicht Gottes Geist sein,
der in ihnen weht – es kann auch der Leibhaftige sein. Dagegen hilft nur eines:
immer wieder Unterbrechungen einzubauen – Brüche zu installieren, die Irritationen
und damit Reflexion ermöglichen.

39 Vgl. z.B. H. Schmitz, System der Philosophie, Bd. III/2: Der Gefühlsraum, Bonn
1969.

40 Vgl. Josuttis, Weg in das Leben, 135.
41 Vgl. G. Wegner, Protestantisches Prinzip und katholische Substanz, in: J. Wieland /

G. Wegner / R.M. Kordesch (Hg.), Luther 2017. Protestantische Ressourcen der
nächsten Moderne, Weilerstwist 2017, 42–56.

42 Um den Aufbau des Gottesdienstbuches von Josuttis (Josuttis, Weg in das Leben) zu
zitieren.

43 Vgl. zum Profil diakonischer Atmosphären F. Blaser, Diakonische Kultur: Eine
Frage der Atmosphäre?, PTh 110 (2021), 319–338.

Gerhard Wegner

76

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zialräumlichen Arrangements.“44 Das räumliche Arrangement „disponiert,
ohne zu determinieren; es erhöht die Wahrscheinlichkeit, dass bestimmte
Kommunikationen – … – auftreten.“45 Wobei allerdings kein räumliches
Setting völlig eindeutig definiert sei. Religiöse Räume könnten für Zwecke
der religiösen Kommunikation – aber auch für touristisches Erleben ge‐
nutzt werden. Sie können allerdings bestimmte Nutzungen nahelegen und
andere zurückweisen.

Um ein Beispiel aufzugreifen: Eine kaum zu überschätzende Bedeutung
für die Gestaltung baulicher Umwelten der Moderne hat die Tradition
des Bauhauses. Sie will ausdrücklich von irrationalen Stimmungen und
Atmosphären distanzieren – und stellt sie so doch gerade her. Silke Steets
hat eine ganze Reihe diesbezüglicher Deutungen zusammengestellt.46 Be‐
sonders anregend in dem hier interessierenden Sinn ist ihr Hinweis auf
mögliche Perspektiven (i.S. von Pierre Bourdieu) auf das konkrete Bau‐
hausgebäude in Dessau: „Wie schreibt sich das Gebäude in die Körper sei‐
ner Nutzerinnen ein? Studien dieser Art würden vielleicht zu dem Schluss
gelangen, dass das Bauhausgebäude als Ganzes nur in der Bewegungsform
des Gehens zu verstehen ist.“47 Was andersherum ja wohl bedeuten würde,
dass das Gebäude Menschen körperlich mobilisiert – aber nicht sinnlich
vereinnahmt. Im Gegenteil erzeugt das Gebäude eine „atemberaubende
Transparenz des Werkstattflügels … nichts sollte mehr versteckt und in
dunklen Hinterzimmern passieren.“48 Insgesamt, so könnte man wohl sa‐
gen, erzeugt das Gebäude eine Atmosphäre von Fiktionen der „Rationali‐
tät“49 (und damit der Kontrolle und Unterwerfung der Subjekte bei ihrer
gleichzeitigen Aktivierung). Irrationales, Epiphanien, werden intentional
ausgeschlossen.

44 M. Radermacher, Sequenzanalytische Bildhermeneutik und religionswissenschaft‐
liche Atmosphärenforschung. Ein methodischer Baustein zur Untersuchung sozial‐
räumlicher Arrangements, ZfR 28 (1/2020), (112–127) 115.

45 Ebd.
46 Steets, Der sinnhafte Aufbau, 52.
47 A.a.O., 54.
48 A.a.O., 55 zu einer Foucaultschen Perspektive.
49 Ebd.

Kraftfelder des GeistesSuchbewegungen nach einer Spiritualität der Stadtteilgestaltung

77

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Lektüre von Sozialräumen50

Die Theologie hat in den letzten Jahren einen spatial turn vollzogen – aber
er bezieht sich auf sakrale Räume. Dennoch wäre darüber hinaus auch
ein Sozialraumbezug gut möglich, weil die christlich-jüdische religiöse Tra‐
dition natürlich nicht auf „heilige“ Orte fixiert ist, sondern immer wieder
gerade den Auszug aus ihnen, die große Wanderung und die Neugründung
von Formen des Zusammenlebens gefeiert hat. Sie kennt gottverlassene
Orte – und es gibt die Hoffnung auf Milch und Honig ganz woanders.
Und vor allem: Der Ort der Kreuzigung und der Auferstehung Christi liegt
nicht zufällig außerhalb der Stadtmauern, dort, wo die Zivilisation nicht
mehr hinreicht und die Gottlosen hingerichtet werden. In Resonanz mit
sozialwissenschaftlichen Interpretationen der Gemeinwesen als macht- und
herrschaftsgeprägte kollektive Ressourcenräume kann sich die Kategorie ei‐
nes „Kraftfelds des Geistes“ deswegen durchaus als anschlussfähig erweisen.

Konfrontiert mit „anderen“ Erfahrungen des Geistes kann die
Selbstverständlichkeit eines gegebenen räumlichen Settings unterlaufen
werden. Wie Christoph Menke für die Kunst spekuliert: „Alles praktische
Gelingen, in jeder Gestalt, bedarf der unterbrechenden und verändernden
Intervention der Kraft.“51 Was bedeutet eine solche Deutung für eine ent‐
sprechende christliche Praxis? Klar ist: „Einen substanziellen Beitrag zum
(segregierten) Gemeinwesen (als Martyria, Leiturgia, Koinonia und Diako‐
nia) kann urbane Gemeindeentwicklung nur leisten, wenn sie in einem
Quartier verwurzelt sowie beheimatet ist und dieses kennt und zu lesen
versteht.“52

„Lektüre“ des Sozialraums stellt einen Modus des Erlebens dar, und
zwar so, dass die „Mächte“ erkannt werden, die Körper und Geist der
dort lebenden Menschen besetzen.53 Die Materialität des Raumes stimu‐
liert, „begeistert“ so zur einen Seite – bis möglicherweise hin zu einer
geradezu „dämonenhaften“ Konditionierung, die nur noch ein Reiz-Reakti‐
ons-Verhalten erlaubt, zur anderen Seite. Jeder Sozialraum artikuliert sich

50 Teile der folgenden Überlegungen korrespondieren mit bereits veröffentlichten Aus‐
führungen des Autors in: G. Wegner, Zur Inszenierung des Christlichen im Sozial‐
raum, in: Th. Schlegel / M. Reppenhagen (Hg.), Kirche in der Diaspora. Bilder für
die Zukunft der Kirche, Leipzig 2021, 191–210.

51 Ch. Menke, Kraft. Ein Grundbegriff ästhetischer Anthropologie, Berlin 2017, 16.
52 Eiffler, Kirche für die Stadt, 430.
53 Vgl. für eine umfassende Analyse dieser Beziehungen Th. Zippert, Dimensionen des

Sozialraums und der Sozialraumorientierung, Jahrbuch Sozialer Protestantismus 12
(2019), 232–251.

Gerhard Wegner

78

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in dieser Hinsicht in einer besonderen „Stimmung“, die in die Menschen
eindringt und ihr Fühlen beeinflusst. Sie weist über sich selbst hinaus, lässt
vielleicht eine andere Lebensmöglichkeit, etwas „Erhabenes“, erahnen und
wird entsprechend gerne mittels einer körpernahen Symbolik artikuliert:
„Hier kann ich frei atmen!“ „Hier krieg ich keine Luft!“

So wird ein dem Raum inhärenter „Geist“ erfahrbar: „In diesem Sinne
kann man sagen, dass jeder gelebten Praxis ein ihr eigentümlicher Geist
inhärent ist, der sich über die Teilnahme an dieser Praxis vermittelt.“54 In
einer ästhetischen Perspektive transportiert dieser Geist ein Vermögen, ein
Können, eben: Kraft, wie es beim Gang über einen der großen Plätze dieser
Welt sofort spürbar ist. Oder aber eben gerade auch nicht, weil das erfah‐
rene bauliche und landschaftliche Setting Ohnmacht und Sprachlosigkeit
einflößt.55 Atmosphäre, so lautet eine Arbeitsdefinition, ist „das realisierte
sensorische, affektive und semantische Potenzial eines sozialräumlichen
Arrangements. Sie äußert sich – und wird damit empirisch greifbar – in
der kommunikativ aktivierten Bedeutung dieses Arrangements, die auch
nichtsprachlich kommuniziert werden kann.“56

Wie so etwas praktisch funktioniert, zeigen Studien von Pia Dietze und
Eric Knowles57 über gegenseitige visuelle Wahrnehmungen von Menschen
auf der Straße in den USA. Sie können belegen, dass wohlhabendere Men‐
schen erkennbar seltener auf andere Menschen schauen, als dies ärmere
Menschen tun, und dies dann auch noch mit weniger Aufmerksamkeit
erfolgt. „The current results imply that lower-class individuals find other
human beings more motivationally relevant than do higher class individ‐
uals.“58 Übertragen auf Sozialräume könnte das bedeuten, dass in wohlha‐
benden Quartieren viel Wert auf Distanz und Indifferenz gelegt – hingegen

54 J. Fischer, Theologische Ethik. Grundwissen und Orientierung, Stuttgart / Berlin /
Köln 2002, 130.

55 Eiffler, Kirche für die Stadt listet sehr einleuchtend verschiedene Phasen von Gen‐
trifizierung (a.a.O., 149ff.) und deren Wellen (a.a.O., 155ff.) auf und diskutiert ihre
Ursachen (a.a.O., 160ff.). Hier ließen sich sehr plausibel entsprechende atmosphäri‐
sche Gestaltungen – mit ihren soziopsychologischen Folgen – zuordnen.

56 M. Radermacher, Sequenzanalytische Bildhermeneutik. Das räumliche Arrange‐
ment „disponiert, ohne zu determinieren; es erhöht die Wahrscheinlichkeit, dass
bestimmte Kommunikationen … auftreten.“ (ebd.) Erschwert wird das Auftreten
anderer Kommunikationen.

57 P. Dietze / E.D. Knowles, Social Class and the Motivational Relevance of Other
Human Beings. Evidence from Visual Attention, Psycological Science online first,
October 3, 2016.

58 A.a.O., 5.

Kraftfelder des GeistesSuchbewegungen nach einer Spiritualität der Stadtteilgestaltung

79

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in armen Stadteilen größere Nähe und Interaktion (damit auch Konflikt‐
neigung) gepflegt wird.59 Keine Frage, dass sich auf diese Weise schon ha‐
bituell ein „Geist“ reproduziert. Allerdings steigt die Frequenz prosozialer
Handlungspraxis mit Bildung und wirtschaftlicher Lage deutlich an. Gera‐
de jene Sozialräume, die prosoziales Engagement aufgrund entsprechender
Strukturschwächen besonders „bräuchten“, entwickeln es auf diese Weise
am wenigsten. Oder aber es wird übersehen, da es in besonderer Weise
dem Alltag anhaftet und ihn nicht – wie im (klein)bürgerlichen Sozialenga‐
gement für andere – übersteigt.60

Eine besondere Prägung geht mit der Stigmatisierung von Sozialräumen
einher.61 Sie kann eine paradoxe Folge raumbezogener Sozialplanung sein,
wenn sie als „sozial schwach“ oder gar als „soziale Brennpunkte“ ausgewie‐
sen werden. „Das territoriale Stigma kann tiefschürfende soziale und psy‐
chische Folgen für die Bewohner-innen marginalisierter Quartiere haben.
Denn die mit dem Stigma einhergehenden Formen der Missachtung, De‐
mütigung und Diskreditierung können … als Ursache beschädigter Identi‐
täten gelten.“62 Die Folge ist ein Mangel an Identifizierung mit dem Stadtteil
und der Rückzug ins Private – also sozusagen die „Entgeisterung“ der
sozialen Bezüge.

Deutlich wird in diesen Beschreibungen, dass das Entdecken von Spuren
der Transzendenz im Sozialraum oder gar seine leibhaftige Inszenierung
einerseits ein selbstreferenzieller, ja, wenn man so will, ein um seiner selbst
willen emergierender, unverfügbarer Prozess ist. Selbsttranszendenz lässt
sich bauen und inszenieren – ihre tatsächliche Performanz bleibt aber
fragil. Andererseits aber haben es Epiphanien an sich, etwas in Kraft zu
setzen, was sich sogleich wieder entzieht, dadurch einen Bruch in der
Erfahrung markiert, der Menschen „zum Licht hin“ dreht: sie transfor‐
miert. Ohne Konversion keine Epiphanie – bzw. für den Sozialraum: Er‐
neuerung. Mit der Wahrnehmung des Religiösen, Spirituellen, Heiligen im
Sozialraum geht es nicht um einen entfremdenden Zugriff auf versteinerte
dogmatische Behauptungen, sondern um die Erfahrung einer Alterität,

59 Soziale Distanz und Nähe sind eminente Kategorien soziologischer Ungleichheitsfor‐
schung. Vgl. nur klassisch P. Bourdieu, Die feinen Unterschiede. Kritik der gesell‐
schaftlichen Urteilskraft, Frankfurt a.M. 1982 u.ö.

60 Einige Hinweise dazu finden sich bei S. Jenichen, Sensibel für Armut. Kirchenge‐
meinden in der Uckermark, Leipzig 2015.

61 Vgl. Eiffler, Kirche für die Stadt, 193 – bis hin zur Ghettoisierung, vgl. a.a.O., 202ff.
62 M. Baum / M. Otto, Die Paradoxie raumbezogener Sozialplanung, Leviathan 48

(2/2020), (237–263) 250.

Gerhard Wegner

80

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die insbesondere seine Pathologien zu heilen sucht und das große Egal63

überwindet. Um mit Frank Schulz-Nieswandt zu sprechen: um die Stiftung
„eines transzendental vorgängigen Human(start)kapitals“64 – eines emer‐
gierenden Vertrauensvorschusses, den es braucht, um inklusive Stadtteile
zu schaffen. Eine spirituelle Wahrnehmung des Sozialraumes kann folglich
Ressourcen freisetzen, die erst eine wirkliche Inklusivität ermöglichen.

Ohne an dieser Stelle nun ihm in allem zustimmen zu können, kann
man sagen, dass ein solches Verständnis religiöser Kommunikation Bru‐
no Latour treffend zum Ausdruck gebracht hat.65 Diese Kommunikation
würde keine Substanzen transportieren oder Referenzen nachzeichnen,
sondern wie zwischen Liebenden Nähe und Distanz transformieren: Men‐
schen zu Nächsten machen.66 Religion „bekehrt, sie rettet, sie transportiert
Transformationen, sie erweckt Personen wieder zum Leben.“67 Auch wenn
tatsächlich nichts hinter dem Religiösen sei, weder etwas, was es säkular
erklärt, noch ein Gott, den es gibt, so wären die Engel „wirklich Wesen, es
gibt wahrhaftig keinen Grund, daran zu zweifeln. Sie kommen von außen,
sie fassen uns, bewohnen uns, sprechen zu uns, fordern uns auf; man
wendet sich an sie, betet zu ihnen, fleht zu ihnen.“68

8. Kraftfelder des Geistes

In Einheit mit einer solchen Lektüre könnte der betreffende „Raum“ meta‐
phorisch als ein „Kraftfeld des Geistes“69 begriffen werden: als eine die

63 A. Hacke, Die Tage, die ich mit Gott verbrachte, München 2016.
64 F. Schulz-Nieswandt, Der inklusive Sozialraum. Psychodynamik und kulturelle

Grammatik eines sozialen Lernprozesses, Baden-Baden 2013, 50.
65 B. Latour, Jubilieren. Über religiöse Rede, Berlin 2011; ders., Existenzweisen. Eine

Anthropologie der Modernen, Berlin 2018, insbesondere 409: „Die für das Wort
empfänglichen Wesen empfangen“. Dazu D. Bogner / M. Schüssler / Ch. Bauer
(Hg.): Gott, Gaia und eine neue Gesellschaft. Theologie anders denken mit Bruno
Latour, Bielefeld 2021.

66 Latour, Jubilieren, 41 u.ö.
67 Latour, Existenzweisen, 440.
68 A.a.O., 425.
69 Der Begriff spielt an auf klassische Bestimmungen z.B. bei J. Moltmann, Kirche in

der Kraft des Geistes. Ein Beitrag zur messianischen Ekklesiologie, München 1975.
Die Gemeinde „ist mit ihrem Kult und ihrer Gesinnung die irdische Gestalt seiner
weltüberwindenden Herrschaft und Instrument seiner Befreiung der Welt.“ (a.a.O.,
321). Ausdrücklich gewürdigt wird Gemeinwesenarbeit (a.a.O., 357ff.). Oder auch
M. Welker, Gottes Geist. Theologie des Heiligen Geistes, Neukirchen 1992, 202:
„Nicht irgendein Macht- und Kraftwirken, auch nicht irgendein scheinbar ‚totale,

Kraftfelder des GeistesSuchbewegungen nach einer Spiritualität der Stadtteilgestaltung

81

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Menschen umfassende, sie sinnlich-habituell beeinflussende Ganzheit. Es
ginge nicht um einen Raum, in dem über etwas verhandelt würde, sondern
darum, dass sich in und durch ihn so etwas wie ein „Geist“ erleben lässt.
Der Begriff kommt hier ins Spiel, weil mit ihm eine die Einzelnen über‐
greifende, potenziell „ergreifende“, und den Akteur:innen kooperierende
Struktur: eine einbeziehende „Macht“ gemeint ist, die Seele und Körper
berührt.

Über die Kategorie des „Ergriffenwerdens“70 als Modus des Geistes lässt
sich so eine Brücke zwischen materiellen, symbolischen, religiösen und so‐
zialen Einflüssen schlagen: Sie bilden sozusagen eine synästhetische Totali‐
tät. Hans Joas definiert: „Es geht … um Erfahrungen, die eine fundamental
passive Dimension aufweisen – um Erfahrungen nicht des Ergreifens von
Handlungsmöglichkeiten, sondern des Ergriffenwerdens….“71 So etwas ist
herkömmlich plausibel in der Begegnung mit dem Heiligen, worin „eine
affektive Gewissheit, die Elemente der Situation mit einer vorreflexiven
Bindungskraft erfüllt“,72 liegt – was aber auch Dämonisches oder Diaboli‐
sches beinhalten kann. Michael Herbst hat die Folgen einer solchen Begeg‐
nung mit dem Evangelium treffend als Formung seiner eigenen Erfahrung
beschrieben, die darin gipfelt: „Ich kann aufatmen: Ich darf sein.“73 Solche
Erfahrung funktioniert aber auch im Erleben von Sozialräumen: Es ist
ihre „Anmutung“, die den Akteur:innen etwas „zumutet“ – ihnen das Herz
weitet und den Mund öffnet oder verschließt; Kommunikation provoziert
oder verhindert. Dieser Geist richtet Affekt und Verstand aus, noch bevor
die Frage aufkommt, was ich tun soll.74 Sehr schön ist die Beschreibung als
„Schwingungsfeld“, „das sich wechselseitig überträgt.“75

In einer dann auch theologischen Explikation dieser Vorstellung lässt
sich gut Johannes Fischer folgen, auch wenn er nicht den Sozialraum

unüberbietbare Problemlösungen‘ mit sich bringendes Ereignis, sondern eine Viel‐
zahl von konkreten Erfahrungen, dass Leid gewendet wurde, eine Vielzahl konkreter
Befreiungserfahrungen zeigt das Wirken des Geistes Gottes an.“

70 Dass Ergriffenwerden entscheidend für religiöse Erfahrung (auch für Wertebildung)
ist, diskutiert vor allem H. Joas immer wieder. Vgl. z.B. H. Joas, Die Macht des
Heiligen. Eine Alternative zur Geschichte von der Entzauberung, Berlin 2017, 431.

71 A.a.O., 431.
72 A.a.O., 434.
73 M. Herbst, Evangelium, Dynamissio, epd – Dokumentation 19/2017, (5–13) 7, zitiert

bei Eiffler, Kirche für die Stadt, 303.
74 Vgl. J-Ch. Marx, Religion und Lebensführung. Zur affektiven Dimension gelebter

Religion, Berlin 2021, 268 unter Bezug auf J. Fischer.
75 A.a.O., 285 ebenfalls unter Bezug auf J. Fischer.

Gerhard Wegner

82

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


im Blick hat. „Geist“ bedeutet bei ihm zunächst nichts anderes als eine
bestimmte symbolische Strukturierung der Lebenswirklichkeit: „Die Welt,
die wir vor Augen haben, steht in einem Verweisungszusammenhang mit
etwas, das sich in ihr abbildet.“76 Der Raum weist insofern über sich selbst
hinaus: In ihm zeigt sich etwas Bedeutungsvolles, das ich gleichwohl un‐
mittelbar und spontan – körperlich – spüre. Deswegen: „Geist, so können
wir jetzt sagen, manifestiert sich in einer Ausrichtung der intuitiven Wahr‐
nehmung über die symbolische Strukturierung der Lebenswirklichkeit, und
zwar Ausrichtung nicht auf bestimmte Objekte oder Ereignisse, sondern auf
etwas, das in vielen Situationen, Erfahrungen oder Individuen begegnet.“77

Er bezeichnet mithin eine „atmosphärische Anwesenheitskonstellation“:
„Religion entzündet sich an Erfahrungen von Wirklichkeitspräsenz, die
sich ‚atmosphärisch‘ durch ein emotional bestimmtes Verhalten einstellt.“78

Dies ist allerdings nicht neutral: „Der Geist ist ein Feld des atmosphärisch
bestimmenden Guten, das sich durch starkes Involviertsein auszeichnet.“79

Und dies enthält ein nötigendes Element: „Die durch den ‚Geist‘ solcher‐
maßen erlebte und affizierte Situation macht sich in der Spontaneität des
Handelns, besser: des Verhaltens fest.“80

Das intuitive Wahrnehmen folgt eigenen Gesetzen, die nicht mit Er‐
kenntnissen, Urteilen oder Überzeugungen verwechselt werden sollten,
„sondern ist etwas, das zu Erkenntnissen, Urteilen, Überzeugungen, Hand‐
lungen usw. bewegt und herausfordert und das sich über das reale oder in
der Vorstellung imaginierte Erleben von Situation vermittelt.“81 Der Raum
„lebt“ folglich und provoziert zu spezifischen Wahrnehmungen. Er belebt,
befreit – oder er entgeistert und tötet.82 Er gewinnt Gestalt nicht zuletzt
in Personen, die sich begeistern lassen – oder aber sich nicht mehr enga‐
gieren, sich zurückziehen in einen exklusiven Bereich und resignieren.

76 Fischer, Theologische Ethik, 129.
77 Ebd.
78 Marx, Religion und Lebensführung, 299.
79 A.a.O., 302.
80 A.a.O., 307.
81 Fischer, Theologische Ethik, 125.
82 An dieser Stelle können theologische Raumkonzepte greifen. Vgl. z.B. Th. Erne, Got‐

tes räumliche Gegenwart. Theologische Raumkonzepte, ThLZ 143 (11/2018), 1103–
1118; grundlegend U. Beuttler, Gott und Raum – Theologie der Weltgegenwart
Gottes, Göttingen 2010. Das Interesse zielt im Umkreis dieser Debatte allerdings stark
auf das Verstehen von Kirchenräumen – was darauf hinweist, dass Sozialräume fast
immer auch Kirchenräume umfassen und so stets einen gebauten Hinweis auf das
transzendente Andere beinhalten.

Kraftfelder des GeistesSuchbewegungen nach einer Spiritualität der Stadtteilgestaltung

83

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fischer resümiert im Übergang zu theologischen Erwägungen: „Wir sind
als Handelnde Medium für etwas, das durch uns hindurch geschieht; und
wir können unser Handeln gleichzeitig in der Verständigung über es in
der Weise konzeptualisieren, dass wir dessen Urheber sind.“83 Nicht anders
funktioniert das Leben in Sozialräumen.

Der Raum prägt uns, lebt in uns und wir eignen ihn uns ihn erleidend
und gestaltend an. Aber entscheidend ist nun die Frage, was für ein Geist
das ist. Sozialpsychologisch kann über „Stimmungen“ nachgedacht werden
als kollektive Empfindungen, „die einen quasi äußerlichen Status anneh‐
men können in Form von Emotionen, die das Handeln des Einzelnen in
einer emotionalen Gruppendynamik aufgehen lassen.“84 Dahinter stehen
die entscheidenden Fragen, wie subjektives Erleben intersubjektiv vermit‐
telt und von anderen übernommen werden kann,85 was mit Formen von
embebbedness, z.B. gemeinsamen Sozialisationsprozessen, zu tun haben
wird. Der Blick auf Atmosphären von Sozialräumen macht schnell deutlich,
dass es nicht nur die aktuelle leibhaftige Interaktion von Akteur:innen
als solche ist, die sie konstituiert, sondern materielle, parzellierte, gebaute
Gegebenheiten: eine verkörperte Praxis. Dieselben Menschen erfahren sich
in Blankenese anders als in Hammerbrook.

9. Transformative Praxis der Befreiung

Religiös kann Bewegung im Kraftfeld des Geistes eines Raumes mithin
bedeuten, sich führen zu lassen – was „sowohl ein passivisches Moment
als auch ein Moment der Eigenverantwortung enthält.“86 Dann emergiert
der Geist Gottes im Feld und positioniert sich im Verhältnis zu den Bedeu‐
tungswelten der Sozialräume: „Die eigentliche Pointe dieser Art des Pro‐
blemzugangs liegt darin, dass es, genau besehen, der durch die christliche
Symbolisierung hindurch wirksame Geist ist, der letztlich das Urteil bzw.
die Entscheidung trifft, indem er die Intuition in diese oder jene Richtung
ausschlagen lässt.“87 Seine Erfahrung transformiert mithin den Sozialraum;
zieht andere Bedeutungen ein, ermutigt zu lebensförderlichen Veränderun‐

83 Fischer, Theologische Ethik, 137.
84 So Ch. Renda, Einige Überlegungen zu Stimmung als situationssoziologischer Kate‐

gorie, KZfSS 70 (2018), (629–654) 630.
85 Vgl. a.a.O., 639.
86 Fischer, Theologische Ethik, 136.
87 A.a.O., 135.

Gerhard Wegner

84

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gen – treibt also über religiöse Kommunikation im engeren Sinne in ein
umfassend soziales Handeln hinein. Immer wieder ist dieser Geist als
ein letztlich antiökonomischer Kritiker eines künstlich geschaffenen Man‐
gels verstanden worden – jener Erfahrung, die im Sozialraum durch das
schlichte Vorhandensein von Grenzen präsent ist. „Die Gegenwart des Hei‐
ligen Geistes macht dieser Form künstlicher Mangelerzeugung ein Ende.
In der Gegenwart des Heiligen Geistes können wir nur den Überfluss, den
Reichtum und die Fülle von Gottes Gerechtigkeit bekennen.“88 Obwohl
in diesem Geist – sozialwissenschaftlich: in dieser Fiktion89 – genug für
alle da ist, reicht es nicht. Aneignungsprozesse aller Art verknappen die
Ressourcen. Insofern kann sich mit der Erfahrung des Geistes eine elemen‐
tare Gesellschaftskritik verbinden.

Es sind mithin nicht primär reflektierte Gründe, die letztlich bestimmen,
was wir tun, sondern es ist die Spontaneität eines atmosphärisch befrei‐
ten Seins, die Menschen handeln lässt.90 Menschen „urteilen gar nicht
aufgrund der feststellbaren Merkmale einer Situation, sondern unter dem
Eindruck und der Wirkung einer erlebten Situation.“91 Und dieses Erleben
ist durch die Narrationen des christlichen Glaubens geprägt. „Die christli‐
che Symbolisierung der Lebenswirklichkeit betrifft diese fundamentalere
Ebene des Vertrauens und richtet auf Zukunft hin aus gerade in Anbetracht
solcher Erfahrungen menschlicher Fragilität und Endlichkeit.“92 Und dies
alles prägt die Erfahrung des konkreten Lebens: „Der Geist der Liebe rich‐
tet Menschen so aus, dass sie intuitiv affiziert werden durch Situationen,
in denen sie mit der Bedürftigkeit und Verletzlichkeit anderer Menschen
konfrontiert sind.“93 So könnte zum Beispiel das Vorhandensein eines
transzendentalen Vertrauenskapitals im Sinne von Schulz-Nieswandt,94 das
zwanglos die Anerkennung der leidenden Anderen ermöglicht, christlich
als eine Erfahrung der Nähe Gottes gedeutet werden. Allerdings finden
sich im Christentum natürlich auch viele Erfahrungen eines z.T. deutlich
ausgrenzenden Geistes der Macht. Es braucht Unterscheidungen.

88 M.D. Meeks, Gott und die Ökonomie des Heiligen Geistes, EvTh 40 (1/1980), (40–
58) 55.

89 Vgl. zum Begriff der Fiktion für religiöse Kommunikation G. Wegner, Die soziale
Relevanz religiöser Kommunikation, in: ders. (Hg.), Fiktionen der Fülle. Religiöse
Kommunikation und sozialpolitische Kultur, Leipzig 2020, 27–58.

90 Vgl. Fischer, Theologische Ethik, 119.
91 A.a.O., 126.
92 A.a.O., 155.
93 A.a.O., 131.
94 Vgl. Schulz-Nieswandt, Der inklusive Sozialraum, 50.

Kraftfelder des GeistesSuchbewegungen nach einer Spiritualität der Stadtteilgestaltung

85

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vorteil einer Deutung des Sozialraums als Kraftfeld des Geistes
besteht schon säkular gesehen darin, den betreffenden Ausschnitt der Ge‐
sellschaft als immer schon strukturierte kollektive Praxisgestalt wahrneh‐
men zu können. In ihr artikulieren sich die die Gesellschaft auch sonst
prägenden Macht- und Herrschaftsverhältnisse als „Atmosphäre“. Darin
verkörpert der Habitus der Christ:innen die Kirche und partizipiert am
Kraftfeld des Geistes; ihre Lebensformen sind in größere, über das Alltägli‐
che hinausgehende Zusammenhängen eingebettet.

10. Möglichkeiten spiritueller Wahrnehmung des Sozialraums

Wie könnten spirituelle Wahrnehmungen des gebauten Sozialraums ausse‐
hen? Ganz allgemein gesagt ginge es um Arten der Begegnung mit Trans‐
zendenz bzw. mit immanenten Verkörperungen der Transzendenz. Genau‐
er gesagt um Möglichkeiten einer sinnlich spürbaren „Kraftübertragung“
oder zumindest einer „Berührung“ mit dem ganz Anderen. Anders gefragt:
Was bringt Menschen im Quartier dazu, sich „nach außen zu wenden,
einander zuzuwenden, das andere zu erfahren“ – „außer dem Bewusstsein
der eigenen Verstörtheit,“ wie es Richard Sennett95 formuliert? Er verbindet
damit die Frage nach den integrativen und inklusiven Kräften im Sozial‐
raum.

Sofort geraten einem hierbei wieder Kirchenräume in den Blick, denn sie
erfüllen eben diesen Zweck einer Ausrichtung der Sinne mittels ästhetischer
Mittel auf etwas Göttliches, Mysteriöses, Heiliges – jedenfalls nicht nur
zu Konsumierendes, sondern letztlich staunend Anzubetendes. Wenn über‐
haupt, dann sind Kirchenräume Krafträume des Geistes und der Macht
– in aller Ambivalenz. Die Kirchenräume bieten mit ihrer Schönheit seeli‐
schen Schutz und Geborgenheit – und öffnen zugleich die Sinne auf weit
größere Zusammenhänge des Lebens, der Aufhebung in etwas alles Um‐
greifendes, Aufhebendes, Heilendes. Sie schließen Kontingenz und öffnen
sie zugleich: Man fühlt sich in ihnen verwurzelt und entwurzelt zugleich.
Bereits hier können Kriterien der Salutogenese96 greifen, aber auch des
Bruchs und der Transformation.

95 Sennet, Fleisch und Stein, 462.
96 Vgl. A. v. Heyl / K. Kemnitzer / K. Raschzok (Hg.), Salutogenese im Raum der

Kirche, Leipzig 2015 unter Bezug auf A. Antonovsky, Salutogenese. Zur Entmystifi‐
zierung von Gesundheit, Tübingen 1997.

Gerhard Wegner

86

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Inwieweit lassen sich derartige Erfahrungsformen aus Sakralräumen auf
Sozialräume übertragen? Einerseits sollte das gut möglich sein, da die
Krafterfahrung im Inneren dieser Räume ja lediglich verdichtet, was auch
sonst prinzipiell erfahren werden kann. Niemand würde behaupten, dass
Gott nur in Kirchenräumen gegenwärtig wäre oder gar nur in Kathedralen
und Domen. Zentrale Traditionslinien im Christentum können sogar das
Gegenteil betonen – man denke nur an die Geschichte vieler Heiliger. In
Assisi ist das schwierige Verhältnis von Gotteserfahrung vor den Toren
der Stadt und ihrer Verkirchlichung noch heute sinnlich nachvollziehbar.
Also: Die Epiphaniefähigkeit des Sozialraums kann nicht infrage stehen.
Aber andererseits hat die Konzentration des Sakralen in besonderen Räu‐
men offensichtlich auch dazu geführt, dass der Stadtraum immer säkularer
geworden ist: Die Straße konnte christlich nicht unterworfen werden.97

Und das gilt sicherlich noch gesteigert für den Protestantismus, der den
Kirchenräumen so viel Macht gerade nicht zubilligte.

Blickt man auf die – quasi äußere – Funktionalität von
Kirchengebäuden, so lassen sich z.B. mit Jakob Helmut Deibl98 eine Reihe
von besonderen Qualitäten aufzeigen, die sie kennzeichnen: „the silence,
the differentiated landscape of sound that they offer, the changed climate,
their space not being tied to consumption, the disinterested perception of
beauty, the changed sense of time that encompasses both the past and the
future, their opening up a multi-perspective view.“99 Genauer gesagt:

- Sie können sich querstellen zu einer immer weiter fortschreitenden
Kommerzialisierung des öffentlichen Raumes – und zwar weniger darin,
dass sie sich dem Verkaufen verweigern würden (das trifft auch in der Tat
immer weniger zu), als dass sie den „status of the consumer, whose one-di‐
mensional aim ist the constantly Now of consumption“100 suspendieren. Sie
ermöglichen Freiheit im umfassenden Sinn.

- Sie ermöglichen eine anachronistische Zeiterfahrung, insofern der
Raum „consciously expands into the past and the future“ und eine Verkör‐
perung unterschiedlicher Zeiten der Vergangenheit darstellt, weil er nicht
den jeweils aktuellen Zeitspannen unterliegt. Und so soll es auch bleiben,
„the durability of sacred buildings conveys the utopia that the future should

97 Vgl. Sennett, Fleisch und Stein, 461.
98 J.H. Deibl, Sacred Architecture and Public Space under the Conditions of a New

Visibility of Religion, Religions 11 (2020), Art. 379, 1–18.
99 A.a.O., 15.

100 A.a.O., 14.

Kraftfelder des GeistesSuchbewegungen nach einer Spiritualität der Stadtteilgestaltung

87

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


be as these buildings are constructed in a way that also future generations
will be able to look at them or even use them.“101 Sie gehören nie nur einer
Epoche oder Generation.

- Schließlich verkörpern sie die Ambiguitäten und multiplen Perspekti‐
ven längerer Zeiten und Gesellschaften und stehen damit für das Ganze
einer Stadt oder eines Sozialraums. „Sacred buildings can function like arks
that move through time with a high degree of stability. In their spatial
capacity they can represent the invasion of temporality into space.“102

Ein etwas anderer Zugang könnte durch die Diskussion über Architektur
und Design als etwas Heilendes angeregt werden.103 Hier geht es darum,
der „cold and soulless emptiness“ moderner funktionaler Architektur104 et‐
was ganzheitlich Sinnliches entgegenzusetzen, angesichts der Einsicht, dass
der gebaute Raum „engages our body even before we become aware of it.“105

So sei z.B. der heilende Effekt von Gartenanlagen und Parks im Umfeld
von Krankenhäusern bekannt. „I would claim that, if a certain place gives a
person the awareness of self and of her being embodied and embedded in
nature, this is already (a step towards, and thus) spiritual healing.“106 Dabei
steht Natur für machtvolle Atmosphären, die ein Eintauchen in größere,
mächtigere Zusammenhänge ermöglichen und so befreiend und heilend
wirken. „The ‚skin‘ of the building addresses our skin.“107

Bert Daelemans diskutiert ausgehend von dieser These fünf architektoni‐
sche Dimensionen, die mit dem Thema Stress / Stressreduktion verbunden
sein können:108

-Stimulation hat mit Intensität, Varianz, Komplexität, Mysterium und
dem Neuen zu tun. Zu wenig Stimulation führt zur Langeweile und zu viel
zur Desorientierung und Verwirrung.

-Kohärenz meint die Erfahrung von sinnhafter Bezogenheit und ganz‐
heitlicher Stimmigkeit.

-Zugänglichkeit („Affordance“) bedeutet die Übersichtlichkeit und funk‐
tionale Klarheit der baulichen Gestaltung.

101 Ebd.
102 A.a.O., 15.
103 Vgl. Ch. Day, Places of the soul. Architecture and environmental design as healing

art, London / New York 32014; B. Daelemans, Healing Space: The Synaesthetic
Quality of Church Architecture, Religions 11 (2020), Art. 635.

104 Daelemans, Healing Space, 1.
105 Ebd.
106 A.a.O., 2.
107 A.a.O., 14.
108 Vgl. a.a.O., 2.

Gerhard Wegner

88

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


-Kontrolle bezieht sich auf die Aneignungs- und Veränderungsmöglich‐
keiten des Raumes durch seine Nutzer:innen.

-Restaurative Qualität: Damit ist die Potenz des Raumes angesprochen,
Menschen Rückzugs-, Ruhe- und Reflexionsmöglichkeiten zu bieten.

Er entwickelt auf diese Weise Kriterien für eine gesundheitsfördernde,
menschlichem Maß entsprechende Raumgestaltung, die zur Kritik an einer
primär funktionalen, „rechtwinkligen“ Bauhaustradition109 verhelfen kön‐
nen. Die gerade Linie kann kaum in voller Eindeutigkeit als „the result of
self- mastery“, als „sane and noble“ (Le Corbusier) gefeiert werden.110 Wie‐
weit die Kriterien sich allerdings für eine spirituelle Wahrnehmung des So‐
zialraums nutzen lassen, muss noch extra geprüft werden. Sicherlich weist
Spiritualität z.B. in der Tradition von Heilungserfahrungen auch oft ähnli‐
che Dimensionen auf. Aber ihr Bezug auf etwas Ergreifendes, Menschen für
größere Zusammenhänge Öffnendes und sie in sie Hineinziehendes lässt
sich nicht nur nicht auf herkömmliche Vorstellungen von Gesundheit redu‐
zieren, sondern stellt sie bisweilen geradezu infrage und erschüttert diesbe‐
zügliche Identitätsstabilitäten nicht selten. Konversionserfahrungen lassen
Menschen nicht selten durch verstörende Erfahrungen der Verunsicherung,
ja der Krankheit, gehen. Spiritualität, so könnte man sagen, ist sicherlich
letztlich immer heilsam, aber längst nicht immer wohltuend. So könnte es
sein, dass eine betont sachlich-nüchterne Architektur ohne Bezug auf Natur
gerade in dieser Hinsicht fördernd ist, indem sie Ablenkungen reduziert
und alle Sinne auf Meditation fokussiert. Entsprechende Traditionslinien in
der Geschichte des Kirchenbaus (z.B. der Zisterzienser) sind bekannt.

Etwas anders ist es allerdings, wenn man nach den Möglichkeiten „säku‐
larer Epiphanie“ i.S. der christlich-diakonischen Tradition fragt. Hier könn‐
te man bereits die massenhafte Erstellung von günstigem Wohnraum mit
der Konsequenz der Stereotypisierung der Wohnungen als solche positiv in
Anschlag bringen.111 Christlich-kirchlich ist hierzu allerdings kein positiver
Bezug bekannt. Entsprechende Vorhaben in der DDR (Halle-Neustadt,
Marzahn usw.) gaben sich als bewusst anti-spirituell, materialistisch ausge‐
richtet. Aus heutiger Sicht wird man natürlich fragen, ob bei dieser Art
der großräumigen Baugestaltung nicht in der Tat Maßstäbe des Menschli‐

109 Vgl. zur Ambivalenz der Bauhaustradition STEETS, Der sinnhafte Aufbau.
110 Zitat von Le Corbusier 1922 in A. Krieger, City on a Hill. Urban Idealism in

America from the Puritans to the Present, Cambridge (USA) 2019, 15.
111 Vgl. zu dieser Linie A. Lepik / H. Strobl (Hg.), Die neue Heimat. (1950–1982). Eine

sozialdemokratische Utopie und ihre Bauten, München 2019.

Kraftfelder des GeistesSuchbewegungen nach einer Spiritualität der Stadtteilgestaltung

89

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


chen brutal ignoriert wurden. Christliche Lebensformen verbinden sich
empirisch eher mit einem kleinen Häuschen mit Garten.

11. Inszenierung des Christlichen

Vieles von dem, was hier als Möglichkeiten für eine spirituelle Wahrneh‐
mung des Sozialraums entwickelt wurde, orientiert sich an der spezifischen
Raumerfahrung von Sakralgebäuden und führt auf diese Weise dazu, nach
Heterotopien im Quartier zu suchen, aber deswegen möglicherweise den
Grundcharakter des jeweiligen Sozialraums zu vernachlässigen. Und in der
Tat sind gerade solche Orte am Rande der Zentren und der Macht nicht
selten Orte der Epiphanie. Die Bibel ist voll von entsprechenden „räum‐
lichen Gesten“. In gewisser Hinsicht ist die christliche Gemeinde auch
immer unterwegs112 und das Überschreiten von Grenzen gehört zu ihrem
Temperament. Man könnte sogar sagen, dass sich ein wirklich religiöser,
gottgemäßer Lebensstil in jedem gebauten Quartier als destruktiv erweisen
wird, denn er rüttelt gerade an den festen Mauern und reißt überall neue
Sichtachsen auf. In der biblischen Tradition ist Gott präsent in seinem
Wort, wo immer es sich ereignet.

Nun liegt es auf der Hand, dass eine Deutung der sozialräumlichen Si‐
tuationen im Hinblick auf die Gegenwart oder die Abwesenheit des Geistes
Gottes allein noch keine politische Gestaltungskraft entwickeln kann. Sie
muss im Gemeinwesen von der Kirche kommuniziert und d.h. vor allem
öffentlich inszeniert werden. Es gilt diesen Geist in einer für alle Sinne
zugänglichen Form zu bezeugen, ihn darzustellen und zu feiern. Damit
werden alltägliche Erfahrungen religiös gerahmt und so das Herkömmliche
überschritten. Es geht pointiert um eine „überschießende Kommunikati‐
on“.113 Der Sozialraum braucht sie nicht zum Überleben und er bringt sie
auch nicht selbst hervor. Deswegen kann sie auch übersehen werden. In

112 Sehr schön dazu K. Backhaus, Religion als Reise. Intertextuelle Lektüren in Anti‐
ke und Christentum, Tübingen 2014, VII: „Religion und Reisen haben manches
gemeinsam: Sie entspringen Fernweh, überschreiten Grenzen, weiten Perspektiven,
verleiblichen Transzendenz.“

113 Vgl. L. Grill, Überschießende Kommunikation. Eine Religionstheorie alltäglicher
Rede, Göttingen 2020.

Gerhard Wegner

90

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ihr kommt aber der Geist dieses Raumes zum Tragen: in Konstruktion und
Destruktion; in der „kreativen Zerstörung“ Gottes.114

„Das Reich Gottes steht nicht in Worten, sondern in der Kraft.“ (1. Kor.
4,20)

Literatur

Abel, Alexandra (Hg.), Architekturpsychologische Perspektiven, Bd. 2: Diskurs und
Vermittlung, Wiesbaden 2023.

Antonovsky, Aaron, Salutogenese. Zur Entmystifizierung von Gesundheit, Tübingen
1997.

Armbruster, Alexander., Was Computer in Zukunft können und für uns bedeuten,
FAZ vom 14.2.2022.

Backhaus, Knut, Religion als Reise. Intertextuelle Lektüren in Antike und Christen‐
tum, Tübingen 2014.

Bär, Martina, Urbane Logik und Theo-Logik. Gottesrede in (post-)modernen Stadt‐
gesellschaften, Freiburg i.Br. 2020

Baum, Markus / Marius Otto, Die Paradoxie raumbezogener Sozialplanung, Levia‐
than 48 (2/2020), 237–263.

Beck, Teresa Koloma, Gewalt / Raum. Aktuelle Debatten und deren Beiträge zur
raumsensiblen Erweiterung der Gewaltsoziologie, Soziale Welt 67 (2016), 431–449.

Beuttler, Ulrich, Gott und Raum – Theologie der Weltgegenwart Gottes, Göttingen
2010.

Blaser, Felix, Diakonische Kultur: Eine Frage der Atmosphäre?, PTh 110 (2021), 319–
338.

Bogner, Daniel / Michael Schüssler / Christian Bauer (Hg.): Gott, Gaia und
eine neue Gesellschaft. Theologie anders denken mit Bruno Latour, Bielefeld 2021.

Böhme, Gernot, Atmosphäre, Essays zur neuen Ästhetik. Frankfurt a.M. 1995.
Bourdieu, Pierre, Die feinen Unterschiede. Kritik der gesellschaftlichen Urteilskraft,

Frankfurt a.M. 1982.
Brennemann, Robert E. / Brian J. Miller, Building Faith. A Sociology of religious

Structures, Oxford 2020.
Butler, Judith, Die Macht der Gewaltlosigkeit. Über das Ethische im Politischen,

Berlin 2020.
Collins, Randall, Interaction Ritual Chains. Princeton / Oxford 2004.
Daelemans, Bert, Healing Space: The Synaesthetic Quality of Church Architecture,

Religions 11 (2020), Art. 635.
Day, Christopher, Places of the soul. Architecture and environmental design as

healing art, London / New York 32014.

114 Vgl. an dieser Stelle sehr anregend M. Bär, Urbane Logik und Theo-Logik. Got‐
tesrede in (post-)modernen Stadtgesellschaften, Freiburg i.Br. 2020, insbesondere
283ff.: „Göttliche Pragmatik in der Verkündigung Jesu Christi“.

Kraftfelder des GeistesSuchbewegungen nach einer Spiritualität der Stadtteilgestaltung

91

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Deibl, Jakob Helmut, Sacred Architecture and Public Space under the Conditions of
a New Visibility of Religion, Religions 11 (2020), Art. 379, 1–18.

Demuth, Volker, Landschaftsentfaltung. Eine Geschichte vom Vorstellen und Her‐
stellen natural-sozialer Räume, Lettre, Nr. 135, vom Winter 2021, 52–62.

Dietze, Pia / Eric Knowles, Social Class and the Motivational Relevance of Other
Human Beings. Evidence from Visual Attention, Psycological Science online first
October 3, 2016.

Eckardt, Frank, Soziologie der Stadt, Bielefeld 2004.
Eiffler, Felix, Kirche für die Stadt. Pluriforme urbane Gemeindeentwicklung unter

den Bedingungen urbaner Segregation, BEGB 29, Göttingen 2020.
Erne, Thomas, Gottes räumliche Gegenwart. Theologische Raumkonzepte, ThLZ 143

(11/2018), 1103–1118.
Faix, Tobias, Das Wunder von Moabit. Eine kirchentheoretische Reflexion anhand

einer kirchlichen Neubelebung, in: Meireis, Torsten / Clemens Wustmans (Hg.),
Leere Kirchen – voller Einsatz? Kirche und sozialer Zusammenhalt in ländlichen
und urbanen Räumen, BThZ.B, 2022, 33–46.

Fischer, Johannes, Theologische Ethik. Grundwissen und Orientierung, Stuttgart /
Berlin / Köln 2002.

Greeley, Andrew Moran, A Cloak of Many Colors. The end of beige Catholicism,
Commonweal vom 9.11.2001, 10–13 (https://www.commonwealmagazine.org/sites/
default/files/imce/30047/Greeley%20End%20of%20Beige%20Catholicism_0.pdf)
(Zugriff : 21.6.2014).

Grill, Lukas, Überschießende Kommunikation. Eine Religionstheorie alltäglicher Re‐
de, Göttingen 2020.

Grünberg, Wolfgang, Die Sprache der Stadt. Skizzen zur Großstadtkirche, Leipzig
2004.

Goodhew, David / Anthony-Paul Cooper (Hg.), The Desecularisation of the city.
London’s churches, 1980 to the Present, Oxford / New York 2019.

Hacke, Axel, Die Tage, die ich mit Gott verbrachte, München 2016.
Herbst, Michael, Evangelium, Dynamissio, epd Dokumentation 19/2017, 5–13.
Heyl, Andreas von / Kemnitzer, Konstanze / Raschzok, Klaus (Hg.), Sa‐

lutogenese im Raum der Kirche, Leipzig 2015.
Jenichen, Susann, Sensibel für Armut. Kirchengemeinden in der Uckermark, Leipzig

2015.
Joas, Hans, Die Macht des Heiligen. Eine Alternative zur Geschichte von der Entzau‐

berung, Berlin 2017.
Josuttis, Manfred, Der Weg in das Leben. Eine Einführung in den Gottesdienst auf

verhaltenswissenschaftlicher Grundlage, München 1991.
Koolhaas, Rem, Delirious New York. Ein retroaktives Manifest für Manhattan,

Aachen 1999 (engl. New York 1978).
Krieger, Alex, City on a Hill. Urban Idealism in America from the Puritans to the

Present, Cambridge (USA) 2019.

Gerhard Wegner

92

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.commonwealmagazine.org/sites/default/files/imce/30047/Greeley%20End%20of%20Beige%20Catholicism_0.pdf
https://www.commonwealmagazine.org/sites/default/files/imce/30047/Greeley%20End%20of%20Beige%20Catholicism_0.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.commonwealmagazine.org/sites/default/files/imce/30047/Greeley%20End%20of%20Beige%20Catholicism_0.pdf
https://www.commonwealmagazine.org/sites/default/files/imce/30047/Greeley%20End%20of%20Beige%20Catholicism_0.pdf


Kühne, Olaf / Florian Weber / Karsten Berr / Corinna Jenal (Hg.), Handbuch
Landschaft, Wiesbaden 2019.

Latour, Bruno, Jubilieren. Über religiöse Rede, Berlin 2011.
Latour, Bruno, Existenzweisen. Eine Anthropologie der Moderne, Berlin 2018.
Lepik, Andres / Hilde Strobl (Hg.), Die neue Heimat. (1950–1982.) Eine so‐

zialdemokratische Utopie und ihre Bauten, München 2019.
Marx, Julian-Christopher, Religion und Lebensführung. Zur affektiven Dimension

gelebter Religion, Berlin 2021.
Meeks, Douglas M., Gott und die Ökonomie des Heiligen Geistes, EvTh 40 (1/1980),

40–58.
Menke, Christoph, Kraft. Ein Grundbegriff ästhetischer Anthropologie, Berlin 2017.
Miller, Daniel, Der Trost der Dinge. Fünfzehn Porträts aus dem London von heute,

Berlin 2010.
Moltmann, Jürgen, Kirche in der Kraft des Geistes. Ein Beitrag zur messianischen

Ekklesiologie, München 1975.
Radermacher, Martin, Sequenzanalytische Bildhermeneutik und religions‐

wissenschaftliche Atmosphärenforschung. Ein methodischer Baustein zur Unter‐
suchung sozialräumlicher Arrangements, ZfR 28 (1/2020), 112–127.

Rebenstorf, Hilke / Christopher Zarnow / Anna Körs / Christoph Sigrist
(Hg.), Citykirchen und Tourismus. Soziologisch-theologische Studien zwischen Ber‐
lin und Zürich, Leipzig 2018.

Renda, Charlotte, Einige Überlegungen zu Stimmung als situationssoziologischer
Kategorie. In: KZfSS 70 (2018), 629–654.

Scherf, Eva, Das Bauhausviertel in Halle. Vom Kaiserreich bis 2.0, Halle (S.) 2021.
Schmitz, Hermann, System der Philosophie, Bd. III/2: Der Gefühlsraum, Bonn 1969.
Schulz-Nieswandt, Frank, Der inklusive Sozialraum. Psychodynamik und kulturelle

Grammatik eines sozialen Lernprozesses, Baden-Baden 2013.
Sennett, Richard, Fleisch und Stein. Der Körper und die Stadt in der westlichen

Zivilisation, Berlin 1997.
Steets, Silke, Fixing up Waco, Texas: Populäre Religion, das Sentimentale und die

Refiguration von Räumen, ZRGP 5 (1/2021), 141–170.
Wegner, Gerhard, Protestantisches Prinzip und katholische Substanz, in: Wieland,

Josef / Gerhard Wegner / Ramona M. Kordesch (Hg.), Luther 2017. Protestanti‐
sche Ressourcen der nächsten Moderne, Weilerstwist 2017, 42–56.

Wegner, Gerhard, Das Publikum der Kathedralen, in: ders., Wirksame Kirche,
Leipzig 2019, 228–246.

Wegner, Gerhard, Re-Sozialisierung der Religion? Die Rolle der Kirchen in inklusi‐
ven Sozialräumen, ZRGP 3 (2/2019), 235–264.

Wegner, Gerhard, Die soziale Relevanz religiöser Kommunikation, in: ders. (Hg.),
Fiktionen der Fülle. Religiöse Kommunikation und sozialpolitische Kultur, Leipzig
2020, 27–58.

Kraftfelder des GeistesSuchbewegungen nach einer Spiritualität der Stadtteilgestaltung

93

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wegner, Gerhard, Zur Inszenierung des Christlichen im Sozialraum, in: Schlegel,
Thomas / Martin Reppenhagen (Hg.), Kirche in der Diaspora. Bilder für die
Zukunft der Kirche, FS Michael Herbst, Leipzig 2021, 191–210.

Wegner, Gerhard, Epiphanes Quartier? Zur geistlichen Lektüre von Sozialräumen,
PrTh 58 (2/2023), 110–117.

Welker, MIchael, Gottes Geist. Theologie des Heiligen Geistes, Neukirchen – Vluyn
1992.

Woydack, Tobias, Raum, Glaube, Mensch und Kirche. Die Gottesbeziehung als räum‐
liches Geschehen, AGD 21 (2/2007), 14–22.

Zarnow, Christopher, Jenseits von Jedem. Ambiguitätstoleranz als urbane Tugend,
in: Meireis, Torsten / Clemens Wustmans (Hg.), Leere Kirchen – voller Einsatz?
Kirche und sozialer Zusammenhalt in ländlichen und urbanen Räumen, BThZ.B,
2022, 47–62.

Zippert, Thomas, Dimensionen des Sozialraums und der Sozialraumorientierung,
Jahrbuch Sozialer Protestantismus 12 (2019), 232–251.

Gerhard Wegner

94

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vielfältige Optionen gegen die Leere
Interprofessionelle Raumerschließung als spirituelle Entwicklung
kirchlicher Regionen

Claudia Schulz

1. Leere und Fülle im Raum: Die Krise der Kirche und die Vielfalt des
Evangeliums

Die Kirche ist im Umbruch, in der Krise, inmitten eines großen
Transformationsprozesses – die gegenwärtige Lage der Kirche wird unter‐
schiedlich bewertet. Selbst die optimistischen oder konstruktiv-kritischen
Darstellungen gehen aber von einer erheblichen Schrumpfung aus, die
zu bewältigen sein wird. Es finden sich zahlreiche konzeptionelle Wege
für eine zukunftsweisende Gestaltung kirchlichen Lebens, die auf die
Krisendiagnostik antworten. Seit gut einem Jahrzehnt gewinnt die Idee
an Beliebtheit, Fachkräfte in theologischen, diakonischen, pädagogischen
oder musikalischen Berufen stärker aufeinander bezogen einzusetzen und
damit komplexe Entwicklungen von Kirchengemeinden und kirchlichen
Regionen zu planen und umzusetzen.1 Der Raum, die Region, der Ort oder
der Stadtteil rücken auf diese Weise neu in den Blick. Im Vordergrund steht
eine Gesamtschau kirchlicher Tätigkeiten ausgehend vom Raum, in dem
diese geschehen.

Dieser Beitrag stellt dar, inwieweit Konzeptionen für „multiprofessi‐
sonelle“ oder „interprofessionelle Teams“, wie diese aktuell genannt werden,
zur Erschließung des Raums bereits Leistungen für eine strukturelle Wei‐

1 H. Kasparick verweist in ihrer historischen Analyse auf die frühen Reform-Entwick‐
lungen der 1960er und 1970er Jahre im Bund der Evangelischen Kirchen in der DDR;
vgl. H. Kasparick, Multiprofessionalität als „Gemeinschaft der Mitarbeiterinnen und
Mitarbeiter im Verkündigungsdienst“. Ein Rückblick auf die Ausbildungskonzeption
des Bundes der Evangelischen Kirchen in der DDR und ihre Wirkungen, PrTh
54 (3/2019), 133–139. In der ausführlichen Darstellung: Dies., Kirchenreform durch
Ausbildungsreform? Die Bemühungen zu einer umfassenden Ausbildungsreform im
Bund der Evangelischen Kirchen in der DDR (1969–1985), in: dies. / H. Keßler,
Aufbrechen und Weiterdenken. Gemeindepädagogische Impulse zu einer Theorie von
Beruflichkeit und Ehrenamt in der Kirche, Leipzig 2019, 17–185.

95

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


terentwicklung der Kirche erbringen. Ebenso wird deutlich, in welchen
Dimensionen die Verantwortlichen bislang Effekte erwarten, die zu einer
Verbesserung der Kommunikation des Evangeliums beitragen. Die einzel‐
nen Dimensionen von Erwartungen werden jeweils ausgehend von (an‐
onymisierten und leicht verfremdeten) empirischen Vorfindlichkeiten in
der evangelischen Landschaft landeskirchlicher Arbeit und anhand einer
raumtheoretischen Betrachtung entfaltet. Dabei stehen nicht tatsächliche
Erfolge im Fokus. Ob diese tatsächlich eintreten und was sich aus den
bisherigen Pilotprojekten lernen lässt, werden in den kommenden Jahren
einschlägige Forschungen zeigen.2 Hier sollen zunächst die konzeptionel‐
len Linien ausgezogen und vor dem Hintergrund eines raumtheoretischen
Konzepts entwickelt werden. Dabei rückt der landeskirchentypische Zu‐
gang zum Raum über die Kirchengemeinde bzw. die kirchliche Region in
den Fokus, in dem sich zusätzlich die kirchentypischen Merkmale der be‐
ruflichen Tätigkeit in Pfarrberuf sowie kirchenmusikalischen, diakonischen
und pädagogischen Feldern als prägend erweisen.

Der Raum bietet als Reflexionsfläche für Interprofessionalität eine be‐
sondere Chance:3 In einem Doppelbild der gegenläufigen Raumverständ‐
nisse lassen sich komplementäre Aspekte von Kirche erfassen. Zunächst
kann in einem topografischen Verständnis des Raums als eine von seinem
Inhalt unabhängige Größe beschrieben werden, wie sich kirchliches Leben
darstellt: Die Parochie wird anhand ihrer vorfindlichen Beschaffenheit
betrachtet, anhand der räumlichen Ausbreitung und ihrer topografischen
Grenzen, der Bebauung und Infrastruktur, der Bevölkerung und deren
Struktur. Hier treffen sich Konzepte der Sozialraumorientierung mit dem,
was als Gemeinwesenarbeit längst Einzug in das pädagogische Handwerks‐
zeug gefunden hat. Von hier aus kann der Raum einer Gemeinde oder einer
kirchlichen Region als Wirkraum Gottes verstanden sein. Unter dem Motto

2 Dazu findet sich bereits eine erste Pilotstudie, aus der ein aktuell laufendes For‐
schungsprojekt zu interprofessioneller Arbeit in der Breite verschiedener landeskirch‐
licher Konzepte hervorgegangen ist: C. Schulz, Kirchliche Berufsgruppen zwischen
funktionaler Differenzierung und Zusammenarbeit. Eine Fallrekonstruktion, PrTh 54
(3/2019), 155–162.

3 Die begrifflichen Besonderheiten zwischen multiprofessioneller und interprofessionel‐
ler Arbeit werden zuweilen berücksichtigt, jedoch werden die Begriffe in der diszi‐
plinübergreifenden Debatte um die Zusammenarbeit verschiedener Berufe rund um
Pädagogik oder Gesundheitswissenschaften gegenwärtig zumeist synonym verwendet.
Vgl. P. Bauer, Multiprofessionalität, in: G. Graßhoff / A. Renker / W. Schröer
(Hg.), Soziale Arbeit. Eine elementare Einführung, Wiesbaden 2018, (727–739) 731.

Claudia Schulz

96

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Suchet der Stadt Bestes“ steht im Vordergrund, was für genau diesen Raum
theologisch kommuniziert und gemeindepädagogisch verantwortet werden
soll. Das Evangelium ist in dieser Vorstellung (ebenso wie der Raum selbst)
dem Menschen und seiner Kommunikation zunächst entzogen. Ein leerer
Kirchenraum bietet diesen Gedanken als konkrete Erfahrung: Auch ohne
Aktivität, eine Liturgie, Musik oder Predigt, ohne Veranstaltungen und
Menschen kann der Raum seine Kraft entfalten. Dem entsprechen biblische
Bilder von Gott wie in Ps 139,5–10 verwendet:4

„Von allen Seiten umgibst du mich und hältst deine Hand über mir.
Diese Erkenntnis ist mir zu wunderbar und zu hoch, ich kann sie nicht
begreifenWohin soll ich gehen vor deinem Geist, und wohin soll ich fliehen
vor deinem Angesicht? Führe ich gen Himmel, so bist du da; bettete ich
mich bei den Toten, siehe, so bist du auch da. Nähme ich Flügel der
Morgenröte und bliebe am äußersten Meer, so würde auch dort deine Hand
mich führen und deine Rechte mich halten.“

In dieser Deutung eines religiösen Lebens ist der Raum (einer Gemeinde
oder kirchlichen Region) als Raum Gottes vordefiniert, er muss dafür
nicht erst vom Menschen ausgestaltet oder durchdrungen werden. Daraus
lässt sich ein grundsätzlich optimistisches Verständnis von Kirche ableiten:
Unabhängig davon, wie viele Menschen „da sind“ und sich engagieren, ist
der Raum als Gottes Raum vorhanden und erlebbar. Noch ohne einen „Er‐
folg“ kirchlichen Handelns und entsprechende positive Bewertungen durch
Menschen ist die Existenz und Sinnhaftigkeit der Kirche etwa in ihren
Gebäuden sichtbar.5 Von hier aus, angesichts des vorfindlichen Raums
und seiner Beschaffenheit sowie der theologischen Grundannahme, dass
genau für diesen Raum das Evangelium seine Wirkung entfalten kann, wird
die Frage diskutiert, was nun für diesen Raum das angemessene Handeln

4 Zitiert nach der Lutherbibel 2017.
5 An dieser Stelle zeigt sich die Darstellung M. Wüthrichs als eine prägnante Bündelung

dessen, was er freundlich „das theologische Raumproblem in seiner protestantischen
Ausprägung“ nennt (M.D. Wüthrich, Raum Gottes. Ein systematisch-theologischer
Versuch, Raum zu denken (Forschungen zur systematischen und ökumenischen Theo‐
logie, Bd. 143), Göttingen 2015, 117): Es entsteht dadurch, dass ein „Kirchenraum
weitgehend als eine von den gottesdienstlichen Beziehungsverhältnissen, von den litur‐
gischen Handlungen unabhängige Größe gedacht“ wird (a.a.O., 115). Damit geht die
Verbindung vom Raum zur religiösen Erfahrung verloren, der Kirchenraum ist ebenso
wie die mit ihm verbundene religiöse Erfahrung theologisch nicht mehr deutbar. Die
Auflösung dieser „raumtheoretischen Blockade“ (a.a.O., 114) liegt eben im relationalen
Raumverständnis, das die theoretische Verbindung von Glaubenserfahrung und Raum
wieder ermöglicht.

Vielfältige Optionen gegen die Leere

97

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sei. Evangelikale Herangehensweisen der Gemeindeentwicklung fragen in
dieser Logik: „Was hat Gott mit uns als Gemeinde vor?“6

Aber auch das gegenläufige Bild transportiert Inspiration für die
Kirchenentwicklung: Ein relationales Raumverständnis weist umgekehrt
dem Raum selbst keine Bedeutung zu und geht davon aus, dass er von
den Menschen erst „geschaffen“ wird, die ihn mit Bedeutung füllen. So
ist ein Dorf oder Stadtteil nicht von sich aus bedeutsam, sondern diese
Bedeutsamkeit konstruiert sich erst mit dem darin gelebten Leben, mit den
Erfahrungen der Menschen und deren Deutungen. Gleichfalls erreicht eine
Kirchengemeinde in dieser Ansicht ihre Bedeutsamkeit mit dem im Raum
Erfahrenen, gewissermaßen inmitten der „zwei oder drei“ (Mt 18,20), die in
der Kommunikation einer gemeinsamen religiösen Erfahrung die Gemein‐
de erst „herstellen“. So kann ein wenig ansehnliches Gemeindehaus derart
an Bedeutung gewinnen, dass die Planung seines Abrisses zu heftigen Strei‐
tigkeiten führt.

Dieses Raumverständnis führt zu einem Blick auf den Raum, der diesen
dort sieht, wo Menschen in ihrer Lebensführung Relevanz setzen: mit der
Familie, Freundschaften, Erfahrungen und Konflikten, mit dem von ihnen
Gestalteten und Erlebten. Wo der Raum, auch der Raum im Sinne der
räumlichen Ausdehnung einer Kirchengemeinde, nicht als objektiv bedeut‐
sam betrachtet wird, steht das Konkrete im Vordergrund, von dem aus der
Raum gedacht wird. Derart entwickelte kirchliche Arbeit geht nicht von
Angeboten aus, sondern von der Relevanz, die das Evangelium im Raum
unter den Menschen entfaltet.7 Und es zieht seine „Themen“ unmittelbar
aus dieser Relevanzsetzung, die Menschen vornehmen. In diesem Sinn
bedeutet dieses Verständnis von Raum und der Rolle, die dem Evangelium
hierin zukommt, eine Zumutung: Das Evangelium ist abhängig davon,
dass jemand es für sich als bedeutsam erlebt und mit anderen kommuni‐
ziert. Der heilige Raum wird erst heilig durch die Menschen, die eine
Transzendenzerfahrung mit diesem Raum verknüpfen. Und die empirisch

6 So das Beispiel einer freien Gemeinde in Hannover: Gemeinde am Döhrener Turm,
Impulsgebet für unsere Gemeinde und unsere Stadt, https://www.gemeinde-am-do
ehrener-turm.de/impulsgebet-gottes-liebe-in-unsere-stadt-weitergeben/ (Zugriff:
15.12.2023).

7 Beispielsweise dort, wo, wie G. Wegner es ausdrückt, die Glaubenserfahrung mit
der Erfahrung (und Akzeptanz) der Anderen einhergeht – und das eine das andere
ermöglicht. So kann eine Glaubenserfahrung zugleich den Bezug der Menschen im
Sozialraum zueinander vertiefen und zu einer sozialräumlich relevanten Erfahrung
werden; vgl. G. Wegner, Wirksame Kirche. Sozio-theologische Studien, Leipzig 2019,
321–323.

Claudia Schulz

98

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.gemeinde-am-doehrener-turm.de/impulsgebet-gottes-liebe-in-unsere-stadt-weitergeben
https://www.gemeinde-am-doehrener-turm.de/impulsgebet-gottes-liebe-in-unsere-stadt-weitergeben
https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.gemeinde-am-doehrener-turm.de/impulsgebet-gottes-liebe-in-unsere-stadt-weitergeben
https://www.gemeinde-am-doehrener-turm.de/impulsgebet-gottes-liebe-in-unsere-stadt-weitergeben


vorfindlichen Räume vor Ort sind von hier aus zu deuten, zu nutzen oder
zu entwickeln.

Die Kirche und jede ihrer Gemeinden sind in der Doppelheit der bei‐
den Raumverständnisse, die sich wechselseitig ergänzen können, beides
zugleich: zeitlos bedeutsam und darin ganz unabhängig von allen Wand‐
lungsprozessen einerseits – und zugleich zutiefst abhängig von Situation
und Kontext und damit aktuell häufig prekär erscheinend. Sie bieten An‐
knüpfungspunkte für ortsbezogenes, auch traditionsgebundenes Handeln –
ebenso wie neue Initiativen und kommunikative Impulse, die ganz von den
religiösen Erfahrungen und Bedarfen der Menschen ausgehen. Sie lassen
Ortsansässige den Blick bestimmen – oder die lebensweltlichen Bezüge
der Menschen, in denen Einpendelnde ebenso eine Rolle spielen können
wie kurzzeitig Ansässige oder Menschen, die zwar vor Ort wohnen, ihren
Lebensmittelpunkt aber an einem anderen Ort haben.

Von hier aus lassen sich nun konzeptionelle Linien aufzeigen, in denen
kirchliche Arbeit dazu verhelfen kann, den Raum in beiderlei Gestalt
als Kommunikationsraum des Evangeliums zu erschließen und dabei die
Chancen einer Zusammenarbeit von Menschen mit verschiedenen berufli‐
chen Profilen zu nutzen. Dies ist vor allem dort wirksam, wo subjektiv das
Gefühl der Leere vorherrscht, des Mangels an Menschen, an Interessierten
und Engagierten, an Fachkräften und Nachwuchs, an Attraktivität und
Entwicklungschancen.8 Die Zusammenschau der beiden konzeptionellen
Zugänge, einer Orientierung am Sozialraum in topografischer und relatio‐
naler Sicht sowie einer Entwicklung multidisziplinärer Perspektiven auf
kirchliche Arbeit und ihre Berufe, erweist sich darin als weiterführend.

2. Der leere Raum: Strukturwandel im Kirchenbezirk

Die Dörfer Hildenrode und Waspe in einem schwach besiedelten Land‐
strich schrumpfen seit Jahren,9 nun gehört nur noch eine Familie in jedem
Dorf zur evangelischen Kirche. Den Großeltern ist es zu aufwändig, den

8 Das Anliegen, Menschen dazu zu befähigen, auch in schwierigen oder als schwie‐
rig gedeuteten Verhältnissen zurechtzukommen und „Lebenswelten zu gestalten und
Arrangements zu kreieren“, die hierfür hilfreich sind, war für die Entwicklung der
Sozialraumorientierung maßgeblich: W. Hinte, Von der Gemeinwesenarbeit zur So‐
zialraumorientierung, in: V. Herrmann / M. Horstmann (Hg.), Wichern drei – ge‐
meinwesendiakonische Impulse, Neukirchen-Vluyn 2010, (25–30) 27.

9 Hier handelt es sich um Pseudonyme von Ortschaften, die die Forschenden im laufen‐
den Projekt an der EH Ludwigsburg „Multiprofessionelle Teamarbeit in der ev. Kirche

Vielfältige Optionen gegen die Leere

99

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gottesdienst in der 16 Kilometer entfernten Kreisstadt zu besuchen, der
jüngeren Generation gefallen die Gottesdienste dort nicht mehr, seit die
Zahl der Kinder so weit gesunken ist, dass kein verlässlicher Kindergottes‐
dienst mehr stattfindet. Sie orientieren sich darum in die andere Richtung
in den benachbarten Kirchenkreis, in dem noch ab und zu Familiengottes‐
dienste stattfinden.

So oder so ähnlich klingt die kirchliche Situation in zahlreichen Regio‐
nen Deutschlands. Wo der Anteil der Kirchenmitglieder in der Bevölkerung
gering ist, setzt die räumliche Ausdünnung früher ein und gehört bereits
seit langem zum Alltag. Aber spätestens, wenn von den Stellen der Haupt‐
amtlichen her gedacht wird, gehören jetzt schon ländliche Gebiete zu den
Problemzonen der Gemeindeentwicklung. Raumtheoretisch lässt sich das
Problem noch etwas anders betrachten: Die Zahl der Kirchenmitglieder,
die individuell der Religion und ihrem Glauben Relevanz beimessen, so
dass religiöse Kommunikationsmöglichkeiten vor Ort potenziell als sinn‐
voll erachtet werden könnten, ist nicht (mehr) hoch.10 Die Familien in
den genannten kleinen Dörfern leben ihre Religiosität vor allem in einer
Generationslogik, vorzugsweise gemeinsam mit ihren kleinen Kindern und
anderen Familien. Weil religiöse Kommunikation familienbezogen gedacht
wird, sind die Familien bereit, an der Gestaltung einer kirchlichen Famili‐
enarbeit mitzuwirken. Wo allerdings ihr Thema den Kommunikationsraum
nicht prägt, wie in der für sie nun zuständigen Stadtgemeinde, finden sie
dazu keine Gelegenheit.

Die einsetzende Leere wird in der Regel dort strukturell bearbeitet, wo
die Mitgliederzahl am Ort die Schwelle deutlich unterschreitet, bei der
noch eine Pfarrstelle besetzt werden kann, wie das in den beiden Dörfern
der Fall ist. Umstrukturierungen ordnen Dörfer und Stadtteilgemeinden
einander zu, Fusionen oder „Regionalisierung“ führt lokale Einheiten zu

– explorative Fallrekonstruktionen zur Zusammenarbeit kirchlicher Berufsgruppen“
Gegenstand der empirischen Erkundungen geworden sind. Die Details aus den be‐
treffenden Kirchengemeinden sind verfremdet, so dass diese nicht erkannt werden
können. Derartige Fälle aus verschiedenen Regionen Deutschlands dürften Men‐
schen, die den kirchlichen Raum aufmerksam wahrnehmen, ebenfalls bekannt sein.

10 Aus der aktuellen EKD-Erhebung über Kirchenmitgliedschaft ist zu ersehen, dass nur
34 % aller Befragten (evangelische und katholische Kirchenmitglieder sowie Konfes‐
sionslose) angeben, sich mindestens „gelegentlich“ über religiöse Themen auszutau‐
schen: EKD (Hg.), Wie hältst du’s mit der Kirche? Zur Bedeutung der Kirche in der
Gesellschaft. Erste Ergebnisse der 6. Kirchenmitgliedschaftsuntersuchung, Leipzig
2023, 32. Von diesen dürfte wiederum nur ein Teil daran interessiert sein, diesen
Austausch im öffentlichen Raum zu erleben oder selbst mitzugestalten.

Claudia Schulz

100

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


größeren zusammen. In manchen Landeskirchen wird eine solche Um‐
strukturierung nun durch den Einsatz von interprofessionell arbeitenden
Teams unterstützt – oder es werden solche Teams nach bereits erfolgten
Zusammenlegungen von Kirchengemeinden eingesetzt.11 Damit rücken im
kirchlichen Kommunikationsraum neben den Pfarrpersonen weitere kirch‐
liche Berufsgruppen in den Fokus, die gemeinsam tätig sind und in geteil‐
ter Verantwortung arbeiten. Im so erschlossenen Raum der fusionierten
oder regional verbundenen Parochien wird nun die Fläche größer, auf der
Kirchenmitglieder ihre religiösen Relevanzsetzungen entwickeln. Zugleich
ist es möglicherweise leichter, die individuellen Konstruktionen des religiö‐
sen Raums am Ort wahrzunehmen und von ihnen aus Kirche zu gestalten.

Die Familien in den beiden Dörfern sind mit vielen anderen Familien
in diesem und dem Nachbarbezirk daran interessiert, ihr kirchlich-religiö‐
ses Leben mit lokalen Bezügen zu entwickeln. So entwickelt die Gemein‐
depädagogin des Bezirks gemeinsam mit dem Pfarrer, der neben seiner
Tätigkeit in der Gemeinde der Kreisstadt die Kontakte zu Kindertagesstät‐
ten und Familienarbeit übernommen hat, das Format einer wandernden
Familienkirche. Eine:r der beiden Hauptamtlichen gestaltet etwa monatlich
mit Familien in den umliegenden Dörfern gemeinsam eine Mischung aus
Familiengottesdienst und Begegnungsfläche. Sie nutzen dazu je nach Loka‐
lität und Wetter die verbliebenen Kirchengebäude oder werden von den
Familien oder Landwirt:innen am Ort auf deren Grundstücke eingeladen.
So werden einerseits private oder öffentliche Räume als Räume religiöser
Kommunikation erschlossen und die Flächen der Kirche „bespielt“, ande‐
rerseits wird genau dies durch die Themen der Mitglieder gesteuert und
von Hauptamtlichen nach Bedarf unterstützt.12 Die sozialraumorientierte
Entwicklung bedeutet hier im Sinne Wolfgang Hintes ein Empowerment

11 Zahlreiche Landeskirchen im Raum der EKD arbeiten bereits mindestens testweise
mit derartigen Modellen, etwa die Ev.-luth. Kirche in Bayern, die Ev. Landeskirche in
Anhalt, die Ev. Kirche von Westfalen oder die Ev. Kirche von Kurhessen-Waldeck, um
nur einige Beispiele zu nennen. Für einen Überblick vgl. G. Schendel, Gemischt-
professionelle Teams in der evangelischen Kirche. Aktuelle Konzepte, Erfahrungen
und Perspektiven aus Gliedkirchen der EKD, in: G. Hofmeister / G. Lämmlin /
Ch. Luckhardt / G. Schendel / B. Sendler-Koschel (Hg.), Zusammen schaffen
wir es! Multi- und interprofessionelles Arbeiten in Kirche und Diakonie (SI-Diskur‐
se, Bd. 3), Baden-Baden 2022, 41–49.

12 Dies entspricht dem ersten Prinzip der Konzeption von Sozialraumorientierung nach
W. Hinte: Der Wille der Menschen, also auch die Themen, die diese betreffen und
mit denen sie sich befassen möchten oder müssen, stehen im Vordergrund jeder
Tätigkeit vor Ort; vgl. W. Hinte / H. Treeß, Sozialraumorientierung in der Ju‐

Vielfältige Optionen gegen die Leere

101

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


für die Mitglieder und über diese hinaus für alle Menschen vor Ort: Sie
entwickeln neues Engagement, übernehmen Verantwortung und gestalten
religiöse Formen mit. Dass neben einer Pfarrperson eine stärker auf Ver‐
netzung und Partizipation orientierte Fachkraft am Werk ist, weitet den
Horizont dessen, was fachlich möglich ist.13

3. Die leere Kanzel: Personalfragen in kirchlichen Diensten

Im Kirchenkreis Bregnau haben sich zwei Gemeinden zusammengeschlos‐
sen und, nachdem der Amtsinhaber in den Ruhestand gegangen war, die
Pfarrstelle wieder als 100 %-Stelle ausgeschrieben. Leider hat sich auch
in der dritten Ausschreibung niemand beworben. Das Landeskirchenamt
macht den Verantwortlichen Hoffnung, dass sich im nächsten Sommer aus
der Gruppe des aktuellen Examensjahrgangs jemand finden wird. Die bei‐
den fusionierten Gemeinden verstehen diese Situation als sehr belastend,
denn im gemeinsamen Entwicklungsprozess war der Gottesdienst als Zen‐
trum oder Herzstück der Gemeinde verstanden worden. Von ihm aus soll‐
ten die weiteren Entwicklungsschritte für die Gemeinde gestaltet werden.
Dabei standen nicht so sehr die Gottesdienstorte selbst im Vordergrund,
also die Kanzeln als kommunikative Orte im topografischen Sinn oder die
Predigt als pastoraler Handlungsort, sondern das gottesdienstliche Gesche‐
hen als Erfahrungsraum, das in einem relationalen Verständnis einen Raum
der Begegnung und des gemeinsam gelebten Glaubens wachsen lässt.

Die personelle Situation hat sich insgesamt in der Kirche stark gewan‐
delt: Während zuvor vor allem die Frage war, wie sich bei sinkenden
Einnahmen die Stellen für pädagogisches, diakonisches oder kirchenmu‐
sikalisches Personal finanzieren lassen oder welche Stellen für vor Ort
angestelltes Personal als nächstes eingespart werden müssen, wirkt sich
nun umgekehrt der Fachkräftemangel auf Wandlungsprozesse aus, vor al‐
lem in ländlichen Regionen. Der Mangel an Pfarrpersonen, der hier vor
allem Aufmerksamkeit findet,14 fungiert als zentraler Motor für strukturelle

gendhilfe. Theoretische Grundlagen, Handlungsprinzipien und Praxisbeispiele einer
kooperativ-integrativen Pädagogik, Weinheim 32014, 45–51.

13 Vgl. ebd.
14 Interessanterweise gibt es diesen Mangel auch bei anderen Berufsgruppen, er wird

dort allgemein als „Fachkräftemangel“ wahrgenommen und diskutiert, weniger mit
dem Fokus auf der Attraktivität kirchlicher Stellen.

Claudia Schulz

102

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Veränderungen in vielen Landeskirchen. Auch wenn mancherorts ebenso
die „Versorgung“ mit gemeindepädagogischem oder kirchenmusikalischem
Personal als problematisch betrachtet wird, steht doch im Mittelpunkt die
Tatsache, dass sich die Pfarrstellen nicht mehr wie bisher besetzen lassen,
entweder wie im Beispiel durch die geringe Zahl an Nachwuchskräften, die
sich aktuell für den Pfarrberuf ausbilden lassen, oder durch die geringer
werdenden finanziellen Mittel, mit denen sich die bisherige Zahl der Stellen
nicht mehr halten lässt.15 Gleiches gilt nach und nach auch für Menschen in
anderen kirchlichen Berufsgruppen.

So führt auch in Bregnau das Anliegen der Sicherung des theologisch
ausgebildeten Personals zu einer umfassenden Analyse: Im Kirchenkreis
werden nun von den Gemeinden zunächst verschiedene Bedarfe ausgelotet,
die räumliche Nähe einer Gemeinde zu anderen ebenso wie die Prägungen
oder Entwicklungsziele der Gemeinden und aktuelle personelle Besetzun‐
gen. Die beiden fusionierten Gemeinden analysieren die topografische Be‐
schaffenheit sowie die Lebenswelten der Gemeindemitglieder. Sie stellen
fest, dass zwei weitere kleine Gemeinden zwar einige Kilometer entfernt
sind, die Kirchenmitglieder aller dieser Gemeinden aber (neben dem ei‐
genen Wohnort) gleichermaßen auf die nahe Großstadt orientiert sind,
was die Schulbildung der Kinder, Berufstätigkeit oder Freizeitaktivitäten
angeht. In allen Gemeinden wird dieser Randbereich der Großstadt als
eine Region wahrgenommen. Zwar sind die Gemeinden inhaltlich unter‐
schiedlich ausgerichtet, die fusionierte Gemeinde ist auf den Gottesdienst
und Gemeindegruppen konzentriert, die beiden anderen sind stärker in
der Arbeit mit Kindern, Jugendlichen und Familien engagiert. Jedoch in
der Lebensgestaltung der Mehrheit der Kirchenmitglieder unterhalb des
Renteneintrittsalters und auch teilweise darüber hinaus erweist sich die
Region als wesentliche Größe.

In der Analyse der Gottesdienste, um die es gehen könnte, werden ver‐
schiedene Bedarfe sichtbar, die sich am Sonntagsgottesdienst festmachen
lassen, aber ebenso in Kasualgottesdiensten, Gottesdiensten im Altenheim,
zur Einschulung etc. In dieser Zusammenschau der Bedarfe und Interes‐
sen an verschiedenen Gottesdiensten kommen weitere gemeindliche Hand‐
lungsfelder und vor allem weitere kirchliche Berufe und kommunikative
Gelegenheiten in den Blick. Am Ende des Prozesses entscheiden diese

15 Weshalb in manchen Landeskirchen nicht von Mangel an Pfarrpersonen die Rede ist,
sondern die geringer werdenden Zahlen von Studieninteressierten im Gleichgewicht
mit den schwindenden finanziellen Möglichkeiten wahrgenommen sind.

Vielfältige Optionen gegen die Leere

103

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gemeinden, eine Region zu bilden und eine Konzeption der interprofe‐
sionellen Zusammenarbeit von drei Pfarrpersonen auf 2,5 Stellen und
zwei gemeindepädagogischen Kräften auf 1,75 Stellen zu entwickeln. Der
Sonntagsgottesdienst soll zunächst (in der Regel) die Aufgabe der Pfarrper‐
sonen sein, wobei eine der gemeindepädagogischen Mitarbeiterinnen zum
Predigtdienst weitergebildet und zugelassen ist und ebenfalls gelegentlich
Gottesdienste hält. Das neu zusammengestellte Team entwickelt über eine
Zeit von zwei Jahren ein neues Modell und stellt darin fest, dass die Ge‐
meindepädagogin, die mit einer 60 %-Anstellung in der Senior:innenarbeit
tätig ist und Seelsorge in den Alten- und Pflegeheimen leistet, sich gut vor‐
stellen kann, auch Trauerfeiern zu übernehmen. Ebenso liegt es in einem
Fall nahe, dass der Gemeindepädagoge, der in der Arbeit mit Kindern
tätig ist, mit dem katholischen Kollegen den Gottesdienst zum Schulanfang
plant. Der Jugenddiakon arbeitet mit der lokalen sozialdiakonischen Ein‐
richtung für Jugendliche zusammen und macht mit dem Kirchenmusiker
der Nachbargemeinde ein Musikprojekt, aus dem auch Beiträge für den
Jugendgottesdienst erwachsen.

Die Kanzel wird hier zum Symbol für eine umfassende Raumer‐
schließung in den Gemeinden. Was in der fusionierten Gemeinde – und
darüber hinaus in der neu geschaffenen Region von großstadtnahen Ge‐
meinden – als Kern ihrer Arbeit definiert war und mit dem neuen Modell
an Gestalt gewonnen hat, wird darin zum Motor: das gottesdienstliche
Angebot einer Gemeinde – verstanden als Struktur für eine religiöse Kom‐
munikation rund um familiäre, lokale, zielgruppen- oder milieuspezifische
Interessen und eine Reihe weiterer ökumenischer, politischer oder sozialer
Gelegenheiten. Die Kanzel als Zentrum des religiösen Raums, den viele der
Gemeindemitglieder als solchen deuten und mit ihrem Leben in Verbin‐
dung setzen, erweist sich als eine Konstruktion von Relevanz religiöser Er‐
fahrung – ebenso wie das mit anderen Orten in den Gemeinden der Fall ist.
Aus einer solchen Deutung heraus werden auch die Kapelle im Pflegeheim
oder die Wiese neben dem Gemeindehaus in den Raumkonstruktionen
der Mitglieder zu Orten, die in Wechselwirkung mit pastoralen ebenso wie
pädagogischen, musikalischen oder diakonischen Tätigkeiten ihre Wirkung
entfalten. Für die Mitglieder im Team bietet das neu entwickelte Setting

Claudia Schulz

104

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eine Gelegenheit, wirklich allen Hauptamtlichen Anteil an diesem religiös
gedeuteten Raum zu geben, in welchem der Gemeindeteile auch immer.16

Zur Problematik des Fachkräftemangels und spezifischer Perspektiven
einzelner Berufe im kirchlichen Feld ist die Perspektive der Berufstätigen
selbst weiterführend. Für sie sind die aktuellen Strukturveränderungen,
Fusionen und Stellenstreichungen ein Grund dafür, dass kirchliche Beru‐
fe zunehmend weniger attraktiv erscheinen: Mit einer oft pessimistisch
gedeuteten Situation, in der vor allem die Schrumpfung zu gestalten ist
und Wandel vor allem Abbau meint, also ein Aufrechterhalten desselben
Angebots mit weniger Personal und mit weniger Mitteln, scheinen eigene
Entwicklungswünsche für viele junge Menschen wenig kompatibel. Dies
verstärkt die Auswirkungen des demografischen Wandels und führt dazu,
dass an vielen Orten die Zahl von Interessierten an einer freien Position
stärker sinkt als die Zahl der Kirchenmitglieder und der Umfang der zur
Verfügung stehenden Finanzmittel. Weniger junge Menschen, die in einer
kirchlichen Region arbeiten, erhöhen dann ein weiteres Mal die Hürde, sich
hier zu engagieren.

Wo Fachkräfte aus verschiedenen Berufen zusammenarbeiten und nicht
nur Pfarrpersonen im Fokus stehen, Projekte leiten und über Konzepte
entscheiden dürfen, steigt zunächst die Zahl der Menschen, die insgesamt
vor Ort beschäftigt sind und sich als Team verstehen können. Die pädago‐
gische Fachkraft sieht sich nicht ausschließlich einer Zahl von Pfarrperso‐
nen gegenüber, sondern findet im Team weitere Menschen, mit denen sich
eine Kommunikation des Evangeliums in pädagogischen, sozialen oder
auch seelsorgerlichen Formen entwickeln kann. Das stärkt eine positive
Wahrnehmung der eigenen Beruflichkeit, stärkt das Gefühl, gemeinsam
etwas gestalten zu können, lockt Professionelle hinein in derartige Stellen‐
konstellationen und öffnet letztlich den Blick für die Perspektiven anderer
professioneller Ausrichtungen.

Hier können sowohl sozialräumliche Ansätze als auch Konzepte für
interprofessionelles Arbeit zu einer Attraktivitätssteigerung im Beruf füh‐

16 Dies deckt sich mit W. Hintes drittem Prinzip einer gelingenden Sozialraumorientie‐
rung: Die im Raum vorhandenen Gegebenheiten, die Ressourcen vor Ort – hier
die menschlichen Ressourcen, das hauptamtliche Personal ebenso wie alle, die sich
jenseits einer Berufstätigkeit engagieren – sind in die Entwicklung einzubinden. Das
setzt voraus, dass diese zunächst in ihren Kapazitäten, ihren Fähigkeiten, ihrem
Engagementwillen und ihren Potenzialen wahrgenommen werden und dann auch
Anteil an der gemeinsamen Gestaltung bekommen; vgl. Hinte / Treeß, Sozialraum‐
orientierung, 73–76.

Vielfältige Optionen gegen die Leere

105

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ren: Wo der Raum vom Erleben und der Relevanzsetzung der Menschen
am Ort aus gedacht und entwickelt wird, stehen das Interesse und Enga‐
gement im Vordergrund, nicht das Desinteresse und die Schrumpfung
von Teilnehmendenzahlen. Damit rücken die vorfindlichen und häufig als
problematisch betrachteten Orte wie überzählige Gebäude, kaum mehr
genutzte Flächen und Orte mit Sanierungsproblemen in den Hintergrund –
oder sie behalten und erneuern ihre Bedeutung in einer Gemeinschaft von
Menschen, die mit ihnen ihren Glauben leben möchten.17

4. Die leeren Bänke: Aufgabenorientierung gegen den Relevanzverlust

Im Kirchenkreis Drellweiler wird die Arbeit in den vielen kleinen Gemein‐
den immer mühsamer. Die Pfarrpersonen teilen sich die Gottesdienste in
den vielen Dorfkirchen und bemühen sich, mit einem Plan von rotierenden
und zeitversetzten Gottesdiensten, Treffen für Senior:innen oder Familien
die Menschen in der Fläche weiterhin in Wohnortnähe zu erreichen. Mit
sehr kleinen Zahlen von Teilnehmenden ist daraus eine Situation entstan‐
den, die manche depressiv stimmt. Für die Hauptamtlichen ebenso wie die
Mehrheit der Kirchenmitglieder am Ort ist das keine zufriedenstellende
Situation.

Im Mittelpunkt der Veränderungen, die die Verantwortlichen im Kir‐
chenkreis nun umsetzen, steht das Verständnis des „Versorgens“. Wo die Re‐
levanz eines Gottesdienstes oder einer kirchlichen Gruppenaktivität nicht
mehr weit trägt, da legt es sich nahe, nicht vom Ort aus zu denken –
oder von 18 kleinen Ortschaften aus –, sondern im Sinn einer relational ge‐
dachten sozialräumlichen Annäherung von dem auszugehen, was Relevanz
enthält für die Menschen, die daran beteiligt sind. Der Kirchenkreis Drell‐
weiler fungiert an dieser Stelle nicht als Musterlösung für alle kirchlichen
Regionen in ähnlichen Situationen. Aber es gelingt hier die Verständigung
zwischen dörflichen Eigeninteressen und überlokalen Interessen an einer
gelingenden Kommunikation des Evangeliums.

17 In solchen Situationen behalten auch (rechnerisch) überzählige Gebäude durchaus
ihre Relevanz für die Menschen am Ort. Eine sozialräumliche, an den Relevanzset‐
zungen der Menschen orientierte Arbeit bedeutet nicht die Überwindung von topo‐
grafisch ausgerichteten Wünschen an die Kirchengemeinde wie etwa dem Wunsch
nach einem regelmäßigen Gottesdienst vor Ort unabhängig von der Teilnehmenden‐
zahl, sondern einen respektvollen Umgang mit ihnen und die gemeinsame Aushand‐
lung von Lösungen.

Claudia Schulz

106

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Team der Hauptamtlichen, in dem sich bereits verschiedene kirch‐
liche Berufsgruppen zusammenfinden, fragt nach dem zentralen Auftrag
für ihre Arbeit, aus dem heraus sich Aufgaben ableiten lassen. Damit wen‐
det sich der Blick weg von der Mangelsituation in der Fläche hin zur
Relevanzsetzung der Menschen. Die Kirchengemeinderäte der beteiligten
Ortschaften beraten sich mit Interessierten vor Ort und im großen Plenum.
Sie formulieren, wo für sie die Relevanz in der kirchlichen Arbeit liegt.
Die Ergebnisse sind überraschend: Da ist zum einen das gute Gefühl,
„dass Gott in meinem Dorf zu Hause ist“. Dieses kirchliche Lebensgefühl
formulieren einige als zentral, auch viele der Jüngeren. Dafür braucht es
aber nicht unbedingt einen regelmäßigen Gottesdienst in der Dorfkirche,
es genügen wenige Gottesdienste, die dann im Dorfgeschehen ihren Platz
behalten, etwa rund um Erntedank. Hier lassen sich lokale Bräuche und ein
Gottesdienst in der Dorfkirche zusammenführen, es entstehen Synergien,
mit denen letztlich „wieder mehr Evangelium zu den Leuten kommt“, wie es
ein Kirchengemeinderat ausdrückt.

Ausgehend von diesem Gedanken entsteht zunächst eine noch lose
Sammlung von Aufgaben, die nun im Kirchenkreis zentral sein sollen. Es
wird nach Modellen gesucht, die dörfliche Traditionen mit dem kirchlichen
Leben verknüpfen, räumliche Bedarfe und Ressourcen stark nutzen, etwa
eine gut erhaltene Orgel in einer der größeren Dorfkirchen, flexibel nutzba‐
re kirchliche Räume, die sich für eine Vielzahl von Aktivitäten auch anderer
Gruppen im Dorf entwickeln lassen, oder eine gewachsene Partnerschaft
zwischen Kirche und Landwirtschaft für punktuelle Aktivitäten. Und aus‐
gehend von der Frage, an welchen Orten und wie sich die Kommunikation
des Evangeliums anbietet, entstehen neue Orte für (meist bereits bekannte)
kirchliche Formate. Die mühsame Arbeit mit Kindern auf den Dörfern
wird überführt in ein Angebot von Kindergruppen, die in die Arbeit der
Ganztagsschule integriert sind. Einige sehr kleine Frauengruppen einigen
sich auf ein Format, das mit punktuellen Aktivitäten und einem breiten
Netz an Aktiven arbeitet, etwa zum Weltgebetstag oder in der Vorbereitung
des Erntedankfests.18

18 Damit bildet sich der Effekt einer Zusammenarbeit mehrerer kirchlicher Berufsgrup‐
pen ab, den H. Kasparick und H. Keßler beschreiben. Sie betonen, dass „Multiprofes‐
sionalität in der kirchlichen Arbeit nicht nur als eine Defensivstrategie verstanden
werden will, sondern als ein Weg, dem kirchlichen Auftrag zur Kommunikation
des Evangeliums in einer beteiligungsoffenen Kirche besser gerecht werden zu kön‐
nen.“ (H. Kasparick / H. Keßler, Aufbrechen und Weiterdenken. Impulse zu einer
Theorie von Beruflichkeit und Ehrenamt, in: dies., Aufbrechen und Weiterdenken.

Vielfältige Optionen gegen die Leere

107

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Diese Orientierung an Aufgaben führt zum einen dazu, dass die enga‐
gierten Menschen in den Gemeinden stärker in den Blick kommen und
selbst Verantwortung übernehmen können – nicht nur notgedrungen über‐
nehmen müssen, wo Hauptamtliche fehlen.19 Die Hauptamtlichen fragen
neu nach sinnvollen Arbeitsplatzbeschreibungen für die nun entwickelten
Anliegen: Wo verknüpfen die Menschen den Glauben mit ihrem Leben und
mit den Orten, an denen sie sich aufhalten? Welche (bekannten, häufig
lokal plausibilisierten) Relevanzen setzen sie und wo warten lebensweltli‐
che Relevanzen und die mit ihnen verknüpften Räume darauf, mit der
Dimension des christlichen Glaubens verknüpft zu werden? Und daraus die
Frage: Was ist eigentlich zu tun – und was braucht professionelle Anleitung,
Unterstützung oder Ermutigung? Selbstverständlich zeigen sich daraus
Aufgabenfelder, in denen sich professionell verschiedene Hauptamtliche
in unterschiedlichen Berufen in ihrer jeweils verfügbaren Weise einbringen
können. Und hier finden Seelsorge, Gottesdienst, Pädagogik, Musik oder
neue Kommunikationsformate ihren Raum, können Suchprozesse die Be‐
teiligten stärken und Neuentwicklungen das Gemeinsame bereichern.

5. Die leeren Hände: Kompetenzorientierung in der Teamarbeit

Das Gegenstück der neu erblühten Arbeit mit Kindern und Jugendlichen
im Kirchenkreis Drellweiler (s.o.) kommt als Schattenseite der Aufgaben‐
orientierung daher: Die Gemeindepädagogin, die auf den Dörfern arbeitet,
und ein älterer Pfarrer, der bislang eine traditionelle und trotz Schrump‐
fung recht stabile Familienarbeit mit Gottesdiensten in mehreren Kirchen‐
gemeinden parallel umgesetzt hat, sehen sich ihrer zentralen Wirkungsorte
beraubt. Wo sich der Pfarrer lange gewünscht hatte, nicht drei Gottesdiens‐
te an einem Sonntag feiern zu müssen, wirken die Veränderung auf ihn jetzt
trotzdem wie ein Verlustgeschäft. Im Gespräch hält er mir seine offenen
Hände entgegen und beschreibt, wie er sich vorkommt, als stünde er in
seiner „alten Werkstatt“, aber jetzt „mit leeren Händen“: Seine Arbeit, die er
geliebt hat, ist ihm abhandengekommen, ebenso die alten Werkzeuge, die

Gemeindepädagogische Impulse zu einer Theorie von Beruflichkeit und Ehrenamt in
der Kirche, Leipzig 2019, [253–287] 270).

19 Dies meint Hintes zweites Prinzip der Sozialraumorientierung: Das Aktivieren von
Menschen, die Stärkung ihres eigenen Engagements, hat in jedem Fall Vorrang vor
dem, was als „Betreuen“ oder „Versorgen“ in so manches Konzept kirchlicher Arbeit
geraten ist; vgl. Hinte / Treeß, Sozialraumorientierung, 51–60.

Claudia Schulz

108

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich doch gut bewährt hatten. Jede der kirchlichen Berufsgruppen hat doch
üblicherweise ihre typischen Methoden, Formate und „Zielgruppen“, ihre
gesetzten Einsatzorte im kirchlichen Raum.

Pfarrperson verlieren nicht nur ihren „Auftrittsort“, wenn die Versorgung
der Kirchenmitglieder in der Fläche wegfällt. Es verliert sich auch die
Selbstverständlichkeit, mit der eine Tätigkeit, in der es um Gottesdienst,
Predigt oder Kasualien geht, klar dem Pfarrberuf zugeordnet werden konn‐
te, während andere Tätigkeiten wie etwa die Kirchenmusik, pädagogische
oder stärker diakonische Arbeit mit einzelnen Zielgruppen anderen Berufs‐
gruppen überlassen werden können. Ohne Zweifel bietet ein sozialräumlich
orientierter Umbau kirchlicher Aktivitäten, weg von „Angeboten“ oder
„Versorgung“ hin zu einer interessen- und engagementgeleiteten Entwick‐
lung von Formaten, auch weiterhin Chancen für Pfarrpersonen, weil ihre
Kompetenzen weiterhin gefragt sind. Die allerdings gilt es nun gesondert
auszuweisen und sichtbar zu machen, ebenso wie die Fertigkeiten, die
Menschen anderer Berufsgruppen in Ausbildung, Berufstätigkeit oder Fort-
und Weiterbildung erworben haben.

Nur sind jüngere Generationen, geprägt durch modularisierte Studien‐
gänge mit klar benennbaren Kompetenzprofilen, im Vorteil, weil sie bereits
gelernt haben, ihre Fähigkeiten strukturiert darzustellen. Dagegen überla‐
gert die kirchliche Sicht auf „Gaben“, also eine stark individuell gedachte
Mischung aus „Naturtalent“, persönlichen Möglichkeiten und erworbenen
Kompetenzen und manchmal sogar dem Alter oder der Lebensform, zuwei‐
len das Verständnis von Kompetenz, was die Kommunikation zwischen
Berufsgruppen verkompliziert. Denn in dieser Logik übernimmt etwa die
junge Pfarrerin die Familienarbeit – weil sie „vom Alter näher an den
Familien dran“ ist, statt die Fachkraft mit der größten pädagogischen
Kompetenz. Gefragt ist hier vor allem die Fähigkeit, sich der „Zielgrup‐
pe“ zuzuwenden und dabei dennoch sozialraumorientiert, also prinzipiell
zielgruppenübergreifend, erschließend und vernetzend tätig zu sein.20 Den
kirchlichen Hauptamtlichen wird etwas zugetraut, wie es David Ohlendorf
und Hilke Rebenstorf in ihren Analysen der Leistungen von Kirche im
Sozialraum entfaltet haben.21 Die Pfarrpersonen, und aus aktuellen Studien

20 Vgl. Hintes viertes Prinzip, die stets zielgruppen- sowie bereichsübergreifende Ent‐
wicklung sozialräumlicher Arbeit; vgl. Hinte / Treeß, Sozialraumorientierung, 73–
76.

21 D. Ohlendorf / H. Rebenstorf, Überraschend offen. Kirchengemeinden in der
Zivilgesellschaft, Leipzig 2019, hier spezifisch 229–238.

Vielfältige Optionen gegen die Leere

109

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wird deutlich: Hauptamtliche insgesamt,22 vergrößern die soziale Reichwei‐
te der Kirche, bieten Kontaktmöglichkeiten, punkten mit ihrer spezifischen
Kompetenz und eröffnen im Kontakt mit Menschen innerhalb der Kirche,
aber auch im Dorf oder Stadtteil, neue Optionen.

Die interprofessionelle Zusammenarbeit kirchlicher Berufe geht davon
aus, dass Menschen mit unterschiedlichen Kompetenzen sich ergänzen
und bewusst die Arbeit als eine gemeinsame ansehen, wechselseitig ihre
Fähigkeiten aufmerksam wahrnehmen und die Arbeit so gestalten, dass
die Ressourcen optimal eingesetzt werden. Hier bedarf es der Ermutigung
für Fachkräfte, die über lange Zeit die eigenen Handlungsbereiche als ver‐
lässlich gegeben ansahen wie der erwähnte Pfarrer. In der Tätigkeit über
einzelne Zielgruppen hinaus und in der Zusammenarbeit mit anderen Be‐
rufsgruppen löst sich sein Berufsprofil nicht auf. Es hat die Chance, klarer
beschrieben zu werden, indem im Abgleich mit den Aufgaben vor Ort und
zugleich mit den fachspezifischen Kompetenzen deutlich wird, was genau
die Pfarrperson zum gemeinsamen Ziel beitragen kann. Dann wird die
„Werkstatt“ eine andere sein, in neu erschlossene Räume umgezogen mit
den alten und den neu entwickelten Werkzeugen.

6. Das leere Blatt: Notwendiger Mentalitätswandel in der Kirche

Von hier aus lässt sich damit beginnen, stärker als bisher Ermöglichungs‐
räume in der Kirche zu entwickeln im Sinne einer sozialräumlichen Aus‐
richtung an den Menschen. Die Brachflächen topografischer oder organisa‐
torischer Art können dazu anregen, sich von Aktivitäten zu verabschieden,
die nicht oder nicht mehr mit lebensweltlichen Relevanzsetzungen der
Kirchenmitglieder verkoppelt sind. Sie können aber auch ein Anfang sein
für Prozesse des Neudenkens kirchlicher Potenziale. In ihnen dürfte die
Kooperation zwischen Gemeinden und weiteren Akteur:innen vor Ort,
zwischen kirchlichen Berufstätigen aller Art sowie zwischen Haupt- und
Ehrenamt der Normalfall geworden sein, ebenso wie das an einer relevan‐
ten Kommunikation des Evangeliums orientierte Arbeiten im Raum in
beiderlei Erscheinungs- oder Deutungsformen des Sozialraums.

Ein zentrales Werkzeug für Fachkräfte in diversen kirchlichen Berufen
ist die Einsicht in die Funktionsweise religiöser Kommunikation: Sie ist,

22 Vgl. EKD, Kirche, 88f.

Claudia Schulz

110

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wie Kommunikation allgemein, keine Angelegenheit, die sich allein als
Senden und Empfangen beschreiben lässt, sondern ebenso im Verstehen
und Miss- oder Andersverstehen, im Hören und Reagieren, in der zwi‐
schenmenschlichen Verständigung auf das Geteilte und Wichtige liegt.
Theologisch gesprochen ist in diesem Konzept religiöser Kommunikation
der menschgewordene Gott abhängig davon gedacht, dass jemand nach
ihm fragt oder auf Worte hört, dass die Botschaft interessiert und ein
Echo findet. Der individuelle Glaube ist in diesem Sinn nur von einem
gestaltungsmächtigen Subjekt zu entwickeln und in der Sprache und Denk‐
welt dieses Subjekts. Und so wie sich der Sozialraum nur erschließen und
entwickeln lässt durch die Menschen, die vor Ort ihre Themen mit sozialen
Prozessen verfolgen, so ist eine Kommunikation des Evangeliums davon
abhängig, dass Menschen kommunizieren – und dafür Gelegenheiten fin‐
den und weiterentwickeln. Hilfreich für die Anregung, Unterstützung oder
Bündelung solcher Prozesse sind Fachkräfte, die über die Fähigkeit verfü‐
gen, das Evangelium in vielfältigen Methoden ins Spiel zu bringen und
seine Kommunikation zu fördern.23

Die beschriebenen Beispiele von Gemeinden und kirchlichen Regionen,
die sich auf den Weg gemacht haben, den Sozialraum zu erkunden, Rele‐
vanzen zu erkennen und damit ein verändertes Engagement zu ermögli‐
chen, zeigen prägnant die Vorteile, die sich aus einem interprofessionellen
Arbeiten für alle Beteiligten ergeben: In Personalfragen wird damit eine
stabile oder erneuerte Attraktivität der beruflichen Arbeit in der Kirche für
Menschen verschiedener Berufe erreicht. Dies gelingt erstens durch die Sta‐
bilisierung von Personalstellen durch regionale Konzepte, zweitens durch
die verbesserte Wahrnehmbarkeit der Berufstätigen in den verschiedenen
Berufsgruppen und damit der Stärkung ihrer beruflichen Identität sowie
drittens durch eine zuweilen neu gefundene Bedeutsamkeit kirchlicher
Handlungsfelder und damit eine grundsätzlich zukunftsfähige Haltung ge‐
genüber einer in Schrumpfung befindlichen Kirche.24

23 Dies gilt insbesondere dort, wo auch die Schattenseiten des Sozialraums nicht aus
dem Blick geraten sollen. U. Liedke bündelt hierzu die Risiken, die mit Machtstruktu‐
ren und Ausgrenzungspotenzialen einhergehen: U. Liedke, Macht. Raum. Teilhabe?,
PTh 112 (2023), 138–157.

24 Solche Intentionen werden idealerweise von einer Steuerung auf übergeordneter
Ebene getragen. Mit Blick auf die Funktion, die eine Sozialraumorientierung in
der Entwicklung kirchlicher Räume bekommen kann, verweist S. Keller hier auf
die Bedeutung landeskirchlicher Konzepte: S. Keller, Zur Imaginations- und Steue‐
rungsfunktion des kirchlichen und diakonischen Programmbegriffs Sozialraum. Eine

Vielfältige Optionen gegen die Leere

111

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mit der verstärkten Aufgabenorientierung gelingt – ausgehend von der
Frage nach dem zentralen Auftrag für die Arbeit der Kirche in der Region
– der Perspektivwechsel: Die Aufmerksamkeit der Beteiligten wird zuerst
vom Mangel hin zur Relevanzsetzung der beteiligten Menschen gelenkt.
Dies führt zu einer aufgabenorientierten Klärung von Aufträgen für Haupt‐
amtliche verschiedener Professionen. Schließlich schärft sich hierin der
Blick für die Unterscheidung verschiedener Zonen kirchlicher Arbeit, in
denen es entsprechend verschiedene Intensitäten hauptamtlichen Engage‐
ments braucht, von der bloßen Sicherung des strukturellen Rahmens über
Unterstützung und Ermutigung bis hin zur professionellen Anleitung oder
Aufsicht. Und dies bedeutet am Ende mehr Verantwortung für die Men‐
schen am Ort, die ihre Interessen an der kirchlichen Arbeit benennen und
gemeinsam verfolgen.

Die Kompetenzorientierung ist hierfür wie die Gegenseite derselben
Medaille: Bei einem Verlust an Selbstverständlichkeit, mit der Tätigkei‐
ten oder Zuständigkeiten bislang sortiert und bestimmten Berufsgruppen
oder Ehrenamtlichen zugeschrieben waren, wird eine neue Profilierung
der spezifischen Kompetenzen der Menschen in verschiedenen Berufen
gewonnen.25 So dienen Aufgabenorientierung und Kompetenzorientierung
in einer interprofessionellen Kooperation von Menschen in verschiedenen
kirchlichen Berufen als konzeptionelle Prinzipien, die in einer sozialräum‐
lichen Wahrnehmung kirchlicher Gegebenheiten beide das Potenzial ha‐
ben, vor Ort neue Chancen für kirchliches Handeln zu entfalten, auch
wenn der Weg dorthin zuweilen mühsam sein kann. Wo Engagierte in
ihrer jeweiligen professionellen Logik und mit den Kommunikationsstilen
tätig sind, die in Bezug auf eine Aufgabe ihren fachlichen und persönlichen
Präferenzen entsprechen, können für Individuen wie auch für die kirchli‐
chen Organisationseinheiten neue Spielräume entstehen, Spiritualität im
sozialräumlichen Gefüge zu gestalten und für das gemeinsame Anliegen
fruchtbar zu machen.

praktisch-theologische Einordnung, in: I. Hübner / S. Keller / K. Merle / S. Mer‐
le / Th. Moos / Ch. Zarnow (Hg.), Religion im Sozialraum. Sozialwissenschaftliche
und theologische Perspektiven, Stuttgart 2023, (192–206) v.a. 202–204.

25 F. Erichsen-Wendt und A. Ruck-Schröder formulieren den Effekt interprofessioneller
Zusammenarbeit mit Blick auf die Berufsprofile: „Die jeweiligen Berufsbilder profi‐
lieren sich überhaupt erst im Prozess.“ (A. Ruck-Schröder / F. Erichsen-Wendt,
Pfarrer:in sein (Praktische Theologie konkret, Bd. 5), Göttingen 2022, 136).

Claudia Schulz

112

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literatur

Bauer, Petra, Multiprofessionalität, in: Graßhoff, Gunther / Anna Renker /
Wolfgang Schröer (Hg.), Soziale Arbeit. Eine elementare Einführung, Wiesbaden
2018, 727–739.

EKD (Hg.), Wie hältst du’s mit der Kirche? Zur Bedeutung der Kirche in der Gesell‐
schaft. Erste Ergebnisse der 6. Kirchenmitgliedschaftsuntersuchung, Leipzig 2023.

Gemeinde am Döhrener Turm, Impulsgebet für unsere Gemeinde und unsere Stadt,
https://www.gemeinde-am-doehrener-turm.de/impulsgebet-gottes-liebe-in-unsere-s
tadt-weitergeben/ (Zugriff : 15.12.2023).

Hinte, Wolfgang, Von der Gemeinwesenarbeit zur Sozialraumorientierung, in:
Herrmann, Volker / Martin Horstmann (Hg.), Wichern drei – gemeinwe‐
sendiakonische Impulse, Neukirchen-Vluyn 2010, 25–30.

Hinte, Wolfgang / Helga Treeß, Sozialraumorientierung in der Jugendhilfe. Theo‐
retische Grundlagen, Handlungsprinzipien und Praxisbeispiele einer kooperativ-in‐
tegrativen Pädagogik, Weinheim, 3., überarbeitete Auflage 2014.

Kasparick, Hanna, Multiprofessionalität als „Gemeinschaft der Mitarbeiterinnen und
Mitarbeiter im Verkündigungsdienst“. Ein Rückblick auf die Ausbildungskonzeption
des Bundes der Evangelischen Kirchen in der DDR und ihre Wirkungen, PrTh 54
(3/2019), 133–139.

Kasparick, Hanna, Kirchenreform durch Ausbildungsreform? Die Bemühungen zu
einer umfassenden Ausbildungsreform im Bund der Evangelischen Kirchen in der
DDR (1969–1985), in: dies. / Hildrun Keßler, Aufbrechen und Weiterdenken.
Gemeindepädagogische Impulse zu einer Theorie von Beruflichkeit und Ehrenamt
in der Kirche, Leipzig 2019, 17–185.

Kasparick, Hanna / Hildrun Keßler, Aufbrechen und Weiterdenken. Impulse
zu einer Theorie von Beruflichkeit und Ehrenamt, in: dies., Aufbrechen und Wei‐
terdenken. Gemeindepädagogische Impulse zu einer Theorie von Beruflichkeit und
Ehrenamt in der Kirche, Leipzig 2019, 253–287.

Keller, Sonja, Zur Imaginations- und Steuerungsfunktion des kirchlichen und dia‐
konischen Programmbegriffs Sozialraum. Eine praktisch-theologische Einordnung,
in: Hübner, Ingolf / Sonja Keller / Kristin Merle / Steffen Merle /
Thorsten Moos / Christopher Zarnow (Hg.), Religion im Sozialraum. Sozi‐
alwissenschaftliche und theologische Perspektiven, Stuttgart 2023, 192–206.

Liedke, Ulf, Macht. Raum. Teilhabe?, PTh 112 (2023), 138–157.
Ohlendorf, David / Hilke Rebenstorf, Überraschend offen. Kirchengemeinden in

der Zivilgesellschaft, Leipzig 2019.
Ruck-Schröder, Adelheid / Friederike Erichsen-Wendt, Pfarrer:in sein (Prakti‐

sche Theologie konkret, Bd. 5), Göttingen 2022.
Schendel, Gunther, Gemischt-professionelle Teams in der evangelischen Kirche.

Aktuelle Konzepte, Erfahrungen und Perspektiven aus Gliedkirchen der EKD, in:
Hofmeister, Georg / Georg Lämmlin / Christiane Luckhardt / Gunther
Schendel / Birgit Sendler-Koschel (Hg.), Zusammen schaffen wir es! Multi-
und interprofessionelles Arbeiten in Kirche und Diakonie, SI-Diskurse Band 3, Ba‐
den-Baden 2022, 41–49.

Vielfältige Optionen gegen die Leere

113

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.gemeinde-am-doehrener-turm.de/impulsgebet-gottes-liebe-in-unsere-stadt-weitergeben
https://www.gemeinde-am-doehrener-turm.de/impulsgebet-gottes-liebe-in-unsere-stadt-weitergeben
https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.gemeinde-am-doehrener-turm.de/impulsgebet-gottes-liebe-in-unsere-stadt-weitergeben
https://www.gemeinde-am-doehrener-turm.de/impulsgebet-gottes-liebe-in-unsere-stadt-weitergeben


Schulz, Claudia, Kirchliche Berufsgruppen zwischen funktionaler Differenzierung
und Zusammenarbeit. Eine Fallrekonstruktion, PrTh 54 (3/2019), 155–162.

Wegner, Gerhard, Religiöse Ressourcen in der Zivilgesellschaft – Die Neuent‐
deckung des Sozialraums, in: Ders., Wirksame Kirche. Sozio-theologische Studien,
Leipzig 2019, 293–333.

Wüthrich, Matthias D., Raum Gottes. Ein systematisch-theologischer Versuch,
Raum zu denken, FSÖTh 143, Göttingen 2015.

Claudia Schulz

114

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Connected:
Das Smartphone als Portal für Alltagsspiritualität

Sabrina Müller

1. Einleitung

In der Tasche ruht ein Juwel, zart und fein,
ein Fenster zur Welt, ein digitaler Schein.
Nicht bloß Begleitung, doch Erweiterung meines Seins,
vom Morgenrot bis in die stille Mitternachtsweite.
Ein klarer Spiegel, die Seele im Tanz,
birgt Welten in sich, verschmilzt mit mir ganz.
Berühre das Glas, tritt ein in die Sphäre,
wo Träume zu Daten und Emotionen verkehren.
Ein Portal in die Tiefe des Wissensgewands, Antworten ruh'n,
als Erweiterung des Verstands.
Die Finger tanzen auf dem leuchtenden Glas,
enthüllen Geschichten im Datenmeer, das niemals verblasst.

Wenn ich ChatGPT um ein Gedicht über das Smartphone bitte, ist das
die (von mir gekürzte) Antwort. In den Worten der KI1 spiegelt sich die
Faszination wider, die vom Smartphone ausgeht. Im Zeitalter der Digitalität
entfaltet das Smartphone eine komplexe und weitreichende Bedeutung im
täglichen Leben, wodurch es nicht nur zu einem zentralen Werkzeug in
der Gestaltung des persönlichen Lebens, sondern geradezu zu einem erwei‐
terten Selbst wird, wie diverse Arbeiten aus den letzten Jahren deutlich
machen (vgl. Kapitel 3).

Das Smartphone kann nicht nur für die Lebensorganisation, sondern
auch für die eigene Alltagsspiritualität und den Transzendenzbezug genutzt
werden. Es eröffnet Räume für religiöses Erleben. Diese Verbindung aus
Spiritualität und Smartphone steht in diesem Beitrag im Fokus.

In einem ersten Teil werden die tiefgreifenden Auswirkungen des Smart‐
phones auf verschiedene Lebensbereiche diskutiert, von der Kommunikati‐

1 Die KI wurde mit Millionen von Daten/Texten aus dem Internet, den Sozialen Medien,
aus Büchern, Zeitungsartikeln usw. trainiert.

115

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


on über den Zugang zu Informationen bis hin zur Organisation des indivi‐
duellen Lebens. Dabei rücken nicht nur seine instrumentellen Funktionen
in den Fokus (Kapitel 2), sondern auch die existentielle Bedeutung, die es
im kulturellen Kontext gewonnen hat (Kapitel 3).

Im Zuge meiner Analyse werfe ich in einem zweiten Teil zudem einen
Blick auf die Schnittstelle zwischen digitaler Technologie und religiösen
Praktiken. Smartphones beeinflussen die Ausübung von Spiritualität, sei es
durch die Nutzung spezifischer religiöser Apps oder die Teilnahme an For‐
men von digitaler Kirche, virtuellen Gottesdiensten usw. Hierbei werden
Fragen nach der Veränderung von spirituellen Erfahrungen in einer zuneh‐
mend vernetzten Welt aufgeworfen. Die Untersuchung zielt darauf ab, die
Komplexität und Nuancen dieser Thematik zu beleuchten und einen Bei‐
trag zur Diskussion über die Verschmelzung von Technologie, Alltagsleben
und spirituellen Erfahrungen durch das Smartphone zu leisten.

2. Zur Funktion des Smartphones: Ein Portal mit vielen Türen

Das Smartphone gleicht einem Portal, das Personen unmittelbar in die
faszinierende Welt der Vernetzung, Unterhaltung und Informationen führt.
Apps sind dabei, metaphorisch gesprochen, spezifische Türen, die den
Zugang zu unterschiedlichen Sphären innerhalb der digitalen Welt ermög‐
lichen. Jede App repräsentiert eine Tür, die zu einem Funktionsbereich
von Informationen, Unterhaltung, Spiritualität etc. führt. So wie eine Tür
den Weg zu verschiedenen Orten öffnet, schließen Apps den Nutzenden
diverse Sphären auf, in denen sich Möglichkeiten für Erfahrungen inner‐
halb des digitalen Universums bieten. Über das Smartphone wird daher
fast das gesamte Leben vollumfänglich (mit)gestaltet. Die Faszination des
Gerätes liegt zum einen in der praktischen Handhabung – es ist klein, passt
meistens in die Hosentaschen und vereint vielschichtige, alltagspraktische
Funktionen:

• Beziehungstool: Das Smartphone ist ein Knotenpunkt, der das Indi‐
viduum mit Freund:innen und Familie in Echtzeit verbindet und so
zum Erhalt von Beziehungen beiträgt, unabhängig davon, wo die Einzel‐
nen sich auf der Welt befinden. Gleichzeitig ermöglicht es den Aufbau
neuer Beziehungen z.B. durch Dating- oder Freundschaftsapps oder über
gemeinsame Interessen (man denke dabei an Sprachlernapps, die Lern‐
partner:innen z.B. im Tandemformat vermitteln, oder an Instagram, bei

Sabrina Müller

116

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dem sich das Netzwerk an Beziehungen durch die Follower:innen-Inter‐
essen stetig verändert).

• Kommunikationstool: Das Smartphone fungiert als zentrales Werkzeug
in der Kommunikation, indem es schnelle und nahezu jederzeit verfüg‐
bare Interaktionen über Anrufe, Nachrichten und soziale Medien ermög‐
licht.

• Lerntool: Es bietet einen unmittelbaren Zugang zu einer Fülle von Infor‐
mationen, beeinflusst den Wissenserwerb, das Lernen und die Verbrei‐
tung von Informationen.

• Unterhaltungstool: Als vielseitiges Unterhaltungsgerät ermöglicht es den
Zugang zu einer breiten Palette von Unterhaltungsoptionen, von Musi‐
kapps wie Spotify über Videoapps wie YouTube bis hin zu unzähligen
Spielen.

• Organisationstool: Es erleichtert die Organisation des täglichen Le‐
bens, indem es durch Kalender, Aufgabenlisten und Produktivitäts-
Apps zur Effizienzsteigerung beiträgt. Aber auch verschiedene Zah‐
lungsfunktionen wie der Kauf von Bahntickets oder das Bezahlen an
der Supermarktkasse bündeln sich in dem Gerät.

3. Zur kulturellen Bedeutung des Smartphones: Identität, Beziehungen und
Spiritualität in der Handfläche

Das Smartphone ist das technische Gerät, das den modernen, westlichen
Menschen in fast allen Situationen des Lebens begleitet – manchmal 24
Stunden am Tag: „Mobile phones are an indispensable part of modern life,
as they have evolved from communication tools to multifunctional devices,
which can satisfy all kinds of needs ranging from learning to entertaining.”2

Die Allgegenwart des Smartphones führt dazu, dass die Grenzen zwi‐
schen dem Digitalen und Analogen nicht mehr klar erkennbar sind, was
vermehrt unter dem Stichwort Postdigitalität diskutiert wird. Der Termi‐
nus „postdigital“ ist vielschichtig und hat seit 2015 eine Bedeutungsver‐
schiebung erfahren. Während er z.T. auf die relationale Beschreibung der
Beziehung zwischen dem Digitalen und dem Analogen abzielt, drückt er
mittlerweile v.a. aus, dass die virtuelle Welt zunehmend mit dem täglichen
Leben verschmilzt und kaum noch unterscheidbar ist:

2 J. Lou / L. Deng / D. Wang, Understanding the deep structure use of mobile phones
– an attachment perspective, Behaviour & Information Technology 41 (15/2022), (3191–
3209) 3191.

Connected

117

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


We now live in a postdigital world “where digital technology and media
is [no longer] separate, virtual, ‘other’ to a ‘natural’ human and social life”
(Jandrić et al. 2018: 893). The postdigital approach does not seek “technical
innovation or improvement but considers digitisation as something that
has already happened and thus might be further reconfigured” (Cramer
2013). “The postdigital is hard to define; messy; unpredictable; digital and
analog; technological and non-technological; biological and informational.
The postdigital is both a rupture in our existing theories and their continu‐
ation” (Jandrić et al. 2018: 893).3

Auch in der Forschung zu digitaler Religion haben nicht zuletzt Maggi
Savin-Baden und John Reader darauf hingewiesen, dass Menschen und
Technologien sich immer stärker gegenseitig formen und es zunehmend
schwieriger wird, klare Trennlinien zwischen den beiden Welten zu ziehen.
Im Sinne von Savin-Baden und Reader verweist „postdigital“ also auf die
kontinuierliche und nahezu ununterscheidbare Vermischung der einst klar
trennbaren digitalen und analogen Räume.4

Die Omnipräsenz des Smartphones geht dabei so weit, dass das Gerät
mehr und mehr zu einem Teil und einer Erweiterung des Selbst wird:
„[The] relationship between smartphones and humans can be viewed from
an extended-self perspective – smartphones extend the human self beyond
the human body, and smartphones are becoming part of the ‘human self ’.“5

Diese fortschreitende Entwicklung des Smartphones als integraler Be‐
standteil und Erweiterung des Selbst unterstreicht die tiefe Verflechtung
von Mensch und Technologie. Die verstärkte Integration digitaler Instru‐
mente in das Selbst führt zu signifikanten Auswirkungen auf die Selbstkon‐
zeption, zwischenmenschliche Dynamiken und die Wahrnehmung indivi‐
dueller Identität.6

3 P. Jandrić / S. Hayes, Postdigital We-Learn, Studies in Philosophy and Education 39
(3/2020), (285–297) 288.

4 Vgl. M. Savin-Baden / J. Reader (Hg.), Postdigital Theologies. Technology, Belief, and
Practice, Cham 2022, xii.

5 R. Singh / R. Munderia, Relationship Between Four Needs of Meaning and Smart‐
phone Usage, in: A.C.-K. Chan u.a. (Hg.), Proceedings of the Meaning in Life Inter‐
national Conference 2022 – Cultivating, Promoting, and Enhancing Meaning in Life
Across Cultures and Life Span (MIL 2022), Atlantis Highlights in Social Science,
Education and Humanities 7, Dordrecht 2022, (112–125) 113.

6 Vgl. J. Lou u.a., Effects of Mobile Identity on Smartphone Symbolic Use: An Attach‐
ment Theory Perspective, International Journal of Environmental Research and Public
Health 19 (2022), (1–20) 15–17.

Sabrina Müller

118

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Smartphone ist dabei mehr als ein Werkzeug; es ist eine Alltagsbe‐
gleitung, die persönliche Beziehungen, Erinnerungen und eine Vielzahl an
weiteren menschlichen Erfahrungen in sich vereint. Es entsteht dabei nicht
nur eine Verbundenheit in Bezug auf zwischenmenschliche Beziehungen,
die durch das Smartphone ermöglicht werden, sondern es entsteht ebenso
eine Verbindung zwischen Mensch und Technologie:

Smartphones distinguish themselves from other non-portable personal
technologies (e.g., desktop, printer, TV, etc.) in two aspects: (1) they are
with users almost all the time through various daily events […], leading
to heavy reliance and a close bond […]. However, such connection hardly
exists between users and non-portable technologies. (2) As smartphones
are often used in the public and have high visibility in use, they contain
immense symbolic meanings to users and become important channels for
users to express their personal identity.7

Diese Connection von Mensch und Smartphone bildet sich auf unter‐
schiedlichen Ebenen aus:8

Auf der persönlichen Identitätsebene wird das Smartphone zum Aus‐
druck der eigenen Persönlichkeit. Individuelle Anpassungen wie die Aus‐
wahl von Hintergrundbildern und Klingeltönen ermöglichen es den Nut‐
zenden, ihre Einzigartigkeit zu betonen, und verleihen dem Gerät eine
persönliche Note. Diese Anpassungen dienen nicht nur der visuellen oder
auditiven Präferenz, sondern spiegeln auch die individuelle Beziehung zur
Technologie wider, indem sie zeigen, welche Funktionen, Designs oder
Inhalte den Nutzenden wichtig sind und wie sie ihre digitale Präsenz gestal‐
ten. Diese personalisierten Elemente verstärken die Bindung, da das Smart‐
phone nicht nur als technisches Gerät, sondern als eine bedeutungsvolle
Erweiterung des Selbst – eine mobile Identität – wahrgenommen wird:

7 A.a.O., 1.
8 Eine spannende Studie zum Smartphone aus bindungstheoretischer Perspektive wur‐

de von Lou u.a. durchgeführt. Dabei ziehen sie folgendes Fazit: „Nowadays, mobile
phones are multi-functional devices that satisfy all kinds of hedonic and utilitarian
needs. They are important personal accessories, identity symbols and even extensions
of the self. Based on the usage context, deep structure use was conceptualized as
mobile usage behaviour. The attachment theory was drawn upon to understand such
behaviour. Three categories of attachment formation antecedents were identified, i.e.
perceived functional flexibility, perceived mobility as enabling factors, perceived design
aesthetics as a gratifying factor, and self-expressive symbolism and categorical symbol‐
ism as an enriching factor.“ (Lou / Deng / Wang, Understanding structure use, 3204).

Connected

119

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Smartphones are not only multifunctional tools but also users’ personal
extensions and identity symbols, as they are constantly with users and
highly visible to the public while in use. Due to this public property as well
as the close bond between smartphones and users, they are frequently used
for personal identity expression besides functional purposes.9

Auch durch die bereits erwähnte Funktion der Kommunikation zeigt
sich der emotionale Gehalt des Smartphones. Durch die unterschiedlichen
Kommunikationsapps trägt es dazu bei, Beziehungen und emotionale Bin‐
dungen über Anrufe, Nachrichten und soziale Medien aufrechtzuerhalten:
„Smartphones provide ample opportunities to build and maintain signifi‐
cant social relationships both in the real and virtual worlds.“10

Ebenso verstärkt die Erinnerungsfunktion des Smartphones, insbeson‐
dere durch das Festhalten von Fotos und Videos, eine Verbindung von
Mensch und Technologie, da es so mit persönlichen Momenten und Erfah‐
rungen verknüpft wird.

Als Unterhaltungsquelle bietet das Smartphone nicht nur Ablenkung,
sondern auch emotionale Entspannung in Zeiten von Langeweile oder
Stress.

Die Sicherheitsfunktion des Smartphones als Notfallkommunikations‐
mittel trägt zur emotionalen Sicherheit bei, indem es eine sofortige Kon‐
taktaufnahme ermöglicht.

Schließlich spielt die ständige Verfügbarkeit von Informationen auf dem
Smartphone eine Rolle, da die Angst, etwas zu verpassen – für die die
Jugendsprache sogar einen eigenen Begriff, FOMO, ausgebildet hat – die
Verbindung zu der Technologie verstärken kann.11

Zusammenfassend lässt sich sagen, dass das Smartphone weit über seine
rein funktionale Rolle hinausreicht. Es manifestiert sich als Begleitung
im alltäglichen Leben, die nicht allein als nützliches Werkzeug verstan‐
den wird.12 Vielmehr entfaltet es seine Bedeutung als eine Erweiterung
des Selbst, das persönliche Beziehungen, Erinnerungen und eine Vielzahl

9 Ebd.
10 Singh / Munderia, Relationship Between Four Needs, 111.
11 Vgl. dazu z.B. H. Yang / B. Liu / J. Fang, Stress and Problematic Smartphone

Use Severity: Smartphone Use Frequency and Fear of Missing Out as Mediators,
Frontiers in Psychiatry 12 (2021), 1–8.

12 Nicht umsonst wird das Smartphone immer wieder im Sinne der Latourschen Ak‐
teurs-Netzwerktheorie als eigenständiger Akteur verstanden: „Akteure sind sowohl
das Smartphone als auch der Mensch.“ (S. Ulrich, Der Smartphone-Mensch. Eine
Akteur-Netzwerk-Perspektive auf die digitale Gesellschaft, 360° – Das studentische
Journal für Politik und Gesellschaft 9 (1/2014), (21–27) 23).

Sabrina Müller

120

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


menschlicher Erfahrungen in sich vereint. Diese Verbindung beeinflusst in
erheblichem Maße die Art und Weise, wie Menschen ihre eigene Identität
begreifen und in Beziehung zu ihrer postdigitalen Umgebung treten.

4. Die Bedeutung des Smartphones für die Spiritualität

Auch in Bezug auf spirituelle Erfahrungen gewinnt das Smartphone an Be‐
deutung und eröffnet eine Vielzahl von religiösen und spirituellen Welten,
Räumen und Sphären, in denen Menschen verschiedene spirituelle Prakti‐
ken ausüben können.13 So gibt es unzählige Mindfulness-, Spiritualitäts-
und Meditationsapps, Apps für die tägliche Besinnung, für die Lektüre
Heiliger Schriften aus verschiedenen Religionen, Apps für Hauskreise, für
Kirchgemeinden usw.14 Nicht zu vergessen sind dabei natürlich die Apps,
die den Zugang zu den Sozialen Medien eröffnen. Die Sozialen Medien
wiederum werden von vielfältigen Influencer:innen bespielt, u.a. auch von
religiösen und spirituellen.15 Die ständige Vernetzung und der Zugang zu
spirituellen Ressourcen verleihen dem Smartphone so auch eine Rolle
als spirituelle Begleitung – erinnert sei hier z.B. an die Push-Benachrich‐
tigungen von religiösen Apps wie „Evermore“16 – im täglichen Leben. Das
Smartphone ermöglicht vielfältige religiöse Erfahrungen und verschiedene

13 Vor allem seit Covid-19 wird die Verwendung des Smartphones verstärkt mit spi‐
ritual / religious well-being in Verbindung gebracht. Vgl. S. Muralidharan /
C. La Ferle / O. Roth-Cohen, The Digitalization of Religion: Smartphone Use
and Subjective Well‐Being During COVID‐19, JSSR 62 (1/2023), 144–163. Vgl. zudem
T. Schlag, Das Smartphone als Spiegel des Lebens, in: M. Kumlehn u.a. (Hg.),
Dinge zum Sprechen bringen. Performanz der Materialität. Festschrift für Thomas
Klie, Berlin / Boston 2022, (303–325) 305f.

14 Seit 2015 wurden rund 2500 Meditations-Apps aufgrund der hohen Nachfrage auf
den Markt gebracht. Vgl. iTechnoLabs, Statistics For Top Meditation Apps You
Should Know Before Using It, https://itechnolabs.ca/statistics-for-top-meditation-a
pps/ (Zugriff: 2.2.2023).

15 Vgl. dazu z.B. S. Müller, Öffentliche Kommunikation christlicher Sinnfluencer:in‐
nen. Medienethische und kirchentheoretische Beobachtungen und Reflexionen, PTh
111 (6/2022), 203–218.

16 Vgl. Evangelisch-lutherische Landeskirche Hannovers, EVERMORE, https://
evermore-app.de/ (Zugriff: 22.1.2022); zudem K. Merian / A. Knapp / P. Todjeras /
S. Müller, Apps als spirituelle Impulsgeberinnen? Einsichten aus einem partizipati‐
ven Citizen Science-Projekt zur App EVERMORE, PrTh 59 (2/2024).

Connected

121

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://itechnolabs.ca/statistics-for-top-meditation-apps
https://itechnolabs.ca/statistics-for-top-meditation-apps
https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://itechnolabs.ca/statistics-for-top-meditation-apps
https://itechnolabs.ca/statistics-for-top-meditation-apps


und neue Formen von Spiritualität.17 Dies wird im Folgenden anhand
zweier Beispiele näher betrachtet, der transreligiösen App „Insight Timer“
und der Netzwerkgemeinde „DA-ZWISCHEN“. Die Beschreibung erfolgt
nach dem Konzept der dichten Beschreibung nach Clifford Geertz.18

4.1. Religiöse Gemeinschaft über das Smartphone: Die transreligiöse App
„Insight Timer“

Die Verwendung von spirituellen und religiösen Apps hat in den vergange‐
nen Jahren einen deutlichen Zuwachs erfahren. So gab Google bekannt,
dass zwischen 2019 und 2020 die Suchanfragen für Yoga- und Meditati‐
onsapps um 65 Prozent angestiegen sind.19 Auch während der Pandemie
nahm die Downloadrate massiv zu. Sensor Tower, ein Unternehmen für
App-Store-Intelligence, stellte fest, dass im April 2020 zwei Millionen mehr
Achtsamkeits-Apps heruntergeladen wurden als im Januar desselben Jahres.
Die Spitzenreiter waren „Calm“ mit 3,9 Millionen Downloads, „Headspace“
mit 1,5 Millionen und „Meditopia“ mit 1,4 Millionen Downloads im April.
Zusätzlich erfreuten sich auch Apps wie „Reflectly“, „Daylio“, „Relax“ und
„Insight Timer“ großer Beliebtheit. Für den April 2020 wurde die Anzahl
der Downloads von Wellness-Apps auf insgesamt zehn Millionen geschätzt,
was einem Anstieg von 24,2 Prozent entspricht.20 Seit 2015 wurden zudem
mehr als 2500 Meditationsapps entwickelt,21 die entweder in einer Konfes‐
sion oder Religion verwurzelt oder inter- oder transreligiös sind.

17 Das Smartphone mit seinen Apps ist dabei als eine Antwort auf bestehende religiöse
oder spirituelle Bedürfnisse zu verstehen: „[…] our findings show the importance of
religiosity and spirituality in the context of smartphone use and subjective well-being.
Similar to Stevic et al. (2021), who found that using a smartphone to communicate
with family and friends or with close ties, generated enhancement or displacement ef‐
fects, we found that religious and spiritual goals had a significant impact. Smartphone
use alone is not sufficient to enhance well-being during a pandemic; instead, smart‐
phone use that satisfied religious or spiritual needs generated favorable outcomes.“
(Muralidharan / La Ferle / Roth-Cohen, Digitalization of Religion, 160).

18 C. Geertz, Dichte Beschreibung. Beiträge zum Verstehen kultureller Systeme, übers.
von Brigitte Luchesi und Rolf Bindemann, Frankfurt a.M. 142019.

19 Vgl. iTechnoLabs, Statistics For Top Meditation Apps.
20 Vgl. C. Chapple, Downloads of Top English-Language Mental Wellness Apps Surged

by 2 Million in April Amid COVID-19 Pandemic, https://sensortower.com/blog/top-
mental-wellness-apps-april-2020-downloads (Zugriff: 22.1.2022).

21 Vgl. iTechnoLabs, Statistics For Top Meditation Apps.

Sabrina Müller

122

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Seit längerer Zeit untersuche ich als Teilnehmende Beobachterin die
Dynamiken auf „Insight Timer“ und partizipiere an verschiedenen Circles
bzw. Gruppen. „Insight Timer“ ist eine der führenden Meditations-Apps,
die sich auf die Bereitstellung einer breiten Palette von meditativen Res‐
sourcen und Werkzeugen zur Förderung des persönlichen Wohlbefindens
konzentrieren.22 Die Kombination aus verschiedenen Funktionen macht
„Insight Timer“ zu einem umfassenden Angebot für spirituell Suchende
sowie für Meditationsanfänger:innen und Meditationserfahrene gleicher‐
maßen.

Die Vielfalt der Inhalte reicht von kurzen Achtsamkeitsübungen bis
hin zu ausführlichen Meditationskursen. Die Nutzenden können aus Tau‐
senden von Meditationen wählen, die verschiedene Themen wie Stressbe‐
wältigung, Schlafunterstützung, Achtsamkeitstrainings und spirituelle Ent‐
faltung abdecken. Die App bietet eine Vielzahl von Meditationen von
sogenannten „Lehrer:innen“ aus verschiedenen spirituellen und religiösen
Traditionen, Live-Events, Funktionen wie den namensgebenden Timer für
individuelle Meditationssitzungen, eine Statistikfunktion, die den persönli‐
chen Meditationsfortschritt nachverfolgt, und eine Community-Funktion
für den Austausch mit anderen Nutzenden.

Diese Community-Aspekte der App sind dabei besonders interessant.
Die einzelnen geführten und ungeführten Meditationen können allein oder
gemeinschaftlich über sogenannte Circles, bei denen die Nutzenden sich zu
Gruppen zusammenschließen, durchgeführt werden.

Innerhalb verschiedener „Insight Timer“-Gruppen entsteht eine Form
von Gemeinschaft, die den Mitgliedern nicht nur gemeinsame Meditatio‐
nen ermöglicht, sondern auch eine aktive Beteiligung am Leben anderer
Gruppenmitglieder. Bemerkenswert ist die Tendenz zur regionalen Vernet‐
zung, also der Organisation von physischen Treffen durch Teilnehmende.
Ein weiterer facettenreicher Aspekt sind die internationalen Treffen, die
von den Lehrer:innen initiiert werden und den Teilnehmenden die Mög‐
lichkeit bieten, sich persönlich zu begegnen und tiefer in ihre spirituelle
Praxis einzutauchen. Ein eindrückliches Beispiel hierfür ist das im Herbst
2023 von der „Insight Timer“-Lehrerin Carrie Grossman23 veranstaltete
siebentägige Meditationsretreat, bei dem etwa 20 Menschen aus Australien,
den USA und Europa physisch zusammenkamen. Viele kannten sich dabei

22 Insight Network Inc., https://insighttimer.com (Zugriff: 21.8.2024).
23 C. Grossman, Dayashila Carrie Grossman, https://www.carriegmusic.com/ (Zugriff:

21.12.2023).

Connected

123

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://insighttimer.com
https://www.carriegmusic.com
https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://insighttimer.com
https://www.carriegmusic.com


schon von „Insight Timer“. Der Begriff der Postdigitalität lässt sich also
auch auf zwischenmenschliche Verbindungen ausweiten. Die Diversität der
Teilnehmenden aus verschiedenen Teilen der Welt zeigt die globale Reich‐
weite und den Einfluss solcher Plattformen.

Eine andere gemeinschaftliche Option sind die Live-Events, bei denen
gemeinsam meditiert und diskutiert wird. Die Events bieten eine interak‐
tive Erfahrung, bei der die Nutzenden über die App in Echtzeit mit Leh‐
rer:innen und anderen Meditierenden in Verbindung treten können. Z.B.
bei den Live-Events von Günther Goerg24 zeigt sich, dass die Teilnehmen‐
den einander bekannt sind, sich begrüßen und gemeinsame Meditationen
oder die Wertschätzung meditativer Musik zelebrieren. Neue Mitglieder
werden freundlich integriert, vorgestellt und in die bestehende Gemein‐
schaft eingeführt.

Die soeben beschriebenen Dynamiken haben auch eine Kehrseite und
werfen Fragen auf: Durch die nach wie vor gegebene Anonymität innerhalb
der Gemeinschaften können Unsicherheiten hinsichtlich der Identität und
Intentionen der Teilnehmenden entstehen. Ferner können Datenschutzbe‐
denken aufkommen, da persönliche Informationen im Zusammenhang mit
Meditation und spiritueller Praxis auf der Plattform geteilt werden. Die
Qualität der angebotenen Meditationen und Lehren kann aufgrund der
Fülle von Live-Events und Gruppenaktivitäten variieren, es ist schwierig,
überhaupt Standards zu definieren, und noch schwieriger ist es, diese
sicherzustellen. Die Dynamik innerhalb der Gemeinschaften hängt von
den Partizipierenden ab und kann daher konfliktträchtig sein, da unter‐
schiedliche Ansichten über spirituelle Praktiken zu Spannungen führen
können. Das ständige Angebot von Inhalten nährt das Konsumverhalten
der Teilnehmenden und kann zu Suchtverhalten führen, wobei Nutzende
möglicherweise Schwierigkeiten haben, sich von der Plattform zu distanzie‐
ren. Gleichermaßen wirft auch die Kommerzialisierung von Spiritualität
auf digitalen Plattformen Fragen auf, da so auch der Zugang zu essenziellen
spirituellen Ressourcen von finanziellen Möglichkeiten abhängig wird. Ein
weiteres ernstzunehmendes Risiko besteht in der potenziellen Manipulati‐
on und dem potenziellen Missbrauch innerhalb digitaler Gemeinschaften.
Die offene Struktur dieser Plattformen eröffnet Raum für Personen, die als
spirituelle Autoritäten unethische Praktiken fördern. Ein weiteres noch viel
zu wenig beachtetes Problem betrifft die Exklusion und Marginalisierung

24 Insight Network Inc., Guenther Goerg, https://insighttimer.com/thetamusic,
(Zugriff: 21.12.2023).

Sabrina Müller

124

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://insighttimer.com/thetamusic
https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://insighttimer.com/thetamusic


bestimmter Gruppen: Personen ohne Zugang zu modernen Technologien
oder mit begrenzten digitalen Fähigkeiten sind von der Nutzung dieser
Plattformen ausgeschlossen, was zu einer weiteren Kluft in Bezug auf den
Zugang zu spirituellen Ressourcen führt.

4.2. Gottesdienst über das Smartphone: Die Netzwerkgemeinde „DA-
ZWISCHEN“

Auch bei dieser Gemeinschaft, vorwiegend jedoch bei den
Messengergottesdiensten, bin ich schon seit eineinhalb Jahren als Teilneh‐
mende Beobachterin dabei. Deshalb wird der Fokus der Reflexion auf dem
Messenger-Gottesdienst beruhen.

„DA-ZWISCHEN“ ist eine digitale christliche Gemeinschaft, hervor‐
gegangen aus der Kooperation der katholischen Bistümer Speyer, Würz‐
burg, Köln, Trier, Freiburg und der Evangelischen Landeskirche in Ba‐
den. Als selbstdeklarierter digitaler, geistlicher Erfahrungsraum steht „DA-
ZWISCHEN“ allen offen, die auf der Suche nach „Sinn, mehr Leben,
Gemeinschaft … und Gott“25 sind. Die Website gibt weiter an, dass alle
– unabhängig von den jeweiligen Beweggründen -herzlich willkommen
sind. Gemäß dem Team möchte die Gemeinschaft gemeinsam Wunder in
Alltagsmomenten entdecken und basiert auf dem Vertrauen in die Präsenz
Gottes, der bereits lange existiert und jedem Menschen unendliche Liebe
schenkt.26 Durch digitale Kommunikationswege soll erkundet werden, wie
Gott das Leben durchdringen kann. Die Verbundenheit, sowohl mit sich
selbst als auch mit Gott und anderen Menschen, wird gefeiert, während
gemeinsam daran gearbeitet wird, die Welt schöner und gerechter zu gestal‐
ten. Die „DA-ZWISCHEN“-Community besteht nach eigenen Angaben aus
freiwillig Engagierten und Mitarbeiternden der beteiligten Bistümer und

25 Bistum Speyer, DA-ZWISCHEN, https://www.da-zwischen.community/ueber-uns/
(Zugriff: 23.12.2023).

26 Die Informationen stammen von Felix Goldinger von der Tagung „Die Alltagsbedeu‐
tung religiöser Apps erforschen“ die am 1. und 2. Dezember 2022 in Zürich stattfand.
Die Tagungsreferate wurden nicht veröffentlicht. Informationen zur Tagung findet
man hier: https://www.uzh.ch/blog/digitalreligions/2023/02/01/tagungsimpressione
n-religioese-apps-erforschen-eine-zusammenarbeit-des-ufsp-digital-religions-p6p9/
(Zugriff: 21.8.2024).

Connected

125

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.da-zwischen.community/ueber-uns
https://www.uzh.ch/blog/digitalreligions/2023/02/01/tagungsimpressionen-religioese-apps-erforschen-eine-zusammenarbeit-des-ufsp-digital-religions-p6p9
https://www.uzh.ch/blog/digitalreligions/2023/02/01/tagungsimpressionen-religioese-apps-erforschen-eine-zusammenarbeit-des-ufsp-digital-religions-p6p9
https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.da-zwischen.community/ueber-uns
https://www.uzh.ch/blog/digitalreligions/2023/02/01/tagungsimpressionen-religioese-apps-erforschen-eine-zusammenarbeit-des-ufsp-digital-religions-p6p9
https://www.uzh.ch/blog/digitalreligions/2023/02/01/tagungsimpressionen-religioese-apps-erforschen-eine-zusammenarbeit-des-ufsp-digital-religions-p6p9


Landeskirchen.27 Ihr Ziel ist es, „DA-ZWISCHEN“ einfach und zugänglich
zu gestalten, wobei ein besonderes Augenmerk auf einem sicheren Raum
im Netz liegt: Als sogenannter „Safer Space“ soll „DA-ZWISCHEN“ eine
Umgebung fördern, in der sich alle Teilnehmenden sicher und geschützt
fühlen können, unabhängig von Herkunft, Geschlecht, sexueller Orientie‐
rung oder Identität.28 Das Team von „DA-ZWISCHEN“ besteht aus erfah‐
renen Seelsorgenden, die eine Atmosphäre der gegenseitigen Achtung und
Toleranz fördern möchten.29 Es wird darauf geachtet, dass biblische und
theologische Inhalte unter Berücksichtigung struktureller Diskriminierung
und aktueller Lebensthemen neu interpretiert werden. Dabei sind die „Per‐
spektiven und Sensibilität“30 der Community von großer Bedeutung. „DA-
ZWISCHEN“ setzt sich aktiv für „Authentizität, Leidenschaft und Kreativi‐
tät“31 ein, um einen sicheren Ort zu schaffen, an dem Menschen ihre Spiri‐
tualität frei ausleben können. In den Gottesdiensten soll daher auch die
Verbundenheit mit Gott und untereinander im Mittelpunkt stehen. „DA-
ZWISCHEN“ bietet die Möglichkeit, Gottesdienst mit dem Smartphone zu
feiern, entweder flexibel als Messenger-Gottesdienst oder gemeinsam über
Zoom.32 Die digitalen Messenger-Gottesdienste bestehen aus einer flexiblen
Liturgie, die genutzt werden kann, um allein oder gemeinsam zu beten und
zu feiern.

Im Folgenden wird der monatliche Messenger-Spezial-Gottesdienst vom
Dezember 2023  in autoethnographischer Form beschrieben: Ich sitze auf
dem Sofa und starte den Gottesdienst mit einer WhatsApp-Nachricht an
die Telefonnummer von „DA-ZWISCHEN“: Beginnen. Schön, dass du da
bist Sabrina. Herzlich willkommen!, bekomme ich als Nachricht zurück.
Zwei Sekunden später ein Bild und einen Text:

27 Bistum Speyer, DA-ZWISCHEN, https://www.da-zwischen.community/ueber-uns/
(Zugriff: 23.12.2023).

28 Vgl. ebd.
29 Die Informationen stammen von Felix Goldinger von der Tagung „Die Alltagsbedeu‐

tung religiöser Apps erforschen“ die am 1. und 2. Dezember 2022 in Zürich stattfand.
Die Tagungsreferate wurden nicht veröffentlicht. Informationen zur Tagung findet
man hier: https://www.uzh.ch/blog/digitalreligions/2023/02/01/tagungsimpressione
n-religioese-apps-erforschen-eine-zusammenarbeit-des-ufsp-digital-religions-p6p9/
(Zugriff: 21.8.2024).

30 Vgl. Bistum Speyer, DA-ZWISCHEN, https://www.da-zwischen.community/ueber
-uns/ (Zugriff: 23.12.2023).

31 Ebd.
32 Vgl. Bistum Speyer, DA-ZWISCHEN, https://www.da-zwischen.community/gottesd

ienst/ (Zugriff: 21.8.2024).

Sabrina Müller

126

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.da-zwischen.community/ueber-uns
https://www.uzh.ch/blog/digitalreligions/2023/02/01/tagungsimpressionen-religioese-apps-erforschen-eine-zusammenarbeit-des-ufsp-digital-religions-p6p9
https://www.uzh.ch/blog/digitalreligions/2023/02/01/tagungsimpressionen-religioese-apps-erforschen-eine-zusammenarbeit-des-ufsp-digital-religions-p6p9
https://www.da-zwischen.community/ueber-uns
https://www.da-zwischen.community/ueber-uns
https://www.da-zwischen.community/gottesdienst
https://www.da-zwischen.community/gottesdienst
https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.da-zwischen.community/ueber-uns
https://www.uzh.ch/blog/digitalreligions/2023/02/01/tagungsimpressionen-religioese-apps-erforschen-eine-zusammenarbeit-des-ufsp-digital-religions-p6p9
https://www.uzh.ch/blog/digitalreligions/2023/02/01/tagungsimpressionen-religioese-apps-erforschen-eine-zusammenarbeit-des-ufsp-digital-religions-p6p9
https://www.da-zwischen.community/ueber-uns
https://www.da-zwischen.community/ueber-uns
https://www.da-zwischen.community/gottesdienst
https://www.da-zwischen.community/gottesdienst


*Auch wenn du jetzt irgendwo für dich bist, du feierst nicht allein. Nein, wir
feiern gemeinsam mit vielen anderen überall auf der Welt den Advent in
diesem Jahr. Dazu sind wir verbunden.*

Ein paar Sekunden später piepst mein Smartphone wieder, ich erhalte
folgende Nachricht:

+ im Namen G:ttes, die nicht fertig ist mit dieser Welt und ständig Neues
mit und für uns im Sinn hat,

+ im Namen von Jesus Christus, der Sehnsucht G:ttes nach uns Menschen
+ und im Namen der Ruach, der guten Geistkraft G:ttes, Lichtfunken in

unseren Herzen, manchmal zaghaft flackernd, manchmal lodernd hell.
Ich werde aufgefordert diese trinitarische Eröffnungformel mit dem blau

unterlegten Wort Amen zu bestätigen. Ich drücke auf Amen und wieder
erklingt der Nachrichtenton meines Smartphones: Advent. Wir warten. Ha‐

Connected

127

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ben Sehnsucht. Nach dem, was fehlt auf dieser Welt. Nach dem, was uns
fehlt. Gerade jetzt in dieser Zeit. Nach dem, was anders sein könnte. Für uns
und die vielen anderen. Schöner. Lebendiger. Heiler. Gerechter. Wir haben
Sehnsucht und mit uns all die anderen Sehnsüchtigen seit Jahrtausenden
schon. Die Bibel ist voll davon. In Worte geronnene Sehnsucht. Vor allem der
Teil, den wir mit unseren jüdischen Geschwistern teilen. Zum Beispiel das
Buch Jesaja:

Du, G:tt, bist doch unser Vater und unsere Mutter. ‚Unsere Befreiung seit
altersher‘, das ist dein Name. Warum lässt du uns herumirren, G:tt, weit weg
von deinen Wegen? Warum lässt du unser Inneres hart werden, dass es uns
so schwer fällt, zu vertrauen, auch dir? Lass uns doch wieder deine Zuwen‐

Sabrina Müller

128

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dung spüren! Ach, wenn du doch die Himmel zerreißen und herabkommen
würdest, damit vor deinem Angesicht Berge ins Wanken geraten!

(Jes 63,16–17a.18)
Nach diesem Bibeltext bleibt es kurz ruhig, bevor ich folgenden Text

erhalte und zwischen drei Alternativen wählen kann: Wir haben drei
Möglichkeiten für dich, weiterzugehen: Wenn du über ein paar Fragen zu
diesem Sehnsuchtstext mit anderen ins Gespräch kommen magst oder deine
Gedanken dazu teilen willst, schicke Teilen. Wenn du lieber für dich alleine
nachdenken willst, schicke Impulsfragen. Wenn du Lust auf eine kreative
Schreibaufgabe hast, schicke Schreiben. Ich schicke eine Nachricht zurück:
Teilen. Schon kommt das nächste Bild mit einem Text und einem Link zu
einem Padlet: Was wünschst du dir gerade, dass zerrissen würde, damit Ret‐
tung für dich in Sicht ist? Wohin soll G:tt für dich kommen? Welche „Berge“
müssten für dich ins Wanken geraten? Komm mit anderen Mitfeiernden in
ein Schreibgespräch. Klicke dazu auf den Link und teile deine Gedanken.
Ich klicke, schaue mir das Padlet an, lese anonyme Bitten an Gott, die
in den letzten Tagen erstellt wurden, bin nicht ganz sicher, ob ich selbst
auch eine Bitte platzieren soll. Eine Nachricht habe ich bereits bekommen,
ich weiß, dass ich nur den blauen Knopf drücken muss und dann geht es
weiter: Wenn du fertig bist, gehts weiter mit Sehnsuchtslitanei. Ich drücke auf
„Sehnsuchtslitanei“ und ein Bild mit Text wird mir zugeschickt:

Connected

129

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


*Im Moment liegt ganz viel Sehnsucht in der Luft nach guten Nachrichten
und Hoffnungsbotschaften, nach Frieden für Menschen in Konflikt- und
Kriegsgebieten, in der Ukraine, Israel, Kongo, ... , nach Rettung für unseren
geschundenen Planeten, nach Schiffen, die Menschen retten, nach einem
bewältigbaren Leben, nach dem Ende von Diskriminierung – endlich, nach
weniger Parolen und Gewalt und nach vielem mehr. ~Bete innerlich mit.
Und wenn du magst, ergänze in Gedanken, was dir fehlt.* Ich lese den Text
und drücke den blauen Button mit Ach komm. Mir werden Links zur
Verfügung gestellt und ich komme erneut auf ein Padlet, auf Gebete und
Bitten wie z.B. Ach, komm G*tt, … zu meiner lieben Freundin, deren Vater
sich selbst zu dir gegeben hat. Komm zu Ihr und sei Anker für Sie, ihren
Schmerz, ihre Wut und ihre Angst. Ich werde mithineingenommen in die

Sabrina Müller

130

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lebensgeschichten, die Bitten, lese, denke und bete für diese Menschen.
Danach geht es weiter, ich gebe die Nachricht Lied bei WhatsApp ein und
kann auswählen: Du kannst wählen: Für ein klassisches Adventslied schicke
Heiland. Für einen Popsong übers Warten schicke bessere Zeiten. Ich schicke
Heiland, erhalte einen Link und höre mir das Lied auf YouTube an. Der
Gottesdienst schreitet mit Gebet und Segen voran, in meinem Tempo, und
ganz am Schluss erhalte ich folgende Nachricht: Nach dem Gottesdienst ist
Zeit für das persönliche Gespräch über Gott und die Welt. Du kannst jetzt mit
uns ins Gespräch kommen, wenn du möchtest. Dein Gespräch findet in einem
geschützten Raum statt – ganz egal, ob du nur über das Wetter reden willst,
Langeweile hast oder dich Ängste und Sorgen quälen. Schreib uns einfach ein
Hallo und wir sind gleich für dich da :-) Wenn du noch Lust hast, ein paar
Adventslieder anzuhören, schreibe Singen. Zum Beenden des Messenger-Got‐
tesdienstes, schreib uns bitte die Nachricht Ende. Ich schreibe Ende: Danke,
dass du mit uns den Advent gefeiert hast. Hab eine gute Zeit. Es ist nicht
das erste Mal, dass ich einen „DA-ZWISCHEN“-Messenger-Gottesdienst
feiere, das habe ich schon öfters gemacht, einmal im Wald, auch schon
in den Bergen, an Ostern draußen in der Natur gemeinsam mit meinem
Partner und den Hunden.

Der beschriebene Messenger-Spezial-Gottesdienst vom Dezember 2023
zeichnet sich zum einen durch bekannte liturgische Elemente wie die An‐
rufung der Trinität, die Einleitungsworte, die Schriftlesung usw. aus. Zum
anderen fungieren die Teilnehmenden selbst als Liturg:innen, da sie die
Geschwindigkeit des Gottesdienstes festlegen, sich für verschiedene liturgi‐
sche und partizipative Elemente, für ein Nachdenken für sich allein oder
das Verfassen von kreativen Texten usw. entscheiden können. Besonders
bemerkenswert ist die Interaktivität des Gottesdienstes. Die Möglichkeit, an
Gesprächsrunden teilzunehmen, Gedanken zu teilen und kreative Schreib‐
aufgaben zu bearbeiten, fördert die aktive Beteiligung der Teilnehmenden.
Die Verwendung von Links zu externen Plattformen für den Austausch
von Gedanken und Litaneien verstärkt das digitale Element und ermöglicht
eine breitere Interaktion. Die Auswahlmöglichkeiten für Lieder und die
Verwendung von Musik über Plattformen wie YouTube und Spotify bieten
den Teilnehmenden eine vielfältige und personalisierte Erfahrung. Die
Möglichkeit, nach dem Gottesdienst persönliche Gespräche zu führen oder
weitere Elemente der Netzgemeinde „DA-ZWISCHEN“ zu erkunden (wie
den Adventskalender), zeigt eine fortlaufende Interaktion und Gemein‐
schaftsbildung über den eigentlichen Gottesdienst hinaus. Dieser Messen‐
ger-Gottesdienst illustriert eine innovative Form spiritueller Gemeinschaft,

Connected

131

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die die Grenzen zwischen digitalen und analogen Erfahrungsräumen über‐
brückt.

Der „DA-ZWISCHEN“-Gottesdienst ist ein Paradebeispiel für postdigi‐
tale Religiosität und Gottesdienstkultur, bei der profane und sakrale Räume
verschmelzen und das Sofa zum Kirchenraum werden kann. Die Interak‐
tivität und Flexibilität der Messenger-Gottesdienste ermöglichen eine brei‐
te Teilnahme und fördern die Verbundenheit trotz physischer Distanz.
Gleichzeitig stehen das persönliche Erleben und die individuelle Perspekti‐
ve in dieser digitalen Religionspraxis im Zentrum.

Die Rolle und Funktion des Smartphones in der Gottesdienstpraxis bei
„DA-ZWISCHEN“ sind vielschichtig und lassen sich aus verschiedenen
Perspektiven beleuchten. Ein zentraler Aspekt ist die Zugänglichkeit und
Inklusivität, da das Smartphone als Medium fungiert, das den digitalen
Gottesdienst für eine diverse Teilnehmer:innenschaft unabhängig von geo‐
grafischen Standorten zugänglich macht. Die Interaktion der Teilnehmen‐
den steht im Fokus, wobei Messaging-Plattformen wie WhatsApp eine
unmittelbare Synthese aus Teilnahme und Gottesdienstgeschehen ermögli‐
chen. Die Möglichkeit, Nachrichten zu senden, Bilder zu teilen und auf
Aufforderungen zu reagieren, fördert eine aktive Beteiligung und erweitert
die Formen liturgischer Teilnahme über traditionelle Grenzen hinweg. Da‐
durch wird durch das Smartphone eine persönliche und intime Verbindung
zwischen Gottesdienstpraxis und persönlicher Praxis und zwischen liturgi‐
schen Elementen und religiöser Erfahrung eröffnet. Durch die individuelle
Teilnahme von zu Hause oder einem persönlichen Ort aus entsteht eine
private Atmosphäre, die die Bedeutung der religiösen Praxis für die Einzel‐
nen unterstreicht. Die Flexibilität, den Gottesdienst zu einem selbstgewähl‐
ten Zeitpunkt zu starten und daran teilzunehmen, hebt die zeitliche Anpas‐
sungsfähigkeit dieser Religionspraxis hervor. Das Smartphone dient nicht
nur als Übertragungswerkzeug, sondern auch als Medium für die Umset‐
zung der Liturgie. Die Messenger-Gottesdienste, die auf Textnachrichten,
Bildern und Links basieren, formen eine eigene liturgische Struktur. Die
Interaktionen über das Smartphone ermöglichen zudem eine Form der
ökumenischen Gemeinschaftsbildung, die auf digitalen Plattformen einzig‐
artig ist. Insgesamt zeigt sich, dass das Smartphone bei „DA-ZWISCHEN“
eine zentrale Rolle spielt, indem es die religiöse Praxis an die Möglichkeiten
und Bedürfnisse der digital vernetzten Gesellschaft anpasst. Es wird nicht
nur als Kommunikationsmittel genutzt, sondern auch als Instrument zur
aktiven Beteiligung, zur persönlichen Spiritualität und zur Schaffung post‐
digitaler religiöser Gemeinschaften.

Sabrina Müller

132

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wie auch bei „Insight Timer“ gibt es auch bei solchen Messenger-Gottes‐
diensten kritische Aspekte, die bedacht werden müssen. So ist auch hier die
technologische Abhängigkeit nicht außer Acht zu lassen. Die reibungslose
Durchführung solcher Gottesdienste erfordert Zugang zum Internet und
funktionierende Endgeräte. Dies kann zu Ausschlüssen führen z.B. für
Personen mit begrenzten finanziellen Ressourcen. Ein weiterer kritischer
Aspekt ist die potenzielle virtuelle Distanz, die durch die ausschließliche
Nutzung von Smartphones entstehen kann. Das Fehlen physischer Interak‐
tion und gemeinschaftlicher Rituale in einem gemeinsamen Raum könnte
eine gewisse Entfremdung gemeinschaftlicher religiöser Praxis weiter be‐
fördern. Durch das allenfalls schnelle Durchklicken kann eine liturgische
Qualität nicht gesichert werden. Schnelle Interaktionen und das Durchlau‐
fen digitaler Rituale könnten z.B. zu religiöser und digitaler Abstumpfung
führen.

5. Fazit: Das Smartphone als Portal für Alltagsspiritualität

Wie deutlich wurde, eröffnet das Smartphone eine flexible und individuell-
kontrollierte Herangehensweise an religiöse Praktiken: Individuen können
je nach ihrer zeitlichen Verfügbarkeit kurze oder längere Meditationssitzun‐
gen allein oder in Gruppen durchführen. Die Wahl der App, der Meditati‐
onstechnik – sei es ein hinduistisches Mantra, eine Atemübung nach Thích
Nhất Hạnh oder ein christliches Herzensgebet – liegt dabei im Ermessen
der Nutzenden. Ebenso können sie sich für verschiedene Online-Gottes‐
dienste entscheiden und ihre Netzgemeinde selbst wählen, anstatt auf eine
parochiale Zuteilung angewiesen zu sein.

Durch das Smartphone bestimmen die Menschen selbst, welche religiö‐
sen Zugänge und Praktiken ihnen entsprechen. Das Smartphone eröffnet
und ermöglicht nicht zuletzt verschiedene neuartige Formen spiritueller
Praktiken. Menschen haben die freie Wahl in Bezug auf religiöse Anleitung,
Inspiration und Gemeinschaft. Die Macht, ihre religiöse Praxis frei zu
wählen, liegt buchstäblich in ihren Händen. Religiöse Apps fungieren als
Initiatorinnen von religiöser Praxis, die den persönlichen Lebensrahmen
im Alltag prägen und beeinflussen können.33 Die Verwendung religiöser

33 Vgl. W. Bellar, Private practice: Using digital diaries and interviews to understand
evangelical Christians’ choice and use of religious mobile applications, New Media &
Society 19 (1/2017), (111–125) 114.

Connected

133

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Apps „constitutes part of an increasingly diverse range of religious practices
that often fall outside traditional thinking.“34

Durch das vielfältige religiöse Angebot auf dem Smartphone findet eine
zunehmende Integration von Technologie in das tägliche spirituelle Leben
statt. Diese Integration bedingt nicht nur eine Verschmelzung von analo‐
gen und digitalen, sondern auch von profanen und sakralen Räumen:35

Alltägliche Orte, die traditionell nicht als spirituelle Stätten gelten, werden
durch die Nutzung von digitalen Plattformen zu Schauplätzen für spiritu‐
elle Erfahrungen. Die häusliche Umgebung wird so z.B. zum Raum für
Meditation und spirituelle Gemeinschaft.

Das Smartphone, so hat dieser Artikel verdeutlicht, ist längst nicht mehr
als bloße Technologie zu betrachten, sondern ist von immenser kultureller
Bedeutung, auch im Bereich der Spiritualität. Das Smartphone ist also auch
in spiritueller Hinsicht eine Pforte, die die Türen zu verschiedenen Erfah‐
rungsräumen und -welten öffnet, sodass eine Alltagsspiritualität gedeiht,
die vor wenigen Jahrzehnten noch undenkbar schien. Durch das Smart‐
phone werden neue Möglichkeiten für individuelle und gemeinschaftliche
spirituelle Erfahrungen erschlossen. Die Verschmelzung aus digitalen und
analogen sowie profanen und sakralen Räumen trägt dazu bei, traditionelle
Klarheiten und Grenzziehungen in der spirituellen Praxis zu verwischen,
und schafft eine dynamische Interaktion zwischen den verschiedenen
Sphären des Lebens.

Literatur

Bellar, Wendi, Private Practice: Using digital diaries and interviews to understand
evangelical Christians’ choice and use of religious mobile applications, New Media &
Society 19 (1/2017), 111–125.

Bistum Speyer, DA-ZWISCHEN, https://www.da-zwischen.community/ueber-uns/
(Zugriff: 23.12.2023).

Bistum Speyer, DA-ZWISCHEN, https://www.da-zwischen.community/gottesdienst/
(Zugriff: 21.8.2024).

Chapple, Craig, Downloads of Top English-Language Mental Wellness Apps Surged
by 2 Million in April Amid COVID-19 Pandemic, https://sensortower.com/blog/top
-mental-wellness-apps-april-2020-downloads (Zugriff: 22.1.2022).

Evangelisch-lutherische Landeskirche Hannovers, EVERMORE, https://everm
ore-app.de/ (Zugriff: 22.1.2022).

34 S.A.Q. Scott, Algorithmic Absolution: The Case of Catholic Confessional Apps,
Online – Heidelberg Journal of Religions on the Internet 11 (2016), (254–275) 255.

35 Vgl. R. Tsuria, Digital Media: When God Becomes Everybody—The Blurring of
Sacred and Profane, Religions 12 (2/2021), (1–12) 1–3.

Sabrina Müller

134

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.da-zwischen.community/ueber-uns
https://www.da-zwischen.community/gottesdienst
https://sensortower.com/blog/top-mental-wellness-apps-april-2020-downloads
https://sensortower.com/blog/top-mental-wellness-apps-april-2020-downloads
https://evermore-app.de
https://evermore-app.de
https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.da-zwischen.community/ueber-uns
https://www.da-zwischen.community/gottesdienst
https://sensortower.com/blog/top-mental-wellness-apps-april-2020-downloads
https://sensortower.com/blog/top-mental-wellness-apps-april-2020-downloads
https://evermore-app.de
https://evermore-app.de


Geertz, Clifford, Dichte Beschreibung. Beiträge zum Verstehen kultureller Systeme,
übers. von Brigitte Luchesi und Rolf Bindemann, Frankfurt a.M. 142019.

Grossman, Carrie, Dayashila Carrie Grossman, https://www.carriegmusic.com/
(Zugriff: 21.12.2023).

Insight Network Inc., Guenther Goerg, https://insighttimer.com/thetamusic,
(Zugriff: 21.12.2023).

Insight Network Inc., https://insighttimer.com (Zugriff: 21.8.2024).
iTechnoLabs, Statistics For Top Meditation Apps You Should Know Before Using It,

https://itechnolabs.ca/statistics-for-top-meditation-apps/ (Zugriff: 2.2.2023).
Jandrić, Petar / Sarah Hayes, Postdigital We-Learn, Studies in Philosophy and

Education 39 (3/2020), 285–297.
Lou, Jie / Nianlong Han / Dong Wang / Peng Xi, Effects of Mobile Identity

on Smartphone Symbolic Use: An Attachment Theory Perspective, International
Journal of Environmental Research and Public Health (2022), 1–20.

Lou, Jie / Lingzhao Deng / Dong Wang, Understanding the deep structure use of
mobile phones – an attachment perspective, Behaviour & Information Technology
41 (15/2022), 3191–3209.

Merian, Katharina / Aline Knapp / Patrick Todjeras / Sabrina Müller, Apps als
spirituelle Impulsgeberinnen? Einsichten aus einem partizipativen Citizen Science-
Projekt zur App EVERMORE, PrTh 59 (2/2024).

Müller, Sabrina, Öffentliche Kommunikation christlicher Sinnfluencer:innen. Me‐
dienethische und kirchentheoretische Beobachtungen und Reflexionen, PTh 111
(6/2022), 203–218.

Muralidharan, Sidarth / Carrie La Ferle / Osnat Roth‐Cohen, The Digi‐
talization of Religion: Smartphone Use and Subjective Well‐Being During COVID‐
19, JSSR 62 (1/2023), 144–163.

Savin-Baden, Maggi / John Reader (Hg.), Postdigital Theologies. Technology, Belief,
and Practice, Cham 2022.

Schlag, Thomas, Das Smartphone als Spiegel des Lebens, in: Kumlehn, Martina /
Ralph Kunz / Thomas Schlag (Hg.), Dinge zum Sprechen bringen. Performanz
der Materialität. Festschrift für Thomas Klie, Berlin / Boston 2022, 303–325.

Scott, Sasha A.Q., Algorithmic Absolution: The Case of Catholic Confessional Apps,
Online – Heidelberg Journal of Religions on the Internet 11 (2016), 254–275.

Singh, Rajbala / Rageshwari Munderia, Relationship Between Four Needs of
Meaning and Smartphone Usage, in: Chan, Alex Chi-Keung u.a. (Hg.), Proceed‐
ings of the Meaning in Life International Conference 2022 – Cultivating, Promoting,
and Enhancing Meaning in Life Across Cultures and Life Span (MIL 2022), Atlantis
Highlights in Social Science, Education and Humanities 7, Dordrecht 2022, 112–125.

Tsuria, Ruth, Digital Media: When God Becomes Everybody—The Blurring of Sac‐
red and Profane, Religions 12 (2/2021), 1–12.

Ulrich, Susanne, Der Smartphone-Mensch. Eine Akteur-Netzwerk-Perspektive auf
die digitale Gesellschaft, 360° Das studentische Journal für Politik und Gesellschaft 9
(1/2014), 21–27.

Connected

135

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.carriegmusic.com
https://insighttimer.com/thetamusic
https://insighttimer.com
https://itechnolabs.ca/statistics-for-top-meditation-apps
https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.carriegmusic.com
https://insighttimer.com/thetamusic
https://insighttimer.com
https://itechnolabs.ca/statistics-for-top-meditation-apps


Yang, Haibo / Bingjie Liu / Jianwen Fang, Stress and Problematic Smartphone
Use Severity: Smartphone Use Frequency and Fear of Missing Out as Mediators,
Frontiers in Psychiatry 12 (2021), 1–8.

Sabrina Müller

136

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.
Die religiöse Topografie des Sozialraums

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zwischen Selbstfindung und Dialog
Sakralbauten im spätmodernen Sozialraum

Martina Bär

Kirchliche Sozialraumorientierung ist unaufhaltsam im Kommen, insbe‐
sondere im diakonischen Handeln vor Ort. Für die Evangelische Kirche
sieht Georg Lämmlin „eine vielfältige Bewegung der Kirchen und ihrer
sozial-diakonischen Dienste, in die städtischen und ländlichen Quartiere,
Stadtteile, Dörfer, Kieze hinein. Immer mehr Projekte werden entwickelt,
in denen Kirche und Diakonie in Kooperation mit zivilgesellschaftlichen
und kommunalen Akteuren für mehr Lebensqualität für alle und für so‐
zialräumliche Inklusion eintritt.“1 Desgleichen gewinnt die Sozialraumori‐
entierung in der pastoralen Praxis der Katholischen Kirche immer mehr
an Bedeutung.2 Dies deswegen, weil eine Top-down-Pastoral, die auf der
Idee einer Kirchengemeinde in der Mitte eines Pastoralraumes beruht,
angesichts der gesellschaftlichen Umbrüche im wahrsten Sinne des Wortes
ins Leere läuft. Beide Großkirchen sind in ihren Pastoralräumen gleicher‐
maßen von den spätmodernen Transformationsprozessen in Richtung Ent‐
kirchlichung, Multikulturalität und religiöser Pluralisierung sowie von der
Armut3 von Menschen betroffen, weil sich in den Pastoralräumen die ge‐
sellschaftlichen Umbrüche und die damit einhergehenden sozialen Heraus‐
forderungen für die Gesellschaft und Kirchen manifestieren. Gerade in der
diakonischen Arbeit treten angesichts dessen die Vorzüge der sozialraumo‐

1 G. Lämmlin, Kommunikation des Evangeliums im Sozialraum. Sozialräumliche Öff‐
nung der kirchlichen Praxis, https://kirche-gesellschaft-zusammenhalt.ekir.de/inhalt/k
ommunikation-des-evangeliums-im-sozialraum/ (Zugriff: 13.2.2024).

2 Vgl. dazu B. Hillebrand / J. Sehrig, Soziale Arbeit und Pastoral – neu verbunden. Auf
dem Weg zu einer sozialraumorientierten Vernetzung, Ostfildern 2023; M. Lörsch,
Prinzipien sozialräumlicher Pastoral, in: https://www.futur2.org/article/prinzipien-soz
ialraeumlicher-pastoral/ (Zugriff: 13.2.2024).

3 Die Armutsquote in Deutschland lag 2022 mit 16,7 % höher als vor der Pandemie,
ist aber gegenüber 2021 nur geringfügig gesunken; vgl. dazu den Armutsbericht der
Hans-Böckler-Stiftung vom 2.11.2023: Hans Böckler Stiftung, Studie: Armut ist
Risiko für Demokratie – Indizien für Zunahme der Einkommensungleichheit in der
Krise, https://www.boeckler.de/de/pressemitteilungen-2675-studie-armut-ist-risiko-fur
-demokratie-53417.htm (Zugriff: 3.3.2024).

139

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://kirche-gesellschaft-zusammenhalt.ekir.de/inhalt/kommunikation-des-evangeliums-im-sozialraum
https://kirche-gesellschaft-zusammenhalt.ekir.de/inhalt/kommunikation-des-evangeliums-im-sozialraum
https://www.futur2.org/article/prinzipien-sozialraeumlicher-pastoral
https://www.futur2.org/article/prinzipien-sozialraeumlicher-pastoral
https://www.boeckler.de/de/pressemitteilungen-2675-studie-armut-ist-risiko-fur-demokratie-53417.htm
https://www.boeckler.de/de/pressemitteilungen-2675-studie-armut-ist-risiko-fur-demokratie-53417.htm
https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://kirche-gesellschaft-zusammenhalt.ekir.de/inhalt/kommunikation-des-evangeliums-im-sozialraum
https://kirche-gesellschaft-zusammenhalt.ekir.de/inhalt/kommunikation-des-evangeliums-im-sozialraum
https://www.futur2.org/article/prinzipien-sozialraeumlicher-pastoral
https://www.futur2.org/article/prinzipien-sozialraeumlicher-pastoral
https://www.boeckler.de/de/pressemitteilungen-2675-studie-armut-ist-risiko-fur-demokratie-53417.htm
https://www.boeckler.de/de/pressemitteilungen-2675-studie-armut-ist-risiko-fur-demokratie-53417.htm


rientierten Pastoral besonders zum Vorschein, da sie vom Prinzip her eine
ressourcen- und beteiligungsprozessorientierte diakonische Praxeologie ist
und sich mit Akteuren der Sozialen Arbeit oder anderen kommunalen und
zivilgesellschaftlich organisierten Gruppen vor Ort vernetzt. Theologisch
sind inzwischen Ansätze entwickelt worden, welche die Präsenz Gottes
im gesamten Sozialraum zu denken vermögen und sie nicht nur auf das
kirchliche Leben in der Pfarrei oder auf die Sakramente beschränken.4
Der spatial turn in den Geistes- und Kulturwissenschaften regte dazu an,
den gesamten sozialen Raum als potenziell geisterfüllt aufzufassen.5 Da die
Sozialraumorientierung aber immer auch die Architektur und Gebäude von
Sozialräumen thematisiert, möchte ich in diesem Beitrag reflektieren, wel‐
che Rolle Sakralbauten für die Spiritualität in Sozialräumen spielen. Ausge‐
hend von der These, dass die Architektur von Sakralbauten ein Spiegelbild
der gesellschaftlichen und religiösen Umbrüche ist, werde ich anhand von
drei Sakralbauten aus dem 20. und 21. Jahrhundert aufzeigen, inwiefern
die genannten gesellschaftlichen Transformationsprozesse in Richtung Ent‐
kirchlichung und religiöser Pluralisierung, die sich vorrangig in Westeuro‐
pa abspielen, einen architektonischen Niederschlag finden und damit auch
den spirituellen Zeitgeist innerhalb eines Sozialraumes sichtbar werden
lassen. Ich denke hierbei besonders an ökumenische Kirchen und multireli‐
giöse Häuser, die Sakralräume für verschiedene Konfessionen und Religio‐
nen beherbergen und zugleich den Dialog mit dem (säkularen) Sozialraum
suchen. Welche Spiritualität machen diese Sakralbauten sichtbar? Und in‐
wiefern können vice versa diese „neuen“ Sakralbauten eine Rückwirkung
auf die transzendente Dimension der Menschen im Sozialraum haben,
spirituell anregend wirken, der Spiritualität eine neue Ausrichtung oder
Heimat geben?

Wenn ich nun also im Folgenden das Verhältnis von Architektur, Sakral‐
bauten im Sozialraum und Spiritualität beleuchte, werde ich zunächst mit
grundlegenden Überlegungen beginnen und diese sodann mit drei archi‐
tektonischen Beispielen konkretisieren. Dabei werde ich den Chicagoer
Sakralbau des Bauhaus-Direktors Ludwig Mies van der Rohe (1886–1969),
die Ökumenische Kirche Maria-Magdalena in Freiburg im Breisgau von
Susanne Gross und den sich im Bau befindenden multireligiösen Sakralbau

4 Vgl. den Beitrag von A. Lob-Hüdepohl in diesem Band.
5 Vgl. dazu die Sozialraumorientierung, die mit dem gnadentheologischen Ansatz des

französischen Theologen M.-D. Chenu ansetzt: Hillebrand / Sehrig, Soziale Arbeit
und Pastoral, 46–59.

Martina Bär

140

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„House of One“ in Berlin des Berliner Architekturbüros Kuehn Malvezzi
vorstellen und vergleichen.

1. Grundlegendes zum Verhältnis von Architektur, Sozialraum und
Sakralbauten

Westeuropäische Kirchen haben aufgrund der Säkularisierungsprozesse mit
starken Entkirchlichungsprozessen zu kämpfen, während zur gleichen Zeit
Migrationsströme dafür sorgen, dass Westeuropa multireligiöser wird.6 Die
Erosion der Volkskirchen in Deutschland ist inzwischen im vollen Gange,
so dass die Evangelische Kirche davon ausgeht, „dass ein Drittel ihrer
Kirchengebäude in den nächsten dreißig Jahren zur Disposition steht.“7 In
der Katholischen Kirche Deutschlands sieht es nicht besser aus, zumal der
Vertrauensverlust durch die vielen Missbrauchsfälle und ihre institutionelle
Vertuschung in den letzten Jahren erdrutschartige Kirchenaustrittszahlen
verursacht haben.8 Konfessionell gebundene Kirchen werden daher zumin‐
dest in Deutschland nicht mehr gebaut werden.

Seit den 1970er Jahren weist die Religionssoziologie eine anhaltende
Pluralisierung religiöser Zugehörigkeiten durch Migrationsströme empi‐
risch nach, wobei „speziell die Zunahme des muslimischen Bevölkerungs‐
anteils auffällig“9 ist. Die Migrationsbewegungen bewirken eine multireli‐
giöse und eine noch viel stärkere multiethnische Differenzierung westeuro‐
päischer Gesellschaften,10 was zur Folge hat, dass Sozialräume in der Stadt
und auf dem Land kulturell und religiös heterogen geworden sind. Wie
werden diese sozialräumlichen Umbrüche nun architektonisch sichtbar?

Bauwerke sind sichtbare Zeugen der Interdependenz sozialer, techni‐
scher, ästhetischer und religiöser Dimensionen einer Gesellschaft. Sie brin‐

6 Vgl. G. Pickel, Religiosität in Deutschland und Europa – Religiöse Pluralisierung
und Säkularisierung auf soziokulturell variierenden Pfaden, Zeitschrift für Religion,
Gesellschaft und Politik 1 (2017), 37–74.

7 Ph. David / Th. Erne / M.D. Krüger / Th. Wabel (Hg.), Einleitung, in: dies., Bau‐
en – Wohnen – Glauben. Lebendige Architektur und religiöse Räume, Hermeneutik
und Ästhetik 8, Leipzig 2023, (11–18) 12.

8 Laut katholischer Kirchenstatistik der Deutschen Bischofskonferenz aus dem Som‐
mer 2023 waren es im Jahr 2022 über 522.000 Menschen – so viele wie noch nie; vgl.
Deutsche Bischofskonferenz, Kirchenstatistik 2023, https://www.dbk.de/presse/a
ktuelles/meldung/kirchenstatistik-2023 (Zugriff: 10.8. 2024).

9 Pickel, Religiosität, 47.
10 Vgl. H. Winkel / K. Sammet (Hg.), Religion soziologisch denken. Reflexionen auf

aktuelle Entwicklungen in Theorie und Empirie, Wiesbaden 2017, 1.

Zwischen Selbstfindung und Dialog

141

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.dbk.de/presse/aktuelles/meldung/kirchenstatistik-2023
https://www.dbk.de/presse/aktuelles/meldung/kirchenstatistik-2023
https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.dbk.de/presse/aktuelles/meldung/kirchenstatistik-2023
https://www.dbk.de/presse/aktuelles/meldung/kirchenstatistik-2023


gen die Machtkonstellationen einer Gesellschaft zum Ausdruck. Bauwerke
haben auch eine anthropologische Ebene:

Architektur […] zeigt uns die Verfasstheit des Menschen als komplexes,
‚mehrdimensionales‘ Wesen und darüber hinaus die Notwendigkeit [sic]
den komplexen Bedürfnissen in besagten Dimensionen körperlicher,
geistiger und seelischer Art gerecht zu werden. Architektur ist oder kann
zumindest ein Mittel zur Selbsterkenntnis des Menschen sein und als
solches sollte es [sic] kultiviert werden; sie eröffnet eine interessante
und bis dato weitgehend ungenutzte Perspektive zur Selbsterkenntnis des
Menschen.11

Wenn man nun davon ausgeht, dass Bauwerke Selbsterkenntnisprozesse
fördern können – worauf sogleich im Hinblick auf Sakralbauten dezidier‐
ter einzugehen sein wird – sowie die Lebensformen und Bilder einer
Gesellschaft, die sie von sich selbst entwirft, anschaulich machen,12 dann
kann man im Blick auf den baulich manifestierten Selbstentwurf westeu‐
ropäischer Gesellschaften und ihrer Menschen sagen, dass sie sich über
Jahrhunderte hinweg christlich verstanden haben. Westeuropa hat sich
mehrheitlich und meistens in seiner Geschichte auf Gott berufen. Dement‐
sprechend fügen sich in das sichtbare, architektonische Bild von Sozialräu‐
men christliche Kirchenbauten ein. „Die Wichtigkeit des Glaubens zeigte
sich in der zentralen Lage repräsentativer Kirchen, oft eingebunden in die
Trias von Rathaus, Marktplatz und Kirchturm. Bedeutsame Lebensdimen‐
sionen (Macht, Handel, religiöser Glaube) wurden im Zentrum räumlich
repräsentiert.“13 So sind Kirchen, Kathedralen oder Dome zumeist in der
Stadtmitte gebaut worden.

Dabei bedienen Kirchen, insbesondere repräsentative Kirchengebäude,
unterschiedliche Bedürfnisse der Menschen. Im funktionalen Sinn sind sie
Versammlungsräume für die Gläubigen. Zugleich erzeugt ihre Architektur

11 M. Düchs, Die Hoffnung sich zu finden. Das anthropologische Selbsterkenntnispo‐
tential sakraler Räume, in: Ph. David / Th. Erne / M.D. Krüger / Th. Wabel
(Hg.), Bauen – Wohnen – Glauben. Lebendige Architektur und religiöse Räume,
Hermeneutik und Ästhetik 8, Leipzig 2023, (53–91) 59.

12 Vgl. David / Erne / Krüger / Wabel, Einleitung, 12.
13 Th. Moos / Ch. Zarnow, Zwischen Zentralität und Marginalität. Zur stadträumli‐

chen Lage von Religion, in: Ph. David / Th. Erne / M.D. Krüger / Th. Wabel
(Hg.), Bauen – Wohnen – Glauben. Lebendige Architektur und religiöse Räume,
Hermeneutik und Ästhetik 8, Leipzig 2023, (93–129) 99.

Martina Bär

142

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eine bestimmte Stimmung.14 Sie können eine Atmosphäre schaffen, die
die Menschen auf ihre spirituelle Dimension anspricht. „Kaum jemand“,
so der Architekt Martin Düchs, „der beispielsweise eine der großen goti‐
schen Kathedralen betritt, kann sich der atmosphärischen Wirkung des
Raumes entziehen. Die meisten Besucher beschreiben die Erfahrung einer
‚heiligen Atmosphäre‘ […]. Eine Hinwendung zu religiösen und/oder me‐
taphysischen Ideen und Gefühlen scheint hier für viele besonders gut
möglich zu sein.“15 Sie ermöglichen heutigen Menschen inmitten einer
sich säkularisierenden christlichen Mehrheitsgesellschaft einen Bezug zur
Transzendenz, denn „Architektur tritt gleichsam als leiblich-erfahrbares
Korrektiv zu theoretischen Konzeptionen auf.“16 Sakralbauten hatten aber
auch über viele Jahrhunderte hinweg eine politische Bedeutung. Im Sinne
der politischen Theologie legitimierte sich politische Macht mit Religion,17
was mit dazu beitrug, dass Kirchen neben Rathäusern in zentralen Lagen
einer Stadt oder eines Dorfes erbaut wurden. Moderne Staaten legitimieren
ihre politische Macht aber nicht mehr mit dem christlichen Gott und
dem Souverän als seinem Stellvertreter, sondern mit den Grundrechten als
Freiheitsrechten – einschließlich der Religionsfreiheit.18

Ungeachtet dessen hat das moderne Phänomen der Verstädterung dazu
beigetragen, dass Großstädte und Stadtagglomerationen mehrere Zentren
haben. Kirchengebäude sind nun vom ursprünglichen Zentrum aus be‐
trachtet peripher in den unterschiedlichen Stadtvierteln einer großen Stadt
verteilt.19 Die Verstädterung und die Gentrifizierung haben zur Folge, dass
die großen Kirchen im traditionellen Zentrum einer Stadt zunehmend leer‐
stehen. Sie sind Sinnbild einer gesellschaftlichen Leerstelle und Erinnerung
an einen sinnerfüllenden religiösen Bezugspunkt, der politische Macht
in Westeuropa legitimierte. Werden die großen, leeren Kirchen in bester
städtischer Lage zukünftig einen Weg finden, wieder Orte der Sinnvermitt‐
lung zu sein?20 Es bleibt zu hoffen. Wenn man jedoch den Blick auf die
neuen Sakralbauten des 21. Jahrhundert wirft, dann wird deutlich, dass das

14 Vgl. Düchs, Hoffnung sich zu finden, 87f.
15 Düchs, Hoffnung sich zu finden, 88.
16 Düchs, Hoffnung sich zu finden, 58.
17 Vgl. B. Wacker / J. Manemann, Art. Politische Theologie, in: NHThGNeuausgabe 2005 3

(2005), (388–398) 388–391.
18 Vgl. dazu: E.-W. Böckenförde, Fundamente der Freiheit, in: E. Teufel (Hg.), Was

hält die moderne Gesellschaft zusammen?, Frankfurt a.M. 1996, (89–98) 89.
19 Vgl. Moos / Zarnow, Zentralität und Marginalität, 93–129.
20 Vgl. Moos / Zarnow, Zentralität und Marginalität, 129.

Zwischen Selbstfindung und Dialog

143

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bedürfnis nach Sinnvermittlung nach wie vor vorhanden ist. Sakralbauten
sprechen die bedeutende anthropologische Dimension der Transzendenz
des Menschen an.

2. Sakralbauten

In der Spätantike, im Mittelalter oder in der Frühen Neuzeit wurden Kir‐
chen zur Ehre Gottes gebaut und dienten als Versammlungsraum dem
Zweck der gemeinsamen liturgischen Praxis. Es wurde bereits mit dem
Architekten Düchs darauf verwiesen, dass Architektur auch eine anthropo‐
logische Dimension besitzt und die Mehrdimensionalität des Menschen
sichtbar macht. Er ist der Ansicht, dass Architektur ein Mittel der Selbster‐
kenntnis sein kann. Sakrale Räume und Sakralbauten haben hierfür ein
besonderes Potenzial.21 Düchs hat im Anschluss an Ludwig Mies van der
Rohe ein erweitertes Verständnis von sakralen Räumen:

Sakrale Räume in diesem weiten Sinn definieren sich nicht darüber,
Orte für religiöse Gemeinschaften zu sein, sondern dadurch, dass in
ihnen eine praktisch-vernunftmäßige Seite des Menschen angesprochen
wird, in besonderer Weise aber eben ganz bewusst auch eine spirituell-
geistige. Es handelt sich hier um ‚andere Räume‘ oder auch ‚Räume des
Anderen‘, also Heterotopien im Sinne Foucaults. Sie sollen über ihre
Konzeption und Wirkung einem im Alltag weithin unterrepräsentierten
Teil des Menschen einen Raum zur Entfaltung geben und so den ganzen
Menschen zur Geltung kommen lassen.22

Mit dem Bauhaus-Architekten Ludwig Mies van der Rohe schließt er, dass
sakrale Räume solche sind, „die der Mensch in der Hoffnung baut oder
aufsucht, sich selbst zu finden.“23

Dies ist nun zugegebenermaßen eine sehr moderne Definition von Sa‐
kralbau. Aus theologischer Sicht ist das Thema der Selbstfindung jedoch
verknüpft mit der kontemplativen Suche nach Selbsterkenntnis, die zu
einer Gotteserkenntnis führen und somit erkenntnistheoretischen Status
erlangen kann. Selbsterkenntnis und Gotteserkenntnis stehen in der Theo‐
logiegeschichte in einem engen Verhältnis. Schon in der philosophisch-

21 Vgl. Düchs, Hoffnung sich zu finden, 60.
22 A.a.O., 59–61.
23 A.a.O., 61.

Martina Bär

144

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


theologischen Tradition der Antike ist die Selbsterkenntnis mit der Er‐
kenntnis eines göttlichen Grundes im Menschen verbunden. Dieses Mo‐
tiv hat Meister Eckhart (1260–1328) im Anschluss an Augustinus auf die
biblische Rede von der Gottebenbildlichkeit des Menschen bezogen. Der
menschliche Geist ist seinsmäßig das Abbild Gottes und durch die gnaden‐
hafte Gottesgeburt im Seelengrund des Menschen kann der Mensch in sich
selbst Gott erkennen.24 In den kontemplativen Traditionen des Mittelalters,
wie etwa bei Richard von St. Victor oder Bernhard von Clairvaux, galt die
Selbsterkenntnis als Ziel christlicher Kontemplation.25 Und Martin Luther
entfaltete die Dialektik von Selbst- und Gotteserkenntnis (cognitio dei et
hominis) als ein Hauptthema seiner Theologie.26 Dass der Mensch auf
der Suche nach Selbsterkenntnis oder Selbstfindung ist, setzt die Selbstent‐
fremdung des Menschen voraus. Die prominente Verwendung des Motivs
der Selbstentfremdung des Menschen in der Moderne geht auf Georg Wil‐
helm Friedrich Hegel (1770–1831) zurück.27 Nach Hegel wird die Selbstent‐
fremdung aufgehoben, wenn der Geist sich mit der Wirklichkeit wahrhaft
religiös versöhnt. Diese Idee der Selbstentfremdung des Geistes wurde
durch die Adaption in der Religionskritik Ludwig Feuerbachs und der
Kapitalismuskritik von Karl Marx bekannt. Nach Marx wird das Proletariat
durch Arbeit entfremdet; in der Religionskritik Feuerbachs ist die Religion
der Grund der Selbstentfremdung. Das Motiv der (Selbst-)Entfremdung
wurde aber ebenso durch die existentialistischen Philosoph:innen im 20.
Jahrhundert, in der Psychoanalyse oder in der Soziologie angewendet,
welche die Entfremdung im Verhältnis zu sich selbst, zum Anderen, zur
Welt, zur Gesellschaft usf. reflektierten.28 Auch in der (existentialistischen)
Theologie des 20. Jahrhunderts ist der Entfremdungsbegriff bei Paul Tillich,
Walter Kasper oder Wolfhart Pannenberg – um nur einige zu nennen –
berücksichtigt worden, so dass das Verhältnis von Selbsterkenntnis und

24 Vgl. K. Junk, Der menschliche Geist und sein Gottesverhältnis bei Augustinus und
Meister Eckhart, Paderborn 2016, bes. 177–185.

25 Vgl. K. Kiessling, Art. Selbsterkenntnis, LThK3 9 (2009), 422.
26 Vgl. J.E. Brush, Gotteserkenntnis und Selbsterkenntnis, HUTh 36, Tübingen 1997.
27 „Was der Geist will, ist seinen eigenen Begriff erreichen (der Ort, an dem er theore‐

tisch und praktisch in Harmonie mit dem Ganzen steht); aber er selbst verdeckt
sich denselben, ist stolz und voll Genuss in dieser Entfremdung seiner selbst.“
(G.W.F. Hegel, Die Vernunft in der Geschichte, https://hegel-system.de/de/gesc
h-1.htm [Zugriff: 18.2.2024]).

28 Vgl. dazu den Überblicksartikel von B. Schmid, Der Entfremdungsbegriff in der
Gegenwart und seine ethische Relevanz, JCSW 25 (1984), 225–316.

Zwischen Selbstfindung und Dialog

145

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://hegel-system.de/de/gesch-1.htm
https://hegel-system.de/de/gesch-1.htm
https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://hegel-system.de/de/gesch-1.htm
https://hegel-system.de/de/gesch-1.htm


Gotteserkenntnis im Zuge der anthropologischen Wende in der Theologie
in einem neuen Licht gesehen wurde. So erinnert Wolfhart Pannenberg in
seiner Anthropologie „Was ist der Mensch?“ an die breit diskutierte Frage,
ob der kapitalistische Gesellschaftsprozess den Menschen entfremdet und
erst eine solidarische Gesellschaft ohne Privateigentum die menschliche
Selbstentfremdung aufhebt.29 Entgegen der Marxschen Grundthese betont
Pannenberg, dass der Mensch „sich immer als angewiesen auf ein Gegen‐
über“ erkenne: auf Materie, auf Überlieferung, auf andere Menschen –
kurz, auf die Welt und „in alledem und darüber hinaus […] auf Gott“.30

Von daher könnte man mit Pannenberg sagen, dass eine Architektur, die
seelisch-geistige Selbstfindungsprozesse anregen will, qua Materie, Raum
und Form zur Selbstfindung und letztlich zu Gott führen kann. Auch in
der Theologischen Anthropologie der Moderne endet Selbstfindung nicht
bloß in einem autonomen Selbstverhältnis, sondern in einem theonomen
Mensch-Gott-Verhältnis.

Mies van der Rohe hat sich intensiv mit der Theologischen und Philoso‐
phischen Anthropologie seiner Zeit auseinandergesetzt und Gebäude als
Mittel zur Selbsterkenntnis entworfen. Besonders in den 1920er Jahren,
nach dem Ersten Weltkrieg und seinen rund 17 Millionen toten Soldaten
und Zivilisten, stellten sich viele Philosophen erneut die Frage nach dem
Menschen. Philosophische Anthropologen jener Zeit wie Max Scheler und
Helmuth Plessner wollten ein rein biologistisches und naturwissenschaftli‐
ches Menschenbild überwinden. Diese Zusammenhänge sollen nun mit
dem Sakralbau „God Box“ von Ludwig Mies van der Rohe erläutert werden.

3. „God Box“ von Ludwig Mies van der Rohe

Der berühmte Bauhaus-Architekt Ludwig Mies van der Rohe (1886–1969)
ist in Europa besonders für die Villa Tugendhat in Brünn (Tschechien) be‐
kannt geworden, die von 1929–1930 gebaut wurde und mit der er erstmals
seine Ansichten über den Menschen in der Moderne und dessen Mangel
an seelisch-geistiger Entfaltung architektonisch verarbeitete. Inspiriert war
sein Gedankengut durch die damals aktuellen philosophischen Anthropo‐

29 Vgl. K. Marx, Ökonomisch-philosophische Manuskripte [1844], in: ders. / F. En‐
gels, Werke, Artikel, Entwürfe bis August 1844, in: Marx-Engels-Gesamtausgabe,
Erste Abteilung, Bd. 2, Berlin 1982 (= MEGA2 I/2), (189–322) bes. 241–242.

30 W. Pannenberg, Was ist der Mensch? Anthropologie der Gegenwart im Lichte der
Theologie, Göttingen 41972, 81f.

Martina Bär

146

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


logien von Helmuth Plessner und Max Scheler. Wesentlich unbekannter
ist seine kleine Chicagoer Carr Chapel, die den Spitznamen „God Box“
erhalten hat. Sie wurde Anfang der 1950er Jahren auf dem Campus des
Illinois Institute of Technology gebaut. Bevor ich auf die „God Box“ einge‐
he, möchte ich kurz ein paar Worte über die Tugendhat-Villa verlieren,
da sie sich dafür eignet, den anthropologischen Zugang zur Architektur
und das erweiterte Verständnis von Sakralbauten des Bauhaus-Architekten
nachzuvollziehen.

Das Besondere an dieser Villa Tugendhat ist, dass sich Mies van der
Rohe mit diesem Bauwerk von dem Mainstream der damaligen Archi‐
tektur-Moderne und ihrem Menschenbild absetzte. Entscheidend für das
Menschenbild jener Zeit ist die Reduktion des Menschen auf seine Biologie
und seine Arbeit. Im damaligen Zeitgeist der rationalen Religionskritik
und des naturwissenschaftlich-technischen Weltbildes wurde weder die spi‐
rituelle noch die seelisch-geistige Dimension des Menschen berücksichtigt.
Die intellektuellen Kreise in den 1920er Jahren feierten die Vernunft und
den Fortschritt in der Technik und den Naturwissenschaften. Dementspre‐
chend dominierte ein rational-technischer Zugang zur Wirklichkeit. So
sprach Ludwig Mies van der Rohe noch 1924 in einem Artikel davon, dass
das Profane im Zentrum des Zeitgeistes stehe und man deswegen keine
Kathedralen mehr bauen würde. Wortwörtlich schrieb er:

Das ganze Streben unserer Zeit ist auf das Profane gerichtet. Die Bemü‐
hungen der Mystiker werden Episoden bleiben. Trotz einer Vertiefung
der Lebensbegriffe werden wir keine Kathedralen bauen. Auch die große
Geste der Romantiker bedeutet uns nichts, denn wir spüren dahinter die
Leere der Form. Unsere Zeit ist unpathetisch, wir schätzen nicht den
großen Schwung, sondern die Vernunft und das Reale.31

Entsprechend dieser Zeitdiagnose dachte er noch Anfang der 1920er Jahre
die Architektur ohne geistig-seelische Dimension. Das änderte sich, als
er mit dem Philosophen Helmuth Plessner in direkten Austausch über
Anthropologie gekommen war und die philosophische Anthropologie Max
Schelers „Die Stellung des Menschen im Kosmos“ (1928) las, der darin die
geistige Dimension des Menschen inmitten eines um sich greifenden na‐
turwissenschaftlichen Menschenbildes in Erinnerung rief. Darüber hinaus
beschäftigte er sich auch mit Theologie, wie etwa den Schriften Romano
Guardinis.

31 L. Mies van der Rohe, Baukunst und Zeitwille!, Der Querschnitt 4 (1924), (31f.) 32.

Zwischen Selbstfindung und Dialog

147

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Villa Tugendhat ist nun das Bauwerk von Ludwig Mies van der
Rohe, in dem er der geistigen Dimension des Menschen Raum zu geben
versucht. Er hebt darin eine rein funktionalistische Sichtweise auf den
Menschen auf und überwindet die Architektur der Moderne. Das zentrale
Anliegen, das er mit der Architektur der Villa verfolgte, war, dem sinnent‐
leerten, selbstentfremdeten Menschen zu ermöglichen, sich selbst zu fin‐
den. Diese Leere sollte wieder mit etwas Geistigem gefüllt werden. Die Bau‐
herrin der Tugendhat-Villa betont daher, nachdem die Villa zunächst viel
Kritik erfuhr, dass Mies van der Rohe intendierte, den „primär geistigen
Sinn des Lebens jedes einzelnen von uns wieder in sein Recht einzusetzen
[…] jedenfalls habe ich die Räume nie als pathetisch empfunden, wohl aber
als streng und groß – jedoch in einem Sinn […] der befreit“32 – also befreit
zu sich selbst.

Ganz in der Spur dieses Ansatzes hat Ludwig Mies van der Rohe hier‐
nach in den USA, wohin er während der NS-Diktatur ins Exil floh, Anfang
der 1950er Jahre die kleine Carr Chapel auf dem Campus des Illinois Insti‐
tute of Technology in Chicago gebaut. Sie hat die Form eines schlichten
Kubus aus Backsteinen mit verglaster Eingangsfront. In einer Erklärung zur
Kapelle von Mies van der Rohe bekennt er,

dass Architektur zeitgemäß sein sollte, was für ihn auch bedeutete, die
aktuellen Mittel der Technik und Materialien einzusetzen, genauso wie
die Unmöglichkeit [sic] Formen vergangener Epochen nachzubilden. Er
spricht weiter davon, dass es eine einfache, völlig unspektakuläre Kapelle
sei, die aber gleichsam in edler Einfalt und stiller Größe in ihrer Klein‐
heit großartig und in ihrer Einfachheit nobel sei.“33

Diese Art von Einfachheit und Größe soll den modernen Menschen ermög‐
lichen, geistig-seelisch die Flügel anzuheben. Der Architekt Martin Düchs
erklärt das erweiterte Verständnis von Sakralbauten des Bauhaus-Architek‐
ten mit einem Ausspruch des Kirchenbauers Rudolf Schwarz, den Mies van
der Rohe verehrte: „Es ist nicht die Sehnsucht, sich zu verlieren, sondern

32 G. Tugendhat / F. Tugendhat / L. Hilbersheimer, Die Bewohner des Hauses
Tugendhat äußern sich, Die Form. Zeitschrift für gestaltende Arbeit 6 (1931), (437–
439) 437, zitiert nach Düchs, Hoffnung sich zu finden, 89.

33 Düchs, Hoffnung sich zu finden, 91, Düchs nimmt Bezug auf: L. Mies van der
Rohe, Statement on the Design of the Carr Chapel, Illinois Institute of Technology
1953, in: F. Neumeyer (Hg.), Mies van der Rohe. Das kunstlose Wort. Gedanken zur
Baukunst, Berlin 22016, 393.

Martina Bär

148

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Hoffnung, sich zu finden, die ihn [i.e. den Menschen, MD] dorthin
treibt.“34

Die kleine, nichtkonfessionelle Carr Chapel ist Ludwig Mies van der
Rohes einziges religiöses Projekt und erregte auch aufgrund ihrer Schlicht‐
heit internationales Interesse. Sie ist außerdem das einzige Gebäude auf
dem Campus des Illinois Institute of Technology, das gemauert ist. Die
Wände baute der Architekt aus hellen Ziegeln. Sie sind nicht nur dekorativ,
sondern dienen auch dazu, das kleine Gebäude in seiner Wirkung zu un‐
terstützen. Die Ziegel markieren einen Bruch durch die übliche Trennung
zwischen Struktur und Einfriedung. Denn nach Mies van der Rohe sollen
die einfachen Wände den Blick nach oben lenken und die Kapelle zu einem
Raum der Kontemplation machen. In diesem kleinen, einfachen Raum
sollen die Menschen sich auf das Wesentliche konzentrieren können – auf
sich selbst und auf Gott –, anstatt sich in einem großen Kirchengebäude zu
verlieren. Der charakteristische Stil von Mies van der Rohe des „Weniger ist
mehr“ wird an der „God Box“ gut sichtbar.

Der sozialräumliche Kontext dieser Kapelle ist ein Universitätscampus,
auf dem Studierende unterschiedlicher Konfessionen und Herkunft techno‐
logische Fächer studieren, die ja per se ein naturwissenschaftliches Welt-
und Menschenbild voraussetzen. Mies van der Rohe macht durch diese
Kapelle in diesem speziellen wissenschaftlich-technischen Kontext mit der
Aufwärtsbewegung der Ziegel eine geistige Transzendenzbewegung sicht‐
bar. Darüber hinaus gibt er den Studierenden und Forschenden mithilfe
dieser Kapelle einen schlichten Raum zur Selbstfindung. Die Kombination
aus diesem speziellen sozialräumlichen Kontext und architektonischer Er‐
möglichung von Selbsttranszendenz erscheint mir das Besondere an dieser
„God Box“ zu sein. Mies van der Rohe setzt dem naturwissenschaftlich-
technologischen Menschenbild des Sozialraumes etwas anderes entgegen
und ermöglicht geistige Sinnfülle durch einen konfessionell nicht näher
bestimmten Transzendenzbezug.

Das nächste Beispiel lenkt den Blick von einer konfessionsübergreifen‐
den Kapelle für einen technologischen Sozialraum auf eine ökumenische
Kirche in Freiburg im Breisgau in einem traditionell christlichen Sozial‐
raum.

34 R. Schwarz, Wegweisung und Technik und andere Schriften zum Neuen Bauen
1926–1961, Braunschweig / Wiesbaden 1979, 65, zitiert nach Düchs, Hoffnung sich zu
finden, 91.

Zwischen Selbstfindung und Dialog

149

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Ökumenische Maria-Magdalena-Kirche in Freiburg im Breisgau

Inmitten des 1995 neu entstandenen Stadtviertels Riesfeld in Freiburg im
Breisgau entstand zwischen 2002 und 2004 die Doppelkirche Maria-Mag‐
dalena. Als die Stadt im Riesfeld ein neues Zuhause für rund 10.000 Ein‐
wohner:innen plante, entstand schnell die Idee, eine ökumenische Kirche
für evangelische und katholische Christ:innen zu bauen. Den ausgeschrie‐
benen Architekturwettbewerb gewann die Architekturprofessorin Susanne
Gross mit dem Titel „Zwei Kirchen, eine Kirche“. Die Kirche besteht wie im
klassischen Kirchenbau aus drei Längsschiffen.35 Die beiden Seitenschiffe
beherbergen den evangelischen und den katholischen Kirchenraum. Beide
Kirchen lassen sich zu einem ökumenischen Kirchenraum verbinden, wenn
die verschiebbaren Trennwände des Mittelschiffes geöffnet werden. Ge‐
meinsame Gottesdienste können hier gefeiert werden. Alle Außen- und In‐
nenwände sind mit Sichtbeton verarbeitet. Eine gewaltige Holzbalkendecke
spannt sich zwischen den Wänden und fasst die Kirchenschiffe unter einem
Dach zusammen. Die Architektin faltete die zwei Hauptwände in ihrem
Verlauf mehrfach und unregelmäßig nach innen und außen, so dass der
Eindruck der Offenheit und Beweglichkeit wie bei einem Zelt entsteht. Das
Kirchengebäude gewann den Deutschen Architekturpreis im Jahr 2005 und
den Anerkennungspreis für “Beispielhaftes Bauen Freiburg“ 1998–2006.

Der Innenraum ist schlicht gehalten und will ebenfalls wie bei Mies van
der Rohe durch die Schlichtheit ein „Zu-sich-selbst-Finden“ ermöglichen.
Es gibt keine Ablenkung und Zerstreuung durch großartige Kunstwerke
oder bemalte Kirchenfenster. Mit einer großen Weite und Helligkeit auf‐
grund von Lichtbändern ist der Innenraum für viele überraschend. Er
soll zum Ausdruck bringen, dass das Innere wertvoll ist und nicht der
äußere Glanz. „Meistens“, so die Selbstauskunft der ökumenischen Kirche,
„sind die Trennwände geöffnet, sodass ein großer ökumenischer Kirchen‐
raum entsteht. Auf diese Weise wird auch architektonisch zum Ausdruck
gebracht, dass es weiterhin zwei Kirchen gibt, die sich jedoch öffnen, um
das eine Evangelium zu verkünden und zu feiern und mit einem gemeinsa‐
men Zeugnis auftreten. Angesichts eines Stadtteils, in dem mehr als zwei

35 Vgl. dazu und zum Folgenden die Beschreibung der Kirche durch das Architektenbü‐
ro „ksg“, in dem die Architektin arbeitet: kister scheithauer gross architekten
und stadtplaner GmbH, Maria-Magdalena-Kirche, Freiburg, https://www.ksg-arch
itekten.info/de/projekte/sakralbauten/maria-madgalena-kirche-freiburg/ (Zugriff:
17.2.2024).

Martina Bär

150

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.ksg-architekten.info/de/projekte/sakralbauten/maria-madgalena-kirche-freiburg
https://www.ksg-architekten.info/de/projekte/sakralbauten/maria-madgalena-kirche-freiburg
https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ksg-architekten.info/de/projekte/sakralbauten/maria-madgalena-kirche-freiburg
https://www.ksg-architekten.info/de/projekte/sakralbauten/maria-madgalena-kirche-freiburg


Drittel der Bevölkerung keiner der beiden Konfessionen angehört, ist dies
besonders wichtig.“36

Der evangelische Kirchenraum bietet für etwa 100 Gottesdienstbesu‐
cher:innen Platz und zeichnet sich durch seine großen Fenster aus. Sie
sollen von der Offenheit der Kirche gegenüber den Menschen des Stadt‐
viertels erzählen. Der Altar ist wie der Ambo im katholischen Gottesdienst‐
raum aus Eiche gebaut und besteht aus einer Tischplatte, die von vierzig
Beinen getragen wird. Die biblische Zahl 40 steht hier für einen Zeitraum,
der zur Besinnung und Neuausrichtung auffordert, der Wende und Neube‐
ginn ermöglicht. Die beiden identischen Altäre von evangelischem und
katholischem Kirchenraum führen zudem die ökumenische Trennung und
die Sehnsucht nach Vereinigung vor Augen. Im katholischen Kirchenraum
können rund 250 Menschen Gottesdienst feiern.

Bemerkenswert an dieser Architektur ist, dass die Architektin Susanne
Gross den Kircheninnenraum so einfach wie möglich gestaltet hat, damit
der Mensch bei sich selbst ankommen kann. Da der Raum aber auch
auf Dialog bzw. ökumenische Gemeinschaft angelegt ist, ist es umso inter‐
essanter, dass gerade die Covid-Pandemie den architektonisch angelegten,
ökumenischen Zentralraum vitalisiert und trotz Abstandsregel die ökume‐
nische Gemeinschaft verstärkt hat.37

Dieser Kirchenbau wäre ohne schon vorhandenen ökumenischen Geist
der Christ:innen vor Ort nicht denkbar und veranschaulicht ihn nun. Der
ganze Kirchenbau lebt als ökumenisches Projekt mit integrierten Begeg‐
nungsräumen und ökumenischem Kirchenladen. Auf der einen Seite wer‐
den die konfessionellen Differenzen qua eigenem Kirchenraum gewahrt,
auf der anderen Seite wurde der ökumenische Zeitgeist mit dem gemein‐
schaftlichen Gottesdienstraum im Zentrum der Kirche architektonisch ma‐
nifestiert. Zugleich antizipiert die Architektur der Kirche mit dem ökume‐
nischen Zentralschiff des Kirchengebäudes eine Vision von christlicher,
ökumenischer Gemeinschaft, die traditionelle konfessionelle Differenzen in
einer geistlichen und kirchlichen Ökumene überwunden hat. Die Situation
während der Covid-Pandemie hat diese Vision offenbar ein Stück weit
proleptisch Wirklichkeit werden lassen.

36 Katholische Kirchengemeinde Freiburg Südwest, Kirchengebäude. Das Kon‐
zept des ökumenischen Kirchenzentrums, https://kath-freiburg-suedwest.de/pfarreie
n/st-maria-magdalena/kirchengebaeude/ (Zugriff: 19.2.2024).

37 Vgl. dazu und zum Folgenden: Hillebrand / Sehrig, Soziale Arbeit und Pastoral,
199.

Zwischen Selbstfindung und Dialog

151

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://kath-freiburg-suedwest.de/pfarreien/st-maria-magdalena/kirchengebaeude
https://kath-freiburg-suedwest.de/pfarreien/st-maria-magdalena/kirchengebaeude
https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://kath-freiburg-suedwest.de/pfarreien/st-maria-magdalena/kirchengebaeude
https://kath-freiburg-suedwest.de/pfarreien/st-maria-magdalena/kirchengebaeude


Die ökumenische Kirche ist aber nicht nur auf innerkonfessionellen
Dialog und Zusammenarbeit fokussiert, sondern versteht sich auch als
Aktionskirche im Sozialraum des Stadtteils Freiburg-Riesfeld. Sie will auch
ein Austausch- und Begegnungsort für Menschen im Quartier sein. „Es
ist gleichsam ein Beziehungsort, der ein Netzwerk ins Quartier webt.“38

Die Vermittlung von Nachbarschaftshilfe, die ständige seelsorgerliche Ge‐
sprächsmöglichkeit im Kirchenladen und die Begegnungsräume in der Kir‐
che schaffen eine soziale Vernetzung zwischen den Kirchenmitgliedern und
dem Sozialraum.

Das dritte Beispiel bezieht sich auf das multireligiöse Haus in Berlin:
das House of One. Von seiner architektonischen Grundidee versteht sich
das House of One als ein neuer Sakralraum des 21. Jahrhunderts inmitten
einer säkularen Stadtgesellschaft. Der stark säkularisierte Sozialraum der
Großstadt Berlin wurde explizit in der Architektur berücksichtigt. Das Ber‐
liner Mehrreligionenhaus will zum Dialog mit der säkularen Gesellschaft
und mit den anderen monotheistischen Religionen einladen.

5. Das House of One in Berlin

Berlin ist nicht nur die größte deutsche Großstadt, sondern auch diejenige
mit dem höchsten Anteil an konfessionslosen Menschen. Zugleich steigt
aufgrund der Migrationsströme die Zahl der Menschen mit nichtchristli‐
chen Religionen. Das House of One will inmitten dieser Gemengelage ein
Sakralbau sein, der das interreligiöse Moment und den Dialog mit der
säkularen Stadtbevölkerung sucht und eine wohlüberlegte theologische In‐
tention besitzt. Die theologische Intention des Hauses nimmt auf die multi‐
religiöse und säkulare Situation der Stadt Berlin Bezug und möchte explizit
eine neue „Baugattung“ sein. Eine neue Baugattung insofern, als dass dieser
Sakralbau weder eine Kirche noch eine Moschee noch eine Synagoge sein
wird, sondern ein Sakralgebäude des 21. Jahrhunderts, wie ein Mitglied der
Planungsgruppe formulierte.39 Damit meinte er: Ein für das 21. Jahrhundert
typischer Sakralbau ist ein multireligiöses Haus, das sowohl Sakralräume
für die drei monotheistischen Religionen Judentum, Christentum, Islam –

38 Hillebrand / Sehrig, Soziale Arbeit und Pastoral, 199.
39 Vgl. G. Hohberg, „Kommt her zu mir alle“, in: G. Hohberg / R. Stolte (Hg.), Das

Haus der drei Religionen. Bet- und Lehrhaus Berlin. Entwürfe für einen Sakralbau
von morgen, Berlin 2013, (14–19) 19.

Martina Bär

152

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


es gibt auch multireligiöse Häuser mit weiteren Religionen – beherbergt
als auch einen großen Begegnungsraum im Zentrum des Gebäudes haben
wird. Gerade der mittige Zentralraum bringt das essenzielle Anliegen des
Baus zum Ausdruck, nämlich Raum zu geben für einen Dialog der Religio‐
nen, aber auch einen Dialog mit der Stadtöffentlichkeit inmitten einer säku‐
lar geprägten Weltstadt. Zugleich soll dieser Zentralraum architektonisch
Transzendenz erfahrbar machen, also ein Sakralraum sein. Eine solche
architektonische Gesamtkomposition, die sowohl Raum gibt für Dialog,
Begegnung und Transzendenz im Zentralraum als auch das genuin Eigene
einer Religion in den einzelnen Sakralräumen zelebrierbar macht, zeichnet
das neue „Genre“ von Sakralbauten im 21. Jahrhundert aus. Dass eben
die einzelnen Religionen nicht in Konkurrenz zueinander treten, sondern
vielmehr bemüht sind, gemeinsame spirituelle Angebote zu schaffen, ist
ein typisches Zeichen der religiösen Refiguration in spätmodernen Gesell‐
schaften, einer religionssoziologischen Theorie von Hubert Knoblauch, die
besagt, dass in spätmodernen Gesellschaften eine Tendenz zur interreligiö‐
sen und ökumenischen Vernetzung vorhanden ist.40 In bestimmten gesell‐
schaftlichen und religiösen Gruppen wird die multikulturelle und multireli‐
giöse Heterogenität der Gesellschaft anerkannt, die Konkurrenz aufgegeben
und nach Vernetzungsarbeit gestrebt. Beim House of One kommt sogar
hinzu, dass sich Religionsvertreter der drei monotheistischen Religionsge‐
meinschaften auf einen gemeinsamen Sakralbau verständigt haben und für
die Architektur des Baus ein gemeinsames theologisches Grundkonzept
entwickelt haben. Dieser Bau kann also, wie andere multireligiöse Häuser,
nicht losgelöst von einem gesellschaftlichen Prozess betrachtet werden, der
in Richtung Anerkennung von religiöser Heterogenität und Netzwerken
tendiert. Diese Tendenz steht aber in Spannung zu der konträr verlaufen‐
den gesellschaftlichen Entwicklung der Homogenisierung von Gesellschaft,
bei der man sich von anderen Religionen abgrenzt und zu Fremdenfeind‐
lichkeit, Islamophobie oder Antisemitismus tendiert.41 In Anbetracht dieser
gesellschaftlichen Spannung, die auch auf das religiöse Feld wirkt, kann
solch ein multireligiöses Haus durchaus einen wertvollen Beitrag zur sozia‐
len Kohäsion leisten. Und genau dies ist die Intention der Planungsgruppe,
die hinter der architektonischen Umsetzung des House of One steht.

40 Vgl. H. Knoblauch, Einleitung, in: ders. (Hg.), Die Refiguration der Religion.
Perspektiven der Religionssoziologie und Religionswissenschaft, Weinheim / Basel
2020, 7–28.

41 Vgl. ebd.

Zwischen Selbstfindung und Dialog

153

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5.1. Theologie und Architektur

Der Anstoß für das House of One ist der umsichtigen theologischen Denk‐
weise der Evangelischen Kirchengemeinde St. Petri-St. Marien zu verdan‐
ken, die das Areal in der Mitte Berlins geerbt hat, auf dem das House
of One bis 2025 fertig gebaut sein soll. Die Fläche war zuletzt eine Aus‐
grabungsstätte, bei der Funde zu einer Kirche gemacht wurden, die bis
ins Mittelalter hineinreichten. Dadurch verzögerte sich der Baubeginn.
Während der ersten Ausgrabungszeit zwischen 2006 und 2009, bei der
die Fundamente der Petrikirche freigelegt wurden, stellte sich die Kirchen‐
gemeinde die Frage, wie man im Zentrum einer religiös ausdifferenzierten
und mehrheitlich säkular geprägten Metropole – in Berlin sind ca. 62 % der
Stadtbevölkerung konfessionslos – Verantwortung für einen hochdramati‐
schen und sensiblen Ort übernehmen kann.42 Hochdramatisch deswegen,
weil die Waffen-SS am Ende des Zweiten Weltkrieges den Turm der Kirche
sprengte, womit die Kirche zerstört wurde. Die Kirchengemeinde fragte
darüber hinaus: Was braucht die Stadt heute von uns, von den Religionsge‐
meinschaften? Wie kann eine Neubegründung der Kirche aussehen und
wie gewinnt sie an Überzeugungskraft? Eine handlungsleitende Antwort
fanden die Verantwortlichen in Dietrich Bonhoeffers Diktum, dass „Kirche
nur Kirche [ist], wenn sie für andere da ist.“43 Nach Bonhoeffer sollte
sich Kirche auch mit der säkularen Welt auseinandersetzen. Vor dem
Hintergrund der multireligiösen Stadtbevölkerung entstand die Idee, ein
multireligiöses Haus zu gründen. Bonhoeffers Diktum, Kirche für andere
zu sein, wurde also interessanterweise mit einer Gastfreundschaft gegen‐
über anderen Religionen und gegenüber der säkularen Stadtgesellschaft
übersetzt, indem ein offener, gemeinsamer Raum für Gebet und Dialog
entstehen sollte. Als Partner für dieses Projekt fand die Kirchengemeinde
die Jüdische Gemeinde, das Abraham-Geiger-Kolleg sowie den islamischen
Verein „Forum für Interkulturellen Dialog“. In dieser Planungskonstellation
wurde sodann ein Architekturwettbewerb ausgerufen und im September
2012 ein Siegerentwurf prämiert.

42 G. Hohberg, „Kommt her zu mir alle!“, in: ders. / R. Stolte (Hg.), Das Haus
der drei Religionen. Bet- und Lehrhaus Berlin. Entwürfe für einen Sakralbau von
morgen, Berlin 2013, (14–19) 15.

43 Bonhoeffer, Dietrich, Widerstand und Ergebung. Briefe und Aufzeichnungen aus
der Haft, hg.von Christian Gremmels, Eberhard Bethge und Renate Bethge in
Zusammenarbeit mit Ilse Tödt, DBW 8, München 1998, 560.

Martina Bär

154

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die interreligiöse Planungsgruppe durchlief mit dem Entwurf des Hau‐
ses einen theologischen Prozess, der sich auf die Architektur des House of
One auswirken sollte. Der Pfarrer der Kirchengemeinde Gregor Hohberg
erläuterte, dass die Planungsgruppe nach und nach dem wachsenden Be‐
dürfnis nach einer gemeinsamen baulich-symbolischen Artikulation des
kulturell-religiösen Erbes der drei monotheistischen Religionen als den
prägenden religiösen Kräften in der Mitte der Stadt eine Gestalt geben
wollte. „Immer deutlicher wurde uns dabei, dass das Bet- und Lehrhaus
[scil. House of One] ein Sakralbau werden soll, der als Denkraum, als
epistemologische Baustelle, konzipiert und betrieben wird und somit einem
eher assoziativen, prozesshaft-eschatologischen Denken verbunden ist – im
Sinne einer reichhaltigen Verschiedenheit von Metaphern göttlichen Wir‐
kens in und mit der Welt.“44 Dieser Offenheit und fast demütigen Haltung
gegenüber der mannigfaltigen Wirkkraft Gottes in der Welt, die von einer
den einzelnen Religionen typischen Gottesvorstellung wie Gott als Vater
im Christentum absehen, sollte also in dem Gebäude buchstäblich Raum
gewährt werden. Die Inanspruchnahme eines solch offenen Gottesbildes ist
ein typisches Zeichen für die Anerkennung von Heterogenität in spätmo‐
dernen Gesellschaften.

Doch damit nicht genug. Des Weiteren ging es der Planungsgruppe
explizit auch darum, mutig eine Leerstelle inmitten der säkular geprägten
Stadt Berlin zu besetzen. Die Planungsgruppe fragte, was die säkular ge‐
prägte Stadt Berlin von den Religionen als Religionen brauchen könnte. Sie
fand ihre Antwort in der Vision von einem „gebaute[n] Himmel über Berlin
zur Zierde und zum Wohl der Stadt und zur Ehre Gottes“.45 In architektoni‐
scher Formensprache sollte diese Vision des Himmels mit den Mitteln Maß
und Licht gestaltet werden, denn Licht verstehen alle drei monotheistischen
Religionen als die unmittelbarste göttliche Manifestation in der Welt. Im
Ausschreibungstext des 2012 ausgelobten Architekturwettbewerbs wurde
die theologische Intention schließlich wie folgt formuliert:

„Die Architektur des Gebäudes sollte so beschaffen sein, dass schon
dem sich dem Gebäude Nähernden und erst recht dem Eintretenden das
‚ganz Andere’ – Transzendenz Atmende – eines Sakralbaus, der die drei
monotheistischen Religionen zur Anschauung bringt, bewusst wird. Der
Raumqualität und der Raumerfahrung gebühren darum höchste Aufmerk‐

44 A.a.O., 17.
45 Ebd.

Zwischen Selbstfindung und Dialog

155

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


samkeit. Die Architektur des Bet- und Lehrhauses [scil. House of One]
soll eine einladende Offenheit für alle, auch den Religionen Fernstehende,
zum Ausdruck bringen, die dabei aber eine Erkennbarkeit der drei Religio‐
nen nach außen hin gestalterisch umsetzt. Die Architektur des Bet- und
Lehrhauses soll der Komplexität im Miteinander der Religionen einen ad‐
äquaten Ausdruck verleihen.“46

Aufgrund des leicht erreichbaren Standortes in Berlin-Mitte eignet sich
das Haus sehr für einen kommunikativen Austausch mit der säkularen
Stadtgesellschaft, in dem Neues, Visionäres oder Fremdes gedacht werden
soll. Der Dialog mit der säkularen Stadtöffentlichkeit, aber auch der inter‐
religiöse Dialog sollen, so die Planungsgruppe, nicht nur einem rein intel‐
lektuellen Austausch dienen, der über die jeweils andere Position aufklärt.
Vielmehr soll er auch kritisch und aufreibend sein dürfen, so dass die
Religionen auch lernen können, ein Stück ihrer dogmatischen Untermaue‐
rungen aufzuheben, wodurch etwas Neues entstehen kann. Mit anderen
Worten: Die Religionsvertreter:innen des Hauses sind explizit an einem
Entwicklungs- und Erkenntnisprozess interessiert, also an einer Transfor‐
mation durch religiöse Refiguration. Was ich damit aus der Perspektive des
religiösen Refigurationskonzeptes sagen möchte, ist, dass die Religionsge‐
meinschaften des multireligiösen Hauses bereit sind, sich in die Spannung
von Homogenität und Heterogenität zu begeben und sich dadurch als
beteiligte Religionsgemeinschaft transformieren zu lassen.

Die architektonische Umsetzung soll dies befördern. Der Ausschrei‐
bungstext des Architekturwettbewerbs formulierte, dass es drei getrenn‐
te Sakralbereiche für jede der drei Religionen geben soll, die aber mit
einem gemeinsamen Zentralraum verbunden sein sollen. Die Bereitschaft
für einen Transformationsprozess wurde fixiert, indem benannt wurde,
dass, je konsequenter die Öffnung zur Stadt und zu anderen Religionen
architektonisch stattfinden kann, desto intensiver der Prozess der Selbst‐
verständigung und Identität angeregt wird. Da der Zentralraum als räum‐
liches Symbol des Miteinanders der drei Religionen fungieren soll, soll
er großzügig konzipiert sein. Das Besondere am Berliner House of One
ist nun, dass er auch als Sakralraum verwendet werden soll, der „in sei‐
ner Erhabenheit zum Verweilen einlädt und zugleich Begegnungsraum

46 M. Jordi, Eine Bauaufgabe ohne historisches Vorbild. Kernpunkte des Wettbewerbs‐
verfahrens, in: G. Hohberg / R. Stolte (Hg.), Das Haus der drei Religionen. Bet-
und Lehrhaus Berlin. Entwürfe für einen Sakralbau von morgen, Berlin 2013, (34–40)
37.

Martina Bär

156

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ist, der in der beiläufigen Unumgänglichkeit Begegnungen zwischen den
Menschen ermöglicht, die ihre Sakralräume betreten wollen“, wie es in
der Ausschreibung des Architekturwettbewerbes heißt.47 Der Entwurf des
Berliner Architekturbüros Kuehn Malvezzi gewann einstimmig, da er diese
Intentionen am überzeugendsten umsetze. Dass die Planungsgruppe sich
explizit einen Sakralraum für alle drei Religionen gewünscht hat, also
einen interreligiösen Sakralraum, der Gastfreundschaft mit der säkularen
Bevölkerung pflegen will, ist ein deutliches Indiz für die Überwindung
der Differenzen zwischen den Religionen und zielt auf eine Förderung des
Dialogs zwischen den Religionen und der säkularen Stadtbevölkerung ab.
Das „House of One“ entspricht dem interreligiösen, dialogischen Zeitgeist.
Die einzelnen beteiligten Religionsgemeinschaften sind sogar offen dafür,
sich in diesem dialogischen Miteinander des Sakralbaues durch die jeweils
andere Religion transformieren zu lassen.

6. Fazit

Die drei Beispiele zeigen, wie sehr sich der moderne und spätmoderne
gesellschaftliche Zeitgeist auf die Architektur von Sakralbauten auswirkt.
Vor hundert Jahren bemerkte Ludwig Mies van der Rohe, dass es eine mo‐
derne Sakralbau-Architektur benötigt, die der geistig-seelischen Dimension
des Menschen Raum einräumt und Selbsttranszendenz bzw. Transzendenz‐
erfahrungen ermöglicht, was den sinnentleerten, sich selbst entfremdeten
Menschen wieder mit Leben erfüllen kann. Anhand der ausgewählten Bei‐
spiele – die sicherlich keine Verallgemeinerbarkeit beanspruchen können
– kann man in der Architektur von Sakralräumen der Spätmoderne im
21. Jahrhundert eine Schwerpunktverlagerung von der Selbstfindung auf
den Dialog ablesen. Diese Schwerpunktverlagerung sehe ich im Zusam‐
menhang mit dem von Hubert Knoblauch diagnostizierten Zeitgeist der
Refiguration der Religionen, wonach einzelne Konfessionen und Religio‐
nen nicht mehr in Konkurrenz zueinander gehen, sondern die Vernetzung
und den Dialog suchen, da die multikulturelle und multireligiöse Gesell‐
schaft eine Signatur der Spätmoderne ist. Gleichzeitig wollen diese in
Vernetzung denkenden Konfessionen und Religionen in Dialog mit den
sie umgebenden säkularen Sozialräumen gehen. Die ökumenische Kirche
in Freiburg im Breisgau sowie das multireligiöse House of One in Berlin

47 Ebd.

Zwischen Selbstfindung und Dialog

157

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


intendieren nicht nur religiöse Selbstfindung in den eigenen Sakralräumen,
sondern vor allen Dingen auch Dialog zwischen den Konfessionen bzw.
Religionen innerhalb des Sakralbaus und dem entsprechenden Sozialraum.
Der Dialog hat einen doppelten Bezug: nach innen und nach außen in
den Sozialraum hinein. Selbsterkenntnis und Gotteserkenntnis beschränkt
sich nicht mehr auf das eigene und vermeintlich homogene Moment einer
Konfession und Religion. Man könnte sagen: Die dahinterliegende Spiri‐
tualität ist die, dass Selbsterkenntnis und Gotteserkenntnis durch die dialo‐
gische Begegnung mit dem Fremden und Anderen geschehen. Der oder die
Fremde führt zu Gott und führt nicht zur Selbstentfremdung, was ja zu
nationaler Homogenität neigende Gruppierungen in unserer Gesellschaft
behaupten. Das Dialogische und Fremdenfreundliche scheint ein essenziel‐
ler Bestandteil spätmoderner Spiritualität zu sein, was sich in den bespro‐
chenen Sakralbauten des 21. Jahrhunderts inmitten einer religionspluralen
und säkularen Gesellschaft bereits manifestiert hat. Eine ökumenische und
interreligiöse Spiritualität scheint die Heterogenität nicht nur auszuhalten,
sondern sie als bereichernd zu empfinden. Eine solche fremdenfreundliche
Spiritualität im Sozialraum kann Selbstfindung und Transzendenzerfah‐
rungen ermöglichen. Neue Sakralbauten des 21. Jahrhunderts bieten einen
Raum dafür.

Literatur

Böckenförde, Ernst-Wolfgang, Fundamente der Freiheit, in: Teufel, Erwin
(Hg.), Was hält die moderne Gesellschaft zusammen?, Frankfurt a.M. 1996, 89–98.

Bonhoeffer, Dietrich, Widerstand und Ergebung. Briefe und Aufzeichnungen aus
der Haft, hg.von Christian Gremmels, Eberhard Bethge und Renate Bethge in
Zusammenarbeit mit Ilse Tödt, DBW 8, München 1998.

Brush, Jack Edmund, Gotteserkenntnis und Selbsterkenntnis. Luthers Verständnis des
51. Psalms, HUTh 36, Habil. Universität Zürich, Tübingen 1997.

David, Philipp / Thomas Erne / Malte Dominik Krüger / Thomas Wabel (Hg.),
Einleitung, in: dies., Bauen – Wohnen – Glauben. Lebendige Architektur und reli‐
giöse Räume, Hermeneutik und Ästhetik 8, Leipzig 2023, 11–18.

Düchs, Martin, Die Hoffnung sich zu finden. Das anthropologische Selbster‐
kenntnispotential sakraler Räume, in: David, Philipp / Thomas Erne / Malte
Dominik Krüger / Thomas Wabel (Hg.), Bauen – Wohnen – Glauben. Lebendige
Architektur und religiöse Räume, Hermeneutik und Ästhetik 8, Leipzig 2023, 53–91.

Hans Böckler Stiftung, Studie: Armut ist Risiko für Demokratie – Indizien für
Zunahme der Einkommensungleichheit in der Krise, https://www.boeckler.de/de/p
ressemitteilungen-2675-studie-armut-ist-risiko-fur-demokratie-53417.htm (Zugriff:
3.3.2024).

Martina Bär

158

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.boeckler.de/de/pressemitteilungen-2675-studie-armut-ist-risiko-fur-demokratie-53417.htm
https://www.boeckler.de/de/pressemitteilungen-2675-studie-armut-ist-risiko-fur-demokratie-53417.htm
https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.boeckler.de/de/pressemitteilungen-2675-studie-armut-ist-risiko-fur-demokratie-53417.htm
https://www.boeckler.de/de/pressemitteilungen-2675-studie-armut-ist-risiko-fur-demokratie-53417.htm


Hegel, Georg Wilhelm Friedrich, Die Vernunft in der Geschichte, https://hegel-sy
stem.de/de/gesch-1.htm (Zugriff: 18.2.2024).

Hillebrand, Bernd / Jürgen Sehrig, Soziale Arbeit und Pastoral – neu verbunden.
Auf dem Weg zu einer sozialraumorientierten Vernetzung, Ostfildern 2023.

Hohberg, Gregor / Tovia Ben-Chorin / Kadir Sanci, Ein neues Bet- und Lehrhaus
auf dem Petriplatz. Für eine gute Nachbarschaft von Judentum, Christentum und
Islam im Herzen Berlins, in: Hohberg, Gregor / Roland Stolte (Hg.), Das Haus
der drei Religionen. Bet- und Lehrhaus Berlin. Entwürfe für einen Sakralbau von
morgen, Berlin 2013, 10–13.

Hohberg, Gregor, „Kommt her zu mir alle!“, in: ders. / Roland Stolte (Hg.), Das
Haus der drei Religionen. Bet- und Lehrhaus Berlin. Entwürfe für einen Sakralbau
von morgen, Berlin 2013, 14–19.

Deutsche Bischofskonferenz, Kirchenstatistik 2023, https://www.dbk.de/presse/ak
tuelles/meldung/kirchenstatistik-2023 (Zugriff: 10.8.2024).

Jordi, Marc, Eine Bauaufgabe ohne historisches Vorbild. Kernpunkte des Wett‐
bewerbsverfahrens, in: Hohberg, Gregor / Roland Stolte (Hg.), Das Haus der
drei Religionen. Bet- und Lehrhaus Berlin. Entwürfe für einen Sakralbau von mor‐
gen, Berlin 2013, 34–40.

Junk, Karsten, Der menschliche Geist und sein Gottesverhältnis bei Augustinus und
Meister Eckhart, Paderborn 2016.

Katholische Kirchengemeinde Freiburg Südwest, Kirchengebäude. Das Konzept
des ökumenischen Kirchenzentrums, https://kath-freiburg-suedwest.de/pfarreien/st
-maria-magdalena/kirchengebaeude/ (Zugriff: 19.2.2024).

Kiessling, Klaus, Art. Selbsterkenntnis, LThK3 9 (2009), 422.
kister scheithauer gross architekten und stadtplaner GmbH, Maria-Magdale‐

na-Kirche, Freiburg, https://www.ksg-architekten.info/de/projekte/sakralbauten/ma
ria-madgalena-kirche-freiburg/ (Zugriff: 17.2.2024).

Knoblauch, Hubert, Einleitung, in: ders. (Hg.), Die Refiguration der Religion.
Perspektiven der Religionssoziologie und Religionswissenschaft, Weinheim / Basel
2020, 7–28.

Lämmlin, Georg, Kommunikation des Evangeliums im Sozialraum. Sozialräumliche
Öffnung der kirchlichen Praxis, https://kirche-gesellschaft-zusammenhalt.ekir.de/in
halt/kommunikation-des-evangeliums-im-sozialraum/ (Zugriff: 13.2.2024).

Lörsch, Martin, Prinzipien sozialräumlicher Pastoral, in: futur2. Zeitschrift für Stra‐
tegie & Entwicklung in Gesellschaft und Kirche, https://www.futur2.org/article/prin
zipien-sozialraeumlicher-pastoral/ (Zugriff: 13.2.2024).

Marx, Karl, Ökonomisch-philosophische Manuskripte [1844], in: ders. / F. Engels,
Werke, Artikel, Entwürfe bis August 1844, in: Marx-Engels-Gesamtausgabe, Erste
Abteilung, Bd. 2, Berlin 1982 (= MEGA2 I/2), 189–322.

Mies van der Rohe, Ludwig, Baukunst und Zeitwille!, Der Querschnitt 4 (1924), 31f.
Mies van der Rohe, Ludwig, Statement on the Design of the Carr Chapel, Illinois

Institute of Technology 1953, in: Neumeyer, Fritz (Hg.), Mies van der Rohe. Das
kunstlose Wort. Gedanken zur Baukunst, Berlin 22016.

Zwischen Selbstfindung und Dialog

159

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://hegel-system.de/de/gesch-1.htm
https://hegel-system.de/de/gesch-1.htm
https://www.dbk.de/presse/aktuelles/meldung/kirchenstatistik-2023
https://www.dbk.de/presse/aktuelles/meldung/kirchenstatistik-2023
https://kath-freiburg-suedwest.de/pfarreien/st-maria-magdalena/kirchengebaeude
https://kath-freiburg-suedwest.de/pfarreien/st-maria-magdalena/kirchengebaeude
https://www.ksg-architekten.info/de/projekte/sakralbauten/maria-madgalena-kirche-freiburg
https://www.ksg-architekten.info/de/projekte/sakralbauten/maria-madgalena-kirche-freiburg
https://kirche-gesellschaft-zusammenhalt.ekir.de/inhalt/kommunikation-des-evangeliums-im-sozialraum
https://kirche-gesellschaft-zusammenhalt.ekir.de/inhalt/kommunikation-des-evangeliums-im-sozialraum
https://www.futur2.org/article/prinzipien-sozialraeumlicher-pastoral
https://www.futur2.org/article/prinzipien-sozialraeumlicher-pastoral
https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://hegel-system.de/de/gesch-1.htm
https://hegel-system.de/de/gesch-1.htm
https://www.dbk.de/presse/aktuelles/meldung/kirchenstatistik-2023
https://www.dbk.de/presse/aktuelles/meldung/kirchenstatistik-2023
https://kath-freiburg-suedwest.de/pfarreien/st-maria-magdalena/kirchengebaeude
https://kath-freiburg-suedwest.de/pfarreien/st-maria-magdalena/kirchengebaeude
https://www.ksg-architekten.info/de/projekte/sakralbauten/maria-madgalena-kirche-freiburg
https://www.ksg-architekten.info/de/projekte/sakralbauten/maria-madgalena-kirche-freiburg
https://kirche-gesellschaft-zusammenhalt.ekir.de/inhalt/kommunikation-des-evangeliums-im-sozialraum
https://kirche-gesellschaft-zusammenhalt.ekir.de/inhalt/kommunikation-des-evangeliums-im-sozialraum
https://www.futur2.org/article/prinzipien-sozialraeumlicher-pastoral
https://www.futur2.org/article/prinzipien-sozialraeumlicher-pastoral


Moos, Thorsten / Christopher Zarnow, Zwischen Zentralität und Marginalität.
Zur stadträumlichen Lage von Religion, in: Ph. David / Th. Erne / M.D. Krüger /
Th. Wabel (Hg.), Bauen – Wohnen – Glauben. Lebendige Architektur und religiöse
Räume, Hermeneutik und Ästhetik 8, Leipzig 2023, 93–129.

Pannenberg, Wolfhart, Was ist der Mensch? Anthropologie der Gegenwart im
Lichte der Theologie, Göttingen 41972.

Pickel, Gert, Religiosität in Deutschland und Europa – Religiöse Pluralisierung und
Säkularisierung auf soziokulturell variierenden Pfaden, Zeitschrift für Religion, Ge‐
sellschaft und Politik 1 (1/2017), 37–74.

Schmid, Bruno, Der Entfremdungsbegriff in der Gegenwart und seine ethische Rele‐
vanz, JCSW 25 (1984), 225–316.

Schwarz, Rudolf, Wegweisung und Technik und andere Schriften zum Neuen Bauen
1926–1961, Braunschweig / Wiesbaden 1979.

Tugendhat, Grete / Fritz Tugendhat / Ludwig Hilbersheimer, Die Bewohner
des Hauses Tugendhat äußern sich, Die Form. Zeitschrift für gestaltende Arbeit 6
(1931), 437–439.

B. Wacker / J. Manemann, Art. Politische Theologie, in: NHThGNeuausgabe 2005 3 (2005),
388–398.

Winkel, Heidemarie / Kornelia Sammet (Hg.), Religion soziologisch denken. Refle‐
xionen auf aktuelle Entwicklungen in Theorie und Empirie, Wiesbaden 2017.

Martina Bär

160

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sakrale Raumerfahrung
Kirchengebäude als mystagogischer Raum

Bert Daelemans

Hast du nicht beobachtet, wenn du dich in dieser Stadt ergingst, daß
unter den Bauwerken, die sie ausmahen, einige stumm sind; andere
reden; und noch andere schließlich, und das sind die seltensten, singen
sogar?1

Diese verblüffende Aufforderung von Eupalinos, Paul Valérys imaginärem
Architekten in seinem gleichnamigen platonischen Dialog, der im alten
Rom spielt, spricht uns immer noch an. Ja, lasst uns durch unsere Städte
gehen und ihren Gebäuden aufmerksam zuhören, um zu erkennen, ob
sie stumm sind, sprechen oder singen. Was sie singen, wird immer ein
Geheimnis bleiben, jenseits der Klarheit der Sprache. Aber wenn sie echte
Kunstwerke sind, werden sie bis zum Ende der Zeiten singen. Oder zumin‐
dest bis auf Weiteres, was vielleicht ausreicht, da sich die Zeiten so schnell
ändern.

Mystagogie, definiert als Einführung in das Geheimnis, ist viel mehr
als ein vorübergehender, katechetischer Initiationsprozess, der abgelegt
werden kann, sobald man „erwachsen“ ist. Es ist vielmehr ein lebenslanger,
fortlaufender und nie endender Prozess, einfach weil ein Mysterium per
definitionem nie ein für alle Mal „eingefangen“ oder „bewältigt“ wird. Von
welchem Geheimnis sprechen wir? Ganz einfach, vom existenziellen Ge‐
heimnis des Lebens, das Fragen auslöst wie: Wer bin ich? Was tue ich hier?
Woher komme ich und wohin gehe ich? Die Menschen können diesen
Fragen ausweichen und versuchen, im Überlebensmodus zu leben. Oder sie
können versuchen, diese Fragen zu beantworten, indem sie sich mit diesen
Mysterien auseinandersetzen. Hier können Mystagogie und mystagogische
Räume den Menschen helfen, die auf der Suche nach mehr sind.

Die Mystagogie ist also ein dynamischer, erfahrungsorientierter und
fortschreitender Prozess, der die Menschen in die Geheimnisse (oder das

1 P. Valéry, Eupalinos oder Der Architekt. Eingeleitet durch Die Seele und der Tanz,
übers. von R.M. Rilke, Frankfurt 1927, 93.

161

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Geheimnis) des Lebens begleitet. Das ist die Weisheit der Taufliturgie
in der patristischen Zeit: Es gibt Wahrheiten, die nicht geistig, sondern
nur körperlich (sowohl individuell als auch kollektiv) verstanden werden
können, nachdem man eine Art von Erfahrung gemacht hat. Dies war
der Hauptunterschied zwischen der Taufkatechese, die vor dem Empfang
der Sakramente oder Mysterien gehalten wurde, und der mystagogischen
Katechese, die nach dem Empfang der Mysterien gehalten wurde.

Wie in der Zeit des Patriziats sind diese Mysterien, in die die Gläubigen
getauft und eingetaucht werden, zugleich die Sakramente und, was noch
wesentlicher ist, das biblische „Geheimnis von den Ewigkeiten her in Gott
verborgen“ (Eph 3,9), das nun in Jesus Christus offenbart wird. In diesem
Sinne wird der Plural zum Singular: Es gibt nur ein Geheimnis, Christus.

Die Frage, um die es hier geht, ist, wie ein Kirchengebäude diesen
mystagogischen Prozess, diese lebenslange Einführung in die Geheimnisse,
die zu dem einen Geheimnis, Christus, führen, fördern kann. Dieses Ge‐
heimnis wird uns jedoch nicht als Fremdkörper von oben aufgezwungen,
sondern entspricht dem Geheimnis, das wir selbst sind und mit uns tragen,
wohin wir gehen:

Die christliche Botschaft, die an den Menschen herangetragen werden
soll, ist nicht das Herantragen eines Fremden und Äußeren, sondern die
Erweckung und Interpretation des Innersten im Menschen, der letzten
Tiefe der Dimensionen seiner Existenz.2

Ein Kirchengebäude ist nämlich Teil des sozialen Umfelds und wird daher
von gleichgültigen oder gar feindseligen Außenstehenden, interessierten
Besucher:innen, passiven Gläubigen und engagierten Gläubigen gleicher‐
maßen aus der Ferne betrachtet. Selbst für Menschen, die den christlichen
Glauben verachten und mit der Kirche nichts zu tun haben wollen, ist das
Kirchengebäude als Wegweiser in den Himmel da, ähnlich wie eine Zypres‐
se. Ein Kirchengebäude ist ein religiöser Wegweiser zur Transzendenz, wie
auch immer sie genannt wird.3 Es gibt etwas jenseits von allem, was wir
sehen können, jenseits von allem, was uns umgibt. Das ist das Geheimnis

2 K. Rahner, Schriften zur Theologie, Bd. XII: Theologie aus Erfahrung des Geistes,
bearbeitet von K. H. Neufeld, Einsiedeln 1975, 403.

3 Vgl. J. Lauster, How to do Transcendence with Words? The Problem of Articulation
in Religious Experience, in: Th. Hardtke / U. Schmiedel / T. Tan (Hg.), Religious
Experience Revisited. Expressing the Inexpressible?, STAR 21, Leiden / Boston 2016,
15–29.

Bert Daelemans

162

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in seiner universellsten, unaussprechlichen und anonymen Form, nicht
unähnlich dem, was die Römer genius loci nannten.

Dieses anonyme Geheimnis, das an bestimmten „resonanten“ Orten
verweilt, um einen Begriff des deutschen Soziologen Hartmut Rosa zu
verwenden, ist dem verborgenen Geheimnis, das in Eph 3,9 erwähnt wird,
nicht unähnlich.4 Dies ist der Unterschied zwischen einem „stummen“
Gebäude und einem resonanten Gebäude, das „singt“, wie Eupalinos ent‐
deckte, einem Gebäude, das das Subjekt in eine ansprechende Beziehung
einbezieht, in der sowohl das Gebäude als auch das Subjekt „mit ihrer
eigenen Stimme sprechen“ und sich gegenseitig verwandeln, so Rosa.5 Da‐
her schlage ich vor, dass dieses anonyme Mysterium nicht unabhängig
ist von dem Mysterium mit einem Namen und einem Gesicht, nämlich
Jesus Christus: Indem man beim Betreten des Gebäudes allmählich in das
Mysterium eingeführt wird, kann man in dieser „Wolke des Unwissens“
langsam die Konturen eines liebenswürdigen Gesichts erkennen, kann man
langsam die Buchstaben eines rettenden Namens entziffern, Jesus Christus.

Natürlich ist dies kein automatischer, mechanischer Prozess (obwohl
man Le Corbusiers berühmten Ausdruck einer „Wohnmaschine“ ergänzen
könnte: Wie sollen wir im Geheimnis wohnen?). Die Frage ist nur, wie
ein Kirchenbau diesen Prozess der Entfaltung eines Geheimnisses begleiten
kann, das zunächst verborgen und anonym ist, aber im besten Fall nach
und nach seinen Namen und sein Gesicht zeigt. Oder auch nicht. Vielleicht
haben viele Zeitgenoss:innen kein Bedürfnis, weiter in das Geheimnis vor‐
zudringen, und das Bewusstsein eines anonymen „Etwas“ (oder genius loci)
ist für sie schon mehr als genug, ohne dass sie entdecken müssen, dass sie
in Wirklichkeit dem begegnet sind, was ich den Spiritus loci genannt habe6,
dem Heiligen Geist des Sohnes und des Vaters, der an einem bestimm‐
ten Ort gegenwärtig ist. Ein Kirchengebäude eröffnet (Dimensionen des)
Raum(es). Der Besucher oder die Besucherin ist immer frei, weiter in das
Geheimnis vorzudringen. Die christliche Offenbarung des Geheimnisses
wird einem Menschen niemals aufgezwungen:

4 Vgl. H. Rosa, Resonanz. Eine Soziologie der Weltbeziehung, Berlin 2016.
5 Meines Wissens ist die einzige explizite Studie, in der Rosas Konzept der Resonanz auf

die Architektur angewandt wird, bisher J. M. Hulmi, Resonance and Atmosphere in
Architectural Aesthetics, Contemporary Aesthetics 20 (2022), https://contempaesthet
ics.org/2022/12/15/resonance-and-atmosphere-in-architectural-aesthetics/ (Zugriff:
12.12.2023). Er nennt kurz drei Beispiele für moderne Sakralarchitektur.

6 Vgl. B. Daelemans, Spiritus loci. A Theological Method for Contemporary Church
Architecture, SRA 9, Leiden / Boston 2015.

Sakrale Raumerfahrung

163

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://contempaesthetics.org/2022/12/15/resonance-and-atmosphere-in-architectural-aesthetics
https://contempaesthetics.org/2022/12/15/resonance-and-atmosphere-in-architectural-aesthetics
https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://contempaesthetics.org/2022/12/15/resonance-and-atmosphere-in-architectural-aesthetics
https://contempaesthetics.org/2022/12/15/resonance-and-atmosphere-in-architectural-aesthetics


Wenn also gesagt wird, man solle aus der Erfahrung des eigenen Daseins
heraus erfahren, ob das Christentum die Wahrheit des Lebens sei, dann
ist keine Überforderung angemeldet. Dann ist nur gesagt: verbünde dich
mit dem Echten, dem Fordernden, dem nach dem Ganzen Verlangen‐
den, dem Mut zum Geheimnis in dir; dann ist nur gesagt: geh weiter,
wo immer Du jetzt gerade auch stehen magst, folge dem Licht, auch
wenn es jetzt noch klein ist, hüte das Feuer, auch wenn es jetzt noch
niederbrennt, rufe das Geheimnis an, gerade weil es unfaßbar ist. Geh
und Du wirst finden, hoffe, und Deine Hoffnung ist schon inwendig
mit der Erfüllung begnadigt. Wer so sich aufmacht, mag weit vom amt‐
lich verfaßten Christentum entfernt sein, er mag sich vorkommen wie
ein Atheist, er mag bekümmert meinen, nicht an Gott zu glauben, die
Konkretheit der christlichen Lehre und Lebensführung mag ihm seltsam
und fast erdrückend vorkommen. Er soll weitergehen, seinem Licht im
innersten Grund des Herzens folgen. Dieser Weg ist schon inmitten des
Zieles.7

Daher bedeutet Mystagogie hier in erster Linie „die erfahrungsmäßige Be‐
gleitung von Personen bei ihrer Einweihung in das Geheimnis ihrer eige‐
nen Seele.“8 In der Tat „initiiert der Mystagoge einen Bewusstwerdungspro‐
zess in den Personen, nicht indem er alle Arten von lebendigen Werten und
Wahrheiten vermittelt, sondern indem er eine Dynamik von innen heraus
in Gang setzt, durch die die Personen selbst das Leben hervorbringen.“9

Unsere Zeit, die von Entfremdung und Polarisierung geprägt ist, braucht
Mystagogie, wahrscheinlich mehr denn je. Um einen berühmten Begriff
des französischen Philosophen Michel Foucault zu verwenden, braucht
unsere Zeit mystagogische Heterotopien, wörtlich „andere Orte“, die er als
„gebaute Utopien“ verstand, die die gewöhnlichen Orte prophetisch anfech‐
ten, umkehren und ergänzen.10 Die Frage, um die es hier geht, ist, wie
Kirchengebäude uns bei diesem Prozess unterstützen können. Je nach dem
Grad des Glaubens und des Engagements der Besucherin (mit Ausnahme

7 K. Rahner, Schriften zur Theologie, Bd. V: Neuere Schriften, Einsiedeln 1962, 31.
8 T. v.d. Berk, Mystagogie. Inwijding in het symbolisch bewustzijn, Zoetermeer 1999,

56. Meine Übersetzung.
9 A.a.O., 57. Meine Übersetzung.

10 Vgl. M. Foucault, Des espaces autres, Architecture, Mouvement, Continuité 5
(1984), 46–49. Er spricht nicht von sakraler Architektur. Meine Übersetzung.

Bert Daelemans

164

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des gleichgültigen Außenstehenden, für den das Gebäude stumm ist)11 las‐
sen sich vier „Momente“ oder „Schwellen“ im mystagogischen Prozess, der
sich allmählich entfaltet, skizzieren: der synästhetische, kerygmatische, ek‐
klesiologische und eschatologische Raum. Dies sind vier Dimensionen des
mystagogischen Raums, die in jedem Kirchengebäude zusammenfallen.12

Jede dieser vier Dimensionen oder Räume ist nicht nur eine resonante
Atmosphäre, die den Besucher umgibt und einbezieht, sondern auch eine
Schwelle, die einen weiteren Raum eröffnet (ganz ähnlich wie bei den
russischen Matrjoschka-Puppen). Ähnlich wie in Eph 3,9 handelt es sich
immer um dasselbe Geheimnis, das jedoch zunächst verborgen bleibt und
erst allmählich (wenn auch nicht nur gedanklich, für eine distanzierte Be‐
obachterin, sondern eher erfahrungsmäßig, für einen Teilnehmer, der sich
entschlossen auf das Geheimnis einlässt) tiefere Schichten des Verständnis‐
ses entfaltet, auch wenn das Geheimnis niemals „gelöst“, „abgehandelt“
und „verworfen“ werden kann wie die Lösung eines Problems oder eines
Rätsels.

In dem mystagogischen Prozess der Einführung in das Mysterium, wenn
man sich einer Kirche nähert, sie betritt, in ihr lebt und sie sich aneignet,
wird eine distanzierte Besucherin im Idealfall allmählich in ein aktives
Mitglied einer gottesdienstlichen Gemeinschaft verwandelt, die sich in der
Welt engagiert. Gleichzeitig hat das Gebäude aber auch jedem Besucher,
egal welchen Glaubens, etwas zu sagen oder zu singen. Dieses „Etwas“
hat in unterschiedlichem Maße Anteil an ein und demselben Mysterium,
ähnlich wie sich verschiedene Grade sakramentaler Dichte unterscheiden
lassen (von einer sakramentalen Präsenz in der natürlichen Umgebung bis
zur höchsten Dichte der Realpräsenz in der Eucharistie). Das Geheimnis,

11 Wahrscheinlich ist das Gebäude für feindselige Außenstehende nicht stumm, sondern
sendet eine Botschaft aus, die Widerstand provoziert, Frustration hervorruft oder den
Geist anregt. Für sie singt das Gebäude nicht, sondern hat eine Stimme, wenn auch
eine beunruhigende, die sich nicht zum Schweigen bringen lässt. In Rosas Worten
gibt es keine Resonanz im feindlichen Beobachter, sondern nur ein Echo, das von der
eigenen Stimme des Gebäudes erzeugt wird. Vgl. H. Rosa, Resonanz.

12 Vor nicht allzu langer Zeit habe ich in dem Bestreben, alle verschiedenen (histori‐
schen, stilistischen, hermeneutischen, liturgischen usw.) Ansätze für die komplexe
Realität der Kirchenarchitektur zu berücksichtigen, eine umfassende, ökumenische
Methode für die theologische Bewertung von Kirchengebäuden entwickelt. Hier
bereichere ich diese dreifache Methode als eine vierfache Abfolge, wobei ich besser
zwischen den ekklesiologischen und eschatologischen Verzweigungen der dritten
Dimension, damals Eucharistie genannt, unterscheide. Vgl. Daelemans, Spiritus loci.
Alle in diesem Artikel behandelten Fallstudien sind dort zu finden.

Sakrale Raumerfahrung

165

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mit dem sich die Theologie hier befasst, ist also, einfach ausgedrückt, „was
der Mensch vor Gott ist.“13

Dennoch sollten zwei Beobachtungen gemacht werden, um jedes Miss‐
verständnis auszuräumen. Erstens ist der mystagogische Raum per Defi‐
nition ein dynamischer Raum, der sich mit der Zeit entfaltet und Zeit
braucht, um sich zu entfalten. Die Zeit ist in der Tat wichtiger als der
Raum, wie Papst Franziskus bekanntlich sagte.14 Daher sollte der mystago‐
gische Raum nie auf einen statischen Moment reduziert werden, als ob ein
Gebäude mit einem flüchtigen Blick verstanden werden könnte. Es gibt
immer mehr zu entdecken. Zweitens haben die mystagogischen Eigenschaf‐
ten eines Kirchengebäudes natürlich überhaupt nichts mit den heute leider
so polemischen Stilfragen zu tun. Die zeitgenössische Architektur ist mehr
als fähig, uns in das Geheimnis Jesu Christi einzuführen, wie wir sehen
werden.

Wir wollen uns nun Schritt für Schritt dem Geheimnis nähern und in es
eintreten, indem wir uns einigen Beispielen zeitgenössischer Kirchenarchi‐
tektur nähern und in sie eintreten.

1. Eine erste Annäherung: Begegnung mit einem anonymen Geheimnis im
synästhetischen Raum

Sie sah sich gezwungen, sich zu setzen, als sie den Innenraum zum
ersten Mal betrat, weil sie von ihren Gefühlen und Erinnerungen so
überwältigt war. Das neue Gebäude wirkte auf sie wie ein Schlüssel, der
ihr mit unerwarteter Wucht eine Fülle von innerer, unausgesprochener
Sprache erschloss.15

13 K. Rahner, Schriften zur Theologie, Bd. XVI: Humane Gesellschaft und Kirche von
morgen, bearbeitet von P. Imhof, Einsiedeln 1984, 365.

14 Franziskus, Apostolisches Schreiben Evangelii Gaudium (24 November 2013), 222,
https://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-f
rancesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html (Zugriff: 14.8.2024).

15 Robert A. Ivy zitiert die Erfahrung einer Besucherin der St. Ignatius-Kapelle in
Seattle durch den Architekten S. Holl in R.A. Ivy, Editorial. Building Sanctuary,
Architectural Record 4 (1998), 15. Meine Übersetzung. Unter der umfangreichen
Aufmerksamkeit, die diesem Gebäude im Laufe der Jahre zuteil wurde und die sich
zumeist auf eine sichere Beschreibung der sinnlichen Atmosphäre beschränkte, ohne
auf die liturgische Umsetzung einzugehen, fallen zwei Artikel auf, die den mystagogi‐
schen Prozess des spirituellen Wachstums einbeziehen: P. Kidder, Modern Architec‐
ture and Ignatian Vision, LoWo 15 (1999), 13–25; ders., Philosophical Hermeneutics

Bert Daelemans

166

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html


Einmal ausgelöst durch den „Zypressen-Effekt“ eines Kirchengebäudes, das
uns einlädt, die Kirche zu betreten, weil es auf Transzendenz hinweist,
oder einfach, weil seine ungewöhnliche Form unsere Neugierde anspricht,
oder weil sein „Gesang“ irgendwie „numinos“ oder zumindest faszinierend
wirkt, betritt die Besucherin eine einladende, helle und ruhige Atmosphäre,
die Stille und Meditation begünstigt, etwas, das die heutige Welt, Sklavin
der „Schnelllebigkeit“, besonders braucht.

Dies ist der offensichtliche Effekt (wie in der Literatur oft hervorgehoben
wurde und leicht selbst überprüft werden kann) der Bruder-Klaus-Kapelle
von Peter Zumthor in Wachendorf, der Kamppi-Kapelle in Helsinki, der
St. Ignatius-Kapelle von Steven Holl in Seattle, der Pilgerkapelle von Le
Corbusier in Ronchamp, Tadao Andos Kirche am Wasser, der Christ the
Light-Kathedrale in Oakland, der Kapelle der Versöhnung in Berlin, John
Pawsons Abteikirche in Nový Dvůr, St. Thomas von Aquin in Berlin, Heinz
Tesars Christus, Hoffnung der Welt in Wien-Donaucity und der Pfarrkirche
Saint-François de Molitor in Paris, um nur einige bekannte Beispiele aus
jüngster Zeit zu nennen.

Bemerkenswerterweise erzielen diese Architekten und Architektinnen
ähnliche atmosphärische Wirkungen mit unterschiedlichen, ja sogar gegen‐
sätzlichen Mitteln (z.B. nacktem Beton bei Ando, aber mit der großen
Öffnung zur Natur hin; oder einem gründlichen Studium von Organizität
und Textur bei Le Corbusier, Holl und Zumthor). In jedem Fall spielen
Licht, Raum (auch die „heilige Leere“16) und Natur (als Perspektive oder
als Materialität) oft eine wesentliche Rolle bei dieser ersten Annäherung an
ein noch anonymes und atmosphärisches Mysterium, das für den einzelnen
Besucher leicht erfahrbar ist, einfach durch seine körperlichen Sinne und
die „Augen der Haut“, um es mit den Worten von Juhani Pallasmaa zu
sagen.17

and the Ethical Function of Architecture, Contemporary Aesthetics 9 (2011), https://d
igitalcommons.risd.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1244&context=liberalarts_conte
mpaesthetics (Zugriff: 14.8.2024).

16 Es ist ein Begriff von Paul Tillich, der unterscheidet zwischen schlichter Leere und
heiliger Leere in P. Tillich, Contemporary Protestant Architecture, in: ders., On
Art and Architecture, bearbeitet von John und Jane Dillenberger, New York 1989,
215. Vgl. B. Daelemans, The Need for Sacred Emptiness. Implementing Insights by
Paul Tillich and Rudolf Schwarz in Church Architecture Today, Religions 13 (2022),
Art. 515, https://doi.org/10.3390/rel13060515.

17 J. Pallasmaa, Die Augen der Haut. Architektur und die Sinne, übers. von A. Wutz,
Los Angeles 22013.

Sakrale Raumerfahrung

167

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://digitalcommons.risd.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1244&context=liberalarts_contempaesthetics
https://digitalcommons.risd.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1244&context=liberalarts_contempaesthetics
https://digitalcommons.risd.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1244&context=liberalarts_contempaesthetics
https://doi.org/10.3390/rel13060515
https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://digitalcommons.risd.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1244&context=liberalarts_contempaesthetics
https://digitalcommons.risd.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1244&context=liberalarts_contempaesthetics
https://digitalcommons.risd.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1244&context=liberalarts_contempaesthetics
https://doi.org/10.3390/rel13060515


Außerdem fällt auf, dass in der obigen Liste von Kirchengebäuden viele
Gattungen zusammenkommen, von Privatkapellen über Pfarrkirchen und
Klosterkirchen bis hin zu Kathedralen. Das, was ich den synästhetischen
Effekt oder die Dimension des Raums genannt habe, könnte überall auftre‐
ten. Es ist das, was am meisten mit dem antiken genius loci verbunden ist
und phänomenologisch angegangen werden sollte.

Die spezifische Energie, die von jeder einzelnen Besucherin verlangt
wird, die bereit ist, diesen spezifisch synästhetischen Raum in einer be‐
stimmten Kirche zu erleben, könnte man als „hang energy“ bezeichnen
(vom Ausdruck „hang in there“, einer hochgradig aufmerksamen und aktiv
kontemplativen Energie, die es einem ermöglicht, die Stille und den leeren
Raum als mit Mysterium und Präsenz gefüllt zu erleben).18 Die Wahrneh‐
mung der Umgebung appelliert an die Wahrnehmung der eigenen inneren
Befindlichkeit.

Wie ich oben angedeutet habe, könnte dies für viele unserer Zeitgenos‐
sen bereits ausreichend sein. Sie suchen in Kirchengebäuden (egal welcher
Gattung) nicht mehr als das, was man zum Beispiel auch in Museen finden
kann, auch wenn der Durchbruch der Transzendenz weniger offensichtlich
ist. Aber das Geheimnis ist hier immer noch unaussprechlich, geheimnis‐
voll und anonym. Sogar unpersönlich, denn es hat keinen klaren Namen
und kein Gesicht. Viele Zeitgenossen bevorzugen ein solches anonymes,
unverbindliches und numinoses Gefühl der Transzendenz.

2. Vertiefung: Entdeckung des Namens und des Gesichts des kerygmatischen
Raums

Wenn die Besucherinnen, nachdem sie den synästhetischen Raum körper‐
lich erfahren haben, mehr suchen und tiefer in die Erfahrung der Kirche
und des Geheimnisses, das in den Vordergrund tritt, eindringen wollen,
suchen sie nach Hinweisen, Zeichen, Symbolen, Bildern und Worten, die
geistig verstanden werden können, die irgendwie wie Fußnoten oder Unter‐
titel wirken und das Geheimnis als ein sehr persönliches identifizieren.
Denn eine Kirche ist zum Beispiel weder ein Klassenzimmer noch ein
Museum.

18 Vgl. M. McFee, Primal Patterns. Toward a Kinesthetic Hermeneutic, Proceedings
of the North American Academy of Liturgy. Annual Meeting, Baltimore, Maryland,
January 2–5, 2009, Notre Dame (Indiana) 2009, 136–157.

Bert Daelemans

168

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Daher ist ein Kreuz (wie es auf die Außenwand der Versöhnungskapelle
in Berlin tätowiert ist, vor der Kathedrale von Oakland steht oder in der
Kamppi-Kapelle in Helsinki an der Wand hängt) ein klarer Hinweis auf
die religiöse Funktion des Gebäudes und den religiösen Charakter des
Geheimnisses, das hier zu finden ist. Wörtliche Fußnoten in der Kathedrale
von Oakland helfen dem Besucher, das Kirchengebäude wie ein Buch zu
lesen: Bibelzitate umgeben als Fußmatten die Eingänge zur eigentlichen
Kathedrale und zu den Seitenkapellen, das Taufbecken, den Ambo und den
Altar und bieten eine tiefere, theologische Interpretation dieser bedeutungs‐
vollen Objekte, die darauf hinweisen, dass man auch auf eine spirituelle
Reise mitgenommen wird, während man durch den Raum geht.

Mehr als die „hang energy“ ist es die „shape energy“, die die Besucherin
benötigt, um sich des kerygmatischen Raums bewusst zu werden.19 Es han‐
delt sich um eine spezifische Energie, die die Ordnung im Raum versteht,
die in der Lage ist, sinnvolle Zentren im Gebäude zu erkennen und eine
Hierarchie von Werten zu erkennen. Es ist also eine Energie, die vor allem
den Verstand anspricht.

3. Eingegliedert sein: Teilhabe am Leib Christi im ekklesiologischen Raum

Die Lehre der Architektur musste eine Gestaltlehre sein. […] Ein Bau
[ist] gar nicht als Fest für die Augen gedacht, sondern als Wohnraum.
Wohnen ist aber etwas anderes als Anschauen, es wird von den Men‐
schen mit Leib und Seele und allen Sinnen geleistet, ist Weitung des
eigenen Leibraumes ins Breite und Hohe, ist Kommunion mit vielen an‐
deren Menschen in einer gemeinsamen Gestalt, Gemeinschaft in einem
höheren Leib.20

Dennoch mögen die synästhetische und die kerygmatische Dimension für
manche Besucher nicht ausreichen, die das Geheimnis des Gebäudes kör‐
perlich erfahren und geistig begreifen können. Es gibt noch mehr zu hören
im Gesang des Gebäudes.21 Der nächste Schritt, der wiederum eine Schwel‐
le zum Geheimnis und zur Kirche darstellt, richtet sich an den korporati‐
ven Leib, den kirchlichen Leib (nach dem individuellen Leib und Geist).

19 Ebd.
20 R. Schwarz, Kirchenbau. Welt vor der Schwelle, Heidelberg 1960, 8.
21 Vgl. Valéry, Eupalinos, 93.

Sakrale Raumerfahrung

169

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wir werden Glieder des einen Leibes Christi. Denn „das Geheimnis, das
verborgen war" und nun offenbart wurde, ist „Christus in euch“ (Kol 1,26–
27). Wie der französische Philosoph Jean-Luc Marion sagt: „Der Name –
wir müssen in ihm wohnen, ohne ihn zu sagen, aber indem wir uns selbst
in ihm sagen, benennen und rufen lassen. Der Name wird nicht gesagt,
er ruft.“22 Auch das gehört zu demselben Geheimnis, das für viele nur ein
anonymer genius loci ist, für andere ein klares und deutliches christliches
Kerygma, für einige aber der wahre Heilige Geist, der in diesem Tempel des
Geistes gegenwärtig und spürbar wird.

In dieser Dimension muss die Besucherin an der Liturgie, die in dem
Raum stattfindet, teilnehmen, um das Gebäude im Rhythmus einer gottes‐
dienstlichen Gemeinschaft „singen“23 zu hören. Ähnlich wie beim Spielen
eines Musikinstruments bringen manche Gemeinden überraschende Lieder
hervor, wenn sie sich ihre Kirchengebäude auf kreative Weise und im
Einklang mit der besten theologischen Tradition aneignen. Ich kenne kein
besseres Beispiel als das, was die liturgische Versammlung in Saint-François
de Molitor in Paris während der Bußgottesdienste tut, indem sie sich
in einem kraftvollen versus Orientem (nach Osten)24 auf das Kreuz, den
Garten und das Licht ausrichtet. Auch die Kirche der Episkopalkirche St.
Gregor von Nyssa in San Francisco wurde buchstäblich um die Liturgie
herum gebaut, mit einer antiphonalen Bestuhlung um ein Podium für den
Wortgottesdienst und einem offenen Raum um den hölzernen Altartisch
für die eucharistischen Riten.

Diese Dynamik der liturgischen Konfigurationen einer gottesdienstli‐
chen Gemeinschaft erinnert an die sechs Schemen von Rudolf Schwarz,
bei denen es sich in der Tat um Schwingungsstände ein und desselben
kirchlichen Körpers handelt, der sich während eines liturgischen Jahres in
eine bestimmte Richtung bewegt und den er „Der siebente Plan. Der Dom
aller Zeiten. Das Ganze“ nannte.25

Diese Pläne sind keine Musterentwürfe, denn sie setzen gerade dort aus,
wo die Entscheidungen fallen müßten, aus denen sie konkret werden
könnten. In einem Zustand der Verhaltenheit verharren sie hinter der

22 J.-L. Marion, Au Nom. Comment ne pas parler de théologie négative, Laval Théologi‐
que et Philosophique 55 (1999), 363. Meine Übersetzung.

23 Vgl. Valéry, Eupalinos, 93.
24 Vgl. A. Gerhards, Versus Orientem – versus populum. Zum gegenwärtigen Diskussi‐

onsstand einer alten Streitfrage, Theologische Revue 98 (2002), 15–22.
25 R. Schwarz, Vom Bau der Kirche, Heidelberg 1947, 140.

Bert Daelemans

170

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Verwirklichung, in die hinein man sie mannigfaltig interpretieren kann.
Erst in einer, dieser, oder jener der vielen möglichen Auslegungen wür‐
den sie echte Entwürfe.26

Jede theologische Reflexion über den liturgischen Raum wird von einer
gründlichen Wiederaufnahme seiner dynamischen, kommunitären und re‐
lationalen Theorie des Kirchenbaus profitieren. Leider wird seine Theorie
aber immer noch nicht richtig verstanden, weil seine Schemen als bloße
Entwürfe betrachtet werden, die von der tiefen theologischen Reflexion
über den sich bewegenden, tanzenden Leib Christi losgelöst sind, und weil
insbesondere sein erstes Manifest über die Architektur als „die Art der Zu‐
sammenordnung von Raum, Zeit und Leben“27 nie zitiert wird. Dieser Aus‐
druck impliziert, dass Architektur im Gegensatz zu einem bloßen Behälter
eher „lebendiger Raum“ ist, der aus einem „Punktraum“ herauswächst und
sich organisch als lebendiger Organismus (sein Beispiel war das Wachstum
einer Pflanze) über verschiedene gemeinschaftliche und archetypische For‐
men entfaltet, „bestimmte klare Grundanschauungen“, die räumlich und
gemeinschaftlich verschiedene gemeinschaftliche Gebetshaltungen überset‐
zen (Erwartung, Reue, Dankbarkeit, Anbetung usw.): „Lebendiger Raum
ist Lebenserfüllung ins Ausgedehnte hinein; darum auch, wie alles Leben,
zeitgebunden und nie absolut. Er ist voll Kraft, fliessend, leibhaft; sein
einziges Bezugssystem ist sein Lebensinhalt, sein Massstab dessen innere
Zeit.“28

Diese gemeinschaftlichen Formen oder Grundanschauungen erscheinen
nur unter der Bedingung, dass sich die einzelnen Mitglieder in die Gemein‐
schaft einfügen und als solche zu ihrer Entstehung beitragen.29 Schwarz
war des monumentalen „architektonischen Geschehnisses“ überdrüssig,
das die Gläubigen auf eine passive Rolle des Staunens reduziert, indem
es sie daran hindert, „die Bewegung zu machen“, und wollte, dass der
liturgische Raum die Menschen in Bewegung bringt, als Teilhabende am
gefeierten Geheimnis.30 Die für diesen Raum erforderliche Energie, die den
kollektiven Körper der liturgischen Versammlung einbezieht, könnte daher
als „swing energy“ bezeichnet werden.31

26 A.a.O., 145.
27 R. Schwarz, Über Baukunst, Die Schildgenossen 4 (1923–1924), 274.
28 Ebd.
29 Vgl. Schwarz, Kirchenbau, 6.
30 Schwarz, Vom Bau der Kirche, 40.
31 McFee, Primal Patterns, 154.

Sakrale Raumerfahrung

171

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Da Architektur in erster Linie Leben und nicht Raum ist, ist sie tot
und stumm, wenn sie auf eine einzige räumliche Konfiguration reduziert
wird, d.h. wenn die Gemeinschaft sich auf eine einzige statische Art und
Weise einigt, den Raum zu bewohnen, ohne die „kinetische Dynamik“, für
die Richard Kieckhefer so zu Recht plädiert.32 Ich behaupte, dass diese
Intuition, die aus der grundlegenden Erfahrung der Liturgische Bewegung
vor hundert Jahren entstanden ist, immer noch einen enormen Wert für
unsere Art und Weise hat, Kirchen zu betrachten, sie zu bewohnen und das
wahre Potenzial des Geheimnisses zu entdecken, dem wir hier begegnen.

In Saint-François de Molitor zum Beispiel nimmt die Gemeinschaft wäh‐
rend der Bußriten buchstäblich das an, was Schwarz den „offenen Ring“
nennt, seine bevorzugte Konfiguration, denn „die heimliche Offenheit der
Weltmitte wurde sichtbar.“33 In der Tat ist diese Gemeinschaftsform eine
blutende, „verwundete“ Konfiguration, in der „die irdische Form vorzeitig
abbricht“ und „Gott anhebt“, was zeigt, „dass sie durch Gott wund wurde
und dass gerade die offene Stelle in den Zusammenhängen heiliger Ort ist.“
Dies bedeutet, dass alle Dinge in Gott vollkommen gemacht werden und
dass, „wenn in ein Ding die Leere hineinbricht, Gott in der Nähe ist, denn
dieser Einbruch der Leere ist nicht fade Vernichtung, sondern Aufbruch
ins Licht.“34 „Heilige Leere“35 ist hier ein Synonym für strahlende, unbe‐
schreibliche Fülle. Als solche zeigt eine offene Ringkonfiguration zugleich
menschliche Begrenzung und göttliche Erfüllung:

Darum ist die leere Seite auch Christi leerer Sitzplatz am Tisch dieser
Welt. Des Herrn Tod und Fortgang ist die Wunde, an der die Geschichte
verblutet. Er liess die Erde offen zurück.36

Die gottesdienstliche Gemeinschaft in Paris lässt sich auf den eschatologi‐
schen Raum ausrichten, den Raum des Gartens und des Lichts, der bereits
sichtbar ist, aber noch nicht erreicht werden kann. Der liturgische Raum
ist in der Tat größer als der eigentliche Gottesdienstraum: Er schließt auch
den Garten ein; er geht über die Kristallwand hinaus. In ähnlicher Weise
ist dies in St. Peter Canisius in Berlin geschehen: Selbst der Altar ist nur

32 Richard Kieckhefer, Theology in Stone. Church Architecture from Byzantium to
Berkeley, New York / Oxford, 2004, 24. Meine Übersetzung.

33 Schwarz, Vom Bau der Kirche, 51.
34 A.a.O., 53.
35 Vgl. Tillich, Contemporary Protestant Architecture und Daelemans, The Need for

Sacred Emptiness.
36 Schwarz, Vom Bau der Kirche, 55.

Bert Daelemans

172

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ein Fragment, das mit einem anderen Fragment in der geheimnisvollen
„offenen Kirche“ draußen korrespondiert, als einer riesigen Menge leeren
Raumes ohne eine klare Funktion, außer ein eschatologisches Symbol der
Transzendenz zu sein.

4. Gesandt sein: Mitarbeit im eschatologischen Raum des Reiches Gottes

Der eschatologische Raum ist der letzte Schritt, denn mit der eucharisti‐
schen Liturgie hat das Mysterium seine Quelle und seinen Höhepunkt
erreicht, ist aber noch nicht fertig mit seiner Entfaltung: Die Gemeinschaft,
die einmal um die Eucharistie versammelt ist, muss in die Welt hinausge‐
sandt werden mit dem klaren Auftrag, die Welt zu „eucharisieren“, so viel
wie möglich zum Aufbau des Reiches Gottes in dieser gegenwärtigen Welt
beizutragen. Diese Dimension wird in unseren Kirchen nicht immer sicht‐
bar gemacht, denken Sie zum Beispiel an die unterirdische Caritas-Kirche
in St. Theodor in Köln. Ich kenne kein besseres Beispiel als die bereits
erwähnte St. Gregory of Nyssa Episcopal Church in San Francisco, wo
freitags eine Lebensmittelausgabe stattfindet, bezeichnenderweise um den
Altartisch herum und im selben eucharistischen Raum, der nun ein Lied
des Dienstes und der Solidarität singt37, Diakonie vom Feinsten.

In dieser bischöflichen Kirche haben sie kein Problem damit, ihren
liturgischen Raum für den diakonischen Dienst zu öffnen und auf prophe‐
tische Weise eine Brücke zwischen leitourgia und Diakonie zu schlagen, ein
fruchtbares Beispiel für andere christliche Kirchen. Sie fürchten nicht, dass
die Sakralität ihres Raumes durch einen solch bodenständigen Dienst an
den Armen „entweiht“ werden könnte.

So endet jede Eucharistiefeier mit einem liturgischen Tanz um den Altar,
der den Tanz des Freskos „Kommunion der Heiligen“ über ihren Köpfen
nachahmt und Musik, Gesang, Liturgie, Gottesdienst, Architektur und
Tanz in einer himmlischen Vision des Reiches Gottes verbindet und die
himmlische und die irdische Kirche in einem eschatologischen Tanz unter
dem Vorsitz des auferstandenen Herrn des Tanzes zusammenführt. In der
Tat, wie Schwarz gesagt hat:

Was dann entsteht, ist vorab umzirkter Raum – Schutzraum, Wohnraum,
Feierraum – der den Weltraum ersetzt. Es liegt nahe und trifft wohl

37 Vgl. Valéry, Eupalinos, 93.

Sakrale Raumerfahrung

173

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auch zu, dass der Bau in der inneren Geräumigkeit des Leibes, in dem
Wissen von ihrer Schwellkraft, Gliederung, Wuchsform und Erstreckung
begründet ist. Wir gewahren ihn ja mit dem Leib, mit den Armen, die
sich breiten, mit den schreitenden Füssen, den schweifenden Blicken,
mit dem Ohr und vorab mit dem Atem. Raum wird tanzend erlebt.
Aber der Umraum ist Umkehr des Tanzes; das, worein sich der Tanz
erstreckt, was dem Körper bereitsteht, nicht – wie meistens gemeint
wird – die Ausstrahlung des Leibes, sondern der gewendete und hinaus‐
verlegte Leibraum; nur, dass Leibraum von innen nach aussen drängt,
Bauraum aber von aussen hereindrängt und dass seine „Haut“ der des
tanzenden Menschen anliegt. Das „Innere“ des Baues hängt nach aussen,
der Rauminhalt ist weiter als die Raumhaut.38

Auf dem Fresko von Mark Dukes ist sogar ein älterer Mensch im Rollstuhl
zu sehen, was zeigt, dass niemand von diesem Tanz ausgeschlossen ist – ein
beeindruckend zeitgemäßes und kinetisches Symbol für das Reich Gottes.

So verkörpert die gottesdienstliche Gemeinschaft des Hl. Gregor von
Nyssa die folgende Wahrheit, wie sie vom Zweiten Vatikanischen Konzil
verkündet wurde:

In der irdischen Liturgie nehmen wir vorauskostend an jener himmli‐
schen Liturgie teil, die in der heiligen Stadt Jerusalem gefeiert wird, zu
der wir pilgernd unterwegs sind, wo Christus sitzt zur Rechten Gottes,
der Diener des Heiligtums und des wahren Zeltes. In der irdischen Litur‐
gie singen wir dem Herrn mit der ganzen Schar des himmlischen Heeres
den Lobgesang der Herrlichkeit. In ihr verehren wir das Gedächtnis
der Heiligen und erhoffen Anteil und Gemeinschaft mit ihnen. In ihr
erwarten wir den Erlöser, unseren Herrn Jesus Christus, bis er erscheint
als unser Leben und wir mit ihm erscheinen in Herrlichkeit.39

Das Geheimnis, von dem wir einen Vorgeschmack haben, ist das Geheim‐
nis des Reiches Gottes: Noch ist es nicht anonym, wenn auch noch unaus‐
sprechlich (synästhetisch), aber auch eindeutig christlich (kerygmatisch),
jedes Mitglied der Gemeinschaft einbeziehend (ekklesiologisch) und schon
hier und jetzt an der Ewigkeit teilhabend (eschatologisch).

38 Schwarz, Vom Bau der Kirche, 17.
39 Zweites Vatikanisches Konzil, Konstitution über die heilige Liturgie Sacrosanc‐

tum Concilium 8 (4. Dezember 1963), https://www.vatican.va/archive/hist_councils/
ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_ge.h
tml (Zugriff: 14.8.2024).

Bert Daelemans

174

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_ge.html
https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_ge.html


Der Gesang der Hoffnung muss erklingen und den liturgischen Raum als
eschatologischen Raum färben. Dies kann im Wesentlichen auf zweierlei
Weise geschehen: einerseits durch die ethische Dimension der sozialen
Gerechtigkeit, der Mission und der Versöhnung (die in der Lebensmittel‐
ausgabe in St. Gregor von Nyssa oder in der unterirdischen Kirche in
St. Theodor präsent ist), andererseits in der liturgischen Dimension der
Festlichkeit (wie beim liturgischen Tanz in St. Gregor von Nyssa). Es ist
der eschatologische Zug, der hinter allem steht, der alles in „eine bestimmte
Richtung“ treibt, wie Schwarz es formuliert hatte.40 Dies geht einher mit
sehr kraftvollen und intensiven, daher meist kurzen Ausbrüchen einer be‐
sonderen Art von Energie, die man „thrust energy“ nennen könnte.41

5. Schlussfolgerung: Wachsende Sensibilität für den Spiritus loci

Wir haben diese Überlegungen damit begonnen, unsere Ohren zu spitzen,
um das „Lied“42 der Kirchengebäude zu hören, die wir lieben und die
irgendwie mit uns in Resonanz stehen. Je nach dem Grad des Glaubens und
des Engagements des Besuchers konnten wir vier Schwingungszustände in
dem mystagogischen Prozess skizzieren, der sich allmählich und organisch
entfaltet und die Besucherin immer tiefer in das Geheimnis einführt: den
synästhetischen, kerygmatischen, ekklesiologischen und eschatologischen
Raum.

Um ein vollständiges Bild des Geheimnisses zu erhalten, müssen wir in
gewisser Weise teilnehmen und uns engagieren. Das vollständige Bild ist
nicht einer Elite vorbehalten; es ist für jeden zugänglich, aber niemand
ist gezwungen, so tief einzudringen. In gewisser Weise erinnert dies an
die berühmte Geschichte von den Blinden, die einen Elefanten berühren:
Jeder hat nur den Eindruck von dem, was er berührt, und niemand hat
das vollständige Bild. Wir müssen das Puzzle vervollständigen, um das
Geheimnis, so wie es ist, zu entdecken und zu respektieren.

Nachdem wir kurz auf vier Schwingungszustände des mystagogischen
Prozesses hingewiesen haben, können wir feststellen, dass die Raumerfah‐
rung von der funktionalen Gattung der Kirchengebäude abhängt. Tatsäch‐
lich werden private Kapellen (wie Zumthors Bruder-Klaus-Kapelle) nur

40 Vgl. Schwarz, Über Baukunst; R. Guardini, Über das Wesen des Kunstwerks, Mainz
2005.

41 McFee, Primal Patterns, 153.
42 Vgl. Valéry, Eupalinos, 93.

Sakrale Raumerfahrung

175

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einen begrenzten Zugang zum Mysterium haben: Sie bieten allenfalls die
synästhetische Erfahrung eines anonymen Mysteriums, das einige Zeichen
(das Kreuz über der Tür außen, das trinitarische Symbol innen, die Wachs‐
kerzen und die Büste des Heiligen Nikolaus von Flue) als christlich zu
bezeichnen versuchen, aber für die meisten Besucherinnen nicht unbedingt
so sein werden. Doch während die Kathedralen der typische Prototyp des
Mittelalters waren und die Pfarrkirche die tridentinische Kirche, könnten
die Privatkapellen durchaus das Paradigma unserer Zeit auf der Suche nach
Transzendenz sein.

Die umfassendste Erfahrung des Mysteriums kann man wohl in einer
Klosterkirche machen, die wirklich das Herz einer lebendigen Gemein‐
schaft ist. Die Zisterziensermönche in Nový Dvůr zeigen dass eine mini‐
malistische Leere sehr angemessen als mystagogischer Raum angeeignet
werden kann. Selbst die gelegentlichen Besucher, die zum Beispiel an der
Vesper teilnehmen, bekommen einen starken (synästhetischen, kerygmati‐
schen, ekklesiologischen und eschatologischen) Sinn für das an diesem Ort
vorhandene Mysterium.

Diese vier Dimensionen des Raumes entsprechen vier grundlegenden
Merkmalen der Kirche: koinonia (Gemeinschaft), martyria (Zeugnis), lei‐
tourgia (Feier) und diakonia (Dienst). Eine umfassende Theologie der
Kirche muss alle vier Dimensionen berücksichtigen: Niemand kann seinen
oder ihren Glauben richtig leben, ohne sich mit all diesen Dimensionen
zu befassen, denn sie gehören zusammen und nähren sich gegenseitig.
Ebenso muss eine wirklich umfassende Theologie der Kirchenarchitektur –
als ständige Warnung vor einseitigen Ansätzen – alle vier Dimensionen des
Raumes berücksichtigen, wie auch immer sie benannt werden.

Diese vier theologischen Dimensionen entsprechen also, auch wenn
dies hier nicht weiter ausgeführt werden kann, den vier großen Dokumen‐
ten des Zweiten Vatikanischen Konzils: Lumen gentium (synästhetischer
Raum), Dei Verbum (kerygmatischer Raum), Sacrosanctum Concilium (ek‐
klesiologischer Raum) und Gaudium et Spes (eschatologischer Raum).

Wie wir im Laufe dieser Überlegungen gesehen haben, sind vier entspre‐
chende und miteinander verknüpfte Arten von liturgischer „Energie“ erfor‐
derlich, um die vier Räume in ihrem vollen Umfang zu erleben: „hang ener‐
gy“ für den synästhetischen Raum, indem man in ehrfürchtigen Momenten
einfach mit dem Mysterium gegenwärtig ist; „shape energy“ für den keryg‐
matischen Raum, weil die Gottesdienstbesucher durch ihre gemeinsamen
Geschichten und Symbole geformt und gestaltet werden; „swing energy“

Bert Daelemans

176

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


für den ekklesiologischen Raum, weil die Gottesdienstbesucherinnen dem
Auf und Ab des Lebens folgen, indem sie gesammelt werden, um ausge‐
sandt zu werden; und „thrust energy“ für den eschatologischen Raum, weil
er die Gottesdienstbesucher für prophetisches, weltveränderndes Handeln
bereit macht.43 Im Idealfall werden in jeder liturgischen Feier alle vier
Energien angesprochen. Auf diese Weise wird die Außenstehende zu einer
vollwertigen Teilnehmerin am Geheimnis.

Literatur

Bibelübersetzung: Schlachter 2000.
Berk, Tjeu van den, Mystagogie. Inwijding in het symbolisch bewustzijn, Zoetermeer

1999.
Daelemans, Bert, Spiritus loci. A Theological Method for Contemporary Church

Architecture, SRA 9, Leiden / Boston 2015.
Daelemans, Bert, The Need for Sacred Emptiness. Implementing Insights by Paul

Tillich and Rudolf Schwarz in Church Architecture Today, Religions 13 (2022),
Art. 515, https://doi.org/10.3390/rel13060515.

Foucault, Michel, Des espaces autres, Architecture, Mouvement, Continuité 5
(1984), 46–49.

Franziskus, Apostolisches Schreiben Evangelii Gaudium (24 November 2013), https://
www.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesc
o_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html (Zugriff: 14.8.2024).

Gerhards, Albert, Versus Orientem – versus populum. Zum gegenwärtigen Diskus‐
sionsstand einer alten Streitfrage, Theologische Revue 98 (2002), 15–22.

Guardini, Romano, Über das Wesen des Kunstwerks, Mainz 2005.
Hulmi, Joona Markus, Resonance and Atmosphere in Architectural Aesthetics, Con‐

temporary Aesthetics 20 (2022), https://contempaesthetics.org/2022/12/15/resonanc
e-and-atmosphere-in-architectural-aesthetics/ (Zugriff: 12.12.2023).

Ivy, Robert A., Editorial. Building Sanctuary, Architectural Record 4 (1998), 5.
Kidder, Paul, Modern Architecture and Ignatian Vision, LoWo 15 (1999), 13–25.
Kidder, Paul, Philosophical Hermeneutics and the Ethical Function of Architecture,

Contemporary Aesthetics 9 (2011), https://digitalcommons.risd.edu/cgi/viewcontent
.cgi?article=1244&context=liberalarts_contempaesthetics (Zugriff: 14.8.2024).

Kieckhefer, Richard, Theology in Stone. Church Architecture from Byzantium to
Berkeley, New York / Oxford, 2004.

Lauster, Jörg, How to do Transcendence with Words? The Problem of Articulation
in Religious Experience, in: Hardtke, Thomas / Ulrich Schmiedel / Tobias
Tan (Hg.), Religious Experience Revisited. Expressing the Inexpressible?, STAR 21,
Leiden / Boston 2016, 15–29.

43 Vgl. McFee, Primal Patterns.

Sakrale Raumerfahrung

177

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.3390/rel13060515
https://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://contempaesthetics.org/2022/12/15/resonance-and-atmosphere-in-architectural-aesthetics
https://contempaesthetics.org/2022/12/15/resonance-and-atmosphere-in-architectural-aesthetics
https://digitalcommons.risd.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1244&context=liberalarts_contempaesthetics
https://digitalcommons.risd.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1244&context=liberalarts_contempaesthetics
https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.3390/rel13060515
https://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://contempaesthetics.org/2022/12/15/resonance-and-atmosphere-in-architectural-aesthetics
https://contempaesthetics.org/2022/12/15/resonance-and-atmosphere-in-architectural-aesthetics
https://digitalcommons.risd.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1244&context=liberalarts_contempaesthetics
https://digitalcommons.risd.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1244&context=liberalarts_contempaesthetics


Marion, Jean-Luc, Au Nom. Comment ne pas parler de théologie négative, Laval
Théologique et Philosophique 55 (1999), 339–363.

McFee, Marcia, Primal Patterns. Toward a Kinesthetic Hermeneutic, Proceedings of
the North American Academy of Liturgy. Annual Meeting, Baltimore, Maryland,
January 2–5, 2009, Notre Dame (Indiana) 2009, 136–157.

Pallasmaa, Juhani, Die Augen der Haut. Architektur und die Sinne, übers. von An‐
dreas Wutz, Los Angeles 22013.

Rahner, Karl, Über die Möglichkeit des Glaubens heute, in: ders., Schriften zur
Theologie, Bd. V: Neuere Schriften, Einsiedeln 1962, 11–32.

Rahner, Karl, Die theologische Dimension der Frage nach dem Menschen, in: ders.,
Schriften zur Theologie, Bd. XII: Theologie aus Erfahrung des Geistes, bearbeitet
von Karl H. Neufeld, Einsiedeln 1975, 387–406.

Rahner, Karl, Die Kunst im Horizont von Theologie und Frömmigkeit, in: ders.,
Schriften zur Theologie, Bd. XVI: Humane Gesellschaft und Kirche von morgen,
bearbeitet von Paul Imhof, Einsiedeln 1984, 364–372.

Rosa, Hartmut, Resonanz. Eine Soziologie der Weltbeziehung, Berlin 2016.
Schwarz, Rudolf, Über Baukunst, Die Schildgenossen 4 (1923–1924), 273–284.
Schwarz, Rudolf, Vom Bau der Kirche, Heidelberg 1947.
Schwarz, Rudolf, Kirchenbau. Welt vor der Schwelle, Heidelberg 1960.
Tillich, Paul, Contemporary Protestant Architecture, in: ders., On Art and Architec‐

ture, bearbeitet von John und Jane Dillenberger, New York 1989, 214–220.
Valéry, Paul, Eupalinos oder Der Architekt. Eingeleitet durch Die Seele und der Tanz,

übers. von Rainer Maria Rilke, Frankfurt 1927.
Zweites Vatikanisches Konzil, Konstitution über die heilige Liturgie Sacrosanctum

Concilium 8 (4. Dezember 1963), https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_v
atican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_ge.html
(Zugriff: 14.8.2024).

Bert Daelemans

178

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_ge.html
https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_ge.html


Religiöse Gemeinden als (inter-)religiöse und gesellschaftliche
Akteure im urbanen Sozialraum

Anna Körs

1. Einleitung

Die Verbindungen zwischen Religion und Stadt beschäftigen verschiedene
Disziplinen,1 blieben in der Religionssoziologie wie auch in der Stadtsozio‐
logie jedoch lange Zeit weitgehend vernachlässigt. Dies ist darin begründet,
dass die Theorietraditionen beider Disziplinen sich im Kontext einer sich
modernisierenden Gesellschaft entwickelten, in der die moderne Metro‐
pole als „secular space per se“2 und städtische Religion als „historisches
Phänomen“3 galten. Inzwischen hat sich empirisch gezeigt, dass moder‐
ne Gesellschaften von der Gleichzeitigkeit zweier Pluralisierungsprozesse
geprägt sind: und zwar von der Koexistenz von sowohl verschiedenen
religiösen Weltanschauungen als auch von säkularen und religiösen Diskur‐
sen und Institutionen.4 Dies gilt insbesondere für Städte, in denen beide
Prozesse – religiöse Pluralisierung und Säkularisierung – typischerweise
noch verstärkt stattfinden5 und die daher kulturelle und religiöse Verdich‐
tungsräume bilden.

1 Siehe z.B. für Theologie oder historische Religionswissenschaft: Ch. Zarnow /
B. Klostermeier / R. Sachau (Hg.), Religion in der Stadt. Räumliche Konfiguratio‐
nen und theologische Deutungen, Berlin 2018; J. Rüpke, Urban Religion. A Historical
Approach to Urban Growth and Religious Change, Berlin / Boston 2020.

2 H. Berking / J. Schwenk / S. Steets, Introduction: Filling the Void? – Religious
Pluralism and the City, in: Dies. (Hg.), Religious Pluralism and the City. Inquiries into
Postsecular Urbanism, Bloomsbury Studies in Religion, Space and Place, London u.a.
2018, (1–24) 2.

3 S. Lanz, Stadt und Religion, in: H.A. Mieg / Ch. Heyl (Hg.), Stadt. Ein interdiszipli‐
näres Handbuch, Stuttgart 2013, (299–317) 299.

4 Vgl. P.L. Berger, Altäre der Moderne. Religion in pluralistischen Gesellschaften, aus
dem Englischen von Ruth Pauli, Frankfurt / New York 2015.

5 V. Krech, Bewegungen im religiösen Feld: Das Beispiel Nordrhein-Westfalens, in:
M. Hero / V. Krech / H. Zander, Religiöse Vielfalt in Nordrhein-Westfalen. Empiri‐
sche Befunde und Perspektiven der Globalisierung vor Ort, Religion plural, Paderborn
2008, (24–43) 36;41.

179

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Angesichts dieser „doppelten Pluralisierung“ wächst die öffentliche
Aufmerksamkeit gegenüber Entwicklungen im religiösen Feld verbunden
mit einem steigenden Aushandlungsbedarf sowohl zwischen den Religio‐
nen als auch zwischen Religionen und Gesellschaft. Dabei ist der Prozess
der Pluralisierung Teil eines umfassenden gesellschaftlichen Differenzie‐
rungsprozesses und gilt auch für das religiöse Feld: „Nicht die Vielfalt ist
das Problem, sondern die notwendige Reorganisation des Denkens und
Handelns in Vielfalt.“6 Während religiöse Pluralität somit zunächst eine
„simple Beschreibung gesellschaftlicher Fakten“ ist, stellt sich damit die
eigentliche Frage, wie diese in der Gesellschaft und ihren Subsystemen
integriert werden und religiöser Pluralismus entstehen kann als eine nor‐
mative Ordnung im Sinne einer „gesellschaftliche[n] Situation, in der Men‐
schen verschiedener Ethnien, Weltanschauungen und Moralauffassungen
friedlich miteinander leben und freundlich miteinander umgehen.“7

Der Beitrag rückt vor diesem Hintergrund die – gegenüber religiösen
Entwicklungen auf der Makro- und Mikroebene bisher wenig erforschte
– Mesoebene der lokalen Gemeinden ins Blickfeld und fragt, wie reli‐
giöse Gemeinden in einem zunehmend pluralen Umfeld (inter-)agieren:
Inwieweit sind Gemeinden in ihrer Gemeindepraxis und mit ihren Akti‐
vitäten auf die eigene Gemeinde bezogen oder darüber hinaus auch ge‐
sellschaftlich orientiert? Inwieweit führt ein zunehmend plurales Umfeld
auch zu interreligiösen Beziehungen und wodurch werden diese befördert
oder auch gehemmt? Und welche Rolle spielt dabei ihre gesellschaftliche
Integration? Dazu verbindet der Beitrag Perspektiven der interreligiösen
Gemeindeforschung und Dialogforschung (2.) und präsentiert Ergebnisse
einer empirischen Gemeindestudie zur Gemeindepraxis (3.1.), den interreli‐
giösen (3.2.) wie auch gesellschaftlichen Kontakten (3.3.) und schließt mit
einem kurzen Fazit zur Bedeutung von Gemeinden als Akteure gesellschaft‐
licher Transformation im urbanen Sozialraum (4.).

6 M. Löw, Vielfalt und Repräsentationen, in: dies. (Hg.), Vielfalt und Zusammenhalt.
Verhandlungen des 36. Kongresses der Deutschen Gesellschaft für Soziologie in Bo‐
chum und Dortmund 2012, Teil 1, Frankfurt a.M. 2014, (27–37) 35.

7 Berger, Altäre der Moderne, 16.

Anna Körs

180

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Gemeinden im Spiegel interreligiöser Gemeinde- und Dialog forschung

In der Forschung wurden Gemeinden lange Zeit vernachlässigt und rü‐
cken in der deutschen Religionssoziologie nach einer jahrzehntelangen
Phase der Abkehr und beinahe Abstinenz von der institutionellen Religi‐
on erst seit einigen Jahren – auch angesichts der Migrationsbewegungen
– (wieder) ins Blickfeld der empirischen Gemeindeforschung.8 So war
die Kirchengemeindeforschung der Nachkriegszeit bis Mitte der 1960er
Jahre nicht nur ein Themenbereich der Religionssoziologie, sondern „Reli‐
gionssoziologie war in dieser Periode im Wesentlichen Kirchensoziologie“9

und die „Soziologie der Kirchengemeinde“ eine ihrer beiden Hauptfor‐
schungsrichtungen.10 Dies änderte sich u.a. mit der Kritik von Thomas
Luckmann und seiner berühmt gewordenen Sammelrezension, in der er
die „geradezu radikale Verengung“11 des kirchensoziologischen Ansatzes
kritisierte und die Abkehr von der empirisch verengten Kirchensoziologie
zugunsten einer breiter gefassten und theoretisch verankerten Religionsso‐
ziologie forderte. Dies führte zu einer Zäsur in der deutschsprachigen Reli‐
gionssoziologie,12 die sich in der Folge entweder in der Makroperspektive
mit den großen Trends religiöser Entwicklung oder in der Mikroperspekti‐
ve mit der individuellen Religiosität befasste.

Die Mesoebene der sozialen Formen von Religion einschließlich der
Gemeinden blieb dagegen lange Zeit unberücksichtigt. Dies steht nicht
nur im Widerspruch zu ihrer zahlenmäßigen Stärke – mit rund 13.000
evangelischen, 10.000 katholischen und einer kaum überschaubaren Zahl
von Gemeinden der vielen verschiedenen christlichen Konfessionen sowie
etwa 130 jüdischen, mehr als 2.200 muslimischen und 100 alevitischen,
mehreren hundert buddhistischen und hinduistischen, etwa 30 Sikh- und
einigen hundert Bahá'í-Gemeinden in ganz Deutschland –, sondern auch

8 Siehe hierzu A. Körs, Empirische Gemeindeforschung: Stand und Perspektiven, in:
D. Pollack / V. Krech / O. Müller / M. Hero (Hg.), Handbuch Religionssoziolo‐
gie, Wiesbaden 2018, 631–655.

9 D. Pollack, Religionssoziologie in Deutschland seit 1945, Preprints and Working
Papers of the Center for Religion and Modernity 6, Münster 2014, 3.

10 Vgl. M. Laube, Theologie und neuzeitliches Christentum. Studien zu Genese und
Profil der Christentumstheorie Trutz Rendtorffs, Tübingen 2006, 62.

11 Th. Luckmann, Neuere Schriften zur Religionssoziologie, KZSS 12 (1960), (315–326)
315.

12 Vgl. A. Feige, Kirchenmitgliedschaft in der Bundesrepublik Deutschland. Zentrale
Perspektiven empirischer Forschungsarbeit im problemgeschichtlichen Kontext der
deutschen Religions- und Kirchensoziologie nach 1945, Gütersloh 1990, 109.

Religiöse Gemeinden als (inter-)religiöse und gesellschaftliche Akteure

181

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu den hohen Erwartungen, die gerade im Zuge der zunehmenden religiö‐
sen Pluralisierung an sie gerichtet werden. So groß die Unterschiede zwi‐
schen den Gemeinden der verschiedenen Religionen hinsichtlich Glaube,
Organisation, Aktivitäten etc. auch sein mögen, gemeinsam ist ihnen, dass
sich Menschen an lokalen Orten versammeln, um gemeinsam ihre Religion
auszuüben,13 sie mithin Orte gelebter Religion sind und zugleich – so die
These des Beitrags – auch ein Potenzial zur interreligiösen Praxis und
sozialen Aneignung religiöser Pluralität bilden.

Besonders naheliegend erscheint dabei der interreligiöse Dialog und der
Beitrag nimmt dazu Bezug auf die empirische Dialogforschung, die sich in
Deutschland (wie auch andernorts) erst in den letzten zwei Jahrzehnten
entwickelt hat. Dabei sind vor allem Arbeiten entstanden, die den interreli‐
giösen Dialog auf der individuellen Mikroebene analysieren, daneben eini‐
ge Studien zu organisierten Formen von interreligiösen Dialoginitiativen
auf der institutionellen Mesoebene, und dabei in räumlicher Hinsicht mit
einem Schwerpunkt auf dem westdeutschen Raum.14 Der Beitrag schließt
hieran an mit einem weiten und nicht normativen Verständnis des inter‐
religiösen Dialogs jenseits eines auf gegenseitige Verständigung zielenden
Austauschs, der bereits zu den anspruchsvollen Interaktionsformen zählt,
da er mit den dafür erforderlichen „dialogical skills“ wie Offenheit und
Respekt gegenüber dem Anderen sowie Zuhören und Verstehenwollen das
voraussetzt, was im praktischen Bereich des alltäglichen Verhaltens häufig
nicht gegeben und erst zu schaffen ist.15 Der vorliegende Beitrag erweitert
daher die Perspektive auf interreligiöse Beziehungen in Form von Kon‐
takten und Netzwerken. Diese weniger intentionalen Interaktionsformen
mögen auf den ersten Blick weniger wichtig erscheinen, tatsächlich sind

13 Dies korrespondiert mit einem weiten Begriff von Gemeinden als „places where
ordinary people gather […]. If congregations do nothing else, they provide a way for
people to worship.” (N.T. Ammerman, Congregations. Local, Social, and Religious,
in: P.B. Clarke [Hg.], The Oxford Handbook of the Sociology of Religion, New York
2009, [562–580] 564f.).

14 Vgl. A. Körs, Interreligious Dialogue and Relations in Germany in a Multilevel Gov‐
ernance Perspective, in: A. Bieler / C. Hoffmann / L. Ketges (Hg.), Conviviality
in Contexts of Religious Plurality. Interdisciplinary Explorations, Bielefeld 2024 (im
Erscheinen).

15 Vgl. R. Sennett, Together. The Rituals, Pleasures and Politics of Cooperation, New
Haven 2012, 6.

Anna Körs

182

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sie aber nicht nur im (städtischen) Alltag weit verbreitet,16 sondern auch
für den Abbau von Vorurteilen und die Förderung von Toleranz höchst
relevant.17 Vor diesem Hintergrund verfolgt die im Folgenden präsentierte
Gemeindestudie die Perspektive einer religionsvergleichenden und auf in‐
terreligiöse Beziehungen fokussierten empirischen Gemeindeforschung.

3. Interreligiöse Gemeindestudie

Im Folgenden werden ausgewählte Ergebnisse einer repräsentativen
Gemeindestudie aus Hamburg vorgestellt. Zugrunde liegt eine telefonische
Befragung der Gemeindeleitungen von 350 aus insgesamt 547 recherchier‐
ten Gemeinden – aus dem Spektrum Christentum, Judentum, Islam, Alevi‐
tentum, Buddhismus, Hinduismus, Sikhismus, Bahaismus – in der Stadt
Hamburg. Von den 350 befragten Gemeinden ist der Großteil von 266
Gemeinden christlich, davon gut 100 evangelisch-lutherisch und 23 katho‐
lisch. Die weiteren 143 – also etwas mehr als die Hälfte – verteilen sich
auf die vielen weiteren Konfessionen im christlichen Spektrum. Befragt
wurden außerdem 43 islamische, 25 buddhistische sowie Gemeinden weite‐
rer (nichtchristlicher) Religionen – zwei jüdische, drei Hindu-, eine Sikh-,
sieben Bahá‘í-, drei alevitische Gemeinden –, die für die quantitative Da‐
tenanalyse zusammengefasst wurden.18

16 Vgl. S. Vertovec, New Complexities of Cohesion in Britain: Super-Diversity,
Transnationalism and Civil-Integration. A Thinkpiece for the Commission on Integ‐
ration and Cohesion, London 2007, 14.

17 Vgl. D. Pollack / O. Müller, Religionsmonitor. Religiosität und Zusammenhalt
in Deutschland, hg. von der Bertelsmann Stiftung, Gütersloh 2013, 46f.; D. Pol‐
lack, Das Verhältnis zu den Muslimen, in: ders. / O. Müller / G. Rosta / N. Fried‐
richs / A. Yendell (Hg.), Grenzen der Toleranz. Wahrnehmung und Akzeptanz
religiöser Vielfalt in Europa, Wiesbaden 2014, (47–57); M. Müke / U. Tranow /
A. Schnabel / Y. El-Menouar, Religionsmonitor. Zusammenleben in religiöser Viel‐
falt. Warum Pluralität gestaltet werden muss, hg. von der Bertelsmann Stiftung,
Gütersloh 2023, 56.

18 Siehe ausführlich zur Methode A. Körs, How Religious Communities Respond to Re‐
ligious Diversity. From Interreligious Dialogue to Interreligious Relations, Contacts,
and Networks, in: J. Ipgrave / Th. Knauth / A. Körs / D. Vieregge / M. v.d. Lippe
(Hg.), Religion and Dialogue in the City. Case Studies on Interreligious Encounter in
Urban Community and Education, Religious Diversity and Education in Europe 26,
Münster 2018, 23–54.

Religiöse Gemeinden als (inter-)religiöse und gesellschaftliche Akteure

183

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3.1. Gemeindepraxis

Für Aussagen zur Sozialraumorientierung interessiert zunächst die
Gemeindepraxis im Hinblick darauf, inwieweit die Gemeinden sich mit
ihren Aktivitäten auf die eigene Gemeinde konzentrieren oder darüber
hinaus auch gesellschaftlich orientiert sind. Dazu wurde das Aktivitätsspek‐
trum der Gemeinden durch zehn verschiedene Aktivitäten erfragt, die sich
mittels einer Faktorenanalyse in drei Bereiche zusammenfassen lassen:

a) Aktivitäten der „Gemeinschaftsbildung“ in Form von gemeinsamen re‐
ligiösen Feiern, Angeboten für Kinder und Jugendliche sowie Aktivitä‐
ten mit Senior:innen, die sich an die Gemeinde richten und bei denen
der Gemeinschaftsaspekt im Vordergrund steht,

b) Aktivitäten der „Vermittlung“ durch religiöse Bildung und Erziehung,
Unterstützung im Alltag und bei Konflikten, Beratung im Arbeits- und
Berufsleben sowie durch Angebote an Interessierte im Umfeld der
Gemeinde, die sich schwerpunktmäßig an die Gemeinde richten und
dabei auch soziale Dienste beinhalten,

c) Aktivitäten des „gesellschaftlichen Engagements“ durch die Teilnahme
an Veranstaltungen im Stadtteil, Stellungnahmen zu religiösen Themen
sowie zu politischen Grundsatzfragen, die über die eigene Gemeinde
hinausgehen und gesellschaftlich orientiert sind.

Betrachtet man die Gemeinden der unterschiedlichen Religionen im Hin‐
blick auf diese drei Bereiche (s. Tabelle 1), werden vier Aktivitätsmuster er‐
kennbar: Erstens zeigen die islamischen Gemeinden eine überdurchschnitt‐
lich hohe Aktivität in allen drei Bereichen, was in abgeschwächter Weise
und in einer anderen Gewichtung auch für die Gemeinden anderer nicht‐
christlicher Religionen gilt. Umgekehrt zeigen zweitens die buddhistischen
Gemeinden in allen Bereichen eine unterdurchschnittliche Aktivität, was
insbesondere für den Bereich der Gemeinschaftsbildung gilt. Drittens sind
die Gemeinden der beiden großen christlichen Kirchen jeweils überdurch‐
schnittlich aktiv im Bereich der Gemeinschaftsbildung sowie des gesell‐
schaftlichen Engagements, jedoch relativ wenig aktiv im Bereich der religiö‐
sen und sozialen Vermittlung. Hingegen ist viertens für die Gemeinden
anderer christlicher Konfessionen gerade die religiöse und soziale Vermitt‐
lung überdurchschnittlich bedeutsam und sie sind relativ wenig aktiv im
Bereich der gesellschaftlichen Verantwortung.

Dies korrespondiert auch mit der Öffentlichkeitsarbeit, die in insge‐
samt acht Items abgefragt wurde und sich mittels einer Faktorenanalyse

Anna Körs

184

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in eine medienbasierte (Internetauftritt, Broschüren, Flyer oder Plakate,
Veranstaltungshinweise in der Presse) und eine interaktionsorientierte Öf‐
fentlichkeitsarbeit (Tag der offenen Tür, Stadtteilfeste, Beauftragter für Öf‐
fentlichkeitsarbeit, Dialogbeauftragte) zusammenfassen lässt. Während die
islamischen Gemeinden zwar am wenigsten aktiv in der medienbasierten
Öffentlichkeitarbeit sind, sind sie umgekehrt in der interaktionsorientierten
Öffentlichkeitarbeit am stärksten engagiert, was in ähnlicher Weise auch
für die Gemeinden anderer nichtchristlicher Religionen gilt. Die buddhis‐
tischen Gemeinden zeigen hingegen eine insgesamt geringe Aktivität in
der Öffentlichkeitsarbeit. Die christlichen Gemeinden und vor allem die
evangelisch-lutherischen Gemeinden sind in der interaktionsorientierten
Öffentlichkeitsarbeit immer noch überdurchschnittlich aktiv, jedoch ver‐
gleichsweise deutlich weniger als im medienbasierten Bereich.

Gemeindepraxis differenziert nach Religion

  ev.-
luth.

röm-
kath.

andere
christ-
liche

isla-
misc
h

bud‐
dhis
-tisch

andere
nicht‐
christ-
liche

Ge‐
samt

Aktivitäten (Mittelwert; 1=gar
nicht bedeutend, 5=sehr bedeu‐
tend)

             

Religiöse Gemeinschaftsbildung
(3 Items: religiöse Feiern, Jugend-
und Kinderarbeit, Senior*innen‐
arbeit)

4,24 4,14 4,13 4,27 2,37 4,15 4,05

Religiöse und soziale Vermittlung
(4 Items: religiöse Bildung und
Erziehung, Beratung bei Alltags‐
problemen und Konflikten, Ar‐
beits- und Berufsberatung, Ange‐
bote für Interessierte)

3,06 3,29 3,63 3,95 3,19 3,59 3,45

Gesellschaftliche Verantwortung
(3 Items: Veranstaltungen im
Stadtteil, Stellung nehmen zu ge‐
sellschaftlichen Fragen, zu politi‐
schen Grundsatzfragen äußern)

3,08 3,07 2,59 3,53 2,31 3,29 2,90

Öffentlichkeitsarbeit (Mittel‐
wert; Anzahl der Maßnahmen)

             

Maßnahmen medienbasiert
(4 Items: Broschüren, Internetauf‐
tritt, Flyer oder Plakate, Veran‐
staltungshinweise in Presse)

3,93 3,75 3,36 2,26 2,88 2,88 3,36

Tabelle 1:

Religiöse Gemeinden als (inter-)religiöse und gesellschaftliche Akteure

185

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


  ev.-
luth.

röm-
kath.

andere
christ-
liche

isla-
misc
h

bud‐
dhis
-tisch

andere
nicht‐
christ-
liche

Ge‐
samt

Maßnahmen interaktionsorien‐
tiert
(4 Items: Tag der offenen Tür,
Stadtteilfest, Beauftragte für Öf‐
fentlichkeitsarbeit, Beauftragte für
interreligiösen Dialog)

2,54 2,13 1,81 2,79 1,60 2,67 2,19

Anmerkung: Unterschiede zwischen den religiösen Traditionen sind signifikant bei
einem Niveau von p < 0,001.

Festzustellen ist damit, dass die Gemeinden aus dem nichtchristlichen
Spektrum – mit Ausnahme der buddhistischen Gemeinden – ein insge‐
samt hohes und umfassendes Aktivitätslevel aufweisen und dabei sowohl
verstärkt soziale Dienstleistungen anbieten als auch ein starkes gesellschaft‐
liches Engagement zeigen, was mit einer interaktionsorientierten Öffent‐
lichkeitsarbeit einhergeht. Dies hängt vermutlich auch mit ihrer Stellung
innerhalb der mehrheitlich christlich und zugleich säkular geprägten Stadt‐
gesellschaft zusammen, in der sie an die Lebenswelt ihrer Mitglieder an‐
knüpfen und zugleich den Kontakt zur Gesellschaft suchen. Dass sie dabei
verstärkt auch soziale Dienste anbieten bzw. diese umgekehrt gerade von
den Gemeinden der beiden großen christlichen Kirchen viel weniger ange‐
boten werden, ist insofern plausibel, als Letztere diakonische bzw. karitative
Einrichtungen unterhalten, während etwa eine islamische Wohlfahrtspflege
erst im Aufbau ist. Das geringe Aktivitätslevel der buddhistischen Gemein‐
den ist (auch mit Blick auch auf die einzelnen Items) so zu verstehen, dass
hier häufig relativ kleine Gruppen zusammenkommen, die sich auf die
religiöse oder spirituelle Praxis in der Gemeinschaft und insbesondere die
innere Einkehr konzentrieren, dies auch nach außen durch entsprechende
Angebote vermitteln, ansonsten aber relativ zurückgenommen agieren.

3.2. Interreligiöse Kontakte

Blickt man auf die sozialräumliche Verteilung der Gemeinden im Stadtge‐
biet, wird deutlich, dass sich in einem Großteil der Stadtteile inzwischen
nicht mehr nur Gemeinden einer Religion, sondern mehrerer verschiede‐
ner Religionen befinden. Dazu zeigt die Karte (Abb. 1) die Hamburger

Anna Körs

186

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Stadtteile nach dem Grad ihrer religiösen Pluralität, basierend auf den 547
identifizierten Gemeinden. Während die hellblau gefärbten Stadtteile mo‐
noreligiös geprägt sind, d.h. die dort ansässigen Gemeinden gehören alle
derselben Religion an, in der Regel dem Christentum, sind die blauen und
dunkelblauen Stadtteile vielfältig und entweder bi-, pluri- oder multireligi‐
ös, d.h. die hier ansässigen Gemeinden gehören zwei, drei oder vier ver‐
schiedenen Religionen an. Je dunkler die Farbe des Stadtteiles, desto mehr
Religionen sind dort durch Gemeinden vertreten.19 Die ehemals monoreli‐
giös christlich geprägten Strukturen haben sich damit in den letzten Jahr‐
zehnten vor allem migrationsbedingt erheblich pluralisiert und die Ge‐
meinden sind – zumindest im städtischen Nahbereich – zunehmend von
einem (migrationsgeprägten) pluralen Umfeld und einer äußeren Heteroge‐
nität umgeben. Damit stellt sich die Frage, inwieweit diese äußere Pluralität

19 In den farblosen Stadtteilen wurden keine Gemeinden gefunden, entweder weil
es sich um Ufer- oder sonstige unbewohnte Gebiete handelt oder weil ehemalige
Gemeinden fusioniert sind. Dennoch kann in diesen Gebieten religiöses Leben
stattfinden, wie etwa im „Ökumenischen Forum“, einem Zusammenschluss von 17
verschiedenen christlichen Kirchen in dem 2008 neu gegründeten Stadtteil HafenCi‐
ty.

Religiöse Gemeinden als (inter-)religiöse und gesellschaftliche Akteure

187

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tatsächlich auch zu interreligiösen Aktivitäten und Kontakten zwischen den
Gemeinden führt oder womöglich im Gegenteil auch davon abhält.

Pluralität der Gemeinden auf Stadtteilebene20

Von den befragten Gemeinden geben 46 % an, über interreligiöse Kontakte
zu verfügen, während 54 % und damit die knappe Mehrheit über keine
interreligiösen Kontakte verfügt. Wenn interreligiöse Kontakte vorhanden
sind, bestehen diese meistens zu Gemeinden einer anderen Religion (25 %),
während nur 12 bzw. 10 % Kontakte zu Gemeinden aus zwei bzw. drei
und mehr anderen Religionen unterhalten (Abb. 2). Mit den bestehenden
interreligiösen Kontakten wird somit größtenteils die Grenze zu einer einzi‐

Abb. 1:

20 A. Körs, Congregations, Diversity, and Interreligious Relations, in: dies. /
W. Weisse / J.-P. Willaime (Hg.), Religious Diversity and Interreligious Dialogue,
Cham 2020, (153–173) 158.

Anna Körs

188

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gen anderen Religion überschritten, während nur ein geringer Anteil der
Gemeinden multireligiös aktiv ist.

Verbreitung interreligiöser Kontakte

54% keine 
interreligiösen 

Kontakte

25% interreligiöse 
Kontakte zu 1 

Religion

12% interreligiöse 
Kontakte zu 2 

Religionen

10% interreligiöse 
Kontakte zu 3 und 
mehr Religionen

Frage: „Hatte Ihre Gemeinde in den letzten 12 Monaten Kontakt zu christlichen /
alevitischen / islamischen / jüdischen / buddhistischen / hinduistischen / Sikh- /
Bahá‘í-Gemeinden in Hamburg?“

Auch wenn interreligiöse Kontakte damit zwar durchaus verbreitet sind,
sind sie, auch angesichts der starken öffentlichen Präsenz des „interreligiö‐
sen Dialogs“ auf der Ebene der Repräsentierenden, mit Blick auf ihren
Verbreitungsgrad auf der Gemeindeebene offenbar zu relativieren. Dies gilt
auch im Vergleich zu den bestehenden intrareligiösen Kontakten zwischen
Gemeinden derselben Religion. So geben 95 % der Gemeinden intrareligiö‐
se Kontakte zu Gemeinden derselben Glaubensrichtung an (zum Beispiel
sunnitische Gemeinden untereinander) und 75 % zu Gemeinden anderer
Glaubensrichtungen (zum Beispiel evangelisch-lutherische zu katholischen
Gemeinden). Die Interaktionen im religiösen Feld scheinen sich somit
nach dem Prinzip der Ähnlichkeit zu organisieren, wobei nicht nur ähnli‐
che Glaubensvorstellungen, sondern auch z.B. ähnliche institutionelle Ein‐
bindungen den intrareligiösen Kontakt befördern können. Interreligiöse
Beziehungen stellen sich hingegen selbst in einer Stadt wie Hamburg, die
hochgradig religiös plural geprägt ist und sich selbst als „Hauptstadt des

Abb. 2:

Religiöse Gemeinden als (inter-)religiöse und gesellschaftliche Akteure

189

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


interreligiösen Dialogs“21 versteht, nicht als bloße Folge religiöser Pluralität
ein, so dass die Frage bleibt, welche Faktoren förderlich bzw. hinderlich
wirken.

a) Interreligiöse Beziehungen und Religionszugehörigkeit

Als ein wesentlicher Einflussfaktor gilt dabei die Religionszugehörigkeit.
So zeigen verschiedene Studien, dass 39 bzw. 23 % der evangelischen
Kirchengemeinden interreligiöse Kontakte zu muslimischen bzw. jüdischen
Gemeinden unterhalten,22 hingegen mehr als drei Viertel der islamischen
Gemeinden in Deutschland (77 %) mit Kirchen oder anderen Glaubensge‐
meinschaften kooperieren,23 wenngleich institutionalisierte Kooperations‐
formen laut einer Studie zu islamischen Gemeinden in Schweden deutlich
seltener vorhanden sind (34 %).24 Auch für die Gemeindelandschaft in
den USA zeigt sich tendenziell ähnlich: „Clearly, congregations outside the
Christian tradition have carried the major responsibility for maintaining
communication across religious lines […]“,25 was zwar auch an ihren sta‐
tistisch besseren Chancen für den Kontakt mit Gemeinden der Mehrheits‐

21 Körs, How Religious Communities Respond, 28f.
22 Vgl. H. Rebenstorf / P.-A. Ahrens / G. Wegner, Potenziale vor Ort. Erstes Kir‐

chengemeindebarometer, hg. vom Sozialwissenschaftlichen Institut der EKD,
Leipzig 2015, 62.

23 Vgl. D. Halm / M. Sauer / J. Schmidt / A. Stichs, Islamisches Gemeindeleben
in Deutschland, Forschungsbericht 13, Bundesamt für Migration und Flüchtlinge,
Nürnberg 2012, 113.

24 Vgl. K. Borell / A. Gerdner, Cooperation or Isolation? Muslim Congregations
in a Scandinavian Welfare State. A Nationally Representative Survey from Sweden,
RRelRes 55 (4/2013), (557–571) 564.

25 N.T. Ammerman, Pillars of Faith. American Congregations and Their Partners,
Berkeley u.a. 2005, 130.

Anna Körs

190

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


religion liege, aber auch strategisch und durch die gesellschaftlichen Erwar‐
tungen an sie begründet sei.26

Verbreitung interreligiöser Kontakte nach Religionen (in %)

0

10

20

30

40

50

60

70

80

90

evangelisch-
lutherisch

katholisch andere
christliche

Konfessionen

islamisch buddhistisch andere
nichtchristliche

Religionen

ohne interreligiöse Kontakte mit interreligiösen Kontakten

Die vorliegende Studie stimmt hiermit insofern überein, als die stärker
migrantisch geprägten islamischen Gemeinden und auch die Gemeinden
anderer nichtchristlicher Religionen deutlich häufiger interreligiöse Kon‐
takte haben als christliche Gemeinden. Dies trifft dabei nicht für die
buddhistischen Gemeinden zu, die vergleichsweise deutlich weniger in
interreligiöse Beziehungen involviert sind. Am wenigsten interreligiös ak‐
tiv sind schließlich die Gemeinden christlicher Konfessionen jenseits der
beiden großen Kirchen, so dass auch innerhalb des christlichen Spektrums
erhebliche Unterschiede bestehen. Interreligiöse Beziehungen gehen somit
nicht allein aus der Minderheitensituation hervor, sondern scheinen we‐
sentlich durch die gesellschaftliche Position der Religionsgemeinschaft be‐
einflusst zu sein. Gerade für islamische Gemeinden, die angesichts ihres
zugeschriebenen Konfliktpotentials in den Bedrohungswahrnehmungen der
Bevölkerung ganz oben stehen27 und an die sich daher auch entsprechend
hohe gesellschaftlich-normative Erwartungen stellen, könnten der damit
verbundene Rechtfertigungsdruck sowie verstärkte Bemühungen um die

Abb. 3:

26 Vgl. Ammerman, Pillars of Faith, 111.
27 Vgl. G. Pickel, Religiöse Pluralisierung als Bedrohungsszenario? Stereotypen, Ängste

und die Wirkung von Kontakten auf die Integration von Menschen anderer Religion,
in: K. Amirpur / W. Weiße (Hg.), Religionen – Dialog – Gesellschaft. Analysen zur
gegenwärtigen Situation und Impulse für eine dialogische Theologie, Münster 2015,
(19–55) 26–42.

Religiöse Gemeinden als (inter-)religiöse und gesellschaftliche Akteure

191

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eigene Integration wichtige Motivationen für interreligiöse Kontakte sein,
womit sich eine Deutung interreligiöser Kontakte als Integrationsleistung
nahelegt.

b) Interreligiöse Beziehungen und religiöse Einstellungen

Weiter ist davon auszugehen, dass interreligiöse Beziehungen auch von
religiösen Einstellungen wie insbesondere der Haltung gegenüber religiö‐
ser Pluralität beeinflusst werden, wofür häufig der Wahrheitsanspruch als
Indikator verwendet wird. So zeigt eine Gemeindestudie aus den USA,
dass theologisch konservative Gemeinden mit exklusivistischen Haltungen
nur bedingt Interaktionen mit andersreligiösen Gemeinden zeigen,28 und
Studien auf individueller Ebene belegen ebenso, dass theologischer Exklu‐
sivismus Kontakte mit Nicht-Gruppenmitgliedern reduziert.29 Auch für
Deutschland und andere europäische Länder wurde ein hochsignifikan‐
ter Zusammenhang zwischen religiösem Dogmatismus mit dem Fürwahr‐
halten nur einer Religion und der ablehnenden Haltung gegenüber Mus‐
limen festgestellt.30 Der Zusammenhang zwischen einer exklusivistischen

28 Vgl. Ch.P. Scheitle, The Social and Symbolic Boundaries of Congregations: An
Analysis of Website Links, Interdisciplinary Journal of Research on Religion 1 (2005),
Art. 6, (1–21) 18.

29 Vgl. S.M. Merino, Religious Diversity in a “Christian Nation”: The Effects of Theolo‐
gical Exclusivity and Interreligious Contact on the Acceptance of Religious Diversity,
JSSR 49 (2/2010), (231–246) 239; B.G. Smith, Attitudes towards Religious Pluralism:
Measurements and Consequences, SocComp 54 (2/2007), (333–353) 349.

30 Vgl. D. Pollack, Das Verhältnis zu den Muslimen, in: ders. / O. Müller / G. Ros‐
ta / N. Friedrichs / A. Yendell (Hg.), Grenzen der Toleranz. Wahrnehmung und
Akzeptanz religiöser Vielfalt in Europa, Wiesbaden 2014, (47–57) 53.

Anna Körs

192

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einstellung und dem Vermeiden von interreligiösen Beziehungen scheint
somit stabil.

Wahrheitsverständnis (in %)

0 10 20 30 40

Wahrheit gibt es nur in einzigen Religion (exklusivistisch)

Wahrheit gibt es in mehreren Religionen, aber eine Religion ist den anderen
in ihrer Wahrheit überlegen (inklusivistisch)

Wahrheit gibt es in mehreren Religionen und alle Religionen sind
diesbezüglich gleichwertig (pluralistisch)

Wahrheit ist allen Religionen voraus, aber man kann ihr durch Diskussion
zwischen den Religionen näher kommen (dialogisch)

Stimme keiner dieser Aussagen zu.

Wahrheitsverständnis und interreligiöse Beziehungen

33,3

44,1

55
49,2

8,1

16,9

25,4

17,2

0%

10%

20%

30%

40%

50%

60%

exklusivistisch inklusivistisch pluralistisch dialogisch

Interreligiöse Kontakte

Interreligiöse Netzwerke

Die Ergebnisse der vorliegenden Studie, in der ebenso nach dem
Wahrheitsverständnis gefragt wurde (Abb. 4), bestätigen dies insofern, als
diejenigen mit einer exklusivistischen Haltung vergleichsweise weniger in‐
terreligiöse Beziehungen eingehen (33 %) als diejenigen mit einer inklusi‐
vistischen (44 %), pluralistischen (55 %) oder dialogischen Haltung (49 %)
(Abb. 5). Zwar ergibt sich bei einer Differenzierung zwischen denjenigen
mit einer exklusivistischen versus nicht-exklusivistischen Haltung ein statis‐
tisch signifikanter Zusammenhang zwischen dem Wahrheitsanspruch und
interreligiösen Beziehungen. Dieser fällt jedoch schwach aus, und es verfü‐

Abb. 4:

Abb. 5:

Religiöse Gemeinden als (inter-)religiöse und gesellschaftliche Akteure

193

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gen immerhin ein Drittel derjenigen mit einer exklusivistischen Haltung
über interreligiöse Kontakte. Einen Erklärungsansatz hierfür bietet Kate
McCarthy, die in ihrer Studie „Interfaith Encounters in America“ ebenso
„important countercurrents in this pattern“31 findet und zeigt, dass es
Gründe gibt (wie das Erreichen bestimmter sozialer Ziele und den Aufbau
von gesellschaftlichen Beziehungen), die auch exklusivistisch eingestellte
Gruppen dazu motivieren können, sich an interreligiösen Beziehungen zu
beteiligen oder diese sogar zu initiieren. Dies scheint insofern plausibel
auch für die vorliegende Studie, als ein positiver Zusammenhang zwischen
interreligiösen und gesellschaftlichen Kontakten besteht (s. Abschnitt 3.3).

c) Hindernisse interreligiöser Kontakte zwischen Gemeinden

Fragt man umgekehrt danach, welche Hindernisse oder Schwierigkeiten
bei interreligiösen Kontakten bestehen oder diese verhindern, ist zunächst
festzustellen, dass – aus dem Spektrum der abgefragten Aspekte wie Res‐
sourcen, institutionelle Einbindung, Motivation, religiöse Einstellungen,
Erfahrungen sowie Gelegenheiten (Abb. 6) – kaum „problematische Erfah‐
rungen mit Gemeinden aus anderen Religionen“ die Gemeinden von inter‐
religiösen Kontakten abhalten. Während sich dies für die Gemeinden ohne
interreligiöse Kontakte logisch ergibt, gilt es nahezu gleichermaßen auch
für diejenigen, die über interreligiöse Kontakte verfügen. Dies ist wichtig zu
sehen, deutet es doch darauf hin, dass es kaum die Kontakte selbst sind, die
als problematisch erachtet werden, sondern die Gründe für die moderate

31 K. McCarthy, Interfaith Encounters in America, New Brunswick (New Jersey) 2007,
199.

Anna Körs

194

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Verbreitung und Bewertung der interreligiösen Kontakte eher woanders
liegen.

Einschätzung von Barrieren von interreligiösen Kontakten

0 10 20 30 40 50 60 70 80

Schwächung des eigenen Glaubens

problematische Erfahrungen

Zustimmung von übergeordneter Stelle erforderlich

Sprachschwierigkeiten

wenig Unterstützung von übergeordneter Stelle

kulturelle Unterschiede

religiöse Unterschiede

zu wenig Zeit

wenig Interesse der Gemeindemitglieder

wenig Anlass

niemand auf Gemeinde zugekommen

Frage: „Bitte sagen Sie mir jeweils, inwieweit die Aussage für Ihre Gemeinde zutrifft?“;
4er-Skala (trifft voll und ganz zu – trifft etwas zu – trifft eher nicht zu – trifft gar nicht
zu); Anteil derjenigen, für die die Aussage voll und ganz bzw. etwas zutrifft, in %.

Ebenso kaum eine Rolle spielen die institutionelle Einbindung der Gemein‐
den und eine „fehlende Zustimmung“ oder „wenig Unterstützung der über‐
geordneten Stelle“. Dies gilt auch für „Sprachschwierigkeiten“, was generell
auf eine gute Integration hindeutet, wohingegen „wenig Zeit“ wesentlich
häufiger eine Schwierigkeit darstellt. Auch die Befürchtung, dass der „ei‐
gene Glaube durch den Kontakt mit Gemeinden anderer Religionen ge‐
schwächt werden kann“, wird als kaum zutreffend erachtet. Deutlich eher
wird die Auffassung vertreten, dass „kulturelle Unterschiede“ interreligiöse
Kontakte erschweren und mehr noch, dass „die religiösen Ansichten von
Gemeinden so weit auseinander liegen, dass der Kontakt grundsätzlich
schwierig ist“. Zudem wird von vielen Gemeinden als zutreffend erach‐
tet, dass „die Gemeindemitglieder ein eher geringes Interesse“ an interreli‐
giösen Kontakten haben. Am größten ist die Zustimmung der Gemeinden
jedoch bei den Aussagen, dass „bisher kaum Gemeinden aus anderen
Religionen auf die eigene Gemeinde zugekommen“ sind und es „bisher
wenig Anlass für die eigene Gemeinde gab, den Kontakt zu Gemeinden
aus anderen Religionen zu suchen“. Dies gilt verstärkt für die Gemeinden

Abb. 6:

Religiöse Gemeinden als (inter-)religiöse und gesellschaftliche Akteure

195

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ohne interreligiöse Kontakte, wird aber auch von den Gemeinden mit
interreligiösen Kontakten häufig als zutreffend angegeben. Demnach sind
es – noch vor den religiösen Differenzen, fehlenden Zeitressourcen und
dem eher geringen Interesse der Gemeindemitglieder – vor allem fehlende
Anlässe innerhalb der Gemeinden selbst und eine geringe Nachfrage von
außerhalb in ihrem sozialen Umfeld, die die Verbreitung von interreligiösen
Kontakten hemmen.

Das Engagement von Gemeinden in interreligiösen Kontakten ist damit
nicht nur eine Frage der Ressourcen (des Könnens) und der Motivation
und Inhalte (des Wollens), sondern auch eine Frage der Gelegenheiten
(des Beteiligtwerdens). Gerade dieser letztgenannte Aspekt verdient beson‐
dere Aufmerksamkeit, nicht nur weil er von den Gemeinden am häufigs‐
ten als Schwierigkeiten genannt wird, sondern auch einen signifikanten
Einfluss auf das interreligiöse Kontaktverhalten hat und zudem von au‐
ßen beeinflussbar ist. So könnten durch soziale Gelegenheiten und die
gezielte Ansprache von Gemeinden interreligiöse Kontakte positiv beein‐
flusst werden und könnte vor allem ein Teil derjenigen Gemeinden ange‐
sprochen werden, die bisher nicht beteiligt waren. Gleichwohl können
Gelegenheitsstrukturen nur ein Baustein sein und ist insbesondere den
beiden anderen relevanten Gründen – den religiösen Unterschieden und
dem geringen Gemeindeinteresse – weiter nachzugehen.

3.3. Gesellschaftliche Kontakte

Inwieweit sind die Gemeinden über das religiöse Feld hinaus auch
gesellschaftlich eingebunden und inwieweit beeinflusst dies ihr interreligiö‐
ses Verhalten? Mit Blick auf das gesellschaftliche Feld ist festzustellen, dass
die Gemeinden mit durchschnittlich 5,5 (von 11 abgefragten) Einrichtungen
aus Politik, Kultur, Sozialem, Bildung, Wirtschaft, Verwaltung und Freizeit
in Kontakt und somit relativ gut eingebunden sind. Dabei ist für rund die
Hälfte der Gemeinden (49 %) mit Kontakten zu sechs und mehr verschie‐
denen gesellschaftlichen Akteuren ein relativ hoher Grad der Vernetzung
festzustellen, während ein weiteres Viertel (24 %) mit Kontakten zu drei
bis fünf verschiedenen Einrichtungen einen mittleren Grad der Vernetzung
aufweist. Das letzte gute Viertel ist mit Kontakten zu ein oder zwei Einrich‐

Anna Körs

196

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tungen eher wenig gesellschaftlich eingebunden (19 %) oder sogar ohne
Kontakte (8 %) und gesellschaftlich isoliert.

Gesellschaftliche Kontakte nach Religionen

0,0

0,5

1,0

1,5

2,0

2,5

3,0

3,5

4,0

ev.-luth.

katholisch

andere christliche Konfessionen

islamisch

buddhistisch

andere nichtchristliche Religionen

gesamt

Wie Abbildung 7 zeigt, gibt es dabei deutliche Unterschiede zwischen
den Gemeinden der verschiedenen Religionen. Die höchste Kontaktrate
haben dabei die evangelisch-lutherischen Gemeinden, die durchweg zu
allen Einrichtungen durchschnittlich am stärksten in Kontakt stehen, und
auch die katholischen Gemeinden sind überdurchschnittlich gut vernetzt.
Bemerkenswert ist, dass die islamischen Gemeinden gesellschaftlich fast
genauso gut eingebunden sind wie die beiden großen christlichen Kirchen,
die ebenfalls jeweils überdurchschnittlich häufig mit den gesellschaftlichen
Einrichtungen in Kontakt sind. Deutlich weniger vernetzt sind hingegen
die Gemeinden anderer christlicher Konfessionen sowie die Gemeinden
anderer nichtchristlicher Religionen. Am wenigsten eingebunden sind die
buddhistischen Gemeinden, die noch am häufigsten Kontakte zu Schulen,
anderen Bildungseinrichtungen sowie Kultureinrichtungen haben. In den
gesellschaftlichen Beziehungen spiegelt sich somit tendenziell, was vorher
bereits zum gesellschaftlichen Engagement (s. Abschn. 3.1) festgestellt wur‐
de: eine überdurchschnittlich hohe Aktivität der islamischen Gemeinden
sowie der Gemeinden der beiden großen christlichen Kirchen einerseits
und eine vergleichsweise geringere Aktivität der buddhistischen sowie der
anderen christlichen Gemeinden. Allein die Gemeinden der anderen nicht‐

Abb. 7:

Religiöse Gemeinden als (inter-)religiöse und gesellschaftliche Akteure

197

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


christlichen Religionen sind gesellschaftlich eher unterdurchschnittlich ein‐
gebunden, obgleich auch für sie ein hohes gesellschaftliches Engagement
gilt.

Eine Tendenz zur gesellschaftlichen Abschottung oder „Parallelgesell‐
schaft“, wie sie häufig für die islamischen Gemeinden vermutet wird, lässt
sich somit nicht feststellen. Stattdessen wird hier eher eine Trennlinie
„gesellschaftlicher Integration“ zwischen einerseits den Gemeinden der bei‐
den großen christlichen Kirchen sowie der islamischen Gemeinden mit
vielfältigen und häufigen Beziehungen und andererseits den Gemeinden
aus dem Spektrum der unterschiedlichen christlichen Konfessionen und
den Gemeinden nichtchristlicher Religionen (und dabei insbesondere den
buddhistischen Gemeinden) mit weitaus weniger gesellschaftlichen Bezie‐
hungen sichtbar.

Gesellschaftliche Kontakte und interreligiöse Beziehungen

15,4

21,3

48,1 46,7

70,2

0 1,7

14,5

22,7

29,8

0%

10%

20%

30%

40%

50%

60%

70%

80%

keine Kontakte zu
gesellschaftlichen

Einrichtungen

1 bis 2
Einrichtungen

3 bis 4
Einrichtungen

5 bis 6
Einrichtungen

7 bis 8
Einrichtungen

Interreligiöse Kontakte

Interreligiöse Netzwerke

Blickt man nun auf den Zusammenhang von gesellschaftlichen Kontakten
und interreligiösen Beziehungen in Form von Kontakten oder der Beteili‐
gung an interreligiösen Netzwerken, zeigt sich ein signifikanter und fast
linearer Zusammenhang: Je mehr die Gemeinden über gesellschaftliche
Kontakte verfügen, desto eher sind sie auch an interreligiösen Kontakten
und Netzwerken beteiligt (Abb. 8). Die Gemeinden sind somit in ihrem
interreligiösen Handeln durch die eigene Position im religiösen Feld und
ihre gesellschaftliche Integration beeinflusst, die religiöse Einstellungen
überlagern können.

Abb. 8:

Anna Körs

198

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Fazit

Der Beitrag verfolgt ausgehend von der Pluralisierung des religiösen Feldes
und einem wachsenden Bedarf nach Verständigung eine Perspektive auf
religiöse Gemeinden als potenzielle Orte interreligiöser Praxis und mit
gesellschaftlicher Brückenfunktion. Anhand einer lokalen repräsentativen
Gemeindestudie und ausgewählter empirischer Befunde wird deutlich, dass
interreligiöse Beziehungen zwischen Gemeinden sich nicht als bloße Folge
religiöser Pluralität einstellen und auch nicht durch religiöse Einstellungen
determiniert werden, sondern wesentlich mit der Position der Gemeinden
im religiösen Feld und ihrer gesellschaftlichen Integration zusammenhän‐
gen. Als ein Ansatzpunkt zur Förderung interreligiöser Kontakte erweisen
sich gerade niedrigschwellige Gelegenheiten, die insbesondere auch dieje‐
nigen ansprechen, die bisher nicht beteiligt waren und sich womöglich
schwer damit tun, weil sie etwa in den religiösen Differenzen eine Barriere
sehen, wohingegen sie durchaus Interesse daran haben können, sich gegen‐
seitig kennenzulernen, ein nachbarschaftliches Miteinander zu pflegen oder
sich um gemeinsame Anliegen vor Ort zu kümmern. Andererseits erscheint
gerade der konstruktive Austausch über die religiösen Lehren und Glau‐
bensinhalte und ihre Gemeinsamkeiten, aber eben auch Unterschiede als
elementar, um einen tiefergehenden gegenseitigen Prozess des Verstehens
zu befördern. Auch für einen solchen religiösen Austausch können inter‐
religiöse Kontakte die Grundlage schaffen, indem sie Vorurteile abbauen
und eine grundsätzliche Offenheit zwischen den Angehörigen der verschie‐
denen Religionen befördern können.

Deutlich wird schließlich zum Verhältnis von Stadt und Religion: „Reli‐
gions matter“ – und zwar im Plural – und Religionsgemeinschaften und
ihre Gemeinden prägen in ihrer Vielzahl und Vielfalt den städtischen So‐
zialraum und die daraus entstehenden Beziehungen und (Spannungs-)Ver‐
hältnisse zwischen den Religionsgemeinschaften wie auch zur Gesellschaft.
Umgekehrt gilt: „Places matter“ und gerade Städte sind religiöse und kul‐
turelle Kulminationspunkte, beeinflussen wesentlich die Formen, Prakti‐
ken und Identitäten religiöser Glaubensrichtungen und sind zentrale Orte
der Aushandlung und Gestaltung auch ihrer gesellschaftlichen Position.
Dieses Zusammenwirken von Stadt und Religionen – „as partners in a
recursive relationship in which they are shaping as well as being shaped

Religiöse Gemeinden als (inter-)religiöse und gesellschaftliche Akteure

199

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


through their interaction“32 – stärker wahrzunehmen und zu adressieren
erscheint lohnenswert angesichts der Herausforderungen eines gelingenden
Zusammenlebens in multireligiösen säkularen Stadtgesellschaften und zur
Entwicklung sowohl einer darauf bezogenen empirischen sozialraum- und
stadtorientierten Religionsforschung als auch einer religionssensibilisierten
Stadtentwicklung und -forschung.

Literatur
Ammerman, Nancy Tatom, Pillars of Faith. American Congregations and Their Part‐

ners, Berkeley / Los Angeles / London 2005.
Ammerman, Nancy Tatom, Congregations. Local, Social, and Religious, in: Clarke,

Peter B. (Hg.), The Oxford Handbook of the Sociology of Religion, New York 2009,
562–580.

Berger, Peter Ludwig, Altäre der Moderne. Religion in pluralistischen Gesell‐
schaften, aus dem Englischen von Ruth Pauli, Frankfurt / New York 2015.

Berking, Helmuth / Jochen Schwenk / Silke Steets, Introduction: Filling the
Void? – Religious Pluralism and the City, in: Dies. (Hg.), Religious Pluralism and
the City. Inquiries into Postsecular Urbanism, Bloomsbury Studies in Religion, Space
and Place, London u.a. 2018, 1–24.

Borell, Klas / Arne Gerdner, Cooperation or Isolation? Muslim Congregations
in a Scandinavian Welfare State: A Nationally Representative Survey from Sweden,
RRelRes 55 (4/2013), 557–571.

Feige, Andreas, Kirchenmitgliedschaft in der Bundesrepublik Deutschland. Zentrale
Perspektiven empirischer Forschungsarbeit im problemgeschichtlichen Kontext der
deutschen Religions- und Kirchensoziologie nach 1945, Gütersloh 1990.

Halm, Dirk / Martina Sauer / Jana Schmidt / Anja Stichs, Islamisches Ge‐
meindeleben in Deutschland, Forschungsbericht 13, Bundesamt für Migration und
Flüchtlinge, Nürnberg 2012.

Körs, Anna, Empirische Gemeindeforschung: Stand und Perspektiven, in: Pollack,
Detlef / Volkhard Krech / Olaf Müller / Markus Hero (Hg.), Handbuch
Religionssoziologie, Wiesbaden 2018, 631–655.

Körs, Anna, How Religious Communities Respond to Religious Diversity. From Inter‐
religious Dialogue to Interreligious Relations, Contacts, and Networks, in: Ipgrave,
Julia / Thorsten Knauth / Anna Körs / Dörte Vieregge / Marie von der
Lippe (Hg.), Religion and Dialogue in the City. Case Studies on Interreligious En‐
counter in Urban Community and Education, Religious Diversity and Education in
Europe 26, Münster 2018, 23–54.

32 R. Flory, Foreword, in: K. Day / E.M. Edwards (Hg.), The Routledge Handbook of
Religion and Cities, Routledge Handbooks in Religion, Abingdon (Oxon) / New York
2021, (xiv–xx) xviii.

Anna Körs

200

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Körs, Anna, Congregations, Diversity, and Interreligious Relations, in: dies. /
Wolfram Weisse / Jean-Paul Willaime (Hg.), Religious Diversity and Interreli‐
gious Dialogue, Cham 2020, 153–173.

Körs, Anna, Interreligious Dialogue and Relations in Germany in a Multilevel Gov‐
ernance Perspective, in: Andrea Bieler / Claudia Hoffmann / Lisa Ketges
(Hg.), Conviviality in Contexts of Religious Plurality. Interdisciplinary Explorations,
Bielefeld 2024 (im Erscheinen).

Krech, Volkhard, Bewegungen im religiösen Feld: Das Beispiel Nordrhein-Westfa‐
lens, in: Hero, Markus / Volkhard Krech / Helmut Zander, Religiöse Vielfalt in
Nordrhein-Westfalen. Empirische Befunde und Perspektiven der Globalisierung vor
Ort, Religion plural, Paderborn 2008, 24–43.

Lanz, Stephan, Stadt und Religion, in: Mieg, Harald A. / Christoph Heyl (Hg.),
Stadt. Ein interdisziplinäres Handbuch, Stuttgart 2013, 299–317.

Laube, Martin, Theologie und neuzeitliches Christentum. Studien zu Genese und
Profil der Christentumstheorie Trutz Rendtorffs, Tübingen 2006.

Löw, Martina, Vielfalt und Repräsentationen, in: dies. (Hg.), Vielfalt und Zu‐
sammenhalt. Verhandlungen des 36. Kongresses der Deutschen Gesellschaft für
Soziologie in Bochum und Dortmund 2012, Teil 1, Frankfurt a.M. 2014, 27–37.

Luckmann, Thomas, Neuere Schriften zur Religionssoziologie, KZSS 12 (1960), 315–
326.

McCarthy, Kate, Interfaith Encounters in America, New Brunswick (New Jersey)
2007.

Merino, Stephen M., Religious Diversity in a “Christian Nation”: The Effects of
Theological Exclusivity and Interreligious Contact on the Acceptance of Religious
Diversity, JSSR 49 (2/2010), 231–246.

Müke, marcel / Ulf Tranow / Annette Schnabel / Yasemin El-Menouar, Religi‐
onsmonitor. Zusammenleben in religiöser Vielfalt. Warum Pluralität gestaltet werden
muss, hg. von der Bertelsmann Stiftung, Gütersloh 2023.

Pickel, Gert, Religiöse Pluralisierung als Bedrohungsszenario? Stereotypen, Ängste
und die Wirkung von Kontakten auf die Integration von Menschen anderer Reli‐
gion, in: Amirpur, Katajun / Wolfram Weiße (Hg.), Religionen – Dialog –
Gesellschaft. Analysen zur gegenwärtigen Situation und Impulse für eine dialogische
Theologie, Münster 2015, 19–55.

Pollack, Detlef / Olaf Müller, Religionsmonitor. Religiosität und Zusammenhalt
in Deutschland, hg. von der Bertelsmann Stiftung, Gütersloh 2013.

Pollack, Detlef, Das Verhältnis zu den Muslimen, in: ders. / Olaf Müller / Ger‐
gely Rosta / Nils Friedrichs / Alexander Yendell (Hg.), Grenzen der Toleranz.
Wahrnehmung und Akzeptanz religiöser Vielfalt in Europa, Wiesbaden 2014, 47–57.

Pollack, Detlef, Religionssoziologie in Deutschland seit 1945, Preprints and
Working Papers of the Center for Religion and Modernity 6, Münster 2014.

Rebenstorf, Hilke / Petra-Angela Ahrens / Gerhard Wegner, Potenziale vor
Ort. Erstes Kirchengemeindebarometer, hg. vom Sozialwissenschaftlichen In‐
stitut der EKD, Leipzig 2015.

Religiöse Gemeinden als (inter-)religiöse und gesellschaftliche Akteure

201

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rüpke, Jörg, Urban Religion. A Historical Approach to Urban Growth and Religious
Change, Berlin / Boston 2020.

Scheitle, Christopher P., The Social and Symbolic Boundaries of Congregations:
An Analysis of Website Links, Interdisciplinary Journal of Research on Religion 1
(2005), Art. 6. 1–21.

Sennett, Richard, Together. The Rituals, Pleasures and Politics of Cooperation, New
Haven 2012.

Smith, Buster G., Attitudes towards Religious Pluralism: Measurements and Con‐
sequences, SocComp 54 (2/2007), 333–353.

Vertovec, Steven, New Complexities of Cohesion in Britain: Super-Diversity,
Transnationalism and Civil-Integration. A Thinkpiece for the Commission on Integ‐
ration and Cohesion, London 2007.

Zarnow, Christopher / Birgit Klostermeier / Rüdiger Sachau (Hg.), Religion in
der Stadt. Räumliche Konfigurationen und theologische Deutungen, Berlin 2018.

Anna Körs

202

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Religion und Landschaft –
Grundzüge, Ausprägungen und offene Fragen eines komplexen
Verhältnisses1

Olaf Kühne

Die Bezüge zwischen Landschaft und Religion sind vielfältig und komplex.
Die Komplexität erwächst nicht allein aus der Komplexität des jeweils ein‐
zelnen Gegenstandes, dessen Wandlungen in den vergangenen Jahrzehnten
bis Jahrhunderten, sondern auch einem differenzierten, sich wandelnden
wechselseitigen Bezug. Landschaft, hier konstitutiv als soziale Konstrukti‐
on verstanden, wandelte sich nicht zuletzt infolge von Ansprüchen ökono‐
mischer Art, aber auch des politischen Gestaltungswillens, Religion ist
von Säkularisierung und Individualisierung betroffen. Landschaft unter‐
liegt sich differenzierenden sozialen und kulturellen Verständnissen, indi‐
vidualisierten Landschaftserfahrungen sowie von Veränderungen des als
Landschaft gedeuteten physischen Raumes. Dies nicht zuletzt infolge des
Klimawandels und von Mitigations- und Adaptationsbemühungen. Auch
religiöse Repräsentanzen im physischen Raum unterliegen Wandlungen,
etwa durch den Verlust alltagsreligöser Manifeste (etwa von Wegekreuzen),
der Entweihung oder ‚Touristifizierung’ von Kirchen, aber auch durch die
Errichtung physischer Manifeste von Religionen, die nicht mit dem eigenen
‚Kulturkreis’ identifiziert werden. Auch die Frage nach landschaftlichen Im‐
plikationen von religiösen Utopien verdeutlicht die Aktualität des Themas.
Dieses wiederum wird unter Nutzung der Theorie der drei Landschaften
(als Ableitung der Drei Welten Theorie Karl Poppers) betrachtet.

1 Bei dem vorliegenden Beitrag handelt es sich um eine weiterentwickelte Synthese
folgender Aufsätze: O. Kühne, Religion und Landschaft – Überlegungen zu einem
komplexen Verhältnis aus sozialwissenschaftlicher Perspektive, in: Bund Heimat und
Umwelt in Deutschland (BHU) (Hg.), Religion und Landschaft, Bonn 2013, 7–15;
ders., Landschaft und Religion, in: ders. / F. Weber / K. Berr / C. Jenal (Hg.),
Handbuch Landschaft, RaumFragen: Stadt – Region – Landschaft, Wiesbaden ²2023,
497–510; ders. / K. Berr / C. Jenal, Die geschlossene Gesellschaft und ihre Ligaturen.
Eine Kritik am Beispiel ‚Landschaft‘, RaumFragen: Stadt – Region – Landschaft, Wies‐
baden 2022.

203

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einführung

Phänomene werden dann einer Thematisierung unterzogen, wenn sie die
Grenzen des Selbstverständlichen, Gewohnten und Normalen überschrei‐
ten. Also wenn sich Veränderungen vollziehen, die Aufmerksamkeit auf
sich ziehen und (individuell oder sozial) nicht mehr ignoriert werden kön‐
nen.2 Dies gilt sowohl für das Thema Landschaft als auch für jenes der
Religion: So unterliegt Landschaft den Einflüssen der Globalisierung, den
direkten Einflüssen des Klimawandels (etwa als Folge von Dürren), aber
auch dessen indirekten Einflüssen, in Form von den Mitigationsbemühun‐
gen der Gesellschaft (etwa in Bezug auf die Errichtung von Anlagen zur
Erzeugung, zum Transport und zur Speicherung regenerativer Energien)
und auch den Adaptationsbestrebungen (wie etwa Maßnahmen der Steige‐
rung der Luftzirkulation in Städten und ihrem Umland, des Waldumbaus,
der Anpassung der Landwirtschaft). Religion ihrerseits unterliegt (zumin‐
dest im westlichen Europa) zum einen dem Prozess der Säkularisation,
zum anderen dem Prozess der Individualisierung. Zugleich wird ihr eine
bis heute kulturprägende Bedeutung zugeschrieben (besonders deutlich
bei Samuel Huntington)3, was wiederum nicht zuletzt eine Basis für eine
Beschreibung der Zuwanderung von Menschen mit anderer Religion (in
weiten Teilen Europas etwa des Islams) als kulturelle Herausforderung
bildet.4 Die Neuthematisierung des Religiösen (etwa im Zusammenhang
von Einwanderung, aber auch religiöser Anteile von gewaltsamen Ausein‐
andersetzungen) wiederum ist mit einer zunehmenden Entprivatisierung
des Religiösen verbunden: Religiöses – und seine materiellen Manifestatio‐
nen, wodurch nicht zuletzt die landschaftliche Perspektive relevant wird
– wird zum Gegenstand öffentlicher Befassung, einer Befassung, die durch‐
aus konfliktär verlaufen kann, insbesondere dann, wenn sie mit einer offen‐
siven kollektiven Identitätsbildung betrieben wird, die nicht zuletzt durch
soziale Medien befeuert wird.5

2 Vgl. P.L. Berger / Th. Luckmann, The Social Construction of Reality. A Treatise in the
Sociology of Knowledge, New York 1966.

3 Vgl. S.P. Huntigton, The Clash of Civilizations and the Remaking of World Order,
New York 1996.

4 Vgl. J. Casanova, Public Religions in the Modern World, Chicago 1994.
5 Vgl. J. Casanova, The Secular and Secularisms, Social Research. An International

Quarterly 76 (4/2009), 1049–1066, https://doi.org/10.1353/sor.2009.0064; C. Jenal /
S. Endreß / O. Kühne / C. Zylka, Technological Transformation Processes and Res‐
istance – On the Conflict Potential of 5G Using the Example of 5G Network Expansion

Olaf Kühne

204

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1353/sor.2009.0064
https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1353/sor.2009.0064


Der vorliegende Beitrag befasst sich mit einem Thema, das sich im
Spannungsfeld von Soziologie und Geographie bewegt. In der Soziologie
wies das Thema Religion bereits bei den Klassikern Max Weber, Auguste
Comte, Karl Marx, Émile Durkheim und Georg Simmel eine zentrale
Bedeutung auf. Nach einer Phase relativ geringer Präsenz in den 1970er
und 1980er Jahren wird ihm seit den 1990er Jahren wieder eine recht
große Aufmerksamkeit zuteil.6 Dagegen hat das Thema Religion in der
Geographie nie eine solchermaßen zentrale Bedeutung erlangen können.
Die Religionsgeographie weist aktuell eine Bedeutung auf, die hinter ande‐
ren „Bindestrich-Humangeographien“ (wie der Stadt-, Wirtschafts- oder
Sozialgeographie) zurücksteht. Nichtsdestotrotz ist sie – nicht allein im
internationalen, sondern auch im deutschsprachigen Kontext – präsent.7
Synthetisierende Untersuchungen in der Landschaftsforschung blieben hin‐
gegen weitgehend aus.8 Es dominieren spezifische Untersuchungen zu ein‐
zelnen Religionsgemeinschaften, Regionen, Objekten und Objektkonstella‐
tionen, häufig in Kombination mit bestimmten zeitlichen Rahmungen.9

Insofern umreißt dieser Beitrag Grundzüge und Potenziale eines
Forschungsfeldes, er stellt keinen Überblick über ein elaboriertes For‐
schungsfeld dar. Der vorliegende Beitrag stellt zunächst einige konzeptio‐

in Germany, Sustainability 13 (24/2021), Art. 13550, https://doi.org/10.3390/su13241
3550; O. Kühne / L. Koegst / M.-L. Zimmer / G. Schäffauer, “… Inconceivable,
Unrealistic and Inhumane”. Internet Communication on the Flood Disaster in West
Germany of July 2021 between Conspiracy Theories and Moralization – A Neoprag‐
matic Explorative Study, Sustainability 13 (20/2021), Art. 11427, https://doi.org/10.3390/
su132011427.

6 Siehe etwa: V. Krech, Die Evolution der Religion. Ein soziologischer Grundriss, Reli‐
giöse Evolution 1, Bielefeld 2021; P. Heiser, Religionssoziologie, Soziologie im 21. Jahr‐
hundert, UTB 5013, Paderborn 2018; G. Pickel, Religionssoziologie. Eine Einführung
in zentrale Themenbereiche, Wiesbaden 2011.

7 Vgl. R. Henkel, Definition von Religion und Religionstheorien. Was kann die Religi‐
onsgeographie aus der Diskussion in Religionssoziologie und Religionswissenschaft
lernen?, Acta Universitatis Carolinae. Geographica 41 (1–2/2006), 77–90; G. Rinsche‐
de, Religionsgeographie, Das Geographische Seminar, Braunschweig 1999.

8 Ein Ansatz findet sich bei: Kühne, Religion und Landschaft; ders., Landschaft und
Religion.

9 Etwa bei: W. Schenk / J.-E. Steinkrüger, Kulturlandschaft als kultureller Prozess,
illustriert am Orden der Zisterzienser und an den frühen Trägern der Rheinromantik,
in: R. Duttmann / O. Kühne / F. Weber (Hg.), Landschaft als Prozess, Wiesbaden
2020, 119–134; P. Rückert, Zur Sakralisierung der Landschaft. Zisterzienser im deut‐
schen Südwesten, in: M. Krätschmer / K. Thode / Ch. Vossler-Wolf (Hg.), Klöster
und ihre Ressourcen. Räume und Reformen monastischer Gemeinschaften im Mittel‐
alter, RessourcenKulturen 7, Tübingen 2018, 59–73.

Religion und Landschaft

205

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.3390/su132413550
https://doi.org/10.3390/su132413550
https://doi.org/10.3390/su132011427
https://doi.org/10.3390/su132011427
https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.3390/su132413550
https://doi.org/10.3390/su132413550
https://doi.org/10.3390/su132011427
https://doi.org/10.3390/su132011427


nelle Grundzüge zum Thema der Differenziertheit von Landschaft vor,
insoweit sie für das Verständnis des übrigen Beitrages notwendig sind.
Daran anschließend erfolgt die Darstellung der Grundzüge der Funktion
des Religiösen in der Gesellschaft. Darauf folgen Ausführungen zu den
Zusammenhängen der Themen Religion und Landschaft. Das Fazit widmet
sich einer Synthese des Dargestellten und insbesondere der Potenziale des
Forschungsfeldes zu Religion und Landschaft.

Der vorliegende Beitrag fokussiert sich dabei – nicht zuletzt aufgrund
der vorliegenden Literatur – auf Entwicklungen in Europa, insbesondere
Mittel- und Westeuropa.

2. Landschaft – Grundüberlegungen

Ontologisch folgt der vorliegende Beitrag der – aus der Drei Welten Theo‐
rie Karl Poppers abgeleiteten10 – Theorie der Drei Landschaften, die im
Folgenden knapp zusammengefasst wird.11 Popper gliedert in materielle
Welt 1, die Welt 2 des individuellen Bewusstseins und die Welt 3 der kultu‐
rellen Gehalte. Bevor jedoch eine Gliederung in drei Landschaften erfolgt,
ist ein Zwischenschritt hilfreich, um die Spezifik von ‚Landschaft’ heraus‐
zuarbeiten, nämlich die Gliederung in drei Räume: Raum 1 beschreibt
relational zueinander angeordnete Objekte der Welt 1, Raum 2 wiederum

10 Vgl. K.R. Popper, Objektive Erkenntnis. Ein evolutionärer Entwurf, aus dem Engli‐
schen übers. von Hermann Vetter, Kritische Wissenschaft, Hamburg 1973;
Rinschede, Religionsgeographie; K.R. Popper, Three Worlds, Michigan Quarterly
Review 18 (1/1979), 141–167.

11 Vgl. O. Kühne, Landscape Conflicts – A Theoretical Approach Based on the Three
Worlds Theory of Karl Popper and the Conflict Theory of Ralf Dahrendorf, Illus‐
trated by the Example of the Energy System Transformation in Germany, Sustainab‐
ility 12 (17/2020), Art. 6772, https://doi.org/10.3390/su12176772; ders., Die Land‐
schaften 1, 2 und 3 und ihr Wandel. Perspektiven für die Landschaftsforschung in
der Geographie – 50 Jahre nach Kiel, Berichte. Geographie und Landeskunde 92
(3–4/2018), 217–231; ders., Foodscapes – a Neopragmatic Redescription, Berichte.
Geographie und Landeskunde 96 (1/2023), 5–25, https://doi.org/10.25162/bgl-2022
-0016; ders. / C. Jenal / D. Edler, Landscapes in Games. Insights and Overviews
on Contingencies between Worlds 1, 2 and 3, in: dies. (Hg.), The Social Construction
of Landscapes in Games, RaumFragen: Stadt -Region – Landschaft, Wiesbaden 2022,
77–87; L. Koegst, Über drei Welten, Räume und Landschaften. Digital geführte
Exkursionen an Hochschulen aus der Perspektive der drei Welten Theorie im Allge‐
meinen und der Theorie der drei Landschaften im Speziellen, Berichte. Geographie
und Landeskunde 69 (3/2022), 288–308, https://doi.org/10.25162/bgl-2022-0012.

Olaf Kühne

206

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.3390/su12176772
https://doi.org/10.25162/bgl-2022-0016
https://doi.org/10.25162/bgl-2022-0016
https://doi.org/10.25162/bgl-2022-0012
https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.3390/su12176772
https://doi.org/10.25162/bgl-2022-0016
https://doi.org/10.25162/bgl-2022-0016
https://doi.org/10.25162/bgl-2022-0012


beinhaltetet die individuellen Verständnisse von ‚Raum’ und als Raum 3
lassen sich die gesellschaftlich geteilten Verständnisse davon verstehen, was
unter ‚Raum’ zu fassen sei. Analog erfolgt die Gliederung von Landschaft:
Landschaft 3 beinhaltet die in einer Gesellschaft als ‚normal’, ‚selbstver‐
ständlich’ und unhinterfragt geltenden Deutungs-, Kategorisierungs- und
Bewertungsmuster von Landschaft. Landschaft 2 wiederum umfasst die
individuellen Deutungs-, Kategorisierungs- und Bewertungsmuster. Land‐
schaft 2 wird im Prozess der Sozialisation von der Gesellschaft vermittelt
und umfasst also einen Teil der Vorstellungen von Landschaft 3, ergänzt
um individuell durch eigene Erfahrungen und Reflexionen erfolgte Modifi‐
kationen. Diese wiederum ermöglichen es für Landschaft 2, auf Landschaft
3 innovativ zu wirken, wenngleich die Regel darin besteht, die gesellschaft‐
lich geteilten Muster der Landschaft 3 zu bestätigen – und damit zu ver‐
festigen. Landschaft 1 wird von jenen materiellen Objekten gebildet, die
individuell (Landschaft 2) bzw. sozial (Landschaft 3) als ‚Landschaft’ syn‐
thetisiert werden. Der Mensch wiederum ist – infolge seiner leiblichen Ver‐
fasstheit – Teil von allen drei Welten, Räumen und Landschaften. Insofern
wirkt Landschaft 1 wiederum strukturierend auf Landschaft 2 (analog ist
es bei den Welten und Räumen). Unterschiede zwischen Raum und Land‐
schaft bestehen in zweifacher Hinsicht: Erstens ist für den Raum die mate‐
rielle Welt konstitutiv (Raum 1). Dies bedeutet: Ohne die Erfahrung von
Raum 1 bedürfte es nicht der Anstrengungen der Konstruktion der Räume
2 und 3. Dagegen ist für Landschaft die Ebene 3 konstitutiv, denn ohne die
Anleitung zu ästhetischen oder ökologischen Synthesen wäre eine Selekti‐
on und Zusammenführung von Objekten zu ‚Landschaft’ nicht möglich.12

Zweitens sind Landschaft 2 und Landschaft 3 keine einfachen Teilmengen
von Raum 2 und 3. Sie reichen vielmehr darüber hinaus: Landschaften
2 und 3 haben metaphorische Gehalte, die Raum 2 und 3 fehlen (etwa:
Bildungslandschaft, Theaterlandschaft, Musiklandschaft etc., also immer,
wenn auf eine relationale Synthese abgehoben werden soll).

12 Hierzu bereits in den 1910er Jahren: G. Simmel, Philosophie der Landschaft (1913),
in: G. Gröning / U. Herlyn (Hg.), Landschaftswahrnehmung und Landschaftser‐
fahrung. Texte zur Konstitution und Rezeption von Natur als Landschaft, München
1990, 67–79; weiterhin: L. Burckhardt, Warum ist Landschaft schön? Die Spazier‐
gangswissenschaft, hg. von Markus Ritter und Martin Schmitz, Berlin 22008;
C. Jenal, „Das ist kein Wald, Ihr Pappnasen!“ – Zur sozialen Konstruktion von
Wald. Perspektiven von Landschaftstheorie und Landschaftspraxis, Wiesbaden 2019;
O. Kühne, Distinktion – Macht – Landschaft. Zur sozialen Definition von Land‐
schaft, Wiesbaden 2008.

Religion und Landschaft

207

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Seine leibliche Verfasstheit ermöglicht es dem Menschen (als Individu‐
um!), materiell in Raum 1 einzugreifen, ihn etwa als Landschaft 1 gemäß
den eigenen landschaftlichen Vorstellungen (Landschaft 2) zu überformen.
Wobei die hier zur Geltung kommenden Normen in der Regel gesellschaft‐
lichen Ursprungs sind (Landschaft 3) bzw. in Auseinandersetzung damit
modifiziert werden. Grundlage zu Eingriffen in Landschaft 1 (im Beson‐
deren) und Raum 1 (im Allgemeinen) sind die nötigen materiellen Medi‐
en (von der Spitzhacke bis zum Dynamit, von Pflanzensamen bis zum
Stahlträger). Auch ist Macht (im Sinne Max Webers13 als Chance, den
eigenen Willen auch gegen Widerstand durchzusetzen, zu verstehen) zur
Durchsetzung von Landschaft 2-Vorstellungen nötig, wie auch geistige wie
körperliche Fertigkeiten.14 Deutlich wird hinsichtlich dieser Ausführungen
nicht zuletzt die zentrale Bedeutung des Individuellen (Welt 2/Landschaft
2): Jegliche Interaktion zwischen Welt/Landschaft 1 und 3 wird über Welt/
Landschaft 2 vermittelt, auch jeder Prozess der Innovation und Bestätigung
in Welt/Landschaft 3 erfolgt durch das Agieren von Welt/Landschaft 2.

Die soziale wie individuelle Konstruktion von Landschaft wiederum un‐
terliegt unterschiedlichen Modi, die einander (partiell) widersprechen, ein‐
ander aber auch (teilweise) überlagern können:15 Die a-modale Konstrukti‐
on der ‚heimatlichen Normallandschaft‘ vollzieht sich im Kindesalter unter
deutender Begleitung signifikanter Anderer (insbesondere von Eltern), im
Umfeld der elterlichen Wohnung. Der daraus erwachsende normative An‐
spruch an Landschaft 1 ist jener der Stabilität, denn Landschaft 2a grün‐

13 M. Weber, Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriss der verstehenden Soziologie, hg.
von Johannes Winckelmann, Tübingen 51972 [1922].

14 Ausführlicher zu diesem Themenfeld: Sh. Zukin, Landscapes of Power. From Detroit
to Disney World, Berkeley / Los Angeles / London 1993; W.K. Wyckoff, Imposing
landscapes of private power and wealth, in: M.P. Conzen (Hg.), The Making of
the American Landscape, New York / London 22010, 381–402; A. Butler / I. Sarlöv-
Herlin, Changing landscape identity – practice, plurality, and power, Landscape
Research 44 (3/2019), 271–277, https://doi.org/10.1080/01426397.2019.1589774; O.
Kühne, Landscape and Power in Geographical Space as a Social-Aesthetic Construct,
Dordrecht 2018.

15 Ausführlicher: Kühne, Landscape Conflicts; ders., Landscape Theories. A Brief
Introduction, Wiesbaden 2019; ders., Landschaft und Wandel. Zur Veränderlichkeit
von Wahrnehmungen, Wiesbaden 2018; R. Stotten, Kulturlandschaft gemeinsam
verstehen – Praktische Beispiele der Landschaftssozialisation aus dem Schweizer
Alpenraum, Geographica Helvetica 68 (2/2013), 117–127, https://doi.org/10.5194/
gh-68-117-2013; dies., Kulturlandschaft als Ausdruck von Heimat der bäuerlichen
Gesellschaft, in: M. Hülz / O. Kühne / F. Weber (Hg.), Heimat. Ein vielfältiges
Konstrukt, Wiesbaden 2019, 149–162.

Olaf Kühne

208

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1080/01426397.2019.1589774
https://doi.org/10.5194/gh-68-117-2013
https://doi.org/10.5194/gh-68-117-2013
https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1080/01426397.2019.1589774
https://doi.org/10.5194/gh-68-117-2013
https://doi.org/10.5194/gh-68-117-2013


det sich auf Vertrautheit. Im b-Modus wiederum wird der Commonsense
von Landschaft 3 an Landschaft 2 vermittelt. Dieser umfasst insbesondere
ästhetische Stereotype, aber zunehmend auch ökologische Gehalte, die wie‐
derum eine normative Bedeutung aufweisen. Im c-Modus wiederum erfolgt
eine Einführung in fachspezifische‚ expertenhafte Sonderwissensbestände‘.
Diese weisen explizite Deutungshoheitskonkurrenzen untereinander auf
(besonders deutlich: Agrarökonomie vs. Landschaftsökologie). Gemeinsam
ist den unterschiedlichen c-modalen Zuwendungen zu Landschaft 1c der
jeweilige fachspezifische Defizitblick (auch für den Kontext von Religion,
aber auch anderen Teilmengen von Welt, kann eine Welterschließung mit‐
tels dieser drei Modi beobachtet werden). Allen drei Modi ist die Tendenz
zur Moralisierung von Landschaft, verbunden mit der Abwertung alterna‐
tiver Deutungen, Kategorisierungen und Wertungen – und insbesondere
ihrer Träger:innen – gemein. Daraus wird ein dritter Unterschied der Kon‐
strukte von Raum und Landschaft deutlich: Die landschaftliche Synthese
bildet (weit mehr als der neutrale Raum) einen Nährboden für Prozesse der
Moralisierung und Identitätsbildung. Daraus wird aber auch eine weitere
Verbindung zum Thema Religion deutlich: Moral. Dies leitet zum nächsten
Abschnitt über.

3. Religion in der Gesellschaft – einige Grundüberlegungen

Wie angesprochen, weist Religion in der Soziologie eine große Präsenz auf,
so wies bereits Émile Durkheim16 dem Religiösen eine konstitutive Bedeu‐
tung für die Erzeugung von Welt zu, so konstatierte er eine „Aufteilung
der Welt in zwei Bereiche, von denen der eine alles umfasst, was heilig ist,
und der andere alles, was profan ist“. Religion wird durch individuelle und
soziale Überzeugungen und Praktiken, also in Relation von Welt 2 und 3,
gebildet. Wobei sich diese häufig durch Vermittlung der Welt 1 vollzieht,
besonders deutlich wird dies bei den ‚Buchreligionen’ (mit Koran, Tora, Bi‐
bel), die konstitutiv an Welt 1 geknüpft sind, aber auch bei Naturreligionen,
die das Religiöse unmittelbar aus der Welt 1 ableiten. Aber auch spezifische
Kleidung, Schmuck oder auch Gebäude mit religiöser Denotation verdeut‐
lichen die Verankerung des Religiösen in der Welt 1.

16 É. Durkheim, Die elementaren Formen des religiösen Lebens, übers. von Ludwig
Schmidts, Stw1125, Frankfurt a.M. 1994.

Religion und Landschaft

209

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die zentrale Funktion von Religion in der und für die Gesellschaft sieht
Durkheim17 als die der Integration. Religion sorge für die Vermittlung und
Aktualisierung sozialer Werte, Normen und Rollen, zudem verdeutliche
und sanktioniere sie Devianz anhand einer moralisch gebundenen Demar‐
kationslinie. Die Sanktionierung von Devianz indes erfolge in Form von
Buße, aber könne auch bis hin zum Ausschluss Einzelner aus der religiösen
und damit häufig auch sozialen Gemeinschaft gehen, was nicht zuletzt
mit einer Absonderung von der Welt verbunden sei. Darüber hinaus verlei‐
hen Religionen in religiös geprägten Gesellschaften (bzw. Gemeinschaften)
durch „religiöse Investitionen“18 Möglichkeiten zur Hebung des sozialen
Status. Hier erleichtern diese ‚Investitionen’ auch eine intensivierte soziale
Einbindung der eigenen Kinder in die relevante Gemeinschaft und erwei‐
tern damit deren ‚Lebenschancen’.19 ‚Religiöse Investitionen’ erleichtern in
den entsprechenden Gesellschaften/Gemeinschaften auch die Bildung kol‐
lektiver Identitäten sowie das Gefühl individueller Zugehörigkeit. Zudem
bieten sie auch die Grundlage der Konstruktion moralischer Überlegenheit.
Dabei kann Religion die soziale Integrationsfunktion dann effizienter erfül‐
len, wenn sie sich organisatorisch strukturiert. Somit „bildet sich auch die
Organisationsform der Kirche aus“.20

Auf eine weitere Funktion der Religion verweist Niklas Luhmann:21

die der Kontingenzbewältigung. Krisenhafte Situationen würden eine Tran‐
szendierung auslösen, die eine Verantwortung ins Jenseits lege: „Diese
Transzendierung dient zur Entlastung des Selbst und der Glaube tritt an
die Stelle einer rationalen Erklärungsstrategie“22 und hält „Leitlinien fürs
Leben und Bearbeitung von Emotionen“23 bereit. Dabei weisen Religionen
als ‚große Erzählungen‘24 einen ausschließenden Eindeutigkeitsanspruch
auf, religiöser Pluralismus bedeutet schließlich das Untergraben der Plau‐
sibilitätsstrukturen monotheistischer Religionen.25 Insofern konkurrieren

17 Ebd.
18 G. Pickel, Religionssoziologie, 204.
19 Vgl. R. Dahrendorf, Lebenschancen. Anläufe zur sozialen und politischen Theorie,

suhrkamp taschenbuch 559, Frankfurt a.M. 1979.
20 Pickel, Religionssoziologie, 17.
21 N. Luhmann, Die Religion der Gesellschaft, unter Mitarbeit von André Kieserling,

Frankfurt a.M. 2006.
22 Pickel, Religionssoziologie, 21; ähnlich: Krech, Die Evolution der Religion.
23 Pickel, Religionssoziologie, 204.
24 Vgl. J.-F. Lyotard, Der Widerstreit, übers. von Joseph Vogl, Supplemente 6, Mün‐

chen 1987.
25 Vgl. Pickel, Religionssoziologie.

Olaf Kühne

210

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Religionen um Gläubige, schließlich steht „das Monopol der legitimen
Ausübung von Macht auf dem Spiel […], dauerhaft und tiefgreifend Ein‐
fluss auf die Praxis und Weltsicht der Laien zu nehmen“.26 Dieser Einfluss
konstituiert sich individuell in der Ablehnung eines persönlichen Multi‐
religionismus (auch andere weltanschauliche Institutionen, wie etwa politi‐
sche Parteien, schließen Mehrfachmitgliedschaften aus), aber auch sozial,
in der Abgrenzung zu anderen Religionen, wobei die Ab- und Ausgrenzung
von anderen Religionen konstitutiv wirkt,27 schließlich untergräbt religiöser
Pluralismus die Plausibilitätsstrukturen (monotheistischer) Religionen.28

Die allgemeine moralische Verbindlichkeit des Religiösen hat im Zuge
der Modernisierung (zumindest in westlichen Gesellschaften) in doppelter
Weise abgenommen: Einerseits verlor sie im Prozess der Säkularisation als
der Substitution religiöser Weltdeutungen durch profane (um der Termino‐
logie Simmels29 zu folgen) an Bindungswirkung, andererseits wirkt sich die
Individualisierung der Gesellschaft auch auf das Religiöse aus, indem sich
eine Verschiebung von der Integration in religiöse Organisationen zu indi‐
viduell aus Fragmenten unterschiedlicher Religionen zusammengestellten
‚Individualreligionen’ vollzieht. Diese Tendenzen (sozialwissenschaftlich
gefasst als ‚Säkularisierungsthese’ und ‚Individualisierungsthese’) haben
weitreichende Folgen für das Verhältnis von Religion und Gesellschaft:
Fürderhin ist Religion „ein Funktionssystem unter anderen“,30 wie die Wirt‐
schaft, die Politik oder die Wissenschaft. Religion ist nicht mehr mit in
die gesellschaftlichen Strukturen eingewoben wie in vormodernen Gesell‐
schaften. Religion erlebt so „eine Diskrepanz zwischen ihrer Funktion,
das Ganze zu repräsentieren, und ihrer gesellschaftlichen Position“,31 der
Funktion eines gesellschaftlichen Teilsystems unter vielen, ohne herausge‐
hobene Bedeutung. Der Rückgang der Selbstverständlichkeit „traditionell
gelebte[r] Religiosität“32 lässt sich als ein Teil der Entselbstverständlichung

26 P. Bourdieu, Schriften, hg. von Franz Schultheis und Stephan Egger, Bd. 13 /
Schriften zur Kultursoziologie, Bd. 5: Religion, aus dem Französischen von Andreas
Pfeuffer, Hella Beister und Bernd Schwibs, Berlin 2011, 17.

27 Vgl. Bourdieu, Religion.
28 Vgl. Pickel, Religionssoziologie.
29 G. Simmel, Gesammelte Schriften zur Religionssoziologie, Bd. 18, Berlin 1989.
30 A. Nassehi, Muster. Theorie der digitalen Gesellschaft, München ³2019, 183.
31 Ebd.
32 Th. Bauer, Die Vereindeutigung der Welt. Über den Verlust an Mehrdeutigkeiten

und Vielfalt, Was bedeutet das alles?, Reclams Universal-Bibliothek 19492, Ditzingen
32018, 33.

Religion und Landschaft

211

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


im Zuge gesellschaftlicher Modernisierung fassen.33 Nicht allein ihre ge‐
sellschaftliche Funktion büßt Religion mit der Modernisierung ein, auch
gerät ihr Welterklärungsanspruch einer Rückführung von Welt auf einen
oder mehrere Schöpfergottheiten unter Druck. So brachten Wissenschaften
(insbesondere die Biologie und die Geologie) „ein ganzes Bündel von teil‐
weise gut geprüften Annahmen“34 hervor, die „die Entstehung von Ordnun‐
gen, von komplexen Strukturen ohne“35 religiöse Begründungen erklären
konnten. Kommunikation in Form religiöser Logiken wurde zudem von
religiösen Inhalten getrennt und expandierte, etwa in Form von quasi-reli‐
giösen Sets an Symbolen, Überzeugungen und Ritualen, wie sie für ‚Zivil‐
religionen‘36 üblich sind. Diese sollen der Kohärenz eines politischen Ge‐
meinwesens dienen (so ist etwa das gemeinsame Singen der Nationalhymne
bei mehr oder minder bedeutsamen Ereignissen ein Ausdruck hiervon).

Im Zuge dieser Entwicklungen wandelt sich auch der Bezug von Lebens‐
chancen und Religion – brachte in der Vormoderne die Einbindung in
religiöse Gemeinschaften einen Gewinn an eigenen Lebenschancen und an
jenen für die eigenen Kinder (etwa durch soziale Teilhabe), wandelte sich
das Bild mit zunehmender Modernisierung: Optionen versprach zuneh‐
mend eine Emanzipation von religiösen Ligaturen, die das sich entwickeln‐
de Individuum an überkommen scheinende Moral und Tradition knüpften
und es ihm erschwerten, die individuellen Fähigkeiten zu entwickeln.37 Der
Verlust religiöser Durchdringung der Gesellschaft wiederum hat aber auch
eine Beschleunigung der Fragmentierung der Gesellschaft zur Wirkung:
Bildete der Funktionscode der innerhalb einer Gesellschaft dominierenden
Religion mit ihrer einheitlichen Moral einen allgemeinverbindlichen nor‐
mativen Handlungsrahmen, unterliegt Moral fortan einer Pluralisierung
und Individualisierung. Das Problem moralischer Kommunikation, „Streit
zu erzeugen, aus Streit zu entstehen und den Streit dann zu verschär‐
fen“,38 wird dadurch vervielfacht. Mangels einer gemeinsamen moralischen
Grundlage sieht sich die moralisierte Person nicht den moralischen Stan‐
dards der moralisierenden Person unterworfen. Anstelle der intendierten

33 Vgl. P. Sloterdjik, Kopernikanische Mobilmachung und ptolemäische Abrüstung.
Ästhetischer Versuch, Frankfurt a.M. 1987; Weber, Wirtschaft und Gesellschaft.

34 J.A. Alt, Karl R. Popper, Frankfurt a.M. / New York 21995, 66.
35 Ebd.
36 Vgl. R.N. Bellah, Civil Religion in America, Daed. 96 (1/1967), 1–21.
37 Vgl. R. Dahrendorf, Fragmente eines neuen Liberalismus, Stuttgart 1987.
38 N. Luhmann, Gesellschaftsstruktur und Semantik. Studien zur Wissenssoziologie der

modernen Gesellschaft, Bd. 3, Frankfurt a.M. 1989, 370.

Olaf Kühne

212

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


moralischen Maßregelung zu folgen (was bei einer gemeinsamen Moral zu‐
mindest möglich wäre), empört sich wiederum die Person, auf die die Mo‐
ralisierung gerichtet war. Dies wiederum hat häufig die Verschärfung der
moralischen Kommunikation zur Folge, auf welche wiederum die morali‐
sierte Person ignorierend reagiert oder aber sie als noch übergriffiger zu‐
rückweist. Ergebnis ist häufig der Rückzug in die diversen moralbasierten
kommunikativen Echokammern.39 Besonders problematisch erweist sich
bei moralischer Kommunikation zudem, dass sie nicht zurückgenommen
werden kann und Moral nur mit Moral begegnet werden kann, schließlich
richtet sich Moralisierung nicht auf (neutrale) Sachverhalte, sondern auf
die Person (eine sachliche Kommunikation wird nach persönlicher Diskre‐
ditierung einer Person sehr unwahrscheinlich). Auch neigt Moralisierung,
„wenn schon Ansatzpunkte für Konflikte vorhanden sind zur Generalisie‐
rung des Konfliktstoffes.“40 Dies macht wiederum eine produktive Regelung
von sozialen Konflikten sehr unwahrscheinlich, woraus eine weitere (kom‐
munikative) Fragmentierung der Gesellschaft folgt.

4. Die landschaftlichen Dimensionen von Religion

Die Ausführungen zu Religion bezogen sich bis an diese Stelle insbesondere
auf die Welten 3 und 2 wie auch deren Verbindungen. Diese Fokussierung
wird im Folgenden auf Welt 1 ausgeweitet, womit sich die Verbindung
zum spezifischen Sinnsystem ‚Landschaft’ herstellt. Anders als andere uto‐
pistische Weltkonstruktionen41 ist jene der meisten Religionen insbesonde‐
re auf das Jenseits gerichtet, der utopische Zustand wird also nicht auf
das Diesseits ausgerichtet, weswegen umfangreiche konkrete Zurichtungs‐
anweisungen in Bezug auf Raum 1 (deutbar als Landschaft 1) unterbleiben,

39 Vgl. Kühne / Koegst / Zimmer / Schäffauer, Inconceivable, Unrealistic and Inhu‐
mane; Kühne / Berr / Jenal, Geschlossene Gesellschaft und Ligaturen.

40 N. Luhmann, Systemtheorie der Gesellschaft, hg. von Johannes F.K. Schmidt und
A. Kieserling. Unter Mitarbeit von Christoph Gesigora, Berlin 2017, 128.

41 Vgl. K.R. Popper, Die offene Gesellschaft und ihre Feinde, Bd. I: Der Zauber Platons,
UTB 1724, Tübingen 71992; ders., Die offene Gesellschaft und ihre Feinde, Bd.
II: Falsche Propheten: Hegel, Marx und die Folgen, UTB 1725, Tübingen 71992;
O. Kühne / K. Berr / C. Jenal / K. Schuster, Freiheit und Landschaft. Auf der
Suche nach Lebenschancen mit Ralf Dahrendorf, RaumFragen: Stadt – Region –
Landschaft, Wiesbaden 2021; Kühne / Berr / Jenal, Geschlossene Gesellschaft und
Ligaturen; R. Dahrendorf, Der moderne soziale Konflikt. Essay zur Politik der
Freiheit, Stuttgart 1992.

Religion und Landschaft

213

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


während etwa ‚säkulare Religionen’42 recht genaue Hinweise zur Zurich‐
tung von Raum 1 entweder geben oder zumindest zulassen, in der Regel
mit nicht unerheblichen unintendierten Nebenfolgen, etwa Umweltschäden
im Realsozialismus.43 Religion als Teil der Welt 3 weist indes einen rah‐
mengebenden Einfluss auf das Aneignungsverständnis in Bezug auf Welt 1
auf. So implizieren Naturreligionen einen behutsamen Umgang, verbunden
mit geringen Eingriffen in die Strukturen und eigendynamischen Prozesse
von nicht oder wenig durch Menschen beeinflussten Teilen der Welt 1.
Dagegen legt die Konstruktion einer dichotomen Trennung von Mensch
und nichtmenschlicher Welt 1, im Verbund mit der Konstruktion einer
hierarchischen Unterordnung der nichtmenschlichen Welt 1 unter die Welt
3 und – daraus abgeleitet – der durch den Menschen überformten Welt 1
(wie in der christlichen Religion) eine Verwendung der nichtmenschlichen
Welt 1 im Sinne einer zweckrationalen Verwertungslogik nahe.44

Unabhängig von der Abstinenz von Religionen von der umfassenden Re‐
vision von Raum 1 weisen Religionen Bezüge zu Raum 1 auf, der wiederum
– gemäß den unterschiedlichen Modi – als Landschaft 1a, 1b oder 1c einer
Synthese unterzogen werden kann. Die Bezugnahme auf Raum 1 erstreckt
sich von Bezugnahmen in metaphorischer Form im Sinne der Vermittlung
von ‚Authentizität’ (etwa der Verortung ‚Himmel’ in der christlichen Religi‐
on oder dem Olymp als Sitz der Götter in der altgriechischen Mythologie)
über Bezugnahmen in Form reiner symbolischer Aufladung von (Elemen‐
ten von) Raum 1 (etwa dann, wenn ‘Natur’ als Inkarnation des Göttlichen
verstanden wird) bis hin zu einer unmittelbaren Manifestationen des Reli‐
giösen im Raum 1, der als Landschaft 1 synthetisiert werden kann, wie
es bei der Errichtung von Gebäuden für religiöse Zwecke erfolgt. Die
Manifestation des Religiösen im als Landschaft gedeuteten Raum 1 erfolgt
auch in der Bildung von Hybriden profaner und sakraler Nutzungen, etwa
in Form von Kreuzwegen, die auch der Erschließung landwirtschaftlicher
Flächen dienen oder auch von Klostergärten.

Eine besondere Deutlichkeit erhält die Präsenz des Religiösen also in der
Manifestation materieller Objekte mit religiöser Konnotation und Denota‐
tion in als Landschaft gedeutetem Raum 1. Sind diese in Gebäudeform er‐
reichtet, wird einem profanen ‚Außen’ ein sakrales ‚Innen’ entgegengestellt.

42 Vgl. R. Aron, L'homme contre les tyrans, Paris8 1946.
43 Vgl. Kühne / Berr / Jenal, Geschlossene Gesellschaft und Ligaturen.
44 Vgl. R.H. Stoddard / D.J. Wishart / B.W. Blouet, Human geography. People,

places, and cultures, Englewood Cliffs (New Jersey) 1986.

Olaf Kühne

214

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Doch die Trennung zwischen ‚sakral’ und ‚profan’ gestaltet sich häufig nicht
dichotom, vielmehr entstehen hybride Präsenzen, die sich durch eine wech‐
selnde Dominanz von Sakralität und Profanität unterscheiden. So wird
im profanen Außenraum die Präsenz des Sakralen vergegenwärtigt, nicht
allein durch die visuelle Dominanz von Gebäuden der Religionsausübung
(etwa in den christlich geprägten Teilen Europas oder der islamischen
Welt), sondern auch durch deren – an bestimmte Rhythmen gebundene
– Präsenz bis Dominanz in Soundscapes (etwa durch den Ruf des Mu‐
ezzins oder das Geläut christlicher Kirchen). Religionsspezifisch erfolgt
auch eine Durchsetzung des Raum 1 mit religiösen Artefakten, etwa durch
Anhänger der römisch-katholischen Interpretation des Christentums, die
den profanen Raum 1 mit sakralen Objekten anreicherten, etwa Wegekreu‐
zen, Schreinen, Kapellen etc. Mit solchen Praxen wird Religion im Alltag
vergegenwärtigt, aktualisiert und letztlich reproduziert.45 Diese alltagsreli‐
giösen Manifestationen lassen sich auch als eine gewisse a- und b-modale
Aneignung des Religiösen in und von einer kirchlichen Organisation, die
eine strikte hierarchische Trennung von c-modaler Religionsstiftung und
a- und b-modaler Religionsausübung vollzieht. Allgemein sind religiöse
Manifestationen von als Landschaft gedeutetem Raum 1 in der Regel auf
Dauerhaftigkeit ausgelegt (Ausnahmen bilden temporäre Umgestaltungen
des Raumes 1, etwa durch Prozessionen, die wiederum auf eine rhythmi‐
sche Präsenz zurückgreifen). Diese Dauerhaftigkeit symbolisiert wiederum
eine Teilhabe an einer – über die eigene Lebenszeit hinausreichenden –
Institution (besonders prägnant wird dies bei Friedhöfen), sie hat aber auch
die Funktion, die Bedeutung von Welt 2 gegenüber der durch Welt 1 ver‐
mittelten Welt 3 zu vermitteln. Diese Relativierung wird auch anhand der
Verwendung von auf sakrale Ursprünge zurückgehenden Toponymen wie
St. Ingbert, St. Georgen, San Diego oder dem Heilig-Kreuzbezirk in Polen
deutlich. An dieser Stelle begegnen wir einem konservativen Verständnis
von ‚Freiheit’, das etwa jenem des liberalen Verständnisses der Maximie‐
rung individueller Freiheit widerspricht: Freiheit drückt sich durch das
individuelle Hereinwachsen in eine und Ausfüllen von einer vorbestimm‐
ten gesellschaftlichen Position aus. In anderen Worten: Nicht das Suchen
und Ergreifen von Optionen wird als Freiheit verstanden, sondern das

45 Vgl. B. Hauser-Schäublin, Raum, Ritual, Gesellschaft, in: dies. / M. Dickhardt
(Hg.), Kulturelle Räume – räumliche Kultur. Zur Neubestimmung des Verhältnisses
zweier fundamentaler Kategorien menschlicher Praxis, Göttinger Studien zur Ethno‐
logie 10, Münster 2003, 43–87.

Religion und Landschaft

215

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(freiwillige) Erfüllen von Ligaturen.46 Die Sozialisation religiöser Gehalte
der Welt 3 in die Welt 2 erfolgt in protestantischen Kirchen weit weniger
durch die Präsenz in Welt 1. Infolge ihres stärkeren Verständnisses einer
direkten individuellen Bezugnahme zu Gott verzichten sie weitgehend auf
die Anreicherung des als Landschaft deutbaren Raumes 1 mit materiellen
Manifestationen des Religiösen, dies lässt sich auch als Ausdruck der
geringeren Hierarchisierung des c- gegenüber dem b- und a-Modus im
Vergleich zur römisch-katholischen Kirche verstehen. In Deutschland hat
die teilweise recht kleinteilige Differenzierung dominanter Ausprägungen
evangelischer und römisch-katholischer Zugehörigkeit ein Patchwork von
Räumen 1 ergeben, in denen religiös motivierte Anreicherungen zu finden
sind oder eben auch nicht.

Ein prägnantes Beispiel der Dominanz städtischer Landschaft 1
durch Manifestationen des Sakralen: die Kathedrale in Florenz.

Foto: Olaf Kühne 2022.

Abb. 1:

46 Vgl. L. Trepl, Die Idee der Landschaft. Eine Kulturgeschichte von der Aufklärung
bis zur Ökologiebewegung, Edition Kulturwissenschaft 16, Bielefeld 2012; Kühne /
Berr / Schuster / Jenal, Freiheit und Landschaft; Kühne / Berr / Jenal, Geschlos‐
sene Gesellschaft und Ligaturen.

Olaf Kühne

216

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Materielle Manifestation alltagsreligiöser Praktiken: ein Jesusbild
mit Blumenschmuck in Südtirol."

Foto: Olaf Kühne 2022.

Die Chance, Raum 1 nach eigenen (sozial vermittelten bzw. legitimierten)
Vorstellungen zuzurichten, resultiert aus der Verfügbarkeit von Macht. Die‐
se Macht wird nicht allein durch die Anreicherung von Raum 1 mit religiö‐

Abb. 2:

Religion und Landschaft

217

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sen Objekten dokumentiert oder auch durch die in Landschaft 3 angelegte
Anleitung, diese zu ästhetisieren,47 sondern reicht weiter: So bilden Ge‐
bäude von Religionsgemeinschaften häufig zugleich Kondensationspunkte
weltlicher Macht (besonders ausgeprägt im Europäischen Mittelalter und
in der frühen Neuzeit, in der die Kirche nicht nur Eigentümerin von um‐
fangreichen Flächen war, sondern auch als staatliche Herrschaft auftrat).48

Religiöse Gemeinschaften neigen – wie weiter vorne ausgeführt – zur Re‐
klamation eines ausschließenden ‚Monopol[s] der legitimen Ausübung von
Macht’.49 Insofern widerspricht die Akzeptanz materieller Manifestationen
anderer Religionsgemeinschaften in als Landschaft gedeuteten Räumen 1
der exklusivistischen Logik. Dass hierbei – durchaus auf Druck der im vor‐
angegangenen Abschnitt beschriebenen Modernisierungsprozesse – eine
inklusivistischere Logik Einzug halten kann, zeigt das Verhältnis der beiden
dominanten christlichen Religionsgemeinschaften in Deutschland: Noch
vor zwei bis drei Generationen war ihre Beziehung auf Konkurrenz ausge‐
richtet, was sich auch in ihren materiellen Manifestationen ausdrückte,
insbesondere im Wettbewerb um den höchsten Kirchturm, den größeren
umbauten Kirchenraum etc. Dies ist nun einer friedlichen Koexistenz,
mit partieller Zusammenarbeit, gewichen. Das Unbehagen im Religiösen
richtet sich – mittels des Welt 3-lichen Konstruktes religiös fundierter
Kultur im Sinne von Huntington50 – nunmehr häufig gegen andere Reli‐
gionen, wobei die Konstruktion ‚des christlichen Abendlandes’ bei dessen
selbsternannten Verteidigern häufig weniger aus einer praktischen Religi‐
onsausübung stammt als aus dem Wunsch nach einem niederschwellig
anzueignenden Konstrukt kollektiver Kontingenzbändigung durch Identi‐
tätsbildung. Somit werden (nicht nur in Deutschland) materielle Manifes‐
tationen zur nichtchristlichen Religionsausübung, etwa des islamischen
Glaubens (insbesondere durch die Errichtung von Minaretten), als Mani‐
feste einer ‚fremden und bedrohlichen Kultur’ gedeutet. Das Konstrukt
der Bedrohlichkeit wird durch Zuschreibung einer expansiven Tendenz
abgeleitet, die die christliche Tradition ‚des Abendlandes’ gefährde (wenn‐

47 Und positiv zu bewerten oder als „Kitsch’ distinktiv abzuwerten: Vgl. F. Illing,
Kitsch, Kommerz und Kult. Soziologie des schlechten Geschmacks, Konstanz 2006;
O. Kühne, Landschaft und Kitsch. Anmerkungen zu impliziten und expliziten Land‐
schaftsvorstellungen, Naturschutz und Landschaftsplanung 40 (12/2008), 403–408.

48 Siehe auch: K. Hoheisel / G. Rinschede, Raumwirksamkeit von Religionen und
Ideologien, Praxis Geographie 19 (9/1989), 6–11.

49 Bourdieu, Religion, 17.
50 Vgl. Huntigton, Clash of Civilizations.

Olaf Kühne

218

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gleich häufig eine diffuse Vorstellung von ‚christlichem Abendland’ domi‐
niert). Die Manifestationen ‚fremder Religionen’ in Raum 1 werden unter
Aktualisierung altbekannter (und in der Landschafts- und Raumplanung
verbreiteter) Deutungs‑, Kategorisierungs- und Wertungsmuster etikettiert:
Minarette seien nicht ‚regionaltypisch’ oder ‚kulturtypisch’ und ‚passten’
nicht in das ‚historisch gewachsene’ Stadt- und Landschaftsbild. Dies lässt
sich als eine unvollständige und selektive Aneignung c-modaler Muster
durch den b-Modus interpretieren.51

Markierung von Landschaft 1 mittels religiöser Symbole, hier
einem Kreuz auf einem Bergsporn über Bolzano/Bozen in Südtirol,
verdeutlicht auch den Anspruch auf räumlich vermittelte religiöse
Dominanz.

Foto: Olaf Kühne 2022.

Abb. 3:

51 Ausführlicher: O. Kühne, Religion und Landschaft; Th. Schmitt, Religion, Raum
und Konflikt – Lokale Konflikte um Moscheen in Deutschland: das Beispiel Duis‐
burg, BDLK 78 (2/2004), 193–212; B. Nienaber / A. Reich, Moscheebauten und
Minarettstreit in Hessen, Rheinland-Pfalz und im Saarland am Beispiel der Selimiye-
Moschee in Völklingen, in: B. Nienaber / U. Roos (Hg.), Internationalisierung der
Gesellschaft und die Auswirkungen auf die Raumentwicklung. Beispiele aus Hessen,
Rheinland-Pfalz und dem Saarland, Arbeitsberichte der ARL 13, Hannover 2015, 43–
53.

Religion und Landschaft

219

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aus den bisherigen Ausführungen zum Verhältnis von Landschaft und
Religion wurde bereits dessen Wandlungsfähigkeit deutlich, was uns expli‐
ziter im Folgenden beschäftigen wird: So waren religiöse Elemente in der
Vormoderne noch selbstverständlich in die Alltagswelt eingewoben (dies
betraf Welt 1, 2 und 3). Etwa bildete die Dorfkirche im Mittelalter und der
frühen Neuzeit nicht nur das Zentrum eines weitestgehend allgemein ver‐
bindlichen kirchlichen, sondern auch des außerkirchlichen Lebens, etwa
durch die Multifunktionalität des Kirchplatzes.52 Aber auch Stadtkirchen
und selbst Kathedralen wurden zu profanen Zwecken genutzt: Etwa dien‐
ten ihre Seitenkapellen als Orte der Abwicklung von Geschäften von Gilden
und Zünften.53 Abstrakter gesprochen: Die Hybridisierung von Sakralem
und Profanem vollzog sich also auf den Achsen der Zeit und des Raumes,
in der temporären Überlassung sakraler Orte für profane Zwecke sowie
in der sakralen Nutzung profaner Räume zu bestimmten Zeiten, etwa zu
Prozessionen, aber auch (in römisch-katholisch dominierten Regionen) der
Durchsetzung des profanen Raumes (1) mit Objekten sakraler Bedeutung.
Ein zentrales Projekt der Modernisierung wiederum bestand in der Verein‐
deutigung des Hybriden, ob in Bezug auf Natur und Kultur, männlich und
weiblich, Meer und Land oder im planerischen Kampf gegen Suburbien,54

aber auch in Bezug auf das Sakrale und das Profane.
Die Vereindeutigungsbestrebungen der Modernisierung in Bezug auf das

Sakrale und das Profane vollzog sich in unterschiedlichen Dimensionen:
Religion wurde – wie bereits dargestellt – zu einem Funktionssystem

der Gesellschaft transformiert und somit ihres die gesamte Gesellschaft
durchdringenden Einflusses enthoben.

52 Vgl. E. Bünz, Dorf und christliche Religion in der Vormoderne, in: W. Nell /
M. Weiland (Hg.), Dorf. Ein interdisziplinäres Handbuch, Berlin / Heidelberg 2019,
79–86.

53 Vgl. H. Häußermann / W. Siebel, Soziologie des Wohnens, in: H. Häußermann /
D. Ipsen / Th. Krämer-Badoni / D. Läpple / M. Rodenstein / W. Siebel, Stadt
und Raum. Soziologische Analysen, Stadt, Raum und Gesellschaft 1, Pfaffenweiler
²1992, 69–116.

54 Vgl. R. Fayet, Reinigungen. Vom Abfall der Moderne zum Kompost der Nachmoder‐
ne, Wien 2003; W. Zierhofer, Geographie der Hybriden, Erdkunde. Archiv für
wissenschaftliche Geographie 53 (1/1999), 1–13; O. Kühne, Stadt – Landschaft –
Hybridität. Ästhetische Bezüge im postmodernen Los Angeles mit seinen modernen
Persistenzen, Wiesbaden 2012; ders. / L. Koegst, Cartographic Representations of
Coastal Land Loss in Louisiana. An Investigation Based on Deviant Cartographies,
KN – Journal of Cartography and Geographic Information 72 (4/2022), 309–323,
https://doi.org/10.1007/s42489-022-00120-8.

Olaf Kühne

220

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1007/s42489-022-00120-8
https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1007/s42489-022-00120-8


Religion wurde privatisiert, verbunden mit der (weitgehenden) Verban‐
nung religiöser Praktiken aus dem öffentlichen Raum 1 (etwa in Form
öffentlichen Betens).

Öffentlich in Raum 1 vorgetragene sakrale Praktiken wurden von ihren
religiösen Begründungen entbunden und profanisiert (etwa der Straßen‐
karneval in Köln).

Manifeste des Sakralen wurden aus der profanen Landschaft 1 entfernt,
entweder passiv durch Verzicht auf Pflege (im Kontext von Säkularisierung
und Individualisierung von Religion) oder aktiv (insbesondere im Rahmen
von Flurbereinigungsmaßnahmen).

Kirchengebäuden wurde ihre integrative Funktion im Alltagsleben entzo‐
gen. Geblieben sind die Beschränkung auf die religiöse Kerntätigkeit und
ihre Entweihung, verbunden mit der Zuführung zu profanen Nutzungen.

Im Zuge der postmodernen Wertschätzung des Historischen,55 verbun‐
den mit einem ‚Wiederanknüpfen an die Romantik’,56 erfolgt eine Wie‐
deraufladung mit (profaner) Bedeutung, etwa bilden Materialisierungen
sakraler Welt 3-Gehalte Ankerpunkte für Prozesse räumlicher Identitäts‐
bildung.57 Eine zunehmende Bedeutung kommt (selektiv und teilweise
ehemals) sakralen Objekten in Raum 1 als Orten des Tourismus hinzu.58

Die Betrachtung der Objekte erfolgt dabei eher in einem ästhetischen
oder kulturhistorischen als in einem religiösen b-Modus. Prägnante Kir‐
chengebäude werden als USP (Unique Selling Proposition oder Unique
Selling Point) vermarktet und damit in eine Reihe mit Kunst- oder Tech‐
nikmuseen, regionalen Spezialitäten, malerischen Panoramen, Palästen,
Industriedenkmälern, historischen Plätzen, Naturdenkmälern, Hotspots
der Clubszene etc. gerückt und über die Überforderungsgrenze lokaler

55 Vgl. N. Ellin, Postmodern Urbanism, New York 1999; Ch.A. Jencks, The Language
of Post-Modern Architecture, London 1977.

56 Vgl. J. Pohl, Regionalbewusstsein als Thema der Sozialgeographie. Theoretische
Überlegungen und empirische Untersuchungen am Beispiel Friaul, Münchener geo‐
graphische Hefte 70, Kallmünz über Regensburg 1993.

57 Vgl. Kühne, Religion und Landschaft; ders. / A. Spellerberg, Heimat in Zeiten
erhöhter Flexibilitätsanforderungen. Empirische Studien im Saarland, Wiesbaden
2010; F. Weber / O. Kühne / C. Jenal, Heimat und Landschaft – zu einem eng
relationierten Verhältnis, in: O. Kühne / F. Weber / K. Berr / C. Jenal (Hg.),
Handbuch Landschaft, RaumFragen: Stadt – Region – Landschaft, Wiesbaden 2019,
335–349.

58 Vgl. E. Aschenbrand, Die Landschaft des Tourismus. Wie Landschaft von Reise‐
veranstaltern inszeniert und von Touristen konsumiert wird, RaumFragen: Stadt –
Region – Landschaft,Wiesbaden 2017.

Religion und Landschaft

221

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gesellschaften, aber auch die materieller Strukturen hinaus touristisch in
Anspruch genommen.59 Eine Überführung ehemalig allgemein-sakraler
Praktiken mit Landschaftsbezug in individuell-spirituelle Kontexte findet
sich auch bei Pilgerwanderungen, die nicht zuletzt ein großes Potenzial der
Inszenierung der Selbstverwirklichung bieten.60 Auch die Verwendung von
Kreuzen, Kränzen und Grablichtern zur Kennzeichnung von Gedenkorten
für Unfallopfer entlang von Verkehrswegen bedeutet die Nutzung zunächst
religiös konnotierter Symbole für säkulare Zwecke.61 Als postmoderne
Hybridisierung von Sakralem und Profanem mit Landschaftsbezug lässt
sich auch die Verwendung biblischer Motive in der (insbesondere der US-
amerikanischen) Populärkultur verstehen (etwa der Referenz zur ‚Stadt auf
dem Hügel’ oder der ‚Überquerung des Jordans’).62 Die postmoderne De‐
differenzierung moderner gesellschaftlicher Funktionssysteme findet sich
auch in der ökonomischen Verwertung der Orte der Bibel: So werden
die Landschaften 1 der Bibel dem interessierten Reisepublikum zugänglich
gemacht,63 auch wenn es sich hierbei um eine ex post-Verlandschaftung
handelt, schließlich hat sich der – solchen Angeboten und Publikationen
zugrunde liegende – Landschaftsbegriff erst im 19. Jahrhundert in Westeu‐
ropa ausgeprägt und wurde von hier aus auf die Räume 1 sowohl rezent wie
historisch übertragen, womit das heutige Verständnis von Landschaft auf
historische Räume 1 angewandt wird.

59 Vgl. O. Kühne / K. Berr, Tourismus, Landschaft und Konflikt – ein theoretischer
Rahmen, in: O. Kühne / T. Sedelmeier / C. Jenal / T. Freytag (Hg.), Landschaft
und Tourismus, Wiesbaden 2023, 101–117; T. Freytag / M. Bauder, Bottom-up tour‐
istification and urban transformations in Paris, Tourism Geographies 20 (3/2018),
443–460, https://doi.org/10.1080/14616688.2018.1454504; A. Capocchi / C. Val‐
lone / M. Pierotti / A. Amaduzzi, Overtourism: A Literature Review to Assess Im‐
plications and Future Perspectives, Sustainability 11 (12/2019), Art. 3303, https://doi.o
rg/10.3390/su11123303; D. Perkumienė / R. Pranskūnienė, Overtourism: Between
the Right to Travel and Residents’ Rights, Sustainability 11 (7/2019), Art. 2138, https://
doi.org/10.3390/su11072138.

60 Vgl. K. Wöhler, Touristifizierung von Räumen. Kulturwissenschaftliche und soziolo‐
gische Studien zur Konstruktion von Räumen, Wiesbaden 2011.

61 Vgl. E. Daum, Unfallkreuze am Straßenrand. Neue Formen der Trauer und des Toten‐
gedenkens, Gütersloher Beiträge zur Heimat- und Landeskunde 83 (2012), 44–48.

62 Vgl. D. v. Glahn, The Sounds of Place. Music and the American Cultural Landscape,
Grand Rapids 2021.

63 Vgl. O. Keel / M. Küchler / C. Uehlinger, Orte und Landschaften der Bibel. Ein
Handbuch und Studien-Reiseführer zum Heiligen Land, 2 Bände, Göttingen 1982.

Olaf Kühne

222

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1080/14616688.2018.1454504
https://doi.org/10.3390/su11123303
https://doi.org/10.3390/su11123303
https://doi.org/10.3390/su11072138
https://doi.org/10.3390/su11072138
https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1080/14616688.2018.1454504
https://doi.org/10.3390/su11123303
https://doi.org/10.3390/su11123303
https://doi.org/10.3390/su11072138
https://doi.org/10.3390/su11072138


Umgekehrt wird – im Zuge der bereits von Durkheim beobachteten
‚Sakralisierung des Profanen‘64 – eine Sakralisierung profaner Landschaft
1 vollzogen. Diese reicht in ihren Wurzeln in die Romantik zurück65 und
wird im Zuge postmoderner Praktiken der b-, aber auch c-modalen Um‐
weltkommunikation „in Sprache und Gestik zu Pathos, Leiden und Religi‐
on“66 aktualisiert. Landschaft 1 erhält hier vielfach eine säkular-religiöse
Funktion (im Sinne Raymond Arons), die hochgradig individual- und mi‐
lieuspezifisch moralisch aufgeladen wird und kaum mehr einen sachlichen
Bezug (etwa des Nachvollzugs der Landschaft 3-Konstruktion unterschied‐
licher gesellschaftlicher Funktionssysteme) zulässt.67

Abschließend, und eher als Randnotiz zu verstehen, ist der Hinweis auf
eine besonders große Präsenz von ‚Landschaft‘ in ihrer metaphorischen
Bedeutung im Kontext von religiöser Kommunikation (siehe Abschnitt 2
zum Landschaftsbegriff ). Das Wort ‚Landschaft‘ wird in metaphorischer
Weise verwendet,68 um Synthesen zu charakterisieren, die sich nicht auf als
Landschaft synthetisierte Objekte in Raum 1 beziehen, sondern etwa auf die
Zusammensetzung konfessioneller Zugehörigkeiten in einem abgegrenzten
Raum 1 (etwa in Deutschland).

64 É. Durkheim, Die elementaren Formen des religiösen Lebens, übers. von Ludwig
Schmidts, Stw1125, Frankfurt a.M. 1994.

65 Vgl. Th. Etzemüller, Landschaft und Nation. Rhein – Dalarna – England, Histoire
198, Bielefeld 2022.

66 H. Spanier, Pathos der Nachhaltigkeit. Von der Schwierigkeit, „Nachhaltigkeit“ zu
kommunizieren, Stadt+Grün (12/2006), (26–33) 26.

67 Vgl. K. Berr / O. Kühne, Moral und Ethik von Landschaften, in: O. Kühne /
F. Weber / K. Berr / C. Jenal (Hg.), Handbuch Landschaft, RaumFragen: Stadt
– Region – Landschaft, Wiesbaden 2019, 351–365; Th. Kirchhoff / L. Trepl, Land‐
schaft, Wildnis, Ökosystem: zur kulturbedingten Vieldeutigkeit ästhetischer, morali‐
scher und theoretischer Naturauffassungen. Einleitender Überblick, in: dies. (Hg.),
Vieldeutige Natur. Landschaft, Wildnis und Ökosystem als kulturgeschichtliche Phä‐
nomene, Bielefeld 2009, 13–68; O. Kühne, Das Konzept der Ökosystemdienstleistun‐
gen als Ausdruck ökologischer Kommunikation. Betrachtungen aus der Perspektive
Luhmannscher Systemtheorie, Naturschutz und Landschaftsplanung 46 (1/2014), 17–
22.

68 Etwa bei: M. Hainz, Die religiöse Landschaft in Deutschland. Zwischen schrumpfen‐
der Kirchlichkeit und spirituellen Neuaufbrüchen, StZ (6/2008), 377–390; K. Sauer /
H. Schönherr, Sektenprävention im Unterricht. Eine empirisch basierte Studie
mit Vorschlägen zum Religionsunterricht an Beruflichen Schulen, Management –
Bildung – Ethik. Neue Folge, Wiesbaden 2016, 21–32.

Religion und Landschaft

223

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Fazit

Die vormoderne Gesellschaft lässt sich als stark religiös durchwoben
beschreiben. Gerade in Gegenden mit katholischer Bevölkerungsmehrheit
wurde diese Durchwobenheit auch in Raum 1 stark präsent. Die Moder‐
nisierung der Gesellschaft umfasste nicht zuletzt das Bemühen um die
Trennung des Sakralen und des Profanen. Religion wurde so zu einem
teilgesellschaftlichen Funktionssystem transformiert. Damit war sie außer
Standes gesetzt, allgemeinverbindliche moralische Standards in der Gesell‐
schaft zu setzen und durchzusetzen. Im Zuge einer Postmodernisierung
der Gesellschaft werden Mechanismen der Kontingenzbewältigung aktua‐
lisiert, die sakrale Ursprünge haben, schließlich lässt sich die Gegenwart
als eine Zeit „der tiefempfundenen moralischen Ambiguität [beschreiben]:
sie offeriert eine nie zuvor gekannte Entscheidungsfreiheit und befängt
uns gleichzeitig in einem nie gekannten Zustand der Unsicherheit“.69

Kontingenzbewältigend wirken sowohl Religion als auch Landschaft: Die
Synthese von Elementen des Raumes 1 zu Landschaft 1 erfolgt auf der
Grundlage einer Anleitung zu Selektion und Zusammenführung von Ele‐
menten, die von Landschaft 3 an Landschaft 2 sozialisiert wird. Aufgrund
der Aktualisierung von gesellschaftlichen Deutungs-, Kategorisierungs- und
Bewertungsmustern wird das Individuum von einer eingehenden Befas‐
sung und Urteilsbildung in Bezug auf Raum 1 entlastet. Eine vergleichbare
Entlastungsfunktion übernimmt Religion, indem eine kognitive Befassung
mit Kontingenz durch transzendentalen Glauben (an ein bedeutsames
Jenseits) ersetzt wird. Im Zuge gesellschaftlicher Postmodernisierung unter‐
liegen sowohl Landschaft als auch Religion einer individuellen Konstruk‐
tion. Die Verbindlichkeit kirchlichen Glaubens wird vielfach durch die
Konstruktion individueller ‚Patchworkspiritualität‘ ersetzt. Die Deutung,
Kategorisierung und Bewertung von Landschaft wird in zunehmend indi‐
vidualisierten Biographien vollzogen, ein weitgehend verbindlicher b-mo‐
daler Commonsense von Landschaft differenziert sich in Social media for‐
mierenden Echokammern, selektiven Zugängen zu c-modalen Informatio‐
nen im Internet, aus. Auch neigen ‚expertenhafte Sonderwissensbestände’
des c-Modus zu immer feingegliederteren fachlichen Differenzierungen,
verbunden mit der Exzeptionalität der die eigene Deutung absichernden

69 Z. Bauman, Postmoderne Ethik, aus dem Englischen von Ulrich Bielefeld und
Edith Boxberger, Hamburg 2009.

Olaf Kühne

224

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Distinktionspraxen.70 Dass die Differenzierung von ‚Landschaft’ und ‚Re‐
ligion’ nicht zwingend vom Geist der Toleranz und Akzeptanz getragen
wird, wurde eingehend deutlich. Zumeist dominiert die Verabsolutierung
der individuellen (häufig aus Versatzstücken kombinierten) Weltsicht, die
häufig mit Universalisierungsansprüchen kombiniert wird. Dies wiederum
trägt zu einer Pluralisierung von Konflikten bei, die häufig in Form mo‐
ralischer Kommunikation ausgetragen werden – die wenig Potenzial zu
einer produktiven Konfliktregelung aufweist. Solche Konflikte erwachsen
häufig aus den ‚physischen Manifesten des Fremden’ in Raum bzw. Land‐
schaft 1, ob nun Windkraftanlagen oder Moscheen, wobei das ‚Eigene’ wie
das ‚Fremde’ zumeist einer essentialistischen Konstruktion unterliegt. Im
Verlauf dieser Konflikte wiederum vollziehen sich kollektive Identitätskon‐
struktionen. Bei Konflikten mit Religions(ein)bezug bildet dieser eher ein
‚kulturelles Hintergrundrauschen“ denn den Ausdruck eines praktizierten
Glaubens.71 Insbesondere infolge des Rückgangs im kirchlichen Kontext
praktizierten Glaubens verringert sich die Präsenz des Religiösen in Land‐
schaft 1, etwa aufgrund einer Funktionsaufgabe und Umnutzung vormals
sakraler Gebäude, der verringerten Erhaltung alltagsreligiöser Objekte, aber
auch einer zunehmenden Nutzung für touristische Zwecke. Zwar bringt die
Individualisierung von Religion auch eine individuelle bis gemeinschaftli‐
che Sakralisierung bestehender materieller Objekte hervor (etwa von als
‚natürlich’ geltenden Objekten), jedoch ist die Errichtung neuer materieller
Manifestierungen des Sakralen hierdurch eingeschränkt. Diese Manifestie‐
rungen setzen schließlich die Mobilisierung einer hinreichenden Menge an

70 Vgl. O. Kühne / L. Koegst, Land Loss in Louisiana. A Neopragmatic Redescription,
RaumFragen: Stadt – Region – Landschaft, Wiesbaden 2023; Kühne, Landschaft und
Wandel.

71 Vgl. S. Marg, „Deutschland – meine Heimat, meine Liebe.“ Die Verhandlung von
Heimat im Umfeld von ‚Pegida‘, in: M. Hülz / O. Kühne / F. Weber (Hg.), Heimat.
Ein vielfältiges Konstrukt, RaumFragen: Stadt -Region – Landschaft, Wiesbaden
2019, 355–369; O. Kühne, Vom ‚Bösen‘ und ‚Guten‘ in der Landschaft – das Prob‐
lem moralischer Kommunikation im Umgang mit Landschaft und ihren Konflikten.
Eine Betrachtung aus der Perspektive Luhmannscher Systemtheorie, in: K. Berr /
C. Jenal (Hg.), Landschaftskonflikte, RaumFragen: Stadt – Region – Landschaft,
Wiesbaden 2019, 131–142; K. Berr / C. Jenal / L. Koegst / O. Kühne, Noch mehr
Sand im Getriebe? Kommunikations- und Interaktionsprozesse zwischen Landes-
und Regionalplanung, Politik und Unternehmen der Gesteinsindustrie, RaumFragen:
Stadt – Region – Landschaft, Wiesbaden 2022; Kühne / Berr / Jenal, Geschlossene
Gesellschaft und Ligaturen.

Religion und Landschaft

225

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sozialem, kulturellem und ökonomischem Kapital72 voraus. Dies ist indes
für Einzelpersonen und kleinere Gruppen nur in wenigen Fällen zu erbrin‐
gen (baurechtliche Restriktionen stellen eine weitere Herausforderung dar).

Die hier angerissenen Entwicklungen bergen zahlreiche Potenziale für
die Erforschung der vielfältigen Zusammenhänge zwischen Landschaft
und Religion. Besondere Aktualität erhalten sie nicht zuletzt aufgrund der
Beschleunigung des Wandels von Landschaft in allen drei Dimensionen
wie auch von Religionspraxis in den letzten Jahren und Jahrzenten. Etwa
lassen sich die Fragen stellen, welche Veränderungen von Landschaft 1 in
welchem Umfang mit der Individualisierung des Sakralen verbunden sind,
welche Projektionsmuster aktueller Landschaft 3-Verständnisse aktiviert
werden, wenn biblische Landschaften konstruiert werden, welche religions‐
spezifischen Einschreibungen in Raum 1 zu finden sind und wie diese
mit unterschiedlichen kulturellen und sozialen Hintergründen gedeutet
und bewertet werden, welche Bedeutung landschaftliche Metaphern in der
Kommunikation unterschiedlicher Religionen haben und vieles mehr.

Literatur

Alt, Jürgen August, Karl R. Popper, Frankfurt a.M. / New York 21995.
Aron, Raymond, L'homme contre les tyrans, Paris 81946.
Aschenbrand, Erik, Die Landschaft des Tourismus. Wie Landschaft von Rei‐

severanstaltern inszeniert und von Touristen konsumiert wird, RaumFragen: Stadt –
Region – Landschaft, Wiesbaden 2017.

Bauer, Thomas, Die Vereindeutigung der Welt. Über den Verlust an Mehrdeutigkeit
und Vielfalt, Was bedeutet das alles?, Reclams Universal-Bibliothek 19492, Ditzingen
32018.

Bauman, Zygmunt, Postmoderne Ethik, aus dem Englischen von Ulrich Biele‐
feld und Edith Boxberger, Hamburg 2009.

Bellah, Robert N., Civil Religion in America, Daed. 96 (1/1967), 1–21.
Berger, Peter L. / Thomas Luckmann, The Social Construction of Reality. A Treatise

in the Sociology of Knowledge, New York 1966.
Berr, Karsten / Olaf Kühne, Moral und Ethik von Landschaften, in: Kühne, Olaf /

Florian Weber / Karsten Berr / Corinna Jenal (Hg.), Handbuch Landschaft,
Wiesbaden 2019, RaumFragen: Stadt – Region – Landschaft, 351–365.

72 Vgl. P. Bourdieu, Ökonomisches Kapital – Kulturelles Kapital – Soziales Kapital,
in: ders. (Hg.), Schriften zu Politik & Kultur, hg. von Margareta Steinrücke, Bd.
1: Die verborgenen Mechanismen der Macht, aus dem Französischen von Jürgen
Bolder unter Mitarbeit von Ulrike Nordmann u.a., Hamburg 2005, 49–80.

Olaf Kühne

226

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Berr, Karsten / Corinna Jenal / Lara Koegst / Olaf Kühne, Noch mehr Sand im
Getriebe? Kommunikations- und Interaktionsprozesse zwischen Landes- und Regio‐
nalplanung, Politik und Unternehmen der Gesteinsindustrie, RaumFragen: Stadt –
Region – Landschaft, Wiesbaden 2022.

Bourdieu, Pierre, Ökonomisches Kapital – Kulturelles Kapital – Soziales Kapital, in:
ders. (Hg.), Schriften zu Politik & Kultur, hg. von Margareta Steinrücke, Bd.
1: Die verborgenen Mechanismen der Macht, aus dem Französischen von Jürgen
Bolder unter Mitarbeit von Ulrike Nordmann u.a., Hamburg 2005, 49–80.

Bourdieu, Pierre, Schriften, hg. von Franz Schultheis und Stephan Egger, Bd.
13 / Schriften zur Kultursoziologie, Bd. 5: Religion, aus dem Französischen von
Andreas Pfeuffer, Hella Beister und Bernd Schwibs, Berlin 2011.

Bünz, Enno, Dorf und christliche Religion in der Vormoderne, in: Nell, Werner /
Marc Weiland (Hg.), Dorf. Ein interdisziplinäres Handbuch, Berlin / Heidelberg
2019, 79–86.

Burckhardt, Lucius, Warum ist Landschaft schön? Die Spaziergangswissenschaft, hg.
von Markus Ritter und Martin Schmitz, Berlin 22008.

Butler, Andrew / Ingrid Sarlöv-Herlin, Changing landscape identity – practice,
plurality, and power, Landscape Research 44 (3/2019), 271–277, https://doi.org/10.10
80/01426397.2019.1589774.

Capocchi, Alessandro / Cinzia Vallone / Mariarita Pierotti / Andrea Amaduz‐
zi, Overtourism. A Literature Review to Assess Implications and Future Perspectives,
Sustainability 11 (12/2019), Art. 3303, https://doi.org/10.3390/su11123303.

Casanova, José, Public Religions in the Modern World, Chicago 1994.
Casanova, José, The Secular and Secularisms, Social Research. An International

Quarterly 76 (4/2009), 1049–1066, https://doi.org/10.1353/sor.2009.0064.
Dahrendorf, Ralf, Lebenschancen. Anläufe zur sozialen und politischen Theorie,

suhrkamp taschenbuch 559, Frankfurt a.M. 1979.
Dahrendorf, Ralf, Fragmente eines neuen Liberalismus, Stuttgart 1987.
Dahrendorf, Ralf, Der moderne soziale Konflikt. Essay zur Politik der Freiheit,

Stuttgart 1992.
Daum, Egbert, Unfallkreuze am Straßenrand. Neue Formen der Trauer und des To‐

tengedenkens, Gütersloher Beiträge zur Heimat- und Landeskunde 83 (2012), 44–48.
Durkheim, Émile, Die elementaren Formen des religiösen Lebens, übers. von Ludwig

Schmidts, Stw1125, Frankfurt a.M. 1994.
Ellin, Nan, Postmodern Urbanism, New York 1999.
Etzemüller, Thomas, Landschaft und Nation. Rhein – Dalarna – England, Histoire

198, Bielefeld 2022.
Fayet, Roger, Reinigungen. Vom Abfall der Moderne zum Kompost der Nach‐

moderne, Wien 2003.
Freytag, Tim / Michael Bauder, Bottom-up touristification and urban transforma‐

tions in Paris, Tourism Geographies 20 (3/2018), 443–460, https://doi.org/10.1080/14
616688.2018.1454504.

Religion und Landschaft

227

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1080/01426397.2019.1589774
https://doi.org/10.1080/01426397.2019.1589774
https://doi.org/10.3390/su11123303
https://doi.org/10.1353/sor.2009.0064
https://doi.org/10.1080/14616688.2018.1454504
https://doi.org/10.1080/14616688.2018.1454504
https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1080/01426397.2019.1589774
https://doi.org/10.1080/01426397.2019.1589774
https://doi.org/10.3390/su11123303
https://doi.org/10.1353/sor.2009.0064
https://doi.org/10.1080/14616688.2018.1454504
https://doi.org/10.1080/14616688.2018.1454504


Glahn, Denise von, The Sounds of Place. Music and the American Cultural Land‐
scape, Grand Rapids 2021.

Hainz, Michael, Die religiöse Landschaft in Deutschland. Zwischen schrumpfender
Kirchlichkeit und spirituellen Neuaufbrüchen, StZ (6/2008), 377–390.

Hauser-Schäublin, Brigitta, Raum, Ritual, Gesellschaft, in: dies. / Michael Dick‐
hardt (Hg.), Kulturelle Räume – räumliche Kultur. Zur Neubestimmung des Ver‐
hältnisses zweier fundamentaler Kategorien menschlicher Praxis, Göttinger Studien
zur Ethnologie 10, Münster 2003, 43–87.

Häußermann, Hartmut / Walter Siebel, Soziologie des Wohnens, in: Häußer‐
mann, Hartmut / Detlev Ipsen / Thomas Krämer-Badoni / Dieter Läpple /
Marianne Rodenstein / Walter Siebel, Stadt und Raum. Soziologische Analysen,
Pfaffenweiler ²1992, Stadt, Raum und Gesellschaft 1, 69–116.

Heiser, Patrick, Religionssoziologie, Soziologie im 21. Jahrhundert, UTB 5013, Pader‐
born 2018.

Henkel, Reinhard, Definition von Religion und Religionstheorien. Was kann
die Religionsgeographie aus der Diskussion in Religionssoziologie und Religi‐
onswissenschaft lernen?, Acta Universitatis Carolinae. Geographica 41 (1–2/2006),
77–90.

Hoheisel, Karl / Gisbert Rinschede, Raumwirksamkeit von Religionen und Ideolo‐
gien, Praxis Geographie 19 (9/1989), 6–11.

Huntigton, Samuel P., The Clash of Civilizations and the Remaking of World Order,
New York 1996.

Illing, Frank, Kitsch, Kommerz und Kult. Soziologie des schlechten Geschmacks,
Konstanz 2006.

Jenal, Corinna, „Das ist kein Wald, Ihr Pappnasen!“ – Zur sozialen Konstruktion von
Wald. Perspektiven von Landschaftstheorie und Landschaftspraxis, Wiesbaden 2019.

Jenal, Corinna / Sven Endreß / Olaf Kühne / Caroline Zylka, Technological
Transformation Processes and Resistance – On the Conflict Potential of 5G Using
the Example of 5G Network Expansion in Germany, Sustainability 13 (24/2021),
Art. 13550, https://doi.org/10.3390/su132413550.

Jencks, Charles A., The Language of Post-Modern Architecture, London 1977.
Keel, Othmar / Max Küchler / Christoph Uehlinger, Orte und Landschaften

der Bibel. Ein Handbuch und Studien-Reiseführer zum Heiligen Land, 2 Bände,
Göttingen 1982.

Kirchhoff, Thomas / Ludwig Trepl, Landschaft, Wildnis, Ökosystem: zur kul‐
turbedingten Vieldeutigkeit ästhetischer, moralischer und theoretischer Naturauf‐
fassungen. Einleitender Überblick, in: dies. (Hg.), Vieldeutige Natur. Landschaft,
Wildnis und Ökosystem als kulturgeschichtliche Phänomene, Bielefeld 2009, 13–68.

Koegst, Lara, Über drei Welten, Räume und Landschaften. Digital geführte Ex‐
kursionen an Hochschulen aus der Perspektive der drei Welten Theorie im Allge‐
meinen und der Theorie der drei Landschaften im Speziellen, Berichte. Geographie
und Landeskunde 69 (3/2022), 288–308, https://doi.org/10.25162/bgl-2022-0012.

Krech, Volkhard, Die Evolution der Religion. Ein soziologischer Grundriss, Religiö‐
se Evolution 1, Bielefeld 2021.

Olaf Kühne

228

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.3390/su132413550
https://doi.org/10.25162/bgl-2022-0012
https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.3390/su132413550
https://doi.org/10.25162/bgl-2022-0012


Kühne, Olaf, Distinktion – Macht – Landschaft. Zur sozialen Definition von Land‐
schaft, Wiesbaden 2008.

Kühne, Olaf, Landschaft und Kitsch. Anmerkungen zu impliziten und expliziten
Landschaftsvorstellungen, Naturschutz und Landschaftsplanung 40 (12/2008), 403–
408.

Kühne, Olaf / Annette Spellerberg, Heimat in Zeiten erhöhter Flexibilitäts‐
anforderungen. Empirische Studien im Saarland, Wiesbaden 2010.

Kühne, Olaf, Stadt – Landschaft – Hybridität. Ästhetische Bezüge im postmodernen
Los Angeles mit seinen modernen Persistenzen, Wiesbaden 2012.

Kühne, Olaf, Religion und Landschaft – Überlegungen zu einem komplexen Verhält‐
nis aus sozialwissenschaftlicher Perspektive, in: Bund Heimat und Umwelt in
Deutschland (BHU) (Hg.), Religion und Landschaft, Bonn 2013, 7–15.

Kühne, Olaf, Das Konzept der Ökosystemdienstleistungen als Ausdruck ökologischer
Kommunikation. Betrachtungen aus der Perspektive Luhmannscher Systemtheorie,
Naturschutz und Landschaftsplanung 46 (1/2014), 17–22.

Kühne, Olaf, Landscape and Power in Geographical Space as a Social-Aesthetic
Construct, Dordrecht 2018.

Kühne, Olaf, Landschaft und Wandel. Zur Veränderlichkeit von Wahrnehmungen,
Wiesbaden 2018.

Kühne, Olaf, Die Landschaften 1, 2 und 3 und ihr Wandel. Perspektiven für die
Landschaftsforschung in der Geographie – 50 Jahre nach Kiel, Berichte. Geographie
und Landeskunde 92 (3–4/2018), 217–231.

Kühne, Olaf, Landscape Theories. A Brief Introduction, Wiesbaden 2019.
Kühne, Olaf, Vom ‚Bösen‘ und ‚Guten‘ in der Landschaft – das Problem moralischer

Kommunikation im Umgang mit Landschaft und ihren Konflikten. Eine Betrach‐
tung aus der Perspektive Luhmannscher Systemtheorie, in: Berr, Karsten / Corin‐
na Jenal (Hg.), Landschaftskonflikte, RaumFragen: Stadt – Region – Landschaft,
Wiesbaden 2019, 131–142.

Kühne, Olaf, Landscape Conflicts – A Theoretical Approach Based on the Three
Worlds Theory of Karl Popper and the Conflict Theory of Ralf Dahrendorf, Illus‐
trated by the Example of the Energy System Transformation in Germany, Sustainab‐
ility 12 (17/2020), Art. 6772, https://doi.org/10.3390/su12176772.

Kühne, Olaf / Karsten Berr / Corinna Jenal / Kai Schuster, Freiheit und Land‐
schaft. Auf der Suche nach Lebenschancen mit Ralf Dahrendorf, RaumFragen: Stadt
– Region – Landschaft, Wiesbaden 2021.

Kühne, Olaf / Lara Koegst / Marie-Luise Zimmer / Greta Schäffauer, “… Incon‐
ceivable, Unrealistic and Inhumane”. Internet Communication on the Flood Disaster
in West Germany of July 2021 between Conspiracy Theories and Moralization – A
Neopragmatic Explorative Study, Sustainability 13 (20/2021), Art. 11427, https://doi.o
rg/10.3390/su132011427.

Kühne, Olaf / Karsten Berr / Corinna Jenal, Die geschlossene Gesellschaft und
ihre Ligaturen. Eine Kritik am Beispiel ‚Landschaft‘, RaumFragen: Stadt – Region
-Landschaft, Wiesbaden 2022.

Religion und Landschaft

229

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.3390/su12176772
https://doi.org/10.3390/su132011427
https://doi.org/10.3390/su132011427
https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.3390/su12176772
https://doi.org/10.3390/su132011427
https://doi.org/10.3390/su132011427


Kühne, Olaf / Corinna Jenal / Dennis Edler, Landscapes in Games. Insights and
Overviews on Contingencies between Worlds 1, 2 and 3, in: dies. (Hg.), The Social
Construction of Landscapes in Games, RaumFragen: Stadt -Region – Landschaft,
Wiesbaden 2022, 77–87.

Kühne, Olaf / Lara Koegst, Cartographic Representations of Coastal Land Loss
in Louisiana. An Investigation Based on Deviant Cartographies, KN – Journal of
Cartography and Geographic Information 72 (4/2022), 309–323, https://doi.org/10.1
007/s42489-022-00120-8.

Kühne, Olaf, Foodscapes – a Neopragmatic Redescription, Berichte. Geographie und
Landeskunde 96 (1/2023), 5–25, https://doi.org/10.25162/bgl-2022-0016.

Kühne, Olaf, Landschaft und Religion, in: ders. / Florian Weber / Karsten Berr /
Corinna Jenal (Hg.), Handbuch Landschaft, RaumFragen: Stadt – Region – Land‐
schaft, Wiesbaden ²2023, 497–510.

Kühne, Olaf / Karsten Berr, Tourismus, Landschaft und Konflikt – ein theo‐
retischer Rahmen, in: Kühne, Olaf / Timo Sedelmeier / Corinna Jenal / Tim
Freytag (Hg.), Landschaft und Tourismus, RaumFragen: Stadt – Region – Land‐
schaft, Wiesbaden 2023, 101–117.

Kühne, Olaf / Lara Koegst, Land Loss in Louisiana. A Neopragmatic Redescription,
RaumFragen: Stadt – Region – Landschaft, Wiesbaden 2023.

Luhmann, Niklas, Gesellschaftsstruktur und Semantik. Studien zur Wissenssoziologie
der modernen Gesellschaft, Bd. 3, Frankfurt a.M. 1989.

Luhmann, Niklas, Systemtheorie der Gesellschaft, hg. von Johannes F.K. Schmidt
und André Kieserling. Unter Mitarbeit von Christoph Gesigora, Berlin 2017.

Luhmann, Niklas, Die Religion der Gesellschaft, unter Mitarbeit von André Kieser‐
ling, Frankfurt a.M. 2006.

Lyotard, Jean- François, Der Widerstreit, übers. von Joseph Vogl, Supplemente 6,
München 1987.

Marg, Stine, „Deutschland – meine Heimat, meine Liebe.“ Die Verhandlung von
Heimat im Umfeld von ‚Pegida‘, in: Hülz, Martina / Olaf Kühne / Florian
Weber (Hg.), Heimat. Ein vielfältiges Konstrukt, Wiesbaden 2019, 355–369.

Nassehi, Armin, Muster. Theorie der digitalen Gesellschaft, München ³2019.
Nienaber, Birte / Alexandra Reich, Moscheebauten und Minarettstreit in Hessen,

Rheinland-Pfalz und im Saarland am Beispiel der Selimiye-Moschee in Völklingen,
in: Nienaber, Birte / Ursula Roos (Hg.), Internationalisierung der Gesellschaft
und die Auswirkungen auf die Raumentwicklung. Beispiele aus Hessen, Rheinland-
Pfalz und dem Saarland, Arbeitsberichte der ARL 13, Hannover 2015, 43–53.

Perkumienė, Dalia / Rasa Pranskūnienė, Overtourism. Between the Right to Travel
and Residents’ Rights, Sustainability 11 (7/2019), Art. 2138, https://doi.org/10.3390/su
11072138.

Pickel, Gert, Religionssoziologie. Eine Einführung in zentrale Themenbereiche,
Wiesbaden 2011.

Pohl, Jürgen, Regionalbewusstsein als Thema der Sozialgeographie. Theoretische
Überlegungen und empirische Untersuchungen am Beispiel Friaul, Münchener geo‐
graphische Hefte 70, Kallmünz über Regensburg 1993.

Olaf Kühne

230

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1007/s42489-022-00120-8
https://doi.org/10.1007/s42489-022-00120-8
https://doi.org/10.25162/bgl-2022-0016
https://doi.org/10.3390/su11072138
https://doi.org/10.3390/su11072138
https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1007/s42489-022-00120-8
https://doi.org/10.1007/s42489-022-00120-8
https://doi.org/10.25162/bgl-2022-0016
https://doi.org/10.3390/su11072138
https://doi.org/10.3390/su11072138


Popper, Karl R., Objektive Erkenntnis. Ein evolutionärer Entwurf, aus dem Engli‐
schen übers. von Hermann Vetter, Kritische Wissenschaft, Hamburg 1973.

Popper, Karl R., Three Worlds, Michigan Quarterly Review 18 (1/1979), 141–167.
Popper, Karl R., Die offene Gesellschaft und ihre Feinde, Bd. I: Der Zauber Platons,

UTB 1724, Tübingen 71992.
Popper, Karl R., Die offene Gesellschaft und ihre Feinde, Bd. II: Falsche Propheten:

Hegel, Marx und die Folgen, UTB 1725, Tübingen 71992.
Rinschede, Gisbert, Religionsgeographie, Das Geographische Seminar, Braunschweig

1999.
Rückert, Peter, Zur Sakralisierung der Landschaft. Zisterzienser im deutschen Süd‐

westen, in: Krätschmer, Marco / Katja Thode / Christina Vossler-Wolf
(Hg.), Klöster und ihre Ressourcen. Räume und Reformen monastischer Gemein‐
schaften im Mittelalter, RessourcenKulturen 7, Tübingen 2018, 59–73.

Sauer, Karin / Hartmut Schönherr, Sektenprävention im Unterricht. Eine empi‐
risch basierte Studie mit Vorschlägen zum Religionsunterricht an Beruflichen Schu‐
len, Management – Bildung – Ethik. Neue Folge, Wiesbaden 2016.

Schenk, Winfried / Jan-Erik Steinkrüger, Kulturlandschaft als kultureller Prozess,
illustriert am Orden der Zisterzienser und an den frühen Trägern der Rheinroman‐
tik, in: Duttmann, Rainer / Olaf Kühne / Florian Weber (Hg.), Landschaft als
Prozess, Wiesbaden 2020, 119–134.

Schmitt, Thomas, Religion, Raum und Konflikt – Lokale Konflikte um Moscheen in
Deutschland: das Beispiel Duisburg, BDLK 78 (2/2004), 193–212.

Simmel, Georg, Philosophie der Landschaft (1913), in: Gröning, Gert / Ulfert
Herlyn (Hg.), Landschaftswahrnehmung und Landschaftserfahrung. Texte zur
Konstitution und Rezeption von Natur als Landschaft, München 1990, 67–79.

Simmel, Georg, Gesammelte Schriften zur Religionssoziologie, Bd. 18, Berlin 1989.
Sloterdjik, Peter, Kopernikanische Mobilmachung und ptolemäische Abrüstung.

Ästhetischer Versuch, Frankfurt a.M.1987.
Spanier, Heinrich, Pathos der Nachhaltigkeit. Von der Schwierigkeit, „Nach‐

haltigkeit“ zu kommunizieren, Stadt+Grün (12/2006), 26–33.
Stoddard, Robert H. / David J. Wishart / Brian W. Blouet, Human geography.

People, places, and cultures, Englewood Cliffs (New Jersey) 1986.
Stotten, Rike, Kulturlandschaft gemeinsam verstehen – Praktische Beispiele der

Landschaftssozialisation aus dem Schweizer Alpenraum, Geographica Helvetica 68
(2/2013), 117–127, https://doi.org/10.5194/gh-68-117-2013.

Stotten, Rike, Kulturlandschaft als Ausdruck von Heimat der bäuerlichen Ge‐
sellschaft, in: Hülz, Martina / Olaf Kühne / Florian Weber (Hg.), Heimat.
Ein vielfältiges Konstrukt, RaumFragen: Stadt – Region – Landschaft, Wiesbaden
2019, 149–162.

Trepl, Ludwig, Die Idee der Landschaft. Eine Kulturgeschichte von der Aufklärung
bis zur Ökologiebewegung, Edition Kulturwissenschaft 16, Bielefeld 2012.

Religion und Landschaft

231

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5194/gh-68-117-2013
https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.5194/gh-68-117-2013


Weber, Florian / Olaf Kühne / Corinna Jenal, Heimat und Landschaft – zu
einem eng relationierten Verhältnis, in: Kühne, Olaf / Florian Weber / Karsten
Berr / Corinna Jenal (Hg.), Handbuch Landschaft, RaumFragen: Stadt – Region –
Landschaft, Wiesbaden 2019, 335–349.

Weber, Max, Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriss der verstehenden Soziologie, hg.
von Johannes Winckelmann, Tübingen 51972 [1922].

Wöhler, Karlheinz, Touristifizierung von Räumen. Kulturwissenschaftliche und so‐
ziologische Studien zur Konstruktion von Räumen, Wiesbaden 2011.

Wyckoff, William K., Imposing landscapes of private power and wealth, in: Conzen,
Michael P. (Hg.), The Making of the American Landscape, New York / London
22010, 381–402.

Zierhofer, Wolfgang, Geographie der Hybriden, Erdkunde. Archiv für wis‐
senschaftliche Geographie 53 (1/1999), 1–13.

Zukin, Sharon, Landscapes of Power. From Detroit to Disney World, Berkeley / Los
Angeles / London 1993.

Olaf Kühne

232

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3.
Interaktions- und Engagementformen im Sozialraum

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vom Sakral- zum Sozialraum:
Kirchen im Gelsenkirchener Abstiegskampf

Frank Eckardt

Die Vorstellung von gesellschaftlichen Veränderungen, mit denen Städte
konfrontiert werden, ist zumeist an bestimmte bildliche Vergleiche gekop‐
pelt. Für Städte des Ruhrgebiets, wie nun auch in vielen ostdeutschen Städ‐
ten, die mit dem Kohle-Ausstieg konfrontiert werden, sind die eher tech‐
nischen Begriffe des Strukturwandels oder aber der sozial-ökologischen
Transformation prägend. Hierbei wird zumeist ein Diskurs über den sog.
Strukturwandel geführt, der sich an eine wirtschaftstheoretische Narration
anschließt, wonach die Primärökonomie (Abbau und Verwertung von Roh‐
stoffen) mit den nachgelagerten Prozessen der Verarbeitung den Primat in
der Stadtentwicklung darstellen sollen. Die Suche nach neuen Branchen
(Wasserstoff-Ökonomie) oder Ökonomien der Dienstleistung (z.B. Logisi‐
tik) sollen die Primärökonomien der ‚Altindustrie‘ nach und nach ersetzen
und diese Suche nach neuen Wachstumsindustrien wäre demnach das
wichtigste Ziel von Stadtentwicklung. Alternative Vorstellungen von Trans‐
formation der Stadt sind hingegen daran gekoppelt, dass sich die heutigen
Problemlagen durch einen Wandel zu einer nachhaltigen und solidarischen
Gesellschaft auflösen lassen.

Beiden Vorstellungen liegen zumeist jedoch unhinterfragte Annahmen
zugrunde, die sich durch eine selektive Sichtweise auf städtische Gesell‐
schaften auszeichnen und deren gesellschaftliche Komplexität ausblenden.
Sie sind zudem nicht von einem normativen Ansatz zu trennen, der wir‐
kungsmächtig für den politischen Umgang mit der Problematik des gesell‐
schaftlichen Abstiegs von Städten, dem sog. urban decline, wird. Der soge‐
nannte Strukturwandel blendet aus, dass die Deindustrialisierung der Ge‐
sellschaft nicht flächendeckend durch eine Reindustrialisierung oder eine
sie ablösende Dienstleistungsökonomie aufgefangen wird, sondern dass die
Folgen dieses Prozesses im Zusammenhang mit einer politischen und ge‐
sellschaftlichen Neuordnung des sozialen Raumes gesehen werden müssen,
die in der Konsequenz eine Abwertung von altindustriellen Städten zur Fol‐
ge haben, die ökonomisch für die nationale und globale Gesamtwirtschaft

235

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nur noch eine periphere Rolle spielen. Mit anderen Worten: Die suggerierte
Automatik des Wiederaufstiegs in die Liga der ökonomisch starken Städte –
wie dies die Terminologie des Strukturwandels impliziert – verkennt, dass
die neue Geographie der postindustriellen Ordnung des gesellschaftlichen
Raums sich durch eine Logik der Zentralisierung und Peripherisierung
kennzeichnet.1

Wie es in Gelsenkirchen und den Städten des Ruhrgebiets üblich ist,
ist über die Metaphorik des Fußballs wesentlich hilfreicher zu verstehen,
welche Prozesse hierbei zu beobachten sind. Mögen die Bilder von Struk‐
turwandel und Transformation nahelegen, dass alle Städte diese Über‐
gänge schaffen können und man nur den Ratschlägen der Thinktanks
folgen müsse, damit sich lokal etwas zum Guten verändere, so wissen
Fußball-Fans, dass ohne Geld der Aufstieg oder Verbleib in der ersten
Liga nur durch Wunder gelingt. Für Städte, die durch strukturelle Armut
gekennzeichnet sind, trifft dies ebenfalls zu. Wo der Prozess der Deindustri‐
alisierung wie in Gelsenkirchen seit den 1960er Jahren über Jahrzehnte
verläuft, ist der Abstiegskampf längst zum alles prägenden Prozess gewor‐
den, der seine eigene Dynamik entwickelt hat. In der internationalen Stadt‐
forschung wird dies als urban decline problematisiert,2 wobei in der Ursa‐
chenanalyse wiederum unterschiedliche Erklärungen und Lösungsansätze
diskutiert werden.

Viele dieser Ansätze fokussieren dabei einzelne Aspekte des städtischen
Abstiegs, sind aber gegenüber der Vielschichtigkeit der Problemlagen und
ihre Verquickungen blind. Dies geschieht oftmals, um Akteur:innen vor
Ort konzeptionelle Perspektiven und Handlungsmöglichkeiten aufzuzei‐
gen. Dies betrifft auch und im besonderen Maße die Kirchen. Hier wird
mit Bezug auf das Umfeld, wie auch kirchenintern, die Dramatik des Ab‐
stiegsprozesses durchaus nachvollzogen. Es betrifft kirchliche Akteur:innen
in ihrer spirituellen und persönlichen Identität, weil sie die Dimension
der Orientierung und Hoffnung in ihrem Glauben als zentrale Elemente
betrachten, die durch den Abstieg der Städte grundlegend in Frage gestellt
werden, da Prozesse der Vereinsamung und Isolation das kirchliche Zu‐
sammenleben erodieren lassen.

Die Hinwendung zu Konzepten der Sozialraumorientierung hat deshalb
eine große Aufmerksamkeit gefunden. In diesem Kapitel soll anhand von

1 Vgl. M. Kühn, Peripherisierung und Stadt. Städtische Planungspolitiken gegen den
Abstieg, Urban Studies, Bielefeld 2016.

2 D. Clark, Urban Decline, London / New York 1989.

Frank Eckardt

236

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


drei Beispielen vermittelt werden, wie diese Suche nach einer neuen Rolle
der Kirchen im Abstiegskampf Gelsenkirchens Gestalt angenommen hat
und wie diese im Kontext einer stadtsoziologischen Analyse von Prozessen
des urban decline einzuordnen sind. Um dies zu ermöglichen, soll zunächst
die stadtsoziologische Perspektive zu diesem Thema skizziert werden, be‐
vor Gelsenkirchen im Lichte dieser Perspektive betrachtet wird. Anschlie‐
ßend sollen Beispiele aus den Gelsenkirchener Stadtteilen Bismarck, Schol‐
ven und Neustadt aufgegriffen werden, um zu verdeutlichen, in welcher
Weise der kirchliche Ansatz der Sozialraumorientierung vor Ort realisiert
wird. Die evangelische Kirche in Gelsenkirchen verfolgt eine andere Posi‐
tion als die hier diskutierte Sozialraumorientierung der katholischen Kir‐
che. Sie hat ein zentrales Referat für gesellschaftliche Verantwortung, das
übergeordnete Themen wie Gendergerechtigkeit, Arbeitslosigkeit und Mig‐
ration vertritt, eingerichtet und soziale Hilfsangebote vor Ort weitgehend
dem Diakoniewerk überlassen. Aus diesem Grund werden im Folgenden
nur Beispiele der katholischen Kirche aufgegriffen. Abschließend soll die
Diskussion eröffnet werden, wie die dargestellten Beispiele und der Ansatz
des kirchlich definierten Sozialraums interpretiert werden können.

1. Städte im Abstiegskampf

Die Thematisierung der sozialen Folgen der Deindustrialisierung hat
zwischenzeitlich in der Stadtforschung einen großen Raum eingenommen,
wird aber in den letzten Jahren vor allem von der Problematik der Gentri‐
fizierung in den Metropolen überschattet. Während in den Jahren zuvor
die Sorge um gespaltene und fragmentierte Städte eine prominente Rolle
eingenommen hat, sind in den 2010er Jahren nur wenige umfangreichere
Studien zum Thema Deindustrialisierung und zu deren sozialen Folgen
entstanden. Die letzten Studien, die sich mit der Segregation deutscher
Städte beschäftigt haben, wurden vom Wissenschaftszentrum Berlin3 und
dem Deutschen Institut für Wirtschaftsforschung4 auf der Basis von Daten
aus dem Jahr 2013 unternommen. Grundaussage dieser Studien ist eine zu‐

3 M. Helbig / S. Jähnen, Wie brüchig ist die soziale Architektur unserer Städte? Trends
und Analysen der Segregation in 74 deutschen Städten, WZB Discussion Paper 2018–
001, Berlin 2018.

4 J. Goebel / L. Hoppe, Ausmaß und Trends sozialräumlicher Segregation in Deutsch‐
land. Abschlussbericht, Lebenslagen in Deutschland. Armuts- und Reichtumsbericht‐
erstattung der Bundesregierung, Bonn 2018.

Vom Sakral- zum Sozialraum

237

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nehmende Trennung der Wohn- und Lebenswelten nach Einkommenslage
in allen deutschen Städten.

Eine weitergehende Analyse nach den ökonomischen und gesellschaftli‐
chen Ursachen und der räumlichen Dimension dieser sozialen Segregation
können diese Studien aber nicht leisten und liegt außerhalb der methodi‐
schen Settings dieser Studien. Mit Bezug auf die Entwicklung von Armut
in Deutschland begründen die jährlichen Berichte des Deutschen Paritä‐
tischen Wohlfahrtsverbands die Sorge, dass sich mit der zunehmenden
Armut und deren Verfestigung auch die gesellschaftliche Spaltung räumlich
weiter zementiert.

Die Befunde der Armuts- und Segregationsforschung schließen aller‐
dings wenig an weitergehende Studien aus der Stadtforschung an, die
die sog. politische Ökonomie der Städte im Kontext einer globalisierten
Wirtschaft verorten. Wenn man diesen Ansätzen wiederum folgt, dann
ist der Prozess der Deindustrialisierung gekoppelt an einen gesellschafts‐
politischen Prozess der Herausbildung von neuen Ordnungen und Hier‐
archisierungen von Räumen und Menschen. In der Essenz läuft dieser
darauf hinaus, dass eine Sozialgeographie entstanden ist, in der die Nütz‐
lichkeit von Menschen und Orten danach bewertet wird, in welcher Wei‐
se sie den globalen Lieferketten zuarbeiten und für die Wertschöpfung
der Globalisierung wichtig sind. Diese sog. postfordistische Geographie
entwickelt keine miteinander ökonomisch und dadurch auch nicht mehr
sozial verbundenen Stadtgesellschaften, sondern abgekoppelte Zentren und
eine weitflächige Peripherie.

Während die Zentren der Wertschöpfung hochgradig kontrolliert wer‐
den, ist für die Peripherie die Verwaltung eines sozialen Status quo not‐
wendig, der die Abläufe der Lieferketten unterstützen und ein gewisses
Reservoir an menschlichen Ressourcen bereithalten soll und ansonsten
effektiv verwaltet wird. Die Peripherien der postfordistischen Ökonomie
sind nicht in die Wertschöpfungsprozesse integriert oder nur von unterge‐
ordneter Bedeutung, etwa als Letztkonsumenten-Orte, wie sie 1 Euro-Shops
und Flohmärkte kennzeichnen. Zentren und Peripherien können nebenei‐
nander liegen wie in vielen Wachstumsmetropolen wie Frankfurt, wo der
teure Westhafen an das arme Gutleutviertel grenzt. Oftmals sind aber große
Gebiete wie das nördliche Ruhrgebiet als zusammenhängende Zonen zu
erkennen. Die neuen sozialräumlichen Ordnungsprozesse peripherisieren
und zentralisieren zugleich klein- wie großmaßstäbig. Das Nebeneinander
von Peripherie und Zentrum kennzeichnet die fragmentierte Stadt der
Gegenwart.

Frank Eckardt

238

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Verlust des Nexus zwischen den ökonomischen und sozialen
Zusammenhängen einer Stadt äußert sich vor allem durch Erscheinungs‐
formen der Entfremdung. Während die industrielle Stadt soziale Bezie‐
hungen über die gemeinsame Arbeit, das Vereinswesen, die gleichen Er‐
fahrungen und die gleiche Sprache, die geteilte Nachbarschaft und nicht
zuletzt durch die Kirchen ermöglicht, wird in der fragmentierten Stadt eine
solche Soziabilität nicht mehr erreicht. Erfahrungen aus dem Arbeitsle‐
ben, die Zersplitterung der Freizeitaktivitäten, der Bindungsverlust der Kir‐
chen, die Diversität der kulturellen Hintergründe und der Zerfall nachbar‐
schaftlichen Zusammenhangs äußern sich in unterschiedlicher Weise, aber
zeigen insgesamt an, dass Verinselung und Vereinsamung die Konstruktion
von gemeinsamen Vorstellungen über das Zusammenleben, Normen des
Miteinanderlebens, Narrative des Ortes und somit eine kollektive Hand‐
lungsfähigkeit verunmöglichen.

Die Beobachtung der Auflösung sozialer Beziehungen als Folge der
postfordistischen Neuordnung der Städte widerspricht dem politischen
Diskurs, der die Deindustrialisierung vor allem als eine zeitliche Über‐
gangsphase sieht, wonach jedem urban decline auch wieder ein Aufstieg
folgt. Solche schematischen Vorstellungen eines Auf und Ab erscheinen als
eine Art Beruhigungspille, die an einen alltäglichen Optimismus anschließt,
wonach nach jedem Regen auch irgendwann wieder der Sonnenschein
folgt. De facto handelt es sich hierbei um entpolitisierte und naturalistische
Konzepte von Stadtentwicklung, die zumeist mit der statistischen Bevölke‐
rungsentwicklung von Städten argumentieren.

Einflussreich nach wie vor ist hierfür die Konzeption des britischen
Geographen David Clark,5 derzufolge Städte sich immer über vier Stufen
(Urbanisierung, Exurbanisierung, Gegenurbanisierung, Reurbanisierung)
entwickeln. Der wirtschaftliche Niedergang, messbar durch den Verlust
von Arbeitsplätzen, ist laut Clark eine Folge dessen. Um diesen Trend zu
stoppen, muss das städtische Umfeld radikal verändert werden, damit In‐
vestitionen, Tourismus und Newcomer angezogen und neue Branchen der
postindustriellen Ökonomie entstehen können. Die Grundidee ist, dass die
vierte Stufe der Stadtentwicklung (Reurbanisierung) früher erreicht wer‐
den könnte, wenn staatliche Gelder hierfür ausgegeben würden. Praktisch
läuft dieser Diskurs darauf hinaus, dass Investitionen in Städtebau und Lo‐
kalpolitik insgesamt vor allem dazu dienen müssen, günstige Investitions‐
bedingungen zu schaffen. Damit einher geht die Hoffnung, dass sich die

5 Clark, Urban Decline.

Vom Sakral- zum Sozialraum

239

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sozialen Probleme der Deindustrialisierung auflösen werden, wenn die
Ökonomie wieder für genügend Beschäftigung und Einkommen sorgt.

Verkannt wird in dieser Sichtweise, dass die anhaltende Auflösung der
sozialen Integration ein Problem an sich darstellt und sich dieses als so‐
ziale Desorganisation verfestigen kann. Mit dem Begriff der Desorganisa‐
tion werden in der stadtsoziologischen Forschung zwei unterschiedliche
Perspektiven benannt, die sich auf einer übergeordneten sozialphilosophi‐
schen Ebene, der Humanökologie, durchaus verbinden, in der weiteren
theoretischen Positionierung und vor allem in der politischen Lesart aber
erheblich unterscheiden. Die ältere Thematisierung sozialer Desorganisati‐
on kann auf die frühen Studien der sogenannten Chicago School zurückge‐
führt werden.6 Bereits in den 1890er Jahren beobachteten Soziologen aus
Chicago, die damals das massive Wachstum ihrer Stadt miterlebten, einen
gesellschaftlichen Wandel, der sich mit dem Zerfall familiärer Strukturen
und den damit einhergehenden Prozessen der Desorientierung und Devi‐
anz verband. Vor allem junge Frauen, die aus Verzweiflung das Landleben
verließen, um in der zukunftsträchtigen Metropole einen Arbeitsplatz zu
finden, sahen sich mit der Herausforderung konfrontiert, soziale Bindun‐
gen abseits von Familie und Gemeinschaft aufzubauen. In den städtischen
Räumen äußerte sich dieser Desorganisationsprozess durch das Entstehen
von „Übergangszonen“ – Gebieten in jeder Stadt, die günstige Unterkünfte,
Hilfe von Landsleuten und eine einfache kulturelle Integration bieten. In
der optimistischen Sichtweise der Chicagoer Forscher ist das eine befristete
Form des Chaos und der Segregation, die sich langfristig durch Assimilati‐
on auflöst. Das Problem der Abgrenzung vom Rest der Stadt liegt darin,
dass einige Menschen in diesen „Übergangszonen“ nicht in der Lage sind,
sich weiter in die bereits bestehende Stadtgesellschaft hineinzubewegen,
sich zu assimilieren und in bessere Wohnsiedlungen zu ziehen. In vielen
Studien wird diese Perspektive nach wie vor verfolgt, indem etwa Orte,
an denen Migrant:innen unter günstigen Bedingungen ankommen können,
heute als Ankunftsstadtteile bezeichnet werden.7

Während dieser Ansatz oftmals den innovativen Input der Ankunftsorte
für die Stadtentwicklung hervorhebt, stand für die Chicago School aller‐
dings die Problematisierung der Ausbeutung der Migrant:innen, die unter

6 Vgl. E. Hennig, Chicago School, in: F. Eckardt (Hg.), Handbuch Stadtsoziologie,
Wiesbaden 2012, 95–124.

7 Vgl. B. Meeus / K. Arnaut / B. v. Heur (Hg.), Arrival Infrastructures. Migration and
Urban Social Mobilities, Cham 2019.

Frank Eckardt

240

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Druck stehen, gleichzeitig die Anforderungen der aufnehmenden Gesell‐
schaft und ihrer Herkunftsgemeinschaft zu erfüllen, im Vordergrund.

Eine zweite Lesart der sozialen Desorganisation stellt nicht in Frage, dass
die Beobachtung der Unordnung problematisch ist. Vielmehr betont diese,
dass sich diese als „Incivilities“ äußert, die ihrerseits negative Auswirkun‐
gen auf u.a. das Sicherheitsgefühl in einem Stadtteil haben. Diese Studien
fokussieren auf sichtbare Zustände in der Nachbarschaft, die als Verlust
sozialer Ordnung verstanden werden. Häufig genannte Anzeichen dafür
sind „Ramsch“ und Müll, öffentliches Trinken, Graffiti oder Vandalismus.8
Unordnung dieser Art wirkt sich nicht unbedingt auf das Leben einer
Gemeinschaft aus, aber es wird allgemein angenommen, dass sich die Auf‐
lösung sozialer Beziehungen und Unordnung gegenseitig verstärken, wie in
einer Abwärtsspirale.9

In der politischen Diskussion beider Erklärungsansätze für soziale
Desorganisation werden diese entweder als ein Grund für mehr Sozial‐
arbeit (im Sinne der Chicago School) oder als Argument für mehr Sau‐
berkeits- und Sicherheitsmaßnahmen (im Sinne des Incivilities-Ansatzes)
verstanden, wobei sich letztere Auffassung seit den 1990er Jahren immer
stärker durchgesetzt hat. Eindringlich wird das durch Studien über „zerbro‐
chene Fenster“, die ein Gefühl der Angst erzeugen, das die Bewohner:innen
dazu bringt, das Gebiet zu verlassen, wodurch Raum für Kriminalität ent‐
steht (sog. Broken window-Theorie).10 Die Wahrnehmung von Unordnung
wie Müll wirke sich demnach meist negativ auf den Prozess der sozialen
Integration aus. Wie eine breit angelegte Studie über niederländische Nach‐
barschaften gezeigt hat, begünstigen Erscheinungen von Unordnung auch
die Ausbreitung von Rassismus.11

8 Vgl. C.E. Ross / J. Mirowsky, Disorder and Decay. The Concept and Measurement of
Perceived Neighborhood Disorder, Urban Affairs Review 34 (3/1999), 412–432.

9 Vgl. W.G. Skogan, Disorder and Decline. Crime and the Spiral of Decay in American
Neighborhoods, New York 1990.

10 N.W. Link / J.M. Kelly / J.R. Pitts / K. Waltman-Spreha / R.B. Taylor, Reversing
Broken Windows: Evidence of Lagged, Multilevel Impacts of Risk Perceptions on
Perceptions of Incivility, Crime & Delinquency 63 (6/2017), 659–682.

11 Vgl. E. Havekes / M. Coenders / K. Dekker, Interethnic attitudes in urban neigh‐
bourhoods: The impact of neighbourhood disorder and decline, Urban Studies 51
(12/2014), 2665–2684.

Vom Sakral- zum Sozialraum

241

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Gelsenkirchens langer Weg nach unten

In Gelsenkirchen hat das Zechensterben schon in den 1960er Jahren dra‐
matische Auswirkungen angenommen. Mit der Schließung der Zeche Bis‐
marck, die als eine der größten und modernsten Zechen Europas galt, wur‐
de ein Prozess eingeleitet, der bis heute unumkehrbar erscheint und sich im
Grunde nur mit der Tendenz nach unten fortgesetzt hat. Inzwischen sind
alle Zechen geschlossen und ist der Prozess der Deindustrialisierung auch
in den anderen, einst die Stadtentwicklung tragenden Branchen Stahl, Glas
und Textil weitgehend abgeschlossen. Neue Berufs- und Lebensperspekti‐
ven entwickeln sich nur eher im Niedriglohnsektor wie der Logistik und
wo nur stark unterdurchschnittlich viele sozialversicherungspflichtige Jobs
angeboten werden. In der Folge hat sich eine strukturelle Arbeitslosigkeit
ausgeprägt, die trotz guter Konjunkturlage und einer Zunahme von Jobs
in den letzten zehn Jahren nicht aufgelöst werden konnte. Sie liegt weit
über der nationalen Quote und ist auch höher als in NRW oder in anderen
Ruhrgebietsstädten. Das führt dazu, dass überdurchschnittlich viele Men‐
schen von sozialer Unterstützung abhängig sind. Die durchschnittlichen
Einkommen sind nur halb so hoch wie etwa in den reichsten Kommunen
von NRW und die in der Stadt vorhandene Kaufkraft ist massiv einge‐
schränkt.

Die langanhaltende Arbeitslosigkeit und die schlechten ökonomischen
Perspektiven haben dazu geführt, dass viele Menschen die Stadt verlassen.
Betrug Anfang der 1960er Jahre die Einwohner:innenzahl noch 380.000, so
ist sie seitdem kontinuierlich um fast ein Drittel auf 260.000 Einwohner:in‐
nen gesunken. Im Jahr 2012 lag sie mit 257.607 auf einem historischen
Tiefstand. Seitdem gibt es einen leichten Aufwärtstrend, der vor allem
mit der Zuwanderung von EU-Ost-Bürger:innen in Zusammenhang steht.
Durch Einwanderung hat sich die grassierende Armut in der Stadt aber
weiter verschärft, da die südosteuropäischen Migrant:innen in erster Linie
von sozialstaatlichen Transfers leben. Im Jahr 2021 bezogen rund 2.555
Bulgar:innen und rund 3.555 Rumän:innen sozialstaatliche Leistungen. Das
entspricht einem Anteil von knapp 70 Prozent bei den Bulgar:innen und
knapp 62 Prozent bei den Rumän:innen.12 Bei einer aktuellen Studie der
Bertelsmann Stiftung zur Kinderarmut steht Gelsenkirchen seit einigen
Jahren mit den höchsten Werten traurig an der Spitze in Deutschland. Und

12 Vgl. Gordon Wüllner-Adomako, Gelsenkirchen: So viele Rumänen und Bulgaren
leben ohne Job, in: Westdeutsche Allgemeine Zeitung vom 25.01.2023.

Frank Eckardt

242

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Kinderarmut nimmt unaufhörlich zu. Sie liegt nun bei 41,7 Prozent,
mehr als doppelt so hoch wie ansonsten in NRW. Im Jahr 2014 lag diese
Quote in Gelsenkirchen noch bei 35,8 Prozent, in den folgenden Jahren ist
sie nur leicht um 0,7 Prozentpunkte gestiegen.13

Der wirtschaftliche Niedergang Gelsenkirchens schlägt sich in der Fähig‐
keit der Stadt nieder, auf diese Krise zu reagieren. Das wirkt sich durch eine
strukturelle Haushaltskrise der Stadt aus, die durch eine geringe Einnah‐
menlage aufgrund geringer Gewerbesteuer auf der einen Seite und hohen
Ausgaben für die sogenannten „freiwilligen Aufgabenbereiche“, mit denen
die Stadt auf soziale Problemlagen versucht zu reagieren, auf der anderen
Seite entstanden ist. Die Corona-Pandemie hat zusätzliche Löcher in den
kommunalen Haushalt gerissen. Gelsenkirchen befindet sich aber nicht
nur bezüglich der sozioökonomischen Bedingungen in einer seit Jahren
andauernden und sich verfestigenden Abwärtsspirale, sondern auch in Be‐
zug auf die vorhandenen gesellschaftlichen Kräfte, um diesen Prozess zu
reflektieren und Alternativen aufzubauen. Dazu gehört das Verschwinden
einer lokalen Öffentlichkeit. Wie viele andere Städte im Ruhrgebiet hat Gel‐
senkirchen nur eine Tageszeitung, die Westdeutsche Allgemeine Zeitung
(WAZ), deren Verkaufszahlen sich innerhalb von 10 Jahren halbiert haben.
Eine lokale Online-Öffentlichkeit hat diese, wie etwa in anderen Städten
geschehen, nicht ersetzt. Im begrenzten Maße hatte das Monatsjournal „is‐
so“, das weitgehend ehrenamtlich arbeitet, eine Plattform für die Kommuni‐
kation wichtiger Themen zwischenzeitlich angeboten, wurde aber wegen
hoher Produktionskosten inzwischen wieder eingestellt. Der Lokalsender
Radio Emscher Lippe kämpft mit sinkenden Reichweiten und setzt beim
Programm in erster Linie auf Unterhaltung.

Um sich gegen den langanhaltenden Abstieg der Stadt wehren zu kön‐
nen, wäre eine starke politische Repräsentation und Verbundenheit mit der
Stadt notwendig, die es aber inzwischen weder von den Wählenden noch
von den Gewählten zu geben scheint. Mit der im Jahr 2020 gewählten
Oberbürgermeisterin Karin Welge wurde zum ersten Mal eine Stadtspitze
ins Amt berufen, die ihren Wohnsitz nicht in der Stadt selbst hat. Auch
die ernannten Dezernent:innen kommen zum Teil von außerhalb und sind
nicht in der Stadtgesellschaft verwurzelt.

13 Vgl. Bertelsmann Stiftung (Hg.), Kinderarmut in Deutschland, Gütersloh 2022,
https://www.bertelsmann-stiftung.de/de/publikationen/publikation/did/factsheet-ki
nderarmut-in-deutschland (Zugriff: 4.10.2023).

Vom Sakral- zum Sozialraum

243

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.bertelsmann-stiftung.de/de/publikationen/publikation/did/factsheet-kinderarmut-in-deutschland
https://www.bertelsmann-stiftung.de/de/publikationen/publikation/did/factsheet-kinderarmut-in-deutschland
https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.bertelsmann-stiftung.de/de/publikationen/publikation/did/factsheet-kinderarmut-in-deutschland
https://www.bertelsmann-stiftung.de/de/publikationen/publikation/did/factsheet-kinderarmut-in-deutschland


Große Teile der Stadtgesellschaft beteiligen sich nicht mehr an Wahlen.
Bei der Kommunalwahl im September 2020 lag die Wahlbeteiligung bei
41,5 Prozent und die AfD wurde mit 12,9 Prozent die drittstärkste Partei
in der Stadt. Damit lag sie knapp vor den Grünen mit 12,2 Prozent. Bei
der Stichwahl zum Amt des Oberbürgermeisters sank die Wahlbeteiligung
weiter auf 26,6 Prozent. Ihre 29.397 Wähler:innen entsprechen einem An‐
teil von 15,6 Prozent an den Wahlberechtigten. Mit 14,5 Prozent hat die
„Alternative für Deutschland“ bei der Landtagswahl 2017 ihr bestes Ergeb‐
nis in NRW in Gelsenkirchen erzielt, in der nur noch eine Minderheit
von 15 Prozent die aktuelle Landesregierung und nur 27,9 Prozent der
ansässigen Bevölkerung, von der wegen ihres Alters und fehlender Staats‐
bürgerschaft 37 Prozent auch gar nicht an der Wahl teilnehmen durften,
überhaupt gewählt haben. Mehr als drei Viertel der in Gelsenkirchen leben‐
den Menschen beteiligen sich also nicht mehr an den bestehenden Formen
der demokratischen Teilhabe.

Die schwindende Integrationskraft der Stadt wird zudem in drei
gesellschaftlichen Feldern deutlich, die während der Hochzeit der Indus‐
trialisierung im erheblichen Maße auch Solidarität, emotionale Unterstüt‐
zung und Zugehörigkeit in der Stadt gewährleisteten und sich gegenseitig
bedingten: Kirche, Nachbarschaft und der FC Schalke 04. Für viele Men‐
schen wurden in diesem Dreieck gemeinsame Werte verhandelt, bestätigt
und in alltagspraktische Normen umgesetzt. Diese Pfeiler der Soziabilität
der Stadt haben einen langen Erosionsprozess hinter sich und heute ist
weitgehend zu beobachten, dass sie nur noch isoliert wirken und es kaum
sich verstärkende Bezugnahmen zwischen diesen drei Säulen der Stadtge‐
sellschaft gibt.

Das Kirchensterben hat im Kontext der versterbenden Arbeiter:innen‐
schaft zu Umnutzung, Schließung und Abriss von Kirchengebäuden ge‐
führt. Die Anzahl der praktizierenden oder auch nur passiven Gläubigen
hat sich nach Schätzungen allein in den letzten zwei Jahrzehnten um ein
Drittel verringert. Ein Ende des Mitgliederschwunds ist nicht absehbar. Im
begrenzten Maße haben die Zuwanderer das religiöse Leben in Gelsenkir‐
chen erneuert. Die Diversität des Glaubens hat insbesondere durch den
Islam, aber auch durch den Zuwachs in der jüdischen Gemeinde, den
unterschiedlichen orthodoxen und freikirchlichen Gemeinschaften zu einer
weitgehend unverbundenen Vielzahl von Glaubensgemeinschaften geführt.
Diese fragmentierten und höchstens inzidentell zusammenarbeitenden Ge‐
meinschaften haben in der Regel keinen oder nur einen sehr selektiven
integrativen Impact, der etwa die Nachbarschaft oder die gesamte Stadtge‐

Frank Eckardt

244

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sellschaft betrifft. Die Zersplitterung der religiösen Landschaft der Stadt ist
zugleich Spiegelbild der gesellschaftlichen Fragmentierung und ein weiterer
Faktor, der diese Aufsplitterung ihrerseits vorantreibt.

Die Fragmentierung Gelsenkirchens bedeutet, dass die Stadt nicht nur
mit einer Armut massiven Ausmaßes zu kämpfen hat, sondern auch, dass
sie die Integrationsfähigkeit verloren hat und auf sozialräumlicher Ebene
keine nachbarschaftliche Soziabilität entsteht. Dieser Befund wird insbe‐
sondere im Nahraum der Stadt sichtbar und für die Bewohnerschaft oft‐
mals schmerzlich erfahrbar. Als Reaktion auf die mangelnde Verbundenheit
mit der Stadt folgt eine weitere Rückzugsbewegung in die Privatsphäre und
Verinselung, vor allem der Mittelschicht. Die Sozialgeographie Gelsenkir‐
chens ist nicht als ein gleichförmiger Teppich von Armut zu beschreiben,
sondern eher als ein zersprungenes Glas, bei dem die unterschiedlichen
Teile unverbunden nebeneinander auf dem Boden liegen. In einem der
prekärsten Stadtteile (Bismarck) ist beispielsweise eine hochpreisige Immo‐
bilienanlage mit Marina entstanden, die Menschen aus dem ganzen Ruhr‐
gebiet als Bewohner:innen anzieht, die aber keinen nahräumlichen Bezug
zum Rest des Stadtteils hat.

Die soziale Funktion der einzelnen Stadtteile für die gesamte Stadt‐
entwicklung ist deshalb sehr unterschiedlich. Im Folgenden sollen drei
Stadtteile betrachtet werden, die stadtsoziologisch jeweils eine andere Be‐
deutung in der Stadtentwicklung zu haben scheinen. Bismarck, Scholven
und die Neustadt haben sowohl eine andere gesellschaftlichen Funktion
für die Stadt als auch bieten sie für die Kirchen eine jeweils andere He‐
rausforderung für ihre sozialräumliche Neuorientierung. Auf den Punkt
gebracht kann man Bismarck als einen ehemaligen Bergarbeiter-Stadtteil
beschreiben, der durch viele Zechensiedlungen, das ehemalige Gelände der
Zeche Consolidation und auch eine große türkische Gemeinschaft gekenn‐
zeichnet ist.14 Hier haben Maßnahmen der Stadtplanung wie die „Soziale
Stadt“ stattgefunden und hat sich in einem begrenzten Maße eine Art sozia‐
le Konsolidierung beobachten lassen. In Scholven wiederum ist die große
Erdölraffinerie nach wie vor prägend, die aber nicht mehr für genügend
Arbeitsplätze sorgt. Weit abgelegen vom Rest der Stadt haben sich hier sehr
deutlich zwei Parallelwelten nebeneinander entwickelt, die sich zwischen

14 Vgl. S. Goch / L. Heidemann (Hg.), 100 Jahre Bismarck. Ein Stadtteil „mit beson‐
derem Erneuerungsbedarf “. Beiträge zur Geschichte und Gegenwart eines Gelsenkir‐
chener Stadtteils, Beiträge. Schriftenreihe des Instituts für Stadtgeschichte 9, Essen
2001.

Vom Sakral- zum Sozialraum

245

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der alteingesessenen Arbeiterschaft und den neu zugezogenen Migrant:in‐
nen der letzten Jahre etabliert haben. In der Neustadt hingegen ist seit
langem ein weitgehender Auszug der ehemaligen deutschen Arbeiterschaft
zu konstatieren, die auch die angrenzende Innenstadt nur noch wenig
frequentiert. Stattdessen ist hier eine Art „Übergangszone“ entstanden, in
der viele Neuankommende wohnen oder sich für prekäre und teilweise
illegale Tätigkeiten aufhalten. In den Augen vieler Gelsenkirchener ist die
Neustadt, insbesondere der Hauptbahnhof, zu einer Art „No-go-Area“ ge‐
worden.

3. Bismarck

Entlang der Bismarckstraße, im gleichnamigen Stadtteil, hat sich ein erheb‐
licher sozialer Wandlungsprozess vollzogen, der mit der Schließung der
Zeche Consolidation und die Umnutzung des Zechengeländes in einen
Park mit kulturellen und sozialen Zielsetzungen einhergeht. Insbesondere
die türkische Gemeinschaft hat dabei durch Gastronomie und auch einen
Moscheeverein große Sichtbarkeit erhalten. Im Norden ist die Bleckkirche
ein kleines bauliches Juwel, das mit seinem neuromanischen Backsteinsaal
aus dem 19. Jahrhundert unter Denkmalschutz steht und seit einigen Jahren
als synodale Stadtkirche genutzt wird. Das bedeutet, dass sie hauptsächlich
als Ort für besondere Gottesdienste und kirchliche Feiern dient. Auch
Ausstellungen, Konzerte, Theateraufführungen und Lesungen werden hier
organisiert. Die evangelische Kirche hat auf den kontinuierlichen Rückgang
der Mitgliederzahlen reagiert und sowohl die Pfarrstellen reduziert als auch
im Jahr 2010 Gemeinden zur stadtteilübergreifenden „Apostel-Kirchenge‐
meinde“ fusioniert, die neben Bismarck auch die Stadtteile Schalke-Nord,
Bulmke-Hüllen und Ückendorf umfasst. In den Räumlichkeiten werden
neben Gottesdiensten auch soziale Aktivitäten und in einem Gemeindezen‐
trum Kinder- und Jugendarbeit angeboten.

Während die Kirchen und das Gemeindezentrum von der Hauptachse
des Stadtteils, der Bismarckstraße, abseitig liegen, hat sich die katholische
Gemeinde in Bismarck bewusst für eine Präsenz an dieser Straße entschie‐
den und dort den Stadtteilladen Bismarck eröffnet, der sich als eine Ein‐
richtung der Kirche und als Ort für Quartiersarbeit zugleich versteht.
Dabei strebt man an, als „Nachbar:in unter Nachbar:innen [im] Dienst

Frank Eckardt

246

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des Stadtteils“15 zu agieren. Die Entscheidung hierzu fiel in einem Prozess,
in dem die Gemeinde St. Franziskus, die sich auf eine gleichnamige Kirche
im Stadtteil bezog, nach und nach erkennen musste, dass das Kirchenle‐
ben in dieser Form nicht mehr aufrechtzuerhalten war. Nach schmerzhaf‐
ten Entscheidungen hat im Jahr 2007 die Katholische Kirchengemeinde
St. Franziskus mit der Neuerrichtung der Katholischen Kirchengemeinde
St. Joseph zu existieren aufgehört. Aus ehemals sechs eigenständigen Pfar‐
reien (St. Anna, St. Antonius, Hl. Dreifaltigkeit, St. Elisabeth, St. Franziskus
und St. Joseph) wurde eine einzige Pfarrei, nämlich St. Joseph, zu der dann
noch vier Gemeinden (St. Antonius, Hl. Dreifaltigkeit, St. Elisabeth und
St. Joseph) gehörten. Trotz dieser und anderer Schließungen im Bistum Es‐
sen musste im Jahr 2017 die allgemeine Debatte über Kirchenschließungen
fortgesetzt werden. Die Pfarrei St. Joseph entschied, dass mit der Einrich‐
tung des Stadtteilladens ein neuer Weg gegangen werden soll, bei dem es
um eine stärkere Außenorientierung und Sichtbarkeit der gemeindlichen
Arbeit gehen soll, die sich auch nicht nur um das seelsorgerische Anliegen
der Gemeinde im engeren Sinne kümmern soll, sondern sich als Ort für
die Verbesserung der Lebensqualität im Stadtteil definiert. „Die Propsteip‐
farrei St. Augustinus stellt sich mit diesem Sozialpastoralen Zentrum in
den Dienst der Menschen und stellt sich mit ihnen den Fragen der Lebens‐
qualität im Stadtteil. Durch eine verlässliche Ansprechbarkeit werden die
Menschen eingeladen, ihre Anliegen zu formulieren und selbst aktiv zu
werden.“16

Mit dem im Jahr 2018 eingerichteten Stadtteilladen an der Bismarckstra‐
ße ist eine Mischung aus sozialarbeiterischem und pastoralem Zentrum
(oder eben ein Sozialpastorales Zentrum) entstanden, das nach dem eige‐
nen Verständnis Seelsorge und konkrete Unterstützung in schwierigen Le‐
benssituationen als miteinander zusammenhängend betrachtet. Der Laden
wird von zwei Personen betrieben, die einen Hintergrund als Pastoralrefe‐
rent und Sozialwissenschaftlerin haben. „Arthur“ Knickmann-Kursch, der
die pastorale Perspektive repräsentiert, betont, dass sich für ihn die Arbeit
in dem Stadtteilladen als eine Konsequenz seiner eigenen Sichtweise auf das
Wirken als Christ ergibt, die sich auf eine lange Tradition im Christentum
berufen kann und die biblisch unter anderem im Matthäusevangelium –

15 So die Selbstdarstellung auf der Homepage: Propsteipfarrei St. Augustinus Gel‐
senkirchen, Das Team, https://www.stadtteilladen-bismarck.de/über-uns/ (Zugriff:
19.7.2024).

16 Ebd.

Vom Sakral- zum Sozialraum

247

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.stadtteilladen-bismarck.de/
https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.stadtteilladen-bismarck.de/


„Denn wo zwei oder drei in meinem Namen versammelt sind, da bin ich
mitten unter ihnen.“ (Mt 18, 20) – aufzufinden sei. Nah bei dem Menschen
zu sein, sei das pastorale Konzept, zu dem sich die Pfarrei St. Joseph im
Laufe der Jahre bis zu ihrer Zupfarrung zur Propsteipfarrei St. Augustinus
zum 1. September 2022  entwickelt habe. Für ihn sei die Hinwendung zur
Bismarckstraße und zu den Sorgen und Nöten der Menschen eine Art
„Back to the roots“ gewesen und damit nicht nur eine Zwangsläufigkeit,
um auf das Schrumpfen der Gemeinde zu reagieren.17 Klinkenputzen und
intensive Kontaktaufnahmen, Vernetzung mit anderen Akteur:innen, die
im Stadtteil engagiert sind, würden deshalb zu den wichtigsten Aktivitäten
des Stadtteilladens gehören. Um die Bedürfnisse der Menschen vor Ort
besser kennenzulernen, wurde zudem eine Umfrage gestartet, die von den
hauptamtlichen und ehrenamtlichen Mitarbeitenden des Stadtteils sowie
Honorarkräften durchgeführt wurde und mit der professionellen Unterstüt‐
zung und Auswertung durch das ISSAB (Institut für Stadtteilentwicklung,
Soziale Arbeit und Beratung der Universität Duisburg-Essen) stattfand. Wie
bei den anschließenden Bewohner:innenversammlungen 2018 und 2019
ergab sich dabei das differenzierte Bild, dass viele Menschen um den so‐
zialen Frieden in Bismarck besorgt waren und auch konkrete Missstände
wie den Müll vor dem Supermarkt und den Drogenhandel im Grünen
Weg benannten, aber auch nach wie vor sehr viele Bismarcker:innen eine
positive Einstellung zu ihrem Stadtteil hatten.

Der Stadtteilladen in Bismarck wurde an dieser Stelle angesiedelt und
nicht etwa in dem angrenzenden, ebenfalls sehr prekären Stadtteil Schalke-
Nord, weil hier noch eine gewisse Anbindungsfähigkeit an die Menschen
im Stadtteil gegeben ist, da die Straße noch bestimmte Angebote wie die
Sparkasse, die Gastronomie und die Einkaufsgelegenheiten zu bieten hat.
Damit scheint das Engagement nicht als ein Investieren in ein „Fass ohne
Boden“,18 sondern kann der Laden als ein Anlaufort für unterschiedliche
individuelle und gemeinschaftliche Nöte fungieren. Neben rechtsanwaltli‐
cher Beratung bei Problemen mit dem Jobcenter bietet er mittwochs Cari‐
tas-Beratung für Geflüchtete und Antragshilfe für Fragen mit Bezug auf
ALG II, Kindergeld und die Grundsicherung an. Personen, die andere
Fragen haben oder zu anderen Zeiten ‚vorbeikommen‘, wird aber immer
weitergeholfen, wobei viele Hilfestellungen die Weitervermittlung oder die
Unterstützung bei behördlichen Formalitäten betreffen.

17 Interview mit dem Autor, 14. September 2022.
18 Ebd.

Frank Eckardt

248

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Stadtteilladen ist aber auch Treffpunkt für eine Anzahl von
Selbsthilfegruppen (Borderline; Soziale Ängste; Fibromyalgie; Angst, Panik
und Depression; Schmerzen), Kleidertauschbörsen oder gemeinsame Spa‐
ziergänge. Die spirituelle Dimension der Arbeit kommt etwa durch besinn‐
liche Teestunden mit Gesprächen über das Fasten oder Aktionen wie das
Projekt „Ashes to go“, bei dem an Aschermittwoch Asche zum Mitnehmen
auf der Straße verteilt wird, zum Ausdruck. Damit kann man sich selbst
oder Angehörigen ein Aschenkreuz als Zeichen der Umkehr auf die Stirn
malen oder dieses Aschenkreuz kann auch direkt auf der Straße empfangen
werden. Außerdem werden „meditative Spaziergänge“ mit Impulsen zum
Nachdenken und für Gespräche oder auch das Bibelgespräch „Nicht nur
vom Brot allein“, das eine Verbindung von einem Imbiss mit einem Bibel‐
text und seiner Bedeutung für das Leben heute bietet, angeboten.

Insgesamt scheint dem Stadtteilladen eine Vermittlung seines pastoralen
Konzepts ohne jeglichen missionarischen Impetus in einer auch von vielen
Nichtchrist:innen bewohnten Nachbarschaft zu gelingen und fördert er
die soziale Integration von vielen Menschen, die ansonsten keine Anknüp‐
fungspunkte mehr in der Gesellschaft haben. Er nimmt dabei teilweise
auch Aufgaben wahr, die im eigentlichen Sinne öffentliche Aufgaben eines
Gemeinwesens darstellen. Umso kritischer ist zu sehen, dass die Arbeit
nicht auf Dauer von der Stadt sichergestellt wird und von der weiterhin
schrumpfenden Gemeinde und wenigen Spender:innen abhängig ist.

4. Scholven

Geographisch im Nordwesten Gelsenkirchens gelegen und von der Auto‐
bahn A 52 und der Bundesstraße B 224 stark von den angrenzenden Stadt‐
teilen Polsum, Hassel und Buer abgeschnitten, hat sich Scholven von einem
ehemaligen Zechenstandort zu einem von der Raffinerie der BP Deutsch‐
land und dem naheliegenden Uniper-Kohlekraftwerk geprägten Stadtteil
entwickelt. Mit mehr als 1.700 Arbeitsplätzen und der die Landschaft do‐
minierenden Industriekulisse hat der Ölkonzern für viele Menschen in
Gelsenkirchen ein negatives Image. Dies wird auch durch gesundheitliche
Sorgen, die durch die Verbrennung von Pellets entstehen, begründet. Eine

Vom Sakral- zum Sozialraum

249

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bürgerinitiative gegen die Umweltschäden wurde in den Räumen des evan‐
gelischen Stadtteilzentrums Bonni in Hassel gegründet.19

Zu diesem Zeitpunkt war dieses Stadtteilzentrum auch in überregionaler
Perspektive mit seinem sozialräumlichen Ansatz sehr fortgeschritten und
wurde durch das geschickte Nutzen von Fördermöglichkeiten ein bis heute
nachhaltiges Konzept umgesetzt, mit dem ein enger Bezug zur Nachbar‐
schaft hergestellt wird. Die große Nähe des Zentrums zur Bewohnerschaft
– insbesondere des amtierenden Pfarrers Rolf Heinrich – hat dazu beige‐
tragen, dass das Hasseler Stadtteilzentrum mit einem großen Angebot an
sozialen Aktivitäten neben dem Kirchengebäude gebaut werden und sich
als Treffpunkt für verschiedene Menschen etablieren konnte. Sicherlich
ist diese Verankerung des Stadtteilzentrums durch die Persönlichkeit von
Rolf Heinrich, der durch seine Doppelrolle als Seelsorger und engagierter
Bürger für Hassel entscheidend dazu beigetragen hat, ermöglicht worden.
Die große Nähe vieler Geistlicher zur Arbeiterschaft war, wie er berichtet,
einst eine Grundkompetenz, die sich neu ankommende Pfarrer systema‐
tisch durch Aufenthalt auf den Zechen aneigneten.20 Eine solche Praxis ist
in Hassel, das weitgehend deindustrialisiert ist, nun nicht mehr möglich.
Das Stadtteilzentrum kann nach wie vor als Ausgangspunkt für den Wie‐
deraufbau dieser Beziehungen zur Bewohnerschaft gelten, es kann aber
nicht mehr von den vorhandenen Kontakten aus dieser ehemals engen
Verwobenheit mit der Arbeiterschaft profitieren.

In Scholven hingegen sind die Kirchen mit einer sozialräumlichen Segre‐
gation konfrontiert, die sich durch den Stadtteil zieht. Einerseits wird der
Stadtteil durch eine Zechenkolonie mit den typischen Zwei- und Vierfami‐
lienhäusern geprägt, die einst vor allem Zuwandernde aus Ostpreußen und
Schlesien aufnahm. Nachdem die Arbeitersiedlungen wegen ausbleibender
Renovierungen in den 1980er Jahren weniger populär wurden, sind sie
heute längst wieder bei vielen Menschen, auch wegen der Gärten am Haus,
sehr beliebt.

Davon räumlich und weitgehend auch sozial abgetrennt befinden sich
relativ moderne Wohnanlagen der 1970er Jahre, die hauptsächlich von
Zugewanderten der letzten Jahrzehnte bewohnt werden. Es haben sich kon‐
gruent mit diesen räumlichen Wohnformen zwei Sozialräume herausgebil‐
det, die weitgehend getrennt voneinander erscheinen: Einerseits eine Art
Zentrum am Marktplatz „Im Brömm“ mit Geschäften, Grundschule, katho‐

19 Rolf Heinrich im Interview mit dem Autor, 30. August 2022.
20 Ebd.

Frank Eckardt

250

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lischer, evangelischer und neuapostolischer Kirche, anderseits die Wohnge‐
gend an der Mehringstraße, wo auch viele Geflüchtete in der ehemaligen
Hauptstraße aufgenommen wurden und eine Gemeinschaftsunterkunft zu
finden ist.

Für die Kirchen in Scholven hat sich ein Schrumpfungsprozess vollzo‐
gen, der sich im Abriss der Kirche St. Josef manifestiert hat. Über Jahre
stand das Kirchengebäude leer und wirtschaftliche Not der Gemeinde
schränkte ihren Handlungsspielraum erheblich ein, so dass ursprüngliche
Pläne für den Erhalt des identitätsstiftenden Turms und den Bau von
Seniorenwohnungen mit einem privaten Investor nicht realisiert werden
konnten, da dieser eher auf Eigenheime für Familien setzte.

In dem segregierten Kontext des Stadtteils wurde die Öffnung der Ge‐
meinden in Scholven vergleichsweise spät und erst durch Zusammenarbeit
mit politischen Repräsentanten eingeleitet. Im Jahr 2015 wurde mit ande‐
ren Partnern wie den Schulen und Kitas und Trägern der Kinder- und
Jugendarbeit zunächst der Jugendkreis Scholven initiiert. Mit dem Quar‐
tiersprojekt Scholven, das zu Beginn vom Caritasverband für die Stadt
Gelsenkirchen und durch Bistumsmittel finanziert wurde, wurde zudem
auf die Themen der Zuwanderung durch die EU-Osterweiterung reagiert.
Das Kooperationsprojekt besteht seit 2020 und wird seitdem als „Scholven
interaktiv“ weitergeführt.21

„Heute können wir auf viele gute Beziehungen mit Menschen – sowohl
Ehrenamtliche als auch Flüchtlinge – zurückblicken, die sich seitdem bei
uns engagieren“, schildert Sandra Lücke, die für die Caritas als Sozialar‐
beiterin im Stadtteil Scholven arbeitet.22 Seit 2014 stellt die Gemeinde
ihre Räumlichkeiten dafür zur Verfügung, seit 2020 ist die Arbeit durch
kommunale Mittel sichergestellt. Frau Lücke will allgemein dazu beitragen,
dass sich die Lebensbedingungen in Scholven verbessern, wobei sie sich
vor allem auch in der Netzwerkarbeit für den Stadtteil tätig sieht und die
Themen und Ideen der Bürger:innen aufgegreift.

Die Stärkung des Scholvener Selbstbewusstseins hat sie z.B. durch die
Gestaltung eines eigenen Logos für den Stadtteil mit den Bürger:innen be‐
trieben. Zu ihrer Arbeit gehört aber auch ein vielfältiges Beratungsangebot,
Deutschkurse für Menschen mit Migrationshintergrund, ein interkulturel‐

21 Silke Sobotta, Politik hat Scholven/Bülse im Blick, Stadtspiegel, https://www.lokal
kompass.de/gelsenkirchen/c-politik/politik-hat-scholvenbuelse-im-blick_a1527146
(Zugriff: 7.5.2023).

22 Interview mit dem Autor, 14.September 2022.

Vom Sakral- zum Sozialraum

251

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.lokalkompass.de/gelsenkirchen/c-politik/politik-hat-scholvenbuelse-im-blick_a1527146
https://www.lokalkompass.de/gelsenkirchen/c-politik/politik-hat-scholvenbuelse-im-blick_a1527146
https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.lokalkompass.de/gelsenkirchen/c-politik/politik-hat-scholvenbuelse-im-blick_a1527146
https://www.lokalkompass.de/gelsenkirchen/c-politik/politik-hat-scholvenbuelse-im-blick_a1527146


les Frühstücksangebot und Stadtteilcafés, Spieletreffs, Fotoprojekte, Bewe‐
gungsangebote, Pflanzaktionen und Stadtteilspaziergänge. Wichtig sind für
sie aber vor allem auch ihre Ansprechbarkeit durch Anwesenheit im katho‐
lischen Gemeindehaus St. Josef und auch die Sichtbarkeit, die sich durch
die Lage des Zentrums an der zentralen Feldhauserstraße und in der Nähe
zu einem Supermarkt ergibt.

Auch die räumliche Nähe zur Grundschule „Im Brömm“ erleichtert die
Anknüpfung an die dort vom Sozialdienst und vom Familienzentrum
geleistete Arbeit. Das ermöglicht auch, dass die Sozialarbeiterin einen le‐
bensnahen Einblick in die Schwierigkeiten der Menschen im Stadtteil, der
durch einen hohen Anteil sozial schwacher Familien geprägt ist, erhält. Von
den 200 Kindern der Grundschule bekommt ca. die Hälfte aufgrund ihrer
prekären Lebensverhältnisse einen Freitisch in der offenen Ganztagsschule
und somit ein kostenloses Mittagessen in der Schule.

5. Neustadt

Die Neustadt von Gelsenkirchen ist der kleinste Stadtteil Gelsenkirchens,
der nur wenige Straßenzüge südlich des Hauptbahnhofs umfasst. Südlich
der Neustadt bemüht sich die Stadt seit einigen Jahren mit dem Konzept
des Kreativquartiers, die Abwärtsspirale des Stadtteils Ückendorf zu brem‐
sen. Einen positiven Effekt auf die Neustadt hat dies allerdings bislang
nicht.23 Durch Ansiedlung von Justizeinrichtungen und einiger Fast Food-
Angebote an der die Neustadt begrenzenden Wicking- und Hattinger Stra‐
ße wirkt die Neustadt wie eine abgeschlossene räumliche Einheit, in der die
Liebfrauenkirche am Neustadtplatz ehemals eine zentrale und bildprägende
Bedeutung hatte.

Nach Schalke-Nord hat die Neustadt mit 44,6 Prozent den höchsten
Anteil an Menschen ohne deutsche Staatsangehörigkeit in Gelsenkirchen.24

In beiden Stadtteilen haben laut dem Partizipationsindex der Stadt aus dem

23 Vgl. F. Eckardt / M. Voregger, Kreativquartiere in strukturschwachen Städten?
Das Beispiel Gelsenkirchen-Ückendorf, in: W.-D. Bukow / J. Rolshoven / E. Yildiz
(Hg.), (Re‑) Konstruktion von lokaler Urbanität, Wiesbaden 2013, 197–213.

24 Stadt Gelsenkirchen, Gesamtbevölkerung nach deutscher Staatsangehörigkeit und
Geschlecht auf Ebene der Stadtteile (vierteljährlich), https://opendata.gelsenkirchen.
de/dataset/gesamtbevoelkerung-nach-deutscher-staatsangehoerigkeit-und-geschlecht
-auf-ebene-der-stadtteile (Zugriff: 7.5.2023).

Frank Eckardt

252

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://opendata.gelsenkirchen.de/dataset/gesamtbevoelkerung-nach-deutscher-staatsangehoerigkeit-und-geschlecht-auf-ebene-der-stadtteile
https://opendata.gelsenkirchen.de/dataset/gesamtbevoelkerung-nach-deutscher-staatsangehoerigkeit-und-geschlecht-auf-ebene-der-stadtteile
https://opendata.gelsenkirchen.de/dataset/gesamtbevoelkerung-nach-deutscher-staatsangehoerigkeit-und-geschlecht-auf-ebene-der-stadtteile
https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://opendata.gelsenkirchen.de/dataset/gesamtbevoelkerung-nach-deutscher-staatsangehoerigkeit-und-geschlecht-auf-ebene-der-stadtteile
https://opendata.gelsenkirchen.de/dataset/gesamtbevoelkerung-nach-deutscher-staatsangehoerigkeit-und-geschlecht-auf-ebene-der-stadtteile
https://opendata.gelsenkirchen.de/dataset/gesamtbevoelkerung-nach-deutscher-staatsangehoerigkeit-und-geschlecht-auf-ebene-der-stadtteile


Jahr 2015 Kinder und Jugendliche die geringsten Teilhabechancen.25 Die
Stadt Gelsenkirchen hat seit über zwanzig Jahren vor allem mit Mitteln
der Stadtplanung auf die vielfältigen Probleme der Neustadt zu reagieren
versucht. Im Jahr 2002 wurde die Neustadt in das Stadterneuerungsgebiet
„Gelsenkirchen-Südost“ aufgenommen. Aus Sicht der Stadt ist die Neustadt
dynamisch, jung und bunt und die Stadterneuerung ein Erfolg: „Seither
wurde hier eine Vielzahl an baulichen, infrastrukturellen und sozialintegra‐
tiven Maßnahmen umgesetzt, was zu einer deutlichen Verbesserung der Si‐
tuation im Quartier geführt hat.“26 Trotz der vermeldeten Erfolge wurde ein
neues Konzept für die Stadterneuerung im Dezember 2017 für notwendig
erachtet und beschlossen. Im Gegensatz zur Darstellung auf der Homepage
der Stadt heißt es in dem „Integrierten Entwicklungskonzept“: „Zwar wur‐
den im Quartier im Rahmen des Soziale Stadt-Prozesses Südost seit 2001
bauliche, infrastrukturelle und sozialintegrative Maßnahmen umgesetzt, die
zu einer spürbaren Verbesserung der Situation beigetragen haben, jedoch
bestehen Belastungen fort, aus denen in Verbindungen mit aktuellen Ent‐
wicklungen, wie z.B. der verstärkten EU-Ost-Zuwanderung und dem Zuzug
von Flüchtlingen, ein dringender Handlungsbedarf resultiert.“27

Insbesondere in der Neustadt verdichten sich Probleme der Armut und
Migration und belasten den Stadtteil in der allgemeinen Wahrnehmung.
Der Bahnhof und die angrenzenden Räume werden von vielen Menschen
als unsicher wahrgenommen. So hat Radio Emscher Lippe im Jahr 2019
bei einer nicht repräsentativen Umfrage mit 1.965 Teilnehmenden auf die
Frage „Fühlst du dich am Hauptbahnhof Gelsenkirchen noch sicher?” von
95 Prozent ein „Nein” als Antwort erhalten.28 Die Situation hat sich trotz
seit Jahren durchgeführter Maßnahmen wie dem „Runden Tisch“ oder
der Einführung der Waffenverbotszone anscheinend nicht grundsätzlich
geändert.

25 Vgl. Stadt Gelsenkirchen (Hg.), Gesellschaftliche Teilhabechancen von Gelsenkir‐
chener Kindern. Grundlage für eine sozialräumliche Strategieentwicklung, Gelsen‐
kirchen 2015.

26 Stadt Gelsenkirchen, Stadterneuerung Neustadt. Ein dynamischer Stadtteil: Jung
und Bunt!, https://www.gelsenkirchen.de/de/infrastruktur/stadtplanung/stadterneue
rung_gelsenkirchen/neustadt/index.aspx (Zugriff: 4.10.2023).

27 Stadt Gelsenkirchen, Soziale Stadt Neustadt. Integriertes Entwicklungskonzept,
Gelsenkirchen 2018, 99.

28 Radio Emscher Lippe, Das Unsicherheitsgefühl am Hauptbahnhof Gelsenkirchen –
eine Recherche, https://www.radioemscherlippe.de/artikel/das-unsicherheitsgefuehl
-am-hauptbahnhof-gelsenkirchen-eine-recherche-424657.html (Zugriff: 4.10.2023).

Vom Sakral- zum Sozialraum

253

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.gelsenkirchen.de/de/infrastruktur/stadtplanung/stadterneuerung_gelsenkirchen/neustadt/index.aspx
https://www.gelsenkirchen.de/de/infrastruktur/stadtplanung/stadterneuerung_gelsenkirchen/neustadt/index.aspx
https://www.radioemscherlippe.de/artikel/das-unsicherheitsgefuehl-am-hauptbahnhof-gelsenkirchen-eine-recherche-424657.html
https://www.radioemscherlippe.de/artikel/das-unsicherheitsgefuehl-am-hauptbahnhof-gelsenkirchen-eine-recherche-424657.html
https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.gelsenkirchen.de/de/infrastruktur/stadtplanung/stadterneuerung_gelsenkirchen/neustadt/index.aspx
https://www.gelsenkirchen.de/de/infrastruktur/stadtplanung/stadterneuerung_gelsenkirchen/neustadt/index.aspx
https://www.radioemscherlippe.de/artikel/das-unsicherheitsgefuehl-am-hauptbahnhof-gelsenkirchen-eine-recherche-424657.html
https://www.radioemscherlippe.de/artikel/das-unsicherheitsgefuehl-am-hauptbahnhof-gelsenkirchen-eine-recherche-424657.html


Problematisch ist diese allgemeine Wahrnehmung, weil sie sich auf einen
Raum bezieht, der insbesondere durch das gastronomische Angebot als mi‐
grantisch geprägt erscheint. De facto ist die Neustadt ein Raum, der durch
eine hohe Fluktuation gekennzeichnet ist und der für viele Neuankommen‐
de eine Art Übergangsort zu sein scheint. Auf dem Hintergrund dessen
ist die Verbindung des Stadtteils zu der bestehenden katholischen Gemein‐
de in der Neustadt mit dem hohen Anteil an Migrant:innen schwierig.
Der Ausländeranteil am Neustadtplatz, an dem die Liebfrauenkirche steht,
liegt bei über 60 Prozent. Wie der Stadtteilladen in Bismarck gehört die
Kirche nun zur Propsteipfarrei St. Augustinus. Die Räumlichkeiten werden
aber nun nur noch für kirchliche Jugendarbeit (Projekt GleisX) genutzt,
die sich als Kontinuität der bisherigen Arbeit im angeschlossenen Philipp-
Neri-Zentrum verstehen lässt, in dem die Kinder- und Jugendarbeit der
Gemeinde, ein katholischer Kindergarten und die katholische italienische
Mission bereits ansässig waren. Die Angebote zielen durchaus über den
Gelsenkirchener Raum hinaus auf das ganze Bistum Essen. Insgesamt wird
somit aber keine sozialräumliche Perspektive verfolgt, die konkret auf die
direkte Umgebung einwirkt. Stattdessen hat sich hier eine Art Arbeitstei‐
lung etabliert, wobei die sozialräumliche Aufgabe dem Stadtteilbüro der
Caritas zufällt.

Dort hat im Jahr 2021 zuerst ein Stadtteilbüro unter Leitung der Stadt
als neue zentrale Anlaufstelle für das Quartier und zur Umsetzung des
Stadterneuerungsprogramms eröffnet. Dieses hat im Sinne der Programm‐
logik der Stadterneuerung vor allem bauliche Aufgaben, beinhaltet aber
auch eine Stelle für sozialintegrative Maßnahmen, mit der die Nachbar‐
schaftsarbeit und die lokalen Akteur:innen unterstützt werden sollen. Maß‐
nahmen hierzu betreffen einen Quartiersfonds, mit dem kleinere, bürger‐
schaftlich orientierte Aktivitäten finanziert werden. Eine starke Verschrän‐
kung mit der sozialen Arbeit der Caritas erhält das Stadtteilbüro durch
Sabine Wiesweg, die gleichzeitig als Teamleiterin im Stadtteilladen „NeST“
der Caritas tätig ist.

Hier wird einzelfallorientierte Sozialarbeit wie Beratungen zu unter‐
schiedlichen Lebenslagen, aber auch gruppenbezogene Unterstützung wie
Hausaufgabenhilfe, Nähkurse, Kochangebote oder Hilfe für die Selbsthilfe
angeboten. Das „NeST“ ist auch als Ort für die „Integrationsagentur“, ein
Förderprogramm des Landes NRW, mit dem die Integration von Menschen
mit Zuwanderungsgeschichte verbessert werden soll. Das lässt sich nur mit
Partnern erreichen. Deshalb arbeitet die Integrationsagentur der Caritas
eng mit Haupt- und Ehrenamtlichen verschiedener Institutionen, Multipli‐

Frank Eckardt

254

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kator:innen, Migrant:innenorganisationen und engagierten Bürger:innen
zusammen.

Die „Integrationsagentur“ versteht sich als Partnerin und Dienstleisterin
für alle Menschen mit Migrationshintergrund, die Unterstützung benöti‐
gen. Dazu gehört es, Probleme der Zuwanderung und der Zugewanderten
offen zu benennen und Lösungen zu finden. Ähnlich ausgerichtet ist auch
die „Anlaufstelle für zugewanderte Menschen aus Südosteuropa“, die mit
Fördermitteln des „Europäischen Hilfsfonds für die am stärksten benach‐
teiligten Personen“ (EHAP) ausgestattet ist und die die Integration von
zugewanderten Menschen aus Südosteuropa in Gelsenkirchen begleitet.
Beide Projekte beschreiben sich als Förderung von bürgerschaftlichem En‐
gagement von/für Menschen mit Zuwanderungsgeschichte und zielen auf
Spracherwerb sowie Zusammenarbeit mit Migrantenorganisationen, blei‐
ben ansonsten aber relativ allgemein bei dem Ziel, die Integrationsarbeit im
Stadtteil zu leisten.29

Die offensichtliche Schwierigkeit ist, dass die Neustadt kein Stadtteil wie
Bismarck ist, in dem sich eine lange ansässige Bevölkerung finden lässt,
die ein Netz von Sozialkontakten in der Nachbarschaft aufgebaut hat. „Die
Neustadt ist eine Art Durchlaufquartier. Die Menschen sind relativ kurz da
und mit unklarer Perspektive. Viele wollen auch weiterziehen. Insgesamt ist
die Lage schwierig, weil der Stadtteil klein ist, es keine Vereine gibt und nur
wenige Ehrenamtliche, die meistens auch eher älter sind“, schildert Sabine
Wiesweg.30 Obwohl für Frau Wiesweg der verfolgte Ansatz der Caritas
in der Neustadt mit dem Sozialraumansatz des Bistums Essen sehr gut
zusammenpasst, sind nur wenige, meist thematische Kooperationen mit
der verbleibenden Gemeinde vor Ort möglich.

6. Diskussion

Die drei geschilderten Beispiele aus Gelsenkirchen verdeutlichen, dass trotz
einer insgesamt sich über Jahrzehnte entwickelnde Abwärtsspirale die loka‐
len Kontexte, in denen Kirchen auf die verfestigte Armut und den eigenen
Bedeutungsverlust reagieren, unterschiedlich ausfallen. Obwohl das Bistum

29 Caritas Gelsenkirchen, Integrationsagentur, https://www.caritas-gelsenkirchen.de
/wir-helfen/hilfe-bei-migration-und-integration/integrativefachberatungsstelle/integ
rationsagentur (Zugriff: 2.8.2024).

30 Interview mit dem Autor, 15. September 2022.

Vom Sakral- zum Sozialraum

255

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.caritas-gelsenkirchen.de/wir-helfen/hilfe-bei-migration-und-integration/integrativefachberatungsstelle/integrationsagentur
https://www.caritas-gelsenkirchen.de/wir-helfen/hilfe-bei-migration-und-integration/integrativefachberatungsstelle/integrationsagentur
https://www.caritas-gelsenkirchen.de/wir-helfen/hilfe-bei-migration-und-integration/integrativefachberatungsstelle/integrationsagentur
https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.caritas-gelsenkirchen.de/wir-helfen/hilfe-bei-migration-und-integration/integrativefachberatungsstelle/integrationsagentur
https://www.caritas-gelsenkirchen.de/wir-helfen/hilfe-bei-migration-und-integration/integrativefachberatungsstelle/integrationsagentur
https://www.caritas-gelsenkirchen.de/wir-helfen/hilfe-bei-migration-und-integration/integrativefachberatungsstelle/integrationsagentur


Essen insgesamt sehr überzeugt ist vom Sozialraumansatz, wie dieser von
der Caritas seit Ende der 2000er Jahre als Position vertreten wird,31 und
diesen durchaus mit viel Engagement vertritt, trifft er vor Ort auf eine
durchaus unterschiedliche Problemlage.

Im Kontext der Deindustrialisierung Gelsenkirchens wurde verdeutlicht,
dass der Blick auf den Abstiegskampf der Stadt einen differenzierten Blick
erfordert. Die postfordistische Transformation der Stadt fragmentiert die
sozialen Bezüge zwischen den Stadtteilen und auch innerhalb der klein‐
räumigen Beziehungsgeflechte. Diese Brüche überlagern sich mit unter‐
schiedlichen Formen der Migration und werden durch diese weiter zu
Konfliktfeldern.32 Die drei dargestellten Stadtteile können als soziologisch
unterschiedlich peripherisierte Räume beschrieben werden, in denen das
allgemeine Kirchensterben aber differente Potentiale für eine sozialräumli‐
che Orientierung der betroffenenen Kirchengemeinden bietet. Während
Bismarck als ein Stadtteil verstanden werden kann, in dem sich über einen
längeren Zeitraum durch die räumliche Nähe zur Zeche Consolidation und
die dort angesiedelten Arbeiter:innensiedlungen eine gewisse Koexistenz
zwischen türkischen Gastarbeiter:innenfamilien und Alteingesessenen eta‐
bliert hat, konnte die Ansiedlung von Neumigrant:innen relativ integrativ
geleistet werden.

Hierzu gehört, dass frühzeitig und intensiv sozialpolitisch durch die
Stadterneuerung gewirkt werden konnte. Die Etablierung des Stadtteilla‐
dens an der Bismarckstraße greift die vorhandene Soziabilität des Stadtteils
auf und ermöglicht auf diese Weise auch eine Verknüpfung von pastoraler
mit sozialer Ausrichtung. In Scholven hingegen erscheint eine solche Strate‐
gie aufgrund der starken Segregation des Stadtteils weniger gegeben zu sein.
Hier ist der Versuch zu beobachten, eine bestehende Lokalität stärker für
die Nöte des Stadtteils zu öffnen. Der Stadtteil kann aber auf ein größeres

31 Vgl. V. Bogner / Ch. Hentschel, Wider den pastoralen Notstand. Pfarrei, Ekklesie
und Sozialraum als Chance für lebendiges Kirche-Sein, WzM 74 (5/2022), 410–423;
Th. Schalla, Der Weg in den Sozialraum ist für die Kirche eine geistliche Ent‐
scheidung, in: D. Gebauer / J.J. Kehrer (Hg.) Coworking: aufbrechen, anpacken,
anders leben. Herausforderung und Chance für Gemeinden und Organisationen,
Göttingen 2022, 61–66; M. Paul, Eine Kirchengemeinde im Sozialraum eingebettet,
in: G. Lämmlin / G. Wegner (Hg.), Kirche im Quartier: Die Praxis. Ein Handbuch,
Leipzig 2022, 155–163.

32 Vgl. S. Resch / N. Kersting / J. Müller, MigraChance Projektbericht, Fallstu‐
die Gelsenkirchen. Untersuchung migrationsbezogener Konflikte in Gelsenkirchen,
https://www.migrachance.de/wp-content/uploads/2021/10/Projektbericht-Fallstudie
-Gelsenkirchen.pdf (Zugriff: 10.10.2023).

Frank Eckardt

256

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.migrachance.de/wp-content/uploads/2021/10/Projektbericht-Fallstudie-Gelsenkirchen.pdf
https://www.migrachance.de/wp-content/uploads/2021/10/Projektbericht-Fallstudie-Gelsenkirchen.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.migrachance.de/wp-content/uploads/2021/10/Projektbericht-Fallstudie-Gelsenkirchen.pdf
https://www.migrachance.de/wp-content/uploads/2021/10/Projektbericht-Fallstudie-Gelsenkirchen.pdf


Netzwerk an aktiven Akteur:innen in der alten Arbeiterkolonie zurückgrei‐
fen, wodurch ein symbolischer Ortswechsel, der im Falle von Bismarck
durchaus zwingend erschien, nicht unbedingt notwendig ist.

Weder Scholven noch Bismarck sind von der Migration durch die EU-
Osterweiterung in dem Maße betroffen wie die Neustadt und dieser Stadt‐
teil erfüllt alle Kennzeichen einer „Übergangszone“, wie sie schon die Chi‐
cago School kannte, in der es zu einer Form der sozialen Desorganisation
kommt, die sich in mangelndem sozialem Miteinander äußert, die sich aber
in der öffentlichen Wahrnehmung oftmals als incivility, Desorganisation
und als Unsicherheit manifestiert. Diese Phänomene sind durchaus auch an
vielen anderen Stellen in der Stadt zu beobachten und sind ein permanen‐
tes Thema politischer und öffentlicher Kontroversen.

Im Sinne der Theorien der sozialen Desorganisation signalisieren sie
eine soziale Distanz zwischen den Bewohner:innen. In der Neustadt ist
kaum erkennbar, wie sich diese Distanzen durch die vorhandenen und
praktizierten Konzepte des Sozialraums auflösen lassen. Die einzelnen Ak‐
tivitäten, die dort unternommen werden, behalten für die Einzelnen einen
hohen Wert, aber dies führt nicht zu einer Vergrößerung der gemeinschaft‐
lichen Kompetenzen der Nachbarschaft. Die individuelle Integration in
Arbeit und Bildung ermöglicht eher, dass Menschen weiterhin die Nachbar‐
schaft verlassen, aber führt nicht zu einem Aufbau von nachhaltigen sozia‐
len Organisationen, wie sie sich in Scholven und Bismarck über Jahrzehnte
der Gastarbeiter:innenmigration entwickelt haben. Die Konzentration auf
die kirchliche Jugendarbeit in der Neustadt ist ein Beleg für die Entkop‐
pelung der Gemeinde vom Stadtteil. Die Abgabe der sozialräumlichen Per‐
spektive an die professionelle Caritas erscheint angesichts der profunden
Desorganisation des Stadtteils nur konsequent. Dennoch bedeutet dies im
Grunde die Aufgabe der letzten sozialen und pastoralen Beziehungen zur
eigenen Nachbarschaft.

Das Übergangsviertel Neustadt verdeutlicht, dass Kirchen sich nicht
überall gegen die Prozesse der gesellschaftlichen Fragmentierung stellen
können und vor allem professionelle und öffentliche Interventionen nötig
sind, um einen Stadtteil vor der Dynamik der Desorganisation zu schützen,
damit die Lebenschancen von allen gewährt werden können. Es erscheint
teilweise notwendig zu sein, neue Räume zu suchen, in denen sich Kirchen
mit ihrem pastoralen und sozialen Anliegen sichtbar machen können, und
sich so Kirchen wieder in ihrer Nachbarschaft verwurzeln. Um wirklich
Veränderungen für die Menschen vor Ort zu erreichen, wäre ein größeres
Engagement in der Stadtgesellschaft, Lokalpolitik und Stadtentwicklung

Vom Sakral- zum Sozialraum

257

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


notwendig, zu dem aber die einzelnen Sozialarbeiter:innen und kirchlich
Engagierten vor Ort nicht in der Lage sind.

Literatur

Bertelsmann Stiftung (Hg.), Kinderarmut in Deutschland, Gütersloh 2022, https://
www.bertelsmann-stiftung.de/de/publikationen/publikation/did/factsheet-kinderar
mut-in-deutschland (Zugriff: 4.10.2023).

Bogner, Veronika / Christoph Hentschel, Wider den pastoralen Notstand. Pfar‐
rei, Ekklesie und Sozialraum als Chance für lebendiges Kirche-Sein, WzM 74
(5/2022), 410–423.

Caritas Gelsenkirchen, Integrationsagentur, https://www.caritas-gelsenkirchen.de/
wir-helfen/hilfe-bei-migration-und-integration/integrativefachberatungsstelle/integr
ationsagentur (Zugriff: 2.8.2024).

Clark, David, Urban Decline, London / New York 1989.
Eckardt, Frank / Michael Voregger, Kreativquartiere in strukturschwachen Städ‐

ten? Das Beispiel Gelsenkirchen-Ückendorf, in: Bukow, Wolf-Dietrich / Johanna
Rolshoven / Erol Yildiz (Hg.), (Re‑) Konstruktion von lokaler Urbanität, Wiesba‐
den 2013, 197–213.

Goch, Stefan / Lutz Heidemann (Hg.), 100 Jahre Bismarck. Ein Stadtteil „mit
besonderem Erneuerungsbedarf “. Beiträge zur Geschichte und Gegenwart eines Gel‐
senkirchener Stadtteils, Beiträge. Schriftenreihe des Instituts für Stadtgeschichte 9,
Essen 2001.

Goebel, Jan / Lukas Hoppe, Ausmaß und Trends sozialräumlicher Segregation in
Deutschland. Abschlussbericht, Lebenslagen in Deutschland. Armuts- und Reich‐
tumsberichterstattung der Bundesregierung, Bonn 2018.

Havekes, Esther / Marcel Coenders / Karien Dekker, Interethnic attitudes in
urban neighbourhoods: The impact of neighbourhood disorder and decline, Urban
Studies 51 (12/2014), 2665–2684.

Helbig, Marcel / Stefanie Jähnen, Wie brüchig ist die soziale Architektur unserer
Städte? Trends und Analysen der Segregation in 74 deutschen Städten, WZB Discus‐
sion Paper 2018–001, Berlin 2018.

Hennig, Eike, Chicago School, in: Eckardt, Frank (Hg.), Handbuch Stadtsoziologie,
Wiesbaden 2012, 95–124.

Kühn, Manfred, Peripherisierung und Stadt. Städtische Planungspolitiken gegen den
Abstieg, Urban Studies, Bielefeld 2016.

Link, Nathan W. / James M. Kelly / Joseph R. Pitts / Kelly Waltman-Spreha /
Ralph B. Taylor, Reversing Broken Windows: Evidence of Lagged, Multilevel Im‐
pacts of Risk Perceptions on Perceptions of Incivility, Crime & Delinquency 63
(6/2017), 659–682.

Meeus, Bruno / Karel Arnaut / Bas van Heur (Hg.), Arrival Infrastructures. Migra‐
tion and Urban Social Mobilities, Cham 2019.

Frank Eckardt

258

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.bertelsmann-stiftung.de/de/publikationen/publikation/did/factsheet-kinderarmut-in-deutschland
https://www.bertelsmann-stiftung.de/de/publikationen/publikation/did/factsheet-kinderarmut-in-deutschland
https://www.bertelsmann-stiftung.de/de/publikationen/publikation/did/factsheet-kinderarmut-in-deutschland
https://www.caritas-gelsenkirchen.de/wir-helfen/hilfe-bei-migration-und-integration/integrativefachberatungsstelle/integrationsagentur
https://www.caritas-gelsenkirchen.de/wir-helfen/hilfe-bei-migration-und-integration/integrativefachberatungsstelle/integrationsagentur
https://www.caritas-gelsenkirchen.de/wir-helfen/hilfe-bei-migration-und-integration/integrativefachberatungsstelle/integrationsagentur
https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.bertelsmann-stiftung.de/de/publikationen/publikation/did/factsheet-kinderarmut-in-deutschland
https://www.bertelsmann-stiftung.de/de/publikationen/publikation/did/factsheet-kinderarmut-in-deutschland
https://www.bertelsmann-stiftung.de/de/publikationen/publikation/did/factsheet-kinderarmut-in-deutschland
https://www.caritas-gelsenkirchen.de/wir-helfen/hilfe-bei-migration-und-integration/integrativefachberatungsstelle/integrationsagentur
https://www.caritas-gelsenkirchen.de/wir-helfen/hilfe-bei-migration-und-integration/integrativefachberatungsstelle/integrationsagentur
https://www.caritas-gelsenkirchen.de/wir-helfen/hilfe-bei-migration-und-integration/integrativefachberatungsstelle/integrationsagentur


Paul, Matthias, Eine Kirchengemeinde im Sozialraum eingebettet, in: Lämmlin,
Georg / Gerhard Wegner (Hg.), Kirche im Quartier: Die Praxis. Ein Handbuch,
Leipzig 2022, 155–163.

Propsteipfarrei St. Augustinus Gelsenkirchen, Das Team, https://www.stadtteilla
den-bismarck.de/über-uns/ (Zugriff: 19.7.2024).

Radio Emscher Lippe, Das Unsicherheitsgefühl am Hauptbahnhof Gelsenkirchen –
eine Recherche, https://www.radioemscherlippe.de/artikel/das-unsicherheitsgefuehl
-am-hauptbahnhof-gelsenkirchen-eine-recherche-424657.html (Zugriff: 4.10.2023).

Resch, Sina / Norbert Kersting / Julian Müller, MigraChance Projektbericht,
Fallstudie Gelsenkirchen. Untersuchung migrationsbezogener Konflikte in Gelsen‐
kirchen, https://www.migrachance.de/wp-content/uploads/2021/10/Projektbericht
-Fallstudie-Gelsenkirchen.pdf (Zugriff: 10.10.2023).

Ross, CAtherine E. / John Mirowsky, Disorder and Decay. The Concept and Meas‐
urement of Perceived Neighborhood Disorder, Urban Affairs Review 34 (3/1999),
412–432.

Schalla, Thomas, Der Weg in den Sozialraum ist für die Kirche eine geistliche
Entscheidung, in: Gebauer, Dorothea / Jürgen Jakob Kehrer (Hg.) Coworking:
aufbrechen, anpacken, anders leben. Herausforderung und Chance für Gemeinden
und Organisationen, Göttingen 2022, 61–66.

Skogan, Wesley G., Disorder and Decline. Crime and the Spiral of Decay in American
Neighborhoods, New York 1990.

Sobotta, Silke, Politik hat Scholven/Bülse im Blick, Stadtspiegel, https://www.lokalk
ompass.de/gelsenkirchen/c-politik/politik-hat-scholvenbuelse-im-blick_a1527146
(Zugriff: 7.5.2023).

Stadt Gelsenkirchen, Gesamtbevölkerung nach deutscher Staatsangehörigkeit und
Geschlecht auf Ebene der Stadtteile (vierteljährlich), https://opendata.gelsenkirchen.
de/dataset/gesamtbevoelkerung-nach-deutscher-staatsangehoerigkeit-und-geschlech
t-auf-ebene-der-stadttteile (Zugriff: 7.5.2023).

Stadt Gelsenkirchen (Hg.), Gesellschaftliche Teilhabechancen von Gelsenkirchener
Kindern. Grundlage für eine sozialräumliche Strategieentwicklung, Gelsenkirchen
2015.

Stadt Gelsenkirchen, Soziale Stadt Neustadt. Integriertes Entwicklungskonzept,
Gelsenkirchen 2018.

Stadt Gelsenkirchen, Stadterneuerung Neustadt. Ein dynamischer Stadtteil: Jung
und Bunt!, https://www.gelsenkirchen.de/de/infrastruktur/stadtplanung/stadterneu
erung_gelsenkirchen/neustadt/index.aspx (Zugriff: 4.10.2023).

Wüllner-Adomako, Gordon, Gelsenkirchen: So viele Rumänen und Bulgaren leben
ohne Job, in: Westdeutsche Allgemeine Zeitung vom 25.01.2023.

Vom Sakral- zum Sozialraum

259

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.stadtteilladen-bismarck.de/
https://www.stadtteilladen-bismarck.de/
https://www.radioemscherlippe.de/artikel/das-unsicherheitsgefuehl-am-hauptbahnhof-gelsenkirchen-eine-recherche-424657.html
https://www.radioemscherlippe.de/artikel/das-unsicherheitsgefuehl-am-hauptbahnhof-gelsenkirchen-eine-recherche-424657.html
https://www.migrachance.de/wp-content/uploads/2021/10/Projektbericht-Fallstudie-Gelsenkirchen.pdf
https://www.migrachance.de/wp-content/uploads/2021/10/Projektbericht-Fallstudie-Gelsenkirchen.pdf
https://www.lokalkompass.de/gelsenkirchen/c-politik/politik-hat-scholvenbuelse-im-blick_a1527146
https://www.lokalkompass.de/gelsenkirchen/c-politik/politik-hat-scholvenbuelse-im-blick_a1527146
https://opendata.gelsenkirchen.de/dataset/gesamtbevoelkerung-nach-deutscher-staatsangehoerigkeit-und-geschlecht-auf-ebene-der-stadttteile
https://opendata.gelsenkirchen.de/dataset/gesamtbevoelkerung-nach-deutscher-staatsangehoerigkeit-und-geschlecht-auf-ebene-der-stadttteile
https://opendata.gelsenkirchen.de/dataset/gesamtbevoelkerung-nach-deutscher-staatsangehoerigkeit-und-geschlecht-auf-ebene-der-stadttteile
https://www.gelsenkirchen.de/de/infrastruktur/stadtplanung/stadterneuerung_gelsenkirchen/neustadt/index.aspx
https://www.gelsenkirchen.de/de/infrastruktur/stadtplanung/stadterneuerung_gelsenkirchen/neustadt/index.aspx
https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.stadtteilladen-bismarck.de/
https://www.stadtteilladen-bismarck.de/
https://www.radioemscherlippe.de/artikel/das-unsicherheitsgefuehl-am-hauptbahnhof-gelsenkirchen-eine-recherche-424657.html
https://www.radioemscherlippe.de/artikel/das-unsicherheitsgefuehl-am-hauptbahnhof-gelsenkirchen-eine-recherche-424657.html
https://www.migrachance.de/wp-content/uploads/2021/10/Projektbericht-Fallstudie-Gelsenkirchen.pdf
https://www.migrachance.de/wp-content/uploads/2021/10/Projektbericht-Fallstudie-Gelsenkirchen.pdf
https://www.lokalkompass.de/gelsenkirchen/c-politik/politik-hat-scholvenbuelse-im-blick_a1527146
https://www.lokalkompass.de/gelsenkirchen/c-politik/politik-hat-scholvenbuelse-im-blick_a1527146
https://opendata.gelsenkirchen.de/dataset/gesamtbevoelkerung-nach-deutscher-staatsangehoerigkeit-und-geschlecht-auf-ebene-der-stadttteile
https://opendata.gelsenkirchen.de/dataset/gesamtbevoelkerung-nach-deutscher-staatsangehoerigkeit-und-geschlecht-auf-ebene-der-stadttteile
https://opendata.gelsenkirchen.de/dataset/gesamtbevoelkerung-nach-deutscher-staatsangehoerigkeit-und-geschlecht-auf-ebene-der-stadttteile
https://www.gelsenkirchen.de/de/infrastruktur/stadtplanung/stadterneuerung_gelsenkirchen/neustadt/index.aspx
https://www.gelsenkirchen.de/de/infrastruktur/stadtplanung/stadterneuerung_gelsenkirchen/neustadt/index.aspx


https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Geteilte Stadt – Geteilte Kirche?
Soziale Segregation und kirchliche Vielfalt

Felix Eiffler

1. Was ist eine Stadt?

Die Definition1 von Stadt ist relativ schwierig, da es sich laut Bernhard
Schäfers bei der Stadt um ein Totalphänomen handelt.2 Grundsätzlich
kann man mit Martina Löw die Merkmale „Dichte, Größe und Heteroge‐
nität“3 als kennzeichnend für urbane Räume festalten. Der Hamburger
Theologe Wolfgang Grünberg, welcher sich intensiv mit dem Thema Stadt
und Kirche befasst hat, definiert Stadt ebenfalls mit Blick auf Dichte und
fügt noch die Merkmale Zentralität und Heterogenität hinzu: „Die S[tadt]
[…] ist ein Gemeinwesen mit den Merkmalen Zentralität, Dichte, Heteroge‐
nität, Rechts- und Steuerhoheit, Abgrenzung (Stadtmauer), Größe.“4 Damit
weist Grünberg auf die Tatsache hin, dass es eine Vielzahl von Stadttypen
und Formen urbanen Lebens gibt. Deshalb bietet sich – analog zu ländli‐
chen Räumen – die Nutzung der Formulierung urbane Räume an.

Neben der statistischen Beschreibung urbaner Räume gibt es noch Ur‐
banität als einen durch städtisches Leben geformten Lebensstil.5 Dieser Le‐
bensstil ist häufig sowohl Ursache als auch Folge von Verstädterung. Dazu
zählen steigende Mobilität (u.a. Pendeln), gesellschaftliche Ausdifferenzie‐
rungen (in zahlreichen Bereichen wie Arbeit, Wirtschaft, Bildung, Kultur
etc.), Wandel der Familienstrukturen (Rückgang traditioneller [Groß-]Fa‐
milien und Entstehung neuer Familienformen), Veränderung der Wohnver‐

1 Vgl. F. Eiffler, Kirche für die Stadt. Urbane Gemeindeentwicklung unter den Bedingun‐
gen urbaner Segregation, BEG 29, Göttingen 2020, 64–80.

2 Vgl. B. Schäfers, Stadtsoziologie. Stadtentwicklung und Theorien – Grundlagen und
Praxisfelder, Wiesbaden 22010, 18f. Schäfers nutzt den Begriff phénomène social total
von Marcel Mauss.

3 M. Löw, Stadt- und Raumsoziologie, in: G. Kneer / M. Schroer (Hg.), Handbuch
Spezielle Soziologien, Wiesbaden 2010, (605–622) 606.

4 J.S. Dangschat / U.  Köpf / W. Grünberg, Art. Stadt, RGG4 7 (2004), (1655–1663)
1161.

5 Vgl. Eiffler, Kirche für die Stadt, 82–87.

261

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hältnisse (mieten statt kaufen) und kultureller Wandel (v.a. als Folge von
Globalisierung). Mit dem hohen Grad an Verstädterung Deutschlands (im
Jahr 2023 lebten in Deutschland 77,7 % der Bevölkerung in Städten)6 geht
eine starke Urbanisierung der deutschen Gesellschaft einher, d.h. urban
geprägte Lebensweisen zeichnen auch diejenigen aus, die nicht mehr oder
noch nie in Städten gelebt haben. Die Unterschiede von Stadt und Land
sind zwar noch erkennbar (v.a. statistisch hinsichtlich von Dichte, Zentrali‐
tät und Heterogenität), schwächen sich aber immer mehr ab und verlieren
v.a. in soziokultureller Hinsicht an Bedeutung, da sich ein von Moderni‐
sierung, Ausdifferenzierung und Mobilität geprägter Lebensstil ebenso in
ländlichen Räumen zeigt. In der Stadtsoziologie sprechen daher einige von
der Auflösung des Stadt-Land-Gegensatzes bzw. von Stadt und Land „als
Mehr oder Weniger des gleichen.“7

2. Sozialraumorientierung als Haltung kirchlichen Engagements

In den 1930er Jahren ist Albert Einstein in die USA immigriert und hat
in Princeton gelebt, wo er 1955 verstarb. Anders als Thomas Mann, der
ebenfalls für einige Jahre in Princeton lebte, verbrachte Einstein viel Zeit
auf der Straße und wurde zu einem äußerst beliebten Bürger der Stadt.
In einer Zeit, in der die Bewohner:innen von Städten wie Princeton noch
streng nach Hautfarbe segregiert waren, verbrachte er viel Zeit im sog.
colored district und pflegte intensive Kontakte zur afroamerikanischen Be‐
völkerung der Stadt. Einstein wusste, wie es sich anfühlte, gesellschaftlich
benachteiligt zu werden, er nutzte diese Erfahrung, um Brücken zwischen
den verschiedenen Gruppen der Gesellschaft zu bauen, und setzte sich z.B.
leidenschaftlich für Bürgerrechte ein. William Storrar entdeckt darin ein
Beispiel für kirchliches Handeln im Exil:

What kind of exiles are we going to be as churches in post-modern
Europe? Are we going to be house dwellers like Thomas Mann, wrestling
with our own problems in relative isolation from our neighbors? Or are
we going to be street dwellers like Einstein, wrestling with the problems

6 Vgl. Statista, Politik und Gesellschaft. Statistik-Report zur Geographie in Deutsch‐
land, Hamburg 2024, 59.

7 H. Häußermann / D. Läpple / W. Siebel, Stadtpolitik, Edition Suhrkamp 2512,
Frankfurt a.M. 2008, 41.

Felix Eiffler

262

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


of our neighbors, sitting on the porch with them, opening our homes to
the stranger.8

2.1. Sozialraumorientierung im Kontext urbaner Räume

Die Frage Storrars richtet den Blick auf kirchliche Sozialraumorientierung
als eine grundsätzliche Haltung kirchlichen Engagements.9 In diesem Bei‐
trag sollen die Themen Sozialraumorientierung und Spiritualität für den
Kontext Stadt bzw. urbane Räume fruchtbar gemacht werden. Zur Annähe‐
rung an das komplexe und äußerst dynamische Feld städtischer Kontexte
fokussiert der Beitrag soziale Segregation als vorrangig (wenn auch nicht
alleinig) urbanes Phänomen.10 Die bevölkerungsproportionale Karte des
Bundesinstituts für Bau-, Stadt- und Raumforschung11 veranschaulicht die
Bedeutung urbaner Räume, da sie anzeigt, wo sich die Bevölkerung ver‐
dichtet. Die flächenproportionale Karte zeigt, wo sich – statistisch betrach‐
tet – städtisch sowie ländlich geprägte Gebiete finden.12 So sind Bundeslän‐
der wie Nordrhein-Westfalen und Baden-Württemberg in statistischer Hin‐
sicht vorrangig städtisch geprägt, wohingegen Mecklenburg-Vorpommern,
Brandenburg und Thüringen sowie Niedersachsen eher ländlich geprägt
sind und eine teilweise dünne Besiedlung aufweisen.

8 W. Storrar, From Injury to Invitation: The Evangelical Conditions for Dialogue in
Post-Modern Europe, in: M. Reppenhagen (Hg.), Kirche zwischen postmoderner
Kultur und Evangelium, BEG 15, Neukirchen-Vluyn 2010, (132–149) 149.

9 Vgl. F. Eiffler, Kirche hier und jetzt. Wie Christen Gottes Mission treu sind und
ihrem Kontext gerecht werden. Theorie und Praxis für Gemeinden und Gründer,
Holzgerlingen 2023.

10 Ausführlicher dazu vgl. Eiffler, Kirche für die Stadt, 122–202.
11 Vgl. Bundesinstitut für Bau-, Stadt- und Raumforschung (BBSR) im Bundes‐

amt für Bauwesen und Raumordnung (BBR), Raumbeobachtung.de, https://bbs
r-geodienste.de/raumbeobachtung/, Bevölkerungsproportionales Kartogramm mit
der Themenauswahl: Raumabgrenzung und der Indikatorenauswahl: Städtischer und
ländlicher Raum (Zugriff: 22.12.2023).

12 Ebd. Flächentreue Karte mit der Themenauswahl: Raumabgrenzung und der Indika‐
torenauswahl: Städtischer und ländlicher Raum (Zurgiff: 22.12.2023).

Geteilte Stadt – Geteilte Kirche?

263

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://bbsr-geodienste.de/raumbeobachtung
https://bbsr-geodienste.de/raumbeobachtung
https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://bbsr-geodienste.de/raumbeobachtung
https://bbsr-geodienste.de/raumbeobachtung


2.2. Sozialraumanalyse

Neben der statistischen Erfassung sozialer Räume13 bieten sich vor allem
Methoden der Sozialraumanalyse an, um den Sozialraum zu untersuchen
und besser zu verstehen, was die spezifischen sozialen Bedingungen und
Dynamiken eines bestimmten (urbanen) Sozialraums sind. Diese Metho‐
den umfassen u.a. strukturierte Stadtteilbegehungen, Befragung von Schlüs‐
selpersonen oder Expert:innen sowie Institutionenbefragungen.14 Viele die‐
ser Methoden sind auch ohne sozialwissenschaftliche Qualifikation nutz‐
bar und eine Analyse des Sozialraums ist die Voraussetzung für eine Orien‐
tierung kirchlichen Handelns am Sozialraum.15

3. Soziale Segregation als urbanes Phänomen

Bei der Beschäftigung mit urbanen Räumen fällt ein Phänomen besonders
ins Auge, da es die soziale Wirklichkeit der meisten Städte prägt und sowohl
geographisch-räumlich als auch sozial-symbolisch16 von Bedeutung ist: So‐
ziale (oder residentielle) Segregation. Dieses Phänomen ist bereits für die
Antike belegt und somit in gewisser Hinsicht so alt wie die Stadt selbst. Der
Begriff Segregation wird seit Beginn stadtsoziologischer Forschung am An‐
fang des 20. Jahrhunderts für die Beschreibung ungleicher Verteilung städ‐
tischer Bevölkerung verwendet. Dabei handelt es sich um ein komplexes

13 Geeignete Anlaufstellen bieten die Homepages des Statistischen Bundesamtes, der
Statista-Plattform, des Deutschen Städte- und Gemeindebundes, des Dashboards
Deutschland, der Genesis-Datenbank des Statistischen Bundesamtes, der Indikatoren
und Karten zur Raum- und Stadtentwicklung des Bundesinstituts für Bau-, Stadt-
und Raumforschung und des Berlin-Instituts für Bevölkerung und Entwicklung.

14 Für eine gute Einführung in das Thema Sozialraumanalysen vgl. Ch. Spatscheck /
K. Wolf-Ostermann, Sozialraumanalysen. Ein Arbeitsbuch für soziale, gesundheits-
und bildungsbezogene Dienste, Opladen / Toronto 2016, besonders 37–127. Eine
Einführung in das Thema Kontextanalyse bieten T. Faix / J. Reimer (Hg.), Die Welt
verstehen. Kontextanalyse als Sehhilfe für die Gemeinde, Transformationsstudien 3,
Marburg 2012.

15 Die digitale Toolbox-Sozialraumanalyse von midi wurde speziell für die Nutzung
im Rahmen kirchlich-diakonischer Praxis entwickelt: Evangelische Arbeitsstel‐
le für missionarische Kirchenentwicklung und diakonische Profilbildung
(midi) / Evangelisches Werk für Diakonie und Entwicklung e.V., WIR &
HIER Toolbox, https://www.mi-di.de/wir-hier (Zugriff: 20.11.2023).

16 Zur Frage nach dem „Raum“ in der Stadtsoziologie vgl. Eiffler, Kirche für die Stadt,
116–120.

Felix Eiffler

264

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.mi-di.de/wir-hier
https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.mi-di.de/wir-hier


Gefüge von Marktprozessen, individuellen Präferenzen und Schicksalen,
historischen Entwicklungen sowie politischer Gestaltung etc.17

Hartmut Häußermann und Walter Siebel definieren Segregation so:
„Mit Segregation wird die Konzentration bestimmter sozialer Gruppen
auf bestimmte Teilräume einer Stadt oder einer Stadtregion gemessen.“18

Schäfers definiert den Begriff etwas detaillierter: „Mit dem Begriff Segrega‐
tion wird die sich räumlich widerspiegelnde soziale Differenzierung der
Bevölkerung in der Siedlungsstruktur von Städten und Gemeinden zum
Ausdruck gebracht. Segregation ist zugleich ein wichtiger Indikator der so‐
zialen Ungleichheit bzw. der sozialen Differenzierung.“19 Die Beschreibung
von Schäfer zeigt bereits, dass der Begriff der Segregation eng mit der The‐
matik sozialer Ungleichheit verknüpft ist. Im deutschsprachigen Diskurs
fokussiert sich die Forschung zu Segregation meist auf das Thema Wohnen.
So bezieht sich laut Julia Marth und Kurt Salentin der Begriff „[i]m deut‐
schen Sprachgebrauch […] meist auf die disproportionale wohnräumliche
Verteilung sozialer Kategorien über geographische Einheiten, etwa Stadt‐
viertel (residentielle Segregation).“20 Das vorrangige Interesse der Soziolo‐
gie richtet sich dabei auf Fragen und Herausforderungen sozialer Ungleich‐
heit. Voraussetzungen für Segregationsprozesse sind einerseits räumliche
Unterschiede (Architektur, Funktion, Lage, Image) und anderseits soziale
Unterschiede (sozioökonomische, demographische und kulturell-ethnische
Bedingungen).

Formen sozialer Segregation finden sich in den meisten deutschen Städ‐
ten – unabhängig von deren Größe und Lage. Dies hat eine Langzeitstu‐
die von Marcel Helbig und Stefanie Jähnen herausgefunden, welche für
den Zeitraum von 2002 bis 2014 die Entwicklung von Segregation in 74
deutschen Städte miteinander verglichen hat.21 Laut dieser Studie waren
die zehn Städte mit der stärksten Ausprägung an Segregation folgende:
Schwerin, Rostock, Erlangen, Erfurt, Wolfsburg, Potsdam, Weimar, Kiel,

17 Vgl. a.a.O., 122–145.
18 H. Häußermann / W. Siebel, Stadtsoziologie. Eine Einführung, Frankfurt a.M.

2004, 140.
19 Schäfers, Stadtsoziologie, 191.
20 J. Marth / K. Salentin, Segregation, in: G. Endruweit u.a. (Hg.), Wörterbuch der

Soziologie, Konstanz / München 32014, (420–422) 420.
21 Vgl. M. Helbig / S. Jähnen, Wie brüchig ist die soziale Architektur unserer Städte?

Trends und Analysen der Segregation in 74 deutschen Städten, WZB Discussion
Paper P 2018–001, Berlin 2018.

Geteilte Stadt – Geteilte Kirche?

265

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ingolstadt und Halle/Saale (Stand: 2014 – Werte in der Reihenfolge abneh‐
mend).22

Es gibt verschiedene Formen von Segregation.23 Eine der bekanntesten
dürfte die sog. Gentrifizierung24 sein. Damit wird die bauliche und soziale
Aufwertung von Wohngebieten beschrieben, welche zur Verdrängung der
angestammten Bewohner:innen führen kann. Jürgen Friedrichs beschreibt
Gentrifizierung als „Austausch einer statusniedrigen Bevölkerung durch
eine statushöhere in einem Wohngebiet“.25 Dieser Begriff und das Phäno‐
men ist somit ambivalent und wird im Diskurs entsprechend kritisch dis‐
kutiert. Daneben gibt es – gleichsam als Kehrseite von Gentrifizierung –
das Phänomen der Marginalisierung.26 Dieser Begriff beschreibt den sozio‐
ökonomischen Abstieg eines Wohngebiets mit der Folge, dass aus einem
benachteiligten Gebiet zunehmend ein benachteiligendes Gebiet wird. Poin‐
tiert könnte man sagen, dass sich einereits statushöhere Menschen in aufge‐
werteten Quartieren einschließen, indem bspw. die Mietpreise bestimmte
Personengruppen grundsätzlich ausschließen. Auf der anderen Seite wer‐
den statusniedrigere Menschen in benachteiligenden Gebieten eingesperrt,
da sie aufgrund sehr begrenzter Ressourcen kaum bis keine Möglichkeiten
haben, einen anderen Wohnort zu wählen. Diejenigen, die es sich leisten
können, verlassen das Gebiet und tragen damit weiter zu dessen Entmi‐
schung bei.

Die mit Segregationdynamiken verbundene soziale Ungleicheit äußert
sich auf unterschiedliche Weise. Bei Prozessen von Gentrifizierung werden
sowohl angestammte Bewohner:innen als auch Pionier:innen verdrängt.
Bei der sog. Super-Gentrification werden selbst wirtschaftlich besser gestell‐
te Menschen verdrängt, da die Mietpreise derart steigen, dass nur noch sehr
wohlhabende Menschen sich bestimmte Wohnlagen leisten können.27 Diese
Verdrängung reduziert die Wahlmöglichkeiten derer, die davon betroffen
sind. Bei denjenigen, die in marginalisierten Vierteln wohnen, ist die Wahl‐
freiheit noch stärker eingeschränkt und äußert sich in stark reduzierten

22 Vgl. a.a.O., 30.
23 Vgl. Eiffler, Kirche für die Stadt, 129–140.
24 Vgl. a.a.O., 148–178.
25 J. Friedrichs, Gentrification. Forschungsgegenstand und methodologische Proble‐

me, in: ders. / R. Kecskes (Hg.), Gentrification. Theorie und Forschungsergebnisse,
Opladen 1996, (13–40) 14.

26 Vgl. Eiffler, Kirche für die Stadt, 179–202.
27 Vgl. L. Lees, Super-gentrification. The Case of Brooklyn Heights, New York City,

Urban Studies 40 (12/2003), 2487–2509.

Felix Eiffler

266

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Möglichkeiten sozialer Teilhabe. Bewohner:innen benachteiligter Viertel
haben häufig keine starke Lobby und begrenzte Optionen, etwas an ihrer
Situation zu ändern oder auch nur auf Missstände hinzuweisen. Zudem
findet eine Reduktion kognitiver Dissonanz statt, die Menschen einen
Zugang zur Mehrheitsgesellschaft erschwert und Erfahrungen alternativer
Lebensentwürfe und sozialer Teilhabe limitiert. Unter diesen Bedingungen
kann so etwas wie eine Armutskultur entstehen.28 Die Auswirkung von
Marginalisierung lässt sich als dreifache Benachteiligung marginalisierter
Gebiete beschreiben: sozial, materiell und symbolisch.29

Neben sozialer Segregation lassen sich zwei weitere Formen residentiel‐
ler Segregation beschreiben: ethnische und demographische Segregation.30

4. Kirchliche Vielfalt als Reaktion auf Segregation

Angesichts urbaner Segregation und der damit einhergehenden soziokul‐
turellen Ausdifferenzierung urbanen Lebens stellt sich die Frage, wie Kir‐
chen- und Gemeindeentwicklung unter diesen Bedingungen auftrags- und
kontextadäquat gestaltet werden kann. Vor dem Hintergrund der missio
Dei31 und der damit verbundenen Erkenntnis, dass Gottes Zuwendung
allen Menschen gilt, gewinnt die Frage nach kontextueller Kommunikation
des Evangeliums32 an theologischer Bedeutung. Zudem kommt vor dem

28 Vgl. H. Häußermann / M. Kronauer, Räumliche Segregation und innerstädtisches
Ghetto, in: R. Stichweh / P. Windolf (Hg.), Inklusion und Exklusion: Analysen zur
Sozialstruktur und sozialen Ungleichheit, Wiesbaden 2009, (157–173) 165–169.

29 Vgl. Eiffler, Kirche für die Stadt, 193–201.
30 Vgl. a.a.O., 131–133.
31 Vgl. a.a.O., 203–244 und M. Herbst, „Weil Gott es nicht lassen kann…“. Missio

Dei als Leitbegriff der Praktischen Theologie?, in: F. Eiffler / D. Reißmann, „Wir
können’s ja nicht lassen…“. Vitalität als Kennzeichen einer Kirche der Sendung, Mis‐
sion und Kontext 1, Leipzig 2023, 187–206. J. Moltmann fasst die Idee einer missio
Dei so zusammen, „dass nicht die Kirche eine Mission ‚hat‘, sondern dass vielmehr
umgekehrt die Mission Christi sich ihre Kirche schafft. Nicht von der Kirche her
ist die Mission, sondern von der Mission her ist die Kirche zu verstehen.“ (J. Molt‐
mann, Kirche in der Kraft des Geistes. Ein Beitrag zur messianischen Ekklesiologie,
München 1975, 23).

32 Vgl. dazu E. Lange, Edition Ernst Lange, Bd. 2: Kirche für die Welt. Aufsätze zur
Theorie kirchlichen Handelns, hg. und eingeleitet von Rüdiger Schloz, Lese-Zei‐
chen, München 1981, v.a. 66–160; Ch. Grethlein, Praktische Theologie, Berlin 22016
und F. Eiffler, „Wir können’s auch weiterhin nicht lassen“. Künftige Forschung
und Lehre zu Evangelisation & Gemeindeentwicklung, in: ders. / D. Reißmann,

Geteilte Stadt – Geteilte Kirche?

267

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hintergrund eines hohen Grades an Säkularisierung sowie religiöser Aus‐
differenzierung33 urbaner Räume einer Einladung zur persönlichen Ausein‐
andersetzung mit dem christlichen Glauben bzw. einer Einladung zum
Glauben an Jesus Christus besondere Relevanz zu.

Vor dem Hintergrund des Themas Sozialraum und Spiritualität hat
eine doppelte Hörrichtung zentrale Bedeutung für urbane Kirchen- und
Gemeindeentwicklung: Zum einen gilt es, auf den sozialen Kontext mit sei‐
nen Dynamiken, Herausforderungen und Besonderheiten zu achten. Zum
anderen gilt es, auf das Evangelium, die eigene Tradition bzw. Gott selbst
zu hören. Beide Hörrichtungen miteinander zu verbinden, zeichnet eine
urbane Gemeindeentwicklung aus. Michael Herbst und Hans-Hermann
Pompe schreiben, dass kontextadäquate Kirchenentwicklung „die kritische
Kursprüfung nie hinter sich“ hat, sondern: „[I]m Hören auf die biblische
Botschaft und in Aufmerksamkeit für unsere Gesellschaft müssen wir im‐
mer wieder die Richtung ändern, um den Kurs zu halten.“34

Lauscht man in beide Richtungen, so dürfte man schnell feststellen, dass
eine Pluralisierung von kirchlichen und gemeindlichen Ausdrucksformen
(nicht nur, aber) besonders für die urbane Kirchen- und Gemeindeent‐
wicklung angezeigt ist, denn „[w]enn Kirche dort geschieht, wo Menschen
an der ‚Kommunikation des Evangeliums‘ (Ernst Lange) teilhaben, dann
sind die Formen kirchlicher und gemeindlicher Praxis nicht vorab festge‐
legt. Sie haben sich – als dauerhafte ebenso wie als zeitlich begrenzte –
daran zu bemessen, ob Menschen heute auch partiell und ihren lebenswelt‐
lichen Voraussetzungen entsprechend an ihnen partizipieren (können).“35

Die minimalistische Ekklesiologie von CA VII bietet einen theologisch
weiten Rahmen, um Ausdrucksformen von Kirche situationsadäquat zu
entwickeln und zu gestalten.

Vor dem Hintergrund bereits bestehender kirchlicher Sozialformen
möchte ich im Folgenden drei urbane Formatierungen vorschlagen, um
existierende kirchliche Ausdrucksformen zu ergänzen und zu erweitern.

„Wir können’s ja nicht lassen…“. Vitalität als Kennzeichen einer Kirche der Sendung,
Mission und Kontext 1, Leipzig 2023, 165–175.

33 Vgl. Eiffler, Kirche für die Stadt, Zusatzmaterial 57–71.
34 M. Herbst / H.-H. Pompe, Vertrauen und Verantworten. Regiolokale Kirchenent‐

wicklung II: Umsetzung, Praxis und Erfahrungen, Berlin 2023, 59.
35 P. Bubmann / K. Fechtner / B. Weyel, ‚Gemeinde auf Zeit‘. Empirische Wahrneh‐

mung punktuell-situativer Formen evangelischer Kirche und ihre sozialitätstheoreti‐
sche Reflexion, in: P. Bubmann / B. Weyel (Hg.), Kirchentheorie. Praktisch-theolo‐
gische Perspektiven auf die Kirche, Leipzig 2014, (132–144) 133.

Felix Eiffler

268

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Diese sind: Quartiersgemeinden, Stadtkirchen und fresh expressions of
Church (fxC).

4.1. Quartiersgemeinden

Möchte man Kirche und Gemeinde vom urbanen Kontext her entwickeln,
so liegt es nahe, stadteigene Strukturen zu identifizieren und zu nutzen.
Eine mögliche urbane Ordnungs- und Orientierungsgröße ist das Quartier.
Olaf Schnur beschreibt das Quartier als einen Schlüsselbegriff für Stadtent‐
wicklung, welcher jedoch einer hohen Deutungsvielfalt unterworfen ist.36

Schnur schlägt folgende Definition vor:
Ein Quartier ist ein kontextuell eingebetteter, durch externe und inter‐

ne Handlungen sozial konstruierter, jedoch unscharf konturierter Mittel‐
punkt-Ort alltäglicher Lebenswelten und individueller sozialer Sphären,
deren Schnittmengen sich im räumlich-identifikatorischen Zusammenhang
eines überschaubaren Wohnumfelds abbilden.37

Schnur fährt fort:

Ausgehend von dieser Definition muss ein Quartier sozial konstruier‐
bar (und nicht unbedingt administrativ abgegrenzt), überschaubar (also
nicht zu groß), auf alltägliche Lebenswelten und soziale Sphären bezogen
(also eine interaktive Struktur bereitstellen) und identifikatorisch sein
(also ein Potenzial für zumindest eine partielle lokale Identifikation bie‐
ten).38

Er verweist darauf, dass Quartiere sog. Fuzzy Places sind, also Orte mit
„fokussierter Unschärfe”, die einen mehr oder minder gut zu identifizieren‐
den Kern haben. Dieser Kern ist i.d.R. der Wohnort, der als Zentrum von
ellipsenfrömigen Soziosphären fungiert. Der Saum des Quartiers franst

36 Vgl. O. Schnur, Quartier als Schlüsselbegriff, in: Bundesinstitut für Bau-, Stadt-
und Raumforschung (Hg.), Stadt gemeinsam gestalten. Neue Modelle der Kopro‐
duktion im Quartier, Bonn 2021, 13–17. Schnur schreibt: „Das ‚Quartier‘ eignet sich
nämlich als ideale Projektionsfläche für viele Inhalte: Identität, Heimat, Recht auf
Stadt, Forschung, Investition, Planung etc.“ (a.a.O., 14).

37 O. Schnur, Quartiersforschung im Überblick. Konzepte, Definitionen und aktuelle
Perspektiven, in: ders. (Hg.), Quartiersforschung. Zwischen Theorie und Praxis,
Wiesbaden 22014, (19–54) 43.

38 Ebd.

Geteilte Stadt – Geteilte Kirche?

269

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gewissermaßen aus und unterliegt oszillierenden Dynamiken und größerer
Fluidität als der Kern.39

Beachtet man, dass sich in einem Quartier verschiedene Lebenswelten
und Wohnorte überlagern, wird deutlich, dass es sich bei einem Quartier
um eine komplexe und vielschichtige Größe handelt, welche sich nur
punktuell und multiperspektivisch erfassen lässt. Die Größe eines Quar‐
tiers kann schwanken (1.500 bis 30.000 EW), Quartiere können sich über‐
lappen und Grenzen eines Quartiers können von den (dort lebenden)
Menschen unterschiedlich wahrgenommen werden (gefühlte Quartiergren‐
zen).40 Ein entscheidendes Kriterium zur Wahrnehmung und Beschreibung
eines Quartiers lautet Überschaubarkeit, denn „Quartiere müssen einen
‚menschlichen Maßstab‘ aufweisen, um eine Identifikation zu entwickeln
und damit als ‚soziale Landschaft‘ konstruierbar und reproduzierbar zu
sein.“41 Es gibt keine strenge Zugehörigkeit im Sinne eines klaren Drinnen
oder Draußen, sondern eher ein Gefühl der mehr oder minder stark emp‐
fundenen Zugehörigkeit. Die Größe „Quartier“ lässt sich schwer fassen
und hat genau darin ihre Stärke – sie bildet die fluide Dynamik urbaner
Lebensräume ab.42 Die Schlüsselfunktion des Quartiers hängt nicht zuletzt
daran, dass der Begriff verschieden perspektiviert und gefüllt werden kann
– „als Mittelpunktort, als Lebenswelt, als Sozialraum und als professionelle
Handlungsebene.“43

Der Kern der fluiden Größe Quartier ist die Wohnung44 und somit ist
eng mit dem Begriff Quartier der komplexe Begriff Nachbarschaft verbun‐
den. Die Berliner Studie „Nachbarschaft als lokales Potenzial städtischer
Entwicklung“ hat u.a. gezeigt:

Mit dem Begriff Nachbarschaft stellten die befragten Bewohnenden
einen territorialen Bezug her. Territoriale Grenzen verliefen dabei sub‐
jektiv. Viel mehr noch aber löste der Begriff Nachbarschaft vielfältige
Assoziationen aus – z.B. das Zuhause, das Dorf, der Rückzugsort, das
Ankommen. Sie können als Ausdruck subjektiver Bedürfnisse und Ide‐

39 Vgl. a.a.O., 44, Abbildung 2.
40 Vgl. Schnur, Quartier als Schlüsselbegriff, 17.
41 Schnur, Quartiersforschung im Überblick, 43.
42 Vgl. a.a.O., 21–56 und Eiffler, Kirche für die Stadt, 418–431.
43 Schnur, Quartier als Schlüsselbegriff, 17.
44 „Wo sich unser Lebensmittelpunkt befindet, der Ort der Regeneration und Reproduk‐

tion, bleibt aber eindeutig: Er befindet sich in unserer Wohnung und um sie herum.“
(ebd.).

Felix Eiffler

270

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


alvorstellungen des Mit- und Nebeneinanders im städtischen Kontext
gelesen werden. Oftmals gingen die Begriffsassoziationen auch mit Pro‐
blematisierungen gesellschaftlicher Dynamiken und Verhältnissen [sic]
einher. Es zeigte sich, dass Nachbarschaft ein durchaus emotional be‐
setztes Konzept ist, das Sehnsucht, aber auch Ablehnung hervorrufen
kann.“45

Folglich gilt: „Von Nachbarschaft zu sprechen, bedeutet auch immer,
von sozialen Beziehungen, Interaktionen und Alltagshandlungen zu spre‐
chen.“46

Eine kontextsensible urbane Kirchen- und Gemeindeentwicklung sollte
die intermediäre Bedeutung von Quartieren als Orte des Wohnens und
der Nachbarschaft nicht ignorieren, wenn sie dem Phänomen residentiel‐
ler Segregation begegen möchte. Vielmehr gilt es, das Quartier als eine
den Sozialraum erschließende Größe wahrzunehmen und zu nutzen. Im
Quartier lassen sich Dynamiken sozialer Segregation und ihre Folgen
früh und unmittelbar wahrmehmen. Zugleich bietet das Quartier als
Zwischengröße zwischen der residentiellen Nachbarschaft und regionalen
Netzwerken die Möglichkeit, die lokalen Entwicklungen in Beziehung zu
regionalen, stadtweiten oder globalen Prozessen zu setzen. Eine sowohl
im Quartier verwurzelte als auch stadtweit und ökumenisch vernetzte
kirchliche Ausdrucksform kann als Interessenvertretung der Bewohner:in‐
nen eines Viertels fungieren. Sie kann auf die lokale Situation und ihre
Herausforderungen aufmerksam machen, negative Entwicklungen benen‐
nen und Partner:innen für eine nachhaltige Quartiersentwicklung suchen.
Als öffentliche Kirche47 nehmen Quartiersgemeinden ihre prophetische
Aufgabe u.a. in sozialpolitischer Hinsicht wahr und üben ausgehend von
der Botschaft des Reiches Gottes Grundsatzkritik an gesellschaftlichen Ent‐
wicklungen aus. Um die skizzierte Aufgabe zu erfüllen, sollten quartiersför‐
mige Gemeinden die kirchliche Organisationsform der Parochie wenigstens

45 S. Tappert / M. Drilling / O. Schnur, Nachbarschaft als lokales Potenzial städti‐
scher Entwicklung. Konstitutionsbedingungen, Bedeutungen und Möglichkeiten der
Verstetigung, Forum Wohnen und Stadtentwicklung (3/2020), (157–162) 159.

46 Ebd.
47 Vgl. u.a. H. Bedford-Strohm, Öffentliche Kirche in den Herausforderungen der

Zeit, EvTh 79 (1/2019), 9–16, hier besonders 15f.

Geteilte Stadt – Geteilte Kirche?

271

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ergänzen, wenn nicht in einigen Fällen sogar ersetzen48 und sich als Ko-
Produzentinnen städtischer Entwicklung anbieten49 sowie nach Wegen
kontextueller Kommunikation des Evangeliums suchen.50 Dabei dürfen sie
die Prozesshaftigkeit von Nachbarschaft und Quartierentwicklung sowie
-konstitution nicht unterschätzen, sondern sollten sich in fortwährender
Wahrnehmung des Sozialraums üben, um quartierförmige und damit stadt‐
gerechte Ausdrucksformen von Kirche zu entwickeln und zu erproben. Die
Wahrnehmung der sozialräumlichen Rahmenbedingungen ist eine zentrale
Voraussetzung dafür, dass Kirche einen Beitrag zum Gemeinwesen leisten
kann, und dies gilt eben besonders angesichts sozialer Segregation:

„Nur wenn Gemeinden nah bei den Menschen eines Quartiers sind,
können Sie [sic] ‚Kennerinnen des urbanen Lebens‘ werden und die
Prozesse sozialen Wandels und sozialer Entmischung verstehen, die
Dynamiken durchschauen und einen Beitrag zum Gemeinwohl leisten
(Diakonia), indem sie mit den Menschen des Kontexts und somit in
die Situationen hinein das Evangelium kommunizieren und den Men‐
schen beistehen und eine Alternative bzw. einen Kontrast sowie eine
Gegenkultur zu den negativen Folgen dieser Prozesse aufzeigen und
eröffnen (Koinonia). Nur aus dieser Position der Nähe kann urbane Ge‐
meindeentwicklung die Glieder des Leibes Christi darin stärken, dieser

48 Vgl. dazu Eiffler, Kirche für die Stadt, 432f. Es geht nicht darum, „städtische Paro‐
chien einfach aufzulösen und durch Quartiersgemeinden zu ersetzen. Es handelt sich
vielmehr um eine sukzessive Weiterentwicklung des parochialen Systems – weg von
der Eigenlogik der Parochie hin zur Eigenlogik des Quartiers.“ (a.a.O., 432). Vgl. dazu
auch U. Pohl-Patalong, Ortsgemeinde und übergemeindliche Arbeit im Konflikt.
Eine Analyse der Argumentationen und ein alternatives Modell, Habil. Universität
Bonn, Göttingen 2003, v.a. 216–227.

49 „Nachbarschaften können auch als politische Räume oder Räume des politischen
Handelns gelesen werden. Während sie als Interventionsebene (top-down) eine wich‐
tige Bezugsgröße darstellen, organisieren sich Nachbarn zunehmend selbst in Form
von Vereinen und Initiativen und positionieren sich als Akteure der Stadtentwicklun‐
gen.“ (Tappert / Drilling / Schnur, Nachbarschaft als lokales Potenzial, 160).

50 „Der nachbarschaftliche Alltag eröffnet zudem Möglichkeiten: das Erlernen von De‐
mokratie und politischem Handeln, Selbstermächtigung, die Auseinandersetzung mit
sozialer und kultureller Diversität und den Abbau von rassistischen und diskriminie‐
renden Stereotypen. Eine wichtige Aufgabe der professionellen Nachbarschaftsarbeit
ist es, Rahmenbedingungen zu schaffen, die eine soziale Teilhabe aller ermöglichen
und sozialräumliche Segregation verhindern.“ (a.a.O., 162). Das bildende Potential
der Nachbarschaft könnte auch für die Kommunikation des Evangeliums entdeckt
werden.

Felix Eiffler

272

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


spezifischen Situation gerecht zu werden und das Evangelium in Wort
und Tat zu bezeugen (Martyria, Leiturgia und Diakonia).“51

Als Teil der sozialen Infrastruktur52 eines Quartiers können Quartiersge‐
meinden so ihren spezifischen Beitrag zur Stadtentwicklung leisten. Worin
der spezifische Beitrag kirchlichen Engagements besteht, muss im Einzelfall
entschieden werden, aber er hängt eng mit der Botschaft der Versöhnung
(vgl. 2 Kor 5,11–21) zusammen, denn das Ziel der Mission Gottes kann mit
Michael Herbst so beschrieben werden: Es „ist die Versöhnung ‚in jeder
Beziehung‘, mithin das Heilwerden der gesamten Schöpfung mit allen ihren
Kreaturen. In der ökumenischen Debatte über die Struktur missionarischer
Gemeinden wurde hier häufig vom ‚Schalom‘ gesprochen. Freilich hat die‐
ser Schalom ein ‚Herzstück‘; es ist die Versöhnung des Menschen mit Gott.
Die Heimkehr des aus dem Grundvertrauen gefallenen und heimatlos ge‐
wordenen Menschen, das ‚Finden‘ des Menschen, der Gott verloren ging.“53

Eine Quartiersgemeinde54 entfaltet ihr Potential „als Kirche in der Nähe,
wenn sie in der Nähe zu den genannten Lebensfragen und im Dialog
mit der Bibel ‚hart an der Realität‘ bleibt.“55 Um diese doppelte Wahrneh‐
mungs- und Kommunikationskompetenz muss sich stets bemüht werden
– nicht zuletzt da sich der Kontext ständig wandelt.

4.2. Stadtkirchen

Da das Quartier nicht die einzige Form städtischer Lebenswirklichkeit prä‐
sentiert, bedarf es weiterer Formen christlicher Präsenz und kirchlichen
Engagements in der Stadt. Die eher an der lokalen Ebene orientierte
Quartiersgemeinde findet eine gute Ergänzung in Citykirchen bzw. Stadt‐
kirchen.56 Citykirchen sind laut Frank Löwe „Sakralgebäude […], die in
einem urbanen Kerngebiet mit hoher Konzentration von Dienstleistungs‐

51 Eiffler, Kirche für die Stadt, 427f.
52 Vgl. R. Neef, Quartiersleben und soziale Klassen, in: H. Hermann u.a. (Hg.), Die

Besonderheit des Städtischen. Entwicklungslinien der Stadt(soziologie), Stadt, Raum
und Gesellschaft, Wiesbaden 2011, (235–264) 254–257.

53 M. Herbst, beziehungsweise. Grundlagen und Praxisfelder evangelischer Seelsorge,
Neukirchen-Vluyn 22013, 159.

54 Vgl. dazu Eiffler, Kirche für die Stadt, 418–433.
55 P. Cornehl / W. Grünberg, Chancen der Ortsgemeinde, in: W. Grünberg, Die

Sprache der Stadt. Skizzen zur Großstadtkirche, Leipzig 2004, (279–297) 289.
56 Vgl. dazu Eiffler, Kirche für die Stadt, 434–447.

Geteilte Stadt – Geteilte Kirche?

273

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einrichtungen stehen, die von ihrer baulichen Gestalt her öffentlich aus‐
strahlen und in denen parochieübergreifende Funktionen wahrgenommen
werden.“57 Neben diesen sog. zentralen Citykirchen gibt es noch marginale
Citykirchen.58 Damit meint Löwe solche Kirchen, die nicht alle Merkmale
erfüllen (bspw. Standort, Alter etc.), aber dennoch Merkmale von zentralen
Citykirchen aufweisen, v.a. was ihre parochieübergreifende Funktion an‐
geht, welche teilweise überregional bzw. stadtübergreifend sein kann (sog.
Symbolkirchen). In diesem weiteren Sinne soll von Stadtkirchen sowohl
im Sinne zentraler Citykirchen als auch im Sinne solcher Symbolkirchen
gesprochen werden, die sich außerhalb der City befinden und meist jünger
sind.

Das Potenzial von Stadtkirchen hat die englische Studie „From Anecdote
to Evidence“ aufgezeigt: Die Studie ergab, dass städtische Großkirchen und
Kathedralen (in England) zwischen 2002 und 2012 hinsichtlich der Teil‐
nahme am Gottesdienst um 35 % gewachsen sind. Die Besonderheit dieser
Kirchen wird so beschrieben: „[G]reater churches play a significant role in
their dioceses. They often are and could be seen as resourcing communities
for nearby churches and parishes. They maintain a strong public and civic
profile, and regularly welcome large volumes of visitors though [sic] their
doors. More significantly these churches are recognised as being centres
of worship and mission in their dioceses and localities.”59 Die Idee sog.
Resource Churches (RC) bzw. City Centre Resource Churches (CCRC)
wurde in den letzten Jahren in Großbritannien weiterentwickelt und kann
auch für den deutschen Kontext interessant sein.60

Folgende Merkmale arbeitet Alexander Philipp für RC heraus: Diese
Gemeindeform ist in die diözesane Struktur eingebunden, d.h. sie wurde
vom Bischof zur RC ernannt, wird entsprechend gefördert und nimmt ihre
unterschiedlichen Aufgaben in enger Abstimmung mit der Diözese und
ihren Zielen (u.a. der „Evangelisation und sozialen Transformation einer

57 F.W. Löwe, Das Problem der Citykirchen unter dem Aspekt der urbanen Gemein‐
destruktur. Eine praktisch-theologische Analyse unter besonderer Berücksichtigung
von Berlin, Münster 1999, 19.

58 Vgl. a.a.O., 19f.;445–451.
59 The Church Commissioners for England, From Anecdote to Evidence, London

2014, 24.
60 Vgl. A. Philipp, Klassische Gemeindegründung – Ein Handlungsinstrument für

Kirchen in Transformationsprozessen? Eine explorative Studie zur Gemeindegrün‐
dungsszene in der Church of England mit Überlegungen zu einem Transfer in den
deutschen landeskirchlichen Kontext, BEG 33, Göttingen 2023, 315–323.

Felix Eiffler

274

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Stadt oder Region“)61 wahr. Die Ausstattung mit finanziellen, personellen
und baulichen Ressourcen ist überdurchschnittlich. „Für den Sonderfall
der City Centre Resource Church umfasst dies auch die örtliche Nähe zum
Stadtzentrum einer Großstadt.“62 Gemäß ihrem Namen nimmt eine RC
ihre Verantwortung auch für umliegende Gemeinden wahr und verfolgt
das Ziel, andere Gemeinden und Initiativen mit ihren eigenen Ressourcen
zu unterstützen und so zur Förderung christlich-kirchlichen Lebens im
urbanen Umfeld beizutragen. Die Perspektive einer RC übersteigt die Ebe‐
ne der Parochie und nimmt einen größeren städtischen Bereich (bzw. die
gesamte Stadt) in den Blick und weiß sich mit ihrer kommunikativ-diako‐
nischen (bzw. missionalen) Sendung einer größeren Gruppe von Menschen
verpflichtet. Außerdem wollen RC als Lerngemeinschaften fungieren und
Orte eröffnen, in denen sowohl innerkirchliche Lernprozesse als auch ein
Dialog mit dem umgebenden soziokulturellen Kontext stattfinden können.
Ein weiterer Aspekt des Engagements von RC ist das Gründen von neuen
Gemeinden im Stadtgebiet. Dies geschieht häufig durch Aussendung eines
Gründungsteams. Schließlich engagieren sich RC in der Ausbildung und
Begleitung von haupt- und ehrenamtlichen Leitungspersonen. Angesichts
der in Deutschland bereits gut entwickelten Citykirchenarbeit63 kann die
englische Perspektive hilfreiche Anregungen bieten und im Sinne eines
ökumenischen Lernens helfen, die Chancen von zentralen und marginalen
Citykirchen als Resource Churches zu entdecken, zu entwickeln und zu
nutzen.

Die spezifische Erschließung und Nutzung des Potenzials einer Stadt‐
kirche hängt von zahlreichen kontextuellen Faktoren (und nicht zuletzt
von der Beschaffenheit des Gebäudes) ab. Was man aber bei aller Un‐
terschiedlichkeit der stadtkirchlichen Orte festhalten kann, ist die poten‐
tielle Vielfalt der Menschengruppen und Milieus, die eine Stadtkirche
frequentieren und somit mögliche Partner:innen bei der Kommunikation
des Evangeliums sind. Hier bilden Stadtkirchen einen deutlich breiteren
Querschnitt durch die Gesellschaft ab, als dies eine einzelne, am Quartier
orientierte, Gemeinde vermag. Die Vielfalt an Besucher:innen kann und
sollte sich auch in der Vielfalt an Veranstaltungsformaten sowie geistlichen,
kulturellen und gesellschaftlichen Angeboten ausdrücken. Der Kirchraum

61 A.a.O., 321.
62 A.a.O., 322.
63 Vgl. u.a. Netzwerk Citykirchenprojekte e.V., Netzwerk Citykirchenprojekte,

https://www.citykirchenprojekte.de/ (Zugriff: 20.12.2023).

Geteilte Stadt – Geteilte Kirche?

275

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.citykirchenprojekte.de
https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.citykirchenprojekte.de


als ein in mehrerer Hinsicht besonderer Raum kann bspw. einer politischen
Diskussionsveranstaltung eine eigene Prägung geben, die sich positiv auf
die Gesprächskultur auswirkt. Stadtkirchen eröffnen so die Möglichkeit
einer Begegnung und ggf. sogar Interaktion unterschiedlichster Gruppen,
die sich in segregierten urbanen Räumen an anderen Orten kaum oder
überhaupt nicht begegnen. Sehr eindrücklich ist mir das in der Kirche
St. Mary Aldermary64 in London begegnet: Im hinteren Bereich des Kir‐
chensschiffs befindet sich ein Coffeeshop („Host Café“), der sowohl von
Angestellten der umliegenden Banken und Firmen des Stadtteils als auch
von Wohnungslosen und Tourist:innen genutzt wird. Gottesdienstlich wird
die Kirche von Moot (einer contemplative community) genutzt. Das Leben
der Gemeinschaft findet vor allem unter der Woche statt, da es imViertel
weder viele Wohnungen noch Geschäfte gibt und das Quartier am Wo‐
chenende kaum belebt ist.

Um einer solchen integrativen und möglicherweise sogar stadtweiten
Aufgabe nachkommen zu können, bedürfen Stadtkirchen einer entspre‐
chenden Ausstattung an Ressourcen, wie es beim Modell der Resource
Church vorgesehen ist. Die gezielte Förderung und Nutzung der integra‐
tiven Potentiale stadtkirchlicher Arbeit ist besonders angesichts sozialer
Segregation angezeigt.

Vor dem Hintergund der missionalen65 Aufgabe von Evangeliums‐
kommunikation (bzw. Evangelisation) und sozialem Engagement kommt
den Stadtkirchen eine zentrale Aufgabe zu, da sie die Funktion einer öf‐
fentlichen Kirche mit stadtweiter Ausstrahlung und lokaler Verankerung
kombinieren und zudem verschiedene soziale Gruppen gleichermaßen an‐
sprechen und integrieren können. Somit können Stadtkirchen zu Andersor‐
ten (Heterotopien)66 in der Stadt werden, an denen die Dynamiken von Se‐
gregation gebremst und punktuell überwunden werden können. Entdeckt

64 Moot Community, Moot. St Mary Aldermary, https://www.stmaryaldermary.com
(Zugriff: 9.1.2024).

65 Die Verwendung des Begriffs „missional“ markiert zwei Aspekte: Erstens wird Missi‐
on im Anschluss an die missio Dei zuvörderst als eine Handlung Gottes und somit
Gott als Subjekt der Mission beschrieben (siehen oben FN 31). Und zweitens betont
der Begriff „missional“ die untrennbare Einheit von Verkündigung und Diakonie
als Ausdruck der kirchlichen Sendung, vgl. D.L. Guder (Hg.), Missional Church. A
Vision for the Sending of the Church in North America, The Gospel and Our Culture
Series, Grand Rapids (Michigan) / Cambridge (UK) 1998.

66 Vgl. M. Foucault, Die Heterotopien. Der utopische Körper. Zwei Radiovorträge.
Zweisprachige Ausgabe, übers. von Michael Bischoff, Stw 2071, Berlin 32017.

Felix Eiffler

276

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.stmaryaldermary.com
https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.stmaryaldermary.com


und nutzt stadtkirchliches Engagement die Ressourcen des Evangeliums
als Kraft Gottes,67 so kann das raumlogische Potential von Stadtkirchen
eine theologisch-geistliche Qualität erhalten, welche die göttliche Kraft
zur Versöhnung und Rettung (Schalom) in die soziale Wirklichkeit eines
Stadtteils einträgt. Stadtkirchen werden somit zu Orten, an denen ganz un‐
terschiedliche Menschen einander und Gott begegnen (können). Vor allem
in der Begegung mit Gott wird diesen Menschen die Möglichkeit eröffnet,
auch dem ganz anderen Menschen zu begegnen, da das Evangelium eine
Grenzen überwindende und verbindende Kraft besitzt (vgl. u.a. Mk 3,13–
19; 1 Kor 12 und Eph 2,11–22).

In Ergänzung zu Quartiersgemeinden können Stadtkirchen als interme‐
diäre Größe zwischen lokalen, regionalen und städtischen Kontexten fun‐
gieren. Stadtkirchen können als (architektonische) Knotenpunkte für eine
öffentliche Kirche bzw. eine kontextsensible Kommunikation des Evangeli‐
ums gestaltet werden und somit eine Funktion wahrnehmen, welche die
Möglichkeiten von Quartiersgemeinden übersteigt und somit ergänzt.68

4.3. fresh expressions of Church

Eine letzte – um den sozialräumlichen Kontext bemühte – kirchliche
Ausdrucksform, die Potenzial für den urbanen Kontext besitzt, soll ab‐
schließend noch knapp vorgestellt werden. Es handelt sich um die sog.
fresh expressions of Church (fxc)69, welche in der Church of England ent‐

67 „Das Evangelium ist nicht nur eine Botschaft, die Christen verbreiten, sondern das,
von dem diese Botschaft handelt. Es ist ‚eine Kraft, die jeden rettet, der glaubt‘ (Röm
1,16). Christen, die das Evangelium kommunizieren, kommunizieren also etwas, das
sich entweder selbst als Evangelium kommuniziert oder nicht als Evangelium ver‐
standen wird.“ (I.U. Dalferth, Wirkendes Wort. Bibel, Schrift und Evangelium im
Leben der Kirche und im Denken der Theologie, Leipzig 2018, 41).

68 Ein anschauliches Beispiel für die Nutzung des Potentials einer sowohl lokal veran‐
kerten als auch überregional bekannten Kirche ist „silentMOD“ – eine multisensori‐
sche Ausgestaltung des Kölner Doms während der gamescom 2016. Die Installation
hat Elemente der Gamer-Szene mit Inhalten des christlichen Glaubens verbunden
und den Dom als Ort der Repräsentanz dieser Inhalte genutzt. Vgl. M. Swiatkow‐
ski / K. Nelißen / M. Sellmann / M. Stelzer / R. König, SilentMOD. Multisenso‐
rische Erfahrung im Kölner Dom, Köln 2017.

69 Vgl. Fresh Expressions, fx, https://freshexpressions.org.uk/ (Zugriff: 21.12.2023).

Geteilte Stadt – Geteilte Kirche?

277

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://freshexpressions.org.uk
https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://freshexpressions.org.uk


standen sind.70 Angeregt durch Gemeindegründungen71 sowie eine kirch‐
lichen (Finanz-)Krise72 haben sich seit Beginn der 2000er Jahre viele
kleine, häufig von Laien initiierte und geleitete, höchst unterschiedliche
und kontextadäquate Ausdrucksformen von Kirche entwickelt. Die gängige
Definition lautet: „A fresh expression is a form of Church for our changing
culture established primarily for the benefit of people who are not yet
members of any church.“73 Zu den theologischen Grundüberzeugungen
und Rahmenbedingungen für die Entstehung und Entwicklung einer fxC
schreiben David Goodhew u.a.: „It will come into being through principles
of listening, service, incarnational mission and making disciples. It will
have the potential to become a mature expression of Church shaped by the
gospel and the enduring marks of the Church and for its cultural context.
“74 Die mit fxC verbundene kirchliche Entwicklung wurde in Deutschland

70 Vgl. The Archbishop’s Council, mission-shaped church. church planting and fresh
expressions of church in a changing context, London 2004; G. Lings, A History of
Fresh Expressions and Church Planting in the Church of England, in: D. Goodhew
(Hg.), Church Growth in Britain. 1980 to the Present, Ashgate Contemporary Eccle‐
siology, Farnham 2012, 161–178; ders., „Mixed Economy“ aus Parochien und „Fresh
Expressions of Church“. Zur Entstehung und Entwicklung der Vorstellung von „mi‐
xed economy“ in der Anglikanischen Kirche Englands seit 2004, ins Deutsche übers.
von Eberhard Hauschildt, PTh 109 (1/2020), 19–50; P.C. Höring / F. Eiffler,
Art. Fresh Expressions of Church, Das wissenschaftlich- religionspädagogische Lexi‐
kon im Internet (WiReLex) (2021), https://bibelwissenschaft.de/stichwort/200887/
(Zugriff: 22.12.2023).

71 Vgl. u.a. Church of England – House of Bishops (Working Party on Church
Planting), Breaking New Ground. Church Planting in the Church of England,
London 1994 und S. Croft, Gemeindepflanzung in der Anglikanischen Kirche.
Von „Breaking New Ground“ (1994) zu „Mission-shaped Church“ (2004), in: M. Bar‐
tels / M. Reppenhagen (Hg.), Gemeindepflanzung – ein Modell für die Kirche der
Zukunft?, BEG 4, Neukirchen-Vlyun 2006, 86–95.

72 Vgl. u.a C.G. Brown, The Death of Christian Britain. Understanding Secularisation
1800–2000, Christianity and Society in the Modern World, Abingdon 22009.

73 D. Goodhew / A. Roberts / M. Volland, Fresh! An Introduction to Fresh Expres‐
sions of Church and Pioneer Ministry, London 2012, 75.

74 Ebd.

Felix Eiffler

278

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://bibelwissenschaft.de/stichwort/200887
https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://bibelwissenschaft.de/stichwort/200887


aufgenommen und intensiv (praktisch-)theologisch reflektiert75 sowie in
die kirchliche Praxis aufgenommen.76

Aufgrund ihrer flexiblen, am Kontext orientieren Struktur, ihrer missio‐
nalen Grundformatierung und ihrer anlass-, themen- bzw. personenbezo‐
genen Entwicklung ergänzen fxC sowohl Quartiersgemeinden als auch
Stadtkirchen. Sie bieten die Chance, Themen, Herausforderungen und
Wirklichkeiten eines urbanen Kontextes aufzugreifen, die sowohl lokal als
auch quartierübergreifend relevant sind. Sie besitzen gegenüber Quartiers‐
gemeinden und Stadtkirchen eine Eigenlogik, da sie sich über den unmit‐
telbaren Ort hinaus orientieren (bspw. anhand des Themas Flucht und
Migration) und sich zugleich in höchst kontextueller nachbarschaftlicher
Nähe entwickeln können. Allein aufgrund ihrer Größe (im Durchschnitt
40–50 Personen) sind fxC tendenziell leichter zugänglich als eine (eher
veranstaltungsorientierte) Stadtkirche. Zudem sind eher anlass- oder the‐
menbezogene fxC nicht primär an die Raumlogiken von Wohnen und
Nachbarschaft gebunden.

Zudem nehmen fxC den Umstand einer sowohl weiter entwickelten
Säkularität als auch stärker ausdifferenzierten Spiritualität urbaner Räume
ernst und suchen nach einladenden und barrierearmen Formen der Kom‐
munikation des Evangeliums. Sie wenden sich intentional denen zu, die
nicht (mehr) zur Kirche gehören. Michael Herbst hat darauf hingewiesen,
dass gerade eine an Gottes Sendung orientierte Theologie und Kirchenent‐
wicklung sensibel für den sie umgebundenen Kontext und seine soziokul‐
turellen Wirklichkeiten sind.77 Er stellt fest, dass Mission „das Interesse, die

75 Vgl. u.a. M. Herbst, Mission bringt Gemeinde in Form. Gemeindepflanzungen und
neue Ausdrucksformen gemeindlichen Lebens in einem sich wandelnden Kontext.
Deutsche Ausgabe, BEG Praxis, Neukirchen-Vluyn 2006; H.-H. Pompe / P. Todje‐
ras / C.J. Witt (Hg.) Fresh X – Frisch. Neu. Innovativ. Und es ist Kirche, BEG
Praxis, Neukirchen-Vluyn 2016 und S. Müller, Fresh Expressions of Church. Ekkle‐
siologische Beobachtungen und Interpretationen einer neuen kirchlichen Bewegung,
Diss. Universität Zürich, Zürich 2016.

76 Vgl. Fresh X-Netzwerk e.V., fx, https://freshexpressions.de/ (Zugriff: 21.12.2023).
Letztlich lässt sich auch die Initiative der „Erprobungsräume“ der Evangelischen
Kirche in Mitteldeutschland auf die fxC-Impulse aus England zurückführen, vgl.
dazu Th. Schlegel, Nachgezeichnet. Innere und äußere Wegmarken des EKM-Pro‐
zesses, in: ders. / J. Kleemann (Hg.), Erprobungsräume. Andere Gemeindeformen
in der Landeskirche, midiKontur 2, Leipzig 22022, (76–98) 85f.;92 und S. Bils,
Act local – learn global. Die internationale Dimension der Erprobungsräume, in:
Th. Schlegel / J. Kleemann, Erprobungsräume. Andere Gemeindeformen in der
Landeskirche, midiKontur 2, Leipzig 22022, 401–407.

77 Vgl. Herbst, Weil Gott es nicht lassen kann, 198–200.

Geteilte Stadt – Geteilte Kirche?

279

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://freshexpressions.de
https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://freshexpressions.de


Aufmerksamkeit und die Gesprächsbereitschaft von Kirche und Theologie
im Blick auf Gesellschaft, Kultur, das ganze Leben außerhalb der Kirchen‐
mauern [fördert]. Man muss und will sich mit den Lebensverhältnissen
und Weltanschauungen derer befassen, zu denen man sich gesandt sieht,
und wenn es gut geht, geschieht das mit Respekt.“78 Diese missional-kon‐
textuelle Kompetenz tragen fxC in Bemühungen um eine urbane Kirchen-
und Gemeindeentwicklung ein.

Damit verbinden fxC verschiedenste ekklesiale Fähigkeiten, welche ange‐
sichts sozialer Segregation benötigt werden: Sie sind kontextsensibel und
entspringen einer intensiven Wahrnehmung des Sozialraums mit seinen
sozioökonomischen und soziokulturellen Herausforderungen. Sie fragen
zudem, welchen spezifischen Beitrag einer integralen Kommunikation des
Evangeliums sie in Wort und Tat leisten können. Sie investieren in die
Beziehungen und Kontakte mit den Menschen des Sozialraums und erhö‐
hen somit die soziale Reichweite der Kirche und fördern die Entstehung
vertauensvoller Beziehungen, welche wiederum die Voraussetzung sind, um
mit Menschen über persönliche Themen wie soziale Not und Existenzängs‐
te, Verdrängung und Ausgrenzung, aber auch Hoffnung und Glauben zu
sprechen. Wenn all diese Schritte gegangen wurden und stets neu gegan‐
gen werden, kann eine neue Ausdrucksform von Kirche entstehen, welche
dem Kontext insofern gerecht wird, als sie gemeinsam mit den Menschen
und nicht für sie entwickelt worden ist. Die Entstehung einer fxC wird
häufig als Reise beschrieben, was die prinzipielle Ergebnisoffenheit dieses
gemeinsamen Weges zeigt, bei dem zu Beginn noch nicht feststeht, wo
man am Ende hinauskommt.79 Das hohe Maß an Fluidität und Flexibiliät,
verbunden mit Kontextualität, macht fxC zu einer sinnvollen Ergänzung
anderer Formen urbaner Kirche und Gemeinde.

Aufgrund ihrer themen- oder anlassbezogenen Entwicklung eignen sich
fxC in besonderem Maße dazu, Herausforderungen wie Verdrängung,
mangelnde soziale Teilhabe, Benachteiligung, ungleiche Verteilung von
Ressourcen sowie weitere, mit Segregation einhergehende Probleme zu
benennen und ihnen zu begegnen. Dies können fxC natürlich nicht allein
leisten, sondern sie bedürfen eines Netzwerks an Partner:innen in der
Stadt und darüber hinaus. Dies umfasst sowohl kirchlich-diakonische als
auch (kommunal-)politische und ökonomische Einrichtungen. Von ihrer

78 A.a.O., 199.
79 Vgl. M. Moynagh, Church in Life. Innovation, Mission and Ecclesiology, London

2017, 38–58, besonders 44–49.

Felix Eiffler

280

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Programmatik her sind fxC ausgeprochen gut dafür geeignet, die soziale
Wirklichkeit eines Ortes/Viertels oder einer Guppe von Menschen mit den
Ressourcen und Kräften des Evangeliums zu verbinden. Auf diese Weise
können fxC dem Sozialraum das Evangelium und den Glauben an Jesus
Christus als Quelle anbieten, um Perspektiven, Kräfte und Narrative zur
Überwindung sozialer Trennung zu entdecken und eigene Erfahrungen der
Überwindung sozialer Segregation zu machen.

5. Gespaltene Stadt – gespaltene Kirche?

Angesichts urbaner Segregation und einer daraus resultierenden kirchli‐
chen Ausdifferenzierung warnen Peter Cornehl und Wolfgang Grünberg
davor, dass in Fragen einer urbanen Kirchenentwicklung den Segregations‐
tendenzen „nicht unbedacht Folge geleistet wird.“80 Folglich darf Kirchen-
und Gemeindeentwicklung sich nicht unkritisch den Dynamiken urbaner
Entwicklung unterwerfen und diese in das Leben der Gemeinden hinein
verlängern. Zugleich gilt es, den Kontext ernst zu nehmen und sich – auch
strukturell – auf ihn einzulassen. Dies ist ein schmaler Grat kirchentheore‐
tischer Reflexion.

Eine hilfreiche Orientierung bieten Überlegungen Christian Grethleins,
die er im Anschluss an ein liturgisches Dokument des Lutherischen Welt‐
bundes81 hinsichtlich des Verhältnisses von Kirche und Kultur anstellt. Er
stellt vier Dimensionen einer Kontextualisierung der Kommunikation des
Evangeliums vor: 1. kulturübergreifend, 2.  kontextuell, 3. kontrakulturell
und 4. kulturell wechselwirksam.82

1. Die kulturübergreifende Dimension benennt zentrale und
kulturübergreifende Ausdrucksweisen des christlichen Glaubens, die sich
unabhängig von der konkreten Ausgestaltung des Glaubens finden und
die Einheit der Christenheit darstellen. Dabei handelt es sich u.a. um
Lektüre der Bibel, Gebet, Gottesdienst, Sakramente, Gemeinschaft und
Diakonie.

80 Cornehl / Grünberg, Chancen der Ortsgemeinde, 292.
81 Vgl. LWF (Study Team on Worship and Culture), Nairobi Statement on Worship

and Culture. Contemporary Challenges and Opportunities, Genf 1996.
82 Vgl. Grethlein, Praktische Theologie, 190–194 und ders., Kirchentheorie. Kommu‐

nikation des Evangeliums im Kontext, Berlin / Boston 2018, 41–45.

Geteilte Stadt – Geteilte Kirche?

281

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die kontextuelle Dimension betont, dass eine gelingende Kommunikati‐
on des Evangeliums nur in Verbindung mit einer bestimmten Kultur
geschehen kann und letztlich jede Form der Kommunikation kulturell
geprägt ist.83

3. Die kontrakulturelle (bzw. kulturkritische) Dimension folgt der theologi‐
schen Einsicht, dass keine Kultur vollkommen ist, sondern alles mensch‐
liche Tun von Sünde, d.h. von der Entfremdung von Gott, geprägt ist.84

Deshalb beinhaltet kirchliches Handeln immer eine der Kultur gegen‐
über kritische (prophetische) Dimension.85

4. Die kulturell-wechselwirksame Dimension sucht die Verbindung kirchli‐
chen Lebens mit kulturellen Formen des jeweiligen Kontexts mit dem
Ziel, dass neue Ausdrucksformen von Glauben und Kirche entstehen.

Keine der vier Dimensionen darf vernachlässigt werden, da sie sich ergän‐
zen und wechselseitig ausbalancieren. Diese vierdimensionale Bestimmung
von Kirche und Kultur eröffnet die Möglichkeit, sich auf den Kontext ein‐
zulassen, ohne sich im Kontext aufzulösen und diesen lediglich zu spiegeln.
Diese vier Dimensionen stellen eine hilfreiche Heuristik zur Verfügung,
um theologisch ausgewogen auf die Herausforderung sozialer Segregation
in urbanen Räumen zu reagieren und dabei sowohl dem Kontext mit
seinen spezifischen Potentialen und Poblemen sowie dem Evangelium als
Gottes Zuspruch und Anspruch (Barmer Theologische Erklärung These
2) gerecht zu werden. Eine am urbanen Sozialraum orientierte Kirchen-
und Gemeindeentwicklung wird sich der spannungsvollen Aufgabe stellen,
aus dem Glauben an das Evangelium heraus die sozialen Wirklichkeiten
des Sozialraums kritisch-konstruktiv zu begleiten und somit einen spezifi‐
schen Beitrag zur Gestaltung des sozialen Miteinanders zu leisten, welcher
sich aus den Quellen des Glaubens speist. In sehr grundsätzlicher Weise
schreibt der australische Professor für European Languages/French Studies
Christopher Watkin dazu:

83 Vgl. dazu auch L. Newbigin, Das Evangelium in einer pluralistischen Gesellschaft,
BEG Praxis, Neukirchen-Vluyn 2017, 166f.

84 Der Australier Christopher Watkin (Ass. Professor für European Languages/French
Studies an der Monash-University, Melbourne) verweist auf das heuristische Potential
für gesellschaftlich-kulturelles Engagement, welches dem biblischen Narrativ der
Sünde innewohnt, vgl. Ch. Watkin, Biblical Critical Theory. How the Bible’s Unfold‐
ing Story Makes Sense of Modern Life and Culture, Grand Rapids (Michigan) 2022,
107–177.

85 Vgl. dazu Bedford-Strohm, Öffentliche Kirche, 16.

Felix Eiffler

282

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


One consequence of the emplotted biblical asymmetry of good and evil
is that it positions Christians to be discerning cultural critics. Not that
they always are, of course, but a deep understanding of the Bible’s figures
should predispose them to be so. Christians are culturally wary because
they know that evil is real, that everyone is a sinner, that no one is bey‐
ond a stumble or a scandal, and that human beings are capable of some
devious deceptions and horrific thoughts, words, and acts. Christians are
also cultural optimists, however, because they know that no matter how
grim and hopeless sin makes the world or how wretched sin makes an
individual or a group, it does not define us at our deepest level, and it is
an imposter that has no ultimate claim on anyone, whoever they may be
and whatever they may have done. In short, Christians should be neither
gullible nor cynical.86

Ein derart ausgewogenes Verständnis menschlicher Ambivalenzen ermög‐
licht einem christlichen Engagement in der Stadt einen eigenständigen
und spezifischen Blick auf die segregierenden Dynamiken und einen ent‐
sprechenden Umgang damit. Ein solches Verständnis schließt binäre Kate‐
gorisierungen bspw. in Täter oder Opfer, individuelle Verantwortung oder
staatliche Fürsorge, top-down oder bottom-up etc. als unterkomplex und
somit nicht wirklichkeitsadäquat aus. Da Dynamiken sozialer Segregation
aus menschlichem Handeln resultieren, sind die mit Segregation verbunde‐
nen Entwicklungen selbst ebenfalls höchst ambivalent und zumeist nicht
pauschal als nur positiv oder nur negativ zu bewerten. Eine entsprechend
differenzierte Wahrnehmung, Beschreibung und Einschätzung von Segre‐
gationsprozessen sowie ein entsprechender Umgang damit sind folglich
nötig.

In einem nachhaltigen Bemühen um den Sozialraum kommt kirchli‐
ches Handeln nicht umhin, sich auch strukturell auf die Ausdifferenzie‐
rung urbaner Wirklichkeiten einzulassen. Zugleich ist es seine Aufgabe,
einen Gegenentwurf zu verkörpern bzw. Quellen für eine alternative so‐
ziale Wirklichkeit zu erschließen und das verbindende Potential der evan‐
gelischen Botschaft in den urbanen Kontext einzutragen. Der englische
Theologe Michael Moynagh spricht von kirchlichen Ausdrucksformen, die
sowohl „focused“ als auch „connected“ sind, d.h. die ausdifferenzierten
und pluriformen christlichen Gemeinschaften sind einerseits kontextuell
und kulturell fokussiert und stehen zugleich in enger Verbundenheit und

86 Watkin, Biblical Critical Theory, 168f.

Geteilte Stadt – Geteilte Kirche?

283

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


regelmäßigem Austausch mit anderen kirchlichen Ausdrucksformen der
eigenen Konfession oder des weiteren Leibes Christi.87 Sie verbinden somit
die kontextuell-partikulare soziale Realität mit den translokal-universalen
Dynamiken des Evangeliums zur Einheit i.S.v. Gal 3,26–28: „Ihr seid alle
Kinder Gottes, weil ihr durch den Glauben mit Christus Jesus verbunden
seid. Denn ihr alle habt in der Taufe Christus angezogen. Und durch sie
gehört ihr nun zu ihm. Es spielt keine Rolle mehr, ob ihr Juden seid oder
Griechen, Sklaven oder freie Menschen, Männer oder Frauen. Denn durch
eure Verbindung mit Christus Jesus seid ihr alle wie ein Mensch geworden.“
(BB)

Schließlich gilt es festzuhalten, dass die Einheit der Kirche ein Gegen‐
stand des Glaubens ist, welcher in den verschiedenen Glaubensbekennt‐
nissen bekannt wird (besonders im nicäno-konstantinopolitanischen Be‐
kenntnis). Somit beschreibt Einheit ein Merkmal der verborgenen, geglaub‐
ten Kirche. Zudem ist Einheit eine eschatologische Hoffnung, auf welche
sich die Christenheit zubewegt. Insofern ist die Einheit der Kirche stets
ein Sein im Werden. Dies entbindet Christ:innen aber nicht davon, an
die faktische (geistliche) Einheit der Kirche zu glauben und nach Zeichen
dieser Einheit zu suchen und sie darzustellen88 – besonders unter den Be‐
dingungen kirchlicher Ausdifferenzierung angesichts sozialer Segregation.

6. Pluriforme urbane Gemeindeentwicklung als ekklesiales Netzwerk
regiolokaler Kirchenentwicklung

Zur konkreten Ausgestaltung des Miteinanders von Quartiersgemeinden,
Stadtkirchen und fxC kann die Figur der regiolokalen Kirchenentwick‐
lung89 – eine in Ansätzen bereits erprobte90 Form kirchlicher Organisation

87 Vgl. M. Moynagh, Church for Every Context. An Introduction to Theology and
Practice, London 2012, 171–180;190–193.

88 Vgl. E. Schlink, Schriften zu Ökumene und Bekenntnis, Bd. 2: Ökumenische Dog‐
matik, mit einem Vorwort von Wolfhart Pannenberg, hg. und mit einem Nach‐
wort versehen von Michael Plathow, Göttingen 32005, 673–685 und Eiffler, Kirche
für die Stadt, 248–250.

89 Vgl. Herbst / Pompe, Vertrauen und Verantworten und dies., Regiolokale Kirchen‐
entwicklung. Wie Gemeinden vom Nebeneinander zum Miteinander kommen kön‐
nen, Berlin 52022.

90 Vgl. Herbst / Pompe, Vertrauen und Verantworten, 34–38;84–96. Die Forschungs‐
stelle „Missionale Kirchen- und Gemeindeentwicklung“ am Center for Empower‐
ment Studies der Martin-Luther-Universität Halle-Wittenberg wird von 2024 bis 2027

Felix Eiffler

284

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in der Spannung von regionaler Planung und lokaler Ausgestaltung – Anre‐
gungen bieten. Regiolokale Kirchenentwicklung nutzt die Potenziale einer
regionalen Perspektive, ohne diese gegen die lokale Ebene auszuspielen.
Neben der theologischen Reflexion der Einheit in vielfältigen Ausdrucks‐
formen bietet regiolokale Kirchenentwicklung vier grundsätzliche Haltun‐
gen (1. Freiwillige Kooperation, 2. Profilierung, 3. Ergänzung und 4. Soli‐
darität)91 sowie Vorschläge für ein Netzwerk92 urbaner kirchlicher Vielfalt
in Strukturen, Formen und Orten bei gleichzeitiger Einheit in Glauben,
Sendung und Bemühen um die Menschen und ihre Kontexte.

Literatur

Bedford-Strohm, Heinrich, Öffentliche Kirche in den Herausforderungen der Zeit,
EvTh 79 (1/2019), 9–16.

Bils, Sandra, Act local – learn global. Die internationale Dimension der Erpro‐
bungsräume, in: Schlegel, Thomas / Juliane Kleemann, Erprobungsräume. An‐
dere Gemeindeformen in der Landeskirche, midiKontur 2, Leipzig 22022, 401–407.

Brown, Callum G., The Death of Christian Britain. Understanding Secularisation
1800–2000, Christianity and Society in the Modern World, Abingdon 22009.

Bubmann, Peter / Kristian Fechtner / Birgit Weyel, ‚Gemeinde auf Zeit‘. Empi‐
rische Wahrnehmung punktuell-situativer Formen evangelischer Kirche und ihre
sozialitätstheoretische Reflexion, in: Bubmann, Peter / Birgit Weyel (Hg.), Kir‐
chentheorie. Praktisch-theologische Perspektiven auf die Kirche, Leipzig 2014, 132–
144.

drei Kirchenkreise der Evangelischen Kirche in Mitteldeutschland (Arnstadt-Ilmen‐
au, Wittenberg und Bad Liebenwerda) im Rahmen einer wissenschaftlichen Beglei‐
tung als sog. Modellkirchenkreisen bei der Umstellung der eigenen Organisations‐
form in der Logik regiolokaler Kirchenentwicklung begleiten. Diese partizipative
Praxisforschung (vgl. H. v. Unger, Partizipative Forschung. Einführung in die For‐
schungspraxis, Wiesbaden 2014) soll einerseits der Erprobung und Weiterentwick‐
lung der Theorie regiolokaler Kirchenentwicklung und anderseits der Entwicklung
innovativer und kontextadäquater Formen von Kirchen- und Gemeindeentwicklung
dienen.

91 Vgl. Herbst / Pompe, Regiolokale Kirchenentwicklung, 29–32.
92 Zum Netzwerk vgl. M. Zimmer, Netzwerkforschung und Pastoraltheologie. Eine

Diskursanalyse aus Sicht der Soziologie, in: dies. / M. Sellmann / B. Hucht, Netz‐
werke in pastoralen Räumen. Wissenschaftliche Analysen – Fallstudien – Praktische
Relevanz, Angewandte Pastoralforschung 04, Würzburg 2017, 17–68. Mit M. Zimmer
könnte sich dieses Netzwerk auf der Grenze bewegen zwischen a) einem sekundä‐
ren Netzwerk privater Akteur:innen, welches gering organisiert und informell ist,
und einem b) künstlichen, tertiären Netzwerk professioneller Akteure, welches als
gemeinnütziges Netzwerk dem dritten Sektor (als Nonprofit-Sektor) angehört und
eine anlassbezogene und raumbezogene Kooperation darstellt, vgl. a.a.O., 67 und
Eiffler, Kirche für die Stadt, 482–499.

Geteilte Stadt – Geteilte Kirche?

285

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bundesinstitut für Bau-, Stadt- und Raumforschung (BBSR) im Bundesamt
für Bauwesen und Raumordnung (BBR), Raumbeobachtung.de, https://bbsr-geo
dienste.de/raumbeobachtung/ (Zugriff: 22.12.2023).

Church of England – House of Bishops (Working Party on Church Plant‐
ing), Breaking New Ground. Church Planting in the Church of England, London
1994.

Cornehl, Peter / Wolfgang Grünberg, Chancen der Ortsgemeinde, in: Grün‐
berg, Wolfgang, Die Sprache der Stadt. Skizzen zur Großstadtkirche, Leipzig
2004, 279–297.

Croft, Steven, Gemeindepflanzung in der Anglikanischen Kirche. Von „Breaking
New Ground“ (1994) zu „Mission-shaped Church“ (2004), in: Bartels, Matthias /
Martin Reppenhagen (Hg.), Gemeindepflanzung – ein Modell für die Kirche der
Zukunft?, BEGB 4, Neukirchen-Vlyun 2006, 86–95.

Dalferth, Ingolf U., Wirkendes Wort. Bibel, Schrift und Evangelium im Leben der
Kirche und im Denken der Theologie, Leipzig 2018.

Dangschat, Jens S. / Ulrich Köpf / Wolfgang Grünberg, Art. Stadt, RGG4 7
(2004), 1655–1663.

Eiffler, Felix, Kirche für die Stadt. Urbane Gemeindeentwicklung unter den Bedin‐
gungen urbaner Segregation, BEG 29, Göttingen 2020.

Eiffler, Felix, Kirche hier und jetzt. Wie Christen Gottes Mission treu sind und
ihrem Kontext gerecht werden. Theorie und Praxis für Gemeinden und Gründer,
Holzgerlingen 2023.

Eiffler, Felix, „Wir können’s auch weiterhin nicht lassen“. Künftige Forschung und
Lehre zu Evangelisation & Gemeindeentwicklung, in: ders. / David Reißmann,
„Wir können’s ja nicht lassen…“. Vitalität als Kennzeichen einer Kirche der Sendung,
Mission und Kontext 1, Leipzig 2023, 165–175.

Evangelische Arbeitsstelle für missionarische Kirchenentwicklung und dia‐
konische Profilbildung (midi) / Evangelisches Werk für Diakonie und Ent‐
wicklung e.V., WIR & HIER Toolbox, https://www.mi-di.de/wir-hier (Zugriff:
20.11.2023).

Faix, Tobias / Johannes Reimer (Hg.), Die Welt verstehen. Kontextanalyse als Sehhil‐
fe für die Gemeinde, Transformationsstudien 3, Marburg 2012.

Foucault, Michel, Die Heterotopien. Der utopische Körper. Zwei Radiovorträge.
Zweisprachige Ausgabe, übers. von Michael Bischoff, Stw 2071, Berlin 32017.

Fresh Expressions, fx, https://freshexpressions.org.uk/ (Zugriff: 21.12.2023).
Fresh X-Netzwerk e.V., fx, https://freshexpressions.de/ (Zugriff: 21.12.2023).
Friedrichs, Jürgen, Gentrification. Forschungsgegenstand und methodologische Pro‐

bleme, in: ders. / Robert Kecskes (Hg.), Gentrification. Theorie und Forschungs‐
ergebnisse, Opladen 1996, 13–40.

Goodhew, David / Andrew Roberts / Michael Volland, Fresh! An Introduction to
Fresh Expressions of Church and Pioneer Ministry, London 2012.

Grethlein, Christian, Praktische Theologie, Berlin 22016.

Felix Eiffler

286

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://bbsr-geodienste.de/raumbeobachtung
https://bbsr-geodienste.de/raumbeobachtung
https://www.mi-di.de/wir-hier
https://freshexpressions.org.uk
https://freshexpressions.de
https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://bbsr-geodienste.de/raumbeobachtung
https://bbsr-geodienste.de/raumbeobachtung
https://www.mi-di.de/wir-hier
https://freshexpressions.org.uk
https://freshexpressions.de


Grethlein, Christian, Kirchentheorie. Kommunikation des Evangeliums im Kon‐
text, Berlin / Boston 2018.

Guder, Darrell L. (Hg.), Missional Church. A Vision for the Sending of the Church
in North America, The Gospel and Our Culture Series, Grand Rapids (Michigan) /
Cambridge (UK) 1998.

Häußermann, Hartmut / Walter Siebel, Stadtsoziologie. Eine Einführung, Frank‐
furt a.M. 2004.

Häußermann, Hartmut / Dieter Läpple / Walter Siebel, Stadtpolitik, Edition
Suhrkamp 2512, Frankfurt a.M. 2008.

Häußermann, Hartmut / Martin Kronauer, Räumliche Segregation und in‐
nerstädtisches Ghetto, in: Stichweh, Rudolf / Paul Windolf (Hg.), Inklusion
und Exklusion: Analysen zur Sozialstruktur und sozialen Ungleichheit, Wiesbaden
2009, 157–173.

Helbig, Marcel / Stefanie Jähnen, Wie brüchig ist die soziale Architektur unserer
Städte? Trends und Analysen der Segregation in 74 deutschen Städten, WZB Discus‐
sion Paper P 2018–001, Berlin 2018.

Herbst, MIchael, Mission bringt Gemeinde in Form. Gemeindepflanzungen und
neue Ausdrucksformen gemeindlichen Lebens in einem sich wandelnden Kontext.
Deutsche Ausgabe, BEG Praxis, Neukirchen-Vluyn 2006.

Herbst, Michael, beziehungsweise. Grundlagen und Praxisfelder evangelischer Seel‐
sorge, Neukirchen-Vluyn 22013.

Herbst, Michael, „Weil Gott es nicht lassen kann…“. Missio Dei als Leitbegriff der
Praktischen Theologie?, in: Eiffler, Felix / David Reißmann, „Wir können’s ja
nicht lassen…“. Vitalität als Kennzeichen einer Kirche der Sendung, Mission und
Kontext 1, Leipzig 2023, 187–206.

Herbst, Michael / Hans-Hermann Pompe, Regiolokale Kirchenentwicklung. Wie
Gemeinden vom Nebeneinander zum Miteinander kommen können, Berlin 52022.

Herbst, Michael / Hans-Hermann Pompe, Vertrauen und Verantworten. Re‐
giolokale Kirchenentwicklung II: Umsetzung, Praxis und Erfahrungen, Berlin 2023.

Höring, Patrik C. / Felix Eiffler, Art. Fresh Expressions of Church, Das wis‐
senschaftlich- religionspädagogische Lexikon im Internet (WiReLex) (2021), https://
bibelwissenschaft.de/stichwort/200887/ (Zugriff: 22.12.2023).

Lange, Ernst, Edition Ernst Lange, Bd. 2: Kirche für die Welt. Aufsätze zur Theo‐
rie kirchlichen Handelns, hg. und eingeleitet von Rüdiger Schloz, Lese-Zeichen,
München 1981.

Lees, Loretta, Super-gentrification. The Case of Brooklyn Heights, New York City,
Urban Studies 40 (12/2003), 2487–2509.

Lings, George, A History of Fresh Expressions and Church Planting in the Church
of England, in: Goodhew, David (Hg.), Church Growth in Britain. 1980 to the
Present, Ashgate Contemporary Ecclesiology, Farnham 2012, 161–178.

Lings, George, „Mixed Economy“ aus Parochien und „Fresh Expressions of Church“.
Zur Entstehung und Entwicklung der Vorstellung von „mixed economy“ in der
Anglikanischen Kirche Englands seit 2004, ins Deutsche übers. von Eberhard
Hauschildt, PTh 109 (1/2020), 19–50.

Geteilte Stadt – Geteilte Kirche?

287

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://bibelwissenschaft.de/stichwort/200887
https://bibelwissenschaft.de/stichwort/200887
https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://bibelwissenschaft.de/stichwort/200887
https://bibelwissenschaft.de/stichwort/200887


Löw, Martina, Stadt- und Raumsoziologie, in: Kneer, Georg / Markus Schroer
(Hg.), Handbuch Spezielle Soziologien, Wiesbaden 2010, 605–622.

Löwe, Frank W., Das Problem der Citykirchen unter dem Aspekt der urba‐
nen Gemeindestruktur. Eine praktisch-theologische Analyse unter besonderer Be‐
rücksichtigung von Berlin, Münster 1999.

LWF (Study Team on Worship and Culture), Nairobi Statement on Worship and
Culture. Contemporary Challenges and Opportunities, Genf 1996.

Marth, Julia / Kurt Salentin, Segregation, in: Endruweit, Günter / Gisela
Trommsdorff / Nicole Burzan (Hg.), Wörterbuch der Soziologie, Konstanz /
München 32014, 420–422.

Moltmann, Jürgen, Kirche in der Kraft des Geistes. Ein Beitrag zur messianischen
Ekklesiologie, München 1975.

Moot Community, Moot. St Mary Aldermary, https://www.stmaryaldermary.com
(Zugriff: 9.1.2024).

Moynagh, Michael, Church for Every Context. An Introduction to Theology and
Practice, London 2012.

Moynagh, Michael, Church in Life. Innovation, Mission and Ecclesiology, London
2017.

Müller, Sabrina, Fresh Expressions of Church. Ekklesiologische Beobachtungen und
Interpretationen einer neuen kirchlichen Bewegung, Diss. Universität Zürich, Zürich
2016.

Neef, Rainer, Quartiersleben und soziale Klassen, in: Hermann, Heike / Carsten
Keller / Rainer Neef / Renate Ruhne (Hg.), Die Besonderheit des Städtischen.
Entwicklungslinien der Stadt(soziologie), Stadt, Raum und Gesellschaft, Wiesbaden
2011, 235–264.

Netzwerk Citykirchenprojekte e.V., Netzwerk Citykirchenprojekte, https://www.ci
tykirchenprojekte.de/ (Zugriff: 20.12.2023).

Newbigin, Lesslie, Das Evangelium in einer pluralistischen Gesellschaft, BEG Praxis,
Neukirchen-Vluyn 2017.

Philipp, Alexander, Klassische Gemeindegründung – Ein Handlungsinstrument
für Kirchen in Transformationsprozessen? Eine explorative Studie zur Ge‐
meindegründungsszene in der Church of England mit Überlegungen zu einem
Transfer in den deutschen landeskirchlichen Kontext, BEG 33, Göttingen 2023.

Pohl-Patalong, Uta, Ortsgemeinde und übergemeindliche Arbeit im Konflikt. Eine
Analyse der Argumentationen und ein alternatives Modell, Habil. Universität Bonn,
Göttingen 2003.

Pompe, Hans-Hermann / Patrick Todjeras / Carla J. Witt (Hg.) Fresh X – Frisch.
Neu. Innovativ. Und es ist Kirche, BEG Praxis, Neukirchen-Vluyn 2016.

Schäfers, Bernhard, Stadtsoziologie. Stadtentwicklung und Theorien – Grundlagen
und Praxisfelder, Wiesbaden 22010.

Schlegel, Thomas, Nachgezeichnet. Innere und äußere Wegmarken des EKM-
Prozesses, in: ders. / Juliane Kleemann (Hg.), Erprobungsräume. Andere Ge‐
meindeformen in der Landeskirche, midiKontur 2, Leipzig 22022, 76–98.

Felix Eiffler

288

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.stmaryaldermary.com
https://www.citykirchenprojekte.de
https://www.citykirchenprojekte.de
https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.stmaryaldermary.com
https://www.citykirchenprojekte.de
https://www.citykirchenprojekte.de


Schlink, Edmund, Schriften zu Ökumene und Bekenntnis, Bd. 2: Ökumenische
Dogmatik, mit einem Vorwort von Wolfhart Pannenberg, hg. und mit einem
Nachwort versehen von Michael Plathow, Göttingen 32005.

Schnur, Olaf, Quartiersforschung im Überblick. Konzepte, Definitionen und aktuelle
Perspektiven, in: ders. (Hg.), Quartiersforschung. Zwischen Theorie und Praxis,
Wiesbaden 22014, 19–54.

Schnur, Olaf, Quartier als Schlüsselbegriff, in: Bundesinstitut für Bau-, Stadt-
und Raumforschung (Hg.), Stadt gemeinsam gestalten. Neue Modelle der Kopro‐
duktion im Quartier, Bonn 2021, 13–17.

Spatscheck, Christian / Karin Wolf-Ostermann, Sozialraumanalysen. Ein Ar‐
beitsbuch für soziale, gesundheits- und bildungsbezogene Dienste, Opladen / Toron‐
to 2016.

Statista: Politik und Gesellschaft: Statistik-Report zur Geographie in Deutschland,
Hamburg 2024.

Storrar, William, From Injury to Invitation: The Evangelical Conditions for Dialo‐
gue in Post-Modern Europe, in: Reppenhagen, Martin (Hg.), Kirche zwischen
postmoderner Kultur und Evangelium, BEG 15, Neukirchen-Vluyn 2010, 132–149.

Swiatkowski, Michael / Klaus Nelißen / Matthias Sellmann / Marius Stel‐
zer / Rupert König, SilentMOD. Multisensorische Erfahrung im Kölner Dom,
Köln 2017.

Tappert, Simone / Matthias Drilling / Olaf Schnur, Nachbarschaft als lokales
Potenzial städtischer Entwicklung. Konstitutionsbedingungen, Bedeutungen und
Möglichkeiten der Verstetigung, Forum Wohnen und Stadtentwicklung (3/2020),
157–162.

The Archbishop’s Council, mission-shaped church. church planting and fresh ex‐
pressions of church in a changing context, London 2004.

The Church Commissioners for England, From Anecdote to Evidence, London
2014.

Unger, Hella von, Partizipative Forschung. Einführung in die Forschungspraxis,
Wiesbaden 2014.

Watkin, Christopher, Biblical Critical Theory. How the Bible’s Unfolding Story
Makes Sense of Modern Life and Culture, Grand Rapids (Michigan) 2022.

Zimmer, Miriam, Netzwerkforschung und Pastoraltheologie. Eine Diskursanalyse aus
Sicht der Soziologie, in: dies. / Matthias Sellmann / Barbara Hucht, Netzwerke
in pastoralen Räumen. Wissenschaftliche Analysen – Fallstudien – Praktische Rele‐
vanz, Angewandte Pastoralforschung 04, Würzburg 2017, 17–68.

Geteilte Stadt – Geteilte Kirche?

289

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Soziale Dienstleister und ihr Bezug zur Spiritualität
Diakonie und Caritas als religiöse Akteure im Sozialraum

Johannes Eurich

Wenn man heute die Umwidmung oder den Verkauf von Kirchengebäuden
miterlebt und den Rückgang der Mitgliederzahlen in Kirchengemeinden
wahrnimmt, dann kann man den Eindruck gewinnen, Religion wandere
aus dem Sozialraum aus. Werden neue Stadtviertel geplant – etwa durch
Gestaltung von Konversionsflächen – fehlt öfter der Bau eines Kirchenge‐
bäudes. Religion scheint in der Öffentlichkeit auf dem Rückzug zu sein
– die christlichen Kirchen in Deutschland repräsentieren inzwischen eine
Minderheit der Bevölkerung und können nicht mehr selbstverständlich
einen Platz in der Öffentlichkeit beanspruchen. Fachleute weisen darauf
hin, dass dieses Bild zu undifferenziert ist: Nicht nur sind die einzelnen
Sozialräume sehr unterschiedlich – so gibt es Quartiere mit sehr lebendigen
und wachsenden Kirchengemeinden –, sondern auch die Formen religiö‐
ser Bindung wandeln sich, sodass der Rückgang in organisierter Religion
keineswegs immer zugleich das Ende von Religiosität bedeuten muss.1 So
kommt eine Untersuchung zur religiösen Vielfalt anlässlich des Kirchentags
in Stuttgart 2015 zu folgender Aussage: „Aus den vorliegenden Daten kann
für Stuttgart ähnlich wie für andere Großstädte kein genereller Rückgang
von Religion und Glauben festgestellt werden, wohl aber ein Bedeutungs‐
verlust der traditionellen ‚Amtskirchen‘.“2 Unterschieden wird folglich zwi‐
schen Religion als dem gemeinsamen Glauben einer Religionsgemeinschaft
wie etwa der katholischen oder der evangelischen Kirche, der auf heiligen
Schriften beruht und eine spezifische Ordnung und geteilte Praktiken um‐
fasst, und Religiosität, welche sich auf das subjektive Erleben und die Hoff‐
nungen eines Menschen als seinen Glauben bezieht und mit dem Kultus

1 Vgl. Ch. Zarnow / B. Klostermeier / R. Sachau (Hg.), Religion in der Stadt. Räumli‐
che Konfigurationen und theologische Deutungen, Berlin 2018.

2 A. Schmitz-Veltin, Religiöse Vielfalt in einer wachsenden Stadt – Kirche und Religion
in Stuttgart im Zeitverlauf, Statistik und Informationsmanagement. Monatshefte 74
(7/2015), (203–217) 214.

291

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einer Religion verbunden sein kann, aber nicht verbunden sein muss.3 Spi‐
ritualität meint dagegen „das geistliche Erleben und die seelische Suche von
Menschen nach Sinn und Transzendenz, die sich in der Suche nach Gott
und Göttern verdichten kann, sich aber auch an anderes zu binden vermag,
zu denen ‚Wesen‘ wie Bäume, Pflanzen oder auch Flüsse sowie Ahnen gehö‐
ren“.4 Für die christlichen Kirchen geht es in einer Situation wachsender re‐
ligiöser Vielfalt darum, neue Formen von Glauben und Bindung zu finden,
die dem Wandel entsprechen,5 und so „um eine zukunftsfähige Gestalt von
Kirche, die ihre Sendung lebt und sich im Gespräch mit den Denkweisen
und gesellschaftlichen Strömungen entwickelt.“6 Im Blick auf den Sozial‐
raum spielt dabei die verstärkte Zusammenarbeit mit Einrichtungen von
Caritas und Diakonie, die strategisch zu planen und in Kooperation mit
der kommunalen Stadtentwicklung voranzutreiben ist, eine wichtige Rolle.7
Dabei sind unterschiedliche Funktionen der kooperierenden Akteur:innen
zu beachten und auf Anforderungen des Sozialraums zu beziehen.8 Die
kirchlich-verbandlichen Einrichtungen vertreten als soziale Dienstleister
„eine traditionell subjekt- bzw. fallbezogene Sicht; Stadtentwickler und Pla‐
ner agieren eher vom Raumbezug ausgehend. Die gemeinsame Klammer,
um einen Mehrwert aus der Kooperation zu erzielen, ist die Quartiersper‐

3 Vgl. R. Lutz, Sinn als Ressource. Religiös-spirituelle Narrative und Ordnungen als He‐
rausforderung Sozialer Arbeit, in: ders. / D. Kiesel (Hg.), Sozialarbeit und Religion.
Herausforderungen und Antworten, Grundlagentexte Soziale Berufe, Weinheim 22022,
(14–66) 17.

4 Ebd.
5 Vgl. S. Merle, Mitglieder gewinnen. Eine semiotische Rekonstruktion von religiösen

Orientierungs- und Bindungsprozessen im Kontext der Evangelischen Kirche, Berlin
2014.

6 So in einer Stellenausschreibung des Bistums Limburg für einen „Referenten (m/w/d)“
für „Spiritualität im Sozialraum“: Bistum Limburg, Referenten (m/w/d) „Spiritualität
im Sozialraum (Vollzeit – unbefristet), https://stellenboerse.bistumlimburg.de/fileadm
in/redaktion/Portal/Stellenboerse/2020/20_01_15_Referent_mwd_Spiritualitaet_im_S
ozialraum_final.pdf (Zugriff: 13.9.2023).

7 Vgl. D. Wegner, Kooperationen zwischen Diakonie und Kirche. Theologische Aspekte
und Praxisanalysen zur Gemeinwesendiakonie, VDWI 68, Diss. Universität Heidel‐
berg, Stuttgart 2023.

8 Vgl. J. Eurich, Sozialraumorientierung als Chance. Zu Herausforderungen der Koope‐
ration von Kirche und Diakonie auf Ortsebene, in: S. Graumann / L. Klinnert (Hg.),
Hilfekultur(en) im Wandel. Historische und gegenwärtige Transformationsprozesse
organisierter Nächstenliebe. Festschrift für Wolfgang Maaser zum Eintritt in den Ruhe‐
stand, Göttingen 2023, 359–379.

Johannes Eurich

292

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://stellenboerse.bistumlimburg.de/fileadmin/redaktion/Portal/Stellenboerse/2020/20_01_15_Referent_mwd_Spiritualitaet_im_Sozialraum_final.pdf
https://stellenboerse.bistumlimburg.de/fileadmin/redaktion/Portal/Stellenboerse/2020/20_01_15_Referent_mwd_Spiritualitaet_im_Sozialraum_final.pdf
https://stellenboerse.bistumlimburg.de/fileadmin/redaktion/Portal/Stellenboerse/2020/20_01_15_Referent_mwd_Spiritualitaet_im_Sozialraum_final.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://stellenboerse.bistumlimburg.de/fileadmin/redaktion/Portal/Stellenboerse/2020/20_01_15_Referent_mwd_Spiritualitaet_im_Sozialraum_final.pdf
https://stellenboerse.bistumlimburg.de/fileadmin/redaktion/Portal/Stellenboerse/2020/20_01_15_Referent_mwd_Spiritualitaet_im_Sozialraum_final.pdf
https://stellenboerse.bistumlimburg.de/fileadmin/redaktion/Portal/Stellenboerse/2020/20_01_15_Referent_mwd_Spiritualitaet_im_Sozialraum_final.pdf


spektive, mit der Öffnung für sozialräumliche und gemeinwesenorientierte
Handlungsansätze.“9

In diesem Beitrag soll die Rolle von Caritas und Diakonie, der sozialen
Dienstleister der katholischen und der evangelischen Kirche, im Sozial‐
raum vor dem Hintergrund religiösen Wandels untersucht werden. Es geht
also nicht um neue Formen oder innovative Verknüpfungen von Spirituali‐
tät und Kirche an sich, auch wenn sich diese bei Caritas und Diakonie
ereignen können. Vielmehr sollen drei Aspekte näher untersucht werden,
welche religiöse Wohlfahrtsanbieter in der Stadtgesellschaft im Blick auf
Raumbezüge religiösen Lebens beitragen können: Im ersten Punkt geht es
um die Verbindung von Spiritualität und Sozialer Arbeit, in der Sinn als
Ressource individueller Lebensführung verstanden wird. Der zweite Punkt
nimmt den Beitrag von Akteuren wie Caritas und Diakonie zum interreli‐
giösen Miteinander im Sozialraum auf, während drittens die Bedeutung
beider für die Gestaltung von öffentlichen Räumen exemplarisch dargestellt
wird.

1. Spiritualität, Transzendenz und Sinn in der Sozialen Arbeit vor Ort

Diakonie und Caritas sind vielerorts in einer Stadt präsent und leisten So‐
ziale Arbeit aus einer christlichen Perspektive heraus in unterschiedlichen
Handlungsfeldern. Auch wenn der Bezug zur Spiritualität nicht im Zen‐
trum Sozialer Arbeit steht, kann diese doch als ein Anknüpfungspunkt für
Spiritualität gelten. Der Zusammenhang zwischen Sozialer Arbeit und Spi‐
ritualität kann auf unterschiedliche Weisen begründet werden. Da es bereits
einige Beiträge gibt, die die Bedeutung christlicher Narrative für die sozial-
diakonische Arbeit im Blick auf anthropologische und ethische Grundlagen
reflektieren,10 wird hier ein anderer Zugang gewählt: So begründet Ronald
Lutz unter Bezug auf den Philosophen Volker Gerhardt,11 „warum Sinn im
Menschlichen bedeutsam sein muss und weshalb dies mit Gott, Glauben
und Religion verbunden sein kann“.12 Demzufolge sind menschlichem Wis‐

9 P. Potz, Koproduktion von Gemeinwohl. Was können Kirche und Wohlfahrtsver‐
band beitragen?, Forum Wohnen und Stadtentwicklung (1/2021), (19–23) 20.

10 Vgl. R. Hoburg (Hg.), Theologie der helfenden Berufe, Stuttgart 2008; V. Herrmann
u.a. (Hg.), Theologie und Soziale Wirklichkeit. Grundbegriffe, Theologie und Soziale
Wirklichkeit. Studium – Lehre – Praxis, Stuttgart 2011.

11 Vgl. V. Gerhardt, Der Sinn des Sinns. Versuch über das Göttliche, München 42017.
12 So Lutz, Sinn als Ressource, 44.

Soziale Dienstleister und ihr Bezug zur Spiritualität

293

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sen und Handeln eine Sinnerwartung und ein Sinnhorizont inhärent, die
in einer Praxis des Erwartens und einer Ethik des offenen Horizonts einen
Rahmen ausbilden, innerhalb dessen Vertrautes und Fremdes ihren Platz
finden können. Ohne eine Vorstellung eines allumfassenden Sinns, der das
Alltägliche überschreitet, „wären alle selbstbestimmten Handlungen einfach
nur sinnlos bzw. wir würden ihre [sic] Banalität und ihren beharrenden
Kräften erliegen“.13 Glaube und Wissen hängen auf diese Weise zusammen.
„Erst der von Menschen entworfene Glaube, in welcher Form auch immer,
habe Neugier und Suche ermöglicht und das Wissen groß gemacht, Räume
eröffnet und befähigt, sich diesen zu stellen.“14 Der Glaube ist folglich nicht
als irrational zu begreifen und dem Wissen entgegengestellt, sondern „er
vermittle hingegen ein stärkendes und zugleich beruhigendes Gefühl, das
sowohl die Grenzen des Wissens reflexiv erschließe als auch einen Zusam‐
menhang zwischen dem Wissen und der Lebensführung des Einzelnen
sichere“.15 Dieser Sinnhorizont des Denkbaren – oder, wie Gerhardts Buch‐
titel prägnant formuliert, der „Sinn des Sinns“16 – bildet die Grundlage, auf
der ein Mensch das Alltägliche überschreiten und über den Alltag hinaus
agieren kann. Glaube kommt hier als personale Einstellung zum Wissen in
den Blick, die auch Gefühle einschließt, denn Glauben beinhaltet immer
das Bestreben, mit dem Geglaubten verbunden zu sein, dem Geglaubten
zuzugehören.17

Glauben gibt es nach Gerhardt folglich nicht nur im religiösen Kontext.
„Vielmehr trägt er unser Selbst- und Weltverständnis in allen Lagen, in
denen es um das Vertrauen in die Verlässlichkeit des Daseins, in die Fes‐
tigkeit menschlicher Beziehungen und vor allem um die Erreichbarkeit
der uns wichtigen Ziele geht. Wer immer seine Hoffnung auf Frieden, auf
die Zukunft der Kinder, den Vorrang des Wissens, den Wert der Bildung,
den Bestand der Kultur oder gar auf einen guten Ausgang der Geschichte
richtet, setzt auf die Trag fähigkeit des Sinns, in dem er sein eigenes Leben
versteht.“18 Von diesem Selbst- und Weltvertrauen ausgehend gibt es dann

13 Ebd.
14 A.a.O., 45 unter Bezug auf Gerhardts Religionstheorie.
15 Ebd.
16 Gerhardt, Sinn des Sinns, Titelblatt.
17 Vgl. V. Gerhardt, Glaube als Einstellung zum Wissen, Tà Katoptrizómena. Das

Magazin für Kunst / Kultur / Theologie / Ästhetik 16 (90/2014), 8: „Um als Wissen
wirksam zu sein, muss es eine Überzeugung hinter sich haben. Es muss mit einem
Glauben verbunden sein.“

18 A.a.O., 8f.

Johannes Eurich

294

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die mögliche Verbindung zum Glauben an Gott:19 „So wie ich an den Sinn
einzelner Handlungsabsichten nur glauben kann, so kann ich auch an den
Sinn, der diesen Sinn möglich macht, nur glauben. Aber spätestens in die‐
sem letzten Schritt ist aus dem mein bewusstes Leben ohnehin tragenden
Glauben ein religiöser Glaube geworden. Er ist darauf gerichtet, was ich
das Göttliche nenne.“20 Das Göttliche kann bei Gerhardt vom einzelnen
Menschen nur geglaubt werden und kommt einem Menschen so nahe
wie möglich, wenn es seinen Handlungs- und Daseinssinn tatsächlich von
innen her trägt.21 Dazu kann der einzelne Mensch auf die großen Lehrbe‐
stände der Glaubensgemeinschaften zurückgreifen, „ganz gleich ob sie sich
vom Alten oder Neuen Testament, vom Koran, den Reden Buddhas und
der Weisheit eines Konfuzius oder eines Laotse herleiten“.22

Die Leistung von Religionen besteht darin, religiöse Narrative und Ord‐
nungen zu einer Weltbeziehung bereitzustellen und Einzelnen kulturelle
Angebote zu unterbreiten, um „Erfahrung, Beobachtung, Daseinsangst,
Hoffnung, irdische Endlichkeit und Sehnsucht miteinander zu verknüpfen“
und Heil und eine dauerhafte Ordnung zu erlangen.23 „Durch ihre Anwe‐
senheit entfalten religiös-spirituelle Narrative und Ordnungen in der ver‐
wobenen Moderne eine Kraft, die nicht nur erst den Menschen als Subjekt
in der Moderne formen half, sondern diesem zugleich die Optionen eröff‐
nete in neue Formen der Gemeinschaft integriert zu werden.“24 Als „Schatz‐
kammer der Moderne“25 enthalten religiöse Narrative Ressourcen, „die sich
neben das rationale Wissen stellen, ohne dabei die kommunikative Ver‐
nunft aufzugeben“.26 Lutz sieht insofern eine notwendige Religionsaffinität
von Sozialer Arbeit gegeben, da diese zum einen die dialogische Arbeit
mit Menschen an deren Weltbeziehung und zum anderen die Arbeit an
den Bedingungen, „die zu subjektiven Verwerfungen der Subjekte führen“,

19 Vgl. Lutz, Sinn als Ressource, 45: „Um diesem Sinn einen Grund zu geben und ihn
zum Ausdruck zu bringen, ist es Gläubigen unbenommen, dies mit dem Göttlichen
zu verbinden.“

20 Gerhardt, Glaube als Einstellung zum Wissen, 10.
21 Vgl. ebd.
22 A.a.O., 9.
23 R. Gronemeyer: Himmel, der (lat. caelum). Sehnsucht nach einem verlorenen Ort,

München 2012, 136, zitiert nach Lutz, Ressource als Sinn, 49.
24 A.a.O., 53.
25 N. Bolz, Das Wissen der Religion. Betrachtungen eines religiös Unmusikalischen,

München / Paderborn 2008, 85.
26 Lutz, Ressource als Sinn, 54.

Soziale Dienstleister und ihr Bezug zur Spiritualität

295

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


umfasse.27 Aufgabe Sozialer Arbeit sei es somit, auch danach zu fragen,
„was religiös-spirituelle Narrative und Ordnungen im Leben der Menschen
bedeuten, befördern oder auch verhindern; und wie sich dies mit dem
Wissen und der Vernunft verbinden lässt“.28 Zugleich sind dabei auch die
Gefährdungen durch die verführerischen Kräfte von Religionen, die sich
z.B. in Fundamentalismen zeigen und die Verbindung von Vernunft und
Glaube einseitig zum Glauben hin verengen, im Auge zu behalten und Am‐
bivalenzen der Rolle religiöser Orientierungen als Bewährungsstrategien zu
reflektieren.29

Diakonische Einrichtungen stehen in der Tradition der großen christli‐
chen Heilserzählung einer gerechten Welt und personalen Heils. Sie brin‐
gen in die lokalen Kontexte der ambulanten Pflege in privaten Haushalten,
der Unterstützung behinderter Menschen in Assistenzsettings oder der Be‐
gleitung geflüchteter Menschen in der Migrationsarbeit vor Ort usw. allein
schon durch ihre Präsenz die Erinnerung an diese Tradition mit sich, die
durch Symbole, Handlungen und Haltungen als transzendenzeröffnende
Angebote neu eingespielt und aktualisiert werden kann. Diakonische Ein‐
richtungen können damit in den lokalen Bezügen eines Sozialraums als
Türöffner für die transzendenten Dimensionen des Lebens fungieren, die
in Krisensituationen oftmals aufgerufen werden und die Suche der Men‐
schen nach Transzendenz und Sinn aufnehmen können.30 Inzwischen gibt
es Konzeptionen zur Religionssensibilität in der Sozialen Arbeit, welche
Religion als Bezugspunkt individueller und kollektiver Anerkennungsforde‐
rungen sowie Sinnsuchebewegungen in Verbindung zu Ansätzen Sozialer
Arbeit setzen.31 Für diakonische Akteure im Sozialraum bedeutet dies, nicht
nur professionelle soziale Dienstleistungen anzubieten, sondern Mitarbei‐

27 A.a.O., 55.
28 A.a.O., 56.
29 Vgl. dazu a.a.O., 56 sowie zur Religiosität Jugendlicher a.a.O., 58: „als Quelle von

Hoffnung kann diese zwar eine wichtige Ressource individueller Bewältigung bieten,
doch bleibt genau die individuelle Religiosität oft sprachlos hinsichtlich der struk‐
turell scharfen sozialen und ökonomischen Kontraste des Alltags am Rande der
Gesellschaft.“

30 Vgl. F.W. Graf, Die Wiederkehr der Götter. Religion in der modernen Kultur, Mün‐
chen 2004.

31 Vgl. M. Nauerth / K. Hahn / M. Tüllmann / S. Kösterke (Hg.), Religionssen‐
sibilität in der Sozialen Arbeit. Positionen, Theorien, Praxisfelder, Stuttgart 2017;
J. Telbizova-Sack (Hg.), Kultur- und religionssensible Wohlfahrtspflege. Herausfor‐
derungen und zivilgesellschaftliche Perspektiven in der Einwanderungsgesellschaft,
LoPr 92/2020, Rehburg-Loccum 2022.

Johannes Eurich

296

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tende mit Blick auf eine religiöse Sprach- und Deutungsfähigkeit weiter‐
zubilden und religiöse Formen (Andachten, seelsorgliche Begleitung etc.)
vorzuhalten, freilich nicht im Sinne eines Aufdrängens oder gar Aufzwin‐
gens, sondern bewusst als Angebote für die Menschen, die dies wünschen
und sich neue Deutungen erschließen möchten bzw. diese als hilfreich
erleben. Ein solches spirituelles Angebot von Caritas und Diakonie bleibt
dabei nicht bei der eigenen religiösen Tradition stehen, sondern sucht nach
neuen Wegen, traditionelle Elemente mit den spirituellen Bedürfnissen von
Menschen in Beziehung zu bringen und durch materielle Artefakte symbo‐
lischen Ausdruck zu verleihen. Solche materiellen Artefakte können dann
auch im Stadtquartier sichtbar sein, z.B. durch ein christliches Logo auf
einem Auto des ambulanten Pflegedienstes, Kreuze oder Bibelverse an den
Außenwänden oder im Eingangsbereich einer diakonischen Einrichtung,
Werbetafeln oder ausliegende Broschüren in öffentlichen Räumen usw.

2. Beitrag von Caritas und Diakonie zum interreligiösen Miteinander im
Sozialraum

Einrichtungen von Caritas und Diakonie sind soziale Dienstleister, die in
bestimmten Sozialräumen aktiv sind und hier Beiträge zum Gemeinwohl
leisten. Ihr zentraler Auftrag ist neben der fallbezogenen Einzelhilfe „die
Chancenförderung für eine selbstbestimmte gesellschaftliche Teilhabe aller
sozialen Gruppen“.32 Auch wenn sie als konfessioneller Wohlfahrtsanbieter
einer bestimmten religiösen Tradition angehören, so gilt ihr Engagement
doch jedem Menschen unabhängig von seiner Weltanschauung oder reli‐
giösen Bindung. Da die religiöse Landschaft nicht nur in den Großstädten
in Deutschland sehr plural geworden ist, haben diakonische Einrichtun‐
gen bzw. Verbände eigene interreligiöse Konzepte und Arbeitshilfen für
ihre Arbeit entwickelt und können so als Brückenbauer zwischen Mitglie‐
dern unterschiedlicher Religionsgemeinschaften, die als Kund:innen ihre
Dienste nachfragen, aber zum Teil auch innerhalb ihrer eigenen pluralen
Mitarbeitendenschaft wirken.33 Dies ist insofern bedeutsam, als Religion

32 Potz, Koproduktion von Gemeinwohl, 20.
33 Vgl. z.B. Das Diakonische Werk der Evangelischen Landeskirche in Baden

e.V. u.a. (Hg.), Religionen in der Kita. Impulse zum Zusammenleben in religiöser
Vielfalt, https://kita.zentrumbildung-ekhn.de/fileadmin/content/kita/6Service/
Broschueren/Arbeitshilfe_Religionen_in_der_Kita_2012.pdf (Zugriff: 14.9.2023);

Soziale Dienstleister und ihr Bezug zur Spiritualität

297

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://kita.zentrumbildung-ekhn.de/fileadmin/content/kita/6Service/Broschueren/Arbeitshilfe_Religionen_in_der_Kita_2012.pdf
https://kita.zentrumbildung-ekhn.de/fileadmin/content/kita/6Service/Broschueren/Arbeitshilfe_Religionen_in_der_Kita_2012.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://kita.zentrumbildung-ekhn.de/fileadmin/content/kita/6Service/Broschueren/Arbeitshilfe_Religionen_in_der_Kita_2012.pdf
https://kita.zentrumbildung-ekhn.de/fileadmin/content/kita/6Service/Broschueren/Arbeitshilfe_Religionen_in_der_Kita_2012.pdf


eine besondere Rolle für die Identität und Integration von zugewanderten
Menschen spielt und als „Gehäuse der Zugehörigkeit“34 bezeichnet worden
ist.

Besonderes Potenzial kommt der Ausbildung von interreligiösen Kom‐
petenzen für die lokale Sozialkapitalbildung zu. Eine Untersuchung zur
empirischen Gemeindeforschung weist darauf hin, „dass Religionsgemein‐
schaften und ihre lokalen Gemeinden – entgegen ihrer Vernachlässigung
oder mitunter primären Wahrnehmung als Konfliktorte – ein wichtiger
Teil urbaner Infrastrukturen […] und ein besonderes Potenzial zur lokalen
interreligiösen Sozialkapitalbildung sind […].“35 Dabei sind weniger die
religiösen Einstellungen als vielmehr die jeweilige gesellschaftliche Position
einer lokalen religiösen Gemeinschaft ausschlaggebend dafür, ob diese
interreligiös aktiv ist oder nicht: „Je besser eine Gemeinde gesellschaft‐
lich integriert ist, desto eher ist sie auch interreligiös aktiv. Entsprechend
werden als häufigstes Hemmnis für interreligiöse Kontakte auch weniger
religiöse Unterschiede oder eine befürchtete Schwächung des eigenen Glau‐
bens angegeben als vielmehr fehlende Gelegenheitsstrukturen. Dies ist in‐
sofern ein wichtiger Befund, als dass interreligiöse Kontakte damit nicht
etwa durch religiöse Einstellungen vorbestimmt, sondern sozial gestaltbar
sind.“36 Diakonische Einrichtungen können hier eine vermittelnde Funkti‐
on einnehmen, da einerseits keine so großen kulturellen Hürden bestehen,
eine soziale Dienstleistung in Anspruch zu nehmen, wie dies beim Besuch
explizit religiöser Angebote einer fremden Religion der Fall sein dürfte.
Zum anderen kann „die Existenz eines Wohlfahrtsverbandes, wie der Ca‐

J. Freise / M. Khorchide (Hg.), Interreligiosität und Interkulturalität. Herausforde‐
rungen für Bildung, Seelsorge und Soziale Arbeit im christlich-muslimischen Kon‐
text, Studien zum interreligiösen Dialog 10, Münster / New York / München / Berlin
2011; Caritasverband der Diözese Rottenburg-Stuttgart, Vielfältig glauben
– gemeinsam engagiert. Eine Handreichung für Leitungskräfte zum Umgang mit
religiöser und weltanschaulicher Vielfalt in der Dienstgemeinschaft, hg. von Oliver
Merkelbach, Impulse 16, Stuttgart 22016.

34 Vgl. das Kapitel „Religion und kollektive Identität oder Religion als Gehäuse der
Zugehörigkeit“ in G.F. Schuppert, Governance of Diversity. Zum Umgang mit kul‐
tureller und religiöser Pluralität in säkularen Gesellschaften, Religion und Moderne
10, Frankfurt a.M. / New York 2017, 159–167.

35 A. Körs, Stadt und Religionen. Religionspolitik, Religionsgemeinschaften, religiöse
Räume, Forum Wohnen und Stadtentwicklung (1/2021), (3–6) 5 unter Bezug auf
dies., Empirische Gemeindeforschung: Stand und Perspektiven, in: D. Pollack /
V. Krech / O. Müller / M. Hero (Hg.), Handbuch Religionssoziologie, Wiesbaden
2018, 631–655.

36 Körs, Stadt und Religionen, 5.

Johannes Eurich

298

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ritas, dazu beitragen, schnell und manchmal mit zusätzlicher ‚kirchlicher
Empfehlung‘ soziale Dienstleistungen in Anspruch nehmen zu können, für
die andere Migrantengruppen mehr kulturelle Hürden überwinden müs‐
sen. Allerdings zeigt die Erfahrung auch, dass gerade unter Geflüchteten
aus Krisengebieten die Caritas bereits eine vertraute Anlaufstelle für Hilfe
ist, weil sie von Nothilfeeinsätzen bekannt ist und grundsätzlich als mit
‚Nächstenliebe‘ und somit inklusiv konnotiert wird.“37 Auf diese Weise kön‐
nen zwischenmenschliches Vertrauen befördert und neue Erfahrungen von
Menschlichkeit gemacht werden, was beides der Bildung von Sozialkapital
zuträglich ist. Wichtig ist dabei, dass diakonische Einrichtungen selbst im
Sozialraum vernetzt sind – etwa mit Kirchengemeinden wie mit Moschee‐
gemeinden, um so aktiv an der Gestaltung von Gelegenheitsstrukturen für
interreligiöse Begegnungen mitwirken zu können.

3. Gestaltung öffentlicher Räume

Diakonische Einrichtungen besitzen große Immobilien, die bei der Grün‐
dung vieler Einrichtungen im 19. Jahrhundert zum Teil außerhalb der Städ‐
te und Gemeinden lagen, inzwischen aber häufig von Wohn- oder Mischge‐
bieten umgeben sind. Die Anstaltsmauern, die früher die Welt innerhalb
der Einrichtung von der Welt draußen segregierten,38 sind spätestens durch
die Dezentralisierung der Einrichtungen im Zuge der Ambulantisierung
sozialer Dienstleistungen eingerissen worden, sodass sich neue Spielräume
für die Umnutzung und Gestaltung der Immobilien ergeben haben. In städ‐
tischer Lage konnten so neue Modelle inklusiver Stadtteilentwicklung kon‐
zipiert werden, wie an folgendem Beispiel exemplarisch aufgezeigt werden
soll: Die Evangelische Stiftung Alsterdorf, ein diakonischer Komplexträger
in der Arbeit mit Menschen mit Behinderung, hat in dem Projekt „Q8“, in
welchem eine der acht Qualitätsdimensionen sich auf Religiosität bezieht,
Prinzipien der Quartiersarbeit auf innovative Weise mit der Öffnung des
Anstaltsgeländes und der Umgestaltung von Gebäuden und des zentralen

37 Ch. Funk, Wozu sind Kirchengemeinden da? Migration und Kirchen vor Ort, Forum
Wohnen und Stadtentwicklung (1/2021), (33–37) 37.

38 Vgl. z.B. H.-W. Schmuhl / U. Winkler (Hg.), Welt in der Welt. Heime für Menschen
mit geistiger Behinderung in der Perspektive der Disability History, Behinderung –
Theologie – Kirche. Beiträge zu diakonisch-caritativen Disability Studies 6, Stuttgart
2013.

Soziale Dienstleister und ihr Bezug zur Spiritualität

299

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Platzes zu einem öffentlichen (Markt-)Platz verbunden und die dabei ge‐
machten Erfahrungen dann sukzessive in unterschiedliche Sozialräume,
in denen die Stiftung tätig ist, übertragen. Ihr Konzept „Eine Mitte für
Alle“ für die Konversion des Geländes eines ehemaligen Güterbahnhofs
im Zentrum des Hamburger Stadtteils Altona „hat einen Kulturwandel in
der Partizipation eingeleitet. Er hat dazu beigetragen, strukturelle Grenzen
durch politische Willensbildung zu verändern“.39 Erfahrungen aus diesem
Projekt sind in den politischen Prozess der inklusiven Stadtentwicklung
Hamburgs aufgenommen worden. Das Projekt wurde bei der UN-Habitat
III Konferenz in Ecuador 2016 vom United Nations Department of Eco‐
nomic and Social Affairs als Best Practice Project für „Barrierefreie und
inklusive Stadtentwicklung“ vorgestellt.40

Nun drängt sich die Frage auf, was die Umgestaltung von Häusern und
Plätzen auf einem ehemaligen Anstaltsgelände und die inklusive Stadtteil‐
entwicklung mit Spiritualität oder Transzendenz zu tun haben. Hier ist vor
allem an die Gestaltung öffentlicher Räume zu denken: In ihrem Engage‐
ment für gesellschaftliche Teilhabe aller sozialen Gruppen gestalten diako‐
nische Träger etwa durch den Umbau ehemaligen Anstaltsgeländes öffentli‐
che Räume, die Gelegenheiten zur Begegnung unterschiedlicher Menschen
eröffnen und gesellschaftliche Leitideen wie Inklusion, Toleranz und Diver‐
sität verkörpern. Weiterhin ändern sich auch die Wohn- und Begegnungs‐
formen innerhalb eines Trägerkontextes: Um soziale Teilhabe zu befördern,
ziehen Cafés, Friseurgeschäfte oder Hundesalons in Altenpflegeheime ein
und schaffen dort Kontaktpunkte zwischen den Bewohnerinnen und Be‐
wohnern des Altenpflegeheimes und der Bevölkerung in der Nachbarschaft
oder es werden Wohngruppen für Menschen mit Behinderung in Wohn‐
vierteln eingerichtet in der Hoffnung, so ein Kennenlernen und Miteinan‐
der mit anderen Menschen zu ermöglichen. Dies kann selbst schon zu
einer spirituellen Erfahrung werden, gerade da, wo es um die Begegnung
mit Menschen geht, die sonst jenseits meiner sozialen Grenze leben, (und
insofern eine Begegnung, die ein transzendentes Element beinhaltet). Wei‐
terhin können spirituelle Aspekte bei der Dienstleistung selbst (wie oben
unter 1. beschrieben) oder durch zusätzliche seelsorgliche oder geistliche

39 H.-S. Haas / K. Haubenreisser, „Die Lösung liegt im Quartier“. Innovative Sozial‐
raumorientierung aus Praxisperspektive, in: J. Eurich / M. Glatz-Schmallegger
(Hg.), Soziale Dienste entwickeln. Innovative Ansätze in Diakonie und Caritas. Ein
Studien- und Arbeitsbuch, VDWI 59, Leipzig 2019, (397–427) 414.

40 Vgl. a.a.O., 415.

Johannes Eurich

300

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Angebote der Einrichtung eine Rolle spielen, die nun im Sozialraum besser
zugänglich und vernetzt sind. Aber auch die sakralen Räume einer Einrich‐
tung etwa in Form einer Krankenhauskapelle oder der Anstaltskirche, die
Anknüpfungspunkte für individuelle Spiritualität bieten oder interreligiös
nutzbar sind,41 können „als ein Ort des Innehaltens und der Spiritualität,
als Wegmarke, Architekturraum oder Quartiersmittelpunkt, als identitäts‐
stiftender Anker der Erinnerung und Vergewisserung“42 gesellschaftliche
Bedeutung erlangen. „Gesellschaft braucht diese öffentlich zugänglichen
Räume.“43

Sodann soll an die symbolische Funktion von Bauten erinnert werden.
Wie Wolf-Dietrich Bukow in der Analyse der unterschiedlichen öffent‐
lichen Reaktionen auf zwei Moscheebauten in Köln-Ehrenfeld und in
Duisburg-Marxloh gezeigt hat, geht es bei in Stein gegossenen religiösen
Manifestationen um die angemessene Darstellung von Herrschaft in der
symbolischen Ordnung des Alltags.44 Zwar ist die religiös einheitliche
Überwölbung der Alltagswelt spätestens seit den Religionskriegen endgültig
vorbei, jedoch verkörpern sakrale Gebäude nach wie vor Machtdispositi‐
ve, auch wenn sie heute im Alltag in der Regel eher wie konventionelle
Baudenkmäler angesehen werden und folglich keine besondere Aufmerk‐
samkeit auf sich ziehen. Durch bestimmte Anlässe kann die Bedeutung der
religiösen Manifestation als Herrschaftsanspruch jedoch erneut aktualisiert

41 Vgl. z.B. die Neugestaltung der Kapelle im Krankenhaus Salem der Evangelischen
Stadtmission Heidelberg: Evangelische Kirche in Heidelberg, Einweihung der
neugestalteten Klinikkapelle im Krankenhaus Salem: Stationenkonzept ermöglicht
individuelle Zugänge zu Kirche, Glaube und Gott, https://ekihd.de/ueber-uns/presse
/pressearchiv/detail/nachricht/id/21794-einweihung-der-neugestalteten-klinikkapelle
-im-krankenhaus-salem-stationenkonzept-ermoeglicht-individuelle-zugaenge-zu-kir
che-glaube-und-gott/?archiv=1&cb-id=206299 (Zugriff: 20.9.2023).

42 Potz, Koproduktion von Gemeinwohl, 20.
43 S. Brüggemann, Neue Spielräume. Umgenutzte Kirchen in Deutschland, Monumen‐

te (3/2020), (40–45) 43, zitiert nach Potz, Koproduktion von Gemeinwohl, 20.
Vgl. R. Plum / A. Gerhards, Stadt und Religion: Ansätze zu einer Theologie des
Wohnens, Forum Wohnen und Stadtentwicklung (1/2021), (7–10) 10, die festhalten,
dass „Sakralgebäude heute zu Orten unterdrückungsfreier Begegnung von Gemein‐
schaften mit Fremden werden können.“

44 Vgl. W.-D. Bukow, Verständigung über ein religiös-pluralistisches Zusammenleben
am Beispiel des Moscheebaus an Rhein und Ruhr, in: M. Tanner / F. Müller /
F. Mathwig / W. Lienemann (Hg.), Streit um das Minarett. Zusammenleben in der
religiös pluralistischen Gesellschaft, BThR 8, Zürich 2009, (189–223) 193.

Soziale Dienstleister und ihr Bezug zur Spiritualität

301

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://ekihd.de/ueber-uns/presse/pressearchiv/detail/nachricht/id/21794-einweihung-der-neugestalteten-klinikkapelle-im-krankenhaus-salem-stationenkonzept-ermoeglicht-individuelle-zugaenge-zu-kirche-glaube-und-gott/?archiv=1&cb-id=206299
https://ekihd.de/ueber-uns/presse/pressearchiv/detail/nachricht/id/21794-einweihung-der-neugestalteten-klinikkapelle-im-krankenhaus-salem-stationenkonzept-ermoeglicht-individuelle-zugaenge-zu-kirche-glaube-und-gott/?archiv=1&cb-id=206299
https://ekihd.de/ueber-uns/presse/pressearchiv/detail/nachricht/id/21794-einweihung-der-neugestalteten-klinikkapelle-im-krankenhaus-salem-stationenkonzept-ermoeglicht-individuelle-zugaenge-zu-kirche-glaube-und-gott/?archiv=1&cb-id=206299
https://ekihd.de/ueber-uns/presse/pressearchiv/detail/nachricht/id/21794-einweihung-der-neugestalteten-klinikkapelle-im-krankenhaus-salem-stationenkonzept-ermoeglicht-individuelle-zugaenge-zu-kirche-glaube-und-gott/?archiv=1&cb-id=206299
https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://ekihd.de/ueber-uns/presse/pressearchiv/detail/nachricht/id/21794-einweihung-der-neugestalteten-klinikkapelle-im-krankenhaus-salem-stationenkonzept-ermoeglicht-individuelle-zugaenge-zu-kirche-glaube-und-gott/?archiv=1&cb-id=206299
https://ekihd.de/ueber-uns/presse/pressearchiv/detail/nachricht/id/21794-einweihung-der-neugestalteten-klinikkapelle-im-krankenhaus-salem-stationenkonzept-ermoeglicht-individuelle-zugaenge-zu-kirche-glaube-und-gott/?archiv=1&cb-id=206299
https://ekihd.de/ueber-uns/presse/pressearchiv/detail/nachricht/id/21794-einweihung-der-neugestalteten-klinikkapelle-im-krankenhaus-salem-stationenkonzept-ermoeglicht-individuelle-zugaenge-zu-kirche-glaube-und-gott/?archiv=1&cb-id=206299
https://ekihd.de/ueber-uns/presse/pressearchiv/detail/nachricht/id/21794-einweihung-der-neugestalteten-klinikkapelle-im-krankenhaus-salem-stationenkonzept-ermoeglicht-individuelle-zugaenge-zu-kirche-glaube-und-gott/?archiv=1&cb-id=206299


werden.45 Dies ist offensichtlich auch nach 200 Jahren Religionskritik und
trotz einer hochgradig individualisierten Religiosität, bei der das Religiöse
nur noch punktuell in Krisenzeiten (Kontingenzbewältigung) bzw. bei bio‐
graphisch bedeutsamen Transitionen relevant wird, der Fall. Sakralbauten
müssten aufgrund der genannten Entwicklungen eigentlich vollständig ent‐
problematisiert sein, so meint Bukow.46 Die zum Teil hitzigen Debatten
um Moscheebauten oder die Umwidmung von Kirchengebäuden zeigen
aber, dass dies nicht so ist. „Die alten Machtdispositive lassen sich offenbar
unter bestimmten Bedingungen durchaus auch ohne kirchliche Orientie‐
rung und fundiertes Wissen revitalisieren, einfach weil der Wunsch vieler
Menschen, ihr Lebensgefühl spirituell zu rahmen, leicht als Aufhänger
genutzt werden kann, neue Machtansprüche zu platzieren […].“47 Ganz
ähnlich deuten Martin Baumann und Andreas Tunger-Zanetti die Kontro‐
versen um Bauanträge für Minarette in der Schweiz als Auseinandersetzung
um Zugehörigkeit und öffentliche Repräsentation, mithin darum, was im
öffentlichen Raum bestimmend sein soll:48 „Öffentlicher Raum ist nicht
leer, neutral oder bedeutungslos. Teilhabe an Öffentlichkeit unterliegt einer
Deutung, und eine Prozession oder ein neues Bauprojekt können Zustim‐
mung oder Ablehnung, Begeisterung oder Empörung auslösen. Neues
trifft auf Bestehendes und neue ‚Teilnehmer‘ im stets sozial gedeuteten
öffentlichen Raum werden zugelassen, unter Auflagen zugelassen oder aus‐
geschlossen.“49 Das Beispiel von Moscheebauten zeigt, dass es hier nicht
nur um religiöse Traditionen geht, sondern auch um die sozial-strukturelle
Integration zugewanderter Muslime und ihre Stellung in der Gesellschaft,

45 Vgl. ebd. sowie a.a.O., 207–209. In Köln-Ehrenfeld führte die öffentliche Vorstellung
der Baupläne für die neue Moschee zu heftigen Protesten, die von der rechten
Bürgerbewegung pro Köln mit anti-islamischen Slogans dominiert und nationalis‐
tisch verengt wurde. Vgl. auch a.a.O., 194: „Hinzu kommt, dass man sich in Stein
gegossenen Manifestationen niemals vollständig entziehen kann […]. Die durch sie
evozierten Dispositive und die von ihnen frei gesetzten Bedeutungen werden im
Beobachter auch dann lebendig, wenn sie ihn eigentlich nicht interessieren, einfach
weil Beobachten immer auch ein sinnhaftes zur Kenntnis Nehmen impliziert.“

46 Vgl. a.a.O., 217.
47 A.a.O., 218.
48 In Köln-Ehrenfeld war ein strittiger Aspekt, dass die beiden Minarette der geplanten

Moschee angeblich so hoch sind wie die lokale evangelische Gemeindekirche. Vgl.
a.a.O., 215.

49 M.  Baumann / A. Tunger-Zanetti, Migration und religiöse Bauten – zur Neuaus‐
handlung des öffentlichen Raumes, KuKi 71 (4/2008), (32–39) 32.

Johannes Eurich

302

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die bislang eben als „komplementär-asymmetrische Integration“50 in einer
untergeordneten, labilen und oftmals prekären Lage besteht. Höhere Mina‐
rette als Kirchtürme dürfen nicht gebaut werden, „weil damit offenbar die
Proportionen zwischen den Religionen verändert werden könnten“.51

Vor diesem Hintergrund eröffnet sich diakonischen Einrichtungen die
Chance, mit ihrem Immobilienbestand Plätze für eine neue, auch (in‐
ter-)religiöse Beheimatung in einer pluralen, komplexen Welt zu schaffen,
und zwar besonders für Menschen am Rand der Gesellschaft. Ein Beispiel
dafür stellen solche diakonischen Einrichtungen dar, die gemeinsam mit
der lokalen Kirchengemeinde und weiteren (religiösen) Akteuren Gebäude
für interreligiöse Begegnungen umgestalten und damit auch einen Ort für
die Einübung interreligiöser Spiritualität schaffen.52

4. Ausblick

Religion ist nicht mehr ausschließlich als Zentrum von Gemeinschaften,
„sondern im Einklang mit den Erfordernissen einer ‚offenen Stadt‘ zu
denken“.53 Sie ist auf vielfache Weise im Alltag von Menschen präsent
oder kann zu bestimmten Anlässen aktualisiert werden. Dazu gehören die
theologisch seit einigen Jahren stärker reflektierten Aspekte des Raumes54

und materieller Artefakte,55 die „nicht nur Verankerungen von Werten

50 P. Watzlawick / J.H. Beavin / D.D. Jackson, Menschliche Kommunikation. For‐
men, Störungen, Paradoxien, Bern 112007, 69.

51 Bukow, Verständigung, 215. Vgl. Körs, Stadt und Religionen, 6: „So ist auch eine
interreligiöse Umnutzung einer entwidmeten Kirche in eine Moschee bisher ein Ein‐
zelfall und wird sowohl von der evangelischen Kirche als auch der Bischofskonferenz
grundsätzlich für ausgeschlossen erklärt.“ Vgl. auch dies., Kirchenumnutzungen aus
soziologischer Sicht. Wenn eine Kirche zur Moschee wird und weshalb dies ein
gesellschaftlicher Gewinn sein kann, KuKi 78 (4/2015), 55–62.

52 Vgl. das Projekt „Q1-Eins im Quartier – Haus für Kultur, Religion und Soziales“
in Bochum, bei dem eine Kirchengemeinde und ein interreligiöser Kindergarten
gemeinsam dieses Haus und seine Angebote bespielen: IFAK e.V. – Verein für mul‐
tikulturelle Kinder- u. Jugendhilfe – Migrationsarbeit, Q1. Eins im Quartier.
Haus für Kultur, Religion und Soziales, https://q1-bochum.de/ (Zugriff: 26.9.2023).

53 Plum / Gerhards, Stadt und Religion, 7.
54 Vgl. z.B. die grundlegende Schrift von U. Beuttler, Gott und Raum – Theologie der

Weltgegenwart Gottes, FSÖTh 127, Göttingen 2010.
55 Vgl. S. Keller / A. Roggenkamp (Hg.), Die materielle Kultur der Religion. Interdis‐

ziplinäre Perspektiven auf Objekte religiöser Bildung und Praxis, rerum religionum.
Arbeiten zur Religionskultur 12, Bielefeld 2023.

Soziale Dienstleister und ihr Bezug zur Spiritualität

303

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://q1-bochum.de
https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://q1-bochum.de


und Bedeutungen sind, sondern auch Empfindungen, Gefühle und Erfah‐
rungen erzeugen, die zwar schwierig in Worten auszudrücken sind, aber
nicht weniger wichtig für die Gestaltung der Gesellschaft“.56 In pluralen Ge‐
sellschaften wird die öffentliche Sichtbarkeit von Spiritualität im Stadtteil
hervorgehoben durch interreligiöse Sakralbauten wie das „House of One“
in Berlin, in welchem eine Kirche, eine Synagoge und eine Moschee unter
einem Dach versammelt sind. „Solche ‚Häuser der Religionen‘ sind mit der
Absicht, durch gebaute Toleranz gelebte Toleranz zu fördern, gleichsam Zu‐
kunftsversprechen und Repräsentation einer ‚realen Utopie‘ einer pluralen
Gesellschaft.“57 Kirche und Diakonie sind heute herausgefordert, ihren Vi‐
sionen der Bedeutsamkeit des Evangeliums für die sozialen, kulturellen und
wirtschaftlichen Lebensbedürfnisse der Menschen in neuen Verbindungen
von Spiritualität und Raum Ausdruck zu verleihen.

Literatur

Baumann, Martin / Andreas Tunger-Zanetti, Migration und religiöse Bauten – zur
Neuaushandlung des öffentlichen Raumes, KuKi 71 (4/2008), 32–39.

Beuttler, Ulrich, Gott und Raum – Theologie der Weltgegenwart Gottes, FSÖTh
127, Göttingen 2010.

Bistum Limburg, Referenten (m/w/d) „Spiritualität im Sozialraum (Vollzeit -unbefris‐
tet), https://stellenboerse.bistumlimburg.de/fileadmin/redaktion/Portal/Stellenboer
se/2020/20_01_15_Referent_mwd_Spiritualitaet_im_Sozialraum_final.pdf (Zugriff:
13.9.2023).

Bolz, Norbert, Das Wissen der Religion. Betrachtungen eines religiös Unmu‐
sikalischen, München / Paderborn 2008.

Brüggemann, Svenja, Neue Spielräume. Umgenutzte Kirchen in Deutschland, Monu‐
mente (3/2020), 40–45.

Bukow, Wolf-Dietrich, Verständigung über ein religiös-pluralistisches Zu‐
sammenleben am Beispiel des Moscheebaus an Rhein und Ruhr, in: Tanner, Ma‐
thias / Felix Müller / Frank Mathwig / Wolfgang Lienemann (Hg.), Streit um
das Minarett. Zusammenleben in der religiös pluralistischen Gesellschaft, BThR 8,
Zürich 2009, 189–223.

Caritasverband der Diözese Rottenburg-Stuttgart, Vielfältig glauben – ge‐
meinsam engagiert. Eine Handreichung für Leitungskräfte zum Umgang mit reli‐
giöser und weltanschaulicher Vielfalt in der Dienstgemeinschaft, hg. von Oliver
Merkelbach, Impulse 16, Stuttgart 22016.

56 K. Knott / V. Krech / B. Meyer, Iconic Religion in Urban Space. The Journal
of Objects, Art and Belief, Material Religion 12 (2/2016), (123–136) 128, zitiert nach
Plum / Gerhards, Stadt und Religion, 9.

57 Körs, Stadt und Religionen, 6.

Johannes Eurich

304

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://stellenboerse.bistumlimburg.de/fileadmin/redaktion/Portal/Stellenboerse/2020/20_01_15_Referent_mwd_Spiritualitaet_im_Sozialraum_final.pdf
https://stellenboerse.bistumlimburg.de/fileadmin/redaktion/Portal/Stellenboerse/2020/20_01_15_Referent_mwd_Spiritualitaet_im_Sozialraum_final.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://stellenboerse.bistumlimburg.de/fileadmin/redaktion/Portal/Stellenboerse/2020/20_01_15_Referent_mwd_Spiritualitaet_im_Sozialraum_final.pdf
https://stellenboerse.bistumlimburg.de/fileadmin/redaktion/Portal/Stellenboerse/2020/20_01_15_Referent_mwd_Spiritualitaet_im_Sozialraum_final.pdf


Das Diakonische Werk der Evangelischen Landeskirche in Baden e.V. u.a.
(Hg.), Religionen in der Kita. Impulse zum Zusammenleben in religiöser Vielfalt,
https://kita.zentrumbildung-ekhn.de/fileadmin/content/kita/6Service/Broschueren/
Arbeitshilfe_Religionen_in_der_Kita_2012.pdf (Zugriff: 14.9.2023).

Eurich, Johannes, Sozialraumorientierung als Chance. Zu Herausforderungen der
Kooperation von Kirche und Diakonie auf Ortsebene, in: Graumann, Sigrid /
Lars Klinnert (Hg.), Hilfekultur(en) im Wandel. Historische und gegenwärtige
Transformationsprozesse organisierter Nächstenliebe. Festschrift für Wolfgang Maa‐
ser zum Eintritt in den Ruhestand, Göttingen 2023, 359–379.

Evangelische Kirche in Heidelberg, Einweihung der neugestalteten Klinikkapelle
im Krankenhaus Salem: Stationenkonzept ermöglicht individuelle Zugänge zu Kir‐
che, Glaube und Gott, https://ekihd.de/ueber-uns/presse/pressearchiv/detail/nachri
cht/id/21794-einweihung-der-neugestalteten-klinikkapelle-im-krankenhaus-salem-s
tationenkonzept-ermoeglicht-individuelle-zugaenge-zu-kirche-glaube-und-gott/?arc
hiv=1&cb-id=206299 (Zugriff: 20.9.2023).

Freise, Josef / Mouhanad Khorchide (Hg.), Interreligiosität und Interkulturalität.
Herausforderungen für Bildung, Seelsorge und Soziale Arbeit im christlich-musli‐
mischen Kontext, Studien zum interreligiösen Dialog 10, Münster / New York /
München / Berlin 2011.

Funk, Christine, Wozu sind Kirchengemeinden da? Migration und Kirchen vor Ort,
Forum Wohnen und Stadtentwicklung (1/2021), 33–37.

Gerhardt, Volker, Glaube als Einstellung zum Wissen, Tà Katoptrizómena. Das
Magazin für Kunst / Kultur / Theologie / Ästhetik 16 (90/2014).

Gerhardt, Volker, Der Sinn des Sinns. Versuch über das Göttliche, München 42017.
Graf, Friedrich Wilhelm, Die Wiederkehr der Götter. Religion in der modernen

Kultur, München 2004.
Gronemeyer, Reimer: Himmel, der (lat. caelum). Sehnsucht nach einem verlorenen

Ort, München 2012.
Haas, Hans-Stephan / Karen Haubenreisser, „Die Lösung liegt im Quartier“. Inno‐

vative Sozialraumorientierung aus Praxisperspektive, in: Eurich, Johannes / Mar‐
kus Glatz-Schmallegger (Hg.), Soziale Dienste entwickeln. Innovative Ansätze
in Diakonie und Caritas. Ein Studien- und Arbeitsbuch, VDWI 59, Leipzig 2019,
397–427.

Herrmann, Volker / Ralf Hoburg / Ralf Evers / Renate Zitt (Hg.), Theologie
und Soziale Wirklichkeit. Grundbegriffe, Theologie und Soziale Wirklichkeit. Studi‐
um – Lehre – Praxis, Stuttgart 2011.

Hoburg, Ralf (Hg.), Theologie der helfenden Berufe, Stuttgart 2008.
IFAK e.V. – Verein für multikulturelle Kinder- u. Jugendhilfe – Migrations‐

arbeit, Q1. Eins im Quartier. Haus für Kultur, Religion und Soziales, https://q1-boch
um.de/ (Zugriff: 26.9.2023).

Keller, Sonja / Antje Roggenkamp (Hg.), Die materielle Kultur der Religion. In‐
terdisziplinäre Perspektiven auf Objekte religiöser Bildung und Praxis, rerum reli‐
gionum. Arbeiten zur Religionskultur 12, Bielefeld 2023.

Soziale Dienstleister und ihr Bezug zur Spiritualität

305

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://kita.zentrumbildung-ekhn.de/fileadmin/content/kita/6Service/Broschueren/Arbeitshilfe_Religionen_in_der_Kita_2012.pdf
https://kita.zentrumbildung-ekhn.de/fileadmin/content/kita/6Service/Broschueren/Arbeitshilfe_Religionen_in_der_Kita_2012.pdf
https://ekihd.de/ueber-uns/presse/pressearchiv/detail/nachricht/id/21794-einweihung-der-neugestalteten-klinikkapelle-im-krankenhaus-salem-stationenkonzept-ermoeglicht-individuelle-zugaenge-zu-kirche-glaube-und-gott/?archiv=1&cb-id=206299
https://ekihd.de/ueber-uns/presse/pressearchiv/detail/nachricht/id/21794-einweihung-der-neugestalteten-klinikkapelle-im-krankenhaus-salem-stationenkonzept-ermoeglicht-individuelle-zugaenge-zu-kirche-glaube-und-gott/?archiv=1&cb-id=206299
https://ekihd.de/ueber-uns/presse/pressearchiv/detail/nachricht/id/21794-einweihung-der-neugestalteten-klinikkapelle-im-krankenhaus-salem-stationenkonzept-ermoeglicht-individuelle-zugaenge-zu-kirche-glaube-und-gott/?archiv=1&cb-id=206299
https://ekihd.de/ueber-uns/presse/pressearchiv/detail/nachricht/id/21794-einweihung-der-neugestalteten-klinikkapelle-im-krankenhaus-salem-stationenkonzept-ermoeglicht-individuelle-zugaenge-zu-kirche-glaube-und-gott/?archiv=1&cb-id=206299
https://q1-bochum.de
https://q1-bochum.de
https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://kita.zentrumbildung-ekhn.de/fileadmin/content/kita/6Service/Broschueren/Arbeitshilfe_Religionen_in_der_Kita_2012.pdf
https://kita.zentrumbildung-ekhn.de/fileadmin/content/kita/6Service/Broschueren/Arbeitshilfe_Religionen_in_der_Kita_2012.pdf
https://ekihd.de/ueber-uns/presse/pressearchiv/detail/nachricht/id/21794-einweihung-der-neugestalteten-klinikkapelle-im-krankenhaus-salem-stationenkonzept-ermoeglicht-individuelle-zugaenge-zu-kirche-glaube-und-gott/?archiv=1&cb-id=206299
https://ekihd.de/ueber-uns/presse/pressearchiv/detail/nachricht/id/21794-einweihung-der-neugestalteten-klinikkapelle-im-krankenhaus-salem-stationenkonzept-ermoeglicht-individuelle-zugaenge-zu-kirche-glaube-und-gott/?archiv=1&cb-id=206299
https://ekihd.de/ueber-uns/presse/pressearchiv/detail/nachricht/id/21794-einweihung-der-neugestalteten-klinikkapelle-im-krankenhaus-salem-stationenkonzept-ermoeglicht-individuelle-zugaenge-zu-kirche-glaube-und-gott/?archiv=1&cb-id=206299
https://ekihd.de/ueber-uns/presse/pressearchiv/detail/nachricht/id/21794-einweihung-der-neugestalteten-klinikkapelle-im-krankenhaus-salem-stationenkonzept-ermoeglicht-individuelle-zugaenge-zu-kirche-glaube-und-gott/?archiv=1&cb-id=206299
https://q1-bochum.de
https://q1-bochum.de


Knott, Kim / Volkhard Krech / Birgit Meyer, Iconic Religion in Urban Space. The
Journal of Objects, Art and Belief, Material Religion 12 (2/2016), 123–136.

Körs, Anna, Kirchenumnutzungen aus soziologischer Sicht. Wenn eine Kirche zur
Moschee wird und weshalb dies ein gesellschaftlicher Gewinn sein kann, KuKi 78
(4/2015), 55–62.

Körs, Anna, Empirische Gemeindeforschung: Stand und Perspektiven, in: Pollack,
Detlef / Volkhard Krech / Olaf Müller / Markus Hero (Hg.), Handbuch
Religionssoziologie, Wiesbaden 2018, 631–655.

Körs, Anna, Stadt und Religionen. Religionspolitik, Religionsgemeinschaften, religiöse
Räume, Forum Wohnen und Stadtentwicklung (1/2021), 3–6.

Lutz, Ronald, Sinn als Ressource. Religiös-spirituelle Narrative und Ordnungen als
Herausforderung Sozialer Arbeit, in: ders. / Doron Kiesel (Hg.), Sozialarbeit
und Religion. Herausforderungen und Antworten, Grundlagentexte Soziale Berufe,
Weinheim 22022, 14–66.

Merle, Steffen, Mitglieder gewinnen. Eine semiotische Rekonstruktion von re‐
ligiösen Orientierungs- und Bindungsprozessen im Kontext der Evangelischen Kir‐
che, Berlin 2014.

Nauerth, Matthias / Kathrin Hahn / Michael Tüllmann / Sylke Kösterke
(Hg.), Religionssensibilität in der Sozialen Arbeit. Positionen, Theorien, Praxisfelder,
Stuttgart 2017.

Plum, Robert / Albert Gerhards, Stadt und Religion: Ansätze zu einer Theologie
des Wohnens, Forum Wohnen und Stadtentwicklung (1/2021), 7–10.

Potz, Petra, Koproduktion von Gemeinwohl. Was können Kirche und Wohl‐
fahrtsverband beitragen?, Forum Wohnen und Stadtentwicklung (1/2021), 19–23.

Schmitz-Veltin, Ansgar, Religiöse Vielfalt in einer wachsenden Stadt – Kirche und
Religion in Stuttgart im Zeitverlauf, Statistik und Informationsmanagement. Monats‐
hefte 74 (7/2015), 203–217.

Schmuhl, Hans-Walter / Ulrike Winkler (Hg.), Welt in der Welt. Heime für Men‐
schen mit geistiger Behinderung in der Perspektive der Disability History, Behinde‐
rung – Theologie – Kirche. Beiträge zu diakonisch-caritativen Disability Studies 6,
Stuttgart 2013.

Schuppert, Gunnar Folke, Governance of Diversity. Zum Umgang mit kultureller
und religiöser Pluralität in säkularen Gesellschaften, Religion und Moderne 10,
Frankfurt a.M. / New York 2017.

Telbizova-Sack, Jordanka (Hg.), Kultur- und religionssensible Wohlfahrts‐
pflege. Herausforderungen und zivilgesellschaftliche Perspektiven in der Ein‐
wanderungsgesellschaft, LoPr 92/2020, Rehburg-Loccum 2022.

Watzlawick, Paul / Janet H. Beavin / Don D. Jackson, Menschliche Kom‐
munikation. Formen, Störungen, Paradoxien, Bern 112007.

Wegner, Daniel, Kooperationen zwischen Diakonie und Kirche. Theologische As‐
pekte und Praxisanalysen zur Gemeinwesendiakonie, VDWI 68, Diss. Universität
Heidelberg, Stuttgart 2023.

Zarnow, Christopher / Birgit Klostermeier / Rüdiger Sachau (Hg.), Religion in
der Stadt. Räumliche Konfigurationen und theologische Deutungen, Berlin 2018.

Johannes Eurich

306

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Soziale Kontexte wahrnehmen und verändern
Zum heuristischen Potenzial einer diakonischen und kirchlichen
Sozialraumorientierung

Sonja Keller

Einleitung

Dass der aus der Sozialen Arbeit stammende Begriff „Sozialraum“1 eine
vielfältige Rezeption unter diakonischen und kirchlichen Akteuren erfährt,
lässt sich damit erklären, dass der Terminus als leistungsfähiger Container‐
begriff verwendet wird.2 Allgemein bezeichnet der „Sozialraum“ die facet‐
tenreiche Wechselwirkung zwischen dem sozialen Handeln von Einzelnen,
Gruppen oder Einrichtungen und den Lebensräumen, in denen sich dieses
Handeln vollzieht.3 Der Sozialraumbegriff folgt einem grundsätzlich rela‐
tionalen Raumverständnis, wie es sich mittlerweile in der theologischen
Forschung etabliert hat.4

Akteurs- und institutionsübergreifend bietet die Rede vom Sozialraum
in kirchlichen Foren eine vage Vision an, die die lokale und nahräumli‐
che Verankerung von Kirche und Diakonie zum Inhalt hat. Offenkundig
ist die Popularität dieses Schlagworts auch mit der Krise der Institution
Kirche verbunden, die operativ im Rahmen landeskirchlicher Reorganisa‐
tionsmaßnahmen verhandelt wird.5 Neben dem Rückgang der Mitglied‐
schaft und der Vakanz vieler Pfarrstellen fordert auch der Umgang mit

1 In der Forschungsliteratur wird der Sozialraum keineswegs nur mit einer territorialen
und geografisch fassbaren Größe identifiziert. Vgl. W. Schönig, Sozialraumorientie‐
rung. Grundlagen und Handlungsansätze, Frankfurt a.M. 32020, 11.

2 Vgl. D. Hörsch, „Sozialraum“ als konzeptioneller Container-Begriff und der Mehrwert
für die kirchliche und diakonische Praxis, in: I. Hübner u.a. (Hg.), Religion im
Sozialraum, Stuttgart 2023, (111–125) 111.

3 Vgl. I. Breckner, Theorie und Geschichte der Sozialraumforschung, in: I. Hübner u.a.
(Hg.), Religion im Sozialraum, Stuttgart 2023, (15–22) 15.

4 Vgl. Th. Erne, Gottes räumliche Gegenwart. Theologische Raumkonzepte, ThLZ 143
(2018), 1103–1118.

5 Vgl. Ch. Meyns, Kirchenreform und betriebswirtschaftliches Denken. Modelle – Er‐
fahrungen – Alternativen, Gütersloh 2013, 31ff.

307

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dem beträchtlichen kirchlichen Immobilienbestand die Institution heraus.6
Vordergründig passt die Sozialraumorientierung nicht recht zum Rückbau
der kirchlichen Infrastrukturen. Wenn die Rede vom Sozialraum nicht
bloß als Sehnsuchtsvokabel fungiert und für die Revitalisierung eines
traditionellen Bildes der vor Ort verankerten Kirche steht, transportiert
die Sozialraumorientierung vielfach eine diakonische Neuausrichtung.7 Es
gilt allerdings zu fragen, was das Sozialraumkonzept angesichts der Selbst‐
verständlichkeit der nahräumlichen Präsenz von Kirche zum einen und
den zugleich schwindenden Ressourcen zum andern – die immer wieder
den Ruf nach einer Konzentration auf den Markenkern kirchlicher Arbeit
und Mitglieder mit sich bringen – auszutragen vermag.8

In diesem Beitrag wird danach gefragt, wie die unterschiedlichen Zugrif‐
fe auf die Sozialraumorientierung miteinander verbunden sind. Es werden
verschiedene Bezugnahmen auf das Sozialraumparadigma erörtert und die
These verfolgt, dass die heuristische Funktion der Sozialraumorientierung
im Sinne der vielfältigen Themen und Perspektiven, die damit ventiliert
werden, die Leistungsfähigkeit des Konzepts auszeichnet. Die Heuristik
der Sozialraumorientierung ist davon gekennzeichnet, dass sie die soziale
Praxis von Diakonie und Gemeinden ins Zentrum von Analysen und
der Arbeit an kirchlichen Strukturen rückt und ihr damit auch eine her‐
ausgehobene Bedeutung für die Zukunft der Kirche beimisst. Darüber
hinaus verbinden sich mit der intensivierten Auseinandersetzung mit Sozi‐
alräumen auch theologische Perspektivwechsel: Dazu gehört ein erneuertes
Interesse an der diakonischen und prosozialen Funktion von Kirche im
Gemeinwesen sowie der zivilgesellschaftlichen und öffentlichen Bedeutung
kirchlich-diakonischer Netzwerkstrukturen.

Der Beitrag setzt mit einer Bestandsaufnahme des kirchlichen Sozial‐
raumbezugs im ersten Teil an. Aktuelle empirische Forschungen zur ge‐
meindlichen Sozialraumorientierung werden im zweiten Teil aufgegriffen.
Im dritten Teil werden auf der Grundlage der Ausführungen pointiert
Potenziale und blinde Flecken der kirchlichen Sozialraumorientierung skiz‐
ziert.

6 Vgl. A. Schmidt / K. Schiemann, Kirchliche Baudenkmale – Kulturelles Erbe
auf einem steinigen Weg, KuR(B) 28 (2022), 176–190.

7 Vgl. S. Keller, Zur Imaginations- und Steuerungsfunktion des kirchlichen und diako‐
nischen Programmbegriffs Sozialraum. Eine praktisch-theologische Einordnung, in:
I. Hübner u.a. (Hg.), Religion im Sozialraum, Stuttgart 2023, (192–206) 203.

8 Vgl. I. Hübner, Gemeinwesenorientierung zwischen Vision und Suggestion, in: ders.
u.a. (Hg.), Religion im Sozialraum, Stuttgart 2023, (42–59) 56.

Sonja Keller

308

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Annährungen an den Sozialraum und die kirchliche
Sozialraumorientierung

1.1. Die vielfältigen Anknüpfungspunkte und Grundlagen des
Sozialraumparadigmas

Die Rede vom „Sozialraum“ und das spezifische Fachkonzept
„Sozialraumorientierung“ nach Wolfgang Hinte repräsentieren eine zentra‐
le Referenz für den mittlerweile weitverzweigten theologischen Sozialraum‐
diskurs.9 Hintes Fachkonzept der „Sozialraumorientierung“,10 das Grundla‐
gen der in den 1960er und 1970er Jahren in der Sozialen Arbeit etablierten
und institutionalisierten Gemeinwesenarbeit aufnimmt und erneuert,11 be‐
tont die notwendige Orientierung am Willen und den Interessen der Be‐
wohnerinnen und Bewohner eines Sozialraumes, wobei die Eigeninitiative
gestärkt sowie die Ressourcen der Menschen und Netzwerke und Räume
im Sozialraum in den Blick genommen und Kooperationen intensiviert
und das Zielgruppendenken überwunden werden sollen.12 Die Dominanz
dieses Ansatzes im diakonischen und kirchlichen Sozialraumdiskurs ist
bemerkenswert, insofern diese Diskurse untrennbar mit organisationalen
Strukturdebatten verbunden sind und alternative Sozialraumkonzepte in
der Sozialen Arbeit existieren, die das Verhältnis zwischen Raum und So‐
zialität ausleuchten, jedoch weniger stark handlungsleitend sind als Hintes
Konzept der Sozialraumorientierung.13

9 Vgl. aktuell dazu I. Hübner u.a. (Hg.), Religion im Sozialraum, Stuttgart 2023.
10 Vgl. W. Hinte, Das Fachkonzept „Sozialraumorientierung“ – Grundlage und He‐

rausforderung für professionelles Handeln, in: R. Fürst / W. Hinte (Hg.), Sozial‐
raumorientierung. Ein Studienbuch zu fachlichen, institutionellen und finanziellen
Aspekten, UTB 4324, Wien 32019, (13–32) 19.

11 Vgl. a.a.O., 16–18.
12 Vgl. W. Hinte, Sozialraumorientierung. Ein Fachkonzept für Soziale Arbeit. Vortrag

für den Fachtag Sozialraumorientierung am 28.05.2008, https://www.dowas.at/media
/filer_public/4e/fd/4efdc58a-98c0-492a-871d-ff51a29e4439/sozialraumorientierung_v
ortrag_hinte_08-05-28.pdf (Zugriff: 02.01.2024), 1–12.

13 So unterscheidet W. Schönig zwischen verschiedenen Funktionen des Sozialraums:
der Sozialraum als Territorium und Verwaltungsgröße, der Sozialraum als Lebenswelt
in der Perspektive der Bewohner, der Sozialraum als Steuerungsgröße, der Sozial‐
raum als Ressource, der Sozialraum als Einzugsbereich einer Einrichtung und der
Sozialraum als öffentlicher Ort der Sozialen Arbeit. Schönig plädiert dafür, den Sozi‐
alraum im Kontext der Sozialen Arbeit sowohl als Verwaltungs- als auch als Lebens‐
raum zu verstehen und die darauf bezogene Sozialraumperspektive entsprechend als
Bewohnerperspektive zu deuten. Vgl. Schönig, Sozialraumorientierung, 11.

Soziale Kontexte wahrnehmen und verändern

309

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.dowas.at/media/filer_public/4e/fd/4efdc58a-98c0-492a-871d-ff51a29e4439/sozialraumorientierung_vortrag_hinte_08-05-28.pdf
https://www.dowas.at/media/filer_public/4e/fd/4efdc58a-98c0-492a-871d-ff51a29e4439/sozialraumorientierung_vortrag_hinte_08-05-28.pdf
https://www.dowas.at/media/filer_public/4e/fd/4efdc58a-98c0-492a-871d-ff51a29e4439/sozialraumorientierung_vortrag_hinte_08-05-28.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.dowas.at/media/filer_public/4e/fd/4efdc58a-98c0-492a-871d-ff51a29e4439/sozialraumorientierung_vortrag_hinte_08-05-28.pdf
https://www.dowas.at/media/filer_public/4e/fd/4efdc58a-98c0-492a-871d-ff51a29e4439/sozialraumorientierung_vortrag_hinte_08-05-28.pdf
https://www.dowas.at/media/filer_public/4e/fd/4efdc58a-98c0-492a-871d-ff51a29e4439/sozialraumorientierung_vortrag_hinte_08-05-28.pdf


In kirchen- und theologiegeschichtlicher Perspektive identifiziert Thors‐
ten Moos eine ganze Reihe von Anknüpfungspunkten an die kirchlich-dia‐
konische Sozialraumorientierung, was die Popularität dieses Konzepts zu
erhellen vermag. Zu den Anknüpfungspunkten der Sozialraumorientierung
gehören demnach die grundlegend territoriale Organisation der Kirche, das
raumbezogene soziale Handeln in den Gemeinden und den diakonischen
Anstalten sowie die ganz konkreten sozialräumlichen Angebote wie z.B.
die Bahnhofsmission.14 Für das prosoziale kirchliche Handeln ist die christ‐
liche Praxis der Nächstenliebe leitend. Eine eigene Theorie des Sozialen
wird, wie Moos treffend konstatiert, vom Konzept der Sozialraumorientie‐
rung nach Hinte allerdings nicht entwickelt, sondern sie wird quasi voraus‐
gesetzt. Aufgrund des Bezugs auf einzelne und konkrete Situationen ist
die Sozialraumorientierung bestens mit einer spätmodernen, subjekttheore‐
tisch formatierten theologischen Ethik kompatibel.15

1.2. Die Sozialraumorientierung im Kontext des Umbaus kirchlicher
Strukturen16

Im Rahmen kirchlicher Reform- und Regionalisierungsprozesse erfreut
sich die Rede vom „Sozialraum“ und der „Sozialraumorientierung“ einer
weiten Verbreitung, wobei der Sozialraum im Prozess der Neuvermessung
von Parochien und Stellenplänen eine wichtige Rolle spielt. Die hohe Prä‐
senz des Sozialraumkonzepts im kirchlichen Kontext lässt sich demnach
auch damit erklären, dass im Rahmen vielfältiger Fusions- und Koopera‐
tionsprozesse die Vermessung der kirchlichen Infrastruktur viel Aufmerk‐
samkeit auf sich zieht. Der Rekurs auf den Sozialraum ist allerdings keines‐
wegs mit einer kirchlichen Adaption des Fachkonzepts der Sozialraumori‐
entierung gleichzusetzen, dessen stark normative Dimension nur mittelbar
adaptiert wird.17 Der Bedeutungsgewinn der Sozialraumorientierung ist
stattdessen mit ihrer Wahrnehmungsfunktion zu erklären, sofern diese
neue Perspektiven auf Gemeinden und ihr soziales Integrationspotenzial

14 Vgl. Th. Moos, Theologie- und Kirchengeschichte der Sozialraumorientierung, in:
I. Hübner u.a. (Hg.), Religion im Sozialraum, Stuttgart 2023, (23–41) 30–35.

15 Vgl. a.a.O., 36f.
16 Weiter vertieft wird dieser Zusammenhang bei Keller, Imaginations- und Steue‐

rungsfunktion, 198–202.
17 Vgl. Hinte, Fachkonzept „Sozialraumorientierung“, 19.

Sonja Keller

310

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eröffnet, nach denen angesichts der tiefgreifenden Pluralisierung der Le‐
benswelt und der Krise der Institution sowie der verlorenen Prägekraft der
Kirche und ihrer Angebote vor Ort händeringend gesucht wird.18 Dass der
Sozialraum eine diffuse und zugleich zentrale kirchenleitende Bezugsgröße
geworden ist, zeigt sich auch daran, wie er im Zusammenhang mit der Ima‐
gination und Beschreibung der Zukunft kirchlicher Strukturen vielfältig
aufgerufen wird. In den „Zwölf Leitsätze[n] zur Zukunft einer aufgeschlos‐
senen Kirche“ der EKD aus dem Jahr 2020 wird der Sozialraum z.B. als
Kooperationsraum beschrieben: „Wir öffnen bestehende kirchliche Struk‐
turen für Kooperationen. Kirchengemeinden, Regionen und diakonische
Einrichtungen richten ihre Aktivitäten zunehmend gemeinwesen- und so‐
zialraumorientiert aus. Wo eine nachhaltige Abstimmung gelingt, werden
wir eigene Angebote profilieren, konzentrieren und gegebenenfalls reduzie‐
ren.“19 Dass die Sozialraumorientierung noch nicht umfassend vorliegt,
sondern mit einer Konzentration und Veränderung der kirchlichen Struk‐
turen verbunden ist, wird in diesen Zeilen klar formuliert. Die knapp
skizzierte Öffnung zielt darauf ab, dass binnenkirchliche bzw. institutionelle
Logiken beim Umbau der Strukturen an Bedeutung verlieren und den
Abstimmungen mit anderen Akteuren vor Ort eine größere Bedeutung
beigemessen werden soll.

Im Kontext der operativen Kirchenleitung wird der Sozialraumbezug
vielfach als Steuerungsgröße zur Neuvermessung von Gemeinde-, Bezirks-
und Dekanatsgrenzen aufgenommen, wobei die lokale kirchliche Präsenz
und Infrastruktur angepasst und die Involvierung in lokale Netzwerke
vertieft werden soll. Im Rahmen des sozialraumorientierten Reformprozes‐
ses „EKHN 2030“ ist beispielsweise statt vom Sozialraum vom „Nachbar‐
schaftsraum“ als der zentralen lokalen kirchlichen Steuerungsgröße die
Rede. Die Gemeinden in den Dekanaten sollten sich demnach zu Nachbar‐
schaftsräumen zusammenschließen, wobei der Gemeinwesenarbeit und der
Profilierung der Kirche als zivilgesellschaftlich vielerorts relevante Größe
bei diesem Reformprozess eine besondere Bedeutung beigemessen wird.

Eine zentrale Funktion als Entwicklungs- und Steuerungsgröße misst
auch der bayrische Beratungs- und Reformprozess „Profil und Konzentra‐
tion“ (PuK) dem Sozialraumbezug bei. Zur Bemessung der zukünftigen
Räume des kirchlichen Handelns sollen drei Referenzgrößen aufeinander

18 Vgl. Keller, Imaginations- und Steuerungsfunktion, 194.
19 EKD, Hinaus ins Weite – Kirche auf gutem Grund. Zwölf Leitsätze zur Zukunft einer

aufgeschlossenen Kirche, Leipzig 2020, 19.

Soziale Kontexte wahrnehmen und verändern

311

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bezogen werden. Dazu gehören der Auftrag der Kirche, die Lebens- und
Sozialräume der Menschen sowie die Organisation.20 Der angewandte
Sozialraumbegriff knüpft an ein kirchliches Selbstverständnis an, das die
nahräumliche Präsenz der Kirche betont. Es wird dabei eine Kirche der
Zukunft skizziert, die öffentlich und im Gemeinwesen relevant ist und
zugleich mit geringeren personellen und infrastrukturellen Ressourcen aus‐
gestattet ist.

Das Interesse an Sozialräumen im Rahmen der Gestaltung gemeindli‐
cher Arbeit lag auch bereits in den Konzepten der Gemeinwesendiakonie,
der Citykirchenarbeit oder des missionarischen Gemeindeaufbaus vor. Die
gegenwärtige Neuentdeckung des Sozialraums steht wiederum im Zeichen
der Reduktion personeller und finanzieller Kosten, weshalb die aktuelle
Wiederentdeckung der Sozialraumorientierung nur ansatzweise einer Ori‐
entierung an den Bewohnerinnen und Bewohnern verpflichtet ist.

Im Rückgriff auf den Sozialraumbezug wird vielfach das Bild der Ortsge‐
meinde als gemeinwesenorientierte Größe mit diakonischer Ausstrahlung
gezeichnet. Dieses Kirchenbild findet sich programmatisch auch in einer
Dokumentation zur Anwendung einer kirchlichen Sozialraumanalyse.21 Die
gemeinwesenorientierte Ausrichtung, die eine Gemeinde zu einem wichti‐
gen Baustein einer Caring Community machen soll, ist gegenwärtig in der

20 „Wie gelingt es, kirchliche Arbeit in einem gemeinsamen Sozialraum miteinander
zu gestalten? Dazu braucht es ein Gemeindeverständnis, das Kirche vor Ort als
Netzwerk verschiedener Dienste versteht, sich in ökumenischem Horizont zudem
begreift als Teil der weltweiten Kirche Jesu Christi. Es braucht eine Leitungskultur
für solche Netzwerke, getragen von einer Haltung der Achtsamkeit und der Ermögli‐
chung. Unsere Kirche braucht zudem auf allen Ebenen auch besondere Fachkompe‐
tenzen zu bestimmten Themen, die Seismograph sind für aktuelle Entwicklungen
in weiterem Horizont, spezifisch auf bestimmte Menschen eingehen können oder
innerkirchliche Dienstleister sind. Und schließlich ist vielerorts die Sehnsucht groß
nach mehr Spiritualität, gelebt als persönliche Haltung, aber verstanden auch als
systemisches Potenzial für Profilierung und Konzentration in unserer Kirche.“ (Evan‐
gelisch-lutherische Kirche in Bayern, Profil und Konzentration. Beschluss der
Landessynode. Lindau, den 27.3.2019, https://puk.bayern-evangelisch.de/download
s/2019-05-28_puk-beschlussbericht.pdf [Zugriff: 2.1.2024], 8f. [Hervorhebungen im
Original durch Großschreibung]).

21 Vgl. Amt für Gemeindedienst in der Evang.-Luth. Kirche in Bayern (Hg.), geht
hin und fragt, Nürnberg 2019, https://afg-elkb.de/fileadmin/user_upload/RZ_AFG
N101-005_Broschuere_A4_Register_Web.pdf (Zugriff: 2.1.2024); Zusammen Wir /
Kirche im Dialog (Hg.), 10 Gebote für Sozialraumorientierung, https://www.kirch
eimdialog.de/fileadmin/user_upload/10_gebote_cover_aenderungen_2.pdf (Zugriff:
2.1.2024).

Sonja Keller

312

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://puk.bayern-evangelisch.de/downloads/2019-05-28_puk-beschlussbericht.pdf
https://puk.bayern-evangelisch.de/downloads/2019-05-28_puk-beschlussbericht.pdf
https://afg-elkb.de/fileadmin/user_upload/RZ_AFGN101-005_Broschuere_A4_Register_Web.pdf
https://afg-elkb.de/fileadmin/user_upload/RZ_AFGN101-005_Broschuere_A4_Register_Web.pdf
https://www.kircheimdialog.de/fileadmin/user_upload/10_gebote_cover_aenderungen_2.pdf
https://www.kircheimdialog.de/fileadmin/user_upload/10_gebote_cover_aenderungen_2.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://puk.bayern-evangelisch.de/downloads/2019-05-28_puk-beschlussbericht.pdf
https://puk.bayern-evangelisch.de/downloads/2019-05-28_puk-beschlussbericht.pdf
https://afg-elkb.de/fileadmin/user_upload/RZ_AFGN101-005_Broschuere_A4_Register_Web.pdf
https://afg-elkb.de/fileadmin/user_upload/RZ_AFGN101-005_Broschuere_A4_Register_Web.pdf
https://www.kircheimdialog.de/fileadmin/user_upload/10_gebote_cover_aenderungen_2.pdf
https://www.kircheimdialog.de/fileadmin/user_upload/10_gebote_cover_aenderungen_2.pdf


Praxis und im Selbstverständnis der Gemeinden allerdings unterschiedlich
präsent.22

Die skizzierte Steuerungsfunktion der kirchlichen Sozialraumorientie‐
rung deutet darauf hin, dass Reformprozesse der zentrale Taktgeber der
theologischen und spezifisch kirchen- und gemeindeentwicklungsbezoge‐
nen Reflexionen über die Gestalt der Religion im Sozialraum sind. Die
Sozialraumorientierung kann als Reaktion auf die Abkehr von der vollver‐
sorgenden Ortsgemeinde gelesen werden, sofern sie zugleich die Bedeutung
einer lokalen kirchlichen Präsenzkultur betont, wobei bestehende gemeind‐
liche Strukturen hinterfragt werden.23 Im Rahmen dieser strategischen
Strukturprozesse zielt die Gemeinwesenorientierung auf die Stärkung von
Gemeinden als nahräumliche Kooperationspartner, die im Verbund mit
anderen Einrichtungen und Initiativen das Gemeinwesen befördern und
Anteil an einer Caring Community haben. Die Sozialraumorientierung re‐
agiert damit auch auf eine kritische Auseinandersetzung mit der Rolle von
Kirche in der Gesellschaft und fragt, wie Kirche bzw. kirchliches Leben öf‐
fentlich und allgemein zugänglich gehalten werden kann. So plausibel und
relevant diese Überlegungen zur sozialräumlichen Dimension des kirchli‐
chen Handelns und der impliziten und expliziten Sozialraumorientierung
von Kirche und Diakonie auch sind, so drängt sich zugleich auch die Frage
auf, in welcher Weise die Anliegen des institutionellen Selbsterhalts und
die bewohnerschaftsorientierte Entwicklung des lokalen Gemeinwesens vor
Ort tatsächlich aufeinander bezogen werden. Pointiert formuliert gilt es zu
reflektieren, in welcher Weise der vielfach organisationslogisch formatier‐
te Perspektivwechsel der Sozialraumorientierung mit einer theologischen
Selbstverständigung über die Gestalt (diakonischer) Kirche verbunden
ist.24

22 Vgl. D. Ohlendorf / H. Rebenstorf, Überraschend offen. Kirchengemeinden in der
Zivilgesellschaft, Leipzig 2019, 254ff.

23 Eine diakonisch-sozialräumliche Grundorientierung weist das Konzept der Erpro‐
bungsräume auf, wobei das klassische Gepräge einer Ortsgemeinde erkennbar hin‐
terfragt wird. Vgl. Ph. Elhaus / U. Hein, Kirche innovativ gestalten? Evaluationser‐
gebnisse zur Ebene des Gesamtprogramms, in: G. Hofmeister / G. Schendel /
H. Schönemann / C.J. Witt (Hg.), Kirche neu denken – Kirche erproben. Auf der
Suche nach neuen Formen kirchlichen Lebens, Baden-Baden 2023, (55–79) 60.

24 Vgl. S. Merle, Sozialraumorientierung als strategischer Impuls für Kirche und Dia‐
konie, in: I. Hübner u.a. (Hg.), Religion im Sozialraum, Stuttgart 2023, (140–172) 152.

Soziale Kontexte wahrnehmen und verändern

313

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Aktuelle empirische Erkenntnisse zur gemeindlichen
Sozialraumorientierung

Das 2. Kirchengemeindebarometer des Sozialwissenschaftlichen Instituts
der EKD beinhaltet Fragen zur lokalen Vernetzung und zur Sozialraumo‐
rientierung der Gemeinden in den Landeskirchen. Im Rahmen der Erhe‐
bung wurde 2020 die Sozialraumorientierung der Gemeinden erforscht,
indem nach zivilgesellschaftlichen Akteuren und Institutionen und den
kirchlichen Kontakten zu diesen im Sozialraum gefragt wurde sowie nach
sozialen Projekten, der Evaluation der Bedürfnisse der Bewohnerinnen und
Bewohner und der Adressierung bestimmter Zielgruppen.25 Die Messung
des Grads der Sozialraumorientierung erweist sich als kompliziert, wobei
gemeindliche Kontakte zu den Einrichtungen und Akteuren vor Ort, die
Schwerpunkte der Gemeindearbeit und die Zielgruppenorientierung als
wichtige Indikatoren interpretiert werden.26

Die Ergebnisse des 2. Kirchengemeindebarometers sind in mehrfacher
Hinsicht interessant: Sie geben Einblicke in die unterschiedlichen Formen
der gemeindlichen Sozialraumorientierung, beleuchten die Korrelation der
Sozialraumorientierung mit der Zufriedenheit der Gemeinden und setzten
sich auch mit der Sozialraumorientierung von Projekten auseinander, die
den Fresh Expressions of Church zugeordnet werden. Dass Ortsgemeinden
für sich genommen aufgrund ihres institutionellen Gepräges und ihrer
lokalen Netzwerkstrukturen gerade in ländlichen und peripheren Regionen
einen hohen sozialen Wert besitzen, wird von Ann-Christin Renneberg und
Hilke Rebenstorf vorausgesetzt, da in Gemeinden räumliche und soziale
Infrastrukturen – die allerdings auch gepflegt werden müssen – gebündelt
sind und diese wiederum eine hohe gesellschaftliche Relevanz besitzen.27

Die gemeindliche Sozialraumorientierung deuten Renneberg und Re‐
benstorf als doppelte Öffnungsbewegung, welche für eine Hinwendung zu
den Interessen und Belangen der Bewohnerinnen und Bewohner und jenen
der anderen Institutionen und lokalen Akteure im Sozialraum steht.28 Die

25 Vgl. A.-Ch. Renneberg / H. Rebenstorf, Sozialraumorientierung. Neue Gemeinde‐
formen und traditionelle Gemeinden in der EKD im Vergleich, Baden-Baden 2023,
34.

26 Die tatsächliche Bedeutung dieser Faktoren für die Sozialraumorientierung kann
allerdings nicht ohne konkrete Kenntnis der Bedürfnisse der lokalen Bewohnerinnen
und Bewohner näher bestimmt werden. Vgl. a.a.O., 14.

27 Vgl. a.a.O., 13.
28 Vgl. a.a.O., 14.

Sonja Keller

314

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Stoßrichtung der sozialraumorientierten Arbeit in ihrer mehrdimensiona‐
len Vernetzungstätigkeit unter den Gemeindegliedern und den Engagierten
und innerhalb des Sozialraumes weist dabei nicht nur eine diakonische,
sondern auch eine eminent zivilgesellschaftliche Bedeutung auf, sofern sie
etwa im ländlichen Raum die gesellschaftliche Pluralität und die demokra‐
tischen politischen Strukturen pflegt.29

Die Ergebnisse des 2. Kirchengemeindebarometers beschreiben für die
Siedlungsformen Dörfer im ländlichen Raum, Metropolen und Kleinstädte
deutliche Unterschiede hinsichtlich der vorhandenen Einrichtungen und
Akteure, mit denen sich die Gemeinden im Sozialraum überhaupt ver‐
netzen können.30 Der Studie zufolge ist die Kontaktausschöpfungsrate in
den Dörfern am besten, d.h. die Parochialgemeinden haben im Vergleich
zu Gemeinden in der Stadt oder Fresh Expressions of Church überdurch‐
schnittlich oft Kontakt zu den Einrichtungen im lokalen Sozialraum.31 Eine
Evaluation der Bedürfnisse der Bewohnerinnen und Bewohner im Ge‐
meindegebiet – die wiederum als genuiner Ausdruck einer gemeindlichen
Sozialraumorientierung gelesen werden kann – wurde von weit weniger
als der Hälfte der Gemeinden betrieben. In urbanen Kontexten waren es
über 40 % und im ländlichen Regionen 20 % der Gemeinden, die eine
solche Evaluation in Erwägung zogen.32 Die Daten zu den Gemeinden in
ländlichen Dörfern legen eine Korrelation zwischen der Zufriedenheit der
Gemeinden mit der Zahl der Kontakte zu Einrichtungen im Sozialraum
nahe, sofern damit auch die Stärkung der Sichtbarkeit der Gemeinde ver‐
bunden wird.33 Demzufolge ist die Sozialraumorientierung in ländlichen
Kontexten für die Sichtbarkeit einer Gemeinde höchst relevant. Der Vernet‐
zungsgrad solcher Gemeinden mit den Einrichtungen im Sozialraum wird
insgesamt als sehr hoch eingestuft.34

29 Vgl. dazu H.-J. Lohmann, Black Box Kirche. Protestantische Organisation in Bran‐
denburg zwischen Kraft und Hilflosigkeit, in: I. Hübner u.a. (Hg.), Religion im
Sozialraum, Stuttgart 2023, (207–223) 222.

30 Vgl. Renneberg / Rebenstorf, Sozialraumorientierung, 41–44.
31 Vgl. a.a.O., 44.
32 Die schwächere Quote im ländlichen Raum könnte damit erklärt werden, dass die

Instrumente einer Sozialraumanalyse vielen Mitarbeitenden nicht bekannt sind und
die Bedürfnisse der Bewohnerinnen und Bewohner als bekannt angesehen werden.
Vgl. a.a.O., 53.

33 Vgl. a.a.O., 65f.
34 Vgl. ebd.

Soziale Kontexte wahrnehmen und verändern

315

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Vernetzung einer Kirchengemeinde in ihrem lokalen Nahraum kann,
wie David Ohlendorf und Hilke Rebenstorf in ihrer Studie zur zivilgesell‐
schaftlichen Funktion von Kirchengemeinden gezeigt haben, unterschiedli‐
che Formen und Funktionen annehmen, wobei sie fünf Funktionen unter‐
scheiden: Dazu gehört erstens die Kompensation kultureller und sozialer
Aufgaben, die von der Kommune und anderen Einrichtungen vor Ort
nicht mehr getragen werden – vielfach im Verbund mit anderen Akteuren.
Zweitens gehören dazu Angebote und Projekte, die zur Integration beitra‐
gen, indem sie verschiedene Menschen aus dem Sozialraum zusammen‐
bringen. Drittens gehen von Gemeinden auch Interventionen aus, wenn
Fehlentwicklungen im Stadtteil beobachtbar sind. Häufiger wird viertens
von Gemeinden eine moderierende und vermittelnde Funktion zwischen
den Akteuren und Anliegen wahrgenommen. Als fünfte Funktion führt
Rebenstorf die Sozialisationsfunktion der Gemeinde an, sofern im Rahmen
der gemeindlichen Arbeit Ehrenamtliche gestärkt werden und diese in
ihrem Tun die Selbstorganisation und Vernetzung vor Ort befördern.35

3. Skizze des heuristischen Potenzials der Sozialraumorientierung

Die vielfältigen Rekurse auf die Sozialraumorientierung, die nur in An‐
sätzen eine Adaption des Konzepts Sozialraumorientierung repräsentie‐
ren, rücken eine beträchtliche Bandbreite an Themen und Problemen in
den Blick. Die Popularität der Auseinandersetzung mit dem Sozialraum
und der Sozialraumorientierung verdankt sich – so die These dieses Bei‐
trags – deren multipler Anschlussfähigkeit an bestehende Rahmenbedin‐
gungen, Diskurse und Herausforderungen. Die Beschäftigung mit Sozial‐
räumen ist damit gerade auch von Interesse, sofern die räumlichen und
sozialen Bedingungen und Optionen des diakonischen und kirchlichen
Handelns von dieser Suchbewegung in den Mittelpunkt gerückt werden.
Hinzu kommt, dass diese Perspektive das gemeindliche Engagement für
die Bewohnerinnen und Bewohner im Gemeinwesen – ungeachtet ihrer
Religionszugehörigkeit – als wichtigen Wert auch angesichts der Anpassung
der Strukturen und der reduzierten Ressourcen betont.36 Diese mehrdi‐

35 Vgl. H. Rebenstorf, Kirchengemeinden im Sozialraum, in: I. Hübner u.a. (Hg.),
Religion im Sozialraum, Stuttgart 2023, (224–238) 232–235.

36 Die Bedeutung des zivilgesellschaftlichen Engagements der Kirchen zur Stabilisie‐
rung der Gesellschaft wird auch in der 6. Kirchenmitgliedschaftsuntersuchung her‐

Sonja Keller

316

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mensionale Erschließungsqualität der Sozialraumorientierung wird im Fol‐
genden schlaglichtartig skizziert.37

3.1. Die Entdeckung der diakonischen Funktion von Kirche

Zu den beschriebenen besonderen Eigenschaften der kirchlichen Adapti‐
on des Sozialraumkonzepts gehört neben dem geschilderten Bezug auf
mehrdimensionale Strukturanpassungs- und Reformprozesse der Fokus
auf diakonische und kirchliche Aktivitäten im Quartier, wie sie im Hand‐
buch „Kirche im Quartier“ sowie im Rahmen des großen Kongresses
von EKD und Diakonie im September 2021 unter dem Titel „Wir und
Hier“ beleuchtet wurden.38 Das Handbuch „Kirche im Quartier“ leistet
eine praxisnahe Skizze der vielfältigen Verbindungen zwischen Diakonie
und Kirche im lokalen Gemeinwesen. Einrichtungen von Diakonie und
Kirche agieren demnach als intermediäre Organisationen, die durch ihre
christliche Wertehaltung miteinander verbunden sind.39 Der Blick auf den

ausgestellt. Vgl. EKD (Hg.), Wie hältst du’s mit der Kirche? Zur Bedeutung der Kirche
in der Gesellschaft. Erste Ergebnisse der 6. Kirchenmitgliedschaftsuntersuchung,
Hannover 2023, 91f.

37 Als Herausforderungen und Perspektiven der Sozialraumorientierung nennt
D. Hörsch die Pluralität von Kirche und Diakonie im Sozialraum, die Verschränkung
des kirchlichen mit dem diakonischen Handeln im Rahmen des Handlungsfeldes Ge‐
meinwesendiakonie, die Auseinandersetzung mit dem Konzept Caring Community,
den Paradigmenwechsel von der parochialen Orientierung hin zum Gemeinwesen
sowie die Verbindung der Sozialraumorientierung mit der Netzwerkperspektive. Vgl.
Hörsch, „Sozialraum“ als konzeptioneller Container-Begriff, 120–123.

38 Einen Meilenstein der diakonischen und auch kirchengemeindlichen Rezeption der
Sozialraumorientierung bedeutete das Projekt „Kirche findet Stadt“, das auf eine Ko‐
operation zwischen Diakonie und Caritas zurückgeht. Vgl. R. Thies / K. Vorhoff /
P. Potz, Kirche findet Stadt. Erkenntnisse, Thesen und Perspektiven, in: R. Thies /
K. Vorhoff (Hg.), Kirche findet Stadt. Kirche als zivilgesellschaftlicher Akteur in
sozio-kulturellen und sozial-ökologischen Netzwerken der Stadtentwicklung, Berlin
2013, 51–56.

39 Seitens der Diakonie Deutschland finden sich ebenfalls Einlassungen, die die Not‐
wendigkeit der gemeinsamen sozialraumorientierten Sozialen Arbeit von Kirche und
Diakonie herausstellen: „Die Diakonie Deutschland setzt sich dafür ein, dass sich die
Soziale Arbeit von Diakonie und Kirchen konsequent am Sozialraum orientiert. Die
Bedarfe des einzelnen Menschen, seine Fähigkeiten und Selbstwirksamkeit stehen
dabei im Mittelpunkt. Das Wirken über den Tellerrand der eigenen Einrichtung
bzw. Organisation hinaus wird zukünftig zu einer Gelingensbedingung wirksamer
diakonischer Arbeit.“ (Diakonie Deutschland [Hg.], #zugehört. Die Zukunft des
Sozialen. Strategische Ziele der Diakonie Deutschland 2021–2025, Berlin 2021, 8).

Soziale Kontexte wahrnehmen und verändern

317

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sozialraum Quartier rückt die diakonischen Potenziale der kirchlichen
Arbeit sowie die bestehenden vielfältigen Kooperationen zwischen diakoni‐
schen und kirchlichen Einrichtungen in den Fokus. Das Quartier wird so
als kirchlich-diakonischer Kooperationsraum erkennbar, in dem Gemeinde
und Diakonie miteinander und aufeinander bezogen zusammenarbeiten,
was eine programmatische Perspektiverweiterung darstellt.40 Konzeptionell
knüpft dieser Zugang an das schon ältere Konzept der Gemeinwesendia‐
konie an, das angesichts der gesamtgesellschaftlichen Herausforderungen
in sozial benachteiligten Stadtteilen entstanden ist und das diakonische
und ökumenische Perspektiven integriert.41 Unvollständig bleibt die theo‐
logische Beschreibung dieser Perspektive, insofern die Religionsfähigkeit
der kirchlichen und organisationsübergreifenden Sozialraumorientierung
eine Leerstelle ist. Wie viel Religion und Spiritualität sollen und dürfen
solche gemeindeübergreifenden Kooperationen beinhalten? Projekte wie
die Sozialrauminitiative „Q8“ im Kontext einer religionspluralen Stadtge‐
sellschaft deuten vor diesem Hintergrund Spiritualität religionsoffen als
eigentliche Erlebnis- und Begegnungsqualität.42

40 G. Lämmlin und G. Wegner halten dazu fest: „Aber seit einiger Zeit erfinden sich
immer mehr Projekte, in denen Kirche und Diakonie in Kooperation mit anderen
Akteuren bewusst für mehr Lebensqualität für alle, gemeinsam für ‚inklusive Sozi‐
alräume‘ eintreten. Vielfach wird die Idee einer grundlegenden Sozialraumorientie‐
rung, wie sie in der professionellen Sozialarbeit entwickelt worden ist, positiv aufge‐
griffen. Das alles bereichert das Leben in den Stadtteilen und verändert die Kirche.“
(G. Lämmlin / G. Wegner, Vorwort, in: dies. [Hg.], Kirche im Quartier. Die Praxis.
Ein Handbuch, Leipzig 2020, [5f.] 5).

41 Vgl. Diakonisches Werk der Evangelischen Kirche in Deutschland e.V. (Hg.),
Handlungsoption Gemeinwesendiakonie. Die Gemeinschaftsinitiative Soziale Stadt
als Herausforderung und Chance für Kirche und Diakonie, Diakonie Texte 12.2007,
Stuttgart 2007; H. Park, Kirchengemeinde als Akteur im Gemeinwesen. Ein Beispiel
aus Hamm / Westfalen, in: M. Horstmann / H. Park, Gott im Gemeinwesen. Sozial‐
kapitalbildung durch Kirchengemeinden, hg. von Gerhard Wegner, SI konkret 6,
Protestantische Impulse für Gesellschaft und Kirche, Berlin 2014, (65–110) 66;69.

42 „Gute Voraussetzungen hat eine Kirchengemeinde, die sich nicht selbst genug ist
und weiß, dass sie einen großen sinnstiftenden Wert hat, auf den sie zurückgreift.
Q8/Kirche schärft die Selbstwahrnehmung der Kirchengemeinde. Sie erkennt und
benennt soziale Themen im Quartier, sie weiß, dass Vielfalt und Unterschiedlichkeit
eine Bereicherung sind, und arbeitet daran, Wandel gelassen als Normalzustand zu
erleben. Zusammen mit den Menschen im Quartier entwickelt sie Dialogformen
und -formate. Spiritualität ist für sie auch eine Haltungsfrage: Menschen ernst zu
nehmen, Menschen zu mögen und Menschen einzuladen. Dieser Geist prägt und
trägt die gemeinsame Arbeit mit Q8 und auch mit anderen Akteuren im Quartier.“
(M. Meyer-Diekmann / M. Ellendorff / A. Oertel, „Wir mischen uns ein, also
sind wir!“ Q8/Kirche – Kirchengemeinde und Quartiersentwicklung auf neuem

Sonja Keller

318

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3.2. Perspektivwechsel von der kirchlichen Angebotslogik zu den Belangen
der Bewohnerinnen und Bewohner

Neben der Wiederentdeckung der diakonischen Funktion von Kirche und
Gemeinde gehört das damit verbundene Interesse an der konkreten Aus‐
gestaltung des kirchlichen Auftrags einer Gemeinde vor Ort zu den wich‐
tigsten Perspektivwechseln, die mit der Sozialraumorientierung verbunden
sind. Claudia Schulz zufolge liegt eine zentrale Neuerung der Fokussierung
auf Sozialräume in ihrer ausgeprägten Orientierung an den personalen
und infrastrukturellen Ressourcen und der Auseinandersetzung mit der
lokalen Vernetzungspraxis, was zur Folge hat, dass die Bewohnerinnen und
Bewohner und ihre (subjektiven) Relevanzbezüge verstärkt in den Mittel‐
punkt der Betrachtung kirchlicher Arbeit rücken.43 Infolgedessen wird die
selbstverständlich gewordene Programmatik der kirchlichen Angebotslogik
von einer Orientierung an lokalen Netzwerken abgelöst.44 Die Perspektive
der Bewohnerinnen und Bewohner bzw. die Netzwerke und Perspektiven
der weiteren lokalen Akteure gewinnen an Bedeutung, sobald aus den
Adressatinnen und Adressaten gemeinnützigen, diakonischen oder kirchli‐
chen Tuns Mitstreiterinnen und Mitstreiter werden, wobei wiederum ihre
Erfahrungen und Ressourcen für die organisations- und institutionsüber‐
greifende Entwicklung von sozialräumlichen Projekten zentral sind.45

Kurs, in: F.M. Brunn / S. Keller [Hg.], Teilhabe und Zusammenhalt. Potentiale
von Religion im öffentlichen Raum, Leipzig 2020, [81–91] 89f ).

43 Vgl. C. Schulz, Gott im Raum – Sozialraumorientierung der Kirche als ekklesiolo‐
gische Denkbewegung, in: Kirchenamt der EKD, Geht hin – Sozialraum- und Ge‐
meinwesenorientierung der Kirche auf dem Land. Dokumentation der 4. Land-Kir‐
chen-Konferenz der EKD vom 20. bis 22. September 2018, Evangelisches Bildungs-
und Tagungszentrum Bad Alexandersbad, EpdD 14/2019, Frankfurt a.M. 2019, (8–13)
8f.

44 Vgl. a.a.O., 10f.
45 Eine knappe Skizze des Profils gemeinwesen- und sozialraumorientierter Arbeit von

städtischen Kirchengemeinden formuliert F. Düchting. Vgl. F. Düchting, Auftrag
und Bewährung. Kirchengemeinde im Gemeinwesen, in: S. Borck / A. Giebel /
A. Homann (Hg.), Wechselwirkungen im Gemeinwesen. Kirchlich-diakonische Dis‐
kurse in Norddeutschland, Berlin 2016, 125–135.

Soziale Kontexte wahrnehmen und verändern

319

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3.3. Die Neuvermessung räumlicher Ressourcen

Die Auseinandersetzung mit konkreten Sozialräumen und den Anliegen
der Bewohnerinnen und Bewohner fordert traditionelle, einseitig binnen‐
kirchliche Verständnisse von parochialen Strukturen und ihren Aufgaben
heraus. Hauptamtliche und Gemeindevorstände sind in einer sozialräum‐
lich orientierten Gemeindegestaltung darauf angewiesen, Perspektiven von
Menschen am Rand oder außerhalb der Gemeinde sowie der Vertreterin‐
nen und Vertreter lokaler Einrichtungen und Initiativen zu erfragen. Wenn
etwa überlegt werden muss, welche Immobilie aufgegeben oder saniert
werden soll, ist die vorgängige Ermittlung der sozialräumlichen Veranke‐
rung der kirchlichen räumlichen Infrastrukturen mittlerweile zunehmend
selbstverständlich geworden.46 Die vielerorts drängende Frage, welche Bau‐
ten auch zukünftig in kirchlicher Trägerschaft und Nutzung sein sollen,
verändert sich im Rahmen einer sozialräumlichen Heuristik, die danach
fragt, was das Gemeinwesen und seine Bewohnerinnen und Bewohner
brauchen. Der kirchliche Immobilienbestand kann in dieser Perspektive als
lokale Raumressource erkennbar werden, wobei der Erhalt eines Gemein‐
dehauses und seine Überführung in ein Quartier oder Stadtteilzentrum nur
in Kooperation und im Verbund mit anderen lokalen Akteuren gelingen
kann.47

3.4. Die Rekonstruktion des Sozialraums als Netzwerk

Zu den bedeutendsten Leistungen einer sozialräumlichen Heuristik gehört
die profilierte Wahrnehmung des Sozialraumes als facettenreiches Netz‐
werk. In der Praktischen Theologie ist in den letzten Jahren im Zuge der
in der 5. Kirchenmitgliedschaftsuntersuchung angewandten empirischen
Netzwerkperspektive ein vertieftes Interesse an der Netzwerkdimension
von Kirche zu beobachten, wobei Kooperationen in der Region und im
lokalen Nahraum, an denen Ortsgemeinden oder andere gemeindeförmi‐
ge Organisationsformen von Kirche beteiligt sind, im Fokus stehen. Die

46 Vgl. S. Keller / H. Rabe-Wiez, Funktion und Praxis des Sozialraumbezugs bei
der Neuvermessung kirchlicher Gebäudebestände und Strukturen, in: A. Deeg /
K. Menzel (Hg.), Diakonische Kirchen(um)nutzung, Sakralraumtransformationen
2, Münster 2023, (189–202) 201.

47 Vgl. a.a.O., 192f.

Sonja Keller

320

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Netzwerkperspektive eröffnet Einblicke in Gemeinden, ihre innere Vielfalt,
die Wechselbeziehung zwischen Netzwerken und Organisationen und die
Gelegenheitsstrukturen, die Netzwerke und Gemeinden ausbilden.48 Die
Beschreibung von lokalen oder auch hybriden Netzwerken ist grundlegend
für die Analyse und die Gestaltung eines Sozialraumes.49 Das intensivier‐
te Interesse an Kirche und (alternativen) gemeindlichen Strukturen kann
auch als Ergänzung zu einer bereits länger währenden kirchentheoretischen
Auseinandersetzung mit der Pluralisierung von Gemeindeformen gelesen
werden, die mit den Schlüsselbegriffen „Gemeinde auf Zeit“,50 „Kirche bei
Gelegenheit“51 und „Fresh Expressions of Church“52 bezeichnet werden
und unterschiedliche nicht parochiale Formen von Kirche und Gemeinde
in den Fokus rücken, wobei diese Konzeptbegriffe verschiedenen theolo‐
gischen Programmatiken folgen. Das wissenschaftliche Interesse an Kir‐
che und Gemeinde jenseits ortsgemeindlicher Strukturen ist seinerseits un‐
trennbar mit der Entkirchlichung der Gesellschaft und der Pluralisierung
der Gemeindeformen verbunden.

3.5. Die Wahrnehmung der Wechselwirkungen im geteilten Sozialraum

Zu den ganz grundlegenden Eigenschaften der Sozialraumorientierung
gehört die Beschäftigung mit dem Zusammenhang zwischen Raum und
Sozialität. Räume werden von Menschen genutzt, gestaltet und den Bedürf‐
nissen entsprechend immer wieder verändert. Sozialräume verändern sich
durch den Zu- und Wegzug von Menschen, durch den Bau neuer Wohn‐

48 Vgl. F. Roleder / B. Weyel, Vernetzte Kirchengemeinde. Analysen zur Netzwerker‐
hebung der V. Kirchenmitgliedschaftsuntersuchung der EKD, Leipzig 2019, 68.

49 Vgl. D. Hörsch, Der Ansatz einer netzwerkorientierten Gemeindeentwicklung, in:
ders. / H.-H. Pompe (Hg.), Kirche aus der Netzwerkperspektive. Metapher – Metho‐
de – Vergemeinschaftungsform, Kirche im Aufbruch. Reformprozess der EKD 25,
Leipzig 2018, (105–112) 110.

50 Vgl. P. Bubmann / K. Fechtner / B. Weyel, ›Gemeinde auf Zeit‹. Empirische
Wahrnehmung punktuell-situativer Formen evangelischer Kirche und ihre soziali‐
tätstheoretische Reflexion, in: P. Bubmann / B. Weyel (Hg.), Kirchentheorie. Prak‐
tisch-theologische Perspektiven auf die Kirche, VWGTh 41, Leipzig 2014, 132–144.

51 Vgl. U. Pohl-Patalong, Kirche bei neuen Gelegenheiten, in: R. Kunz / Th. Schlag
(Hg.), Handbuch für Kirchen- und Gemeindeentwicklung, Neukirchen-Vluyn 2014,
198–207.

52 Vgl. S. Müller, Fresh expressions of Church, in: R. Kunz / Th. Schlag (Hg.),
Handbuch für Kirchen- und Gemeindeentwicklung, Neukirchen-Vluyn 2014, 450–
458.

Soziale Kontexte wahrnehmen und verändern

321

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


anlagen oder die Ansiedlung von Industrie und Gewerbe. Sozialräume
unterscheiden sich hinsichtlich ihrer historischen und gesellschaftlichen
Rahmenbedingungen und verändern sich aufgrund einer Fülle von Wech‐
selwirkungen zwischen den physischen Artefakten, den Handlungskompe‐
tenzen der sozialen Akteure vor Ort und den Symbolisierungen und kultu‐
rellen Regulativen des Handelns kontinuierlich.53

Sozialräume sind somit keineswegs statisch, was auch für die Instituti‐
on Gemeinde gilt. Die Bedeutung von Wandel und Veränderung und die
vielfältigen Wechselbeziehungen im Sozialraum werden mittels der Sozi‐
alraumorientierung verstärkt als zentraler Bezugspunkt im Rahmen der
Gestaltung der Strukturen von Diakonie und Gemeinde aufgegriffen.

3.6. Die Auseinandersetzung mit der fragilen Öffentlichkeitsdimension der
Kirche

Die Frage nach der Teilhabe an diakonischen und kirchlichen Angeboten
und deren Öffentlichkeit – im Sinne der Zugänglichkeit – ist für die Be‐
schäftigung mit der sozialräumlichen Verankerung von Diakonie und Kir‐
che leitend. Die verlorene Selbstverständlichkeit der Zugehörigkeit zu einer
christlichen Kirche führt vielerorts dazu, dass Gemeinden sich verstärkt als
einer unter vielen sozialen Akteuren in der Gesellschaft und im Gemeinwe‐
sen verstehen, die auf vielfältige lokale Kooperationen angewiesen sind, um
vor Ort wirken zu können. Die Sozialraumorientierung kann dazu dienen,
die Öffentlichkeit, Zugänglichkeit und Sichtbarkeit der Gemeinde sowie
das eigene Selbstverständnis kritisch zu reflektieren und Kooperationen zu
pflegen und zu stärken.54

4. Fazit

Der Erfolg der Sozialraumorientierung lässt sich mit den vielfältigen
Anknüpfungspunkten und Themen erklären, die anhand dieses Konzepts
verhandelt werden können. Die Sozialraumorientierung schärft insgesamt
das diakonische Profil von Kirche und Gemeinde, indem die sozialen Be‐

53 Vgl. zur Fragestellung der Sozialraumforschung Breckner, Theorie und Geschichte
der Sozialraumforschung, 20.

54 Vgl. Hübner, Gemeinwesenorientierung zwischen Vision und Suggestion, 58.

Sonja Keller

322

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ziehungen in Kirche und Gemeinwesen in den Fokus der Entwicklung
von Strukturen und Kooperationsformen geraten.55 Der theologische Ge‐
halt der Sozialraumorientierung zeigt sich demnach gerade darin, dass die
Hinwendung zum Gemeinwesen aufgrund der prosozialen Dimension des
christlichen Glaubens nicht außerhalb kirchlicher Kernaufgaben angesie‐
delt ist.56

Die Hinwendung zur Sozialraumorientierung im Kontext einer sich
verschärfenden Ressourcenknappheit und der Notwendigkeit der Konzen‐
tration von Strukturen und Infrastrukturen wirft die Frage auf, wie und
mit welchen institutionsbezogenen Anliegen verbunden die Sozialraumori‐
entierung im Rahmen von Strukturprozessen operationalisiert wird. Wie
werden die Themen und Anliegen des Quartiers, seiner Bewohnerinnen
und Bewohner und der Gemeinde vor Ort zueinander ins Verhältnis
gesetzt? Möglicherweise bahnt ein theologisches Verständnis der diakoni‐
schen Dimension der Sozialraumorientierung einen Ausweg aus solchen
Engführungen:57 Die Sozialraumorientierung stünde demnach für eine
Suchbewegung und das Eintreten einer Gemeinde für das allgemein Huma‐
ne im lokalen Gemeinwesen um seiner selbst willen. Der Sozialraumbezug
konkretisiert in seiner Handlungsorientierung somit praktische Nächsten‐
liebe in der weltanschaulich pluralen Öffentlichkeit.58

Literatur

Amt für Gemeindedienst in der Evang.-Luth. Kirche in Bayern (Hg.), geht hin
und fragt, Nürnberg 2019, https://afg-elkb.de/fileadmin/user_upload/RZ_AFGN101
-005_Broschuere_A4_Register_Web.pdf (Zugriff: 2.1.2024).

Bedford-Strohm, Heinrich, Diakonie in der Perspektive »öffentlicher Theologie«.
Gegenwärtige Entwürfe, in: Eurich, Johannes / Heinz Schmidt (Hg.), Diakonik.
Grundlagen – Konzeptionen – Diskurse, Göttingen 2016, 145–161.

55 Vgl. R. Hoburg, Theologische Begründungen der Diakonie, in: J. Eurich /
H. Schmidt (Hg.), Diakonik. Grundlagen – Konzeptionen – Diskurse, Göttingen
2016, (111–144) 118f.

56 Vgl. Moos, Theologie- und Kirchengeschichte der Sozialraumorientierung, 37f.
57 „Es ist eine religiöse Pointe des Helfens, dass es menschlich-allgemein, nicht um reli‐

giöser Dignität willen, gewollt wird.“ (Th. Moos, Kirche bei Bedarf. Zum Verhältnis
von Diakonie und Kirche aus theologischer Sicht, ZEvKR 58 (2013), [253–279] 265).

58 Dem christlichen Ethos der Barmherzigkeit verleiht dabei gerade eine öffentliche
Diakonie in der pluralistischen Gesellschaft ein glaubhaftes Zeugnis. Vgl. H. Bed‐
ford-Strohm, Diakonie in der Perspektive »öffentlicher Theologie«. Gegenwärtige
Entwürfe, in: J. Eurich / H. Schmidt (Hg.), Diakonik. Grundlagen – Konzeptionen
– Diskurse, Göttingen 2016, (145–161) 148f.

Soziale Kontexte wahrnehmen und verändern

323

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://afg-elkb.de/fileadmin/user_upload/RZ_AFGN101-005_Broschuere_A4_Register_Web.pdf
https://afg-elkb.de/fileadmin/user_upload/RZ_AFGN101-005_Broschuere_A4_Register_Web.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://afg-elkb.de/fileadmin/user_upload/RZ_AFGN101-005_Broschuere_A4_Register_Web.pdf
https://afg-elkb.de/fileadmin/user_upload/RZ_AFGN101-005_Broschuere_A4_Register_Web.pdf


Breckner, Ingrid, Theorie und Geschichte der Sozialraumforschung, in: Hübner,
Ingolf / Sonja Keller / Kristin Merle / Steffen Merle / Thorsten Moos /
Christopher Zarnow (Hg.), Religion im Sozialraum, Stuttgart 2023, 15–22.

Bubmann, Peter / Kristian Fechtner / Birgit Weyel, ›Gemeinde auf Zeit‹. Em‐
pirische Wahrnehmung punktuell-situativer Formen evangelischer Kirche und ihre
sozialitätstheoretische Reflexion, in: Bubmann, Peter / Birgit Weyel (Hg.), Kir‐
chentheorie. Praktisch-theologische Perspektiven auf die Kirche, VWGTh 41, Leipzig
2014, 132–144.

Diakonie Deutschland [Hg.], #zugehört. Die Zukunft des Sozialen. Strategische
Ziele der Diakonie Deutschland 2021–2025, Berlin 2021.

Diakonisches Werk der Evangelischen Kirche in Deutschland e.V. (Hg.),
Handlungsoption Gemeinwesendiakonie. Die Gemeinschaftsinitiative Soziale Stadt
als Herausforderung und Chance für Kirche und Diakonie, Diakonie Texte 12.2007,
Stuttgart 2007.

Düchting, Frank, Auftrag und Bewährung. Kirchengemeinde im Gemeinwesen, in:
Borck, Sebastian / Astrid Giebel / Anke Homann (Hg.), Wechselwirkungen
im Gemeinwesen. Kirchlich-diakonische Diskurse in Norddeutschland, Berlin 2016,
125–135.

EKD, Hinaus ins Weite – Kirche auf gutem Grund. Zwölf Leitsätze zur Zukunft einer
aufgeschlossenen Kirche, Leipzig 2020.

EKD (Hg.), Wie hältst du’s mit der Kirche? Zur Bedeutung der Kirche in der Gesell‐
schaft. Erste Ergebnisse der 6. Kirchenmitgliedschaftsuntersuchung, Hannover 2023.

Elhaus, Philipp / Uwe Hein, Kirche innovativ gestalten? Evaluationsergebnisse zur
Ebene des Gesamtprogramms, in: Hofmeister, Georg / Gunther Schendel /
Hubertus Schönemann / Carla J. Witt (Hg.), Kirche neu denken – Kirche erpro‐
ben. Auf der Suche nach neuen Formen kirchlichen Lebens, Baden-Baden 2023,
55–79.

Evangelisch-lutherische Kirche in Bayern, Profil und Konzentration. Beschluss
der Landessynode. Lindau, den 27.3.2019, https://puk.bayern-evangelisch.de/downlo
ads/2019-05-28_puk-beschlussbericht.pdf (Zugriff: 2.1.2024).

Erne, Thomas, Gottes räumliche Gegenwart. Theologische Raumkonzepte, ThLZ 143
(2018), 1103–1118.

Hinte, Wolfgang, Sozialraumorientierung. Ein Fachkonzept für Soziale Arbeit. Vor‐
trag für den Fachtag Sozialraumorientierung am 28.05.2008, https://www.dowas.at/
media/filer_public/4e/fd/4efdc58a-98c0-492a-871d-ff51a29e4439/sozialraumorientie
rung_vortrag_hinte_08-05-28.pdf (Zugriff: 2.1.2024).

Hinte, Wolfgang, Das Fachkonzept „Sozialraumorientierung“ – Grundlage und He‐
rausforderung für professionelles Handeln, in: Fürst, Roland / Wolfgang Hinte
(Hg.), Sozialraumorientierung. Ein Studienbuch zu fachlichen, institutionellen und
finanziellen Aspekten, UTB 4324, Wien 32019, 13–32.

Hoburg, Ralf, Theologische Begründungen der Diakonie, in: Eurich, Johannes /
Heinz Schmidt (Hg.), Diakonik. Grundlagen – Konzeptionen – Diskurse, Göttin‐
gen 2016, 111–144.

Sonja Keller

324

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://puk.bayern-evangelisch.de/downloads/2019-05-28_puk-beschlussbericht.pdf
https://puk.bayern-evangelisch.de/downloads/2019-05-28_puk-beschlussbericht.pdf
https://www.dowas.at/media/filer_public/4e/fd/4efdc58a-98c0-492a-871d-ff51a29e4439/sozialraumorientierung_vortrag_hinte_08-05-28.pdf
https://www.dowas.at/media/filer_public/4e/fd/4efdc58a-98c0-492a-871d-ff51a29e4439/sozialraumorientierung_vortrag_hinte_08-05-28.pdf
https://www.dowas.at/media/filer_public/4e/fd/4efdc58a-98c0-492a-871d-ff51a29e4439/sozialraumorientierung_vortrag_hinte_08-05-28.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://puk.bayern-evangelisch.de/downloads/2019-05-28_puk-beschlussbericht.pdf
https://puk.bayern-evangelisch.de/downloads/2019-05-28_puk-beschlussbericht.pdf
https://www.dowas.at/media/filer_public/4e/fd/4efdc58a-98c0-492a-871d-ff51a29e4439/sozialraumorientierung_vortrag_hinte_08-05-28.pdf
https://www.dowas.at/media/filer_public/4e/fd/4efdc58a-98c0-492a-871d-ff51a29e4439/sozialraumorientierung_vortrag_hinte_08-05-28.pdf
https://www.dowas.at/media/filer_public/4e/fd/4efdc58a-98c0-492a-871d-ff51a29e4439/sozialraumorientierung_vortrag_hinte_08-05-28.pdf


Hörsch, Daniel, Der Ansatz einer netzwerkorientierten Gemeindeentwicklung, in:
ders. / Hans-Hermann Pompe (Hg.), Kirche aus der Netzwerkperspektive. Meta‐
pher – Methode – Vergemeinschaftungsform, Kirche im Aufbruch. Reformprozess
der EKD 25, Leipzig 2018, 105–112.

Hörsch, Daniel, „Sozialraum“ als konzeptioneller Container-Begriff und der Mehr‐
wert für die kirchliche und diakonische Praxis, in: Hübner, Ingolf / Sonja
Keller / Kristin Merle / Steffen Merle / Thorsten Moos / Christopher
Zarnow (Hg.), Religion im Sozialraum, Stuttgart 2023, 111–125.

Hübner, Ingolf, Gemeinwesenorientierung zwischen Vision und Suggestion, in:
ders. / Sonja Keller / Kristin Merle / Steffen Merle / Thorsten Moos /
Christopher Zarnow (Hg.), Religion im Sozialraum, Stuttgart 2023, 42–59.

Keller, Sonja, Zur Imaginations- und Steuerungsfunktion des kirchlichen und diako‐
nischen Programmbegriffs Sozialraum. Eine praktisch-theologische Einordnung, in:
Hübner, Ingolf / Sonja Keller / Kristin Merle / Steffen Merle / Thorsten
Moos / Christopher Zarnow (Hg.), Religion im Sozialraum, Stuttgart 2023, 192–
206.

Keller, Sonja / Henrike Rabe-Wiez, Funktion und Praxis des Sozialraumbezugs
bei der Neuvermessung kirchlicher Gebäudebestände und Strukturen, in: Deeg,
Alexander / Kerstin Menzel (Hg.), Diakonische Kirchen(um)nutzung, Sakral‐
raumtransformationen 2, Münster 2023, 189–202.

Lämmlin, Georg / Gerhard Wegner, Vorwort, in: dies. (Hg.), Kirche im Quartier.
Die Praxis. Ein Handbuch, Leipzig 2020, 5f.

Lohmann, Heinz-Joachim, Black Box Kirche. Protestantische Organisation in Bran‐
denburg zwischen Kraft und Hilflosigkeit, in: Hübner, Ingolf / Sonja Keller /
Kristin Merle / Steffen Merle / Thorsten Moos / Christopher Zarnow
(Hg.), Religion im Sozialraum, Stuttgart 2023, 207–223.

Merle, Steffen, Sozialraumorientierung als strategischer Impuls für Kirche und Dia‐
konie, in: Hübner, Ingolf / Sonja Keller / Kristin Merle / Steffen Merle /
Thorsten Moos / Christopher Zarnow (Hg.), Religion im Sozialraum, Stuttgart
2023, 140–172.

Meyer-Diekmann, Miriam / Michael Ellendorff / Armin Oertel, „Wir mischen
uns ein, also sind wir!“ Q8/Kirche – Kirchengemeinde und Quartiersentwicklung
auf neuem Kurs, in: Brunn, Frank Martin / Sonja Keller (Hg.), Teilhabe und
Zusammenhalt. Potentiale von Religion im öffentlichen Raum, Leipzig 2020, 81–91.

Meyns, Christoph, Kirchenreform und betriebswirtschaftliches Denken. Modelle –
Erfahrungen – Alternativen, Gütersloh 2013.

Moos, Thorsten, Kirche bei Bedarf. Zum Verhältnis von Diakonie und Kirche aus
theologischer Sicht, ZEvKR 58 (2013), 253–279.

Moos, Thorsten, Theologie- und Kirchengeschichte der Sozialraumorientierung, in:
Hübner, Ingolf / Sonja Keller / Kristin Merle / Steffen Merle / Thorsten
Moos / Christopher Zarnow (Hg.), Religion im Sozialraum, Stuttgart 2023,  23–
41.

Müller, Sabrina, Fresh expressions of Church, in: Kunz, Ralph / Thomas Schlag
(Hg.), Handbuch für Kirchen- und Gemeindeentwicklung, Neukirchen-Vluyn 2014,
450–458.

Soziale Kontexte wahrnehmen und verändern

325

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ohlendorf, David / Hilke Rebenstorf, Überraschend offen. Kirchengemeinden in
der Zivilgesellschaft, Leipzig 2019.

Park, Heike, Kirchengemeinde als Akteur im Gemeinwesen. Ein Beispiel aus Hamm /
Westfalen, in: Horstmann, Martin / Heike Park, Gott im Gemeinwesen. Sozialka‐
pitalbildung durch Kirchengemeinden, hg. von Gerhard Wegner, SI konkret 6,
Protestantische Impulse für Gesellschaft und Kirche, Berlin 2014, 65–110.

Pohl-Patalong, Uta, Kirche bei neuen Gelegenheiten, in: Kunz, Ralph / Thomas
Schlag (Hg.), Handbuch für Kirchen- und Gemeindeentwicklung, Neukirchen-
Vluyn 2014, 198–207.

Rebenstorf, Hilke, Kirchengemeinden im Sozialraum, in: Hübner, Ingolf / Sonja
Keller / Kristin Merle / Steffen Merle / Thorsten Moos / Christopher
Zarnow (Hg.), Religion im Sozialraum, Stuttgart 2023, 224–238.

Renneberg, Ann-Christin / Hilke Rebenstorf, Sozialraumorientierung. Neue Ge‐
meindeformen und traditionelle Gemeinden in der EKD im Vergleich, Baden-Baden
2023.

Roleder, Felix / Birgit Weyel, Vernetzte Kirchengemeinde. Analysen zur Netzwer‐
kerhebung der V. Kirchenmitgliedschaftsuntersuchung der EKD, Leipzig 2019.

Schmidt, Adalbert / Karl Schiemann, Kirchliche Baudenkmale – Kulturelles Erbe
auf einem steinigen Weg, KuR(B) 28 (2022), 176–190.

Schönig, Werner, Sozialraumorientierung. Grundlagen und Handlungsansätze,
Frankfurt a.M. 32020.

Schulz, Claudia, Gott im Raum – Sozialraumorientierung der Kirche als ekk‐
lesiologische Denkbewegung, in: Kirchenamt der EKD, Geht hin – Sozialraum-
und Gemeinwesenorientierung der Kirche auf dem Land. Dokumentation der
4. Land-Kirchen-Konferenz der EKD vom 20. bis 22. September 2018, Evangelisches
Bildungs- und Tagungszentrum Bad Alexandersbad, EpdD 14/2019, Frankfurt a.M.
2019, 8–13.

Thies, Reinhard / Karin Vorhoff / Petra Potz, Kirche findet Stadt. Erkenntnisse,
Thesen und Perspektiven, in: Thies, Reinhard / Karin Vorhoff (Hg.), Kirche
findet Stadt. Kirche als zivilgesellschaftlicher Akteur in sozio-kulturellen und sozial-
ökologischen Netzwerken der Stadtentwicklung, Berlin 2013, 51–56.

Zusammen Wir / Kirche im Dialog (Hg.), 10 Gebote für Sozialraumorientierung,
https://www.kircheimdialog.de/fileadmin/user_upload/10_gebote_cover_aenderung
en_2.pdf (Zugriff: 2.1.2024).

Sonja Keller

326

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.kircheimdialog.de/fileadmin/user_upload/10_gebote_cover_aenderungen_2.pdf
https://www.kircheimdialog.de/fileadmin/user_upload/10_gebote_cover_aenderungen_2.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.kircheimdialog.de/fileadmin/user_upload/10_gebote_cover_aenderungen_2.pdf
https://www.kircheimdialog.de/fileadmin/user_upload/10_gebote_cover_aenderungen_2.pdf


Die Genossenschaft im Sozialraum und der Sozialraum als
Genossenschaft

Frank Schulz-Nieswandt, Philipp Thimm und Julia Beideck

1. Einleitung

Das Spektrum dieser morphologischen Abhandlung ist breit gefächert: Es
geht um die Genossenschaft als Einzelwirtschaftsgebilde (auch für soziale
und kulturelle Zwecksetzungen) im Sozialraum und es geht um die Mög‐
lichkeit, einzelne Quartiere oder gar den ganzen Sozialraum in einem kom‐
munalen Sinne (als Ort der Daseinsvorsorge) als genossenschaftsartiges
Gebilde zu verstehen.1

Das Thema reiht sich einerseits ein in die Diskursentwicklung zum Wan‐
del des bundesdeutschen Sozialstaates und im Sinne der Wohlfahrtskultur
seiner Sozialpolitik, andererseits aber auch in die Debatte um die öffentli‐
che Daseinsvorsorge2, die nicht immer mit ihrer bedeutsamen Schnittfläche
zur Sozialschutzpolitik gesehen und behandelt wird. Im Kontext dieser
Daseinsvorsorge auf der kommunalen Ebene stellen sich unter anderem
Fragen zur Rolle der Gemeinwirtschaft und hierbei wiederum nicht nur
mit Blick auf öffentliche Unternehmen, sondern auch mit Blick auf die
Gemeinwirtschaft freier Träger. Dazu gehören beispielsweise solche Genos‐
senschaften, die unmittelbar oder mittelbar, im Wesenskern oder ergänzend
zum Mitgliederförderauftrag, gemeinnützig tätig sind.

Sieht man nun von digitalen Netzwerken ab, dreht sich die hier relevante
Frage nach der Rolle der Idee der Genossenschaft somit im Kontext der
Lokalität und Regionalität um das Wirkgeschehen im Sozialraum, seine
Bildung, seine Entwicklung und seine nachhaltige Pflege als Örtlichkeit
der Sorgearbeit mit, am, für und durch den von Vulnerabilität geprägten
Menschen in der Zeitlichkeit der Geschichte, die sich als Lebenszyklus

1 Ausführlicher F. Schulz-Nieswandt, Genossenschaft, Sozialraum, Daseinsvorsorge.
Die Wahrheit der Form und ihr Wirklich-Werden in der Geschichte im Ausgang von
Paul Tillich, Gemeinwirtschaft und Gemeinwohl 9, Baden-Baden 2023.

2 Vgl. C. Neu (Hg.), Handbuch Daseinsvorsorge. Ein Überblick aus Forschung und
Praxis, Berlin 2022.

327

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des einzelnen Menschen konkretisiert.3 Im Lichte der Soziologie der von
Mechanismen der sozialen Exklusion geprägten Sozialstruktur und ihrer
siedlungsstrukturellen Ausdrucksgestalten ist der Diskurs um die Idee der
sozialen (also keineswegs auf die Disability im engeren Sinne reduzierba‐
ren) Inklusion zu einem vorherrschenden Thema einer generalisierten und
universalen Antidiskriminierungspolitik geworden. Daraus entwickelt sich
unsere Ausgangsfrage.

Ist der „inklusive Sozialraum“4 ein neuer Weg (als Kultur sozialer Prak‐
tiken, geprägt von einem neuen Geist) – mit dionysischer Sprungkraft,
sodass die Sozialpolitik „über den Fluss“ geht – hin zu einer höheren
(vor allem andersartigen) Qualität des Sozialstaates? Diese neue Politik,
signiert von der Einschreibung eines neuen Geistes, wäre demnach der
Gegenstand einer Hermeneutik der Rechtsphilosophie und Ethik der Idee
der Inklusion. Wie wir sehen werden, ist diese Lesbarkeit abhängig von
dem Verständnis einer Anthropologie auf personalistischer Grundlage. Da
es in dieser Sichtung um die Semiotik des menschlichen Miteinanders
geht, stellen sich folgende Fragen: Was ist ihre Grammatik der generativen
Regeln, was ist ihre Semantik (ihre Substanz im Sinne von Bedeutungen),
was ist ihre Pragmatik im Sinne der sozialen Praktiken der performativen
Ausdrucksgestaltung? Man sieht, dass die soziale Wirklichkeit ein Text
ist, den man – je nach Komplexität unterschiedlich leicht oder schwer –
entschlüsseln kann, auch auf Subtexte und andere verborgene Latenzen
hin. Die Möglichkeiten und ihre normativen Erörterungen (mit Blick auf
die Fragen einer prädikativen Evaluation: Was wäre wann und wie ein
sozialer Fortschritt5 und wann respektive wie ist die Innovativität sozialer
Innovationen6 als neue Kultur sozialer Praktiken zu beurteilen?) sind –
modallogisch verstanden – Teil der Faktizität.

3 Vgl. F. Schulz-Nieswandt / U. Köstler / K. Mann, Gestaltwerdung als Gelingen der
Daseinsführung im Lebenszyklus. Das Erkenntnisinteresse der Kritischen Wissenschaft
von der „gerontologischen Sozialpolitik“, Studien zum sozialen Dasein der Person 42,
Baden-Baden 2022.

4 G. Wegner, Der »inklusive Sozialraum«. Eine neue Qualität des Sozialstaats?, https://
www.gruene-reihe.eu/artikel/der-inklusive-sozialraum-eine-neue-qualitaet-des-sozialst
aats/ (Zugriff: 13.11.2023).

5 Vgl. F. Schulz-Nieswandt, Das Leben ändern als ein Werden in wachsenden Ringen.
Ein Essay zur Möglichkeit, über „Fortschritt“ sinnvoll zu reden, Schriften der Gesell‐
schaft für Sozialen Fortschritt e.V. 33, Berlin 2023.

6 Vgl. F. Schulz-Nieswandt / C. Rehner / M. Möbius / I. Germann / Ch. Frey‐
muth / A. Bruns, Innovationen in der Sozialpolitik des Alterns. Eine kritische Vermes‐
sung innovativen Wandels, Stuttgart 2023. Vor dem Hintergrund von: F. Schulz-Nies‐

Frank Schulz-Nieswandt, Philipp Thimm und Julia Beideck

328

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.gruene-reihe.eu/artikel/der-inklusive-sozialraum-eine-neue-qualitaet-des-sozialstaats
https://www.gruene-reihe.eu/artikel/der-inklusive-sozialraum-eine-neue-qualitaet-des-sozialstaats
https://www.gruene-reihe.eu/artikel/der-inklusive-sozialraum-eine-neue-qualitaet-des-sozialstaats
https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.gruene-reihe.eu/artikel/der-inklusive-sozialraum-eine-neue-qualitaet-des-sozialstaats
https://www.gruene-reihe.eu/artikel/der-inklusive-sozialraum-eine-neue-qualitaet-des-sozialstaats
https://www.gruene-reihe.eu/artikel/der-inklusive-sozialraum-eine-neue-qualitaet-des-sozialstaats


Wie kommt nun die Idee der Genossenschaft mit ins Spiel? Die Genos‐
senschaft ist eine Form. Die Semiotik dieser Form macht deutlich, dass ihr
Wesenskern einen doppelten Charakter hat: Die Genossenschaft ist eine
generative Form und bringt das Miteinander hervor, sie ist sodann aber
auch Ausdrucksgestalt eben dieses Miteinanders. Ihr Kern ist die Gegensei‐
tigkeit als solidarisches Miteinander. Diese Solidarität ist der Geist, der das
Ethos der Genossenschaft als Kultur sozialer Praktiken der Reziprozität
(als der strukturalistische Kern) konstituiert, der aber einem Telos dient:
der Personalisierung des Menschen als Reifung seiner Individuation als
ein Selbst-Sein im Modus des kooperativen Mit-Seins. Dieser Geist des
Miteinanders ist – wie es Paul Tillich7 in seiner Religionsphilosophie als
Theologie der Kultur verstanden hat – die Kulturseele (Paideuma), die
als objektiver Geist der Sittlichkeit der Form (quasi als habituelle Gebilde-
Ethik) eingeschrieben ist und die die Form dergestalt beseelt. Die Genos‐
senschaft als Sozialgebilde des Miteinanders ist als soziale Figuration die
erzeugte Ausdrucksgestalt der interaktiven Prozesse der Menschen, die hier
ihr personales Dasein verwirklichen. Insofern geht es um die Paideuma
– nun methodologisch fassbar als performative Praxeologie, als Phänome‐
nologie der Praxis – als interaktive Synthese der Paideia (als moralische
Formung des Charakters) der einzelnen Menschen.8 In dieser Form findet
der personale Mensch seine Freiheit: Frei ist in dieser Perspektive, wer
als personalisiertes Individuum an der sozialen Praxis einer Gemeinschaft
teilhaben und sich in gereifter Individuation als Teil eines „Wir“ verstehen
kann. Diese Teilhabe ist ein Menschenrecht. Das „gute Leben“ ist daher
immer als „Ethos der Kohabitation“ nur das mit anderen Mitmenschen
geteilte Leben, das im heimatlichen Lande als ein inklusives „Wir“ in der
„Uns-Betroffenheit“ zum Ausdruck kommt.

Die Idee der Genossenschaft wird in der vorliegenden dichten Abhand‐
lung skizzenhaft und in aller gebotenen Kürze zu erörtern sein in der
horizontalen Dynamik konzentrischer Kreise des Sozialraums zwischen
Oikos und Lokalität des Quartiers sowie Polis und Regionalität im Kontext

wandt / B. Chardey / M. Möbius, Kritik der innovativen Vernunft. Der Mensch als
Konjunktiv, Gemeinwirtschaft und Gemeinwohl 5, Baden-Baden 2023.

7 Vgl. F. Schulz-Nieswandt, Der Mensch zwischen Entfremdung und wahrer Form.
Zur Metaphysik der Idee der Genossenschaft im Lichte des Werkes von Paul Tillich,
Gemeinwirtschaft und Gemeinwohl 10, Baden-Baden 2023.

8 Vgl. F. Schulz-Nieswandt, Der Mensch als geistiges Naturwesen bei Adolf Portmann
(1897–1982). Reflexionsfragmente im Lichte eigener autobiographischer Perspektiven,
Studien zum sozialen Dasein der Person 50, Baden-Baden 2023.

Die Genossenschaft im Sozialraum und der Sozialraum als Genossenschaft

329

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der kommunalen Daseinsvorsorge. Das Thema ist vor dem Hintergrund
des Wandels der Sozialstruktur zu sehen. Dieser Hintergrund selbst wird
in der vorliegenden Abhandlung nicht entfaltet. Es geht nach wie vor um
das komplexe Zusammenwirken der sozialstrukturellen Vektoren Klasse,
Alter, Gender, Kultur etc. mit Blick auf die Komplexitätssteigerung der
Diversität, auch als Funktion von Migration und Flucht, hier aber immer
mit Blick auf die Strukturierung der Lebenswelten in den verschiedenen
siedlungsstrukturellen Formen, die von einer hohen Varianz der urbanen
und der ruralen Typen von Stadt und Land sowie im Spannungsfeld von
Inklusion und Exklusion zu begreifen sind. Und in diesem Kontext der
Quartiere im Sozialraum als Feld der kommunalen Daseinsvorsorge zwi‐
schen der Lokalität sorgender Gemeinschaften und der Regionalität der
Infrastruktur ist die Rolle der Idee der Genossenschaft im Abriss skizzen‐
haft durchzudiskutieren.

Es geht um einen Beitrag zur Morphologie9 (definiert als Hermeneutik
des Sinns in den Strukturen sozialer Gebilde) der Idee der genossenschaftli‐
chen Form des Sozialraums. Hierzu verfolgt die Darstellung die Analytik
einer sozialen Geometrie der Dynamik der Idee der Genossenschaft in
konzentrischen Kreisen (quasi von einem Ausgangspunkt rindenförmig in
einen Ausdehnungsraum hinein).

In der Struktur der vorliegenden Argumentation und der darauf bezo‐
genen „poetischen Strategie“ behandeln wir Fragen der kommunalen Da‐
seinsvorsorge und des sozialraumorientierten Alterns. Es geht um eine
theoretische Ordnung empirischer Befunde vor dem exemplarischen Hin‐
tergrund der empirischen (sozialwissenschaftlichen) Alter(n)sforschung,
wobei jetzt jedoch das Dreieck der Verwebung der Kategorien der Da‐
seinsvorsorge, des Sozialraums und des Alter(n)s um eben diese Fokussie‐
rung auf die Rolle der Idee der Genossenschaft erweitert wird zu einem
analytisch-konzeptionellen Viereck, in dessen Innenraum sich das soziale
Drama des vulnerablen Menschen im Alltag abspielt. Hierbei ist das Zu‐
sammenspiel (von Challenge und Response) zu beachten. Die Corona-Pan‐
demie hat uns dependenzgrammatisch vor Augen geführt, wie der Tod um
uns herum erfahrbar wurde, anders formuliert: wie Corona uns unsere
vulnerable Kreatürlichkeit in Erinnerung bringt und ein Brennglas der
Kulturdiagnostik ist. Der Umgang damit ist im Lichte der Endlichkeit des

9 Vgl. J. Blome-Drees / N. Göler v. Ravensburg / A. Jungmeister / I. Schmale /
F. Schulz-Nieswandt, Handbuch Genossenschaftswesen, Wiesbaden 2023.

Frank Schulz-Nieswandt, Philipp Thimm und Julia Beideck

330

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lebenszyklus die existenziale Herausforderung des Menschen für ein „gutes
Leben“ im Alter.10 Das Glück der Sterblichen hängt davon ab, ob sie den
Tod annehmen und ob bzw. wie sie bis dahin die Liebe erlebt haben.

Ist die Vulnerabilität als Kategorie der Pathosophie der menschlichen
Existenz Teil der conditio humana, so ist es eben auch die anthropologisch
fundierte rechtsphilosophische Kategorie der personalen Würde, aus der
heraus sich bedeutsame unbestimmte Rechtsbegriffe aus dem menschen‐
rechtskonventionell und grundrechtskonventionell sowie verfassungsrecht‐
lich fundierten Sozialrecht ergeben. Gemeint sind die Werte der Selbstän‐
digkeit, der Selbstbestimmung und der Teilhabe als Rechte der Person.
Dabei muss aber die Relativität der Autonomie, entgegen der Idee der abso‐
luten Souveränität, betont werden, denn die Autonomie eines Subjekts ist
immer relational, weil sie in Kontexte eingefügt ist. Deshalb spielt auch der
Umgang mit Abhängigkeiten eine bedeutsame Rolle. Ferner ist es ebenso
bedeutsam, in diesem Verständnis der Freiheit im transzendentalen Kon‐
text von relationalen Abhängigkeiten nicht immer nur die Perspektive des
Ichs, sondern des Wirs aus der Uns-Betroffenheit einzunehmen.

Hier folgen wir ebenfalls der Methode, deduktiv von der Sicht eines
Mehr-Ebenen-Systems der Rechtsregime ausgehend, die praktische Bedeu‐
tung der „Geist der Gesetze“-Hermeneutik bis auf die lokale Ebene der Ca‐
ring Communities im Quartier, sogar bis hinein in die Problematisierung
der Habitusstrukturen, herunterzubrechen. In diesem Sinne kann sogar die
Kategorie der Personenzentriertheit (z.B. im Drama der Krankenhausent‐
lassung) aus der Metaphysik der Personalität abgeleitet werden, um eine
partizipative Kultur der Versorgungslandschaft als eine neue Kultur der
sozialen Praktiken zu entwickeln. Der Fokus der Sozialraumbetrachtung
mit Bezug auf den Bedarfskomplex Alter/Medizin/Pflege ist hierbei exem‐
plarischer Art. Ebenso könnten wir auf die Kinder(grund)rechte eingehen
und das Feld der Kinder- und Jugendhilfe sowie – breiter – das Gebiet der
Sozialpolitik der Kindheit durchdeklinieren.

Wenn wir das Sozialraumdenken aufgreifen, so können wir das
Erkenntnisinteresse der vorliegenden Abhandlung so charakterisieren,
dass die Frage nach der Vita activa als ein lebendiges Wohnen in der
Polis aus der Sicht der Idee der Genossenschaft – so war schon die
Antwort eines Vortrages von Frank Schulz-Nieswandt im Rahmen des
Evangelischen Raiffeisenkongresses 18./19. Juni 2018 in Bonn ausgefallen

10 Vgl. Schulz-Nieswandt / Köstler / Mann, Gestaltwerdung als Gelingen.

Die Genossenschaft im Sozialraum und der Sozialraum als Genossenschaft

331

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


– beantwortet werden kann mit der Vision einer neuen Kultur des Wirt‐
schaftens der Care-Felder als Grundlage einer Miteinanderfreiheit in Mit‐
einanderverantwortung.11 Vor zehn Jahren – zum Internationalen Jahr der
Genossenschaften 2012 – kam in der Kölner Schule die Idee der Kommu‐
ne als vernetzter Sozialraum des gelingenden sozialen Miteinanders zur
Anwendung, um das Programm der Problemsichtung zu artikulieren. Der
Diskurs über die sog. gastfreundschaftliche Kommune – z.B. mit Bezug auf
den Menschen mit Demenz – meint, diesen Menschen „mitten im Leben“
zu halten. Die fachpolitische Debatte formuliert die Aufwertung des Loka‐
len in sozialpolitischen Diskursen. Wenn es rechtsphilosophisch stimmt,
dass der Mensch ein Recht auf seine – ihn in der Würde seiner leiblichen
Identität mitprägende – Demenz hat, dann hat er, um dieses Recht in hoher
Lebensqualität zu leben, zugleich ein abgeleitetes Recht, nämlich ein Recht
auf einen Sozialraum12, da er nur im Sozialraum (als kommunitaristisch
oder republikanisch geprägtem Raum der Sorge) seine Mitte des Daseins
finden kann.

Wenn jetzt klarer geworden ist, worum es in der vorliegenden Abhand‐
lung gehen wird, so folgt eine weitere Frage: Wie sieht die Struktur im
Aufbau der vorliegenden Abhandlung aus? Die Antwort lautet: Das The‐
ma – also die gestellte Frage nach der Rolle der Idee der genossenschaft‐
lichen Form in der Sozialraumentwicklung – soll durchdekliniert und
die Gewebestruktur einer kulturgrammatischen Verknüpfung einzelner
Bausteine skizziert werden. Der zentrierte Schwerpunkt ist lokalisiert in
Kapitel 3 (betitelt mit „Morphologie des Sozialraums zwischen Lokalität
und Regionalität bzw. sorgenden Gemeinschaften und kommunaler Da‐
seinsvorsorge“). Denn das Thema muss grundlagenwissenschaftlich (mit
Blick auf eine moderne Metaphysik der personalen Würde und der „juri‐
dischen Substanz“ der Rechtsregime als Analyse des Sinns der Erfahrungs‐
wissenschaft der sozialen Wirklichkeit und ihrer Befunde) und mit Blick
auf den Kontext des Wirtschaftsorganisationsrechts der Gemeinwirtschaft
in der europäisierten13 sozialen Marktwirtschaft angegangen werden. Dem

11 Vgl. F. Schulz-Nieswandt / U. Köstler / K. Mann, Kommunale Pflegepolitik. Eine
Vision, Stuttgart 2021.

12 Vgl. Ch. Heerdt / F. Schulz-Nieswandt, Das Grundrecht auf Sozialraumbildung
im Lichte des Menschenbildes der „sozialen Freiheit“ des bundesdeutschen Grundge‐
setzes. Lehren aus der Corona-Krise, Sozialer Fortschritt 71 (10/2022), 771–789.

13 Vgl. F. Schulz-Nieswandt, Die Europäische Union und die Eule der Minerva.
Autobiographischer rekonstruktiver Rückblick auf drei Dekaden der Einheit von

Frank Schulz-Nieswandt, Philipp Thimm und Julia Beideck

332

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fazit als Paraphrase der Ergebnisse folgt im Ausblick sodann ein visionärer
Blick zwischen Hoffnung und Möglichkeit des Scheiterns.14

2. Zugangswege

Kapitel 2.1. erörtert in grundlagenwissenschaftlicher Absicht die Frage
der gemeinwirtschaftlichen Genossenschaft im Kontext epistemologischer
Zugänge zwischen neu-kantianischem Kritizismus, einer modernen Meta‐
physik (Ontologie) der Naturrechtslehre der personalen Würde und der
„juridischen Substanz“ in rechtsphilosophischer und ethischer Perspektive
als Neuformulierung Kritischer Theorie. Sodann ist die sozialökonomische
Rechtswirklichkeit im Kontext der Theorie des sog. Dritten Sektors in
Kapitel 2.2. zu skizzieren, um die Rolle der gemeinwirtschaftlichen Genos‐
senschaft zu erörtern. Die Diskussion der Commons wirft in Kapitel 2.3.
Fragen einer (auch rechtlichen) Transformation der etablierten Struktur
des 4-Sektoren-Modells auf. Kapitel 2.3. thematisiert aber auch die wichtige
Einsicht, dass es um das soziale Lernen des „Commoning“ geht.

2.1. Die Kölner Schule der gemeinwirtschaftlichen Genossenschaft im
Kontext der Gemeinwirtschaftslehre und ihre Metamorphosen

Die auf dem Werk von Gerhard Weisser aufbauende, wissenschaftstheore‐
tisch gesehen werteorientierte, Sozialwissenschaft basiert auf zwei Säulen:
der Sozialpolitiklehre und der Gemeinwirtschaftslehre als Teile einer gestal‐
tenden Gesellschaftspolitik. Erkenntnistheoretisch basiert diese Lehrrich‐
tung auf dem „Kritizismus“ in neu-kantianischer Tradition, wonach die
utilitaristisch codierte Präferenzartikulation (mit Blick auf die „Nützlichkeit
des Nützlichen“) immer den Vorbehalt der Prüfung der höchsten Wohl‐
bedachtheit und der tiefsten Selbstbesinnung voraussetzen sollte. Dieser
Kritizismus ist im Kontext des dialogischen Personalismus reflektiert und
hinsichtlich einer dialogischen Meritorik diskutiert worden.

In den letzten Jahren konnte Frank Schulz-Nieswandt die onto-anthro‐
pologischen Grundlagen der Personalität zu einer Metaphysik (Ontologie)

Forschung, Lehre und Transfer, Mensch und Sozialordnung in der EU 5, Berlin u.a.
2023.

14 Vgl. Schulz-Nieswandt, Leben ändern als ein Werden.

Die Genossenschaft im Sozialraum und der Sozialraum als Genossenschaft

333

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der heiligen Ordnung der personalen Würde weiterentwickeln, rechtsphilo‐
sophisch wie ethisch als neue Fundierung einer Kritischen Theorie heraus‐
stellen und in der kollektiv zu teilenden Idee eines eidgenössischen heiligen
Bundes15 in Bezug auf den Kategorischen Imperativ (Kant) der personalen
Würde (Art. 1 GG in Übereinstimmung mit der modernen Naturrechts‐
lehre der „Sakralität der Person“ in den UN-Grundrechtskonventionen
und in der Grundrechte-Charta der EU) verankern. Hierbei konnte eine
rechtshermeneutische Auslegung des Art. 2 GG dergestalt vorgenommen
werden, dass das Grundrecht auf freie Entfaltung der Persönlichkeit im
Lebenszyklus (vgl. auch konstitutiv § 1 SGB I) sich zwingend knüpft an
das Sittengesetz von Kant als Idee der Reziprozität der empathischen Rück‐
sichtnahme in respektvoller Achtung des Menschen in der Rolle des Mit‐
menschen. Dabei wird man das Sittengesetz als deontologische Ethik, aber
zugleich als konsequenzialistisch (nämlich mit Blick auf die Vermeidung
bzw. Minimierung negativer Externalitäten) und ferner als Tugendethik
(weil die prosoziale Empathiebildung als Resultat einer Sozialcharakterbil‐
dung infolge von Erziehung und Sozialisation zu verstehen ist) begreifen
müssen.

In Auseinandersetzung mit der post-metaphysischen Generation der Kri‐
tischen Theorie der Frankfurter Schule – ohne hier auf jüngere und die
jüngsten Entwicklungen einzugehen – schlagen wir den Weg einer Kehre zu
einer transzendentalen Strukturontologie (u.a. auf einer post-theistischen,
aber post-säkularen Rezeption der „Theologie der Kultur“ des religiösen
Sozialismus von Paul Tillich16 aufbauend) ein und formulieren die Meta‐
morphose der „negativen“ Freiheit zur „sozialen“ Freiheit als Idee der „Mit‐
einanderfreiheit als Miteinanderverantwortung“ in einem genossenschafts‐
artigen Sinne. Damit wird die Werte-Trias der Tradition der Französischen
Revolution (vgl. u.a. auch die Präambeln im EUV/AEUV) in einer umge‐
kehrten funktionslogischen (transzendentalen) Sequenz gelesen: Solidarität
→ Gleichheit → Freiheit.

Der genossenschaftlichen Solidarität kommt also der Charakter einer
transzendentalen Wertsetzung von höchster Kulturbedeutung als Voraus‐
setzung der Ermöglichung des finalen Wertes der Freiheit zu. Diese Freiheit
knüpft sich hier als Telos der „Personalisierung“ geschichtsphilosophisch an
eine (sozialeschatologisch im Sinne von Ernst Bloch) dynamische Prozes‐

15 Vgl. F. Schulz-Nieswandt, Der heilige Bund der Freiheit. Frankfurt – Athen –
Jerusalem: Eine Reise, Fermenta philosophica, Baden-Baden 2022.

16 Vgl. Schulz-Nieswandt, Mensch zwischen Entfremdung und wahrer Form.

Frank Schulz-Nieswandt, Philipp Thimm und Julia Beideck

334

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sontologie des Noch-Nicht. Wir bewegen uns hier einerseits in der Sprache
der Denkwelt der südwestdeutschen neu-kantianischen Wissenschaftslehre
– aber verknüpft mit einem Blick auf die Rechtsphilosophie und Ethik der
Marburger Schule des Neu-Kantianismus – und andererseits in der Sprache
der Denkwelt Kritischer Theorie der Geschichte im Lichte des sozialescha‐
tologischen Prinzips der Hoffnung.17 Personalität meint eine Metamorpho‐
se der Individuation des Menschen als Selbsttranszendenz (der Mensch in
seiner „narrativen Identität“ als Knotenpunkt seiner sozialen Beziehungen
in Formen kultureller Einbettung und Formen sozialer Verkettung) in den
Stufen: Oikos → Polis → Kosmos.

Gemeint ist dergestalt ein personales Selbst-Sein im Modus des sozialen
Mit-Seins (in Oikos und Polis), aber auch ein Mit-Sein (aus der Haltung der
Ehrfurcht vor dem Leben heraus) im Allzusammenhang der Natur (Kos‐
mos). Phänomenologisch ist dies als Position einer nicht-egozentrierten
Anthropologie der Gabe und der emergierenden Ordnung der Reziprozität
zu verstehen. Sie ist zu begreifen auf der post-cartesianischen Grundlage
einer responsiven Phänomenologie18 der aktiven Passivität des dezentrier‐
ten Menschen angesichts der Vorgängigkeit des Gegeben-Seins der Welt als
Sinnhorizont, in die der Mensch immer schon geschichtlich eingestellt ist.
Die negative Freiheit des Besitzrechtsindividualismus (psychoanalytisch:
zu steigern bis hin zur destruktiven Manie eines narzisstischen Wahns der
Objektbesetzung) wird also zur sozialen Freiheit im genossenschaftsartigen
Modus des gelingenden Miteinanders als Miteinanderfreiheit in solidari‐
scher Miteinanderverantwortung fortgedacht.19

Damit sind die philosophischen Grundlagen der Idee der genossen‐
schaftlichen Form skizziert. Die Entfremdung, also die ontologische/trans‐
zendentale Obdachlosigkeit, wird in der ontologisch „wahren“ Form (und
in der Sprache der formalen Soziologie der Formen der Gesellung/Figurati‐
on) des Miteinanders – in Abgrenzung zum Nebeneinander und vor allem
zum Gegeneinander – überwunden.20 Die Genossenschaft wird hier als

17 Vgl. J. Manemann, Revolutionäres Christentum. Ein Plädoyer, X-Texte zu Kultur und
Gesellschaft, Berlin 2021.

18 Vgl. F. Schulz-Nieswandt, Onto-Poetik der responsiven Gabe. Eine Phänomenolo‐
gie des Weges zum genossenschaftlichen Miteinander im Lichte der Dialektik von
Identität und Alterität, Elementa Œconomica 5, Baden-Baden 2023.

19 Zum Besitzrechtsindividualismus siehe: F. Schulz-Nieswandt, Gemeinwohl in
einer Gesellschaft des privatbesitzrechtlichen Individualismus, Gemeinwirtschaft und
Gemeinwohl 3, Baden-Baden 2022.

20 Vgl. Schulz-Nieswandt, Mensch zwischen Entfremdung und wahrer Form.

Die Genossenschaft im Sozialraum und der Sozialraum als Genossenschaft

335

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


anthropologische Kategorie thematisiert. Sie muss nun im Rahmen der
Gemeinwirtschaftslehre heruntergebrochen und auf die Themen der Sozi‐
alraumbildung sowie der Sozialraumentwicklungspflege bezogen werden.

2.2. Der Kontext der Dritte-Sektor-Forschung

Die Theorie des Dritten Sektors der Non-Profit-Organisationen unter Ein‐
bezug des zivilgesellschaftlichen Potenzials der verschiedenen Formen des
bürgerschaftlichen Engagements ist wirtschaftsordnungsrechtlich21 struktu‐
riert durch diverse binäre Codes wie „Eigensinn versus Gemeinsinn“ oder
„informelle Ressourcen versus formale Ressourcen“, eingefügt im Dreieck
zwischen Staat, For-Profit-Privatwirtschaft22 und primären moralökonomi‐
schen Vergemeinschaftungsformen (wie Familie, Freundschaft etc.)23.

Der Staat wird hier definiert als sozialer (und föderativer) Rechtsstaat
mit dem Monopol auf legitime physische Gewalt. Er wird im Lichte der
Differenz von Gewährleistung und Sicherstellung als re-distributiver Wohl‐
fahrtsstaat (im Sinne von Art. 20 GG) und als (u.a. mit Bezug auf Markt
und Familie) regulativer Staat (im Kontext eines komplexen politischen
Systems) verstanden. Dergestalt werden öffentliche bzw. öffentlich relevante
Aufgaben (europarechtlich24: Dienstleistungen von allgemeinem Interesse,
insbesondere Güter und Dienstleistungen der Daseinsvorsorge und der So‐
zialschutzpolitik) delegiert an einen Trägerpluralismus in der Dualität von
Gemeinwirtschaft und Privatwirtschaft. Unterschieden werden nun die öf‐
fentliche Trägerschaft (des öffentlichen Wirtschaftens) und die freie Träger‐

21 Vgl. F. Schulz-Nieswandt / Ph. Thimm, Morphologie und Metamorphosen des
Dritten Sektors. Die Entelechie der Gemeinwirtschaft in der wirtschaftsorganisati‐
onsrechtlichen Disziplinarordnung, Schriften zum Genossenschaftswesen und zur
Öffentlichen Wirtschaft 48, Berlin 2023; dies., Wirtschaftsorganisationsrecht und
Organisationskultur in der Langzeitpflege. Soziale Wirklichkeit und Entwicklungs‐
perspektiven, Organisation und Individuum 10, Berlin u.a. 2023.

22 Vgl. F. Schulz-Nieswandt, Der Zweifaltigkeits-Code der Wirtschaftslehre. Struktu‐
rale Hermeneutik eines geistigen Klassifikationssystems, Studien zum sozialen Dasein
der Person 52, Baden-Baden 2023.

23 Vgl. G. Wegner, Moralische Ökonomie. Perspektiven lebensweltlich basierter Ko‐
operation, Stuttgart 2014.

24 Vgl. F. Schulz-Nieswandt, Europäische Union.

Frank Schulz-Nieswandt, Philipp Thimm und Julia Beideck

336

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schaft der Gemeinwirtschaft.25 Die freie Trägerschaft besteht vor allem in
der Form der Freigemeinnützigkeit (in verschiedenen Rechtsformen), aber
auch in der Form gemeinwirtschaftlicher (aber eben nicht aller) Genossen‐
schaften. Hybriditäten zwischen Gemeinwirtschaft und Privatwirtschaft –
in Differenz zu anderen Realtypen des kapitalistischen Unternehmens –
können bei öffentlich-privaten Partnerschaften ebenso auftreten wie im
Modus von Sozialunternehmen mit ausgeprägter korporativer Sozialverant‐
wortung (Corporate Social Responsibility) und korporativem bürgerschaft‐
lichen Engagement (Corporate Citizenship) sowie im Stiftungswesen. Zu
den hybriden Gebilden des öffentlichen Wirtschaftens gehören auch die
Formen der Gemischtwirtschaftlichkeit.

Dieser Trägerpluralismus ist (auch europarechtlich) eine Landschaft des
regulierten Marktwettbewerbs. In diesen Analysekontext des konzeptionel‐
len Rahmens der Theorie des Dritten Sektors ist die etablierte Landschaft
der Gemeinwirtschaft und die Rolle einiger Genossenschaften eingestellt.
Hier ist vornehmlich die Einzelwirtschaftslehre von gemeinwirtschaftlichen
Sozialgebilden mit (idealtypisch: bedarfswirtschaftlich orientierter, auf soli‐
darische Hilfe abstellender) Sachzieldominanz in Differenz zur Formalziel‐
dominanz der For-Profit-Privatwirtschaft angesiedelt.

2.3. Commons, Commoning und Formen solidarischen Wirtschaftens

Die Idee der Commons als – freie – Gemeingüter knüpft an die Theo‐
rie öffentlicher Güter an, ist allerdings in einem anderen Rahmen model‐
liert als in der neoklassischen Verhaltenswissenschaft und topographisch
jenseits von Markt und Hierarchie angesiedelt im Sinne des regulativen
Ostrom-Paradigmas der Selbstverwaltung. Idealtypisch – abgegrenzt von
hybriden Marktformen gemeinschaftlicher Nutzung in Sharing-Settings –
geht es um eine kooperative Bereitstellung von Gemeingütern als Grundla‐
ge der freien, aber nicht unregulierten Nutzung. Damit wird die morpho‐
logische Nähe zur Genossenschaftsidee auf der Grundlage der formativen
Strukturmerkmale der (gegenseitigen) Selbsthilfe, der Selbstorganisation
und der Selbstverwaltung deutlich.

In vielen Formen des solidarischen Wirtschaftens ist zunehmend zu
beobachten, dass sich experimentelle Perspektiven neuer (alternativer) Le‐

25 Vgl. H. Mühlenkamp / F. Schulz-Nieswandt / M. Krajewski / L. Theuvsen
(Hg.), Öffentliche Wirtschaft. Handbuch für Wissenschaft und Praxis, Baden-Baden
2019.

Die Genossenschaft im Sozialraum und der Sozialraum als Genossenschaft

337

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bensformen in der holistischen (mitunter an die siedlungsgenossenschaftli‐
che Kibbuz-Idee erinnernden) Einheit des Wohnens, des Arbeitens und des
Konsumierens abzeichnen, die sich auch im Sinne regionaler Wertschöp‐
fungskreisläufe (mitunter mit eigener Regionalwährung) zu sogenannten
Vollgenossenschaften entwickeln können. In dieser Sichtung wird deutlich,
dass Commons nicht einfach „da“ sind, sondern gemeinschaftlich generiert
werden müssen. Diese performative Kulturarbeit – sowie die effektive und
nachhaltige Entwicklung und Pflege ebendieser – lenkt die Aufmerksam‐
keit darauf, dass es sich bei den Commons um ein „Commoning“ als Pro‐
zess des kollektiven sozialen Lernens handelt: Commons müssen „lebendig
gelebt“ werden.

3. Morphologie des Sozialraums zwischen Lokalität und Regionalität bzw.
sorgenden Gemeinschaften und kommunaler Daseinsvorsorge

Die Morphologie der genossenschaftlichen Form soll nun im Folgenden
skizzenhaft – vor dem Hintergrund ihrer Geometrie und Topographie –
die Rolle der Idee der Genossenschaft auf der Ebene der kommunalen
Daseinsvorsorge in einzelnen Schritten erörtern, also in einem räumlichen
Ausdehnungsmodell darlegen. Zunächst sollen dafür – Schritt für Schritt
– einige kulturgrammatische Bausteine im Rahmen einer sozialen Mor‐
phologie der Genossenschaft als Form entwickelt werden. Nochmals: Die
Morphologie analysiert den gestalttheoretischen Zusammenhang von Sinn
und Struktur, also die Ausdrucksgestalt eines sozialen Gebildes aus ihrem
inneren pneumatischen Sinn heraus.

3.1. Soziale Morphologie der Genossenschaft als Einzelwirtschaftsgebilde

Die Morphologie der sozialen Gebilde, die Soziologie der Formen her‐
meneutisch fortentwickelnd, analysiert konstitutive Strukturmerkmale in
einem sozialontologischen Form-Inhalt-Schema (prozessontologisch in
einer quasi „hylemorphen“ Art einer Gestaltlehre von Metamorphosen und
der Entelechie) im Zusammenhang mit der Sinnfunktion. Damit bieten
sich vor allem Analysen in der methodologischen Tradition re-konstruk‐
tiver Sozialforschung (in der epistemologischen Einheit von Strukturalis‐
mus, Phänomenologie und Hermeneutik) an, weil Oberfläche und Tiefe
(quasi zwischen Schale und Kern) sowie Manifestation und Latenz zu

Frank Schulz-Nieswandt, Philipp Thimm und Julia Beideck

338

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unterscheiden, aber auch wieder aufeinander zu beziehen sind, um der‐
gestalt die Differenzen zwischen objektivem Sinn, subjektiv gemeintem
Sinn und dokumentiertem Satzungssinn mit praxeologischem, aber auch
normativ-evaluativem Blick auf die Kultur sozialer Praktiken in performati‐
ver Hinsicht betrachten zu können. Dies ist im Feld der Gemeinwirtschaft
insbesondere wichtig für Transformationsprozesse in der Sinnstruktur und
für marktorientierte Konvergenzprozesse im Verhalten der Sozialgebilde
(erinnert sei an das sogenannte Transformationsgesetz26 u.a. in Bezug auf
Produktivgenossenschaften).

Genossenschaftliche Einzelwirtschaftsgebilde, vor allem im Lichte des
Mitgliederförderauftrages des § 1 Genossenschaftsgesetz (GenG), sind ge‐
prägt von der Strukturelemente-Trias der Selbsthilfe, der Selbstorganisation
und der Selbstverwaltung. Sie sind autonome, wenngleich durch Rechtsre‐
gime in der sozialen Marktwirtschaft (auch im Sinne des Art. 3 [3] EUV)
regulierte Gebilde des wirtschaftlichen Handelns. Sie sind Doppelfunkti‐
onsgebilde: Personalverband der sozialen Gesellung einerseits und wirt‐
schaftliches Zweckgebilde – Kredit‑, Wohnungs‑, Konsum‑, Energiegenos‐
senschaften etc. – andererseits. Die Autonomie kann aber auch relativiert
werden, wenn es um Genossenschaften als Instrumente der öffentlichen
Daseinsvorsorge geht („genossenschaftliche Herrschaft“ in der Terminolo‐
gie der Rechtsgeschichte). Dazu gehören unter anderem Körperschaften
des öffentlichen Rechts in Selbstverwaltung, so beispielsweise die Sozialver‐
sicherungen oder auch die öffentlichen Universitäten. Das Thema ist z.B.
bedeutsam im Kontext von formalen (nicht materialen) Privatisierungen
zugunsten von Bürgergenossenschaften oder auch in Public-Private-Part‐
nership-Lösungen, sofern es um (institutionelle/finanzielle) Partnerschaf‐
ten mit freien Trägern der Gemeinwirtschaft geht. Auch das Thema der
Infrastrukturgenossenschaften ist hier anzusiedeln.

3.2. Wirtschaftliche, kulturelle und soziale Zwecke: Daseinsthematische
Diffusion in neue Handlungsfelder

Genossenschaftsrechtlich werden heute wirtschaftliche (im engeren Sin‐
ne) Zwecksetzungen von kulturellen und sozialen Zwecksetzungen in
genossenschaftlicher Form unterschieden. Dies ist bedeutsam für das Ver‐
ständnis der Diffusion der Genossenschaftsidee hinein in neue Handlungs‐

26 Vgl. F. Oppenheimer, Die Siedlungsgenossenschaft, Jena 1913.

Die Genossenschaft im Sozialraum und der Sozialraum als Genossenschaft

339

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


felder, aber auch für die konkreten Innovationen in Form von Sozialgenos‐
senschaften wie z.B. Senioren‑, Familien‑, Frauen‑, Pflegegenossenschaften
etc.

3.3. Das Wirken genossenschaftlicher Gebilde im System konzentrischer
Kreise

Die mitgliederförderwirtschaftliche Logik der im bundesdeutschen GenG
rechtlich verfassten Einzelsozialwirtschaftsgebilde – ausgeklammert sei das
Phänomen der Nicht-Mitglieder-Kundengeschäfte, idealtypisch gesehen
ein Sündenfall in der Sozialgeschichte des Genossenschaftswesens – ist
eine clubartige Fokussierung des Blicks auf das Leistungsgeschehen mit,
in, an und durch die Mitglieder im Innenraum des Gebildes. Auch eta‐
blierte Genossenschaften, wie z.B. die Kreditgenossenschaften als regiona‐
le Primärgenossenschaften, arbeiten im Sinne einer – über den auf den
Innenraum gerichteten Mitgliederförderauftrag des § 1 GenG hinausgehen‐
den – Stakeholder-Orientierung in den Raum der kommunalen Sozialpo‐
litik hinein und finanzieren oder fördern relevante Strukturen und Pro‐
jekte, helfen z.B. bei sozialen und kulturellen Crowdfunding-Initiativen
der Bürgerschaft. Auch viele Wohnungsgenossenschaften sind Akteure in
den nachbarschaftlichen Quartieren, nicht nur als urbane Kategorie sozia‐
ler Inklusion vor dem viel diskutierten Hintergrund von Gentrifizierung
einerseits und Segregation sowie sozialer Ausgrenzung andererseits, son‐
dern auch im dörflichen Kontext im ländlichen Raum analytisch fassbar
im Wohnumfeld ihrer Wohnraumbestände, beispielsweise in strategischen
Bündnissen ganz im Sinne einer Gemeinwesensozialarbeit.

Der Innenraum-Außenraum-Blick der Analyse ist für das vorliegende
Thema der Abhandlung ganz besonders wichtig. So kann man die These
besser verstehen lernen, öffentlich-rechtliche Sparkassen und Kreditgenos‐
senschaften seien unähnliche Zwillinge. Beide betreiben regionale Struktur‐
gestaltungspolitik durch ihre Förderpraxis. Aber im Fall der Sparkassen
ist die Gewinnverwendung im öffentlichen Interesse gesetzlich geregelt.
Im Fall der Kreditgenossenschaften wiederum ist es ein freiwilliges Engage‐
ment, das den internen Clubcharakter der Förderwirtschaft transzendiert.
In diesem Fall partizipieren die Mitglieder über das kreditgenossenschaft‐
liche Sozialgebilde an der Sozialraumgestaltung. Die öffentlich-rechtliche
Sparkasse der Städte und der Kreise hat aber keine unmittelbare Mitglieder‐
schaft. Hier ist die Genossenschaft dem Verein strukturell näher als der

Frank Schulz-Nieswandt, Philipp Thimm und Julia Beideck

340

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Körperschaft (oder Anstalt) des öffentlichen Rechts. Das macht den mor‐
phologischen Unterschied aus, auch dann, wenn beide im Sozialraum funk‐
tional ähnlich einzuschätzen sind. Die Genossenschaft betreibt aus Selbst‐
bindung heraus eine Gestaltungspolitik, die öffentlich-rechtliche Sparkasse
ist – verankert in der Gesetzgebung – verpflichtet, eine solche Gestaltungs‐
politik zu betreiben. Selbstbindung und Pflicht mögen in der Funktionalität
der Wirkungen ähnlich sein, morphologisch ist die Differenz zu betonen.

Besonders bedeutungsvoll ist aber die Bildung und Entwicklung explizi‐
ter Sozialgenossenschaften. Sie widmen sich schließlich unmittelbar sozial‐
politischen Themen. Die etablierten Genossenschaften als eG-Gebilde kön‐
nen ihr Engagement begründen mit der – allerdings nur den Förderauftrag
ergänzenden – Möglichkeit des gemeinnützigen Tuns. Allerdings können
Genossenschaften auch explizit, also willentlich, die Rechtsform der Ge‐
meinnützigkeit annehmen. In den Sozialgenossenschaften sind die sozialen
Ziele aber eben auch der zentrale Mitgliederförderauftrag verankert, wobei
sie sodann thematisch anders gelagerte, aber sinnvoll ergänzende gemein‐
nützige Aufgaben verfolgen oder eben selbst die gemeinnützige Rechtsform
als Genossenschaft annehmen können.

Es zeigen sich im Lichte dieser analytischen Unterscheidungen mit‐
telbare oder unmittelbare Sozialraumentwicklungszwecksetzungen in der
Rechtsform einer Genossenschaft. Wirtschaftliche, kulturelle und soziale
Zwecksetzungen können in einer den eigentlichen Förderaufgabenzweck
ergänzenden gemeinnützigen Weise verfolgt werden oder eben auch in der
Form der unmittelbar gemeinnützigen Rechtsform der Genossenschaft. In
den Diskursen über die Rechtsformen für neue Wege des solidarischen
Wirtschaftens geht es aber aktuell auch um ganz neue Formen. Hier ist
beispielsweise die Form des „Verantwortungseigentums“ im Gespräch.

Die topographische Verankerung der Primärgenossenschaften (die
Dachverbände oder auch Plattformgebilde hier ausklammernd) in der Re‐
gion, die somit erfahrbar sind im Raum lebensweltlicher Lokalräume nach‐
barschaftlicher Art auf der Quartiersebene, bewirkt ein wohlfahrtstheore‐
tisch fassbares System positiver Externalitäten im Sinne eines Systems kon‐
zentrischer Kreise, definierbar als räumliche Externalitätsdiffusion.

Man kann diese positiven externen Effekte einerseits eher wirtschaftspo‐
litisch diskutieren im Sinne regionaler Strukturpolitik in Bezug auf die
regionalökonomischen Entwicklungspotenziale aus wirtschaftsgeographi‐
scher Perspektive. Man kann sie – mit Blick auf die Sozialraumentwicklung
– aber auch andererseits definieren als sozialpolitischen Impact (messbar
z.B. als „social return of investment“) und in Bezug setzen zur Lebensqua‐

Die Genossenschaft im Sozialraum und der Sozialraum als Genossenschaft

341

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


litätsentwicklung infolge der Sozialkapitalgenese durch Netzwerkbildung
mit der Funktion der sozialen Unterstützung und der sozialen Integration.
Auch dieser Punkt wird im diakonischen Kontext diskutiert.

Der Analyseansatz wäre der transaktionale „Capability Approach“27 der
Wechselwirkung von Abilities und Capacities als Ressourcen der persona‐
len Bewältigung von Entwicklungsaufgaben im Lebenszyklus in der Onto‐
dramatik des Alltags des Menschen angesichts seiner Vulnerabilität. Der
Sozialraum ist demnach eben jenseits einer Container-Theorie des Raumes
zu bestimmen. Der Raum, interdependent mit Diskursen und sozialen
Praktiken, sei demnach definiert als das Sozialkapital (Funktion der so‐
zialen Unterstützung) als vom (transzendentalen)28 Vertrauenskapital (At‐
mosphäre) und vom Humankapital (habituelle Kompetenzen) abhängigen
Ertrag der Sozialinvestition in soziale Netzwerke der Menschen in ihrem
Alltag im Wohnumfeld ihres Mikrokosmos (der Formen) des Wohnens.

Bedeutsam sind neuere hermeneutisch-phänomenologische Ansätze im
Verstehen des Wohnens geworden. Damit werden im Wohnumfeld lokale,
sorgende Gemeinschaften als Funktion von „Caring Community-Building“
im Kontext regionaler professioneller/formaler Infrastrukturen diskutiert.
Die Infrastruktur hat wiederum den Kriterien der optimalen (bedarfsge‐
rechten) Zugänglichkeit, Erreichbarkeit, Verfügbarkeit und qualitätsbezo‐
genen Akzeptierbarkeit in urbanen und ruralen Räumen im Lichte des
raumordnungspolitischen Leitbildes der Gleichwertigkeit der Lebensver‐
hältnisse im Raum im Sinne des Art. 72 GG zu entsprechen. Dass es nicht
zwingend nur um den physischen Raum der Örtlichkeit des Daseinsvollzu‐
ges als gestaltender Existenzbewältigung geht, erkennt man auch daran,
dass digitale Netzwerke (auch gerade im Alter) relevant sind, hierbei wiede‐
rum mit Blick auf die sozialen Ungleichheiten. Noch wichtiger ist aber das
Verständnis des Sozialraumes als Netzwerk der inkludierenden Integration,
die sich im Modus aktiver/passiver Teilhabe als aktualgenetische, also akti‐
vierende (sofern dieses Adjektiv nicht in der Semantik und im strategischen
Subtext neoliberal verkürzt gemeint wird) Unterstützung versteht.

Die Bedeutung des Wohnens – auch unter dem Aspekt des Gemeinsinns
und der gemeinschaftlichen, insbesondere genossenschaftsartigen Lebens‐

27 Zum „Capability Approach“ siehe: A. Sen, Ökonomie für den Menschen. Wege zur
Gerechtigkeit und Solidarität in der Marktwirtschaft, Studien zum sozialen Dasein
der Person 52, München / Wien 2000; M. Nussbaum, Fähigkeiten schaffen. Neue
Wege zur Verbesserung menschlicher Lebensqualität, Freiburg / München 2015.

28 Vgl. G. Wegner, Transzendentaler Vertrauensvorschuss. Sozialethik im Entstehen,
Leipzig 2019.

Frank Schulz-Nieswandt, Philipp Thimm und Julia Beideck

342

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


formen, die als soziales Lernen verstanden werden müssen – macht den‐
noch deutlich, wie wichtig der Blick auf die Örtlichkeit des Daseins ist. Die
Raumgestaltung ist eine aktualgenetische Ressource. Das Bauen muss von
einem humangerechten Sinn geprägt sein.

Exkurs: Netzwerkorientierte Sozialraumanalyse

Dieses Netzwerk wird man dann im Rahmen einer (auch formativen)
Sozialraumanalyse nicht nur als Verzeichnis der Akteur:innen, Projekte
und Aktivitäten bis hin zu einem „Geographic Mapping“ verstehen können.
Diese Landschaft muss substantiell rekonstruiert werden. Es geht um mehr
als um eine oberflächliche Landkarte von Stecknadeln. Die Sozialraumana‐
lyse muss in die Tiefe der Akteur:innen und ihrer Netzwerkstruktur-Kultu‐
ren (in Bezug auf deren Quantität und Qualität) gehen. Die Landschaft
muss als eine Konfiguration der Punkte zu einer Gewebestruktur der
netzwerkartigen Linienverknüpfungen verstanden werden. Die Stecknadeln
müssen organisationsmorphologisch (mit Blick auf die Sinnfunktion und
die Strukturmerkmale als Einheit des Sozialgebildes) und feldgeometrisch
(in Bezug auf die Netzwerkstrukturen der Stecknadeln untereinander) ab‐
gebildet und analysiert werden: Wie sind die Verbindungslinien zwischen
den Stecknadeln – weak ties/strong ties; Hierarchien und Asymmetrien;
Dominanzpositionen; Nachhaltigkeiten; Konkurrenzordnungen (Gegenei‐
nander), Fragmentierungen (Nebeneinander) oder auch Kooperationen
(Miteinander) – zu einem Bild der Landschaft zu rekonstruieren? Insofern
wird in dieser Sozialraumanalyse nicht ein einfaches Adressenverzeichnis,
sondern ein kommentiertes, die Gebilde sozial porträtierendes (nicht nur
in den Konturen skizziertes, sondern ausgemaltes) „Branchenbuch“, hier
metaphorisch formuliert, entwickelt. Folglich ist die Sozialraumanalyse
eine „Sozialporträtierung“ der wichtigsten Akteur:innen und Projekte so‐
wie Aktivitätsmuster (Träger, Größe, Rechtsform, Finanzierungsstrukturen,
Arbeitsphilosophie, Zielgruppen, daseinsthematisches Bezugsspektrum wie
Alter, Gesundheit, Behinderung, Einsamkeit, Wohnen, Mobilität etc., Zu‐
kunftsvisionen, auch in Bezug auf heutige Nutzung und zukünftige Rolle
der digitalen Transformation etc.).

Zurück aus dem Exkurs. Knotenpunkte sind Geschehensorte der Ver‐
knüpfung von Linien in einer netzwerkartigen Landschaft von Akteur:in‐
nen. Typologisch muss im Rahmen der Sozialraumanalyse aber erfasst wer‐
den, welche Gestalttypen im Raum vorliegen: Sind es generative Agenturen
der Netzwerkbildung oder Knotenpunkte interner Leistungserstellung (wie

Die Genossenschaft im Sozialraum und der Sozialraum als Genossenschaft

343

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


etwa Familienzentren, Dienstleistungsmodelle von sogenannten Mehrgene‐
rationenhäusern oder die aktuell kontrovers diskutierte Kiosk-Idee, die
Kontakt- und Informationsstellen für die Selbsthilfeförderung gemäß § 20h
SGB V und § 45d SGB XI oder die pflegepolitischen Stützpunkte im Sinne
des § 7c SGB XI, die Varianten der Hausbesuchsmodelle oder der orientie‐
renden Beratungsarbeit etc.) bzw. hybride Gebilde?

3.4. Sozialraumbildung in der kommunalen Daseinsvorsorge

Die Delegation öffentlicher (oder, sozialkonstruktivistisch gesehen, als öf‐
fentlich relevant definierter) Aufgaben kann man auch als öffentliche Nut‐
zung freier Träger als Praxis der Sicherstellung der Gewährleistung öffent‐
licher Aufgaben verstehen. Die hiermit unter Umständen verbundenen
vergabe- und/oder beihilferechtlichen Fragen einer Ausschreibung oder
Direktvergabe seien hier nur erwähnt.

Man kann die Sozialraumbildung als Kern der im Rahmen der
Eigengesetzlichkeit der Länder ermächtigten kommunalen Daseinsvorsorge
im sozialen Bundesstaat des GG verstehen. Im sozialpolitischen Feld geht
es dabei, wenn die Kommune (so auch im Rahmen des im SGB V veranker‐
ten Bundespräventionsgesetzes) als Lebenswelt eigener Art definiert wird,
um die verfassungsrechtlich möglichen Strukturplanungs- und Kofinanzie‐
rungssettings der Kommunen im Verbund mit den Sozialversicherungsträ‐
gern (vor allem des SGB V und SGB XI, aber auch in der Kinder- und
Jugendhilfe im SGB VIII und im Lichte der Neufiguration von SGB IX und
SGB XII). Diese sozialrechtlichen Möglichkeiten der Sozialraumförderung
im Zusammenspiel von kommunaler Daseinsvorsorge im Sinne des Art. 28
GG (auch verankert im EUV/AEUV) einerseits und andererseits den para‐
fiskalischen Sozialversicherungen sind hier aber nur insoweit das Thema,
wie es um die Einbeziehung von genossenschaftlichen Modellen der Leis‐
tungserstellung und Aufgabenerledigung geht, wobei sich Zulassungs- bzw.
Ermächtigungsfragen stellen mögen.

Die Förderung von genossenschaftsartigen Selbsthilfegebilden im Sinne
des § 20h SGB V und § 45d SGB XI wird – eher leistungsrechtlich, weniger
spezifisch strukturförderrechtlich ausgelegt – als Förderung der Nutzerseite
der Versicherten verstanden. Aber auch die Kontaktstellen zur Förderung
der Selbsthilfe bis hin zur – noch strittigeren Frage der – Ebene der
Selbsthilfeorganisationen im neokorporatistischen Gesundheitswesen wer‐
den hier erfasst. Im Zentrum dieses Themenfeldes stehen insbesondere Ge‐

Frank Schulz-Nieswandt, Philipp Thimm und Julia Beideck

344

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bilde als generative Agenturen der Sozialraumbildung. Hierbei geht es um
Leistungsprofile im Schnittbereich von Case Management und netzwerkbil‐
dendem Care Management.

Eingebettet in diese komplexe Landschaft kann die Frage nach der
„Instrumentalfunktion“ von Genossenschaften – insbesondere von Sozial‐
genossenschaften – in die daseinsthematisch relevanten Felder der exis‐
tenziellen Vulnerabilitätsrisiken der Menschen gestellt und möglichen Ant‐
wortperspektiven zugeführt werden.

Demokratietheoretisch (und im Sinne des im individualisierten Völker‐
recht verankerten Sozialrechts teilhaberechtlich) ist diese Perspektive des‐
halb besonders attraktiv, weil das genossenschaftlich verfasste Engagement
der Zivilgesellschaft hier den kommunalen, die Quartiere umfassenden
Rahmen in einer „Soziale Orte“-Konzeption29 im aktualgenetischen, also
aktivierenden Sinnkontext der Triade von Selbstbestimmung, Selbständig‐
keit und Teilhabe ausfüllt, den der Gewährleistungsstaat grundsätzlich
und deshalb zwingend zu verantworten hat, aber in der Erledigung nicht
selbst sicherstellen muss. Im Lichte der Hegelschen Tradition der Rechts‐
philosophie der Einheit von Differenz und Zusammenspiel von Staat und
bürgerlicher Gesellschaft zeichnet sich hier paradigmatisch wie auch exem‐
plarisch die Erfüllung der staatsrechtlichen Überlegung ab, wonach nur
die Zivilgesellschaft die normativen Voraussetzungen – hier die solidarische
Sorgearbeit (soziologisch gesehen als nicht-vertragliche Voraussetzung der
Vertragsgesellschaft) – der Funktionsfähigkeit des sozialen Rechtstaates
generieren kann. Hier zeigt sich anschaulicher (wenngleich immer noch
relativ abstrakt), was, oben philosophisch, nun als „juridische Substanz“
fundiert wird: Die Zivilgesellschaft muss die solidarisch ermöglichte per‐
sonale Würde der in verschiedenen Figurationen interdependenten Gesell‐
schaftsmitglieder im Sinne universaler Inklusion (als Minimierung der
Demütigung sozialer Exklusion) als kollektiv geteilte Idee – also in eidge‐
nössischer Weise – innerlich (habituell) verankert haben und praktisch als
Ausdrucksgestalt sittlicher Tugend verwirklichen.

Der Sozialraum erweist sich in der Folge, in der Tradition vom „Wel‐
fare-Mix“ zwischen Wohlfahrtsstaat und Wohlfahrtsgesellschaft stehend,
als die auch psychodynamisch (z.B. aus der psychoanalytisch fundierten
Bindungsforschung heraus) verstehbare Lebenswelt des sozialdramatischen
Alltags als Ort der personalisierenden Geborgenheit kultureller Einbettung

29 Vgl. J. Kersten / C. Neu / B. Vogel, Das Soziale-Orte-Konzept. Zusammenhalt in
einer vulnerablen Gesellschaft, Rurale Topografien 16, Bielefeld 2022.

Die Genossenschaft im Sozialraum und der Sozialraum als Genossenschaft

345

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und sozialer Verkettung, in der sich die sozialen Beziehungen als wichtiger
Prädiktor für die Lebensqualität der Individuen, als Knotenpunkte einer le‐
bendigen Gewebestruktur des Miteinanders der Menschen zwischen Oikos
und Polis verstehen lassen.

3.5. Genossenschaft und Herrschaft im Lichte der euklidischen Soziologie
der Formen

In der Theorietradition der Rechtsgeschichte werden Genossenschaft und
Herrschaft als zwei polare Typen der kollektiven Daseinsführung unter‐
schieden. Im Sinne der euklidischen Geometrie könnte man die Herrschaft
als vertikale Ordnung, die Genossenschaft als horizontale Ordnung des
Miteinanders verstehen: Herrschaft ← Vertikalität ↔ Horizontalität → Ge‐
nossenschaft.

Beiden Achsenordnungen ist das kulturgrammatische Prinzip der Rezi‐
prozität eigen, die im Lichte der Gabe-Forschung eben auch vertikale wie
horizontale Formen des Gebens und Nehmens aufweist, die wiederum
homomorphe (sozialer Tausch von A gegen A) und heteromorphe (sozialer
Tausch von A gegen Non-A) Formen ebenso wie symmetrische oder asym‐
metrische bzw. bindungsstarke oder bindungsschwache Gestalten mit un‐
terschiedlichen Zeithorizonten und unterschiedlichen Netzwerkkomplexi‐
täten etc. annehmen können. Auch die Motivkonstellationen sind verschie‐
denster Art und bestimmen dergestalt die Qualität sowie die Nachhaltigkeit
der sozialen Austauschbeziehungen.

Ob die Reziprozität des re-distributiven Regulierungsstaates quasi-
genossenschaftliche Eigenschaften ausweist, muss ambivalent zu beurtei‐
len sein. Die Austauschrelation ist einerseits finanzsoziologisch mit Blick
auf den „Steuerstaat“ zu beurteilen, andererseits mit Blick auf den Staat
als Kontingenzbewältigungsstaat mit Bezug auf die Funktionen des Sozi‐
alschutzes, der (auch zukunftsbezogenen) Daseinsvorsorge und der Infra‐
struktur sowie der öffentlichen (inneren und äußeren) Friedenssicherung.

Insbesondere die wirtschaftliche, soziale, ökologische und kulturelle
Nachhaltigkeit sowie die Beachtung der Rechte der Natur sind eine Auf‐
gabe der rechtsstaatlich verfassten Gesellschaft in der Völkergemeinschaft
des Planeten. Die Ambivalenz von Freiheit und Sicherheit bleibt hierbei
insgesamt spürbar. Der Staat, auch in der höchsten zivilisatorischen Form
des legitimen sozialen Rechtsstaates, kann nicht – trotz aller Varianten des
zweistufigen (erst horizontalen und sodann vertikalen) Gesellschaftsvertra‐

Frank Schulz-Nieswandt, Philipp Thimm und Julia Beideck

346

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ges und eines zu verankernden „Verfassungspatriotismus“ – vollumfänglich
seinen „leviathanischen“ Funktionalismus der Selbstrechtfertigung abstrei‐
fen. Psychoanalytisch gesehen, haben die uralte vorderasiatische Vorstel‐
lung der Bundestheologie von Hirt und Herde sowie die entsprechenden
sakralköniglichen Archetypen nachhaltige Spuren in der europäischen Ge‐
nealogie hinterlassen. Und wie in den königskritischen Texten des Alten
Testaments hat es damals – wie heute – genossenschaftliche Gegenmodelle
der kooperativen Selbstverwaltung als Form der Kontingenzbewältigung
angesichts der existenziellen Vulnerabilität des Menschen gegeben.

Aber auch die Genossenschaft kann den Charakter einer Zwangsgenos‐
senschaft haben und die Gabe, praxeologisch gesehen als Kultur der sozia‐
len Praktiken des Gebens als Stiftung aller Formen von Reziprozität, kann
pneumatisch von einem dunklen Geist der Macht, der Demütigung und
der Schaffung von Abhängigkeit beseelt sein.

Jedoch ist die Genossenschaft eine Form der Kontingenzbewältigung der
Menschen im Sinne eines kooperativen Risikomanagements. Die vertikale
und die horizontale Reziprozität, also der Staat einerseits und die Gesell‐
schaft in ihren Formen freier Assoziationen andererseits, können sodann in
ihrer relationalen Figurativität verstanden werden: als Nebeneinander (als
liberalistischer Minimalstaat), als Gegeneinander (als autoritärer Staat z.B.
eines neo-zaristischen oder neo-sultanistischen Oligarchenkapitalismus)
und als Miteinander (einer deliberativen sozialen Demokratie eines eidge‐
nössischen Verfassungsstaates).

3.6. Plattform der Gebilde und regionale Vollgenossenschaft

Das Prinzip der Genossenschaft muss jedoch nicht nur auf Einzelgebilde
projektiert werden. Regionale Landschaften von vernetzten Gebilden kön‐
nen die Genossenschaft auch als Prinzip nutzen, um eine integrative Dach‐
organisation zum Zwecke der nachhaltigen und effektiven Vernetzung der
Gebilde auf einer Meta-Ebene zu bilden (sogenannte Plattform-Genossen‐
schaften) und um dergestalt die Landschaft abzubilden. Dass diese Struk‐
turen auch als Transformation analoger Sozialräume im Rahmen einer
digitalen, lernenden und interaktiven Plattform unterstützt werden können,
kommt hinzu.

Das perspektivische Thema einer siedlungsgenossenschaftlichen
Vollgenossenschaft, die – holistisch – Daseinsthemen (Wohnen, Arbei‐
ten, Konsum) als kooperative Lebensform (z.B. in der solidarischen Land‐

Die Genossenschaft im Sozialraum und der Sozialraum als Genossenschaft

347

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wirtschaft) verknüpft, wirtschaftliche Wertschöpfungsketten als regionalen
Kreislauf schließt und diese mittels einer Regionalwährung betreibt, ist
bereits weiter oben angesprochen worden.

3.7. Das Quartier als Wirkungsort kooperativer Gebilde, als
nachbarschaftliche Genossenschaftsartigkeit und die Idee der
genossenschaftlichen Gemeindeordnung

Ob Stadtteil oder Dorf: Der Quartiersgedanke prägt heute die Idee der
bürgerschaftlichen Revitalisierung der Nachbarschaftsräume um die Mi‐
krokosmen der Wohnformen herum, denn zu Hause ist es bekanntlich
am schönsten; nicht, trotz all des Wandels der Einrichtungen, im Heim.
Hier ist nochmals auf die neuere hermeneutisch-phänomenologische Ana‐
lyse des Wohnens zu verweisen. Hierbei siedelt sich die Idee der lokalen,
sorgenden Gemeinschaften (im 7. Altenbericht der Bundesregierung, aber
strukturanalog z.B. auch in der Kinder- und Jugendhilfe) als Caring Com‐
munity-Building im Kontext der Welfare-Mix-Ordnungsidee an.

Netzwerkbildungsförderung ist heute (vgl. z.B. § 45c [9] SGB XI) ein
leistungsrechtliches Thema in verschiedenen Sozialgesetzbüchern – auch
gerade in Bezug auf Alltags- und Betreuungshilfen jenseits eng ausgelegter
Medizin (Cure) und Pflege (Care) oder in Bezug auf Brückenbildungen im
Kontext der Krankenhausentlassung vulnerabler Menschen im Sinne von
§ 11 (4) SGB V in Verbindung mit § 39 SGB V – geworden.

Exkurs: Kohäsive Knotenpunkte der kohärenten Sozialraumbildung

Denkt man den Sozialraum zunächst sozialkapitaltheoretisch im Lichte
des Netzwerkgedankens und nicht unmittelbar kooperativ, so kann die
Eigenschaft der Verknüpfung vieler Elemente zu einer Gewebestruktur auf
zentrale Themen bezogen werden, wie z.B. die Öffnung der Heime als
Einrichtungen der Langzeitpflege.

Ein klassisches Problem, das auch im Rahmen des Unterstützungsbe‐
darfs im Kontext präventiver Hausbesuche im höheren Alter deutlich
wurde, ist z.B. die Einsamkeit. Niedrigschwellige präventive Hausbesuche
im Kontext von Beratung (als Einheit von Diagnostik, Hilfeplanung, Fall‐
steuerung und Netzwerkarbeit) sind ein zentraler Knotenpunkt in der
Sozialraumbildung. Vielfach fehlt es nicht an Beratungsstellen, aber an
der Lotsenfunktion. Die Kontaktstellen für die Selbsthilfeförderung z.B.

Frank Schulz-Nieswandt, Philipp Thimm und Julia Beideck

348

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


können mit Blick auf den Aufbau von (auch technischen) Unterstützungen
in Form von (auch digitalisierten) Selbsthilfegruppen ein Thema sein, so
beispielsweise im Kontext des Entlassungsmanagements in Kooperation
mit „selbsthilfefreundlichen“ Krankenhäusern, womit ein weiterer zentra‐
ler Knotenpunkt benannt ist. Die Digitalisierung der Gegenseitigkeitshilfe
als Eigenschaft der klassischen Selbsthilfegruppen im Gesundheitswesen –
jetzt losgelöst von den Grundsatzproblemen des homo digitalis – verweist
uns auf neue Formate kooperativer Strukturen in der Gemeinwesenarbeit
auf nachbarschaftlicher Ebene.

Das sind ausgewählte thematische Knotenpunkte der Sozialraument‐
wicklung, fokussiert auf die (Heterogenität der) komplexen Lebenslagen
und Bedarfe im höheren Alter und insbesondere angesichts der Vulnera‐
bilität der Hochaltrigkeit. Das Sozialraumdenken als Aufgabe der Generie‐
rung, Entwicklung und nachhaltigen Pflege von Netzwerken der Integrati‐
on der Menschen sowie ihrer Unterstützung und Förderung ist entlang
des gesamten Lebenszyklus von konstitutiver Bedeutung und wird daher
auch in den verschiedenen Lebensabschnitten diskutiert: in den frühen
Hilfen und insgesamt der Kinder- und Jugendhilfe bzw. in Bezug auf die
Sozialraumöffnung von Schule oder Kita oder in der Arbeit mit, für und
durch Menschen mit Formen von Behinderung, wo es – ähnlich wie in
der Sozialraumöffnung und neuen Formen („stambulanter“ Einrichtungen
wie die der Tagespflege jenseits der binären Codierung „ambulant vor
stationär“ im § 3 SGB XI) des Pflegesettings – um neue („heterotope“)
Formen des Wohnens in der Lebensführung geht. Das Feld der Arbeit mit
Menschen mit Behinderungen ist ebenso exemplarisch für die Nutzung der
genossenschaftlichen Rechtsform.

Zurück aus dem Exkurs. Diese Sicht auf thematische Knotenpunkte
verweist auf die Notwendigkeit passungsoptimaler institutioneller Knoten‐
punkte im Sinne von Dienstleistungszentren (wie im Fall verschiedener Ty‐
pen von sogenannten Mehrgenerationenhäusern) oder generativen Agentu‐
ren der Sozialraumbildung (z.B. netzwerkbildende Pflegestützpunkte im
Sinne von § 7c SGB XI), deren Notwendigkeit mit Blick auf die Sozial‐
raumbildung als permanente Entwicklungsaufgabe zu verstehen ist. Die
Entwicklung transsektoraler und multidisziplinärer Versorgungsformen im
Sinne einer integrierten Medizin zeigt allerdings (nach 25 Jahren der
Einführung des § 140 a-h, dann abgewandelt in § 140 a-d und heute
als § 140a bestehend) eher das Elend einer Selbstblockade eines kranken

Die Genossenschaft im Sozialraum und der Sozialraum als Genossenschaft

349

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SGB V-Sektors.30 Auch die im Zwischenraum von SGB V und SGB XI
vertragsrechtlich möglichen transsektoralen Vernetzungen (§ 92b SGB XI)
im Versorgungsleistungsgeschehen sind nicht in bedeutungsvoller Weise
vorangetrieben worden. Die Praxisfelder des SGB V und SGB XI kommen
nicht aus der Logik eines, für eine transformative Reform der Regelver‐
sorgungslandschaften weitgehend folgenlosen, Modellvorhabens und der
entsprechenden Pilotitis-Kultur heraus. Der Kern der quartiersbezogenen
Entwicklung der Revitalisierung der Nachbarschaftswelten und der dort
angesiedelten professionellen Module von Care und Cure (aber auch der
Nahversorgung z.B. in Form von Dorfläden in ländlichen Räumen im
alltäglichen Sinne) ist das Wohnen und der Übergangsraum zu den Woh‐
numwelten als teilhaberechtliches Mobilitätsthema.

Kulturgeschichtlich kann zugleich angeknüpft werden an die antike Idee
der Gemeindeordnung als genossenschaftliche Hilfegemeinschaft auf Basis
der Gegenseitigkeit im Sinne der Nächstenliebe.31 Diese christliche Idee
war eine pneumatisch neuartig beseelte Idee des damals verbreiteten hel‐
lenistischen Vereinswesens auf kultgenossenschaftlicher Basis in den Teil‐
räumen der Polis. Dies transzendiert die immer wieder aufkommenden
Reformen der liturgischen Kultzusammenhänge des Gottesdienstes (des
Herrenmahls) mit Blick auf die Sozialgemeinde (zugunsten des alltägli‐
chen Sättigungsmahles als solidarische Gabe-Praxis), wobei sich hier z.B.
auch die Ambivalenz- und Ambiguitätsdiskurse zum öffentlichen Tafeln an‐
schließen. Die neue Nutzungspraxis von brachliegenden Kirchengebäuden
als soziokulturelle Zentren der Quartiersvitalisierung fügt sich ebenso an
dieses Thema an.

Mit Blick auf die soziale Phantasie als Grundlage eines Gestaltungswil‐
lens muss das mangelnde Verständnis vieler Kommunen wohl als unver‐
ständlich gelten.32 Sie gehen nicht den Weg, z.B. die wirksame Sorgearbeit

30 Vgl. F. Schulz-Nieswandt, Integrierte Versorgung als humangerechte Mutation der
Medizinkultur. Das Elend einer Selbstblockierung eines kranken Sektors, Gesund‐
heitsökonomie: Politik und Management 15, Berlin u.a. 2023.

31 Vgl. F. Schulz-Nieswandt / J. Moldenhauer, Tischgenossenschaft und Genossen‐
schaft der Tische. Eine kleine Morphologie der Miteinander-Gabe und der Für-Gabe
für Andere als Formen sozialer Beziehungen, Kölner Beiträge zum Genossenschafts‐
wesen 8, Berlin u.a. 2023.

32 Vgl. F. Schulz-Nieswandt, „Alltagsbegleitung, Betreuung und haushaltshilfliche
Dienstleistungen im Alter“ der BürgerSozialGenossenschaft Biberach eG. For‐
schungsbericht zur Begleitung des Projekts „In Würde zu Hause alt werden“ im
Modus narrativer Ethnographie, Studien zum sozialen Dasein der Person 48, Baden-
Baden 2023.

Frank Schulz-Nieswandt, Philipp Thimm und Julia Beideck

350

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von Seniorengenossenschaften angemessen zu fördern. Dies führt uns
zugleich in das widerspruchsvolle Feld der öffentlichen, öffentlich-recht‐
lichen und privaten Engagementförderpolitik, angesiedelt zwischen Wert‐
schätzung, instrumenteller Funktionalisierung (Ausbeutung als Lückenbü‐
ßer:innen) und der effektiven Nachhaltigkeit institutioneller Befähigung.
Wenn es nicht sogar Modi des kompetitiven Gegeneinanders gibt, so gibt
es doch viel ignorantes Nebeneinander und zu wenig ist eine Kultur des
produktiven Miteinanders als Funktion anerkennender Wertschätzung als
Basis einer Strukturförderung entwickelt. Hier ist aber zugleich auf eine
gewisse bunte Vielfalt der kommunalen Landschaften zu verweisen. Auch
Bundeslandunterschiede mag es geben.

Obwohl wir hier – sehr exemplarisch – Themen einzelwirtschaftlicher
Sozialgebildeaktivitäten aufgreifen, sortieren sich die Diskussionen doch
kohärent ein in eine Idee der Gemeinde als Hilfegenossenschaft.

4. Fazit

Die dichte Abhandlung hat in aller Kürze das Thema der Genossenschaft
als Ausdrucksgestalt wie auch als generative Form der solidarischen Kul‐
tur der konstituierenden Sozialraumbildung, der effektiven Sozialraument‐
wicklung und der nachhaltigen Sozialraumpflege skizziert. Die Darlegung
war demnach angesiedelt zwischen den Einzelsozialgebilden wirtschaftli‐
cher, kultureller und sozialer Zwecksetzungen, der informellen Nachbar‐
schaftsvitalisierung, der formellen professionellen Netzwerkbildung und
den Plattformorganisationen, also zwischen Caring Communities einerseits
und kommunaler Daseinsvorsorge andererseits.

Grundlage war eine Metaphysik der genossenschaftlichen Form aus dem
Geist der Rechtsphilosophie und Ethik der menschlichen Person in der
Form des Miteinanders in Kapitel 2. Der derzeit machbare Wirklichkeitsbe‐
zug liegt im Kern der Gestaltungskraft des sozialen Rechtsstaates auf der
Ebene kommunaler Daseinsvorsorge im Verbund mit den Sozialversiche‐
rungsträgern sowie der Zivilgesellschaft und damit jenseits der imperialen
Marktlogik, heterotope Räume einer neuen – eben genossenschaftsartigen
– Kultur der solidarischen Sorge zu ermöglichen.

Die Genossenschaft im Sozialraum und der Sozialraum als Genossenschaft

351

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hier könnte es auch eine Aufgabe der Kirchen33 als Akteure einer
stadtteilbezogenen Diakoniewirtschaft sein, ihren Weg in die Konkursmas‐
se zu vermeiden und sich der Überwindung der ontologischen/transzen‐
dentalen Obdachlosigkeit des modernen Menschen – was Paul Tillich die
Entfremdung nannte – im Modus eines Genossenschaftssozialismus der
Gemeindeordnung zu widmen. Nur in abgeschwächter Form wird diese
Perspektive dort aufgegriffen, wo es um die Kirche im Sozialraum als rela‐
tionales Netzwerk geht. Vielleicht wäre dies die wirksame34 Substanz35 des
Christlichen?

5. Ausblick

Die Skizze legte ihren Fokus zunehmend weniger auf die etablierten
Genossenschaften als Vertreter eines nüchternen Realismus (der „Realis‐
ten“) in der sozialen Marktwirtschaft. In diesem Kontext haben sie ihren
Wert als stabilisierende Säulen. Die vorliegende dichte Skizze konzentrierte
sich indes überwiegend auf die von der Eule der Minerva angekündigte
(Paul Tillich verwies auf die Signaturen des Gottes Kairos) Zukunftsgestalt
der Idee der Genossenschaft (als immaterielles UNESCO-Weltkulturerbe in
Deutschland) im Sinne der „Transgressivisten“, die mit sozialer Phantasie
einen dionysischen Überstieg über die Faktizität der Verhältnisse wagen,
um eine neue apollinische Ordnung auf höherem Entwicklungsniveau zu
entfalten.

Zur Reife der „Transgressivisten“ gehört allerdings die Demut des Ver‐
zichts auf die Hybris einer reinen Gesinnungsethik, die Prometheus zum
Ikarus macht. Jenseits eines engagierten Hypermoralismus, der aus Ekel
angesichts der Welt in Hasskultur umkippt, geht es um Wertewahrhaftigkeit
in der Form einer Verantwortungsethik, die in systemischer Perspektive
die Menschen dialogisch abholt und achtsam mit auf die Reise nimmt.
„Commoning“ ist eben ein demokratischer Prozess sozialen Lernens. Da‐
ran können wir allerdings auch scheitern.

33 Vgl. C. Coenen-Marx, Die Neuentdeckung der Gemeinschaft. Chancen und Heraus‐
forderungen für Kirche, Quartier und Pflege, Göttingen 2021.

34 Vgl. G. Wegner, Wirksame Kirche. Sozio-theologische Studien, Leipzig 2019.
35 Vgl. G. Wegner, Substanzielles Christentum. Soziotheologische Erkundungen, Leip‐

zig 2022.

Frank Schulz-Nieswandt, Philipp Thimm und Julia Beideck

352

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literatur

Blome-Drees, Johannes / Nicole Göler von Ravensburg / Alexander
Jungmeister / Ingrid Schmale / Frank Schulz-Nieswandt, Handbuch Ge‐
nossenschaftswesen, Wiesbaden 2023.

Coenen-Marx, Cornelia, Die Neuentdeckung der Gemeinschaft. Chancen und He‐
rausforderungen für Kirche, Quartier und Pflege, Göttingen 2021.

Heerdt, Christian / Frank Schulz-Nieswandt, Das Grundrecht auf Sozial‐
raumbildung im Lichte des Menschenbildes der „sozialen Freiheit“ des bundes‐
deutschen Grundgesetzes. Lehren aus der Corona-Krise, Sozialer Fortschritt 71
(10/2022), 771–789.

Kersten, Jens / Claudia Neu / Berthold Vogel, Das Soziale-Orte-Konzept. Zusam‐
menhalt in einer vulnerablen Gesellschaft, Rurale Topografien 16, Bielefeld 2022.

Manemann, Jürgen, Revolutionäres Christentum. Ein Plädoyer, X-Texte zu Kultur
und Gesellschaft, Berlin 2021.

Mühlenkamp, Holger / Frank Schulz-Nieswandt / Markus Krajewski / Ludwig
Theuvsen (Hg.), Öffentliche Wirtschaft. Handbuch für Wissenschaft und Praxis,
Baden-Baden 2019.

Neu, Claudia (Hg.), Handbuch Daseinsvorsorge. Ein Überblick aus Forschung und
Praxis, Berlin 2022.

Nussbaum, Martha, Fähigkeiten schaffen. Neue Wege zur Verbesserung menschlicher
Lebensqualität, Freiburg / München 2015.

Oppenheimer, Franz, Die Siedlungsgenossenschaft, Jena 1913.
Schulz-Nieswandt, Frank / Ursula Köstler / Kristina Mann, Kommunale Pfle‐

gepolitik. Eine Vision, Stuttgart 2021.
Schulz-Nieswandt, Frank, Der heilige Bund der Freiheit. Frankfurt – Athen – Jeru‐

salem: Eine Reise, Fermenta philosophica, Baden-Baden 2022.
Schulz-Nieswandt, Frank, Gemeinwohl in einer Gesellschaft des privatbesitz‐

rechtlichen Individualismus, Gemeinwirtschaft und Gemeinwohl 3, Baden-Baden
2022.

Schulz-Nieswandt, Frank / Ursula Köstler / Kristina Mann, Gestaltwerdung
als Gelingen der Daseinsführung im Lebenszyklus. Das Erkenntnisinteresse der Kri‐
tischen Wissenschaft von der „gerontologischen Sozialpolitik“, Studien zum sozialen
Dasein der Person 42, Baden-Baden 2022.

Schulz-Nieswandt, Frank, »Alltagsbegleitung, Betreuung und haushaltshilfliche
Dienstleistungen im Alter« der BürgerSozialGenossenschaft Biberach eG. For‐
schungsbericht zur Begleitung des Projekts „In Würde zu Hause alt werden“ im
Modus narrativer Ethnographie, Studien zum sozialen Dasein der Person 48, Baden-
Baden 2023.

Schulz-Nieswandt, Frank, Das Leben ändern als ein Werden in wachsenden Ringen.
Ein Essay zur Möglichkeit, über „Fortschritt“ sinnvoll zu reden, Schriften der Gesell‐
schaft für Sozialen Fortschritt e.V. 33, Berlin 2023.

Die Genossenschaft im Sozialraum und der Sozialraum als Genossenschaft

353

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schulz-Nieswandt, Frank, Der Mensch als geistiges Naturwesen bei Adolf Portmann
(1897–1982). Reflexionsfragmente im Lichte eigener autobiographischer Perspekti‐
ven, Studien zum sozialen Dasein der Person 50, Baden-Baden 2023.

Schulz-Nieswandt, Frank, Der Mensch zwischen Entfremdung und wahrer Form.
Zur Metaphysik der Idee der Genossenschaft im Lichte des Werkes von Paul Tillich,
Gemeinwirtschaft und Gemeinwohl 10, Baden-Baden 2023.

Schulz-Nieswandt, Frank, Der Zweifaltigkeits-Code der Wirtschaftslehre. Struktura‐
le Hermeneutik eines geistigen Klassifikationssystems, Studien zum sozialen Dasein
der Person 52, Baden-Baden 2023.

Schulz-Nieswandt, Frank, Die Europäische Union und die Eule der Minerva.
Autobiographischer rekonstruktiver Rückblick auf drei Dekaden der Einheit von
Forschung, Lehre und Transfer, Mensch und Sozialordnung in der EU 5, Berlin /
Münster 2023.

Schulz-Nieswandt, Frank, Genossenschaft, Sozialraum, Daseinsvorsorge. Die Wahr‐
heit der Form und ihr Wirklich-Werden in der Geschichte im Ausgang von Paul
Tillich, Gemeinwirtschaft und Gemeinwohl 9, Baden-Baden 2023.

Schulz-Nieswandt, Frank, Integrierte Versorgung als humangerechte Mutation der
Medizinkultur. Das Elend einer Selbstblockierung eines kranken Sektors, Gesund‐
heitsökonomie. Politik und Management 15, Berlin / Münster 2023.

Schulz-Nieswandt, Frank, Onto-Poetik der responsiven Gabe. Eine Phäno‐
menologie des Weges zum genossenschaftlichen Miteinander im Lichte der Dialektik
von Identität und Alterität, Elementa Œconomica 5, Baden-Baden 2023.

Schulz-Nieswandt, Frank / Benjamin Chardey / Malte Möbius, Kritik der inno‐
vativen Vernunft. Der Mensch als Konjunktiv, Gemeinwirtschaft und Gemeinwohl 5,
Baden-Baden 2023.

Schulz-Nieswandt, Frank / Joschka Moldenhauer, Tischgenossenschaft und Ge‐
nossenschaft der Tische. Eine kleine Morphologie der Miteinander-Gabe und der
Für-Gabe für Andere als Formen sozialer Beziehungen, Kölner Beiträge zum Genos‐
senschaftswesen 8, Berlin / Münster 2023.

Schulz-Nieswandt, Frank / Caroline Rehner / Malte Möbius / Ingeborg Ger‐
mann / Christine Freymuth / Anne Bruns, Innovationen in der Sozialpolitik des
Alterns. Eine kritische Vermessung innovativen Wandels, Stuttgart 2023.

Schulz-Nieswandt, Frank / Philipp Thimm, Morphologie und Metamorphosen
des Dritten Sektors. Die Entelechie der Gemeinwirtschaft in der wirtschafts‐
organisationsrechtlichen Disziplinarordnung, Schriften zum Genossenschaftswesen
und zur Öffentlichen Wirtschaft 48, Berlin 2023.

Schulz-Nieswandt, Frank / Philipp Thimm, Wirtschaftsorganisationsrecht
und Organisationskultur in der Langzeitpflege. Soziale Wirklichkeit und Ent‐
wicklungsperspektiven, Organisation und Individuum 10, Berlin / Münster 2023.

Sen, Amartya, Ökonomie für den Menschen. Wege zu Gerechtigkeit und Solidarität in
der Marktwirtschaft, München / Wien 2000.

Wegner, Gerhard, Der »inklusive Sozialraum«. Eine neue Qualität des Sozialstaats?,
https://www.gruene-reihe.eu/artikel/der-inklusive-sozialraum-eine-neue-qualitaet-d
es-sozialstaats/ (Zugriff: 13.11.2023).

Frank Schulz-Nieswandt, Philipp Thimm und Julia Beideck

354

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.gruene-reihe.eu/artikel/der-inklusive-sozialraum-eine-neue-qualitaet-des-sozialstaats
https://www.gruene-reihe.eu/artikel/der-inklusive-sozialraum-eine-neue-qualitaet-des-sozialstaats
https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.gruene-reihe.eu/artikel/der-inklusive-sozialraum-eine-neue-qualitaet-des-sozialstaats
https://www.gruene-reihe.eu/artikel/der-inklusive-sozialraum-eine-neue-qualitaet-des-sozialstaats


Wegner, Gerhard, Moralische Ökonomie. Perspektiven lebensweltlich basierter Ko‐
operation, Stuttgart 2014.

Wegner, Gerhard, Transzendentaler Vertrauensvorschuss. Sozialethik im Entstehen,
Leipzig 2019.

Wegner, Gerhard, Wirksame Kirche. Sozio-theologische Studien, Leipzig 2019.
Wegner, Gerhard, Substanzielles Christentum. Soziotheologische Erkundungen,

Leipzig 2022.

Die Genossenschaft im Sozialraum und der Sozialraum als Genossenschaft

355

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Verzeichnis der Autor:innen

Bär, Martina, Dr. theol. habil.; Univ.-Professorin für Fundamentaltheologie am Institut
für Systematische Theologie und Liturgiewissenschaft der Universität Graz. Wichtige
Publikation: Urbane Logik und Theo-Logik. Gottesrede in (post‑)modernen Stadt‐
gesellschaften, Freiburg / Basel / Wien 2020.

Beideck, Julia, M.Sc.; Stipendiatin am Seminar für Genossenschaftswesen der Universi‐
tät zu Köln.

Beuttler, Ulrich, apl. Prof. Dr. theol., Dipl.-Phys.; Pfarrer an der Markuskirche
Backnang, Württemberg. Wichtige Veröffentlichung: Gott und Raum – Theologie
der Weltgegenwart Gottes, Göttingen 2010.

Daelemans, Bert, Dr. theol., Ingenieur-Architekt; Professor für Systematische Theologie
an der Universidad Pontificia Comillas, Madrid (Spanien), und der KU Leuven (Bel‐
gien). Wichtige Publikation: Spiritus Loci. A Theological Method for Contemporary
Church Architecture, Leiden / Boston 2015.

Eckardt, Frank, Dr. rer. pol., phil. habil.; Professor für sozialwissenschaftliche Stadtfor‐
schung am Institut für Europäische Urbanistik der Bauhaus-Universität Weimar.
Wichtige Publikation: Soziologie der Stadt, Bielefeld 2004.

Eiffler, Felix, Dr. theol., Leiter der Forschungsstelle Missionale Kirchen- und Ge‐
meindeentwicklung am Center for Empowerment Studies – Christliches Em‐
powerment in der Säkularität der Martin-Luther-Universität Halle-Wittenberg.
Wichtige Veröffentlichung: Kirche für die Stadt. Pluriforme urbane Gemeinde‐
entwicklung unter den Bedingungen urbaner Segregation, Göttingen 2020.

Eurich, Johannes, Dr. theol.; Professor; Direktor des Diakoniewissenschaftlichen Insti‐
tuts der Universität Heidelberg. Wichtige Publikation: Sozialraumorientierung als
Chance. Zu Herausforderungen der Kooperation von Kirche und Diakonie auf
Ortsebene, in: Sigrid Graumann / Lars Klinnert (Hg.), Hilfekulturen im Wandel.
Historische und gegenwärtige Transformationsprozesse organisierter Nächstenliebe,
Göttingen 2023, 359–379.

Keller, Sonja, Dr. theol.; Professorin für praktische Theologie an der Augustana Hoch‐
schule Neuendettelsau. Wichtige Veröffentlichung: Kirchengebäude in urbanen Ge‐
bieten. Wahrnehmung – Deutung – Umnutzung in praktisch-theologischer Perspek‐
tive, Berlin 2016.

Körs, Anna, Dr. phil., Wissenschaftliche Geschäftsführerin und Vizedirektorin der
Akademie für Weltreligionen, Universität Hamburg. Wichtige Publikation (zus. mit
Thomas Großbölting, Karen Körber (Hg.)): Zwischen Pluralisierung und Regulie‐
rung. Urbane Sozialformen des Religiösen, Frankfurt a.M. 2025.

Kühne, Olaf, Dr. Dr.; Professor für Stadt- und Regionalentwicklung an der Eberhard-
Karls-Universität Tübingen. Wichtige Publikation: Landschaftstheorie und Land‐
schaftspraxis. Eine Einführung aus sozialkonstruktivistischer Perspektive, Wiesba‐
den 32021.

357

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lämmlin, Georg, Dr. theol.; apl. Prof. für Praktische Theologie, Universität Heidelberg,
Direktor des Sozialwissenschaftlichen Instituts der EKD, Hannover. Wichtige Publi‐
kation (Hg.): Gesellschaftlicher Zusammenhalt in der postsäkularen Gesellschaft,
Baden-Baden 2021.

Lob-Hüdepohl, Andreas, Prof. Dr. theol.; Professor für theologische Ethik an der Ka‐
tholischen Hochschule für Sozialwesen Berlin; Direktor des Berliner Instituts für
christliche Ethik und Politik. Wichtige Publikation (zus. mit Gerhard F. Schäfer
Hg.): Ökumenisches Kompendium Caritas und Diakonie, Göttingen 2022.

Müller, Sabrina, Prof. Dr.; Professorin für Praktische Theologie u.a. mit Schwerpunkt
Digitale Theologie, Universität Bonn, und Projektleiterin am UFSP Digital Religi‐
on(s), Universität Zürich. Wichtige Veröffentlichung: Religiöse Erfahrung und ihre
transformative Kraft. Qualitative und hermeneutische Zugänge zu einem praktisch-
theologischen Grundbegriff, Berlin / Boston 2023.

Schulz-Nieswandt, Frank, Univ.-Prof. Dr. (em); ehemals Professor für Sozialpolitik und
Methoden der qualitativen Sozialforschung sowie weiterhin im mitgliedschaftlichen
Status der Fakultät, Direktor des Seminars für Genossenschaftswesen der Universität
zu Köln. Wichtige Veröffentlichung: Kritische Theorie der Entelechie der Person als
Ästhetik der Form. Über die Wahrheit der Person, das Gute der Sozialpolitik und
die Schönheit der Genossenschaft. Eine Trinitätslehre der humangerechten Kultur.
Würzburg 2024.

Schulz, Claudia, Dr. phil., habil. theol.; Sozialwissenschaftlerin und Evangelische Theo‐
login, Professorin an der Evangelischen Hochschule Ludwigsburg. Wichtige Publika‐
tion: Soll sich die Kirche mit aktuellen politischen Fragen beschäftigen? Positionen
und Paradoxien im gesellschaftspolitischen Engagement von Kirche und ihren Ge‐
meinden, PrTh 58 (2023), 39–48.

Thimm, Philipp, M.A.; Stipendiat am Seminar für Genossenschaftswesen der Universi‐
tät zu Köln.

Wegner, Gerhard, Dr. theol, apl. Prof em.; bis 2019 Direktor des Sozialwissen‐
schaftlichen Instituts der EKD in Hannover. Wichtige Publikation: Substanzielles
Christentum. Soziotheologische Erkundungen, Leipzig 2022.

Verzeichnis der Autor:innen

358

https://doi.org/10.5771/9783748948469 - am 23.01.2026, 18:02:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	Einleitung
	1. Kirchen und Sozialraum
	2. Vier Perspektiven auf das Gemeinwesen
	3. Transzendierungen des Sozialraums
	3.1. Der Sozialraum als spiritueller Erfahrungsraum
	3.2. Die religiöse Topografie des Sozialraums
	3.3. Interaktions- und Engagementformen im Sozialraum


	1. Der Sozialraum als spiritueller Erfahrungsraum
	Gott und der Raum – eine systematisch-theologische Neukonzeption aus phänomenologischen Raumbegriffen
	1. Gottes Gegenwart im Raum
	2. Die Gegenwart Gottes und der Raum
	3. Die dreifache Forderung eines Raumbezuges Gottes
	4. Der gelebte Raum und seine religiöse Struktur
	5. Die existentiellen und religiösen Schichten des gelebten Raums

	Spuren Gottes?Sozialräume und ihre „Zeichen der Zeit“
	1. Sozialraum: Ort der Gottesbewährung auch Ort der Gotteserfahrung?
	2. „Gottes Spuren“ in den „Zeichen der Zeit“ – eine theologisch-ethische Vergewisserung
	3. Die konfliktive Grundsignatur von Sozialräumen
	4. Bruchlinien und Ränder sozialer Räume als Orte aufblitzender Gottesspuren
	5. Die verlorene Spur und der vermisste Gott

	Kraftfelder des GeistesSuchbewegungen nach einer Spiritualität der Stadtteilgestaltung
	1. Epiphanien im Sozialraum?
	2. Religiöse Topografie
	3. Religiöse Wahrnehmung des Sozialraums
	4. Die Macht virtueller Welten
	5. Sozialräume als Kraftfelder
	6. Atmosphäre und Stimmung
	7. Lektüre von Sozialräumen
	8. Kraftfelder des Geistes
	9. Transformative Praxis der Befreiung
	10. Möglichkeiten spiritueller Wahrnehmung des Sozialraums
	11. Inszenierung des Christlichen

	Vielfältige Optionen gegen die LeereInterprofessionelle Raumerschließung als spirituelle Entwicklung kirchlicher Regionen
	1. Leere und Fülle im Raum: Die Krise der Kirche und die Vielfalt des Evangeliums
	2. Der leere Raum: Strukturwandel im Kirchenbezirk
	3. Die leere Kanzel: Personalfragen in kirchlichen Diensten
	4. Die leeren Bänke: Aufgabenorientierung gegen den Relevanzverlust
	5. Die leeren Hände: Kompetenzorientierung in der Teamarbeit
	6. Das leere Blatt: Notwendiger Mentalitätswandel in der Kirche

	Connected:Das Smartphone als Portal für Alltagsspiritualität
	1. Einleitung
	2. Zur Funktion des Smartphones: Ein Portal mit vielen Türen
	3. Zur kulturellen Bedeutung des Smartphones: Identität, Beziehungen und Spiritualität in der Handfläche
	4. Die Bedeutung des Smartphones für die Spiritualität
	4.1. Religiöse Gemeinschaft über das Smartphone: Die transreligiöse App „Insight Timer“
	4.2. Gottesdienst über das Smartphone: Die Netzwerkgemeinde „DA-ZWISCHEN“

	5. Fazit: Das Smartphone als Portal für Alltagsspiritualität


	2. Die religiöse Topografie des Sozialraums
	Zwischen Selbstfindung und DialogSakralbauten im spätmodernen Sozialraum
	1. Grundlegendes zum Verhältnis von Architektur, Sozialraum und Sakralbauten
	2. Sakralbauten
	3. „God Box“ von Ludwig Mies van der Rohe
	4. Ökumenische Maria-Magdalena-Kirche in Freiburg im Breisgau
	5. Das House of One in Berlin
	5.1. Theologie und Architektur

	6. Fazit

	Sakrale RaumerfahrungKirchengebäude als mystagogischer Raum
	1. Eine erste Annäherung: Begegnung mit einem anonymen Geheimnis im synästhetischen Raum
	2. Vertiefung: Entdeckung des Namens und des Gesichts des kerygmatischen Raums
	3. Eingegliedert sein: Teilhabe am Leib Christi im ekklesiologischen Raum
	4. Gesandt sein: Mitarbeit im eschatologischen Raum des Reiches Gottes
	5. Schlussfolgerung: Wachsende Sensibilität für den Spiritus loci

	Religiöse Gemeinden als (inter-)religiöse und gesellschaftliche Akteure im urbanen Sozialraum
	1. Einleitung
	2. Gemeinden im Spiegel interreligiöser Gemeinde- und Dialogforschung
	3. Interreligiöse Gemeindestudie
	3.1. Gemeindepraxis
	3.2. Interreligiöse Kontakte
	a) Interreligiöse Beziehungen und Religionszugehörigkeit
	b) Interreligiöse Beziehungen und religiöse Einstellungen
	c) Hindernisse interreligiöser Kontakte zwischen Gemeinden

	3.3. Gesellschaftliche Kontakte

	4. Fazit

	Religion und Landschaft –Grundzüge, Ausprägungen und offene Fragen eines komplexen Verhältnisses
	1. Einführung
	2. Landschaft – Grundüberlegungen
	3. Religion in der Gesellschaft – einige Grundüberlegungen
	4. Die landschaftlichen Dimensionen von Religion
	5. Fazit


	3. Interaktions- und Engagementformen im Sozialraum
	Vom Sakral- zum Sozialraum:Kirchen im Gelsenkirchener Abstiegskampf
	1. Städte im Abstiegskampf
	2. Gelsenkirchens langer Weg nach unten
	3. Bismarck
	4. Scholven
	5. Neustadt
	6. Diskussion

	Geteilte Stadt – Geteilte Kirche?Soziale Segregation und kirchliche Vielfalt
	1. Was ist eine Stadt?
	2. Sozialraumorientierung als Haltung kirchlichen Engagements
	2.1. Sozialraumorientierung im Kontext urbaner Räume
	2.2. Sozialraumanalyse

	3. Soziale Segregation als urbanes Phänomen
	4. Kirchliche Vielfalt als Reaktion auf Segregation
	4.1. Quartiersgemeinden
	4.2. Stadtkirchen
	4.3. fresh expressions of Church

	5. Gespaltene Stadt – gespaltene Kirche?
	6. Pluriforme urbane Gemeindeentwicklung als ekklesiales Netzwerk regiolokaler Kirchenentwicklung

	Soziale Dienstleister und ihr Bezug zur SpiritualitätDiakonie und Caritas als religiöse Akteure im Sozialraum
	1. Spiritualität, Transzendenz und Sinn in der Sozialen Arbeit vor Ort
	2. Beitrag von Caritas und Diakonie zum interreligiösen Miteinander im Sozialraum
	3. Gestaltung öffentlicher Räume
	4. Ausblick

	Soziale Kontexte wahrnehmen und verändernZum heuristischen Potenzial einer diakonischen und kirchlichen Sozialraumorientierung
	Einleitung
	1. Annährungen an den Sozialraum und die kirchliche Sozialraumorientierung
	1.1. Die vielfältigen Anknüpfungspunkte und Grundlagen des Sozialraumparadigmas
	1.2. Die Sozialraumorientierung im Kontext des Umbaus kirchlicher Strukturen

	2. Aktuelle empirische Erkenntnisse zur gemeindlichen Sozialraumorientierung
	3. Skizze des heuristischen Potenzials der Sozialraumorientierung
	3.1. Die Entdeckung der diakonischen Funktion von Kirche
	3.2. Perspektivwechsel von der kirchlichen Angebotslogik zu den Belangen der Bewohnerinnen und Bewohner
	3.3. Die Neuvermessung räumlicher Ressourcen
	3.4. Die Rekonstruktion des Sozialraums als Netzwerk
	3.5. Die Wahrnehmung der Wechselwirkungen im geteilten Sozialraum
	3.6. Die Auseinandersetzung mit der fragilen Öffentlichkeitsdimension der Kirche

	4. Fazit

	Die Genossenschaft im Sozialraum und der Sozialraum als Genossenschaft
	1. Einleitung
	2. Zugangswege
	2.1. Die Kölner Schule der gemeinwirtschaftlichen Genossenschaft im Kontext der Gemeinwirtschaftslehre und ihre Metamorphosen
	2.2. Der Kontext der Dritte-Sektor-Forschung
	2.3. Commons, Commoning und Formen solidarischen Wirtschaftens

	3. Morphologie des Sozialraums zwischen Lokalität und Regionalität bzw. sorgenden Gemeinschaften und kommunaler Daseinsvorsorge
	3.1. Soziale Morphologie der Genossenschaft als Einzelwirtschaftsgebilde
	3.2. Wirtschaftliche, kulturelle und soziale Zwecke: Daseinsthematische Diffusion in neue Handlungsfelder
	3.3. Das Wirken genossenschaftlicher Gebilde im System konzentrischer Kreise
	Exkurs: Netzwerkorientierte Sozialraumanalyse

	3.4. Sozialraumbildung in der kommunalen Daseinsvorsorge
	3.5. Genossenschaft und Herrschaft im Lichte der euklidischen Soziologie der Formen
	3.6. Plattform der Gebilde und regionale Vollgenossenschaft
	3.7. Das Quartier als Wirkungsort kooperativer Gebilde, als nachbarschaftliche Genossenschaftsartigkeit und die Idee der genossenschaftlichen Gemeindeordnung
	Exkurs: Kohäsive Knotenpunkte der kohärenten Sozialraumbildung


	4. Fazit
	5. Ausblick


	Verzeichnis der Autor:innen

