Zur kritischen Geographie

Ich bin kritisch allem gegeniiber, auch
der Kritischen Theorie.
Benno Werlen, 10. Juli 2020"

Mission accomplished?

Wer hat nicht schon Schwierigkeiten mit der Geographie gehabt: Gerhard
Hard, unermiidlicher Kimpfer fiir eine Modernisierung der Geographie, klagt
iiber einen »konfessionellen Ton« (Hard 2004) in einer »Disziplin der Weif3-
wischer« (Hard 1979). Dietrich Bartels diagnostiziert »Schwierigkeiten einer
fachlichen Verstindigung« (Bartels 1974, 21). Fiir Bartels liegen diese Schwie-
rigkeiten in der »Heterogenitit der theoretischen Grundanliegen heutiger
Geographie«, mithin in »Schwierigkeiten mit dem Raumbegriff in der Geo-
graphie« — so der Titel eines Vortrages, den er 1974 in Ziirich hielt. Die Vokabel
»Raumc« diene nur noch als legitimierendes Objekt, um die Einheit des Faches
zu signalisieren: »Fiir die Geograph[inn]en gehérte der sRaumc bis vor kurzem
zur Gruppe jener vorsprachlichen Leitvorstellungen ohne Erklirungsbediirf-
nis, zum Plausibilititsrahmen des Fachansatzes, in dem man sich unreflektiert be-
wegt« (Bartels 1974, 9, meine Hervorhebung). Bartels’ Diagnose wird von Go-
eke und Moser (2011, 251) bestitigt: »Raum« benenne einen Gegenstand, »der
nur wenig ausschliefdt, und dabei zumindest vordergriindig Geschlossenheit
vermittelt« — und zwar nach innen und auflen.

Bartels und Hard kritisieren eine Fachtradition der deutschsprachigen
Geographie, wie sie in der Nachkriegszeit (1945-1975) dominant war: die klas-
sische Geographie der Linderkunde und Landschaftsgeographie, die es so
heute nicht mehr gibt und die im Riickblick gerne als sehr homogen und
altbacken beschrieben wird (meist ohne genauere Lektiire). Hard prangert

1 So Benno Werlen im persénlichen Gesprach, 10. Juli 2020.

- am 13.02.2026, 10:55:47.


https://doi.org/10.14361/9783839462300-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

machtpolitische Kartelle im Fach an, indem er auf fehlende Plausibilitits-
rahmen (Bartels) hinweist, die sich die Landschaftskunde in den Jahrzehnten
nach dem Krieg leistete. Nach Hards Attacken war der Kaiser nackt — und
den meisten Zuschauerinnen?® blieb das Lachen im Hals stecken, fiirchteten
sie doch die Rache der Diadochen. Fiir Bartels liegt die Schwierigkeit der He-
terogenitit der Geographie in der fehlenden verbindenden Theoriesprache.
Heterogenitit werde mittels Raumfloskeln nur @bertiincht, um Geschlossen-
heit zu suggerieren — dies aber ohne theoretische Reflexion. So Bartels.> In
Bartels’ und Hards Kritik verflechten sich somit epistemologische, disziplin-
strategische und politisch-normative Fragen.

Die Scharmiitzel, in die sich Bartels und Hard zu ihrer Zeit begaben,
oder die noch Benno Werlen auszufechten hatte, gehoren weitgehend der
Vergangenheit an. Seit der cultural turn durch die Neue Kulturgeographie
(NKG) breit rezipiert wird, hat die Humangeographie die Schwierigkei-
ten, die Bartels und Hard der klassischen Geographie (Theorielosigkeit,
politischer Konservatismus) attestierten, weitgehend iiberwunden. Human-
geographie ist (de-)konstruktivistisch, theoretisch versiert und »kritisch« —
und zugleich offen fuir Neues, fiir Pluralitit und Vielfalt. Auch den »Raumc«
hat man dekonstruiert und theoretisch durchdrungen und in eine Vielfalt
von Raumbegriffen aufgelost. Die deutschsprachige Humangeographie ver-
abschiedet sich damit von der bisherigen Tendenz zur »Schulbildung« und
iibernimmt von der anglophonen Geographie eine »Anfilligkeit gegeniiber
[theoretischen] Modeerscheinungen« (Strohmayer 1998, 103), auch wenn
die Rezeption anglophoner Ideen oft spit erfolgt. Die Humangeographie
nach dem cultural turn scheint sich durch eine permanente epistemologische
Erneuerung frisch zu halten. Mission accomplished (Mission erfillt)!?!

Ich bleibe skeptisch. Denn bei allen Plidoyers fiir Vielfalt und Heterogeni-
tit nach dem cultural turn gibt es weiterhin Absicherungsdiskurse, um fach-
liche Verbundenheit innerhalb der Humangeographie zu signalisieren. Fiir
Bartels (und spiter fiir Goeke und Moser) war »Raumc« der zentrale »Klingel-
ton« der Geographie. Doch hat sich hier seit dem cultural turn eine Verschie-

2 Hier wie auch im folgenden Text verwende ich die weibliche Form, wenn alle Ge-
schlechter gemeint sind. Dies erscheint mir als ausgleichende Gerechtigkeit fir frii-
here Tendenzen, mit der médnnlichen Form alle Geschlechter zu bezeichnen.

3 Nun ist nicht ganz klar, ob fir Bartels Heterogenitit per se ein Problem ist, oder nur
eine Heterogenitat, die theoretisch unterspezifiziert bleibt. Diese Frage klammere ich
hier der Einfachheit halber aus.

- am 13.02.2026, 10:55:47.


https://doi.org/10.14361/9783839462300-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur kritischen Geographie

bung vollzogen: Nicht mehr »Raumc« scheint heute als legitimierender Begriff
(und als Erkenntnisobjekt) die fachliche Einheit abzusichern, sondern eher
eine bestimmte Haltung, die mit dem Attribut »kritisch« signalisiert wird.
»Kritisch sein« wird zum verbindenden Grundton diskursiver »Klingelténe«
(Kaube 2015, 145f.), der theoretischen Imponiervokabeln, mit denen in rasan-
ter Folge neue Ansitze und turns ausgerufen werden. Der «kritische» Grund-
ton erlaubt so eine Sortierung, wer dazugehort und wer nicht (zumindest zum
Kreis der Insiderinnen). Seit der cultural turn in der deutschsprachigen Hu-
mangeographie breit rezipiert wird, witrde deshalb kaum jemand die Selbst-
zuschreibung als »kritisch« zuriickweisen.

Kritik wird hier meist im Anschluss an Michel Foucault als die Kunst ver-
standen, »nicht auf diese Weise und um diesen Preis regiert zu werden« (Fou-
cault 1992, 12). »Kritische« Geographie verbindet damit eine epistemologische
Perspektive (Analyse und Kritik der Machtverhiltnisse) und eine normative
(politische) Position (Ablehnung und Uberwindung dieser Machtverhiltnisse)
(Belina et al. 2018, Kuge et al. 2020, 220). Diese »kritische« Haltung ist zu
einer solchen Selbstverstindlichkeit geworden, dass sie einen neuen »Plausi-
bilititsrahmen« aufspannt, »in dem man sich unreflektiert bewegt«. »Kriti-
sche« Geographie ist selbst zum Mainstream geworden: Aus den »jungen Wil-
den« und »heldenhaften Aulenseitern« wurden die »disziplinir Etablierten«
(Steinbrink/Aufenvenne 2016, 85, 86 und 101), die diesen Auflenseiterstatus
aber weiterhin gegen einen vermeintlich noch immer vorhandenen Hegemo-
nialdiskurs fiir sich reklamieren. Aus einer antihegemonialen Attitiide wird
eine »Hegemonie der Einsicht, von der die Einsicht in die Hegemonie ab-
hingt« (Diittmann 2004, 84).

Der diskursive Klingelton »Kritik« signalisiert disziplinpolitisch die Zu-
gehorigkeit zu einem weitgehend unhinterfragten, grundlegenden »Denk-
stil« (Fleck [1935] 1980), der von einem Denkkollektiv geteilt wird. In Hards
Terminologie haben wir es mit einer »konfessionellen« Tonlage zu tun, aus
der »Reflexionsverweigerungen« (Hard) und intellektuelle »Schonstellungen«
(Marquard) resultieren: Die Kritik verschont sich selbst und umgeht eine kri-
tische Hinterfragung ihrer eigenen epistemologischen Perspektive, ihrer me-
thodologischen Sorgfalt und politischen Position, da Gegenpositionen primir
iber Moralisierung und Personalisierung als »unkritisch« oder »reaktionir«
bekimpft, und nicht inhaltlich widerlegt werden. Dadurch liuft Kritik Ge-
fahr, in Dogmatismen zu erstarren und sich in Selbstgefilligkeit einzurich-
ten. Aus diesen Schonstellungen entstehen »Schwierigkeiten mit der kriti-
schen Geographiex, die ich in diesem Buch aus der Position eines interested

- am 13.02.2026, 10:55:47.


https://doi.org/10.14361/9783839462300-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

sceptic* betrachte — sympathisierend, aber kritisch nachfragend: Meine Skep-
sis entstand aus einer urspriinglichen Identifizierung mit den Anliegen und
Positionen der kritischen Geographie, doch verschob sich diese zunehmend
in eine Identifizierung mit Vorbehalt: »Dieser Blick aufs Problematische, der zu-
erst fiirsorglicher Besorgnis entsprang, wurde nun etwas anderes: Zweifel an
der Sache [...]« (Marquard 1973, 22).°

In diesem Buch zeige ich Schonstellungen der kritischen Geographie iiber
Umwege auf. Um der Gefahr der Moralisierung und Personalisierung zu ent-
gehen, der ja auch eine Kritik an Praktiken kritischer Geographie erliegen
kénnte, mochte ich meine Zweifel nicht in direkter Konfrontation mit »Ross
und Reiter« (Goeke 2013, 4) dingfest machen, sondern tiber »Umwege« (Blu-
menberg) formulieren: In den einzelnen Kapiteln in diesem Buch betrach-
te ich »Tonlagen« und Diskurskonstellationen kritischer Theorie, die in die
Humangeographie und benachbarte Sozial- und Kulturwissenschaften hin-
einwirken. Die Schonstellungen, die ich in den Tonlagen und Diskurskon-
stellationen kritischer Theorie identifiziere, finden sich oft wenig hinterfragt
in humangeographischen Diskursen, sei es schriftlich hinterlegt, oder auch
nur im oralen Raum informellen Austauschs. Wenn durch diese Umwege in
den nachfolgenden Kapiteln Raum fiir Nachdenklichkeit entsteht, ist das Ziel
dieses Buches erreicht. Bevor ich aber damit beginne, lege ich noch einmal
detailliert den oben skizzierten Gedankengang dar.

4 Diesen Begriff verwendet Hayden Lorimer (2005, 85) zur Charakterisierung der Positi-
on, die Tim Cresswell gegenlber der non-representational theory (NRT) eingenommen
hatte. Cresswell selbst beschreibt diese Position als »feelings of confusion and anger«
(Cresswell 2012, 98) — grundsatzlich interessiert, sympathisierend mit den Anliegen,
nichtin Fundamentalopposition, aber kritisch nachfragend, um das Gesprach tiber»re-
maining doubts« und »thorny issues« (S. 103) offenzuhalten.

5 In der Tat wurde »kritische« Geographie lange Zeit an den Rand gedrangt (Belina et al.
2009), und benétigte »fiirsorglichen Besorgnis«, doch sind diese Zeiten, wie gesagt,
vorbei.

- am 13.02.2026, 10:55:47.


https://doi.org/10.14361/9783839462300-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur kritischen Geographie

»Kritische« Geographie als Denkstimmung

Noch einmal: Was ist »kritische« Geographie?® Diese Frage ist gar nicht ein-
fach zu beantworten, da »kritisch« in weiten Kreisen der Geographie als dis-
kursiver Klingelton verwendet wird: So versteht sich eine ganze Bandbreite
von theoretischen Ansitzen in der deutschsprachigen (und auch der anglo-
phonen) Humangeographie als »kritisch«: von (post-) marxistischen, post-
strukturalistischen, posthumanistischen, feministischen bis zu postkolonia-
len Geographien (deshalb oft im Plural geschrieben). Diese sind sich unter-
einander keineswegs immer einig und sprechen sich teilweise sogar das Label
»kritisch« ab (Blomley 2006, Goeke 2013). Auch gibt es Abgrenzungsversuche
zwischen einer »kritischen« und einer »radikalen« Geographie, wobei diese
Grenzziehungen in der anglophonen Geographie noch markanter sind (Ra-
ju/Jeftrey 2017, 5). Pascal Goeke meint zwar, dass ungeachtet dieser diffusen
Ausgangslage »sich kritische Geographien noch hinreichend zuverlissig zu
erkennen [scheinen]« (Goeke 2013, 4), insgesamt kommen aber verschiede-
ne Beobachterinnen, die das Feld der «kritischen Geographie» zu kartieren

6 Schon 1973 hielt Gerhard Hard (1973, 9f.) fest, die Frage »Was ist Geographie?« habe kei-
ne (klare) Antwort. Die Frage selbst sei schon das Problem, denn sie setze voraus, es
gibe ein Wesen der Geographie, das man zweifelsfrei festhalten kénnte. Das seijedoch
methodologischer Essentialismus (vgl. dazu Redepenning 2014, 92f.). Hard (1973, 17f.)
zerlegt die Frage deshalb in einzelne Komponenten: Erstens konne damit der diszipli-
nare Organisationsrahmen gemeint sein. Zweitens konne damitaber auch ein (gegebe-
nenfalls unbewusstes) Selbstbild (»was sie zu tun und zu sein glauben«) beschrieben
werden. Drittens konne diese Frage auch als bewusste Reflexion einer Selbstinterpre-
tation innerhalb des Faches verhandelt werden. Viertens kénne damit aber auch die
Frage nach einer Norm gestellt werden: Wie soll Geographie betrieben werden? Diese
Fragen stellen sich analog bei der »kritischen« Geographie —und doch werde ich sie im
Folgenden ausklammern. 1973 entledigt sich Hard der Frage, was Geographie sei, in-
dem erauf die Meta-Ebene wechselt und Grundkategorien der klassischen Geographie
sprachkritisch dekonstruiert, also seinen Blick daraufrichtet, wie diese Wesensbestim-
mung der Geographie als Fach in unterschiedlichen historischen Momenten von ihren
eigenen Fachvertreterinnen definiert wird — und sie dann in Hard’scher Manier aus-
einandernimmt. Diesem Hard’schen Weg wird in diesem Buch nicht gefolgt, obwohl
er unzweifelhaft sehr durchschlagende Kritik an der klassischen Geographie und ih-
rem oft unreflektierten Denkstil formuliert. 1990, also fast 20 Jahre nach seinem ers-
ten Versuch in Geographie (1973), blickt Hard selbstkritisch auf seine Strategie zuriick:
Er schreibt, es sei »leicht zu erkennen, dass sowohl das Stellen der Frage wie das Ver-
weigern der Antwort oft im Dienst bestimmter disziplin- und karrierepolitischer Inter-
essen standen« (Hard 1990, 1f.).

- am 13.02.2026, 10:55:47.

19


https://doi.org/10.14361/9783839462300-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20

Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

versuchten, zu dem Schluss, das Feld sei »divers« (Raju/Jeffrey 2017, 1) und
letzlich »undefiniert« (Blomley 2006, 90).

Aufgrund dieser diffusen Grenzziehungen bzw. der mittlerweile ubiqui-
tiren Selbstidentifizierung als »kritisch« werde ich die definitorische »was
ist?«-Frage ausklammern. Stattdessen werde ich mich in diesem Buch mit
»Denk-Stimmungenc, »Tonlagen« und »Schonstellungen« unterschiedlicher
Denkrichtungen oder Ansitze beschiftigen, die in der »kritischen« Geogra-
phie verhandelt werden.

Mit »Denk-Stimmung« bezeichnet Ludwik Fleck ([1935] 1980) die »beson-
dere Stimmung, in der sich ein »Denkkollektiv auslebt« (187f.) und einen
gemeinsamen »Denkstil« ausbriitet (vgl. dazu Hasse 2016, 82, Schlottmann/
Hannah 2016, Korf/Verne 2016), der »einheits- und identititsstiftend« wirkt
(Steinbrink und Aufenvenne 2016, 85). In der kritischen Geographie zeigt sich
diese identititsstiftende Denkstimmung im Anspruch, die Welt durch eine
Kombination von Theorie und Praxis radikal verindern zu wollen (Goeke 2013,
4, vgl. auch Blomley 2006, Raju/Jeftrey 2017, Redepenning 2007). So bezeich-
nen Kuge et al. (2020, 222) als konstitutives Merkmal der kritischen Geo-
graphie, gesellschaftliche Machtverhiltnisse nicht nur zu kritisieren, sondern
auch »in emanzipatorischer Absicht« zu verindern. Und fiir Lossau besteht der
Anspruch darin, »eine moglichst bessere Geographie der Welt entgegenzuset-
zen « (Lossau 2002, 151). Hier tritt neben die theoretische Kritik der Aktivis-
mus der Praxis. Schon 1990 bemerkt Gerhard Hard kritisch dazu, der Versuch,
Geographie »marxistisch« zu orientieren, legitimiere sich durch »ein poli-
tisch-moralisches Engagement fiir evident gute Zwecke« (Hard 1990, 5, mei-
ne Hervorhebung). Damit werde der Frage, was »kritische« Geographie sei,
ausgewichen zugunsten eines externen Bezugspunktes, was Geographie sein
sollte: »[h6chste] Normen und [letzte] Einheiten, denen sozusagen jedermann
zustimmen muss« (ebd., Hervorhebung im Original).

Identifizierung mit dieser Denk-Stimmung erfolgt iber theoretische
Sprachspiele, die unterschiedliche »Tonlagen« der Kritik anstimmen, die
zueinander durchaus Dissonanzen ausbilden kénnen. Diese Tonlagen der
Kritik sind oft in komplexe Partituren einer Theoriekomposition eingebettet
und prigen eine bestimmte Firbung des kritischen Denkstils. Dabei wer-
den diese Tonlagen mit unterschiedlichen theoretischen Instrumenten und
aus verschiedenen Positionen heraus intoniert. Beim Abspielen »diskurser
Klingelténe« eines bestimmten Theoriejargons bleibt die Komplexitit die-
ser Kompositionen oft unausgesprochen oder verborgen. Odo Marquard
bezeichnet solche Aussparungen von Selbstreflektion als »Schonstellung«

- am 13.02.2026, 10:55:47.


https://doi.org/10.14361/9783839462300-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur kritischen Geographie

(Marquard [1973] 1990, 244): Kritik verschont sich selbst und erspart sich die
Einarbeitung in komplexe Theoriepartituren. Es ist genau an diesem Punkt,
an dem dieses Buch ansetzt: Statt einzelne Belegtexte der kritischen Geogra-
phie zu sezieren, werden unterschiedliche »Tonlagen« kritischer Denkstile in
den Blick genommen, in denen kritische Theorie in der Geographie und in
verwandten Fichern intoniert wird, und deren »Schonstellungen« analysiert.

Schonstellungen

Schonstellungen sind »Ersparungsverfahren« (Marquard [1973] 1990, 244): Sie
ersparen der kritischen Geographie die miihselige Arbeit der Begriindung
von Aussagen. Diese Schonstellungen produzieren Nicht-Denken: »Der wirk-
liche Gegenspieler des kritischen Denkens ist heute [..] ein kritisches Nicht-
Denken, das die Technik der Kritik beherrscht und die Elemente der Kritik
zitiert, sie jedoch in das Regime der Meinung integriert« (Quent 2019, 42). Zu-
gleich wird die Kritikerin auch politisch entlastet: Die Verantwortung fir die
Ubel der Welt werden der (politischen oder theoretischen) Gegnerin angelas-
tet. Die Kritikerin richtet sich in einer »selbstzufriedenen Unzufriedenheit«
(Sloterdijk 2016, 131) ein. Dabei werden eigene Schwichen und Widerspriiche
unbeleuchtet gelassen. Aus diesen Schonstellungen entstehen Schwierigkei-
ten — Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie.

Schonstellungen ergeben sich zum Beispiel, wenn »Theorie« dazu dient,
intellektuelle Abkiirzungen zu nehmen. Gerhard Hard hat dies »diffuse Theo-
rieverschleifung im Medium einer Stimmung« genannt (Hard 2000, 50). Es
ist der Habitus eines »vorweg theoriegeladenen Beobachters« (ebd., 52): Theo-
rie wird zum Apriori der Erkenntnis und stérende Elemente der Empirie wer-
den ausgeblendet. Durch diesen Gestus wird nicht nur die eigene Belesenheit,
sondern eine epistemologische Uberlegenheit beansprucht — »mit Foucault«
oder »mit Luhmann« schon zum Wesentlichen vordringen zu kénnen. Dies
gilt auch fiir sich aktivistisch gebende Kritikerinnen: »Fiir Theorie haben Ak-
tivisten nur Bedarf, wenn es die ohnehin bekannten Positionen zu untermau-
ern [..] gilt« (Konersmann 2018, 35). Ausgegrenzt wird das, was die Theorie
stort.

Die Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie liegen also im Kern in
»Reflexionsverweigerungen« (Hard 2007, 8), die auf fehlende Distanz zum ei-
genen kritischen Tun zuriickzufiithren sind, da die Theorie der Empirie immer
schon voraus zu sein scheint. Reflexionsverweigerung produziert »Schonstel-

- am 13.02.2026, 10:55:47.

2


https://doi.org/10.14361/9783839462300-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22

Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

lungenc, d.h. Kritik verschont sich selbst und umgeht eine kritische Hinter-
fragung ihrer eigenen theoretischen Position. In den in diesem Buch vorge-
legten Studien wird »Hinweis[en] auf Schonstellungen [nachgegangen], wel-
che diese Schwierigkeit[en] provozieren« (Marquard [1973] 1990, 250). Eine
solche Bezugnahme auf Schonstellungen verweigert die »Reflexionsverweige-
rung«, vor der Hard warnt. Durch »Reflexionsverweigerungsverweigerung«
soll Raum fiir Nachdenklichkeit geschaffen werden. Mit einer Analyse von
Schonstellungen werden also primar epistemologische Fragen verhandelt, doch
lassen sich diese oft nur schwer von disziplinpolitischen Positionierungen tren-
nen, insbesondere dann, wenn Schonstellungen durch Moralisierung einer
Debatte kaschiert werden.

Moralisierung als Latenzschutz

Eine moralisch konnotierte Denkstimmung innerhalb eines — noch so he-
terogenen — Denkkollektivs schafft Solidaritit, Identitit und Vertrauensge-
fithl, wobei »die Irritation in Gestalt einer methodologischen >Stérungc ei-
ne Ausnahmeerscheinung« (Hasse 2016, 82) bleiben soll. Die richtige Haltung
schrankt die akzeptierten Plausibilititsrahmen der Argumentation ein. Dar-
aus entstehen dann, so Hard, »Aufklirungsverbote«in der diszipliniren Kom-
munikation: »So genoss in der Geographie z.B. erst>Landschaft¢, dann >Raumx
Latenzschutz« (Hard 1990, 12). Wird dieser Latenzschutz verletzt, »flackern
die Warnanlagen« (ebd., 13). Heute, so miissen wir Hard erginzen, ist der
Latenzschutz dem Attribut »kritisch« zugefallen. Dieser Latenzschutz birgt
die Versuchung, »auf der Ebene der kommunikativen Performanz [..] statt
der Zustimmung der Kompetenten die Kompetenz der Zustimmenden anzu-
nehmen« (Marquard 1975, 198). Es zdhlt nicht mehr die Plausibilitit eines Ar-
guments, sondern die richtige Haltung, oder priziser: Moralisierungen und
Personalisierungen sichern den Latenzschutz einer Denkstimmung ab.
Latenzschutz bedeutet, dass Storungen primar mittels Ausschlussmecha-
nismen bearbeitet werden und nicht durch vertiefte Reflektion: »Kritik ver-
wirft [dann] nicht sosehr den Irrtum, sondern stiftet [...] Zugehorigkeit [...]
durch Gegnerverfolgung« (Marquard [1973] 1990, 246). Hans Magnus Enzens-
berger hielt dazu fest: »Einem alten Routinier der Theorie [...] fillt es nicht
schwer, die Schuldigen dingfest zu machen« (Enzensberger 1982, 231). Kri-
tik — kritische Theorie, kritische Geographie — dient dazu, die Zugehorigkeit
zum richtigen Lager zu signalisieren; sie wird zur Absicherung gegen den Ver-

- am 13.02.2026, 10:55:47.


https://doi.org/10.14361/9783839462300-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur kritischen Geographie

dacht, doch mit der gegnerischen Seite (»der Hegemonie«) zu kollaborieren —
also reaktionir zu sein. Theorie wird zum »Alibi« (Marquard [1973] 1990, 244) —
zum Nachweis der emanzipatorischen Gesinnung. Daraus kann eine »Denk-
stimmung« entstehen, die zunehmend intolerant gegeniiber Abweichungen
wird, die auRerhalb der »Vielfalt« dieser klar umgrenzten Denkstimmung ste-
hen.

Hard warnte bereits vor einiger Zeit: »Wer sich allzu sehr erhebt, signa-
lisiert damit wohl nur seine eigenen Reflexionsverweigerungen« (Hard 2007,
8). Reflexionsverweigerungen zeigen sich in der kritischen Geographie in ei-
nem Entlarvungsgestus, der primir signalisiert, »wo man zu stehen hat« (Re-
depenning 2007, 97). Dessen »bevorzugtes Medium ist [..] der Aufschrei«:
Sprechakte der Kritik werden zur »Alibiveranstaltung. Sie sind nur ein Vor-
wand, um das Mantra der unumstéflichen Uberzeugungen herunterzube-
ten« (Konersmann 2018, 35). Eine solche »unkritische« kritische Geographie
(Blomley 2006, 88) wehrt sich gegen Irritationen ihres »unreflektierten Plau-
sibilititsrahmens« (Bartels), indem sie Auseinandersetzungen auf die morali-
sche Ebene verlegt, d.h. Diskussionen »moralisiert«: Eine intellektuelle Positi-
on wird zur »schurkischen (rogue) Ansicht« (Butler 2011, 14) erklirt — potenzi-
ell nach auerhalb des Sagbaren gestellt: »Autorinnen und Autoren [werden]
in toto auf einen (normativ-moralischen) Priifstand gestellt, bewertet und ge-
gebenenfalls verurteilt« (Goeke 2013, 2). Pascal Goeke nennt dieses Phinomen
»Personalisierung« (Goeke 2012, 427ff., vgl. auch Sahr 2012, 440). Gegen diese
Form der Moralisierung durch Personalisierung ist es schwierig zu argumen-
tieren, ohne gleich unter »Generalverdacht« gestellt (Goeke 2013, Redepen-
ning 2007) — und vom Diskurs ausgeschlossen — zu werden: skompetent ist,
wer {ibrigbleibt« (Marquard 1975, 198). Moralisierung hintertreibt so die theo-
retische Tiefenschirfung von Kritik.

Situative Skepsis als Reflexionsverweigerungsverweigerung

In diesem Buch soll der »Latenzschutz« der Moralisierung und die daraus ent-
stehenden Schonstellungen unterlaufen werden — durch Reflexionsverweige-
rungsverweigerung. Reflexionsverweigerungsverweigerung ist dem Denkstil
nach skeptisch veranlagt — diesen Gedankengang verdanke ich Odo Marquard
(»Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie« — der Titel dieses Buches —
bezieht sich deshalb nicht nur auf Bartels’ Vortrag von 1974, sondern auch auf
Marquards Buch Schwierigkeiten mit der Geschichtsphilosophie). Marquard wen-

- am 13.02.2026, 10:55:47.

23


https://doi.org/10.14361/9783839462300-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24

Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

det sich nicht gegen die kritische Reflexion per se, sondern gegen (theoreti-
sche) Abkiirzungen, die eine unkritische »kritische« Theorie (oder Geogra-
phie) in ihren Geltungsanspriichen unternimmst, insbesondere wenn dies zu
einem »Antagonismus der absoluten Rechthaber und der absoluten Unrecht-
haber« (Marquard 1973, 18f.) fithrt: wenn also theoretische Geltungsanspriiche
moralisch itberhéht und absolut gesetzt werden. Der Denkstil der Skepsis ver-
steht sich demnach als »Reaktion auf eine [..] iiberhhte Beanspruchung von
Begriffen, Theorien und Positionen« (Wetters/Fuchs 2014, 276, meine Her-
vorhebung), wenn diese auf Kosten einer differenzierten Auseinandersetzung
mit der Empirie geht.

Skepsis, wie Marquard sie konzipiert, versteht sich als »Nichtrechthaben-
wollen« (Seel 2018) — sie will nicht unbedingt eine Entscheidung in einer Sache
herbeifiihren. Deshalb fithrt Skepsis, so Marquard, »zuweilen zum Zogern«
(Marquard [1973] 1990, 250). Dadurch schafft Skepsis »Atempausen« — Atem-
pausen sowohl von der »Durchsetzungsdisziplin eines Protagonistenkollek-
tivs und ihrer Folgezumutungen« (Marquard (1973, 29) als auch von der Ver-
messenheit einer Praxis, die »sich die totale Uberwindung der Ubel [zutraut]«
(ebd., 30f.). Marquards Denkstil verfolgt dabei eine interimistische (ich witrde
sagen: eine situative) Skepsis (Marquard 1958, 54): Skepsis ist zuerst einmal
»Zustimmungsverweigerung« in einer bestimmten Situation: Schwierigkei-
ten mit einer Position (oder Theorie), mit der er sich identifizieren méchte,
fihren fir Marquard dazu, die Zustimmung vorerst zu verweigern. Skepti-
zismus ist hier Vorbehalt, er hilt die Zustimmung »in der Schwebe« (Craemer
1975, 400). Dies liegt daran, dass, wie Stanley Cavell schreibt, »der Skeptiker
insinuiert, dass es Moglichkeiten gibt, vor denen der Anspruch auf Gewissheit
die Augen verschlieft« (Cavell 2006, 683).

Skepsis formuliert einen Vorbehalt und vermeidet dadurch die schnel-
le Festlegung auf eine Position. Als interimistische Skepsis markiert sie keinen
Endpunkt, sondern eréfinet ein »Phasenmoment« (Cramer 1975, 389), d.h. ih-
re Infragestellung bestimmter Positionen oder theoretischer Behauptungen
erfolgt nicht prinzipiell und fiir immer, sondern situativ am konkreten Fall,
und vorerst nur voriibergehend. Als situative Skepsis ist sie »ein Ort, an dem
man ein wenig herumlungern kann« (ebd.). Dieser interimistischen, situati-
ven Skepsis bleibt »die schwache Aussicht auf Riickkehr ins Land der Zustim-
mung« (ebd.). Deshalb erscheint mir eine kritische und eine (so verstandene)
skeptische Position durchaus kompatibel zu sein, auch wenn dies oft anders
gesehen wird.

- am 13.02.2026, 10:55:47.


https://doi.org/10.14361/9783839462300-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur kritischen Geographie

Skepsis und Kritik

Skepsis, auf Dauer gestellt, tendiert zu einer politisch konservativen Haltung.
Hans Blumenberg, der durchaus Affinititen zu Marquards skeptischen Den-
ken hatte, formuliert es so: »Die Kunst, Fragen auf sich beruhen zu lassen
und sich der Gegenwirtigkeit der >Zustinde< anheimzugeben, setzt ein sich
vor sich selbst verhehlendes Vertrauen in den Gang der Dinge voraus« (Blu-
menberg 1988, 318). Mit anderen Worten: Skepsis als Dauerzustand gibt die
Idee einer besseren Welt auf zugunsten des Bestehenden. Die skeptische Hal-
tung versandet so in der Melancholie des Posthistoire, »in dem zwar viel pas-
siert, aber nichts mehr geschieht« (Taubes 1983, 458).” Auch Marquard wird
vorgehalten, seine Position laufe Gefahr, den Status Quo zu bejahen (Halb-
mayr 2000, 45). In seinen spiteren Schriften in den 1980er Jahren formu-
liert Marquard denn auch eine explizite Apologie der Biirgerlichkeit (in der
real existierenden BRD) (Marquard 2000, 94f%.), die eine gewisse konserva-
tive Grundhaltung voraussetzt. Diese politische Position Marquards teile ich
nicht. Zwar wurde mir Odo Marquards Pamphlet Schwierigkeiten mit der Ge-
schichtsphilosophie (1973) zu einer Art »Handorakel« - ein niitzliches Brevier
gegen den Moralismus. Aber ich nutze Marquards Schwierigkeiten nur als me-
thodisches Handorakel, nicht als politisches Pamphlet.

Der Begriff des »Handorakels« verweist auf die Denkschule der Moralis-
tik®: 1647 hatte der Jesuit Baltasar Gracian, in der Tradition der Moralistik
stehend, in einem Brevier mit diesem Namen Regeln der Weltklugheit ver-
fasst (Gracidn 2020).° Die Moralistik wendet sich explizit gegen den Mora-
lismus: Vertreterinnen der Tradition der Moralistik moralisieren nicht, son-
dern sezieren den moralischen Schein. Die Moralistik deckt »Selbstschutz-

7 Vgl. dazu ausfihrlich das Nachwort.

8 Auf das Handorakel als Genre aufmerksam gemacht hat mich der Literaturwissen-
schaftler Helmut Lethen, der von seiner eigenen Suche nach dem Handorakel (2012) er-
zahlt. Lethens Handorakel ist Helmuth Plessners Grenzen der Gemeinschaft (1924), wel-
chesihm»ein gutes Heilmittel gegen die Kultur der Betroffenheit zu sein [schien]« (Le-
then 2012,116). Lethen ist begeistert von Plessners»abgeklarte[m] Umgang« (ebd., 116)
mit gesellschaftlicher Kommunikation jenseits moralisierender Diskurse. Takt und Di-
plomatie sorgen fiir einen Ausgleich von Nihe und Distanz. Zugleich anerkennt Le-
then, dass sich Plessner »nicht vom Mythos des Einzelnen [I6st]« (ebd., 118) und dass
erdamitin der Tradition der europiischen Moralistik stehe.

9 Das Handorakel liegt nun in neuer Ubersetzung von Hans-Ulrich Gumbrecht im
Reclam-Verlag vor. Die klassische Ubersetzung stammte von Arthur Schopenhauer.

- am 13.02.2026, 10:55:47.

25


https://doi.org/10.14361/9783839462300-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26

Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

und Selbsttiuschungsstrategien« auf. Sie ist eine Verhaltenslehre der Kiilte (Le-
then 1994), die sich eher machiavellistisch als moralisierend gibt und in den
1920er Jahren von Denkerinnen der Extreme eifrig gelesen wurde — von links
(Walter Benjamin, Bertold Brecht) bis rechts (Carl Schmitt usw.). So berichtet
Helmuth Lethen, dass Benjamin Brecht ein Exemplar von Graciins Handora-
kels geschenkt habe (Lethen/Wizisla 1998).

Marquard teilt mit der Tradition der Moralistik das Anliegen der »Desil-
lusionierung« moralisch iberhéhter Anspriiche, orientiert sich aber eher an
der toleranten Skepsis Montaignes (auch er ein Moralist) als am schwarzen
Pessimismus Gracians,'® der sich keine Illusionen iiber die Machtstrukturen,
den Zynismus und die Doppelziingigkeiten der damaligen héfischen Gesell-
schaft machte. Graciin bot Klugheitsregeln in gesellschaftlich schwierigem
Terrain. Sein Handorakel kdnnte vielleicht ein niitzliches Brevier fiir eine kri-
tische Disziplintheorie a la Hard abgeben, die die machiavellistischen Prak-
tiken einer »Disziplin der Weilwischer« auf den Begriff bringt oder die ei-
nen »neuerdings erhobenen konfessionellen Ton in der Geographie« beklagt
(Hard 2004). Mir geht es in diesem Buch aber, wie gesagt, weniger um die
Entlarvung von Machtgefiigen innerhalb des Faches als um eine epistemolo-
gische Aufdeckung von »Schonstellungen« als »Selbsttiuschungsstrategienc
kritischer Geographie, die sich aus bestimmten »Tonlagen« der Kritik und
Praktiken der Moralisierung ergeben konnen.

Schon 1938 erhebt Max Horkheimer Einspruch gegen Skepsis und Mora-
listik: Die Skepsis, so Horkheimer, sei der Zynismus des biirgerlichen Geistes,
der Riickzug in die private Innerlichkeit (ebd., 209)." Die skeptische Haltung,
wie sie die Moralistik in ihrer Klugheitslehre propagiere, drohe in der heuti-
gen Gesellschaft in einem individualistischen Quietismus einer »konformisti-
schen Lebensklugheit« (Horkheimer [1938] 1968, 238) zu enden, in der Biirger-
lichkeit privater Innerlichkeit, die letztlich auf einen konservativen Zynismus
hinauslaufe, der sich »gegen das Interesse an einer besseren Zukunft« stelle
(ebd.). Marquard hilt dem entgegen, auch die Kritikerin formuliere ihre Em-
porung unter den Bedingungen der spitbiirgerlichen Gesellschaft: »Empé-

10 So Zimmerers Charakterisierung (Zimmerer 2020, 41): »Wo Montaigne ein toleranter
Skeptiker ist, bleibt Gracian ein rabenschwarzer Pessimist«.

b8 In diesem Zusammenhang sollte man nicht vergessen, wann Horkheimer diesen Text
schrieb—1938:»Der Gehorsam gegen die modernen Diktaturen, denen heute der Skep-
tiker sich anbequemt, ist die Gefolgschaft in die Barbarei« (Horkheimer [1938] 1968,
235).

- am 13.02.2026, 10:55:47.


https://doi.org/10.14361/9783839462300-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur kritischen Geographie

rung [...] ist dann — bereichert um eine Geste — das Einverstindnis [mit dieser
Gesellschaft]« (Marquard 1973, 30), ohne jedoch, anders als die Skeptikerin,
ihre eigenen Bedingungsmoglichkeiten kritisch zu hinterfragen. Die Skepti-
kerin verhalte sich nicht skeptisch gegen das Interesse an einer besseren Zu-
kunft, sondern: gegen die Illusionen dieses Interesses (ebd., 32). Doch Hork-
heimer hatte dieses Gegenargument schon vorweggenommen. Er schreibt:
»der Skeptiker kennt keine Ideen mehr, er kennt nur noch Illusionen« (Hork-
heimer [1938] 1968, 241).

Ich halte diese antagonistische Gegeniiberstellung von Kritischer Theorie
(der Frankfurter Schule)'* auf der einen und Skepsis auf der anderen Seite fiir
wenig hilfreich, denn sie verschleiert einige interessante Ankniipfungspunkte
zwischen beiden Denkstilen. So bezieht sich zum Beispiel auch Theodor W.
Adorno auf die Tradition der Moralistik (Zimmerer 2020, 141): Seine Apho-
rismensammlung Minima Moralia, Max Horkheimer gewidmet, bezieht sich
explizit auf die »Lehre vom richtigen Leben« (Adorno [1951] 2003, 13). Adorno
schreibt in diesen Minima Moralia: »Der Distanzierte bleibt so verstrickt wie
der Betriebsame« (ebd., 27), denn: »Es gibt aus der Verstrickung keinen Aus-
weg« (ebd., 29). Adorno hat hier diejenige im Blick, die nicht mitmacht (an
der Kritik) und sich deshalb fiir besser hilt — also die Skeptikerin. Das glei-
che gilt aber auch fiir die Betriebsamen (die »kritischen« Geister). Auch ihnen
ist der Ausweg aus der Verstrickung verwehrt: Moralisches Urteil suspendiert
nicht von der Verstrickung. Ganz dhnlich klingt Marquard, wenn er sich ge-
gen »die Kunst« wendet, »es andere gewesen sein zu lassen« (Marquard [1973]
1990, 244), d.h. die Verantwortung fiir die Ubel der Welt anderen anzulasten,
indem man sich selbst als »kritisch« positioniert.

Erkenntnistheoretisch ist die Position der Kritik immer schon in den von
ihr erkannten »Verblendungszusammenhang« (Adorno/Horkheimer [1947]
2003, 48) eingebunden. Auch aus dieser Verstrickung gibt es keinen Ausweg:
Es gibt keinen transzendenten Standort, keinen »Blick von Nirgendwo«
(Nagel 1992) und keinen »metakritischen Gesichtspunkt« (Honneth 2007,
68), von dem die Theorie auf die Wirklichkeit blickt, auch wenn Adorno und
Horkheimer dies zumindest implizit fiir ihre eigene Erkenntnis beanspru-
chen. Axel Honneth hat dies klar aufgezeigt: Die Kritische Theorie, wie sie

12 «Kritische Theorie» (mit grofRgeschriebenem Adjektiv) bezeichnet die sogenannte
»Frankfurter Schule«, wihrend «kritische Theorie» (mit kleinem «k») sich auf ein brei-
tes Spektrum sich «links» und «kritisch» verstehende Theorien und Ansatze bezieht.

- am 13.02.2026, 10:55:47.

27


https://doi.org/10.14361/9783839462300-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28

Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

Adorno und Horkheimer vertreten hatten, leite einen »kontexttranszendie-
renden« Rationalititsbegriff ab, um Normen an der mit ihnen realisierten
Praxis zu messen (Honneth 2007, 66, vgl. auch Allen 2019). Doch benétigte
dieser Ansatz einen »genealogischen Vorbehalt« als metakritische Position,
so Honneth (2007, 67f.). Durch diesen Vorbehalt sollten soziale Bedeutungs-
verschiebungen ihrer leitenden Ideale einer historischen Priifung unterzogen
werden, »ob sie in der sozialen Praxis iiberhaupt noch ihren urspriinglichen
Bedeutungsgehalt besitzen« (ebd., 69). Einer Einlésung dieses Programms
der Kritischen Theorie steht Axel Honneth skeptisch gegeniiber: Er hilt
diese Position fiir »anspruchsvoll« bis unmoglich. Auch Rahel Jaeggi, ebenso
wie Honneth der Frankfurter Schule verbunden, entwickelt ihre Kritik der
Lebensformen (Jaeggi 2014), ohne den Anspruch eines epistemologisch oder
normativ itberlegenen Standpunkts.

Kritische Theorie kann also, folgt man Honneth und Jaeggi, ihre erkennt-
nistheoretische Position nur unter Vorbehalt begriinden. Dann scheinen mir
skeptische und kritische Position nicht inkompatibel zu sein, denn der skep-
tische Impuls formuliert ja gerade einen Vorbehalt, indem er das Urteil in der
Schwebe hilt. Kritik und Skepsis nehmen dabei jedoch leicht unterschiedli-
che Gewichtungen vor: eine interimistische, situative Skepsis achtet auf epis-
temologische Schwierigkeiten — ohne den Anspruch, diese Schwierigkeiten zu iiber-
winden: »Eine solche Bezugnahme ist weniger als Kritik [...], denn die Kraft ei-
ner Kritik ist nur so grof? wie ihre Kraft zur Beseitigung jener Bedingungen,
die das Kritisierte erzwangen«. Das Programm der Skepsis ist bescheidener
als das der Kritik, ohne dass eine situative, interimistische Skepsis notwendi-
gerweise politisch konservativ wird: die skeptische Position ist lediglich vor-
sichtiger als die kritische in ihren Ambitionen und Anspriichen, Probleme der
Welt beseitigen zu kénnen.

Marquard schlussfolgert daraus: »Wer aber diese Situation nicht behe-
ben kann [..], der muss [..] etwas stattdessen tun« (Marquard [1973] 1990,
250). Als eine Moglichkeit, »stattdessen« etwas zu tun, schligt Marquard ei-
ne Inventur von »Schonstellungen« vor, in denen die Inkonsistenzen kriti-
scher Theorie, gemessen an deren eigenen Anspriichen, notiert werden. Dazu
zihlt Marquard u.a. »Verhinderungs- und Tarnungsarrangements, [...] Ver-
dringungsstrapazen, [..] zerriittende Nichtidentititsexzesse, [...] mancherlei
gepflegte Inkonsistenzen, [...] Kompensationssymptome, [...] Surrogatbildun-
gen, [..] Antinomiensucht [..]« (Marquard 1958, 55). Marquard operiert hier
auf der epistemologischen Ebene und notiert die kleinen Taktiken der Re-
flexionsverweigerung, der theoretischen Kurzschliisse und der moralisieren-

- am 13.02.2026, 10:55:47.


https://doi.org/10.14361/9783839462300-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur kritischen Geographie

den Absicherung, wie sie sich im Argumentarium der Kritik zeigen, wenn die
zu kritisierende Situation zu untibersichtlich wird oder die Inkonsistenzen
eines theoretischen Arguments verschleiert werden sollen. Auch in diesem
Buch findet sich eine Inventur von Schonstellungen — Schonstellungen einer
kritischen Theorie, die die Geographie (und nicht nur sie) betreffen.

Dieses Buch dokumentiert Schonstellungen der kritischen Geographie
weniger direkt, als dies Marquard praktiziert. Marquard bevorzugt die
direkte, pointierte Konfrontation. Sein humorvoll-ironischer und zugleich
apodiktischer Schreibstil erinnert stark an Hard und dessen Abrechnungen
mit der klassischen Geographie und ihren Landschaftsbildern. Hard liebt
die spitze Feder. Seine Kritik ist direkt, kann aber auch verletzen. Sosehr
er damit um Klarheit bemiiht ist; es geht auch um Klirung — also gerade
wieder um Rechthabenwollen (und auch um eine Personalisierung der De-
batte). Das ist nicht der Stil, den ich hier verfolgen mdochte. Mein situativer
Skeptizismus mochte »Stérungen« einbauen in die »Denkstimmung« einer
unkritisch kritischen Geographie - »Irritation in Gestalt einer methodolo-
gischen >Storung« (Hasse 2016, 82). Aber etwas taktvoller (hoffe ich), leiser,
indirekter. Stérungen einbauen - durch »Umwege«. Umwege installieren
im Zwischenraum von Theorie und Praxis, von Theorie und Lebenswelt ein
»permanentes Provisorium« (Heidgen et al. 2015). Die Umwege in diesem
Buch fithren zu den philosophischen und theoretischen Partituren, in denen
verschiedenen »Tonlagen« der Kritik intoniert werden. Die Schonstellungen,
die sich auf diesen Umwegen identifizieren lassen, finden ihren Weg in
die Geographie und in andere Sozial- und Kulturwissenschaften durch eine
»unkritische« Rezeption kritischer Theorie.

Umwege (um die kritische Geographie herum)

Die Idee der »Umwege« verdanke ich einem anderen Skeptiker: Hans Blumen-
berg. Als »auf Dauer gestellte Vorliufigkeit« (Heidgen et al. 2015, 19) er6ffnen
Umwege Raum fiir »Nachdenklichkeit« (Blumenberg 1981, 57). Umwege, so
Blumenberg, verleihen »der Intersubjektivitit ihre Bedeutung iiber die Kon-
stitution theoretischer Objektivitit hinaus« (Blumenberg 1987a, 137f.), denn
die »prozessuale Grundfigur« (Blumenberg 2002, 270) des Umwegs und der
Verzogerung ermdglicht eine »grofiere Ausbeute an Differenzierung bei zu-
gleich geringerem Risiko der Rivalitit und Kollision mit anderen« (Blumen-
berg 2020, 129). Umwege ermdglichen also einerseits Erkenntnisgewinn —

- am 13.02.2026, 10:55:47.

29


https://doi.org/10.14361/9783839462300-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30

Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

»Differenzierung« — und andererseits eine Umgehung diskursiver Konfron-
tationen. Umwege sind deshalb auch ein »Barbareiverschonungssystemc, so
Blumenberg (1987a, 139), d.h. sie gehen der direkten diskursiven Konfrontati-
on buchstiblich aus dem Weg. Das Provisorische ist nicht das Unfertige, Un-
abgeschlossene, noch nicht fertig Durchdachte oder Theoretisierte, sondern
wirkt als Korrektiv: »Der Umweg ist [...] nicht Abirrung [...], sondern ein [...]
Abtasten mehrerer Moglichkeiten« (Heidgen et al. 2015, 11). Dies begriindet
die »Dignitit des Provisorischen« (Goldstein 2015, 51).

Skepsis ibt »Entselbstverstindlichung« als »Nachdenklichkeit«, so
Blumenberg (1981, 61): »Nachdenklichkeit heifdt: Es bleibt nicht alles so
selbstverstindlich, wie es war. Das ist alles.« Selbstverstindlichkeit hat
dabei zwei semantische Konnotationen:® Einerseits ist damit das Sich-
selbst-Verstehen als kritischer Akt gemeint — sich ein Verstindnis iiber sich
selbst zu erarbeiten, d.h. seine eigene Position, Annahmen, blinden Flecke
zu explizieren. Wenn das Sich-iiber-sich-selbst-Klarheit-Verschaffen nur
noch rituell vorgenommen wird, kommt es potenziell zum Selbstvergessen:
Angesichts der Gewohnheiten einer Forschungsroutine geht diese kritische
Selbstverstindigung »vergessen«. Unhinterfragte Selbstverstindlichkeiten
zeigen sich dann in «diskursiven Klingeltdnen» (Kaube), einem theoretischen
»Codex, der einmal durch intellektuelle Anstrengung angeeignet, nicht mehr
in Frage gestellt wird. Genau an diesem Punkt kommt es dann zu Schonstel-
lungen: einer unkritischen Reproduktion des »Codes«. Skepsis unterbricht
diese Routinen durch Entselbstverstindlichung: »Wenn Selbstverstindliches
plotzlich fremdartig erscheint, beginnt das Nachdenken« (Heidenreich 2020,
24). Blumenberg ist hier der Phinomenologie verpflichtet, »Selbstverstindli-
ches durch Vergroferung und Verlangsamung unselbstverstindlich werden
[zu lassen]« (Heidenreich 2020, 112f.). Ganz dhnlich auch Hard: Epoché, ein
Schliisselbegriff Husserls, bedeute »Anhalten, nimlich des Urteils« (Hard
2000, 52).

Fir Blumenberg erfordert das Anhalten des Urteils eine »Freiheit der
Abschweifung« (Blumenberg 1981, 58). Umwege werden so zu einer »Pro-
zessform der Umstindlichkeit« und der »Langsambkeit « (Blumenberg 2020,
127). Wir horen hier das Plidoyer fir eine idiosynkratische Genauigkeit, die
sich »gegen die Festigkeit von Weltlagen, gegen die Unwiderruflichkeit von
Urteilen, gegen die Endgiltigkeit von Lésungen [..] wendet« (Vogl 2008,

13 Diesen Gedanken zur semantischen Bedeutung von Selbstverstindlichkeit verdanke
ich Woody Sahr.

- am 13.02.2026, 10:55:47.


https://doi.org/10.14361/9783839462300-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur kritischen Geographie

109), und die stattdessen am Detail, ja sogar an den »Nuancen eines Details,
an den Intermundien zwischen diesen Nuancen ansetzt« (Hamacher 2019,
66). Die Gegenwart wird »gedehnt und verbreitert« (Vogl 2008, 113) und
bietet dadurch Raum fiir »ein bisschen mehr Aufmerksamkeit, Respekt und
Bescheidenheit vor dem Unbekannten« (Enzensberger 1982, 236), um einer
»Tendenz zur vorschnellen Verallgemeinerung« (ebd., 232) zu entgehen.
So pladiert Werner Hamacher fur die Langsambkeit, das Warten und die
Offenhaltung als eine »Bewegung einer Suche ohne vorbestimmtes Ziel«
(Hamacher 2019, 56), die aus »jedem >und so weiter< ein >nicht so weiters,
snicht unds, >anders als so« (ebd., 60) macht. Fiir Joseph Vogl hegt das
Zaudern einen »Komplexititsverdacht« und »ersucht um Revision« (Vogl
2008, 109). Diese Formen einer skeptischen Denkstimmung spannen eine
Raum-Zeit des »Sich-selbst-Zuriickhaltens« (Gronau/Lagaay 2010, 8) in der
theoretischen Arbeit auf. Durch eine solche Praxis unterbricht Kritik »ihre
eigene Generalisierungstendenz« (Vogl 2008, 115).

Odo Marquard und Hans Blumenberg sind sich einig in ihrer skeptischen
Haltung, aber ihr Denk- und Schreibstil konnte nicht unterschiedlicher sein
(vgl. dazu Wetters/Fuchs 2014, 286f.): Marquard praktiziert die zugespitz-
te Pointierung, Blumenberg die Umstindlichkeit und Andeutung. Marquard
sucht den Abschluss, Blumenberg die Wiederer6ffnung des Verfahrens. Mar-
quard (1973, 28, [1973] 1990, 247) vollzieht den »Abschied« von der kritischen
Theorie (und ihrer Geschichtsphilosophie), Blumenberg geht »Umwege« um
sie herum. »Auswege«, wie Marquard ([1973] 1990, 247) sie sucht, sind Ab-
schiede vom Absoluten zugunsten der Rhetorik. Umwege, wie Blumenberg
sie geht, sind »Randginge« (Bolz [1992] 2014, 110) ins Detail. Skepsis bedeutet
hier »Stérung [...], die zum Innehalten veranlasst« (Blumenberg 2010, 62). In
diesem Buch folge ich eher Blumenbergs als Marquards Denkstil. (Wer Mar-
quards Stil stirker goutiert, der wird — zumindest disziplinhistorisch - bei
Hard fundig.)

Die Umwege dieses Buches

In den folgenden Kapiteln kartiere ich verschiedene Umwege, die zu »Ton-
lagen« der Kritik fithren, deren »Denkstile« und »Denkstimmungen« mit
der kritischen Geographie kongruent, verwandt oder verbunden sind — und
die die Denkstimmung kritischer Geographie — oft indirekt — beeinflussen:
durch ihren theoretischen Denkstil, ihren moralischen Habitus, ihre poli-

- am 13.02.2026, 10:55:47.

3


https://doi.org/10.14361/9783839462300-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32

Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

tische Positionierung. Diese Tonlagen der Kritik werden aber nicht nur in
der Geographie selbst aufgegriffen, sondern auch in benachbarten Fichern
der kritischen Sozial- und Kulturwissenschaften, oder in zeitdiagnostischen
Debatten, die in einer breiteren Offentlichkeit gefithrt werden. Jedes Ka-
pitel baut dabei »Stérungen« in liebgewonnene kritische Denkbewegungen
ein, um zum Nachdenken anzuregen, ohne die direkte Konfrontation zu
suchen. Die ersten drei Kapitel zeigen drei grundlegende Tonlagen der
Kritik auf: die kynische, die gnostische und die dekonstruktivistische. In
den darauffolgenden Kapiteln schaue ich mir unterschiedliche Terrains
an, in denen diese Tonlagen der Kritik intoniert werden. In allen diesen
Fillen zeige ich Schonstellungen auf und skizziere einige »Stérungen« und
»Abschweifungenx.

In allen Kapiteln geht es inhaltlich um Debatten zur Krise der libera-
len Demokratie, um Identititspolitik, Souverdnitit und Biirgerrechte. Carl
Schmitt wird uns, in unterschiedlichen Begriindungsfiguren, immer wieder
begegnen: mal in Form »linker Lektiire« (z.B. durch Giorgio Agamben), mal in
den Schriften konservativer Apologeten (meist Mdnner), mal in einer Lektiire,
die »mit Schmitt gegen Schmitt« denkt (Mouffe 1999, 6). In diesen Kapiteln
sind wir auf verschiedenen Umwegen unterwegs — regional: nach Stdasien,
und theoretisch: zur radikalen Demokratietheorie, die ich skeptisch hinter-
frage, sowie zum Begriff des Ausnahmezustands, der sowohl von links wie
auch von rechts mobilisiert wird, um die liberale Demokratie in ihrer insti-
tutionellen Form in Frage zu stellen. Ich hinterfrage diese Hinterfragungen
und zeige deren Schonstellungen auf. Jedes Kapitel geht dabei einer unter-
schiedlichen »Tonlage« der Kritik nach.

So beschiftigt sich das zweite Kapitel »Schwierigkeiten mit der kritischen
Geographie« mit den triigerischen Versprechungen einer kynischen Tonlage
der Kritik, wie sie von Foucault und Sloterdijk auf Grundlage ihrer Rezeption
des antiken Kynismus als Rollenmodell fiir kritische Intellektuelle herausge-
arbeitet worden ist. Die Kynikerinnen haben, so Blumenberg, das Lachen in
der Philosophie professionalisiert (Blumenberg 1987b, 35). Aber dieses Lachen
beruht auf einer Besserwisserei, die im Spott dogmatisch wird. Kritik als ky-
nische Antikritik wird zum Tribunal und dhnelt in diesem Gestus der dogma-
tischen Kritik, die sie eigentlich ablehnt. Was der kynischen Tonlage fehlt, ist
die skeptische Grundierung, die auf die Frage hinausliuft: Kénnte es nicht
auch anders sein? Deshalb stelle ich dem Kynismus und seinem Spott eine
andere Figur der antiken Philosophie gegeniiber: Das Lachen der thrakischen
Magd. Die thrakische Magd bringt ihre Skepsis gegeniiber einem philosophi-

- am 13.02.2026, 10:55:47.


https://doi.org/10.14361/9783839462300-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur kritischen Geographie

schen Wahrheitsregime zum Ausdruck. Jedoch ist dieses skeptische Lachen
eher ein »Lachen-mit« statt ein »Lachen-iiber«.

Im dritten Kapitel »Arcane Geopolitics« schaue ich auf »linke Lektiiren
rechten Denkens« (Bolz [1992] 2014, 108), insbesondere auf die Rezeption von
Martin Heidegger und Carl Schmitt in der Politischen Geographie, aber auch
dariiber hinaus.' Dabei lege ich die gnostische Denkstimmung dieser Den-
ker frei. Die gnostische Pointe liegt darin, das Ubel der Welt einem hinter-
listigen Schopfergott (einem Demiurgen) anzulasten und diesem einen ver-
borgenen Erlosergott gegenzuiiberstellen, dessen Existenz nur wenigen Ein-
geweihten offenbar ist. Der Gnostizismus hat dabei eine antimodernistische,
antiaufklarerische und antijudaistische bis antisemitische Haltung, zumin-
dest in der von Heidegger und Schmitt vertretenen Variante (der Demiurg
entspricht dem Gott des Alten Testaments). Legt man die gnostische Theolo-
gie bei Heidegger und Schmitt offen, lisst sich eine »unschuldige« Lesart der
beiden kaum aufrechterhalten. Als Alternative skizziert das Kapitel andere Po-
litische Theologien, die das eschatologische Denken emanzipatorisch wenden
und einer kritischen Theorie der Gesellschaft anvertrauen.

Im vierten Kapitel »Formen der Kritik« zeige ich anhand der poststruktu-
ralistischen kritischen Entwicklungstheorie auf, wie sich eine dekonstrukti-
vistische Tonlage der Kritik in einer Hermeneutik des Verdachts verstricken
kann. Die poststrukturalistische Entwicklungstheorie formuliert eine Fun-
damentalkritik an der Praxis der Entwicklungszusammenarbeit (EZA). Die
dekonstruktivistische Tonlage dieser Kritik operiert von der unreflektierten
Annahme aus, die Kritikerin kénne mehr sehen als die Objekte und Subjekte

14 Carl Schmitt wurde in der deutschsprachigen Politischen Geographie lange totge-
schwiegen, bis er Uber die Rezeption in der anglophonen Geographie (v.a. Gber die
Lesart Giorgio Agambens — Stichwort »Ausnahmezustand«) und in der linken Politi-
schen Theorie & la Chantal Mouffe (Stichwort»Agonistik«) auch in der deutschsprachi-
gen Geographie salonfihig wurde. Fiir Heidegger ist die Situation etwas komplizierter:
Er taucht in der deutschsprachigen Geographie immer wieder in phdnomenologisch
orientierten Arbeiten auf (besonders prominent und eindriicklich bei Barbara Zahnen
[2015]). In deranglophonen Geographie wird Heidegger breit rezipiert, spatestens seit
der Humanistic Geography in den 1970er Jahren, danach oft als iconic citation, dann wie-
der systematischer und apologetisch in den Arbeiten von Ted Schatzki zur Praxistheo-
rie und in Stuart Eldens einflussreicher Lesart. Aber auch hier geht es mir nicht darum,
deren Lesarten direkt zu kritisieren, sondernich gehe den Umweg einer Tiefenbohrung
in die gnostischen Abgriinde der Politischen Theologie, die Heideggers wie Schmitts
Denkstil untergriindig pragen.

- am 13.02.2026, 10:55:47.

33


https://doi.org/10.14361/9783839462300-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34

Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

ihrer Analyse. Zugleich verfithrt eine antihegemoniale Denkstimmung dazu,
im globalen Entwicklungsapparat nur hegemoniale Krifte zu sehen, ohne die
inneren Widerspriiche, den Sand im Getriebe dieses Apparates in den Niede-
rungen der Projekte und Mafinahmen in den Blick zu nehmen. Als Schluss-
folgerung bleibt dann nur eine moralische Verdammung der Praxis, die Ge-
fahr lduft, in Zynismus zu enden, da sie selbst keine Losungsvorschlige zur
Besserung unterbreitet. Ich plidiere stattdessen fiir eine immanente Kritik,
die nicht in Zynismus verfillt, sondern sich an einem ironischen Ton orien-
tiert, der Widerspriichlichkeiten aushilt, statt sie zu beklagen oder auflésen
zu wollen.

Trotz der dekonstruktivistischen Fundamentalkritik engagieren sich
progressive Krifte weiterhin in der Praxis der Entwicklungszusammenarbeit
(EZA). Dort setzen sie sich in emanzipatorischer Tonlage fiir partizipative
Ansitze ein, die politische Entscheidungen in partizipative Foren ausla-
gert. EZA versteht sich hier als «Subpolitik», die jenseits der Institutionen
des postkolonialen Staates agiert. Wie ich im fiinften Kapitel »Only playing
with beans?« aufzeige, simuliert EZA »Subpolitik« jedoch nur, indem sie in
partizipativen Foren einen »lokalen« Konsens fabriziert, der dann zur Recht-
fertigung fiir Mittelzuweisungen verwendet wird. Doch zeigt sich in diesen
Foren ein kosmopolitischer Elitendiskurs, der sich lokal angepasste Kleider
verpasst, um nicht so aufzufallen. Der kosmopolitische Entwicklungsapparat
reproduziert sich somit nicht mehr in von oben verordneten Programmen
mit modernistischem Anspruch, die von der poststrukturalistischen Ent-
wicklungstheorie kritisiert wurden, sondern in Graswurzelprojekten mit
emanzipatorischer Tonlage.

Im sechsten Kapitel »Geographie des Ernstfalls« gehe ich dem diskursiven
Klingelton des Ernstfalls nach, der sowohl in konservativer Staatsgliubigkeit
als auch in linker Kritik am Staat angestimmt wird. Dazu rekapituliere ich ei-
ne staatsrechtliche Debatte zur Frage, wie der demokratische Rechtsstaat sich
»im Ernstfall« (hier: im Fall terroristischer Anschlige) »behaupten« kénne. In
direktem Anschluss an Carl Schmitt legitimieren einige Staatsrechtler (ja, es
waren nur Minner beteiligt) die Suspendierung rechtlicher Regeln, um den
Staat und seine Biirger besser schiitzen zu kénnen. Die Temporalitit des exis-
tentiellen Ernstfalls rechtfertigt die rechtliche Figur des Ausnahmezustands
in der liberalen Demokratie, um dem Staat weitgehende exekutive Befugnisse
im Krisenfall zuzugestehen. Alarmismus und Angstmache sind jedoch Stim-
mungen, die nicht nur die Staatsrechtler zur Untermauerung ihres Plidoyers
fir den Ausnahmezustand aufrufen. Sie kommen auch im Entlarvungsges-

- am 13.02.2026, 10:55:47.


https://doi.org/10.14361/9783839462300-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur kritischen Geographie

tus der Kritik an diesen Staatsrechtlern zum Tragen (hier gewendet gegen
einen panoptischen, allgegenwirtigen und iibermichtigen Staat) — und im-
mer wieder auch in den critical geopolitics und ihren Arbeiten zum war on terror.
Stattdessen plidiere ich — mit Odo Marquard - fiir eine Vermeidung des Vo-
kabulars vom Ernstfall und Ausnahmezustand.

Im siebten Kapitel »Kritik in der Krise« begebe ich mich in die Zeit der
Frithphase der COVID-19-Pandemie in Europa. Im Februar 2020, als die Pan-
demie langsam Fahrt aufnahm, schien kritische Theorie wie aus der Zeit ge-
fallen, denn auch viele liberale und linke Kommentatorinnen befiirworteten
strenge staatliche Mafinahmen. Zugleich meldeten sich jedoch auch einige
berithmte kritische Theoretiker (es waren alles Mianner) zu Wort, um die er-
griffenen »Lockdown«-Mafinahmen fundamental zu kritisieren — als einen
neuen Ausnahmezustand, der Freiheit und Demokratie gefihrde. Zu diesem
Zeitpunkt gab es nur rudimentires epidemiologisches Wissen iiber die Wir-
kung und Ausbreitungsmechanismen des Virus. Indem ich die Maf3losigkeit
und den Alarmismus aufzeige, mit dem diese Kritiker sich zu Wort melde-
ten, bevor grundlegende epidemiologische Zusammenhinge bekannt waren,
werfe ich zugleich Fragen danach auf, was es in einer solchen Krisensituation
heiflen konnte, kritische Theorie (oder Geographie) zu verantworten. Als Tak-
tiken intellektueller Abriistung pladiere ich fiir »Erschiitterungsbereitschaft«
und »Nachdenklichkeit« als reflektierende Unfiigbarkeit, die Zégern und Zau-
dern aushilt und die Routinen der Theorie unterbricht.

Im achten Kapitel »Geographie des Zorns« nehme ich einen »postkolonia-
len Umweg«, um die Tonlagen der Emanzipation und des Ernstfalls zu umge-
hen und der Moralisierung einer radikalen Demokratietheorie auszuweichen.
Dazu lese ich die Studien des postkolonialen Denkers Partha Chatterjee, der
fiir die indische Politik den Begriff der political society (in Abgrenzung zur civil
society) geprigt hat. Die political society bezeichnet ein Milieu, in dem mit oft
primitiven, brutalen und mafiésen Praktiken marginalisierten Bevolkerungs-
schichten Zugang zu staatlichen Ressourcen verschafft wird. Liberale Eliten
aus der civil society »ekeln« sich vor dieser »primitiven« Form von Politik. Res-
sentiment ist nicht auf die Rechtspopulistinnen beschrinkt, sondern spiegelt
sich in der zunehmenden Teilung der politischen Arena in political und civil
society. Der Vorteil in Chatterjees postkolonialer Begrifflichkeit der political
society liegt darin, dass seine Analyse, anders als in der radikalen Demokra-
tietheorie, nicht von einem normativen Ideal ausgeht, sondern Demokratie
als ethnographisch emergente Formen aktueller politischer Praktiken unter-
sucht, statt diese ontologisch a priori moralisch zu bewerten. Mein Vorschlag:

- am 13.02.2026, 10:55:47.

35


https://doi.org/10.14361/9783839462300-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36

Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

Wenden wir Chatterjees Begriffe auf die Analyse des Rechtspopulismus in
Europa an. Postkoloniale Theorie »provinzialisiert« (Chakrabarty) dabei nicht
nur unseren Blick auf uns selbst, sondern wirkt auch als »theoretisches Kil-
tebad«.

Im Nachwort deute ich den Moralismus in der kritischen Geographie als
eine im Grunde apokalyptische Tonlage: Der apokalyptische Ton, so Jacques
Derrida (1985, 55), ist ein »Ton des Wachens im Augenblick des Endes«. In
diesem Ton schwingt ein moralischer Weckruf mit, dem man sich nicht un-
gestraft widersetzt: Die Apokalyptikerin will sagen: »Ich sehe es, ich sage es
Dir [...], komm!« (ebd., 54) Wir verdanken, so Umberto Eco, dem apokalyp-
tisch Tugendhaften »einige Begriffsfetische, [...] die die Eigentiimlichkeit ha-
ben, [...] den Diskurs [..] zum Stillstand zu bringen« (Eco 1984, 19). Vor diesem
Hintergrund vertrete ich jedoch die These, nicht der apokalyptische Ton per se
ist das Problem, sondern ein apokalyptischer Ton, dessen implizite Teleologie
theologisch unreflektiert bleibt. Mit Benjamin, und gegen Adorno, werde ich an
einem Begriff der Gegenwart als »Jetztzeit« festhalten, »in welcher Splitter der
messianischen eingesprengt sind« (Benjamin 1977, 261). Eine solche schwache
messianische Position unterscheidet sich grundlegend von einem kritischen
Moralismus, der »ein apokalyptisches Szenario nach dem anderen [ausruft,
um] die Aufmerksamkeitsokonomie zu bedienen oder sich machtpolitische
Vorteile zu sichern« (Juli Zeh).”> Denn im Moralismus vereinen sich der apo-
kalyptische Ton der Kritik mit dem konfessionellen Ton der Disziplinpolitik.

Dieses Buch ist fiir »kritische« und »unkritische« Geographinnen ge-
schrieben, aber grundsitzlich ist es an alle kritisch und unkritisch ein-
gestellten Sozial- und Kulturwissenschaften gerichtet. Die von mir auf
verschiedenen Umwegen umschriebenen Tonlagen der Kritik werden ja nicht
nur in der Humangeographie aufgegriffen, sondern wirken in viele Debat-
ten der kritischen Sozial- und Kulturwissenschaften hinein. Was hier auf
Umwegen erkundet wird, fithrt zu ganz unterschiedlichen Orten der intellek-
tuellen Auseinandersetzung. Jeder dieser Umwege kann als fiir sich stehende
Wanderung gelesen werden — zusammen bilden sie Beitrige zu einer nach-
denklichen - reflexiven — Theorie der Gesellschaft. Uberschneidungen der
Umwege auf dem Weg dahin sind dabei unvermeidlich.

15 Juli Zeh (2020): Es gibt immer eine Alternative. Interview, Siiddeutsche Zeitung,
04.04.2020, https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094
?reduced=true.

- am 13.02.2026, 10:55:47.


https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://doi.org/10.14361/9783839462300-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true

