
Zur kritischen Geographie

Ich bin kritisch allem gegenüber, auch

der Kritischen Theorie.

BennoWerlen, 10. Juli 20201

Mission accomplished?

Wer hat nicht schon Schwierigkeiten mit der Geographie gehabt: Gerhard

Hard, unermüdlicher Kämpfer für eineModernisierung der Geographie, klagt

über einen »konfessionellen Ton« (Hard 2004) in einer »Disziplin der Weiß-

wäscher« (Hard 1979). Dietrich Bartels diagnostiziert »Schwierigkeiten einer

fachlichen Verständigung« (Bartels 1974, 21). Für Bartels liegen diese Schwie-

rigkeiten in der »Heterogenität der theoretischen Grundanliegen heutiger

Geographie«, mithin in »Schwierigkeiten mit dem Raumbegriff in der Geo-

graphie« – so der Titel eines Vortrages, den er 1974 in Zürich hielt. Die Vokabel

»Raum« diene nur noch als legitimierendes Objekt, um die Einheit des Faches

zu signalisieren: »Für die Geograph[inn]en gehörte der ›Raum‹ bis vor kurzem

zur Gruppe jener vorsprachlichen Leitvorstellungen ohne Erklärungsbedürf-

nis, zum Plausibilitätsrahmen des Fachansatzes, in dem man sich unreflektiert be-

wegt« (Bartels 1974, 9, meine Hervorhebung). Bartels’ Diagnose wird von Go-

eke und Moser (2011, 251) bestätigt: »Raum« benenne einen Gegenstand, »der

nur wenig ausschließt, und dabei zumindest vordergründig Geschlossenheit

vermittelt« – und zwar nach innen und außen.

Bartels und Hard kritisieren eine Fachtradition der deutschsprachigen

Geographie, wie sie in der Nachkriegszeit (1945-1975) dominant war: die klas-

sische Geographie der Länderkunde und Landschaftsgeographie, die es so

heute nicht mehr gibt und die im Rückblick gerne als sehr homogen und

altbacken beschrieben wird (meist ohne genauere Lektüre). Hard prangert

1 So Benno Werlen im persönlichen Gespräch, 10. Juli 2020.

https://doi.org/10.14361/9783839462300-002 - am 13.02.2026, 10:55:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16 Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

machtpolitische Kartelle im Fach an, indem er auf fehlende Plausibilitäts-

rahmen (Bartels) hinweist, die sich die Landschaftskunde in den Jahrzehnten

nach dem Krieg leistete. Nach Hards Attacken war der Kaiser nackt – und

den meisten Zuschauerinnen2 blieb das Lachen im Hals stecken, fürchteten

sie doch die Rache der Diadochen. Für Bartels liegt die Schwierigkeit der He-

terogenität der Geographie in der fehlenden verbindenden Theoriesprache.

Heterogenität werde mittels Raumfloskeln nur übertüncht, um Geschlossen-

heit zu suggerieren – dies aber ohne theoretische Reflexion. So Bartels.3 In

Bartels’ und Hards Kritik verflechten sich somit epistemologische, disziplin-

strategische und politisch-normative Fragen.

Die Scharmützel, in die sich Bartels und Hard zu ihrer Zeit begaben,

oder die noch Benno Werlen auszufechten hatte, gehören weitgehend der

Vergangenheit an. Seit der cultural turn durch die Neue Kulturgeographie

(NKG) breit rezipiert wird, hat die Humangeographie die Schwierigkei-

ten, die Bartels und Hard der klassischen Geographie (Theorielosigkeit,

politischer Konservatismus) attestierten, weitgehend überwunden. Human-

geographie ist (de-)konstruktivistisch, theoretisch versiert und »kritisch« –

und zugleich offen für Neues, für Pluralität und Vielfalt. Auch den »Raum«

hat man dekonstruiert und theoretisch durchdrungen und in eine Vielfalt

von Raumbegriffen aufgelöst. Die deutschsprachige Humangeographie ver-

abschiedet sich damit von der bisherigen Tendenz zur »Schulbildung« und

übernimmt von der anglophonen Geographie eine »Anfälligkeit gegenüber

[theoretischen] Modeerscheinungen« (Strohmayer 1998, 103), auch wenn

die Rezeption anglophoner Ideen oft spät erfolgt. Die Humangeographie

nach dem cultural turn scheint sich durch eine permanente epistemologische

Erneuerung frisch zu halten.Mission accomplished (Mission erfüllt)!?!

Ich bleibe skeptisch. Denn bei allen Plädoyers für Vielfalt undHeterogeni-

tät nach dem cultural turn gibt es weiterhin Absicherungsdiskurse, um fach-

liche Verbundenheit innerhalb der Humangeographie zu signalisieren. Für

Bartels (und später für Goeke und Moser) war »Raum« der zentrale »Klingel-

ton« der Geographie. Doch hat sich hier seit dem cultural turn eine Verschie-

2 Hier wie auch im folgenden Text verwende ich die weibliche Form, wenn alle Ge-

schlechter gemeint sind. Dies erscheint mir als ausgleichende Gerechtigkeit für frü-

here Tendenzen, mit der männlichen Form alle Geschlechter zu bezeichnen.

3 Nun ist nicht ganz klar, ob für Bartels Heterogenität per se ein Problem ist, oder nur

eine Heterogenität, die theoretisch unterspezifiziert bleibt. Diese Frage klammere ich

hier der Einfachheit halber aus.

https://doi.org/10.14361/9783839462300-002 - am 13.02.2026, 10:55:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zur kritischen Geographie 17

bung vollzogen: Nicht mehr »Raum« scheint heute als legitimierender Begriff

(und als Erkenntnisobjekt) die fachliche Einheit abzusichern, sondern eher

eine bestimmte Haltung, die mit dem Attribut »kritisch« signalisiert wird.

»Kritisch sein« wird zum verbindenden Grundton diskursiver »Klingeltöne«

(Kaube 2015, 145f.), der theoretischen Imponiervokabeln, mit denen in rasan-

ter Folge neue Ansätze und turns ausgerufen werden. Der «kritische» Grund-

ton erlaubt so eine Sortierung,wer dazugehört undwer nicht (zumindest zum

Kreis der Insiderinnen). Seit der cultural turn in der deutschsprachigen Hu-

mangeographie breit rezipiert wird, würde deshalb kaum jemand die Selbst-

zuschreibung als »kritisch« zurückweisen.

Kritik wird hier meist im Anschluss an Michel Foucault als die Kunst ver-

standen, »nicht auf dieseWeise und um diesen Preis regiert zu werden« (Fou-

cault 1992, 12). »Kritische« Geographie verbindet damit eine epistemologische

Perspektive (Analyse und Kritik der Machtverhältnisse) und eine normative

(politische) Position (Ablehnung und Überwindung dieser Machtverhältnisse)

(Belina et al. 2018, Kuge et al. 2020, 220). Diese »kritische« Haltung ist zu

einer solchen Selbstverständlichkeit geworden, dass sie einen neuen »Plausi-

bilitätsrahmen« aufspannt, »in dem man sich unreflektiert bewegt«. »Kriti-

sche« Geographie ist selbst zumMainstream geworden: Aus den »jungenWil-

den« und »heldenhaften Außenseitern« wurden die »disziplinär Etablierten«

(Steinbrink/Aufenvenne 2016, 85, 86 und 101), die diesen Außenseiterstatus

aber weiterhin gegen einen vermeintlich noch immer vorhandenen Hegemo-

nialdiskurs für sich reklamieren. Aus einer antihegemonialen Attitüde wird

eine »Hegemonie der Einsicht, von der die Einsicht in die Hegemonie ab-

hängt« (Düttmann 2004, 84).

Der diskursive Klingelton »Kritik« signalisiert disziplinpolitisch die Zu-

gehörigkeit zu einem weitgehend unhinterfragten, grundlegenden »Denk-

stil« (Fleck [1935] 1980), der von einem Denkkollektiv geteilt wird. In Hards

Terminologie haben wir es mit einer »konfessionellen« Tonlage zu tun, aus

der »Reflexionsverweigerungen« (Hard) und intellektuelle »Schonstellungen«

(Marquard) resultieren: Die Kritik verschont sich selbst und umgeht eine kri-

tische Hinterfragung ihrer eigenen epistemologischen Perspektive, ihrer me-

thodologischen Sorgfalt und politischen Position, da Gegenpositionen primär

über Moralisierung und Personalisierung als »unkritisch« oder »reaktionär«

bekämpft, und nicht inhaltlich widerlegt werden. Dadurch läuft Kritik Ge-

fahr, in Dogmatismen zu erstarren und sich in Selbstgefälligkeit einzurich-

ten. Aus diesen Schonstellungen entstehen »Schwierigkeiten mit der kriti-

schen Geographie«, die ich in diesem Buch aus der Position eines interested

https://doi.org/10.14361/9783839462300-002 - am 13.02.2026, 10:55:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18 Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

sceptic4 betrachte – sympathisierend, aber kritisch nachfragend: Meine Skep-

sis entstand aus einer ursprünglichen Identifizierung mit den Anliegen und

Positionen der kritischen Geographie, doch verschob sich diese zunehmend

in eine Identifizierung mit Vorbehalt: »Dieser Blick aufs Problematische, der zu-

erst fürsorglicher Besorgnis entsprang, wurde nun etwas anderes: Zweifel an

der Sache […]« (Marquard 1973, 22).5

In diesem Buch zeige ich Schonstellungen der kritischen Geographie über

Umwege auf. Um der Gefahr der Moralisierung und Personalisierung zu ent-

gehen, der ja auch eine Kritik an Praktiken kritischer Geographie erliegen

könnte, möchte ich meine Zweifel nicht in direkter Konfrontation mit »Ross

und Reiter« (Goeke 2013, 4) dingfest machen, sondern über »Umwege« (Blu-

menberg) formulieren: In den einzelnen Kapiteln in diesem Buch betrach-

te ich »Tonlagen« und Diskurskonstellationen kritischer Theorie, die in die

Humangeographie und benachbarte Sozial- und Kulturwissenschaften hin-

einwirken. Die Schonstellungen, die ich in den Tonlagen und Diskurskon-

stellationen kritischer Theorie identifiziere, finden sich oft wenig hinterfragt

in humangeographischen Diskursen, sei es schriftlich hinterlegt, oder auch

nur im oralen Raum informellen Austauschs. Wenn durch diese Umwege in

den nachfolgenden Kapiteln Raum für Nachdenklichkeit entsteht, ist das Ziel

dieses Buches erreicht. Bevor ich aber damit beginne, lege ich noch einmal

detailliert den oben skizzierten Gedankengang dar.

4 Diesen Begriff verwendet Hayden Lorimer (2005, 85) zur Charakterisierung der Positi-

on, die Tim Cresswell gegenüber der non-representational theory (NRT) eingenommen

hatte. Cresswell selbst beschreibt diese Position als »feelings of confusion and anger«

(Cresswell 2012, 98) – grundsätzlich interessiert, sympathisierend mit den Anliegen,

nicht in Fundamentalopposition, aber kritisch nachfragend, umdasGesprächüber »re-

maining doubts« und »thorny issues« (S. 103) offenzuhalten.

5 In der Tat wurde »kritische« Geographie lange Zeit an den Rand gedrängt (Belina et al.

2009), und benötigte »fürsorglichen Besorgnis«, doch sind diese Zeiten, wie gesagt,

vorbei.

https://doi.org/10.14361/9783839462300-002 - am 13.02.2026, 10:55:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zur kritischen Geographie 19

»Kritische« Geographie als Denkstimmung

Noch einmal: Was ist »kritische« Geographie?6 Diese Frage ist gar nicht ein-

fach zu beantworten, da »kritisch« in weiten Kreisen der Geographie als dis-

kursiver Klingelton verwendet wird: So versteht sich eine ganze Bandbreite

von theoretischen Ansätzen in der deutschsprachigen (und auch der anglo-

phonen) Humangeographie als »kritisch«: von (post-) marxistischen, post-

strukturalistischen, posthumanistischen, feministischen bis zu postkolonia-

len Geographien (deshalb oft im Plural geschrieben). Diese sind sich unter-

einander keineswegs immer einig und sprechen sich teilweise sogar das Label

»kritisch« ab (Blomley 2006, Goeke 2013). Auch gibt es Abgrenzungsversuche

zwischen einer »kritischen« und einer »radikalen« Geographie, wobei diese

Grenzziehungen in der anglophonen Geographie noch markanter sind (Ra-

ju/Jeffrey 2017, 5). Pascal Goeke meint zwar, dass ungeachtet dieser diffusen

Ausgangslage »sich kritische Geographien noch hinreichend zuverlässig zu

erkennen [scheinen]« (Goeke 2013, 4), insgesamt kommen aber verschiede-

ne Beobachterinnen, die das Feld der «kritischen Geographie» zu kartieren

6 Schon 1973 hielt GerhardHard (1973, 9f.) fest, die Frage »Was ist Geographie?« habe kei-

ne (klare) Antwort. Die Frage selbst sei schon das Problem, denn sie setze voraus, es

gäbe einWesenderGeographie, dasmanzweifelsfrei festhalten könnte.Das sei jedoch

methodologischer Essentialismus (vgl. dazu Redepenning 2014, 92f.). Hard (1973, 17f.)

zerlegt die Frage deshalb in einzelne Komponenten: Erstens könne damit der diszipli-

näreOrganisationsrahmengemeint sein. Zweitens könne damit aber auch ein (gegebe-

nenfalls unbewusstes) Selbstbild (»was sie zu tun und zu sein glauben«) beschrieben

werden. Drittens könne diese Frage auch als bewusste Reflexion einer Selbstinterpre-

tation innerhalb des Faches verhandelt werden. Viertens könne damit aber auch die

Frage nach einer Norm gestellt werden: Wie soll Geographie betrieben werden? Diese

Fragen stellen sich analog bei der »kritischen« Geographie – und doch werde ich sie im

Folgenden ausklammern. 1973 entledigt sich Hard der Frage, was Geographie sei, in-

demer auf dieMeta-Ebenewechselt undGrundkategorien der klassischenGeographie

sprachkritisch dekonstruiert, also seinenBlick darauf richtet, wie dieseWesensbestim-

mung der Geographie als Fach in unterschiedlichen historischen Momenten von ihren

eigenen Fachvertreterinnen definiert wird – und sie dann in Hard’scher Manier aus-

einandernimmt. Diesem Hard’schen Weg wird in diesem Buch nicht gefolgt, obwohl

er unzweifelhaft sehr durchschlagende Kritik an der klassischen Geographie und ih-

rem oft unreflektierten Denkstil formuliert. 1990, also fast 20 Jahre nach seinem ers-

ten Versuch in Geographie (1973), blickt Hard selbstkritisch auf seine Strategie zurück:

Er schreibt, es sei »leicht zu erkennen, dass sowohl das Stellen der Frage wie das Ver-

weigern der Antwort oft imDienst bestimmter disziplin- und karrierepolitischer Inter-

essen standen« (Hard 1990, 1f.).

https://doi.org/10.14361/9783839462300-002 - am 13.02.2026, 10:55:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20 Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

versuchten, zu dem Schluss, das Feld sei »divers« (Raju/Jeffrey 2017, 1) und

letzlich »undefiniert« (Blomley 2006, 90).

Aufgrund dieser diffusen Grenzziehungen bzw. der mittlerweile ubiqui-

tären Selbstidentifizierung als »kritisch« werde ich die definitorische »was

ist?«-Frage ausklammern. Stattdessen werde ich mich in diesem Buch mit

»Denk-Stimmungen«, »Tonlagen« und »Schonstellungen« unterschiedlicher

Denkrichtungen oder Ansätze beschäftigen, die in der »kritischen« Geogra-

phie verhandelt werden.

Mit »Denk-Stimmung« bezeichnet Ludwik Fleck ([1935] 1980) die »beson-

dere Stimmung«, in der sich ein »Denkkollektiv auslebt« (187f.) und einen

gemeinsamen »Denkstil« ausbrütet (vgl. dazu Hasse 2016, 82, Schlottmann/

Hannah 2016, Korf/Verne 2016), der »einheits- und identitätsstiftend« wirkt

(Steinbrink und Aufenvenne 2016, 85). In der kritischen Geographie zeigt sich

diese identitätsstiftende Denkstimmung im Anspruch, die Welt durch eine

Kombination vonTheorie und Praxis radikal verändern zuwollen (Goeke 2013,

4, vgl. auch Blomley 2006, Raju/Jeffrey 2017, Redepenning 2007). So bezeich-

nen Kuge et al. (2020, 222) als konstitutives Merkmal der kritischen Geo-

graphie, gesellschaftlicheMachtverhältnisse nicht nur zu kritisieren, sondern

auch »in emanzipatorischer Absicht« zu verändern. Und für Lossau besteht der

Anspruch darin, »einemöglichst bessere Geographie derWelt entgegenzuset-

zen « (Lossau 2002, 151). Hier tritt neben die theoretische Kritik der Aktivis-

mus der Praxis. Schon 1990 bemerkt GerhardHard kritisch dazu, der Versuch,

Geographie »marxistisch« zu orientieren, legitimiere sich durch »ein poli-

tisch-moralisches Engagement für evident gute Zwecke« (Hard 1990, 5, mei-

ne Hervorhebung). Damit werde der Frage, was »kritische« Geographie sei,

ausgewichen zugunsten eines externen Bezugspunktes, was Geographie sein

sollte: »[höchste] Normen und [letzte] Einheiten, denen sozusagen jedermann

zustimmen muss« (ebd., Hervorhebung im Original).

Identifizierung mit dieser Denk-Stimmung erfolgt über theoretische

Sprachspiele, die unterschiedliche »Tonlagen« der Kritik anstimmen, die

zueinander durchaus Dissonanzen ausbilden können. Diese Tonlagen der

Kritik sind oft in komplexe Partituren einer Theoriekomposition eingebettet

und prägen eine bestimmte Färbung des kritischen Denkstils. Dabei wer-

den diese Tonlagen mit unterschiedlichen theoretischen Instrumenten und

aus verschiedenen Positionen heraus intoniert. Beim Abspielen »diskurser

Klingeltöne« eines bestimmten Theoriejargons bleibt die Komplexität die-

ser Kompositionen oft unausgesprochen oder verborgen. Odo Marquard

bezeichnet solche Aussparungen von Selbstreflektion als »Schonstellung«

https://doi.org/10.14361/9783839462300-002 - am 13.02.2026, 10:55:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zur kritischen Geographie 21

(Marquard [1973] 1990, 244): Kritik verschont sich selbst und erspart sich die

Einarbeitung in komplexe Theoriepartituren. Es ist genau an diesem Punkt,

an dem dieses Buch ansetzt: Statt einzelne Belegtexte der kritischen Geogra-

phie zu sezieren, werden unterschiedliche »Tonlagen« kritischer Denkstile in

den Blick genommen, in denen kritische Theorie in der Geographie und in

verwandten Fächern intoniert wird, und deren »Schonstellungen« analysiert.

Schonstellungen

Schonstellungen sind »Ersparungsverfahren« (Marquard [1973] 1990, 244): Sie

ersparen der kritischen Geographie die mühselige Arbeit der Begründung

von Aussagen. Diese Schonstellungen produzieren Nicht-Denken: »Der wirk-

liche Gegenspieler des kritischen Denkens ist heute […] ein kritisches Nicht-

Denken, das die Technik der Kritik beherrscht und die Elemente der Kritik

zitiert, sie jedoch in das Regime derMeinung integriert« (Quent 2019, 42). Zu-

gleich wird die Kritikerin auch politisch entlastet: Die Verantwortung für die

Übel der Welt werden der (politischen oder theoretischen) Gegnerin angelas-

tet. Die Kritikerin richtet sich in einer »selbstzufriedenen Unzufriedenheit«

(Sloterdijk 2016, 131) ein. Dabei werden eigene Schwächen und Widersprüche

unbeleuchtet gelassen. Aus diesen Schonstellungen entstehen Schwierigkei-

ten – Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie.

Schonstellungen ergeben sich zum Beispiel, wenn »Theorie« dazu dient,

intellektuelle Abkürzungen zu nehmen. Gerhard Hard hat dies »diffuseTheo-

rieverschleifung im Medium einer Stimmung« genannt (Hard 2000, 50). Es

ist der Habitus eines »vorweg theoriegeladenen Beobachters« (ebd., 52):Theo-

rie wird zum Apriori der Erkenntnis und störende Elemente der Empirie wer-

den ausgeblendet.Durch diesenGestus wird nicht nur die eigene Belesenheit,

sondern eine epistemologische Überlegenheit beansprucht – »mit Foucault«

oder »mit Luhmann« schon zum Wesentlichen vordringen zu können. Dies

gilt auch für sich aktivistisch gebende Kritikerinnen: »Für Theorie haben Ak-

tivisten nur Bedarf, wenn es die ohnehin bekannten Positionen zu untermau-

ern […] gilt« (Konersmann 2018, 35). Ausgegrenzt wird das, was die Theorie

stört.

Die Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie liegen also im Kern in

»Reflexionsverweigerungen« (Hard 2007, 8), die auf fehlende Distanz zum ei-

genen kritischen Tun zurückzuführen sind, da dieTheorie der Empirie immer

schon voraus zu sein scheint. Reflexionsverweigerung produziert »Schonstel-

https://doi.org/10.14361/9783839462300-002 - am 13.02.2026, 10:55:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22 Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

lungen«, d.h. Kritik verschont sich selbst und umgeht eine kritische Hinter-

fragung ihrer eigenen theoretischen Position. In den in diesem Buch vorge-

legten Studien wird »Hinweis[en] auf Schonstellungen [nachgegangen], wel-

che diese Schwierigkeit[en] provozieren« (Marquard [1973] 1990, 250). Eine

solche Bezugnahme auf Schonstellungen verweigert die »Reflexionsverweige-

rung«, vor der Hard warnt. Durch »Reflexionsverweigerungsverweigerung«

soll Raum für Nachdenklichkeit geschaffen werden. Mit einer Analyse von

Schonstellungen werden also primär epistemologische Fragen verhandelt, doch

lassen sich diese oft nur schwer von disziplinpolitischen Positionierungen tren-

nen, insbesondere dann, wenn Schonstellungen durch Moralisierung einer

Debatte kaschiert werden.

Moralisierung als Latenzschutz

Eine moralisch konnotierte Denkstimmung innerhalb eines – noch so he-

terogenen – Denkkollektivs schafft Solidarität, Identität und Vertrauensge-

fühl, wobei »die Irritation in Gestalt einer methodologischen ›Störung‹ ei-

ne Ausnahmeerscheinung« (Hasse 2016, 82) bleiben soll. Die richtige Haltung

schränkt die akzeptierten Plausibilitätsrahmen der Argumentation ein. Dar-

aus entstehen dann, soHard, »Aufklärungsverbote« in der disziplinärenKom-

munikation: »So genoss in der Geographie z.B. erst ›Landschaft‹, dann ›Raum‹

Latenzschutz« (Hard 1990, 12). Wird dieser Latenzschutz verletzt, »flackern

die Warnanlagen« (ebd., 13). Heute, so müssen wir Hard ergänzen, ist der

Latenzschutz dem Attribut »kritisch« zugefallen. Dieser Latenzschutz birgt

die Versuchung, »auf der Ebene der kommunikativen Performanz […] statt

der Zustimmung der Kompetenten die Kompetenz der Zustimmenden anzu-

nehmen« (Marquard 1975, 198). Es zählt nicht mehr die Plausibilität eines Ar-

guments, sondern die richtige Haltung, oder präziser: Moralisierungen und

Personalisierungen sichern den Latenzschutz einer Denkstimmung ab.

Latenzschutz bedeutet, dass Störungen primärmittels Ausschlussmecha-

nismen bearbeitet werden und nicht durch vertiefte Reflektion: »Kritik ver-

wirft [dann] nicht sosehr den Irrtum, sondern stiftet […] Zugehörigkeit […]

durch Gegnerverfolgung« (Marquard [1973] 1990, 246). Hans Magnus Enzens-

berger hielt dazu fest: »Einem alten Routinier der Theorie […] fällt es nicht

schwer, die Schuldigen dingfest zu machen« (Enzensberger 1982, 231). Kri-

tik – kritische Theorie, kritische Geographie – dient dazu, die Zugehörigkeit

zum richtigen Lager zu signalisieren; sie wird zur Absicherung gegen denVer-

https://doi.org/10.14361/9783839462300-002 - am 13.02.2026, 10:55:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zur kritischen Geographie 23

dacht, doch mit der gegnerischen Seite (»der Hegemonie«) zu kollaborieren –

also reaktionär zu sein.Theorie wird zum »Alibi« (Marquard [1973] 1990, 244) –

zum Nachweis der emanzipatorischen Gesinnung. Daraus kann eine »Denk-

stimmung« entstehen, die zunehmend intolerant gegenüber Abweichungen

wird, die außerhalb der »Vielfalt« dieser klar umgrenztenDenkstimmung ste-

hen.

Hard warnte bereits vor einiger Zeit: »Wer sich allzu sehr erhebt, signa-

lisiert damit wohl nur seine eigenen Reflexionsverweigerungen« (Hard 2007,

8). Reflexionsverweigerungen zeigen sich in der kritischen Geographie in ei-

nem Entlarvungsgestus, der primär signalisiert, »wo man zu stehen hat« (Re-

depenning 2007, 97). Dessen »bevorzugtes Medium ist […] der Aufschrei«:

Sprechakte der Kritik werden zur »Alibiveranstaltung. Sie sind nur ein Vor-

wand, um das Mantra der unumstößlichen Überzeugungen herunterzube-

ten« (Konersmann 2018, 35). Eine solche »unkritische« kritische Geographie

(Blomley 2006, 88) wehrt sich gegen Irritationen ihres »unreflektierten Plau-

sibilitätsrahmens« (Bartels), indem sie Auseinandersetzungen auf die morali-

sche Ebene verlegt, d.h.Diskussionen »moralisiert«: Eine intellektuelle Positi-

on wird zur »schurkischen (rogue) Ansicht« (Butler 2011, 14) erklärt – potenzi-

ell nach außerhalb des Sagbaren gestellt: »Autorinnen und Autoren [werden]

in toto auf einen (normativ-moralischen) Prüfstand gestellt, bewertet und ge-

gebenenfalls verurteilt« (Goeke 2013, 2). Pascal Goeke nennt dieses Phänomen

»Personalisierung« (Goeke 2012, 427ff., vgl. auch Sahr 2012, 440). Gegen diese

Form der Moralisierung durch Personalisierung ist es schwierig zu argumen-

tieren, ohne gleich unter »Generalverdacht« gestellt (Goeke 2013, Redepen-

ning 2007) – und vom Diskurs ausgeschlossen – zu werden: »kompetent ist,

wer übrigbleibt« (Marquard 1975, 198). Moralisierung hintertreibt so die theo-

retische Tiefenschärfung von Kritik.

Situative Skepsis als Reflexionsverweigerungsverweigerung

In diesemBuch soll der »Latenzschutz« derMoralisierung und die daraus ent-

stehenden Schonstellungen unterlaufen werden – durch Reflexionsverweige-

rungsverweigerung. Reflexionsverweigerungsverweigerung ist dem Denkstil

nach skeptisch veranlagt – diesen Gedankengang verdanke ich OdoMarquard

(»Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie« – der Titel dieses Buches –

bezieht sich deshalb nicht nur auf Bartels’ Vortrag von 1974, sondern auch auf

Marquards Buch Schwierigkeiten mit der Geschichtsphilosophie). Marquard wen-

https://doi.org/10.14361/9783839462300-002 - am 13.02.2026, 10:55:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24 Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

det sich nicht gegen die kritische Reflexion per se, sondern gegen (theoreti-

sche) Abkürzungen, die eine unkritische »kritische« Theorie (oder Geogra-

phie) in ihren Geltungsansprüchen unternimmt, insbesondere wenn dies zu

einem »Antagonismus der absoluten Rechthaber und der absoluten Unrecht-

haber« (Marquard 1973, 18f.) führt: wenn also theoretische Geltungsansprüche

moralisch überhöht und absolut gesetzt werden.DerDenkstil der Skepsis ver-

steht sich demnach als »Reaktion auf eine […] überhöhte Beanspruchung von

Begriffen, Theorien und Positionen« (Wetters/Fuchs 2014, 276, meine Her-

vorhebung), wenn diese auf Kosten einer differenzierten Auseinandersetzung

mit der Empirie geht.

Skepsis, wie Marquard sie konzipiert, versteht sich als »Nichtrechthaben-

wollen« (Seel 2018) – sie will nicht unbedingt eine Entscheidung in einer Sache

herbeiführen. Deshalb führt Skepsis, so Marquard, »zuweilen zum Zögern«

(Marquard [1973] 1990, 250). Dadurch schafft Skepsis »Atempausen« – Atem-

pausen sowohl von der »Durchsetzungsdisziplin eines Protagonistenkollek-

tivs und ihrer Folgezumutungen« (Marquard (1973, 29) als auch von der Ver-

messenheit einer Praxis, die »sich die totale Überwindung der Übel [zutraut]«

(ebd., 30f.). Marquards Denkstil verfolgt dabei eine interimistische (ich würde

sagen: eine situative) Skepsis (Marquard 1958, 54): Skepsis ist zuerst einmal

»Zustimmungsverweigerung« in einer bestimmten Situation: Schwierigkei-

ten mit einer Position (oder Theorie), mit der er sich identifizieren möchte,

führen für Marquard dazu, die Zustimmung vorerst zu verweigern. Skepti-

zismus ist hier Vorbehalt, er hält die Zustimmung »in der Schwebe« (Craemer

1975, 400). Dies liegt daran, dass, wie Stanley Cavell schreibt, »der Skeptiker

insinuiert, dass esMöglichkeiten gibt, vor denen der Anspruch auf Gewissheit

die Augen verschließt« (Cavell 2006, 683).

Skepsis formuliert einen Vorbehalt und vermeidet dadurch die schnel-

le Festlegung auf eine Position. Als interimistische Skepsis markiert sie keinen

Endpunkt, sondern eröffnet ein »Phasenmoment« (Cramer 1975, 389), d.h. ih-

re Infragestellung bestimmter Positionen oder theoretischer Behauptungen

erfolgt nicht prinzipiell und für immer, sondern situativ am konkreten Fall,

und vorerst nur vorübergehend. Als situative Skepsis ist sie »ein Ort, an dem

man ein wenig herumlungern kann« (ebd.). Dieser interimistischen, situati-

ven Skepsis bleibt »die schwache Aussicht auf Rückkehr ins Land der Zustim-

mung« (ebd.). Deshalb erscheint mir eine kritische und eine (so verstandene)

skeptische Position durchaus kompatibel zu sein, auch wenn dies oft anders

gesehen wird.

https://doi.org/10.14361/9783839462300-002 - am 13.02.2026, 10:55:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zur kritischen Geographie 25

Skepsis und Kritik

Skepsis, auf Dauer gestellt, tendiert zu einer politisch konservativen Haltung.

Hans Blumenberg, der durchaus Affinitäten zu Marquards skeptischen Den-

ken hatte, formuliert es so: »Die Kunst, Fragen auf sich beruhen zu lassen

und sich der Gegenwärtigkeit der ›Zustände‹ anheimzugeben, setzt ein sich

vor sich selbst verhehlendes Vertrauen in den Gang der Dinge voraus« (Blu-

menberg 1988, 318). Mit anderen Worten: Skepsis als Dauerzustand gibt die

Idee einer besserenWelt auf zugunsten des Bestehenden. Die skeptische Hal-

tung versandet so in der Melancholie des Posthistoire, »in dem zwar viel pas-

siert, aber nichts mehr geschieht« (Taubes 1983, 458).7 Auch Marquard wird

vorgehalten, seine Position laufe Gefahr, den Status Quo zu bejahen (Halb-

mayr 2000, 45). In seinen späteren Schriften in den 1980er Jahren formu-

liert Marquard denn auch eine explizite Apologie der Bürgerlichkeit (in der

real existierenden BRD) (Marquard 2000, 94ff.), die eine gewisse konserva-

tive Grundhaltung voraussetzt. Diese politische Position Marquards teile ich

nicht. Zwar wurde mir Odo Marquards Pamphlet Schwierigkeiten mit der Ge-

schichtsphilosophie (1973) zu einer Art »Handorakel« - ein nützliches Brevier

gegen den Moralismus. Aber ich nutze Marquards Schwierigkeiten nur als me-

thodisches Handorakel, nicht als politisches Pamphlet.

Der Begriff des »Handorakels« verweist auf die Denkschule der Moralis-

tik8: 1647 hatte der Jesuit Baltasar Gracián, in der Tradition der Moralistik

stehend, in einem Brevier mit diesem Namen Regeln der Weltklugheit ver-

fasst (Gracián 2020).9 Die Moralistik wendet sich explizit gegen den Mora-

lismus: Vertreterinnen der Tradition der Moralistik moralisieren nicht, son-

dern sezieren den moralischen Schein. Die Moralistik deckt »Selbstschutz-

7 Vgl. dazu ausführlich das Nachwort.

8 Auf das Handorakel als Genre aufmerksam gemacht hat mich der Literaturwissen-

schaftler Helmut Lethen, der von seiner eigenen Suche nach dem Handorakel (2012) er-

zählt. Lethens Handorakel ist Helmuth Plessners Grenzen der Gemeinschaft (1924), wel-

ches ihm »ein gutesHeilmittel gegen die Kultur der Betroffenheit zu sein [schien]« (Le-

then 2012, 116). Lethen ist begeistert vonPlessners »abgeklärte[m]Umgang« (ebd., 116)

mit gesellschaftlicher Kommunikation jenseits moralisierender Diskurse. Takt und Di-

plomatie sorgen für einen Ausgleich von Nähe und Distanz. Zugleich anerkennt Le-

then, dass sich Plessner »nicht vom Mythos des Einzelnen [löst]« (ebd., 118) und dass

er damit in der Tradition der europäischen Moralistik stehe.

9 Das Handorakel liegt nun in neuer Übersetzung von Hans-Ulrich Gumbrecht im

Reclam-Verlag vor. Die klassische Übersetzung stammte von Arthur Schopenhauer.

https://doi.org/10.14361/9783839462300-002 - am 13.02.2026, 10:55:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

und Selbsttäuschungsstrategien« auf. Sie ist eine Verhaltenslehre der Kälte (Le-

then 1994), die sich eher machiavellistisch als moralisierend gibt und in den

1920er Jahren von Denkerinnen der Extreme eifrig gelesen wurde – von links

(Walter Benjamin, Bertold Brecht) bis rechts (Carl Schmitt usw.). So berichtet

Helmuth Lethen, dass Benjamin Brecht ein Exemplar von Graciáns Handora-

kels geschenkt habe (Lethen/Wizisla 1998).

Marquard teilt mit der Tradition der Moralistik das Anliegen der »Desil-

lusionierung« moralisch überhöhter Ansprüche, orientiert sich aber eher an

der toleranten Skepsis Montaignes (auch er ein Moralist) als am schwarzen

Pessimismus Graciáns,10 der sich keine Illusionen über die Machtstrukturen,

den Zynismus und die Doppelzüngigkeiten der damaligen höfischen Gesell-

schaft machte. Gracián bot Klugheitsregeln in gesellschaftlich schwierigem

Terrain. Sein Handorakel könnte vielleicht ein nützliches Brevier für eine kri-

tische Disziplintheorie à la Hard abgeben, die die machiavellistischen Prak-

tiken einer »Disziplin der Weißwäscher« auf den Begriff bringt oder die ei-

nen »neuerdings erhobenen konfessionellen Ton in der Geographie« beklagt

(Hard 2004). Mir geht es in diesem Buch aber, wie gesagt, weniger um die

Entlarvung von Machtgefügen innerhalb des Faches als um eine epistemolo-

gische Aufdeckung von »Schonstellungen« als »Selbsttäuschungsstrategien«

kritischer Geographie, die sich aus bestimmten »Tonlagen« der Kritik und

Praktiken der Moralisierung ergeben können.

Schon 1938 erhebt Max Horkheimer Einspruch gegen Skepsis und Mora-

listik: Die Skepsis, so Horkheimer, sei der Zynismus des bürgerlichen Geistes,

der Rückzug in die private Innerlichkeit (ebd., 209).11 Die skeptische Haltung,

wie sie die Moralistik in ihrer Klugheitslehre propagiere, drohe in der heuti-

gen Gesellschaft in einem individualistischen Quietismus einer »konformisti-

schen Lebensklugheit« (Horkheimer [1938] 1968, 238) zu enden, in der Bürger-

lichkeit privater Innerlichkeit, die letztlich auf einen konservativen Zynismus

hinauslaufe, der sich »gegen das Interesse an einer besseren Zukunft« stelle

(ebd.). Marquard hält dem entgegen, auch die Kritikerin formuliere ihre Em-

pörung unter den Bedingungen der spätbürgerlichen Gesellschaft: »Empö-

10 So Zimmerers Charakterisierung (Zimmerer 2020, 41): »Wo Montaigne ein toleranter

Skeptiker ist, bleibt Gracián ein rabenschwarzer Pessimist«.

11 In diesem Zusammenhang sollte man nicht vergessen, wann Horkheimer diesen Text

schrieb – 1938: »DerGehorsamgegendiemodernenDiktaturen, denenheute der Skep-

tiker sich anbequemt, ist die Gefolgschaft in die Barbarei« (Horkheimer [1938] 1968,

235).

https://doi.org/10.14361/9783839462300-002 - am 13.02.2026, 10:55:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zur kritischen Geographie 27

rung […] ist dann – bereichert um eine Geste – das Einverständnis [mit dieser

Gesellschaft]« (Marquard 1973, 30), ohne jedoch, anders als die Skeptikerin,

ihre eigenen Bedingungsmöglichkeiten kritisch zu hinterfragen. Die Skepti-

kerin verhalte sich nicht skeptisch gegen das Interesse an einer besseren Zu-

kunft, sondern: gegen die Illusionen dieses Interesses (ebd., 32). Doch Hork-

heimer hatte dieses Gegenargument schon vorweggenommen. Er schreibt:

»der Skeptiker kennt keine Ideen mehr, er kennt nur noch Illusionen« (Hork-

heimer [1938] 1968, 241).

Ich halte diese antagonistische Gegenüberstellung von Kritischer Theorie

(der Frankfurter Schule)12 auf der einen und Skepsis auf der anderen Seite für

wenig hilfreich, denn sie verschleiert einige interessante Anknüpfungspunkte

zwischen beiden Denkstilen. So bezieht sich zum Beispiel auch Theodor W.

Adorno auf die Tradition der Moralistik (Zimmerer 2020, 141): Seine Apho-

rismensammlung Minima Moralia, Max Horkheimer gewidmet, bezieht sich

explizit auf die »Lehre vom richtigen Leben« (Adorno [1951] 2003, 13). Adorno

schreibt in diesen Minima Moralia: »Der Distanzierte bleibt so verstrickt wie

der Betriebsame« (ebd., 27), denn: »Es gibt aus der Verstrickung keinen Aus-

weg« (ebd., 29). Adorno hat hier diejenige im Blick, die nicht mitmacht (an

der Kritik) und sich deshalb für besser hält – also die Skeptikerin. Das glei-

che gilt aber auch für die Betriebsamen (die »kritischen« Geister). Auch ihnen

ist der Ausweg aus der Verstrickung verwehrt: Moralisches Urteil suspendiert

nicht von der Verstrickung. Ganz ähnlich klingt Marquard, wenn er sich ge-

gen »die Kunst« wendet, »es andere gewesen sein zu lassen« (Marquard [1973]

1990, 244), d.h. die Verantwortung für die Übel der Welt anderen anzulasten,

indem man sich selbst als »kritisch« positioniert.

Erkenntnistheoretisch ist die Position der Kritik immer schon in den von

ihr erkannten »Verblendungszusammenhang« (Adorno/Horkheimer [1947]

2003, 48) eingebunden. Auch aus dieser Verstrickung gibt es keinen Ausweg:

Es gibt keinen transzendenten Standort, keinen »Blick von Nirgendwo«

(Nagel 1992) und keinen »metakritischen Gesichtspunkt« (Honneth 2007,

68), von dem die Theorie auf die Wirklichkeit blickt, auch wenn Adorno und

Horkheimer dies zumindest implizit für ihre eigene Erkenntnis beanspru-

chen. Axel Honneth hat dies klar aufgezeigt: Die Kritische Theorie, wie sie

12 «Kritische Theorie» (mit großgeschriebenem Adjektiv) bezeichnet die sogenannte

»Frankfurter Schule«, während «kritische Theorie» (mit kleinem «k») sich auf ein brei-

tes Spektrum sich «links» und «kritisch» verstehende Theorien und Ansätze bezieht.

https://doi.org/10.14361/9783839462300-002 - am 13.02.2026, 10:55:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

Adorno und Horkheimer vertreten hatten, leite einen »kontexttranszendie-

renden« Rationalitätsbegriff ab, um Normen an der mit ihnen realisierten

Praxis zu messen (Honneth 2007, 66, vgl. auch Allen 2019). Doch benötigte

dieser Ansatz einen »genealogischen Vorbehalt« als metakritische Position,

so Honneth (2007, 67f.). Durch diesen Vorbehalt sollten soziale Bedeutungs-

verschiebungen ihrer leitenden Ideale einer historischen Prüfung unterzogen

werden, »ob sie in der sozialen Praxis überhaupt noch ihren ursprünglichen

Bedeutungsgehalt besitzen« (ebd., 69). Einer Einlösung dieses Programms

der Kritischen Theorie steht Axel Honneth skeptisch gegenüber: Er hält

diese Position für »anspruchsvoll« bis unmöglich. Auch Rahel Jaeggi, ebenso

wie Honneth der Frankfurter Schule verbunden, entwickelt ihre Kritik der

Lebensformen (Jaeggi 2014), ohne den Anspruch eines epistemologisch oder

normativ überlegenen Standpunkts.

Kritische Theorie kann also, folgt man Honneth und Jaeggi, ihre erkennt-

nistheoretische Position nur unter Vorbehalt begründen. Dann scheinen mir

skeptische und kritische Position nicht inkompatibel zu sein, denn der skep-

tische Impuls formuliert ja gerade einen Vorbehalt, indem er das Urteil in der

Schwebe hält. Kritik und Skepsis nehmen dabei jedoch leicht unterschiedli-

che Gewichtungen vor: eine interimistische, situative Skepsis achtet auf epis-

temologische Schwierigkeiten – ohne den Anspruch, diese Schwierigkeiten zu über-

winden: »Eine solche Bezugnahme ist weniger als Kritik […], denn die Kraft ei-

ner Kritik ist nur so groß wie ihre Kraft zur Beseitigung jener Bedingungen,

die das Kritisierte erzwangen«. Das Programm der Skepsis ist bescheidener

als das der Kritik, ohne dass eine situative, interimistische Skepsis notwendi-

gerweise politisch konservativ wird: die skeptische Position ist lediglich vor-

sichtiger als die kritische in ihren Ambitionen und Ansprüchen, Probleme der

Welt beseitigen zu können.

Marquard schlussfolgert daraus: »Wer aber diese Situation nicht behe-

ben kann […], der muss […] etwas stattdessen tun« (Marquard [1973] 1990,

250). Als eine Möglichkeit, »stattdessen« etwas zu tun, schlägt Marquard ei-

ne Inventur von »Schonstellungen« vor, in denen die Inkonsistenzen kriti-

scherTheorie, gemessen an deren eigenen Ansprüchen, notiert werden. Dazu

zählt Marquard u.a. »Verhinderungs- und Tarnungsarrangements, […] Ver-

drängungsstrapazen, […] zerrüttende Nichtidentitätsexzesse, […] mancherlei

gepflegte Inkonsistenzen, […] Kompensationssymptome, […] Surrogatbildun-

gen, […] Antinomiensucht […]« (Marquard 1958, 55). Marquard operiert hier

auf der epistemologischen Ebene und notiert die kleinen Taktiken der Re-

flexionsverweigerung, der theoretischen Kurzschlüsse und der moralisieren-

https://doi.org/10.14361/9783839462300-002 - am 13.02.2026, 10:55:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zur kritischen Geographie 29

den Absicherung, wie sie sich im Argumentarium der Kritik zeigen, wenn die

zu kritisierende Situation zu unübersichtlich wird oder die Inkonsistenzen

eines theoretischen Arguments verschleiert werden sollen. Auch in diesem

Buch findet sich eine Inventur von Schonstellungen – Schonstellungen einer

kritischen Theorie, die die Geographie (und nicht nur sie) betreffen.

Dieses Buch dokumentiert Schonstellungen der kritischen Geographie

weniger direkt, als dies Marquard praktiziert. Marquard bevorzugt die

direkte, pointierte Konfrontation. Sein humorvoll-ironischer und zugleich

apodiktischer Schreibstil erinnert stark an Hard und dessen Abrechnungen

mit der klassischen Geographie und ihren Landschaftsbildern. Hard liebt

die spitze Feder. Seine Kritik ist direkt, kann aber auch verletzen. Sosehr

er damit um Klarheit bemüht ist; es geht auch um Klärung – also gerade

wieder um Rechthabenwollen (und auch um eine Personalisierung der De-

batte). Das ist nicht der Stil, den ich hier verfolgen möchte. Mein situativer

Skeptizismus möchte »Störungen« einbauen in die »Denkstimmung« einer

unkritisch kritischen Geographie – »Irritation in Gestalt einer methodolo-

gischen ›Störung‹« (Hasse 2016, 82). Aber etwas taktvoller (hoffe ich), leiser,

indirekter. Störungen einbauen – durch »Umwege«. Umwege installieren

im Zwischenraum von Theorie und Praxis, von Theorie und Lebenswelt ein

»permanentes Provisorium« (Heidgen et al. 2015). Die Umwege in diesem

Buch führen zu den philosophischen und theoretischen Partituren, in denen

verschiedenen »Tonlagen« der Kritik intoniert werden. Die Schonstellungen,

die sich auf diesen Umwegen identifizieren lassen, finden ihren Weg in

die Geographie und in andere Sozial- und Kulturwissenschaften durch eine

»unkritische« Rezeption kritischer Theorie.

Umwege (um die kritische Geographie herum)

Die Idee der »Umwege« verdanke ich einem anderen Skeptiker: Hans Blumen-

berg. Als »auf Dauer gestellte Vorläufigkeit« (Heidgen et al. 2015, 19) eröffnen

Umwege Raum für »Nachdenklichkeit« (Blumenberg 1981, 57). Umwege, so

Blumenberg, verleihen »der Intersubjektivität ihre Bedeutung über die Kon-

stitution theoretischer Objektivität hinaus« (Blumenberg 1987a, 137f.), denn

die »prozessuale Grundfigur« (Blumenberg 2002, 270) des Umwegs und der

Verzögerung ermöglicht eine »größere Ausbeute an Differenzierung bei zu-

gleich geringerem Risiko der Rivalität und Kollision mit anderen« (Blumen-

berg 2020, 129). Umwege ermöglichen also einerseits Erkenntnisgewinn –

https://doi.org/10.14361/9783839462300-002 - am 13.02.2026, 10:55:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

»Differenzierung« – und andererseits eine Umgehung diskursiver Konfron-

tationen. Umwege sind deshalb auch ein »Barbareiverschonungssystem«, so

Blumenberg (1987a, 139), d.h. sie gehen der direkten diskursiven Konfrontati-

on buchstäblich aus demWeg. Das Provisorische ist nicht das Unfertige, Un-

abgeschlossene, noch nicht fertig Durchdachte oder Theoretisierte, sondern

wirkt als Korrektiv: »Der Umweg ist […] nicht Abirrung […], sondern ein […]

Abtasten mehrerer Möglichkeiten« (Heidgen et al. 2015, 11). Dies begründet

die »Dignität des Provisorischen« (Goldstein 2015, 51).

Skepsis übt »Entselbstverständlichung« als »Nachdenklichkeit«, so

Blumenberg (1981, 61): »Nachdenklichkeit heißt: Es bleibt nicht alles so

selbstverständlich, wie es war. Das ist alles.« Selbstverständlichkeit hat

dabei zwei semantische Konnotationen:13 Einerseits ist damit das Sich-

selbst-Verstehen als kritischer Akt gemeint – sich ein Verständnis über sich

selbst zu erarbeiten, d.h. seine eigene Position, Annahmen, blinden Flecke

zu explizieren. Wenn das Sich-über-sich-selbst-Klarheit-Verschaffen nur

noch rituell vorgenommen wird, kommt es potenziell zum Selbstvergessen:

Angesichts der Gewohnheiten einer Forschungsroutine geht diese kritische

Selbstverständigung »vergessen«. Unhinterfragte Selbstverständlichkeiten

zeigen sich dann in «diskursiven Klingeltönen» (Kaube), einem theoretischen

»Code«, der einmal durch intellektuelle Anstrengung angeeignet, nicht mehr

in Frage gestellt wird. Genau an diesem Punkt kommt es dann zu Schonstel-

lungen: einer unkritischen Reproduktion des »Codes«. Skepsis unterbricht

diese Routinen durch Entselbstverständlichung: »Wenn Selbstverständliches

plötzlich fremdartig erscheint, beginnt das Nachdenken« (Heidenreich 2020,

24). Blumenberg ist hier der Phänomenologie verpflichtet, »Selbstverständli-

ches durch Vergrößerung und Verlangsamung unselbstverständlich werden

[zu lassen]« (Heidenreich 2020, 112f.). Ganz ähnlich auch Hard: Epoché, ein

Schlüsselbegriff Husserls, bedeute »Anhalten, nämlich des Urteils« (Hard

2000, 52).

Für Blumenberg erfordert das Anhalten des Urteils eine »Freiheit der

Abschweifung« (Blumenberg 1981, 58). Umwege werden so zu einer »Pro-

zessform der Umständlichkeit« und der »Langsamkeit « (Blumenberg 2020,

127). Wir hören hier das Plädoyer für eine idiosynkratische Genauigkeit, die

sich »gegen die Festigkeit von Weltlagen, gegen die Unwiderruflichkeit von

Urteilen, gegen die Endgültigkeit von Lösungen […] wendet« (Vogl 2008,

13 Diesen Gedanken zur semantischen Bedeutung von Selbstverständlichkeit verdanke

ich Woody Sahr.

https://doi.org/10.14361/9783839462300-002 - am 13.02.2026, 10:55:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zur kritischen Geographie 31

109), und die stattdessen am Detail, ja sogar an den »Nuancen eines Details,

an den Intermundien zwischen diesen Nuancen ansetzt« (Hamacher 2019,

66). Die Gegenwart wird »gedehnt und verbreitert« (Vogl 2008, 113) und

bietet dadurch Raum für »ein bisschen mehr Aufmerksamkeit, Respekt und

Bescheidenheit vor dem Unbekannten« (Enzensberger 1982, 236), um einer

»Tendenz zur vorschnellen Verallgemeinerung« (ebd., 232) zu entgehen.

So plädiert Werner Hamacher für die Langsamkeit, das Warten und die

Offenhaltung als eine »Bewegung einer Suche ohne vorbestimmtes Ziel«

(Hamacher 2019, 56), die aus »jedem ›und so weiter‹ ein ›nicht so weiter‹,

›nicht und‹, ›anders als so‹« (ebd., 60) macht. Für Joseph Vogl hegt das

Zaudern einen »Komplexitätsverdacht« und »ersucht um Revision« (Vogl

2008, 109). Diese Formen einer skeptischen Denkstimmung spannen eine

Raum-Zeit des »Sich-selbst-Zurückhaltens« (Gronau/Lagaay 2010, 8) in der

theoretischen Arbeit auf. Durch eine solche Praxis unterbricht Kritik »ihre

eigene Generalisierungstendenz« (Vogl 2008, 115).

Odo Marquard und Hans Blumenberg sind sich einig in ihrer skeptischen

Haltung, aber ihr Denk- und Schreibstil könnte nicht unterschiedlicher sein

(vgl. dazu Wetters/Fuchs 2014, 286f.): Marquard praktiziert die zugespitz-

te Pointierung, Blumenberg die Umständlichkeit und Andeutung. Marquard

sucht den Abschluss, Blumenberg die Wiedereröffnung des Verfahrens. Mar-

quard (1973, 28, [1973] 1990, 247) vollzieht den »Abschied« von der kritischen

Theorie (und ihrer Geschichtsphilosophie), Blumenberg geht »Umwege« um

sie herum. »Auswege«, wie Marquard ([1973] 1990, 247) sie sucht, sind Ab-

schiede vom Absoluten zugunsten der Rhetorik. Umwege, wie Blumenberg

sie geht, sind »Randgänge« (Bolz [1992] 2014, 110) ins Detail. Skepsis bedeutet

hier »Störung […], die zum Innehalten veranlasst« (Blumenberg 2010, 62). In

diesem Buch folge ich eher Blumenbergs als Marquards Denkstil. (Wer Mar-

quards Stil stärker goutiert, der wird – zumindest disziplinhistorisch – bei

Hard fündig.)

Die Umwege dieses Buches

In den folgenden Kapiteln kartiere ich verschiedene Umwege, die zu »Ton-

lagen« der Kritik führen, deren »Denkstile« und »Denkstimmungen« mit

der kritischen Geographie kongruent, verwandt oder verbunden sind – und

die die Denkstimmung kritischer Geographie – oft indirekt – beeinflussen:

durch ihren theoretischen Denkstil, ihren moralischen Habitus, ihre poli-

https://doi.org/10.14361/9783839462300-002 - am 13.02.2026, 10:55:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

tische Positionierung. Diese Tonlagen der Kritik werden aber nicht nur in

der Geographie selbst aufgegriffen, sondern auch in benachbarten Fächern

der kritischen Sozial- und Kulturwissenschaften, oder in zeitdiagnostischen

Debatten, die in einer breiteren Öffentlichkeit geführt werden. Jedes Ka-

pitel baut dabei »Störungen« in liebgewonnene kritische Denkbewegungen

ein, um zum Nachdenken anzuregen, ohne die direkte Konfrontation zu

suchen. Die ersten drei Kapitel zeigen drei grundlegende Tonlagen der

Kritik auf: die kynische, die gnostische und die dekonstruktivistische. In

den darauffolgenden Kapiteln schaue ich mir unterschiedliche Terrains

an, in denen diese Tonlagen der Kritik intoniert werden. In allen diesen

Fällen zeige ich Schonstellungen auf und skizziere einige »Störungen« und

»Abschweifungen«.

In allen Kapiteln geht es inhaltlich um Debatten zur Krise der libera-

len Demokratie, um Identitätspolitik, Souveränität und Bürgerrechte. Carl

Schmitt wird uns, in unterschiedlichen Begründungsfiguren, immer wieder

begegnen: mal in Form »linker Lektüre« (z.B. durch Giorgio Agamben),mal in

den Schriften konservativer Apologeten (meist Männer),mal in einer Lektüre,

die »mit Schmitt gegen Schmitt« denkt (Mouffe 1999, 6). In diesen Kapiteln

sind wir auf verschiedenen Umwegen unterwegs – regional: nach Südasien,

und theoretisch: zur radikalen Demokratietheorie, die ich skeptisch hinter-

frage, sowie zum Begriff des Ausnahmezustands, der sowohl von links wie

auch von rechts mobilisiert wird, um die liberale Demokratie in ihrer insti-

tutionellen Form in Frage zu stellen. Ich hinterfrage diese Hinterfragungen

und zeige deren Schonstellungen auf. Jedes Kapitel geht dabei einer unter-

schiedlichen »Tonlage« der Kritik nach.

So beschäftigt sich das zweite Kapitel »Schwierigkeiten mit der kritischen

Geographie« mit den trügerischen Versprechungen einer kynischen Tonlage

der Kritik, wie sie von Foucault und Sloterdijk auf Grundlage ihrer Rezeption

des antiken Kynismus als Rollenmodell für kritische Intellektuelle herausge-

arbeitet worden ist. Die Kynikerinnen haben, so Blumenberg, das Lachen in

der Philosophie professionalisiert (Blumenberg 1987b, 35). Aber dieses Lachen

beruht auf einer Besserwisserei, die im Spott dogmatisch wird. Kritik als ky-

nische Antikritik wird zum Tribunal und ähnelt in diesem Gestus der dogma-

tischen Kritik, die sie eigentlich ablehnt. Was der kynischen Tonlage fehlt, ist

die skeptische Grundierung, die auf die Frage hinausläuft: Könnte es nicht

auch anders sein? Deshalb stelle ich dem Kynismus und seinem Spott eine

andere Figur der antiken Philosophie gegenüber: Das Lachen der thrakischen

Magd. Die thrakische Magd bringt ihre Skepsis gegenüber einem philosophi-

https://doi.org/10.14361/9783839462300-002 - am 13.02.2026, 10:55:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zur kritischen Geographie 33

schen Wahrheitsregime zum Ausdruck. Jedoch ist dieses skeptische Lachen

eher ein »Lachen-mit« statt ein »Lachen-über«.

Im dritten Kapitel »Arcane Geopolitics« schaue ich auf »linke Lektüren

rechten Denkens« (Bolz [1992] 2014, 108), insbesondere auf die Rezeption von

Martin Heidegger und Carl Schmitt in der Politischen Geographie, aber auch

darüber hinaus.14 Dabei lege ich die gnostische Denkstimmung dieser Den-

ker frei. Die gnostische Pointe liegt darin, das Übel der Welt einem hinter-

listigen Schöpfergott (einem Demiurgen) anzulasten und diesem einen ver-

borgenen Erlösergott gegenzuüberstellen, dessen Existenz nur wenigen Ein-

geweihten offenbar ist. Der Gnostizismus hat dabei eine antimodernistische,

antiaufklärerische und antijudaistische bis antisemitische Haltung, zumin-

dest in der von Heidegger und Schmitt vertretenen Variante (der Demiurg

entspricht dem Gott des Alten Testaments). Legt man die gnostische Theolo-

gie bei Heidegger und Schmitt offen, lässt sich eine »unschuldige« Lesart der

beiden kaum aufrechterhalten. Als Alternative skizziert das Kapitel andere Po-

litischeTheologien, die das eschatologische Denken emanzipatorisch wenden

und einer kritischen Theorie der Gesellschaft anvertrauen.

Im vierten Kapitel »Formen der Kritik« zeige ich anhand der poststruktu-

ralistischen kritischen Entwicklungstheorie auf, wie sich eine dekonstrukti-

vistische Tonlage der Kritik in einer Hermeneutik des Verdachts verstricken

kann. Die poststrukturalistische Entwicklungstheorie formuliert eine Fun-

damentalkritik an der Praxis der Entwicklungszusammenarbeit (EZA). Die

dekonstruktivistische Tonlage dieser Kritik operiert von der unreflektierten

Annahme aus, die Kritikerin könne mehr sehen als die Objekte und Subjekte

14 Carl Schmitt wurde in der deutschsprachigen Politischen Geographie lange totge-

schwiegen, bis er über die Rezeption in der anglophonen Geographie (v.a. über die

Lesart Giorgio Agambens – Stichwort »Ausnahmezustand«) und in der linken Politi-

schen Theorie à la Chantal Mouffe (Stichwort »Agonistik«) auch in der deutschsprachi-

genGeographie salonfähigwurde. FürHeidegger ist die Situation etwas komplizierter:

Er taucht in der deutschsprachigen Geographie immer wieder in phänomenologisch

orientierten Arbeiten auf (besonders prominent und eindrücklich bei Barbara Zahnen

[2015]). In der anglophonen Geographie wird Heidegger breit rezipiert, spätestens seit

der Humanistic Geography in den 1970er Jahren, danach oft als iconic citation, dann wie-

der systematischer und apologetisch in den Arbeiten von Ted Schatzki zur Praxistheo-

rie und in Stuart Eldens einflussreicher Lesart. Aber auch hier geht esmir nicht darum,

deren Lesartendirekt zu kritisieren, sondern ich gehedenUmwegeiner Tiefenbohrung

in die gnostischen Abgründe der Politischen Theologie, die Heideggers wie Schmitts

Denkstil untergründig prägen.

https://doi.org/10.14361/9783839462300-002 - am 13.02.2026, 10:55:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

ihrer Analyse. Zugleich verführt eine antihegemoniale Denkstimmung dazu,

im globalen Entwicklungsapparat nur hegemoniale Kräfte zu sehen, ohne die

inneren Widersprüche, den Sand im Getriebe dieses Apparates in den Niede-

rungen der Projekte und Maßnahmen in den Blick zu nehmen. Als Schluss-

folgerung bleibt dann nur eine moralische Verdammung der Praxis, die Ge-

fahr läuft, in Zynismus zu enden, da sie selbst keine Lösungsvorschläge zur

Besserung unterbreitet. Ich plädiere stattdessen für eine immanente Kritik,

die nicht in Zynismus verfällt, sondern sich an einem ironischen Ton orien-

tiert, der Widersprüchlichkeiten aushält, statt sie zu beklagen oder auflösen

zu wollen.

Trotz der dekonstruktivistischen Fundamentalkritik engagieren sich

progressive Kräfte weiterhin in der Praxis der Entwicklungszusammenarbeit

(EZA). Dort setzen sie sich in emanzipatorischer Tonlage für partizipative

Ansätze ein, die politische Entscheidungen in partizipative Foren ausla-

gert. EZA versteht sich hier als «Subpolitik», die jenseits der Institutionen

des postkolonialen Staates agiert. Wie ich im fünften Kapitel »Only playing

with beans?« aufzeige, simuliert EZA »Subpolitik« jedoch nur, indem sie in

partizipativen Foren einen »lokalen« Konsens fabriziert, der dann zur Recht-

fertigung für Mittelzuweisungen verwendet wird. Doch zeigt sich in diesen

Foren ein kosmopolitischer Elitendiskurs, der sich lokal angepasste Kleider

verpasst, um nicht so aufzufallen. Der kosmopolitische Entwicklungsapparat

reproduziert sich somit nicht mehr in von oben verordneten Programmen

mit modernistischem Anspruch, die von der poststrukturalistischen Ent-

wicklungstheorie kritisiert wurden, sondern in Graswurzelprojekten mit

emanzipatorischer Tonlage.

Im sechsten Kapitel »Geographie des Ernstfalls« gehe ich dem diskursiven

Klingelton des Ernstfalls nach, der sowohl in konservativer Staatsgläubigkeit

als auch in linker Kritik am Staat angestimmt wird. Dazu rekapituliere ich ei-

ne staatsrechtliche Debatte zur Frage,wie der demokratische Rechtsstaat sich

»im Ernstfall« (hier: im Fall terroristischer Anschläge) »behaupten« könne. In

direktem Anschluss an Carl Schmitt legitimieren einige Staatsrechtler (ja, es

waren nur Männer beteiligt) die Suspendierung rechtlicher Regeln, um den

Staat und seine Bürger besser schützen zu können.Die Temporalität des exis-

tentiellen Ernstfalls rechtfertigt die rechtliche Figur des Ausnahmezustands

in der liberalen Demokratie, um dem Staat weitgehende exekutive Befugnisse

im Krisenfall zuzugestehen. Alarmismus und Angstmache sind jedoch Stim-

mungen, die nicht nur die Staatsrechtler zur Untermauerung ihres Plädoyers

für den Ausnahmezustand aufrufen. Sie kommen auch im Entlarvungsges-

https://doi.org/10.14361/9783839462300-002 - am 13.02.2026, 10:55:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zur kritischen Geographie 35

tus der Kritik an diesen Staatsrechtlern zum Tragen (hier gewendet gegen

einen panoptischen, allgegenwärtigen und übermächtigen Staat) – und im-

mer wieder auch in den critical geopolitics und ihren Arbeiten zumwar on terror.

Stattdessen plädiere ich – mit Odo Marquard – für eine Vermeidung des Vo-

kabulars vom Ernstfall und Ausnahmezustand.

Im siebten Kapitel »Kritik in der Krise« begebe ich mich in die Zeit der

Frühphase der COVID-19-Pandemie in Europa. Im Februar 2020, als die Pan-

demie langsam Fahrt aufnahm, schien kritische Theorie wie aus der Zeit ge-

fallen, denn auch viele liberale und linke Kommentatorinnen befürworteten

strenge staatliche Maßnahmen. Zugleich meldeten sich jedoch auch einige

berühmte kritische Theoretiker (es waren alles Männer) zu Wort, um die er-

griffenen »Lockdown«-Maßnahmen fundamental zu kritisieren – als einen

neuen Ausnahmezustand, der Freiheit und Demokratie gefährde. Zu diesem

Zeitpunkt gab es nur rudimentäres epidemiologisches Wissen über die Wir-

kung und Ausbreitungsmechanismen des Virus. Indem ich die Maßlosigkeit

und den Alarmismus aufzeige, mit dem diese Kritiker sich zu Wort melde-

ten, bevor grundlegende epidemiologische Zusammenhänge bekannt waren,

werfe ich zugleich Fragen danach auf, was es in einer solchen Krisensituation

heißen könnte, kritischeTheorie (oder Geographie) zu verantworten. Als Tak-

tiken intellektueller Abrüstung plädiere ich für »Erschütterungsbereitschaft«

und »Nachdenklichkeit« als reflektierende Unfügbarkeit, die Zögern und Zau-

dern aushält und die Routinen der Theorie unterbricht.

Im achten Kapitel »Geographie des Zorns« nehme ich einen »postkolonia-

len Umweg«, um die Tonlagen der Emanzipation und des Ernstfalls zu umge-

hen und derMoralisierung einer radikalen Demokratietheorie auszuweichen.

Dazu lese ich die Studien des postkolonialen Denkers Partha Chatterjee, der

für die indische Politik den Begriff der political society (in Abgrenzung zur civil

society) geprägt hat. Die political society bezeichnet ein Milieu, in dem mit oft

primitiven, brutalen und mafiösen Praktiken marginalisierten Bevölkerungs-

schichten Zugang zu staatlichen Ressourcen verschafft wird. Liberale Eliten

aus der civil society »ekeln« sich vor dieser »primitiven« Form von Politik. Res-

sentiment ist nicht auf die Rechtspopulistinnen beschränkt, sondern spiegelt

sich in der zunehmenden Teilung der politischen Arena in political und civil

society. Der Vorteil in Chatterjees postkolonialer Begrifflichkeit der political

society liegt darin, dass seine Analyse, anders als in der radikalen Demokra-

tietheorie, nicht von einem normativen Ideal ausgeht, sondern Demokratie

als ethnographisch emergente Formen aktueller politischer Praktiken unter-

sucht, statt diese ontologisch a priorimoralisch zu bewerten. Mein Vorschlag:

https://doi.org/10.14361/9783839462300-002 - am 13.02.2026, 10:55:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462300-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 Schwierigkeiten mit der kritischen Geographie

Wenden wir Chatterjees Begriffe auf die Analyse des Rechtspopulismus in

Europa an. Postkoloniale Theorie »provinzialisiert« (Chakrabarty) dabei nicht

nur unseren Blick auf uns selbst, sondern wirkt auch als »theoretisches Käl-

tebad«.

Im Nachwort deute ich den Moralismus in der kritischen Geographie als

eine im Grunde apokalyptische Tonlage: Der apokalyptische Ton, so Jacques

Derrida (1985, 55), ist ein »Ton des Wachens im Augenblick des Endes«. In

diesem Ton schwingt ein moralischer Weckruf mit, dem man sich nicht un-

gestraft widersetzt: Die Apokalyptikerin will sagen: »Ich sehe es, ich sage es

Dir […], komm!« (ebd., 54) Wir verdanken, so Umberto Eco, dem apokalyp-

tisch Tugendhaften »einige Begriffsfetische, […] die die Eigentümlichkeit ha-

ben, […] den Diskurs […] zum Stillstand zu bringen« (Eco 1984, 19). Vor diesem

Hintergrund vertrete ich jedoch dieThese, nicht der apokalyptische Ton per se

ist das Problem, sondern ein apokalyptischer Ton, dessen implizite Teleologie

theologisch unreflektiert bleibt.Mit Benjamin, und gegen Adorno,werde ich an

einemBegriff der Gegenwart als »Jetztzeit« festhalten, »inwelcher Splitter der

messianischen eingesprengt sind« (Benjamin 1977, 261). Eine solche schwache

messianische Position unterscheidet sich grundlegend von einem kritischen

Moralismus, der »ein apokalyptisches Szenario nach dem anderen [ausruft,

um] die Aufmerksamkeitsökonomie zu bedienen oder sich machtpolitische

Vorteile zu sichern« (Juli Zeh).15 Denn im Moralismus vereinen sich der apo-

kalyptische Ton der Kritik mit dem konfessionellen Ton der Disziplinpolitik.

Dieses Buch ist für »kritische« und »unkritische« Geographinnen ge-

schrieben, aber grundsätzlich ist es an alle kritisch und unkritisch ein-

gestellten Sozial- und Kulturwissenschaften gerichtet. Die von mir auf

verschiedenen Umwegen umschriebenen Tonlagen der Kritik werden ja nicht

nur in der Humangeographie aufgegriffen, sondern wirken in viele Debat-

ten der kritischen Sozial- und Kulturwissenschaften hinein. Was hier auf

Umwegen erkundet wird, führt zu ganz unterschiedlichen Orten der intellek-

tuellen Auseinandersetzung. Jeder dieser Umwege kann als für sich stehende

Wanderung gelesen werden – zusammen bilden sie Beiträge zu einer nach-

denklichen – reflexiven – Theorie der Gesellschaft. Überschneidungen der

Umwege auf dem Weg dahin sind dabei unvermeidlich.

15 Juli Zeh (2020): Es gibt immer eine Alternative. Interview, Süddeutsche Zeitung,

04.04.2020, https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094

?reduced=true.

https://doi.org/10.14361/9783839462300-002 - am 13.02.2026, 10:55:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://doi.org/10.14361/9783839462300-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/juli-zeh-corona-interview-1.4867094?reduced=true

