Die Fihigkeit, zu leben, zu atmen und sich zu bewegen —
eine Theologie der Freiheit?

Impulse aus der Gendertheorie Judith Butlers fir ein
theologisches Freiheitsdenken

Gunda Werner

Judith Butlers Theorien zu Gender und Verkorperung von Gender (so vor
allem Butler 1991; 1995; 2009) haben seit der Erstveroffentlichung von
Gender Trouble (Butler 1990/1991) den Diskurs um das Geschlecht grundle-
gend verdndert. Langst ist deutlich geworden, dass Butler mit ihrer Hinter-
fragung der Dichotomie von ,sex‘ und ,gender* weit tiber die Geschlechter-
frage hinaus geht und zu einem sehr grundsatzlichen Gerechtigkeitsdis-
kurs anregen will, der sich im Kern — so meine These — um die Freiheit
dreht. Dieser Diskurs beruht auf der Frage, wer als Mensch zihlt und wer
nicht. Erkennbar ist die Antwort an der Lesbarkeit des Menschen. Ich
mochte meine These in zwei Schritten weiter ausfihren. Zunachst werde
ich die Gender-Theorie Judith Butlers unter der Perspektive der Kérperpra-
xis ausfiihren (1), um dann in einer theologischen Reflexion danach zu fra-
gen, wie eine Theologie der Freiheit aussehen konnte, wenn sie die ausge-
fiuhrten Grundannahmen Butlers ernst nimmt (2).

1. Gender als impliziter Standard der Normalitit — Korperpraxen und
performative Offentlichkeiten

1.1 Gender-Diskurs und die normative Kraft des Moglichen —
Reflexionshorizont

Die Verzahnung des Genderdiskurses mit der grundsatzlichen Frage nach
dem Wert des Menschlichen und der Moglichkeit, die je eigene Korper-
lichkeit offentlich werden zu lassen, verdeutlicht eznerseits die Grundsatz-
lichkeit von Gender, evoziert andererseits die notwendige Klarung der Kate-
gorie Gender. Ist Gender eine Kategorie wie race, class, sex — wie die Vertre-
terinnen der Intersektionalen Analyse behaupten? (Crenshaw 1989; 1991)
Oder ist Gender die Bedingung der Moglichkeit der Subjektwerdung im
Diskurs und des Diskurses selbst?

45

https://dol.org/10.5771/9783748910585-45 - am 17.01.2026, 03:13:41. i@ - |



https://doi.org/10.5771/9783748910565-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gunda Werner

Butler bietet den Gedanken an, dass ,,das Denken des Moglichen® (But-
ler 2009, 56) selbst fiir eine politische Theorie als eine Norm zu verstehen
sei. Wire die Moglichkeit eine normative Vorstellung, so Butler weiter, so
wirde sich die Frage nicht mehr um die Gender-Vielfalt als Moglichkeit
der vielfaltigen Formen drehen, als wire es also eine Frage des Ge-
schmacks, sondern dann wire die Moglichkeit als das Bestreben zu den-
ken,

»etwas, von dem wir hoffen, es werde fair verteilt sein, etwas, das sozial
garantiert sein kdnnte, etwas, das nicht fur selbstverstindlich gehalten
werden kann, insbesondere dann nicht, wenn es phinomenologisch
aufgefasst wird.“ (Butler 2009, 56)

Fir Butler wiirde sich damit eine normative Hoffnung er6ffnen, eine Phi-
losophie der Freiheit zu konzipieren, die ,,mit der Fahigkeit zu tun [hat],
zu leben, zu atmen und sich zu bewegen® (Butler 2009, 56). Die Moglich-
keit als Notwendigkeit stellt sich vor allem fiir die Menschen, die auf die
Moéglichkeit, moglich zu werden, noch warten. Um diese Menschen geht
es Butler. Diese Moglichkeit des Moglich-Werdens hingt, so Butlers steile
These, sehr viel stirker von gegenderten Korperpraxen ab, als es zunichst
scheint. Damit verdeutlicht Butler, dass Gender eine politische Kategorie
ist, die zugleich durch die Verkorperung der Ort fiir die Einschreibungen
der normativen Diskurse ist und damit die Bedingung der Moglichkeit,
tberhaupt verkorpert moglich zu sein und 6ffentlich zu werden. Insbeson-
dere die Betonung der Korperlichkeit in der Offentlichkeit wird zur
Schnittstelle, weil sich in ihr verdeutlicht, dass eine Lesbarkeit des Mensch-
Seins wesentlich davon abhingt, wer wie gefahrdet ist im Offentlich-Sein.
Gender und sex, so Butler (1991, 23), sind Ergebnisse hegemonialer Dis-
kurse, die als natirlich erscheinen lassen, was doch diskursiv konstruiert
ist. Auf diese Weise ist nur der Mensch lesbar, der sich in dem Zirkel von
Geschlechtsidentitat, Geschlechtskorper und Sexualitat innerhalb des ge-
schlechtlich binaren Diskurses bewegt. Dieser Zirkel ist aber, genauer be-
trachtet, bereits die performative Dimension des Geschlechtes, weil verbal
und verkorpert geschieht, was gesagt und dargestellt wird. Auch sex, also
das sogenannte biologische Geschlecht, ist nicht natirlich gegeben, son-
dern eine materialisierte Geschichte und ein Effekt von Machtdiskursen.
Gender also hat eine Geschichte (Butler 1997, 98) und ist kontingent in
den Ausdrucksformen; dies trifft aber ebenso auf das biologische Ge-
schlecht (sex) zu. Sex und gender sind brichig, kontingent und nicht stabil
(Butler 1997, 126). Insbesondere gender ist eine historische Kategorie (But-
ler 2009, 22) und als solche ist sie praziser zu fassen als ein Verfahren, das
den Korper kulturell konfiguriert. Die eigentliche Provokation von Judith

46

am 17.01.2026, 03:13:41. =



https://doi.org/10.5771/9783748910565-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Fihigkeit, zu leben, zu atmen und sich zu bewegen — eine Theologie der Fretheit?

Butler liegt ja genau in dieser These: Der natiirlich erscheinende biologi-
sche Geschlechtskorper ist ein soziales Konstrukt mit historischer Kontin-
genz. Weil Butler damit nicht abstreitet, dass biologische Gegebenheiten
vorhanden sind (z.B. Spermien beim Mann, die Gebarmutter bei der
Frau), ist ihre These nicht einfach als Verneinung des biologischen Kor-
pers als solchem wegzuwischen. Butler insistiert aber darauf, dass gender
eine Scheinkonstruktion ist (Butler 1991, 48), die sich auch auf den Kérper
bezieht, ein scheinbar natiirliches sex, und die binire Codierung unstabil
ist (Butler 1997, 171), gerade weil sie sich durch die zirkulire Bedingung
selbst bedingt.

Die Instabilitat ist aber auch darin begriindet, dass die Geschlechtspraxis
eine Korperpraxis ist (Butler 1991, 212) und sich durch die Korperpraxis
Eigenlogiken ergeben, die eine eigene Begrindungslogik haben. Verge-
schlechtlichte Korper wissen namlich, dass es keinen sichtbaren Anfang des
Mannes und der Frau, keine Blaupause und keine Begrenzung auf spezifi-
sche binare Codes gibt, dass die Natur des Mannes und die Natur der Frau
eine Einbildung, ein Schein, eine Konstruktion, eine Performanz des hege-
monialen Diskurses ist (Butler 1991, 205; Butler 2009, 73). Die Korperpra-
xis als eine Einheit von sex und gender postuliert Butler demnach als einen
Modus performativ (Villa 2003, 71). Normen scheinen die Eigenlogik zu be-
sitzen, dass sie iber die konkrete Person hinausgehen, vor ihr da waren
und nach ihr da sein werden (Butler 2009, 21). Jedoch stellt sich der
Mensch verkorpert in ein Verhaltnis zur Norm, zu Normen und ihren Dis-
kursen; mit diesem verkorperten Verhaltnis wird dann zugleich die Insta-
bilitit auf beiden Seiten verdeutlicht. Denn eine verkorperte Identitit
kann den Normen bereits vor jeder bewussten Entscheidung widerspre-
chen (hier hinein gehort die Debatte um die Behandlung intersexueller
Kinder) oder aber im Erwachen des Bewusstseins die Grenzen der Norm
als auch der eigenen verkorpert-geschlechtlichen Identitit im Blick auf die
Norm evozieren. Gerade also die Verkorperung verdeutlicht ein

stransformatives Potential. Mdglichkeiten jenseits der Norm oder so-
gar eine andere Zukunft fiir die Norm selbst zu postulieren ist Teil der
Phantasiefahigkeit, wenn wir Phantasie so verstehen, dass sie den Kor-
per zum Ausgangspunkt fiir eine Artikulation nimmt, die nicht immer
vom Korper beschrankt ist, so wie er nun einmal ist.“ (Butler 2009, 52)

Wenn die Phantasie das Mogliche artikuliert, fungiert sie als kritische In-
stanz gegeniiber der vorfindbaren Realitit. Butlers Gedankengang regt zu
einer weiterreichenden Reflexion an, nimlich der Frage des Zueinanders
von Phantasie und Korper. Wie steht die Phantasie zur verkorperten Exis-
tenz? Mit der Phantasie fihrt Butler eine neue Grofle ein, deren Status erst

47

https://dol.org/10.5771/9783748910585-45 - am 17.01.2026, 03:13:41. i@ - |



https://doi.org/10.5771/9783748910565-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gunda Werner

geklart werden musste. Theologisch liefSe sich jedenfalls an den Gedanken-
gang anschlieflen, dass Transformationen nicht ohne den Kdrper zu den-
ken sind und doch nicht kausal von ihm abhingen. Wenn Butler die Mog-
lichkeit des Lebens angesichts der Realitit als eine normative Forderung
erhebt und diese an Korperpraxen bindet, dann ist es in einem theolo-
gisch-philosophischen Interesse zu fragen, wie die Instanz zu verstehen ist,
die aufgrund verkorperter Erfahrungen das erwiinschte Mogliche ins mog-
liche Reale transformieren. Ist die Phantasie also in diesem Sinne korper-
lich fundiert, dass sich in ihr das Vermdgen ausdriickt, sich zum Vorfind-
baren zu verhalten, und ist dieses Sich-Verhalten wiederum nur als korper-
liches wahrnehmbar, so entginge Butler einer neuen Form der Ontologi-
sierung oder des Physikalismus.

Allerdings bleibt die Notwendigkeit zu klaren, welchen Stellenwert gen-
der in einem normativ-regulierenden Diskurs hat. So sehr also sex, gender
und Gender-Normen historisch sind und damit auch historisierbar, so sehr
sind bereits der Diskurs und das regulative System, egal ob das analysieren-
de oder subjektivierende, geschlechtlich geprigt und normiert. Butler geht
also den kritischen Schritt tber Michel Foucaults Thesen hinaus, der — so
Butler (2009, 72) — Gender als eine Kategorie neben anderen auffasste. But-
ler hingegen ist entschieden der Meinung, dass jedes regulatorische System
bereits genderspezifisch ist. Damit gibt es nicht nur kein Auflen der
Macht, wie Foucault postuliert, sondern dies bedeutet, ,,dass Gender sein
eigenes, unverwechselbares regulatorisches und disziplinarisches Regime
erfordert und einfithrt® (Butler 2009, 73). Gender wirkt also als etwas ge-
setzt, das als eine normierende Norm verstanden werden konnte. Damit
normiert Gender also die Diskurse und zugleich die Art und Weise, wie
das verkorperte Leben ,lesbare ist. In kritischer Perspektive liegt aber gera-
de in dieser Verkorperung eine Chance, denn das ,verkorperte Verhaltnis
zur Norm* verfiigt ,tiber ein transformatives Potential“ (Butler 2009, 52).
Denn nur auf diese, nimlich die verkorperte Weise, zeigt der Mensch, dass
es — unter Umstinden eben jenseits der Norm — andere Moglichkeiten
gibt. Diese anderen Moglichkeiten entspringen der Phantasie, die, so wiir-
de ich Butler lesen, die Fihigkeit hat, korperliche Erfahrungen zu deuten
und sich zum vorfindbaren, begrenzten Leben kreativ und transformativ
zu verhalten. Wire dies eine Instanz, die jenseits des regulierenden Zirkels
steht und agiert?

Die Transformationen wie auch ihre Moglichkeit werden grundgelegt
in der Korperlichkeit sowie in der Verkorperung dieser normativen Zugrif-
fe und ihrer méglichen Transformationen. Diese Zusammenhange sind
aber nicht nur fir das Individuum wesentlich, sondern konnen auch auf

48

am 17.01.2026, 03:13:41. =



https://doi.org/10.5771/9783748910565-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Fihigkeit, zu leben, zu atmen und sich zu bewegen — eine Theologie der Fretheit?

Gruppen bezogen werden. Gruppen, so Butler, vervielfiltigen die beschrie-
bene Dynamik.

1.2 Korperpraxen als performative Offentlichkeiten

In dem 2015 herausgegebenen Buch Notes toward a Performative Theory of
Assembly untersucht Judith Butler daher die Bedeutung der Performativitat
als machtvollen Ausdruck der Normen eines Diskurses und verkntpft da-
mit die friithen Erkenntnisse der Gender-Theorie (Butler 1991; 1997) mit
neueren Fragestellungen der Ethik, des Krieges und des ,Embodiment’
(Butler 2003; 2006; 2010). Ich werde mich explizit auf diese Veroffentli-
chung von 2015 berufen, in der Butler manche frihere Aussagen spezifi-
ziert und somit deutlich macht, dass Gender nicht nur eine Frage der/des
Einzelnen ist, sondern ein politisches Moment. Im Mittelpunkt steht die
Auseinandersetzung, wer denn ,das Volk® sei, wer also eine Gruppe sich
versammelnder Menschen ist und welche Konsequenzen die Benennung
wie auch die Versammlung unter machtanalytischer Perspektive haben.
Die Problematik, so Butler in der Einfihrung, liegt im Benennen selbst,
dem ein Vorgang des Bewertens, wer dazugehort und wer nicht, voraus-
geht. Dieser Diskurs muss aber gerade nicht explizit sein, sondern er kann
in seinen Machtoperationen auch performativ sein. Dann aber wird eine
Distinktion gelebt, ohne dass sie benannt wird (Butler 2015, 6). Allerdings
ist Versammlungen, also der korperlich-leiblichen Anwesenheit von Grup-
pen von Menschen, noch sehr viel mehr zu eigen als eine blofSe Demons-
tration fiir oder gegen etwas. Denn die versammelte Gruppe verdeutlicht
etwas, das — so Butler — bereits etwas bezeichnet, was weder diskursiv noch
vordiskursiv ist (Butler 2015, 8). ,In other words, forms of assembly al-
ready signify prior to, and apart from, any particular demands they make.”
(Butler 2015, 8) Weil nicht jede und jeder offentlich erscheinen kann, ist
jede Versammlung nur partiell, ist jede Versammlung also zugleich auch
ein verkdrpertes Zeichen fiir die Grenzen des Diskurses, wie er sich im 6f-
fentlichen Raum zeigt. Gerade aber weil das Recht der Rede und das Recht
der Versammlung unterschieden sind, ist zu erkennen, dass diese beiden
grundlegenden politischen Rechte nicht nur andere Funktionen in einer
Demokratie haben, sondern auch auf etwas hinweisen, was der Ausdruck
des jeweils anderen Rechts nicht tut. Nicht alle Versammelten reden, nicht
alle Redenden versammeln sich. Die Versammlung aber, so Butler, geht
uber das Gesprochene der Versammelten noch einmal hinaus. , The gath-
ering signifies in excess of what is said, and that mode of signification is a
concerted bodily enactment, a plural form of performativity.” (Butler

49

https://dol.org/10.5771/9783748910585-45 - am 17.01.2026, 03:13:41. i@ - |



https://doi.org/10.5771/9783748910565-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gunda Werner

2015, 8) Butler betont die chiastische Beziehung zwischen der linguisti-
schen und der korperlichen Performativitat, weil sie sich tiberlappen, ohne
ident zu sein (Butler 2015, 9). Sie korrigiert dariber hinaus die Vorstel-
lung, dass Performativitit ein individueller Ausdruck sei, und reformuliert
die Theorie in der Einsicht, dass es Formen der Performativitat gibt, die
nur funktionieren, weil es eine Beziehung gibt und diese sich in der Akti-
on trifft. Entgegen der Kritik versteht Butler Performativitit gerade nicht
individualistisch! Deswegen will Butler diese performativen Versammlun-
gen in den Mittelpunkt ihrer Reflexionen stellen und zwar unter der Per-
spektive, dass die prekire Situation der Korperlichkeit von der primiren
Vulnerabilitat des Menschen zu unterscheiden sei und sich versammelnde
Menschen als gemeinsamen Ausgangspunkt eine prekare Situation haben,
die sie korperlich performen durch ihre schiere Anwesenheit. Nur wenn
Korper erscheinen, verwirklichen sie das plurale und performative Recht
zu erscheinen. Damit ist der Koérper aber mitten in das politische Feld ge-
setzt und es ist nicht mehr denkbar, Politik ohne Verkorperung als Aus-
druck des Rechts auf performativen Ausdruck des eigenen Lebens zu den-
ken. Wenn dann aber die Versammlung von Menschen, ,the people’, nicht
nur durch Worte und Vokale produziert wirde, sondern bereits vorher
durch die Bedingung der Moglichkeit, tiberhaupt zu erscheinen, dann ist
die schiere Anwesenheit bzw. die Nicht-Anwesenheit der verkorperte per-
formative Ausdruck vor jedem verbalen Ausdruck (Butler 2015, 19).

Diese Bedingung der Moglichkeit, iiberhaupt zu erscheinen, deutet auf
die grundlegende Erkenntnis hin, dass nicht jeder Mensch wissen kann,
was ihn oder sie prigt bzw. prigen wird und welche Gefahren und Mog-
lichkeiten es gibt. Dieses Nicht-Wissen ist etwas, das nicht kontrollierbar
ist. Aber, so Butler entschieden, so sehr dies eine generelle Wahrheit sein
mag, so bedeutet sie fiir das konkrete Leben jeweils etwas anderes (Butler
2015, 21). Damit differenziert Butler auf der einen Seite zwischen der Be-
dingung der Moglichkeit, als Mensch von Anfang an abhingig und gefihr-
det zu sein, und der konkreten Situation, in denen die konkreten Bedin-
gungen fiir manche zur Situation der Unterdriickung werden. Die Gender-
Theorie macht auf dieses grundlegende Problem aufmerksam. Denn die
Moéglichkeit, sich gegen eine bestimmende Norm im Diskurs zu wenden,
ist die Bedingung der Moglichkeit, nicht nur subversiv den Diskurs zu ver-
andern, sondern auch ein eigenes Leben zu gewinnen. Die Einsicht, die fiir
die Gender-Theorie steht, ist fiir Butler fiir die grundlegende Fragestellung
relevant, welche Leben betrauerbar sind und welche nicht. Wenn also
Minderheiten sich verbiinden, dann stellt sich die Frage, was diese Minder-
heiten verbindet und wie sich eine politische Aktion begriinden lasst. Die
Theorie der Performativitit geht davon aus, dass Sprache als machtvoller

50

am 17.01.2026, 03:13:41. =



https://doi.org/10.5771/9783748910565-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Fihigkeit, zu leben, zu atmen und sich zu bewegen — eine Theologie der Fretheit?

Akt schafft, was sie benennt. Gerade in der Gender-Forschung ist dies aus-
reichend erforscht worden. Dieser machtvolle sprachliche Akt schafft Fest-
legung und Machtkonditionen, noch bevor der einzelne Mensch sich des-
sen bewusst ist. Weil sich Macht aber eben nicht nur sprachlich, sondern
auch diffus, korperlich, symbolisch ausdriickt, konnen korperliche Akte
ebenso performativ sein. Auch hier konnte die Gender-Theorie grundle-
gende Einsichten befordern (Butler 2015, 29).

»Such norms are not simply imprinted on us, marking and branding
us like so many passive recipients of a culture machine. They also ‘pro-
duce’ us, but not in the sense of bringing us into being, nor in the
sense of strictly determining who we are. Rather, they inform the lived
modes of embodiment we acquire over time, and those very modes of
embodiment can prove to be ways of contesting those norms, even
breaking with them.” (Butler 2015, 29)

1.3 Fazit: Gender-Normen bedingen die Freibert, sich zu bewegen

Zunichst also, so Butler, bleibt dem Menschen nichts anderes tbrig, als
den Gender-Codes entsprechend zu agieren und reagieren, nach denen die
erste und friheste Interpellation eine und einen benannt hat. Aber dieses
Leben und Ausleben des benannten Geschlechts, der angewiesenen
Gender-Rolle, kann sich dndern und sich weniger konform mit der Norm
gestalten, die hinter der Gender-Benennung und Gender-Erwartung steht
(Butler 2015, 30f.). Gender-Normen gehen also dem Menschen voraus
und handeln, prigen. Sie missen wiederholt werden, und doch ist diese
Wiederholung riskant; sie wird und ist die je eigene und darin auch veran-
dernde, verstirkende oder parodierende. Allerdings konnen Gender-
Normen nur verkdrpert ibernommen und gelebt werden, denn es gibt
keine unkorperliche Gender-Norm. Wenn nun diese verkorperte Gender-
Norm gemeinsam verweigert wird, dann ist diese Verweigerung eine ver-
korperte Aktion und kann die Normen verindern. Dazu gibt es viele
Beispiele. ,, The political aspiration of this analysis, perhaps the normative
aim, is to let the lives of gender and sexual minorities become more possi-
ble and more livable.” (Butler 2015, 32) Die verkorperte Priasenz von Men-
schen ist zudem eine Voraussetzung dafiir, wer tberhaupt in der Offent-
lichkeit erscheint und erscheinen kann. Die schiere Anwesenheit bestimm-
ter Verkorperungen ist die Bedingung der Moglichkeit fiir andere und ver-
korpert damit die Moglichkeit, zu leben, zu atmen, zu lieben, schlechthin.
Die Denkbarkeit der Mdglichkeit des Lebens ist zugleich die Sichtbarkeit

S1

https://dol.org/10.5771/9783748910585-45 - am 17.01.2026, 03:13:41. i@ - |



https://doi.org/10.5771/9783748910565-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gunda Werner

verkorperten Lebens. Gender-Normen sind dabei jene Diskurse, die anzei-
gen, wer Uberhaupt in der Offentlichkeit erscheinen kann und wie. Nur
dann ist verstehbar, wie die, die nicht in der Offentlichkeit sichtbar sein
konnen, sich als Gruppe formieren, um o6ffentlich zu werden (Butler 2015,
38). Eine Philosophie der Freiheit nach Butler bestiinde also darin, die
Moglichkeit des Lebens und die sie bedingenden Gender-Normen in ihrer
normativen Prigung, bis in die Verkorperung hinein, offenzulegen. Zu-
dem wiirde diese als politische Theorie die Bedingungen schaffen, dass
Menschen in ihrer Fihigkeit, die Grenzen der Realitit anzufragen und per-
formativ — und 6ffentlich - zu hinterfragen, ohne Gefihrdung leben kon-
nen und dies sogar garantiert wiirde.

2. Eine Theologie der Freibeit mit Judith Butlers Gendertheorie?
Eine theologische Denkwerkstatt

Theologisch sind diese angedeuteten Reflexionszusammenhinge in min-
destens zweifacher Weise relevant.! Denn es geht erstens um die These, dass
die Verkorperung eine eigene epistemologische Dignitit bekommt, und
zwar sowohl hinsichtlich der transformativen Potenz als auch hinsichtlich
der historischen Kontingenz von Koérperbildern als Geschlechterbilder.
Zweitens ist es erst dann moglich, eine Theologie der Freiheit zu entwer-
fen, die die Lesbarkeit und damit Lebbarkeit von vergeschlechtlichtem Le-
ben ermoglicht, und zwar auch normativ.

2.1 Korperdiskurse und Genderdiskurse — iiber Kontingenzen und
tdeologieoffene Flanken

Der Genderdiskurs bringt es mit sich, einer Reflexion Gber den Koérper
und die Verkoérperung von Normen einen zentralen Ort einzuriumen. Mit
diesem Thema stellt sich der Genderdiskurs in eine untbersehbare Span-
nung theologischer Traditionen — und dies gleich aus mehreren Griinden,
von denen einer hier im Mittelpunkt stehen soll. Die klare Unterschei-
dung zwischen Leib und Koérper ist ein Kernargument theologischer Ant-
wortversuche auf das Dilemma, wie von einer Zukinftigkeit des Men-

1 Ich verzichte an dieser Stelle explizit auf Ausfithrungen, die einer grundsatzlichen
kritischen Reflexion von Theologie und ihrem Bezug zur Macht nachkommen
wiirden.

52

am 17.01.2026, 03:13:41. =



https://doi.org/10.5771/9783748910565-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Fihigkeit, zu leben, zu atmen und sich zu bewegen — eine Theologie der Fretheit?

schen auch in seiner materiellen Beschaffenheit tiber die Zeitspanne dieser
Welt hinaus verniinftig gesprochen werden kann. Hier hat sich die Diffe-
renz zwischen der Materialitit des Korpers und der identititsgestiitzten
Subjektperspektive des Leibes als theologischer Mainstream etabliert, um
die Selbigkeit des Menschen eschatologisch denken zu konnen.

Diese Differenzierung findet sich in stirker phinomenologisch orien-
tierten Arbeiten zur Korperlichkeit wieder, die sich explizit auf Edith Stein
berufen. Exemplarisch dafiir darf die Habilitationsschrift von Saskia Wen-
del (2002) gelten, auf die sich z.B. die Theologische Anthropologie von
Thomas Propper (2011) bezieht. In der theologisch-anthropologischen
Auseinandersetzung braucht es den Korperdiskurs vor allem deswegen,
um die subjektiven Akte des Menschen denken zu konnen, weil sie eben
immer nur verkorpert wahrgenommen werden konnen. An dem Korper-
Begriff hingt damit dann aber auch die interaktive Gestaltungsmoglichkeit
des Menschen mit der Umwelt, also seine personale Freiheit, wird das Sub-
jekt nicht unterschiedslos vom Korper gedacht werden wollen. Dieser Un-
terschiedslosigkeit soll die Leib-Korper-Differenz ebenfalls entgegenwir-
ken. Denn, so Saskia Wendel mit Edith Stein entschieden, der Leib ist als
eine Moglichkeitsbedingung der Erkenntnis zu denken, er ist ,am Null-
punke der Orientierung® (Stein 1917/1980, 47). Weil der Leib als die ,Mog-
lichkeitsbedingung des Zur-Welt-Seins“ gedacht werden kann, kommt
ihm eine ,konstituierende und demgemaif auch transzendentale Funktion
zu“ (Wendel 2002, 286). Damit ist der Leib die Form der Welterkenntnis
und der Welterfahrung, die mir zur Verfiigung steht. So ist der Leib mit
der Subjektivitat des Ichs vergleichbar, und zwar auch noch in der Selbst-
erkenntnis und in dem Selbstbewusstsein. ,Dementsprechend ist das als
Selbstbewusstsein gekennzeichnete Spiren meiner selbst ein Sich-selbst-
fuihlen in meiner Leiblichkeit und Affektivitit.“ (Wendel 2002, 287) Der
Leib ist damit als ein Vermogen zu verstehen, das eigene Leben, die Exis-
tenz zu gestalten. Allerdings ist damit nicht geklart, wie einer verschleier-
ten Abwertung zwischen rein korperlich-materiellem und geistig-
vermogend-leiblichem entgegenzutreten ist oder aber einer Versuchung
einer Ontologisierung spezifischer Merkmale des Leibes und damit einer
Gefahr des neuen Dualismus, der nun zwischen dem intelligiblen, spiritua-
lisierten Leib und dem materialen Korper die Differenz einzieht, wie sie
vor allem katholisch im Gefolge einer Theologie des Leibes Karriere machen.
Nambhaft fir diese Interpretation ist der Personalismus von Johannes

53

https://dol.org/10.5771/9783748910585-45 - am 17.01.2026, 03:13:41. i@ - |



https://doi.org/10.5771/9783748910565-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gunda Werner

Paul II. wie auch die Edith-Stein-Interpretationen von Hanna-Barbara
Gerl-Falkowitz.?

Dieser Position liegt nimlich, so Wendel, die ihre Position aufgrund des
drohenden Dualismus wie auch der Ontologisierungsmoglichkeit des Lei-
bes revidiert hat (2016, 17 £.), sowohl das ,Hintergrundrauschen der Philo-
sophie Heideggers“ zugrunde als auch die Gefahr der Herabsetzung des
Korpers als Objekt. Jedoch kann, so Wendel weiter, dies dadurch aufgeho-
ben werden, dass die Differenzierung von Korper und Leib oder von geleb-
tem Korper und lebendigem Korper nicht als eine Verobjektivierung ver-
standen wird, sondern als eine Moglichkeit des Ich, tber sich selbst als ver-
korpert zu reflektieren. Sie schlagt vor, die Differenz deswegen starker zwi-
schen dem subjektiv erlebten Korper der 1.-Person-Singular-Perspektive —
also dem gelebten Korper (unverfiigbar) — und dem in der 3. Person Singu-
lar beschreibbaren, objektiven Korper — also dem lebendigen Korper — zu
denken. Damit stellt sie sich in die Denktradition des Enaktivismus, also
den Theorien des Embodiment folgend, hebt die ontologische Differenz
von Korper und Geist auf und weist auf eine dennoch mogliche und néti-
ge epistemologische Differenz hin, die ontologisch die Einheit nicht auf-
hebt (Wendel 2006, 16 f.; auch Wendel 2020, 53-55).

Mit Foucault kann dann — so Wendel weiter — beschrieben werden, dass
dieser ,objektive® Korper als Referenz der Reflexion zugleich der Ort der
Zeichenpraxis ist, den Foucault als hegemonialen Diskurs beschrieben hat
(Wendel 2016, 18; Foucault 1983, 168). Mit dieser Differenz wiren die
Genderdiskurse im Sinne der Bio-Macht die Zeichendiskurse, die sich auf
diesen subjektiv objektiven Korper einschreiben und ihn so objektivieren
in der ,Ambivalenz der Diskurs- und Zeichenpraxen, denen er zugehort,
sowie der in ihnen wirkenden Macht“ (Wendel 2016, 18). Der subjektive
Korper, so Wendel klirend, kann ,niemals zum Objekt einer Bestimmung
und Beschreibung werden“ (Wendel 2016, 19). Gerade weil also die Zei-
chenpraxis bis in das korperliche Selbstverstindnis hineinregiert, ist die
Notwendigkeit einer kritischen Reflexion derselben unabdingbar. Wenn-
gleich im Letzten ungeklart bleibt, ob das subjektive Korperempfinden, al-
so der gelebte unverfiigbare Korper, phinomenologisch der Leib, sich in
der Tat diesen foucaultschen Objektivierungsdiskursen entziehen kann,
wie Wendel emphatisch postuliert, also nicht bereits ,gezeichnet® erlebbar

2 Vgl. vor allem die romischen Verlautbarungen von Papst Johannes Paul II. zu We-
sen und Wiirde der Frau: http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/
documents/hf_jp-ii_let_29061995_women.html [11.06.2019]; https://w2.vatican.va/
content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_muli
eris-dignitatem.pdf [12.06.2019]; u. z. B. Gerl-Falkowitz 2016.

54

am 17.01.2026, 03:13:41. =



http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_29061995_women.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_29061995_women.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748910565-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_29061995_women.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_29061995_women.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.pdf

Die Fihigkeit, zu leben, zu atmen und sich zu bewegen — eine Theologie der Fretheit?

ist in der 1. Person Singular, kann diese Analyse verdeutlichen, dass diese
Zeichenpraxis selbst hochgradig kontingent und ideologieoffen ist. Wenn
allerdings daran festgehalten wiirde, dass eine rein formale Grofe zu den-
ken ist3, die selbst material unbestimmt das Materiale bestimmt und sich
zum bestimmenden Diskurs verhilt, dann wirde diese Reflexion rein for-
mal erhellen, was bei Butler undeutlich bleibt: wieso sich Menschen gegen
Normen auflehnen, performativ handeln, verkorperte Moglichkeiten des
Lebens gegen die normative Realitdt darstellen. An diesem rein formalen
Entzogensein hingt, jedenfalls theologisch, aber nicht nur theologisch,
viel, weil daran die Moglichkeit des Sich-Verhaltens, die Bedingung der
Moglichkeit aller Vermogen, gekniipft ist. Wenn man jedoch Butlers Im-
puls, die Phantasie als transformative Kraft zu setzen, stirker folgen moch-
te, dann wire in ihr die Bedingung der Moglichkeit zu sehen, die Grenzen
der Realitit Gberhaupt erst ertasten und verschieben zu konnen. Sie wire
dann als ein vorstellendes Vermdgen zu denken und als solches jedoch
schon eingebunden in die diskursiven Praxen und Codierungen. Sie als be-
reits bild- und zeichenhaft zu denken, eroffnet erneut die Frage, welche
epistemische Bedeutung die Phantasie hat. Wie ist der subjektive Zugriff
auf sich selbst als stets verkorperter zu denken? Wie ist der selbstreflexive
Zugriff auf der einen von der verkorperten Zeichenpraxis auf der anderen
Seite faktisch zu trennen?

2.2 Theologie der Freiheit — Impulse aus der Philosophie Judith Butlers

Judith Butler postuliert in ihrem Buch Die Macht der Geschlechternormen
(2009), dass das Eintreten fiir das Mogliche, verstanden als ein mogliches
Leben fir diejenigen, die aufgrund ihres faktischen verkorperten Seins
nicht 6ffentlich sein kénnen bzw. nicht lesbar sind, als eine Philosophie der
Freihert verstanden werden konne, wenn sie in dem Bereich der politischen
Theorie angesiedelt wiirde. Diese steile These hat mich veranlasst, dartiber
nachzudenken, wie denn eine Theologie der Fretheit aussehen wirde, die
sich an der Butler’schen Trias Fretheit — (Gender) Korper — Macht (Kritik)
orientiert, um lebbares Leben moglich sein zu lassen.

3 Dies ist z.B. in der Reflexion von Thomas Propper auf die material unbedingte
Freiheit eingeholt. Vgl. u. v. Propper 2011.

55

https://dol.org/10.5771/9783748910585-45 - am 17.01.2026, 03:13:41. i@ - |



https://doi.org/10.5771/9783748910565-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gunda Werner

An der Frerheit, so wurde schon deutlich, hingt theologisch sehr viel.
Festzuhalten ist an der rein formalen Bestimmung, dass im Subjekt eine
Instanz anzunehmen ist, die formal vor jeder Prigung durch den Diskurs
zu einem unbedingten Sich-Verhalten fihig ist. Denn nur mit einer sol-
chen Instanz ist einlosbar, dass sich in das Subjekt keine Kausalketten ver-
fangen. Erst die Fahigkeit, sich unbedingt zu verhalten, eroffnet die Mog-
lichkeit, dies auch faktisch zu tun. Judith Butler macht allerdings beredt
auf die Abstraktheit dieses Gedankens aufmerksam, denn mit Butler ist
auch zu bedenken, dass schon die Reflexion tber die Fahigkeit des Sub-
jekts, in der 1. Person Singular nicht kausal bestimmt zu sein, also die Re-
flexion tber die Bedingung der Moglichkeit, sich zu verhalten, selbst eine
durch Zeichenpraxis gepragte ist. Ohne diese Denkmoglichkeit einer for-
mal abstrakten Instanz vor jeder Zeichenpraxis wiirde sich aber bereits die
Moglichkeit als unméglich erweisen, tiberhaupt noch ein Handeln zu den-
ken, das einem ,Ich handle® entsprechen wiirde. Auch wenn Judith Butler
dieser pradiskursiven Instanz nur bedingt zustimmen wirde, geht sie von
einem Ich aus, das handelt. Dieses handelnde Ich ist spezifisch beschrieben
als sich zur bestimmenden Norm so verhaltend, dass dieses Verhalten zu-
stimmend, kritisch, parodierend und noch viel mehr sein kann. Wieso und
aus welcher Instanz das Ich dies tut, bleibt ungeklirt. Deswegen muss kri-
tisch gegentiber Butler an dieser formalen Bestimmung der Freiheit doch
festgehalten werden.

Freiheit ist aber, und dies fiihrt — besonders theologisch — zum zweiten
wichtigen Punkt, nur verkérpert vorzufinden. Aber mit den Diskursen
zum Korper und zur Verkdrperung trifft Butler einen theologisch wunden
Punkt! Denn die theologischen Diskurse Gber den Kérper sind hochgradig
normative Diskurse, die ihre Begriindungslogiken aus wbernatirlichen
und tberzeitlichen Argumenten zichen. Dazu gleich mehr. Zunichst ein-
mal bietet Butler gleich mehrere Impulse an, die fir eine Theologie der
Freiheit kreatives Potential besitzen. Denn die Phantasie als ein Vermogen
einzufiithren, das sich durch korperliche Erfahrung aktiviert und wiederum
verkorpert als jene Moglichkeit darstellt, bestehende Realititen zu tber-
schreiten, entspricht doch nicht weniger als der Vorstellung, dass der
Mensch dazu in der Lage ist, sich zu den bestehenden Verhiltnissen in ein
Verhaltnis zu setzen. Dabei muss dieses phantasievolle Agieren nicht nur
auf duffere Verhiltnisse beschrinkt bleiben, sondern kann - so gehe ich
tiber Butler hinaus — sich auch auf intrasubjektive wie auch transzendente

4 Auf die vielfiltigen Auseinandersetzungen zur Subjektfrage und dem Freiheitsden-
ken Judith Butlers kann ich hier nur exemplarisch verweisen auf: Werner 2018.

56

am 17.01.2026, 03:13:41. =



https://doi.org/10.5771/9783748910565-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Fihigkeit, zu leben, zu atmen und sich zu bewegen — eine Theologie der Fretheit?

Erfahrungen und Beziige erstrecken. Transzendente Beziige wiirden dem
Vermoégen der Phantasie einen Impuls zum Handeln vermitteln, der nicht
aus der Phantasie, aus dem Ich selbst zu kommen braucht und tber dieses
hinausgeht. In der Phantasiefdhigkeit und ihrer Tatigkeit wird vor allem
aber deutlich, dass dem Korper epistemologisch eine Bedeutung zu-
kommt, die theologisch relevant ist, auch noch in transzendenten Bezi-
gen. Der Korper ist ein konstitutives Element des Erfassens und Erkennens
der Welt und des Selbst und erkennt und erfasst die Welt. Judith Butler
betont hierbei, dass die schiere korperliche Prisenz ein performativer Akt
ist, der keines sprachlichen Aktes bedarf. Korper sprechen ohne Sprache.
Die gesamte Ambivalenz dieser performativen Korper macht sie sehr deut-
lich (Butler 2015).

Theologisch ist also nicht nur wesentlich, dass das verkorperte Ich als
Verkorpertes bereits performativ ist, sondern dass sich gerade in der Ver-
korperung die gendertheoretischen Voraussetzungen gleichsam offenba-
ren: Denn in der Performativitit, die alleine durch die Verkdrperung ent-
steht, ist abzulesen, wie sehr die Trias Fretheit — (Gender) Korper —
Macht (Kritik) konkret wird. Denn diese Trias weist genau jene Ausschliisse
auf, die Judith Butler in der performativen Versammlung beschreiben
kann: dass also die ,gegenderte® Nicht- oder Gering-Anwesenheit der einen
etwas Uber und fiir die gegenderte Majoritit der anderen aussagt. Verkor-
perung geht nur ,gegendert’ und mit dieser Hypervisibilitit des Ge-
schlechts tritt zugleich die Gefahrdung der einen und die Akzeptanz der
anderen mit ein. Es gibt im faktischen Leben eine Gleichzeitigkeit von
Gender und der Moglichkeit des Lebens. Fiir Butler steht das prekare Le-
ben im Mittelpunkt dieser Wahrnehmungen. Eine Theologie der Freiheit
hatte also mit aller Entschiedenheit daftir einzutreten, dass das verkorperte
Leben moglich ist und dass das verkorperte Leben lesbar ist. Die Frage
nach der Lesbarkeit, also der Intelligibilitit des Lebens, fihrt zum dritten
Teil der Trias. Die Lesbarkeit des Lebens wird gesteuert von Normen, die
machtvolle Konstrukte sind. Diese Normen besagen, wer wie anerkannt ist
und leben kann.

Gerade aber die Korperlichkeit des Menschen 6ffnet Tar und Tor fir
eine Ontologisierung und Naturalisierung biologischer Annahmen durch
gesellschaftliche und kirchliche Normen. Die Korperlichkeit offenbart die
Macht der Normen und zugleich die Notwendigkeit einer wirkungsvollen
Machtkritik. Denn den Ontologisierungen und Naturalisierungen von
Gender entspricht theologisch die lehramtliche Meinung, es gibe eine

57

https://dol.org/10.5771/9783748910585-45 - am 17.01.2026, 03:13:41. i@ - |



https://doi.org/10.5771/9783748910565-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gunda Werner

tberzeitliche Natur der Frau und eine Natur des Mannes.> Es wire ein eige-
nes Forschungsprojekt, intersektional den Einfluss von Korperbildern und
Idealen des 19. Jahrhunderts im Schnittpunkt von marianischer Frommig-
keit (Werner 2020), Abwertung des Korpers (Abraham 2020) und kolonia-
ler Marginalisierung von Frauen (do Mar Castro Varela/Dhawan 2020,
70£.) zu untersuchen. In einer solchen Forschung wiirde vermutlich nicht
nur aufgewiesen werden konnen, dass spezifische Formen der katholi-
schen Anti-Gender-Diskurse ihre Urspriinge in einer marianischen Zuspit-
zung im 19. Jahrhundert haben, sondern auch, dass die sexualititsfeindli-
che Perspektive wie auch die binare Codierung menschlichen Lebens und
Begehrens in einer Hyper-Mannlichkeit bei gleichzeitiger Kontrolle von
Sexualitat durch die Pastoralmacht zu verorten wiren, es sich — kurz — im
Kern um einen Machtdiskurs handelt, der nur spezifische Formen des
Mensch-Seins leben ldsst. Eine Theologie der Freiheit wiirde sich macht-
analytisch und theologiegeschichtlich um diese Verquickungen bemthen,
um die Kontingenz von Kérperbildern und Korperverstindnissen offenzu-
legen. Gerade eine intersektionale Analyse des 19. Jahrhunderts wiirde Ar-
gumentationsmuster weit iber den theologischen Kontext hinaus offenle-
gen.

Allerdings hat eine Theologie der Freiheit auch eine kritische Aufgabe
gegeniiber der Theorie und Praxis der Verkdrperung. Sie hat meines Erach-
tens namlich eine spezifische Verantwortung einer kritischen Begleitung
der Korperdiskurse, die hypervisibel den body turn propagieren, und — wie
Abraham luzid beschreibt — am Ende nicht nur der Marktlogik einer Opti-
mierung folgen, sondern spezifische Geschlechtsnormen verschleiert re-
produzieren (Abraham 2020, 22f.). Dies fihrt zum letzten Spezifikum
einer Theologie der Freiheit, die sich an Judith Butler orientiert. Denn die
Freiheit gegentiber vermachtender Strukturen hat Theologie ja auch des-
wegen, weil sie den Uberschuss an Hoffnung theologisch einfangen kann,
den Butler doch auch dann noch etwas unklar der Phantasie unterstellen
muss, wenn sie das tber die Realitat hinaus Mogliche nicht nur wollen,
sondern auch tun soll und auch noch daran festhalten soll, wenn es gefihr-
dend ist. Theologisch konnte man hier davon sprechen, dass dieses Han-
deln von einem Uberschuss an Hoffnung getragen werden konnte, wel-
cher nicht selbst hergestellt wird. Allerdings konnen dies wohl nur die

S An dieser Stelle verweise ich auf die vielen Arbeiten zur lehramtlichen Interpretati-
on der Geschlechterverhaltnisse als auch auf die rémischen Verlautbarungen. Bei-
spielhaft aufgearbeitet in: Werner 2020.

58

am 17.01.2026, 03:13:41. =



https://doi.org/10.5771/9783748910565-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Fihigkeit, zu leben, zu atmen und sich zu bewegen — eine Theologie der Fretheit?

Menschen fir sich ausdriicken, die sich in eine kritische Distanz zur erwar-
teten Norm stellen.

Mit Judith Butler, so abschlieffend, ist also eine Theologie der Freiheit
zu denken, die an der Denkbarkeit eines abstrakten Ichs festhalt, zu dessen
formaler Freiheit das Sich-Verhalten gehort; eine Theologie der Freiheit,
die sich aber dartber hinaus aktiv und kritisch in die Korperdiskurse stellt
und deren performative Kraft und ihre normativen Bestimmtheiten wie
auch Bestimmungen ernst nimmt sowie fir die Lesbarkeit und damit die
Méglichkeit des Lebens, Atmens und Sich-Bewegens derer, die sich derzeit
gesellschaftlich und/oder kirchlich nicht offentlich performativ zeigen
konnen, eintritt. Eine solche Theologie der Freiheit wird sich jedoch aktiv
davon verabschieden miussen, dass es tiberzeitliche Wahrheiten tber onto-
logische Bestimmungen des Geschlechts gibt. Sie wiirde damit jedoch die
kritische Freiheit der zweiten Ordnung gewinnen, die Leben eroffnet.

Literatur

Abraham, Anke: Der Korper in symbolischen Ordnungen der Beratung — eine kri-
tische Analyse, in: Miiller, Beatrice/Spahn, Lea (Hg.): Den Leibkorper erfor-
schen. Phinomenologische, geschlechter- und bildungstheoretische Perspekti-
ven auf die Verletzlichkeit des Seins, Bielefeld: Transcript 2020 (= Soma Studies
5), 15-36.

Butler, Judith: Das Unbehagen der Geschlechter, Frankfurt: Suhrkamp 1991 (= edi-
tion Suhrkamp Neue Folge 722).

Butler, Judith: Die Macht der Geschlechternormen, Frankfurt: Suhrkamp 2009.

Butler, Judith: Hass spricht. Zur Politik des Performativen, Frankfurt: Suhrkamp
2006 (= edition Suhrkamp 2414).

Butler, Judith: Korper von Gewicht. Die diskursiven Grenzen des Geschlechts,
Frankfurt: Suhrkamp 1997 (= edition Suhrkamp Neue Folge 737).

Butler, Judith: Kritik der ethischen Gewalt, Frankfurt: Suhrkamp 2007 (= Suhr-
kamp Taschenbuch Wissenschaft 1792).

Butler, Judith: Notes Toward a Performative Theory of Assembly, Harvard: Har-
vard University Press 2015.

Butler, Judith: Raster des Krieges. Warum wir nicht jedes Leid beklagen,
Frankfurt/New York: Campus Verlag 2010.

Crenshaw, Kimberlé: Mapping the Margins. Intersectionality, Identity Politics, and
Violence Against Women of Color, in: Stanford Law Review 43/6 (1991) 1241-
1299.

Crenshaw, Kimberlé: Demarginalizing the Intersection of Race and Sex. A Black
Feminist Critique of Antidiscrimination law, in: The University of Chicago Le-
gal Forum (1989) 139-167.

59

https://dol.org/10.5771/9783748910585-45 - am 17.01.2026, 03:13:41. i@ - |



https://doi.org/10.5771/9783748910565-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gunda Werner

Do Mar Casto Varela, Maria/Dhawan, Nikita: Postkoloniale Theorie. Eine kritische
Einfithrung, Bielefeld: Transcript 2020 (= utb 5362).

Foucault, Michel: Sexualitat und Wahrheit. Bd. 1: Der Wille zum Wissen, Frank-
furt: Suhrkamp 1983.

Gerl-Falkowitz, Hanna-Barbara: Frau — Minnin — Menschin. Zwischen Feminis-
mus und Gender, Kevelaer: Butzon & Bercker 2016.

Propper, Thomas: Theologische Anthropologie, Freiburg: Herder 2011.

Stein, Edith: Zum Problem der Einfithlung. Reprint der Originalausgabe von 1917,
Minchen: Kaffke 1980.

Villa, Paula-Irene: Judith Butler. Eine Einfithrung, Frankfurt: Campus Verlag 2003
(= Campus Einfithrungen).

Wendel, Saskia: Auf den Leib geschrieben, in: Dies./Nutt, Aurica (Hg.): Reading
the Body of Christ. Eine geschlechtertheologische Relecture, Paderborn: Sché-
ningh 2016, 13-28.

Wendel, Saskia: Affektiv und inkarniert. Ansitze deutscher Mystik als subjekttheo-
retische Herausforderung, Regensburg 2002 (= ratio fidei 15).

Wendel, Saskia: In Freiheit glauben. Grundziige eines libertarischen Verstindnisses
von Glauben und Offenbarung, Regensburg: Pustet 2020.

Werner, Gunda: Der lange Schatten des 19. Jahrhunderts — Gender-Rezeption in
der romisch-katholischen Kirche seit 1994/1995. Eine theologische Diskursana-
lyse, in: Dies./Griimme, Bernhard: Judith Butler und die Theologie. Herausfor-
derungen und Rezeption, Bielefeld: Transcript 2020.

Werner, Gunda/Griimme, Bernhard: Judith Butler und die Theologie. Herausfor-
derungen und Rezeption, Bielefeld: Transcript 2020.

Werner, Gunda: Relational und vulnerabel. Die Subjektphilosophie Judith Butlers
im theologischen Diskurs, in: Theologische Revue 114/3 (2018) 179-202.

60

am 17.01.2026, 03:13:41. =



https://doi.org/10.5771/9783748910565-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	1. Gender als impliziter Standard der Normalität – Körperpraxen und performative Öffentlichkeiten
	1.1 Gender-Diskurs und die normative Kraft des Möglichen – Reflexionshorizont
	1.2 Körperpraxen als performative Öffentlichkeiten
	1.3 Fazit: Gender-Normen bedingen die Freiheit, sich zu bewegen

	2. Eine Theologie der Freiheit mit Judith Butlers Gendertheorie? Eine theologische Denkwerkstatt
	2.1 Körperdiskurse und Genderdiskurse – über Kontingenzen und ideologieoffene Flanken
	2.2 Theologie der Freiheit – Impulse aus der Philosophie Judith Butlers


