
Die Aktualität des Marxismus in der Krise – Revisionen eines
Theorieprogramms

Von Hauke Brunkhorst

Zusammenfassung: Wie die meisten sozialwissenschaftlichen Theorien ist die Theorie von Marx
Evolutionstheorie. Obwohl er die historische Untersuchung der Klassenkämpfe von der Entwick-
lungslogik des kapitalistischen Systems trennt, unterscheidet Marx, so ein alter Einwand von Ha-
bermas (1967 a, 1967 b), nicht deutlich genug zwischen Arbeit und Interaktion und muss deshalb
den Klassenkampf der Logik des Kapitals assimilieren (1). Obwohl Marx die großen Revolutionen
in seinen historischen Arbeiten immer als Rechtsrevolutionen verstanden hat, hindert die begriffliche
Vorentscheidung für den – von Habermas, Apel und vielen andern zu Recht kritisierten – Primat
der Ökonomie ihn daran, den normativen Eigensinn der Revolution und die Rolle des Rechts als –
wie Habermas (1978) sagt – Schrittmacher der Evolution richtig zu verstehen (2). Obwohl Marx
den inneren Zusammenhang von funktionaler Differenzierung und funktionsabhängiger Klassen-
bildung richtig erkannt hat, reduziert er ihn, statt ihn zu generalisieren, auf das ökonomische Sub-
system (Habermas 1981) (3). Schließlich bleibt Marx im Europa der weißen Arbeiterklasse. Obwohl
er – am Beginn des global age (Bright / Geyer 2011) – erkannt hat, dass wir längst im Zeitalter der
Weltmärkte, Weltliteraturen und Weltrevolutionen leben, hat er doch keinen adäquaten Begriff der
Weltgesellschaft und der Globalisierung (4).

Take-off der sozialen Evolution: Arbeit und Interaktion
Weil alles Evolution ist, kennen die Erfinder des historischen Materialismus nur eine „einzige
Wissenschaft“, „die Wissenschaft der Geschichte“ (Marx / Engels [1847]1972: 18). Aber die
verschiedenen Disziplinen beziehen sich auf sehr verschiedene Antriebsmechanismen und
Emergenzniveaus der Evolution. Schon für Marx gilt Parsons’ Diktum, in der sozialen Evo-
lution habe die Variation symbolischer Formen die genetische Variation ersetzt und die orga-
nische Evolution in die Umwelt des Gesellschaftssystems abgedrängt (Parsons 1964: 341).

Der Antriebsmechanismus der sozialen Evolution ist bei Marx das Wachstum der Produk-
tivkräfte. Er kennt aber noch einen zweiten Antriebsmechanismus, den Klassenkampf, den er
in einem so weiten Sinn versteht, dass „alle Geschichte“ als „die Geschichte von Klassen-
kämpfen“ begriffen werden kann (Marx / Engels [1848]1997: 19).1 Dieser weite Sinn von
Klassenkämpfen ist auch bei Marx, das zeigen seine historischen Arbeiten, der eines interes-
segeleiteten Konflikts um Normen und Werte (zuletzt Brunkhorst 2007; Cidam 2012). Aber
Marx neigt dazu, den grundlegenden Unterschied zu verwischen und dem Klassenkampf die
rein instrumentelle Rolle eines revolutionären Geburtshelfers kräftig wachsender Produktiv-
kräfte zu reservieren. Das Wachstum der Produktivkräfte ist dann die Quelle von Variation,
der Klassenkampf der Selektionsmechanismus. Deshalb erklärt Marx den take-off der sozialen
Evolution durch Arbeit, also dadurch, dass instrumentelles und strategisches Handeln durch
soziale Interaktion gelernt werden. Aber genau das können, wie Tomasellos Untersuchungen
zeigen, auch große Affen – “(They) learn instrumental actions from others socially” (Tomasello
2008: 213, 181ff) – ohne dass deren symbolische Kommunikation je eine soziale Evolution in
Gang hätte setzen können (vgl. Tomasello 2008: 213, 2009: 23, 25 f, 33 f).2

Das liegt daran, dass die großen Affen (wie der homo oeconomicus oder der Spieler der
rational-choice theories) zwar instrumentell oder strategisch kommunizieren und lernen kön-

1 Zur Unterscheidung zweier Antriebssmechanismen der Evolution bei Marx: Eder (1983).
2 Weitere Forschungsergebnisse: Gilby (2009), Gilby et al. (2009).

Soziale Welt 63 (2012), S. 273 – 281

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2012-3-273 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 05:33:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2012-3-273


nen. Aber sie können nicht verständigungsorientiert kommunizieren und lernen.3 Sie können
deshalb den normativen Symbolgebrauch nicht verstehen, keiner Norm folgen und ihr privates
Wissen auch nicht an die nächste Generation weitergeben. Der Variationspool der Evolution
bleibt leer, weil weder eine Aussage noch eine Norm noch eine Evaluation je bestritten werden
könnte. Erst durch die Einführung von reziprok bindenden Normen wächst das Streitpotenti-
al kommunikativ handelnder Tiere ins Unermessliche und „der Ernst, der Schmerz, die Geduld
und Arbeit des Negativen“ kann beginnen (Hegel 1955: 24). Noch die aggressivsten Affen,
die Schimpansen, haben, wie Lutz Wingert (2011: 162) feststellt, deshalb einen besseren
Menschenrechtsrecord als ihre gerechtigkeitsbesessenen Verwandten. Insofern hatte Nietz-
sche Recht, wenn er der moralischen Einstellung die Schuld am menschlichen Elend gab. Darin
aber hat er zu Unrecht eine aufhebbare Degeneration der Evolution gesehen, ist der Streit um
Normen doch – mit Apel – konstitutiv für die menschliche Evolution (Nietzsche [1887]1998;
zur Kritik: Apel 2011).

Nur weil wir nicht umhin können, uns wechselseitig an Normen zu binden, füllt sich der
Variationspool der Evolution mit kommunikativen Negationsleistungen und es kommt zum
take-off einer spezifisch sozialen Evolution. Variation kommt in menschlichen Gesellschaften
nur durch das zustande, was Habermas (1981) und Tugendhat (2010) Nein-Stellungnahmen
nennen. Soweit befindet sich Habermas ganz in Übereinstimmung mit Luhmann, für den der
take-off der sozialen Evolution sich auch nur „durch eine Kommunikationsinhalte ablehnende
Kommunikation“ erklären lässt: „Die Ablehnung widerspricht der Annahmeerwartung oder
auch einfach einer unterstellten Kontinuität des ‚so wie immer’. Alle Variation tritt mithin als
Widerspruch auf – nicht im logischen, aber im ursprünglicheren dialogischen Sinn.“ (Luhmann
1997: 461) Wenn es aber der versprachlichte Konflikt um Normen ist, der Evolution zustande
bringt, dann ist das genau das, was Marx in seinen historischen Arbeiten unter Klassenkampf
versteht, steht in ihm doch „Recht gegen Recht“ (Marx [1867]1969: 249).4 Kurz: das Zustan-
dekommen sozialer Evolution kann nicht durch Arbeit, auch nicht – wie bei Tomasello – durch
helping intention und das kooperative Wesen des Menschen erklärt werden, sondern nur durch
Streit erzeugende Interaktion.

Durch kommunikative Negationen werden jedoch, und hier trennen sich Apel (2011) und
Habermas von Luhmann und Marx, nicht nur Erwartungen enttäuscht, sondern immer auch
Geltungsansprüche bestritten (Apels „drittes Paradigma“). Das aber bedeutet, dass gerade der
revolutionäre Streit, in dem Recht gegen Recht steht, nicht nur mit „Gewalt“ „entschieden“,
sondern immer auch diskursiv fortgesetzt werden kann und muss (Marx [1867]1969: 249).
Würde der Streit nur durch Gewalt entschieden und der Diskurs unterdrückt, käme die Evo-
lution mangels Negationszufuhr rasch zum erliegen. Nicht zuletzt daran ist der bürokratische
Sozialismus gescheitert (Eder 1983).

Alle großen Revolutionen sind denn auch ein einziges „großes Rauschen des Diskurses“
(Foucault 1991: 33). Das freilich hat vor der kommunikativ-linguistischen Transformation der
Philosophie (Apel) und der Sozial- und Geschichtswissenschaften (Luhmann / Habermas), die
sich erst im späteren Verlauf des 20. Jahrhunderts durchgesetzt hat, kaum jemand systematisch
in Rechnung gestellt (vgl. Brunkhorst 2006 a). Im großen Rauschen des revolutionären Dis-
kurses sind Argumentation, Macht und Gewalt zwar immer ineinander verschlungen, was aber
nicht heißt, dass nicht jeweils zwischen Argumenten und Gewalt unterschieden werden könnte
und von den Akteuren auch tatsächlich unterschieden wird.

3 Zur verständigungsorientierten Kommunikation: Habermas (1981).
4 Eine interessante Alternative zu dieser Marx-Interpretation entwickelt die brillante Arbeit von Cidam

(2012).

274 Hauke Brunkhorst

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2012-3-273 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 05:33:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2012-3-273


Normative constraints: Klassenkampf und Revolution
Anders als Marx muss man den Klassenkampf mit Klaus Eder deshalb als eigenständige, vom
Wachstum der Produktivkräfte unabhängige Quelle evolutionären Wandels verstehen (Eder
1983: 23). Ein und dieselbe Evolution wird von zwei sehr verschiedenen Mechanismen evo-
lutionären Wandels fortgetrieben. Diese Unterscheidung lässt sich an jüngere, wenn auch noch
sehr umstrittene Entwicklungen des Neo- und Postdarwinismus anschließen (s. nur: Mayr
1992; Eldredge / Gould 1972; Gould / Lewontin 1979; Gould 1978, 2002; Gersick 1991; Ku-
bon-Gilke / Schlicht 1998: 68; Atkinson / Meade / Chris / Greenhill / Pagel 2008: 588; Kuhn
1967; Lakatos 1974). Einmal gibt es wie in der klassischen Theorie natürlicher Selektion auch
in der Gesellschaft adaptiven, inkrementellen oder graduellen Wandel durch soziale Selekti-
on. Er kann durch das Wachstum Produktivkräfte bzw. allgemeiner durch das Wachstum der
Systemkomplexität erklärt werden. Aber schon für Darwin war natural selection zwar der
wichtigste, aber nicht der einzige Mechanismus evolutionären Wandels (Gould 2002). Dane-
ben gibt es auch (relativ) plötzlichen, katalytischen oder revolutionären Wandel. Revolutio-
närer Wandel kann nun aber nicht durch verbesserte Anpassung und natural oder social selec-
tion erklärt werden, denn für evolutionäre Anpassungsleistungen fehlt ganz einfach die Zeit.
In der Biologie entspricht diese Form nicht-adaptiven Wandels den punctuated equilibria, die
Gould, Lewontin und Mayer entdeckt haben und (u.a.) durch speciation, die Isolation von
Teilpopulationen, erklären. In der Wissenschaftsevolution wird ähnlich zwischen normal und
revolutionary science (Kuhn) unterschieden und der revolutionäre Wandel durch plötzliche
Krisen degenerierender Forschungsprogramme erklärt (Lakatos). Dabei geht es, wie in den
großen sozialen Revolutionen, aber nicht nur um Verdrängungswettbewerb (Kuhn), sondern
immer auch um das bessere Argument (Lakatos, Apel). In der sozialen Evolution verhält es
sich ähnlich. Revolutionärer Wandel wird nicht durch das Wachstum der Produktivkräfte oder
der Systemkomplexität hervorgerufen, sondern durch die Eigenlogik diskursiv eingebetteter
sozialer Kämpfe.

Das Wachstum der Systemkomplexität verbessert, wenn es gut geht, zwar die Anpassung
der sozialen Systeme an ihre Umwelt. Dadurch werden „sozial integrierte Gruppen“, wie Ha-
bermas schreibt, „systemisch stabilisiert“ (Habermas 1981 b; vgl. Nassehi 2006: 126 f.). Die
systemgesteuerte Verbesserung der Anpassungsleistung ist aber blind für die Opfer und Ver-
lierer der Geschichte. Recht und Unrecht spielen nur eine Rolle, sofern sie der verbesserten
Anpassung dienen. In Revolutionen geht es aber um etwas anderes, das Kant trotz des offen-
sichtlichen Terrors und der normativen Unmöglichkeit, ein solches Experiment ein zweites
Mal empfehlen zu können, in moralischen Enthusiasmus versetzt hat. Die Revolution hat ihn
deshalb moralisch erregt, weil er in ihr ein „Geschichtszeichen“ des Fortschritts zum Besseren
zu erkennen glaubte (Kant 1077: 361). Revolutionen sind nämlich Ausdruck von Klassen-
kämpfen, in denen sich die immer wieder zum Schweigen gebrachten Opfer und Verlierer der
Geschichte für einen historischen Augenblick zu Wort melden. In Revolutionen wird der ver-
letzte „sense of injustice“ (Barrington Moore) unterdrückter und ausgebeuteter Klassen und
Gruppen der Gesellschaft zur rächenden Gewalt. Der „symbiotische Mechanismus“ (Luh-
mann) rächender Gewalt ist die Deckungsreserve kommunikativer Vernunft (Moore 1978).5
Es ist fast wie bei den Propheten: Nicht die Gerechtigkeit soll sich der Anpassung, die An-
passung soll sich der Gerechtigkeit unterwerfen. „Der Mensch revoltiert nicht fürs Brot allein“
schreibt der Chicagoer Revolutionshistoriker Robert I. Moore (2001: 169).

Zumindest in den großen Revolutionen geht es niemals nur um materielle Klasseninteressen,
sondern immer auch um Ideen egalitärer Freiheit. Sie „stellen“, in leichter Abwandlung Max

5 Zum Vorrang des Negativen im Prozess normativer Universalisierung Piaget (1973: 311), vgl. auch
Hannah Arendt (1979: 91) mit Bezug auf Augustinus. Zur rächenden Gewalt Brunkhorst (1983); mit
weiteren Differenzierungen Brunkhorst (2006 b).

Die Aktualität des Marxismus in der Krise – Revisionen eines Theorieprogramms 275

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2012-3-273 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 05:33:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2012-3-273


Webers (1978), der Evolution die „Weichen“. Ganz so wie der katalytisch erzeugte neue
„Bauplan“ (Gould 2002) eines Organismus der sich fortsetzenden adaptiven Evolution phy-
siologische constraints auferlegt, so setzen auch die großen und erfolgreichen Revolutionen
der erblindeten Selbsterhaltung normative Schranken. In diesem Sinne sind Klassenkämpfe
und Revolutionen normative, gleichermaßen individuelle wie kollektive Lernprozesse – oft
genug mit tödlichem Ausgang (Kluge).

Die normativen Anpassungsbeschränkungen der Revolution müssen sich, um im Guten wie
im Bösen wirksam zu werden, in einer neuen Verfassungsordnung und einem neuen Recht
verkörpern. Alle großen Revolutionen sind deshalb, wie schon Marx wusste und wie mittler-
weile eine lange Reihe historischer Studien zeigt, Rechtsrevolutionen (s. nur Rosenstock-Hu-
essy [1931] 1958; Berman 1983, 2006; Brundage 1995; Tierney 1982; Witte 2002). In ihnen
ergreift eine neue Idee egalitärer Freiheit die Massen und prägt sich in einer neuen Rechtsform
aus. In diesem Sinne ist das Recht der Schrittmacher der Evolution. Das heißt: das in revolu-
tionären Legitimationskrisen geschaffene Recht gibt der nachfolgenden, graduell und inkre-
mentalistisch fortlaufenden Evolution eine neue Richtung vor, erschließt ihr einen neuen Ent-
wicklungspfad, auf dem der breite und unübersichtliche Strom alltäglicher Kommunikation sie
dann ziel- und planlos forttreibt, und der Revolution, so Marx, in der die „Ekstase […] der
Geist jedes Tages“ ist, folgt oft genug ein „ein langer Katzenjammer“ (Marx [1852] 1972: 38).

Die revolutionären Ideen, Verfassungs- und Rechtsprinzipien können (und werden) in der
Folge verraten, verbogen, ad acta gelegt oder in ihr Gegenteil verkehrt, neuen Herrschaftsin-
teressen dienstbar gemacht und die verfassungsrechtlich verwirklichten Menschrechte schlie-
ßen die Schwarzen vom Menschen aus. Aber die revolutionären Ideen „vergessen sich nicht
mehr“ (Kant). Die Sklaven Haitis werden die Ersten sein, die die Menscherechte ernst nehmen,
und, in Kenntnis der Französischen Menschenrechtserklärung und mit der Marseillaise auf den
Lippen, gegen das französische Menschenrechtsregime in die Schlacht ziehen: „Norm- und
besonders Verfassungstexte setzt man, mit unaufrichtigem Vorverständnis konzipiert, letztlich
nicht ungestraft. Sie können zurückschlagen.“ (Müller 1997: 56) Das ist der ganze Unterschied
zwischen objektivem Geist und der Realabstraktion funktionaler Systemimperative. Das Recht
ermöglicht es jedenfalls den Akteuren, selbst zwischen seiner verdinglichenden Indienstnahme
für die Stabilisierung von Herrschaft und Ausbeutung und der Stabilisierung ihrer egalitären
Freiheit zu unterscheiden. Die revolutionären Bauern, Bürger und Handwerker von 1525 haben
sich auf den Schwaben- und Sachsenspiegel und das kanonische Recht berufen, um es gegen
seine herrschaftskonforme Auslegung durch eine submissive Juristenklasse stark zu machen.

Funktionale Differenzierung und Klassenkampf
Marx erklärt die Verschränkung von Evolution und Revolution mit dem krisenhaften Verlauf
funktionaler Differenzierung. Die funktionale Differenzierung des Wirtschaftssystems beruht
auf den aus der Philosophie des Selbstbewusstseins bekannten Paradoxien selbstreferentieller
Schließung – im Kapital stehen dafür die Kreislaufformeln des „Profits und des Profits willen“
(G-W-G’) und des „sich selbst heckenden Werts“ (G-G’) (Marx [1863] 1972, [1867]1969:
Kap. 4). Die Paradoxien selbstreferentieller Schließung schaffen – wie jeder Computerbenutzer
weiß – eine hochriskante Lage jederzeit möglicher Systemabstürze. Der Zusammenbruch von
Lehmann-Brothers war ein solcher Systemabsturz. Das Risiko von Systemabstürzen ist un-
vermeidlich, lässt sich aber durch zeitliche Unterbrechung in Quellen einer nie zuvor ereichten
marktwirtschaftlichen Produktivität verwandeln und durch den richtigen Gebrauch von Macht
zumindest minimieren.6 Dengs (Maos Nachfolger) Formel war, der Sozialismus brauche die
Marktwirtschaft, um die Produktivkräfte zu entfesseln. Nun wird auch China die Geister, die

6 Zur Logik der Paradoxie vgl. Kesselring (1984).

276 Hauke Brunkhorst

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2012-3-273 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 05:33:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2012-3-273


es rief, nicht mehr los. Denn das System des Kapitals verdankt seine ungeheure Produktivität
seiner inhärent katastrophischen Tendenz (Streek 2005; s. auch Streek 2010).

Da dieses System jedoch auf die beständige Umwandlung lebendiger in tote Arbeit ange-
wiesen ist, erzeugt die realwirtschaftliche Abhängigkeit des Kapitals vom Arbeitsmarkt
zwangsläufig soziale Klassengegensätze und andere, „kapitalorientierte Konflikte“ (Tilly
1995). Sofern Klassengegensätze politische Unterdrückung, ökonomische Ausbeutung und
soziale Ungerechtigkeit hervorbringen, gesellt sich zu den hohen Systemrisiken des modernen
Kapitalismus ein latent mitlaufendes Legitimationsproblem. Es kann dazu führen, dass sich
Wirtschaftskrisen zu Legitimationskrisen ausweiten und dann katalytische Prozesse der De-
volution und Regression, aber auch der Reform und Revolution auslösen.

Im Übergang von der ökonomischen zur Legitimationskrise wechselt jedoch die Systemre-
ferenz vom ökonomischen zum politischen System, wie Marx selbst erkannt hat, insistiert er
doch auf der kategorialen Unterscheidung rein ökonomischer Klassenkämpfe, in denen es um
Verbesserungen in einer einzelnen Fabrik geht, von politischen Kämpfen um Parlamentsge-
setze (und Marx wusste noch, was das ist, ein Parlamentsgesetz) (Marx [1871]1972: 332; vgl.
Hall 1977: 36 f). Da er jedoch im ökonomisch erzeugten Klassengegensatz von Kapital und
Arbeit den evolutionären Führungsprimat gesehen hatte, hat er die gleichursprüngliche Ver-
schiedenheit politischer und ökonomischer Konflikte nicht erkannt. Statt den exemplarisch
erkannten Zusammenhang von funktionaler Differenzierung und Klassenkampf, von Funkti-
onsstörung und Legitimationskrise auf die Ökonomie zu reduzieren, hätte er ihn generalisieren
müssen – aber wer konnte das im Geburtszeitalter der großen Industrie auch nur ahnen (dazu
ausführlich: Brunkhorst 2011). Nicht nur
§ die Ausdifferenzierung des ökonomischen Systems erzeugt eine strukturelle Konflikt-

konstellation im Kampf ums Kapital, auch
§ die historisch mit dem Zeitalter der protestantischen Revolutionen ohne Willen und

Bewusstsein von „Baxters Heiligen“ (Weber) vollzogene Ausdifferenzierung des poli-
tischen Systems erzeugt eine andersartige Konfliktkonstellation im Kampf um den
Staat (s. auch Tilly 1995).

Und die Konflikte zwischen dem power-bloc (Laclau) und dem von der Macht ausgeschlos-
senen Volk – „We are the People“ skandieren die Leute von Occupy Wallstreet – überlagern
sich mit den Konflikten zwischen Kapital und Arbeit zu einer neuen, komplexen Konflikt-
konstellation. Auch
§ das ausdifferenzierte Recht erzeugt eine Art Klassenkonflikt zwischen denen, die es

einschließt und denen, die es ausschließt (oder durch Einschluss ausschließt): den Hä-
retikern, Sklavenarbeitern, Farbigen, Juden, Trotzkisten, Schurkenstaaten, unzivilisier-
ten Völkern, „merciless Indian Savages“ (Declaration of Independence) usw.

Nur wo sie ein entsprechend entwickeltes System modernen Rechts schon im Rücken haben,
können die vom Recht ausgeschlossenen Akteure sich überhaupt als zu Unrecht ausgeschlos-
sene artikulieren. Die emanzipatorische Dimension des alten römischen Rechts war viel zu
schwach entwickelt und das System bei weitem nicht ausdifferenziert genug, um sich im Recht
gegen das Recht stellen zu können.7

Funktional differenzierte Systeme erzeugen also in der Regel sehr verschiedene, sich nur
teilweise überlappende Klassen von Gewinnern und Verlieren. Dadurch wird die Konstellation
der Klassenkämpfe, die das Medium normativer Lernprozesse sind, sehr viel komplexer als
bei Marx, zumal auch noch die von Marx ausgeblendeten Konflikte zwischen Zentrum und

7 Das alte römische Recht war das „Recht der vornehmen Leute. Klassisch heißt zwar vorbildlich. Und
so wird das römische Recht seit dem Ende des 18. Jahrhunderts genannt. Aber klassisches Recht war
auch Klassenrecht, das Recht der Besitzenden untereinander, also Zivilrecht. Mit den anderen machte
man kurzen Prozess, außerhalb des Rechts“ (Wesel 1997: 156).

Die Aktualität des Marxismus in der Krise – Revisionen eines Theorieprogramms 277

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2012-3-273 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 05:33:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2012-3-273


Peripherie, zwischen Staaten, zwischen Weltregionen usw. hinzukommen. Die strukturellen
Konflikte der funktional differenzierten Gesellschaft sind gleichursprünglich und lassen sich
nicht hierarchisieren.

Mittlerweile scheint es so, und hier ließen sich viele Beobachtungen vom späten Parsons bis
Bourdieu einfügen, als würde auch
§ das vollständig globalisierte Erziehungssystem, das mit derselben Geschwindigkeit wie

der Markt Lebenschancen zwischen oben und unten verteilt (Schelsky) – und das inso-
fern der Kolonialisierung durch das Kapital (Bologna) auch von innen entgegenkommt
(immer stehen eine Menge Leute am Ufer, die den Kolonialherren freudig begrüßen) –,
ein riesiges Prekariat der 99% erzeugen, die weltweit, von Peking bis Kairo, von Te-
heran bis Berlin, von Athen bis San Franzisko besser ausgebildet sind als je zuvor und
sich gleichzeitig der Lebenschancen beraubt sehen, die ihnen die Akkumulation aka-
demischer Zertifikate versprochen hat und die sie nur durch solche Zertifikate erreichen
könnten.

Das erzeugt eine gewaltige Motivationskrise (Habermas 1973). Die nicht endende Kette neuer
sozialer Bewegungen, die von Berkely über Madrid und Kairo bis Occupy Wallstreet reicht,
ist der erste Indikator dafür, dass eine Art Klassengegensatz zwischen dem täglich besser qua-
lifizierten und gebildeten Prekariat und der immer winziger werdenden Schicht derer, die in
den Hochsicherheitsghettos der großen Städte und ihrer Umgebung leben und kaum noch öf-
fentliche Schulen und Verkehrswege benutzen, zu entstehen scheint.

All diese systemisch erzeugten Konflikte sind heute globale Konflikte, die sich in einer
komplexen Weltgesellschaft überlappen und überlagern, sich gegenseitig verstärken, ab-
schwächen oder aufheben.

Globalisierung und Weltgesellschaft
Der klassische Marxismus war immer davon ausgegangen, dass der nationale Staat prinzipiell
in der Lage sei, die kapitalistische Wirtschaft zu kontrollieren und zumindest die desaströsen
Beschädigungen der sozialen und natürlichen Umwelt des Systems zu kompensieren, wenn
nicht gar den Kapitalismus durch eine staatliche Planwirtschaft zu ersetzen – eine Idee der
russischen Kommunisten, die diese aber nicht von Marx, sondern von den Zaren kopiert haben
(Berman 1963).

Nun haben die Weltrevolutionen und Weltkriege der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts
verschiedene Modelle hervorgebracht, die zu einer mehr oder minder erfolgreichen, im Westen
sozial- und wohlfahrtsstaatlich, im Osten sozialistisch eingebetteten Marktwirtschaft geführt
haben – mal mit mehr, mal mit weniger Markt, mal produktiver, mal unproduktiver. Die Glo-
balisierung hat Marxisten wie Keynesianer gleichermaßen unvorbereitet getroffen. Seit den
späten 1970er Jahren hat sich der kapitalistische Markt infolge konterrevolutionärer politischer
Grundsatzentscheidungen aus seiner Einbettung in den nationalen und sozialistischen Staat
befreit und eine Weltlage geschaffen, die man mit Wolfgang Streek als great transformation
der state-embedded markets des Spätkapitalismus in die market-embedded states des globalen
Turbokapitalismus beschreiben muss. Eine Verkehrung der Weltproduktionsverhältnisse, die
dramatischer nicht sein könnte.

Die einzige Theorie der „ideologischen Antike“, wie Alexander Kluge die intellektuelle
Konstellation zwischen Adam Smith, Marx und Eisenstein treffend genannt hat, die auf diese
Entwicklung bestens vorbereitet war, wohl präpariert auf sie gewartet, sie aktiv unterstützt und
Politiker und Parteiführer wie Reagan und Thatcher gefunden hat, um sie politisch durchzu-
setzen, war der Neoliberalismus. Er hat sich zu einer globalen Diskursmacht verselbständigt,
die heute überall – und nicht nur in der Wirtschaft (Bologna, Excellenzcluster usw.) – das

278 Hauke Brunkhorst

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2012-3-273 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 05:33:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2012-3-273


Verhalten und den Habitus der Akteure auch dann noch formt, wenn sie das Gegenteil sagen
und glauben. Dafür ist die neoliberale Austeritätspolitik des sozialdemokratisch geprägten
europäischen Kontinents das beste Beispiel.

Die kulturelle Hegemonie der neoliberalen Episteme hat schließlich zur Marginalisierung
sozialwissenschaftlicher Ideologiekritik und zur Unterwerfung der Öffentlichkeit unter die
neoliberale Diskursmacht geführt (Streek 2005). Die Waffen der Ideologiekritik wieder zu
schärfen und, wie Colin Crouch (2011) es in seinem jüngsten Buch versucht hat, zu erklären,
warum der Neoliberalismus die anhaltende Wirtschaftskrise von 2008 überlebt hat, obwohl er
komplett widerlegt worden ist, ist heute die wichtigste Aufgabe einer Gesellschaftstheorie, die
Erklärungsleistungen mit der Kritik und Selbstkritik ihres Gegenstands zu verbinden versucht.

Literatur
Apel, Karl-Otto (2011): Paradigmen der Ersten Philosophie, Frankfurt / Main.

Arendt, Hannah (1979): Vom Leben des Geistes 2: Das Wollen, München.

Atkinson, Quentin D. / Andew Meade / Chris Vendetti / Simon J. Greenhill / Mark Pagel (2008): Languages
evolve in punctual bursts, in: Science 319 /1, S. 588.

Berman, Harold (1963): Justice in the USSR, Cambridge.

Berman, Harold (1983): Law and Revolution. The Formation of the Western Legal Tradition, Cambridge /
MA.

Berman, Harold (2006): Law and Revolution II: The Impact of the Protestant Reformation on the Western
Legal Tradition, Cambridge / MA.

Bright, Charles / Michael Geyer (2012): Benchmarks of Globalization: the Global Condition, 1850-2010
(Chapter 19), in: Douglas Northrop (Hrsg.), A Companion to World History, Chichester, S. 285-300.

Brundage, J.A. (1995): Medieval Canon Law, London.

Brunkhorst, Hauke (1983): Kommunikative Vernunft und rächende Gewalt, in: Sozialwissenschaftliche
Literaturrundschau 8 / 9, S. 7-34.

Brunkhorst, Hauke (2006 a): Contemporary German social theory, in: Gerard Delanty (Hrsg.), Handbook
of Contemporary European Social Theory, London – New York, S. 51-68.

Brunkhorst, Hauke (2006 b): The Man Who Shot Liberty Valence – Von der rächenden zur revolutionären
Gewalt, in: Paragrana, in: Internationale Zeitschrift für Historische Anthropologie 15 / 1: Performanz
des Rechts, S. 159-167.

Brunkhorst, Hauke (2007): Kommentar zu: Karl Marx, Der 18. Brumaire des Louis Bonaparte, Frankfurt /
Main.

Brunkhorst, Hauke (2011): Return of Crisis, in: Poul F. Kjaer / Gunther Teubner / Alberto Febbrajo (Hrsg.),
The Financial Crisis in Constitutional Perspective. The Dark Side of Functional Differentiation, Oxford /
UK, S. 133-172.

Cidam, Volkan (2012): Geschichtserzählung im Kapital, Baden-Baden.

Crouch, Colin (2011), The Strange Non-Death of Neoliberalism, Cambridge.

Eder, Klaus (1983): Collective Learning Processes and Social Evolution: Towards a Theory of Class
Conflict in Modern Society, in: Tidskrift för Rätssociologi 1, S. 23-36.

Eldredge, Niles / Stephen J. Gould (1972): Punctuated equilibria: an alternative to phyletic gradualism,
in: T.J.M. Schopf (Hrsg.), Models in Paleobiology, San Francisco, S. 82-115.

Foucault, Michel (1991): Die Ordnung des Diskurses, Frankfurt am Main.

Gilby, Ian C. (2009): Meat sharing among the Gombe chimpanzees, in: Animal Behavior 71 / 4, S. 953-963,
abrufbar unter: http://www.duke.edu/~ig25/gilby_2006.pdf, letztes Abrufdatum: 18.9.2012.

Die Aktualität des Marxismus in der Krise – Revisionen eines Theorieprogramms 279

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2012-3-273 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 05:33:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2012-3-273


Gersick, Connie J.G. (1991): Revolutionary Change Theories: A Multilevel Exploration of the Punctuated
Equilibrium Paradigm, in: The Academic Management Review 16 / 1, S. 10-36.

Gilby, Ian C. et al. (2009): Ecological and social influences on the hunting behaviour of wild chimpanzees,
in: Animal Behavior 72 / 1, S. 169-180, abrufbar unter http://www.duke.edu/~ig25/gil-
by_etal_2006.pdf, letztes Abrufdatum: 18.9.2012.

Gould, Stephen J. (1978): Episodic change versus gradualist dogma, in: Science and Nature 2, S. 5-12.

Gould, Stephen J. (2002): The Structure of Evolutionary Theory, Cambridge.

Gould, Stephen J. / Richard C. Lewontin (1979): The Spandrels of San Marco and the Panglossian Para-
digm: A Critique of the Adaptationist Programme, Royal Society of London, Series B 205 / 1161,
S. 581-98.

Habermas, Jürgen (1967 a): Arbeit und Interaktion, in: Ders., Technik und Wissenschaft als Ideologie,
Frankfurt / Main, S. 9-47.

Habermas, Jürgen (1967 b): Erkenntnis und Interesse, Frankfurt / Main.

Habermas, Jürgen (1973): Legitimationsprobleme im Spätkapitalismus, Frankfurt / Main.

Habermas, Jürgen (1978): Zur Rekonstruktion des historischen Materialismus, Frankfurt / Main.

Habermas, Jürgen (1981 a): Theorie des kommunikativen Handelns, Band I, Frankfurt / Main.

Habermas, Jürgen (1981 b): Theorie des kommunikativen Handelns, Band II, Frankfurt / Main.

Hall, Stuart (1977): The ‚Political’ and the ‚Economic’ in Marx’s Theory, in: Alan Hunt (Hrsg), Class and
Class Structure, London, S. 15-60.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1955): Phänomenologie des Geistes, Hamburg.

Kant, Immanuel (1977): Streit der Fakultäten, Werke XI, Frankfurt / Main.

Kesselring, Thomas (1984): Die Produktivität der Antinomie. Hegels Dialektik im Lichte der genetischen
Erkenntnistheorie und der formalen Logik, Frankfurt / Main.

Kubon-Gilke, Gisela / Ekkart Schlicht (1998): Gerichtete Variationen in der biologischen und sozialen
Evolution, in: Gestalt Theory 20 / 1, S. 48-77.

Kuhn, Thomas (1967): Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen, Frankfurt / Main.

Lakatos, Imre (1974): The Methodology of Scientific Research Programmes, Philosophical Papers I, Lon-
don.

Luhmann, Niklas (1997): Die Gesellschaft der Gesellschaft, Frankfurt / Main.

Marx, Karl ([1867]1969): Das Kapital. Kritik der politischen Ökonomie, Erster Band: Der Produktions-
prozeß des Kapitals, Berlin.

Marx, Karl / Friedrich Engels ([1847]1972): Die Deutsche Ideologie, in: Dies, Werke 3, Berlin, S. 332 f.

Marx, Karl ([1852] 1972): Der achtzehnte Brumaire des Louis Bonaparte, in: Karl Marx / Friedrich Engels:
Werke 8, Berlin, S. 115-207.

Marx, Karl ([1863] 1972): Theorien über den Mehrwert, in: Karl Marx / Friedrich Engels: Werke 26,
Berlin, Band 26.

Marx, Karl [1871]1972): Brief an Friedrich Bolte v. 23. Nov. 1871, in: Karl Marx / Friedrich Engels:
Werke Bd 33, Berlin, S. 333.

Marx, Karl / Friedrich Engels ([1848]1997): Das Manifest der kommunistischen Partei, Stuttgart.

Mayr, Ernst (1992): Speciational Evolution or Punctuated Equilibria, in: A. Somit / S.A. Peterson (Hrsg.),
The Dynamics of Evolution, New York, S. 21-48, abrufbar unter: http://www.stephenjaygould.org/li-
brary/mayr_punctuated.html, letztes Abrufdatum: 19.9.2012.

Moore, Barrington (1978): Injustice. The Social Bases of Obedience and Revolt, New York.

Moore, Robert I. (2001): Die Erste Europäische Revolution, München.

280 Hauke Brunkhorst

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2012-3-273 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 05:33:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2012-3-273


Müller, Friedrich (1997): Wer ist das Volk? Eine Grundfrage der Demokratie, Elemente einer Verfas-
sungstheorie VI, Berlin.

Nassehi, Amin (2006): Der soziologische Diskurs der Moderne, Frankfurt / Main.

Nietzsche, Friedrich ([1887]1988): Genealogie der Moral. Eine Streitschrift, Stuttgart.

Parsons, Talcott (1964): Evolutionary Universals in Society, in: American Sociological Review 29,
S. 339-357.

Piaget, Jean (1979): Das moralische Urteil beim Kinde, Frankfurt / Main.

Rosenstock-Huessy, Eugen ([1931] 1958): Die europäischen Revolutionen und der Charakter der Natio-
nen, Stuttgart.

Streek, Wolfgang (2005): Sectoral Specialization: Politics and the Nation State in a Global Economy,
paper presented on the 37th World Congress of the International Institute of Sociology, Stockholm.

Streek, Wolfgang (2010): Noch so ein Sieg, und wir sind verloren. Der Nationalstaat nach der Finanzkrise,
in: Leviathan 38, S. 159-173.

Tierney, Brian (1982): Religion, law, and the growth of constitutional thought 1150-1650, Cambridge.

Tilly, Charles (1995): European Revolutions 1492-1992, Oxford.

Tomasello, Michael (2008): Origins of Human Communication, Cambridge.

Tomasello, Michael (2009): Why We Cooperate, Cambridge.

Tugendhat, Ernst (2010): Vorlesungen zur Einführung in die sprachanalytische Philosophie, 9. Auflage,
Frankfurt / Main.

Weber, Max (1978): Gesammelte Aufsätze zur Religionssoziologie I, Tübingen.

Wesel, Uwe (1997): Geschichte des Rechts, München.

Wingert, Lutz (2011): Die elementaren Strukturen menschlicher Sozialität, in: Deutsche Zeitschrift für
Philosophie 59, S. 158-163.

Witte, John (2002) Law and Protestantism: The Legal Teachings of the Lutheran Reformation, Cambridge.

 
Prof. Dr. Hauke Brunkhorst

Universität Flensburg
Internationales Institut für Management und ökonomische Bildung

Allgemeine Soziologie
Auf dem Campus 1

24943 Flensburg
brunk@uni-flensburg.de

Die Aktualität des Marxismus in der Krise – Revisionen eines Theorieprogramms 281

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2012-3-273 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 05:33:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2012-3-273

