3.
Moralische Freiheit, Macht
und Verantwortung —
Theologische Reflexionen

hittps://dol.org/10.5771/6783495887857-285 - am 20.01.2028, 01:03:47. https://www.Inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495997857-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hittps://dol.org/10.5771/6783495887857-285 - am 20.01.2028, 0

:47. httpsy/ www.inlibra.com/de/agb - Opan Access -


https://doi.org/10.5771/9783495997857-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Johann Michael Schmidt
3.1. Schépfung Gottes und Verantwortung
des Menschen

»Am Anfang waren Himmel und Erde. Den ganzen Rest haben wir
gemacht. Das deutsche Handwerk«.

Vor zwolf Jahren war dieser Werbetext auf Plakatwanden in Deutsch-
land zu lesen. Welch’ ein Text! Aufreizend, anspruchsvoll, anma-
Rend?!

Im Gottesdienst zu Ihrer Emeritierung im Jahr 2010, lieber
Herr Bohler, habe ich diese Steilvorlage aufgenommen und damit
gespielt. Heute tu ich es wieder, auf Ihre ausdriickliche Bitte, unter
dem gleichen Thema — angesichts dessen, was seitdem geschehen ist.

»Am Anfang waren Himmel und Erde. Den ganzen Rest haben
wir gemacht«. Die Anspielung auf den Beginn der Bibel ist offenkun-
dig: »Am Anfang schuf Gott Himmel und Erde«, Anla8 genug, den
Spruch mit den biblischen Schopfungstexten zu konfrontieren — und
zwar angesichts unseres Wissens und unserer Erfahrungen von dem
Zustand, in dem sich »Himmel und Erde« heute befinden. Das ver-
langt, den Kreis der »Wir« des »deutschen Handwerks« auszuweiten
auf den schaffenden, schopferischen Menschen generell.

Der Werbespruch spart Gott den Schopfer aus. Dem mogen
viele zustimmen. Was aber bedeutet der Verzicht, und zwar fiir mein
Thema? Was heif8t »Verantwortung«? Wer spricht sie aus, wem wird
sie zugemutet und wofiir, wem wird sie geschuldet, und wie ist sie
zu erfiillen?

Fiir die Fiille biblischer Antworten greife ich Ps 24 heraus: »Dem
Gott Israels ist die Erde und was sie erfiillt, der Erdkreis und die auf
ihm wohnen«, so beginnt der Psalm, ein reiner Nominalsatz, die
Zuordnung bleibt also offen. So viel aber ist zu sagen: Der geschrie-
bene, doch nicht auszusprechende Name des Gottes Israels JHWH
impliziert eine personale Beziehung; die Fortsetzung entfaltet sie und
bringt den Menschen ins Spiel:

285

hittps://dol.org/10.5771/6783495887857-285 - am 20.01.2028, 01:03:47. https://www.Inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495997857-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Johann Michael Schmidt

»Wer geht hinauf (darf hinaufgehen) auf den (Tempel) Berg
JHWHSs, und wer darf sich hinstellen an den Ort seiner Heiligkeit«?
(V.3) Die Fragen des Beters zielen auf Kontaktmoglichkeiten mit dem
Schopfer, die Antworten bringen das Thema »Verantwortung« der
Menschen und zwar fiir einander ins Spiel: »Wer unschuldige Hinde
hat und ein reines, festes Bewuftsein (das meint biblisch »Herz«) und
der nicht richtet sein Ich (Seele) auf Lug und Trug«. Soziales Handeln
ist gemeint, verbunden mit der Suche nach Ndhe zum Gott Israels,
zu realisieren durch den Zutritt zum Tempel in Jerusalem »Das ist das
Geschlecht derer, die ihn suchen, die suchen das Angesicht des Gottes
Jakobs« — im Tempel zu Jerusalem (V.6).

Der Psalm verbindet also beide Halften meines Themas »Die
Schopfung Gottes und die Verantwortung des Menschen«. Konkret:
Der Tempel in Jerusalem ist der Ort, an dem in der Ndhe des Gottes
Israels sowohl die reichen Schopfungsiiberlieferungen des alten Ori-
ents aufgenommen und verarbeitet werden als auch die Fiille der Torah
Israels gepflegt und entfaltet wird. Hier flieen Beide, Schopfung und
Torah, zusammen: Die Torah des Gottes Israels wird zum Bauplan der
Schopfung und zum Inbegriff menschlicher Verantwortung.

Die zuvor genannten Fragen, die die Rede von Verantwortung
aufwerfen, kann ich danach beantworten: Es geht um die Verantwor-
tung des Menschen, die ihm sein Schopfer {ibertragen habe, dem
er sie schulde; sie gilt seinen Mitgeschopfen, geschieht fiir sie und
verwirklicht sich durch die Nahe zu JHWH, dem Gott Israels, ihrem
Schopfer und Geber der Torah, konkret im Besuch des Tempels. Soweit
sich die Verantwortung des Menschen — in Israel — an der Torah
bemifst, umfafit sie auch die Torah selbst und ihren Geber.

Mit diesen Hinweisen wende ich mich nunmehr beiden Schop-
fungstexten zu, die »am Anfang« der Bibel stehen und von denen
der erste den eingangs zitierten Werbespruch des deutschen Hand-
werks inspiriert hat; ich spreche wohlgemerkt von beiden, denn
das Thema Schopfung wird in zwei Versionen entfaltet, mit etlichen
Unterschieden: Das fangt schon damit an, daf} der Blickwinkel beider
Schopfungstexte unterschiedlich weit ist: Der erste nimmt »Himmel
und Erde« in den Blick, d.h. die ganze Welt, soweit die Menschen
damals zu ihrer Zeit sie mit ihren Sinnen beobachten, sehen, horen,
auch erforschen konnten.

Der zweite Text, die sog. Paradiesesgeschichte beschriankt sich
auf die Erde, den Erdboden, die »adamah«, aus der der Mensch

286

hittps://dol.org/10.5771/6783495887857-285 - am 20.01.2028, 01:03:47. https://www.Inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495997857-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.1. Schépfung Gottes und Verantwortung des Menschen

»adam« gebildet worden sei, und ihre Geschopfe, unter denen und mit
denen der Mensch lebt.

Der skizzierte Unterschied beider Versionen aus Gen 1-3 wire
in vielen Details, inhaltlich und sprachlich, zu entfalten; ich kon-
zentriere mich auf den mir wichtigsten, die Zuordnung von JHWH/
ELOHIM und den Menschen, also auf die beiden Genetive meines
Themas »Schopfung Gottes und Verantwortung des Menschen«.

Der wichtigste Unterschied ist die unterschiedliche Rede von
dem Schopfer, beginnend mit seiner Benennung: In Gen 1 steht
der gemeinsemitische Begriff oder Name (?) EL, hebraisch meist
ELOHIM; in Gen 2-3 tritt der unausgesprochene Name des Got-
tes Israels, das Tetragramm JHWH hinzu, aber nicht durchgehend,
sondern wechselnd aus nachvollziehbarem Grund: In der wortlich
wiedergegebenen Rede iiber den Schopfer steht nur ELOHIM.
»Sollte ELOHIM gesagt haben ...« In der Erzahlung von ihm und
im personlichen Gegeniiber zum Menschen erklingen beide Namen.
Bereits dieser Unterschied deutet auf eine Storung, die das Gesprich
zwischen dem kliigsten Tier, dem (!) Schlang, und der Frau iiber
ELOHIM verursacht habe. Der Schlang und die Menschen machen
ELOHIM zum Objekt ihres — soll ich sagen: Diskurses! Ich fiige
hinzu: Wenn hier tiberhaupt von »Stindenfall« zu reden ist — wie
iiblich —, dann bei diesem Motiv, dem Versagen des unmittelbaren
Kontaktes zum Schopfer. Ubrigens, schon Luther erkannte das als die
eigentliche Urstinde.

In der Paradiesesgeschichte begegnet also ein »menschlicher«
Gott, der einen Namen tragt und demgemafs mit den Menschen
und dem Schlang auf Augenhohe spricht, anders in Gen 1: Hier ist
ELOHIM der alles durch sein schopferisches Sprechen Bestimmende;
nur im Zusammenhang mit der Schopfung der Menschen bezieht der
Schépfer eine Mehrzahl von offenbar Gleichgestellten ein (»Lapt uns
...«1,26), eine Art himmlischen Hofstaat. Personliche Nihe zwischen
Schopfer und Geschopfen klingt an in der Anrede an die Meeres-
und Flugtiere sowie an den Menschen, d.h. Zuspruch von Segen und
Aufforderung zur Vermehrung (»Seid fruchtbar und mehret euch«),
beim Menschen kommt noch die Ubertragung von »Herrschaft«
iiber alle iibrige Kreatur. Diese Ubertragung hat nichts anderes als
»Verantwortung« zum Inhalt, und zwar — das ist entscheidend: als
AusfluR des Segens, der deren wortlich wiedergegebene Ubertragung
(von Verantwortung) qualifiziert. Zu einem Dialog kommt es nicht.

287

hittps://dol.org/10.5771/6783495887857-285 - am 20.01.2028, 01:03:47. https://www.Inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495997857-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Johann Michael Schmidt

Dem perspektivischen Unterschied zwischen beiden Schép-
fungstexten korrespondieren die unterschiedlichen Sprachformen;
das wird in Predigten tiber biblische Texte oft vergessen. Bei ihnen ist
aber der Zusammenklang von Was und Wie ebenso entscheidend wie
bei anderen literarischen Texten, auch im alltdglichen Sprechen. Dazu
einige Andeutungen:

»Am Anfang schuf Gott Himmel und Erde« ist Uberschrift iiber
den ersten Schopfungsbericht. Was heifit »Anfang«? Wer »Anfang«
als Zeitangabe versteht, wird schier verrtickt. Die lateinische Uber-
setzung hilft weiter, unterstiitzt von anderen Verwendungen des betr.
hebriischen Wortes: »In principio ...«, nicht »initio«, heifit es in der
Vulgata, und das laf3t sich mit unserem Allerweltswort »im Prinzip«
wiedergeben, d.h. »Regel, Idee, die einer Sache zugrunde liegt«. So
klingt es auch in der bekannten Definition von »Weisheit«: »Der
Anfang der Weisheit ist Gottesfurcht«, d.h. Furcht i.S. gespannter
Aufmerksamkeit (Ps 111,10 u. mehrere andere Stellen in der Weis-
heitsliteratur, z.B. Prov. 1,7).

Unter dieses Vorzeichen wird alles Folgende gestellt; das bedeu-
tet: Der erste Schopfungstext beschreibt keine vorfindliche, erfahrbare
Wirklichkeit und ist auch keine Erzahlung, wie oft zu horen ist.
Vielmehr, er entwirft, schafft mit seiner aufzahlenden Sprache eine
Lebenswelt und stellt sie jeweils am Ende eines jeden Schopfungswer-
kes unter das Werturteil des Schopfers: »gut, ja sehr gut, d.h. sinnvoll
und schon«. Die sprachliche Form des Berichts erhalt dadurch einen
hymnischen Klang; er unterstreicht seine Intention: Das »Prinzip«
der guten, sehr guten, lebensschaffenden und -férdernden Schépfung
wird der vorfindlichen Wirklichkeit entgegengestellt. Zur Zeit, als der
Text entstand, herrschten elende Verhailtnisse, die Zeit des babyloni-
schen Exils. Entgegenstellung zielt auf Distanz zu einer elenden
Gegenwart und dadurch auf Befihigung zu einem »guten, ja
sehr guten« = mit Segen erfiillten Leben.

»Im Prinzip« gut, so ist die Schopfung Gottes, die Lebenswelt
des Menschen von Gott entworfen, dem Menschen vor Augen gestellt
und seiner Verantwortung iibergeben.

Wie anders klingt der Ton der Paradiesesgeschichte: Hier wird
erzdhlt, spannend erzdhlt, hier werden Horer und Leser auf einen Weg
mit Stolpersteinen gefiihrt, von einem Schritt zum nachsten, hin zu
einem Gipfel, auf dem es schliefllich zu einer Ent-Scheidung kommt,
in ein Vorher und Nachher. Die ldngste Zeit spielt die Geschichte
innerhalb des Gartens, dann folgt die Vertreibung in die Wirklichkeit,

288

hittps://dol.org/10.5771/6783495887857-285 - am 20.01.2028, 01:03:47. https://www.Inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495997857-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.1. Schépfung Gottes und Verantwortung des Menschen

die damalige und seitherige Horer und Leser als ihre eigene wiederer-
kennen. Dazu gehoren konkrete Anweisungen zum Leben vorher und
auch nachher: Vorher, noch im Garten, wird der Mensch angehalten,
thn »zu bebauen und zu bewahren« (2,15), kurz: Verantwortung fir
ihn, zu seinem Wohl zu tibernehmen. Dieser Auftrag bleibt nach der
Vertreibung erhalten; in 3,23 ausdriicklich bestatigt: 3,23:»... auf daf8
der Mensch (adam) bebaue den Erdboden (adamah), von der er genom-
men worden war«. Die Erfiillung des urspriinglichen Lebensauftrags
allerdings wird durch etliche Miihen eingeschriankt, bedingt durch
den Fluch, der den Erdboden »um Adams willen traf« traf« (3,17).
Daf bei der Wiederholung das »bewahren« fehlt, macht hellhérig: Ein
Fingerzeig auf die Geschichte und Gegenwart des Adam? »Bebauen«
ja, gewaltig, »Bewahren« — viel zu wenig!

Durch die Sprachform des Erzihlens riickt die Geschichte
Hoérern und Lesern auf den Pelz, zielt auf Identifizierung mit ihr.
Sie sollen sich selbst und ihre Wirklichkeit darin wiederfinden —
und davor erschrecken. Die Erzdhlung entlarvt eine scheinbar heile
Welt als eine gestorte und gefihrdete, voller Ambivalenzen und
Einschrankungen, wie sie zur Zeit ihrer Entstehung wohl herrschte.
Statt Distanz wie in Gen 1 geht es hier um Nahe und zwar gegeniiber
einer gestorten, eingeschriankten, gefihrdeten Gegenwart: Um Nidhe
und Identifikation und um Motivation zur Ubernahme von
Verantwortung fiir den am Ende verfluchten Erdboden.

Beide Texte muten dem Menschen Verantwortung zu. Wie
fiigen sich unter diesem Aspekt die Rollen Gottes und des Men-
schen zusammen?

In Gen 1 werden Gott und Mensch mit gebiihrendem Abstand
gleichzeitig aneinander gebunden, nach gemeinorientalischem Vor-
bild von Herrscher und seinen Abbildern: Abbilder repridsentieren
den fernen Herrscher in der Weite seines Reiches: Gott der Schop-
fer das Original, der Mensch »sein (Ab)Bild«, sein Reprisentant.
Daraus folgen sowohl die Abstufung als auch die Wiirdestellung des
Menschen gegeniiber seinem Schépfer, seine Verantwortung fiir die
ganze Schopfung.

Die Paradiesesgeschichte dagegen stellt Schépfer und Mensch
auf die gleiche Ebene und einander »gleich«: Am Ende behilt der
Schlang recht, wie die Erzahlung es JHWH ELOHIM selbst in den
Mund legt: »Siehe, der Mensch ist geworden wie unsereiner, indem
er die »Erkenntnis von gut und bése hat«, d.h. die Verfligungsmacht
dariiber, was dem Leben dient und was Leben zerstort« (3, 22). Die

289

hittps://dol.org/10.5771/6783495887857-285 - am 20.01.2028, 01:03:47. https://www.Inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495997857-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Johann Michael Schmidt

Gott-gleichheit des »adam« liegt in seiner Verantwortung fiir das
Leben auf der »adamah, auf dem Erdboden.

In diesem Ergebnis stimmen also beide Schopfungstexte tiberein:
Sei es als (Ab)Bild, sei es als Gott-gleichgestellt, der Mensch hat
die Fahigkeit, »den ganzen Rest zu machen«, wie es im eingangs
zitierten Werbespruch heifit. Das gilt »im Prinzip«, und das gilt in
der Wirklichkeit, jedoch unterschiedlich darin, wie der Mensch sein
Wie-Gott-Sein erworben habe und wie er es realisiere, entweder
vom Schopfergott als Segensgabe erhalten oder selbst ertrotzt mit
Fluch bringenden Wirkungen. Dieser Unterschied ist entscheidend,
er schafft den Maf3stab, an dem sich die Menschheitsgeschichte in
biblischer Perspektive messen ldf3t, m.a.W. an dem sich ablesen 1483,
wie der Mensch seine Verantwortung fiir die ihm tibertragene
Schopfung Gottes wahrnehme bzw. wahrgenommen habe, je nach
Standort der Urteilenden.

Das Ergebnis der bisherigen Menschheitsgeschichte spiegelt
musterhaft die ganze Urgeschichte Gen 1-11, die die beiden Schop-
fungstexte eroffnen. Wie sieht das Ergebnis aus? Zwiespiltig: Einer-
seits werden unter den Nachkommen Kains eine ganze Reihe von
Bauern, Musikern und Handwerkern (!) aufgefiihrt. Andererseits
wird von der »Wahrnehmung« JHWHs, des Gottes Israels, erzahlt:
»JHWH sah, daf3 das Unheil (Bése) des Menschen viel und seine ganze
Denkweise (Herz) bése, d.h. lebensfeindlich gerichtet« sei (Gen 6,5). In
der anderen Version, die wie in Gen 1 nur von ELOHIM redet, stellt
dieser gegeniiber Noah niichtern fest: »Voll ist die Erde von Gewalt von
wegen der Menschen« (6,13).

Und nach der »Sintflut« sei es nicht besser geworden: JHWH
sagt zwar zu sich selbst, »seinem Herzen«, zu dem Organ seines
Denkens und Wollens, daf$ »er die Erde nicht noch einmal vernichten«
werde, er nicht, so wird erzahlt; wenn ich das »er nicht« betone, stellt
sich wie von selbst eine Fortsetzung der Rede ein: »er JHWH nicht,
aber der Mensch, was ist mit ihm? Was macht er mit der ihm
iiber-antworteten Erde?« Diese Verantwortung sei ihm nédmlich nach
der Flut ebenso erhalten geblieben wie seine Verantwortung fiir Gott,
den er »abbilden«, reprasentieren solle (Gen 9,6b. 7).

Ebenso 1afit die Erzahlung auch ihre niichterne Einschrankung
der menschlichen Geisteskraft aus der Zeit vor der Flut weiter gelten:
»Das Gespinst (Dichten und Trachten) der Denkweise (Herzens) des
»adamc« ist lebensfeindlich (bése) von seiner Jugend an« (Gen 8,21). Am
Ende bringt die Urgeschichte mit dem »Turmbau zu Babel« (Gen 11)

290

hittps://dol.org/10.5771/6783495887857-285 - am 20.01.2028, 01:03:47. https://www.Inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495997857-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.1. Schépfung Gottes und Verantwortung des Menschen

das Kernproblem des »adam« auf den Punkt, wie der »adam« seine
Verantwortung fiir die Schopfung wahrnehme: Der Mensch kann
kognitiv und technisch mehr, als ihm selbst und sozial zutraglich ist.

Der Schluf$ aus den bisherigen Gedanken liegt auf der Hand:
Machtverzicht des Schopfers und »Verantwortung des Menschen«
korrespondieren einander: Je mehr der Schopfergott seine Macht dem
Menschen abgegeben hat, desto mehr Verantwortung fiir die Schop-
fung hat der Mensch tibernommen. M.a.W.: Je mehr der Mensch
sich von der Vorstellung eines allméchtigen Schopfers verabschiedet
bzw. verabschiedet hat —, desto mehr wichst bzw. ist gewachsen
seine Verantwortung als Sachwalter Gottes fiir die Schopfung und
zugleich als sein Reprdsentant (Bild) seine Verantwortung fiir den
Schopfer selbst.

Damit bin ich bei der Theodizeefrage und — endlich - bei Hans
Jonas, wie es sich hier und heute gehort: Was Jonas 1961 am Begriff
der »Unsterblichkeit« mit Hilfe der Sprachform des Mythos, plato-
nisch verstanden, grundgelegt hatte, entfaltete er 1984 unter dem
Thema »Der Gottesbegriff nach Auschwitz«!. Wie 1961 half er sich
»mit einem selbsterdachten Mythos — jenem Mittel bildlicher, doch
glaublicher Vermutung, das Plato fiir die Sphire jenseits des Wilbaren
erlaubte« (S.15).

Die Sprachform des Mythos ist mir ganz wichtig; denn sie
schlagt die Briicke zu den Schopfungstexten Gen 1-3, aber auch zum
eingangs zitierten Psalm 24. Der von Jonas selbsterfundene Mythos
und die biblischen Schopfungstexte riicken auf einer, der literarischen
Ebene zusammen. Die Konsequenzen fiir die Korrespondenz von
Machtverzicht Gottes und Verantwortung des Menschen liegen
auf der Hand; ich deute sie nur an, im Blick auf die Rede von Gott
nach Auschwitz und im gebtihrenden Abstand: auch angesichts der
gegenwartigen Ukrainekatastrophe.

Die brennende Frage, warum Gott in Auschwitz nicht eingegrif-
fen habe, beantwortet Jonas so: »nicht weil er nicht wollte, sondern weil
er nicht konnte«, und erklart sie mit »Griinden, die entscheidend von der
zeitgenossischen Erfahrung eingegeben sind, und proponiert daraus die
Idee eines Gottes, der fiir eine Zeit - die Zeit des fortgehenden Weltpro-
zesses — sich jeder Macht der Einmischung in den physischen Verlauf

! H. Jonas, Der Gottesbegriff nach Auschwitz. Eine jiidische Stimme, Frankfurt a.M.
1987, S.7. Uber die Qual, die ihm Thema und Vortrag bereitet hatten, und das geteilte
Echo schreibt er in seinen Erinnerungen, Frankfurt a.M. 2003, S. 343-347.

291

hittps://dol.org/10.5771/6783495887857-285 - am 20.01.2028, 01:03:47. https://www.Inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495997857-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Johann Michael Schmidt

der Weltdinge begeben hat«. Heute sind Frage und Antwort auf unsere
Wahrnehmung des Ukrainekrieges eins zu eins zu tibertragen.

Jonas ist sich bewuf3t, dafl er sich damit »weit von dltester jiidi-
scher Lehre entfernt ... Nicht aber« vom »Ruf Gottes an die Seelen, von
der Inspiration der Propheten und der Thora ... Vor allem bleibt es bei
dem einen Gott und so bei dem >Hore, Israel<™.

Das Festhalten an der Rede von Gott, an der Torah und den
Propheten betone ich; in der Kritik von Theologen wird es leicht
iibersehen. Ich verstehe seine »spekulative Theologie« auch als bib-
lisch begriindet, so in der Abfolge der beiden Schépfungstexte in Gen
1-3: Der »am Anfang« stehende Bericht Gen 1,1-2,4a reflektiert die
anfangliche »absolute Souveranitit« des Schopfers, hebt sie jedoch
gleich wieder auf durch die Einsetzung des Menschen zu seinem
»Bild«, zu seinem Reprisentanten. — Die anschliefSende Paradiesesge-
schichte Gen 2-3 verlebendigt erzahlerisch die in Gen 1 begriindete
»Machtentduf8erung« durch verschiedene Motive: Das »Ausprobie-
ren« in 2,19-23, wie die Einsamkeit des Adam tiberwundern werden
konne, oder die Begegnung JHWH ELOHIMs auf Augenhohe mit
den Menschen, die sich auf das Reden tiber ELOHIM - nicht tiber
JHWH! — erstreckt. In diesem Zusammenhang wechselt die Rede
von JHWH und JHWH ELOHIM, hochst bemerkenswert! Nur wenn
von ihm erzahlt wird, heifit es JHWH ELOHIM, mustergiiltig am
Schluf}, wenn JHWH ELOHIM selbst eingesteht, daf3 »adam« wie
»einer von den Unsrigen« geworden sei und die Verfiigungsmacht
(»Erkenntnis«) von Leben (Gut) und Tod (Bésem) erworben habe
(3,22a). Wenn der Schlang tiber den Schopfer spekuliert, heifdt es
nur ELOHIM (Gen 3,1 — hier ist der Wechsel besonders augenféllig).
Der Name JHWH steht danach fiir die ungetriibte Ndhe zwischen
Gott und Mensch! Umgekehrt taucht in der weiteren Geschichte nach
dieser Version diesseits von Eden ELOHIM als Gottesbezeichnung
nicht wieder auf. Kdnnte das ein Fingerzeig darauf sein, da8 der Gott
Israels als ELOHIM sich seiner Schépfermacht »begeben« habe?

Aus aktuellem Anlafl nenne ich einen direkten biblischen Anhalt
fiir Hans Jonas' Festhalten an dem Gott Israels und an seiner Torah:
Im Hymnus Ps 46 wird Gott beschworen als derjenige, der die Waffen
zerbreche und die Kriege abschaffe (V.10). In der prophetischen
Vision von Jes 2 und Mi 4 dagegen wird genau das den Volkern tiber-
tragen: Sie wiirden »am Ende der Tage« nach Jerusalem zum Tempel

2 Jonas, Auschwitz, S. 40-43.

292

hittps://dol.org/10.5771/6783495887857-285 - am 20.01.2028, 01:03:47. https://www.Inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495997857-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.1. Schépfung Gottes und Verantwortung des Menschen

pilgern, um dort Torah zu lernen: »Und sie werden ihre Schwerter
umschmieden zu Pflugscharen und ihre Speere zu Winzermessern, und
nicht mehr wird ein Volk gegen das andere das Schwert erheben und
nicht mehr werden sie lernen, Krieg zu fiihren« (Jes 2,4 und Mi 4,3).
Beide Texte sind in Jerusalemer Kulttradition verwurzelt, variieren
sie jedoch theo-logisch; wie weit das damals unter dem Einfluf3 ent-
sprechender Erfahrungen geschah, ist schwer zu entscheiden; heute
wird die Verschiebung der Subjekte heutiger Erfahrung, auch aus dem
Ukrainekrieg, gerecht.

Resiimee:

Wias bleibt uns zu tun angesichts eines Schopfergottes, der ein wun-
derbares »Prinzip« entwirft, der aber aktiv nichts tut, um dieses
Prinzip auch durchzusetzen, der den »ganzen Rest« vielmehr dem
Menschen iiberlaf3t? Unsere Wirklichkeitserfahrung bestitigt sowohl
den biblischen Mythos in beiden Schopfungstexten in Gen 1-3 als
auch den von Hans Jonas erfundenen: Beide stimmen in ihrem
Gottesverstandnis iiberein, negativ in dessen Preisgabe der Allmacht
und im Verzicht auf direktes Eingreifen in die menschliche Welt,
positiv in der Ubertragung der Verantwortung an den Menschen
und in seiner Befahigung, sie wahrzunehmen: Ausdruck dafiir bietet
das »Prinzip«, der Entwurf, die Idee einer guten, d.h. schonen und
sinnvollen Schépfung, eingeflossen in die Torah, darin greifbar und
durch sie zu realisieren.

An der Torah bemif3t sich, wie wir unser Gott-Gleich-Sein leben
und unsere Aufgabe erfiillen, sein »Bild« zu sein und den Schopfergott
zu reprisentieren. Was gibt uns dazu die Zuversicht und die Hoffnung
und die Kraft, um unserer Wiirde und unserer Verantwortung gerecht
zu werden? Das »Prinzip« der guten Schopfung; es bleibt giiltig
gegen alle anders erscheinende Wirklichkeit, es bleibt giiltig und kann
jederzeit realisiert werden durch die Torah, die Weisung zum guten,
sinnvollen und schonen Leben.

Zu diesem »Prinzip« gehort noch etwas: Mit dem »Prinzip« der
guten Schopfung beginnt die Bibel in der Sprache des Mythos, und
mit dem gleichen »Prinzip« endet die Bibel in der Offb. Joh. ebenfalls
in der Sprache des Mythos, konkret: in einer apokalyptischer Vision:
»lch sah einen neuen Himmel und eine neue Erde« (21,1).

Unter dem weiten Bogen von Anfang und Ende oder von »Prin-
zip« und »Ziel« haben wir Menschen »den ganzen Rest« zu machen,
ohne dafl der Schopfergott eingreift: Er habe seine »Schopfung«

293

hittps://dol.org/10.5771/6783495887857-285 - am 20.01.2028, 01:03:47. https://www.Inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495997857-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Johann Michael Schmidt

in die »Verantwortung des Menschen« gelegt und, um sie wahrneh-
men zu konnen, ihm die Torah gegeben. An der Torah bemif3t sich,
was Menschen schon gemacht haben, viel Grof8artiges und Bewun-
dernswertes, aber auch unvorstellbares Elend und Katastrophen. An
der Torah bemifit sich auch der »Rest«, der noch »zu machen« sei —
wahrhaft ein grofler Rest, auf dafl am Ende das »Prinzip« Wirklichkeit
werde und die Verheiffung eines »neuen Himmels und einer neuen
Erde« sich erfiille.

Die ganze Urgeschichte Gen 1-11 verstehe ich als Mythos und stelle
ich also mit dem Mythos von Hans Jonas auf eine sprachliche und
theologische Ebene. Ich gehe noch einen Schritt weiter und nehme
die literarische Zuordnung der biblischen Urgeschichte grundsatzlich
auf die ganze Bibel: Die Bibel ist Literatur im literaturwissenschaftli-
chen Sinn, wie ich es bei Wolfgang Kayser lernte: Ich denke an die
beiden Haupteigenschaften von Literatur: Das Geflige von Sétzen,
die Bedeutung tragen, und die eine eigene Wirklichkeit schaffende
Kraft, die in einem wechselwirkenden, spannungsreichen Verhiltnis
zur vorfindlichen Wirklichkeit stehe. Gerade so kann ich die biblische
Rede von Gott als eine angemessene verstehen, die dem besonderen
Gottesverstandnis Israels gerecht wird und zugleich, was ich fiir
entscheidend halte, unserer Wirklichkeitserfahrung Raum gibt.

Das Thema der Macht oder gar Allmacht Gottes hat in der
Neuzeit und noch einmal gesteigert fiir die sog. Theodizeefrage eine
besondere Bedeutung gewonnen: Nach dem Erdbeben von Lissabon
1755 bricht die alte Frage in aller Heftigkeit auf: Wie kann Gott
so etwas zulassen? — Mit noch viel mehr Gewicht stellt sich die
Frage nach Auschwitz!, und auch, in anderer Dimension, angesichts
des Ukrainekrieges.

Solche Fragen hat Hans Jonas aufgegriffen und an das Motiv der
Machtentauflerung, zumindest aber Machtminderung angeschlos-
sen: »Der Gottesbegriff nach Auschwitz«. 1961 entwickelte er erstmals
seine Gedanken dazu, an Platon ankniipfend, zum Thema »Unsterb-
lichkeit«. In seinen Erinnerungen erzahlt er, wie er dieses Thema, das
unmittelbar mit der »Gottesfrage« zusammenhénge, nur mit Hilfe des
»Mythos« bewiltigen konne. Und er wihlte dazu ganz bewufit die
Sprachform des Mythos.

Darin arbeitet er seinen skizzierten Ansatz zu einem »Stiick
unverhiillt spekulativer Theologie« aus. Er findet diesen Weg unter dem
Eindruck dessen, was »Auschwitz« umschreibe, eines Geschehens,

294

hittps://dol.org/10.5771/6783495887857-285 - am 20.01.2028, 01:03:47. https://www.Inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495997857-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.1. Schépfung Gottes und Verantwortung des Menschen

das »der jiidischen Geschichtserfahrung ein Niedagewesenes hinzufiigt,
das mit den alten theologischen Kategorien nicht zu meistern ist«. Da er
aber den »Gottesbegriff< nicht aufgeben wolle, jedoch »den >Herrn der
Geschichte« wohl fahren lassen« miisse, bleibt ihm nur die Frage: »Was
fiir ein Gott konnte es geschehen lassen?<3.

Mit Hilfe der Rede von »Entdufierung, die in christlicher Theo-
logie fiir die Christologie zentral ist, verkniipft er sein jlidisches »Stiick
spekulativer Theologie« mit der »Evolution ... mit der blofen Uppigkeit
ihres Spiels«*. Innerhalb der Evolution erkennt er im »Erscheinen des
Menschen« einen entscheidenden Schritt:

»...die Transzendenz erwachte zu sich selbst und begleitete hinfort
sein Tun mit angehaltenem Atem, hoffend und werbend, mit Freude und
mit Trauer, mit Befriedigung und Enttduschung — und wie ich glauben
méchte, sich ihm fiihlbar machend, ohne doch in die Dynamik des
weltlichen Schauplatzes einzugreifen<.

Den »hypothetischen Mythos« mift Jonas im ndchsten Schritt
an »der verantwortlichen Uberlieferung jiidisch-religiésen Denkens«.
Sein Ergebnis signalisieren folgende Stichworte: die Rede von »einem
leidenden Gott«, »das Bild eines werdenden Gottes« — mir fallt dazu
Ex 3,14 ein, wenn ich das hebraische »hajah« mit »werden« iibersetze
—, und, mit beiden eng verbunden, der Begriff eines »sich sorgenden
Gottes«. Fiir alle drei Gottesaussagen deckt er Beziige zur jiidischen
Tradition und zur Philosophie (Nietzsche) auf.® Sie laufen hinaus
auf den »vielleicht kritischsten Punkt in unserem spekulativem theo-
logischen Wagnis ... : Dies ist nicht. ein allmdchtiger Gott!« Allein
schon aus logischen Griinden sei »Allmacht«” fiir ihn »ein sich selbst
wider-sprechender, selbst-aufhebender, ja sinnloser Begriff«... »Abso-
lute, totale Macht bedeutet Macht, die durch nichts begrenzt ist, nicht
einmal durch die Existenz eines andern iiberhaupt«. Dem stellt er

3 Ebd., S.14 u. 15.

4 Ebd., S.23 u. 21.

5 Ebd., S.23f.

¢ So etwa zu Nietzsche mit seiner Idee als dem »extremen Symbol der Wendung zu
unbedingter Zeitlichkeit und Immanenz, hinweg von jeder Transzendenz« (a.a.O.,
S.29).

7 Bezeichnender Weise kennt das AT keinen Begriff fiir Allmacht. Erst die griechische
Ubersetzung LXX versachlichte den Namen »Schaddaj« (urspriinglich der »hochste
Gott« in einem vorisraelitischen Pantheon, Ps 68,15; 91,1) mit ihrer Wiedergabe
»pantokrator« und fiihrte zu der Wiedergabe lateinisch »credo in unum deum patrem
omnipotentems, deutsch: Allméchtig(er).

295

hittps://dol.org/10.5771/6783495887857-285 - am 20.01.2028, 01:03:47. https://www.Inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495997857-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Johann Michael Schmidt

entgegen: »Macht ist ein Verhdltnisbegriff. Macht kommt zur Ausiibung
nur in Beziehung zu etwas, was selber Macht hat«. Hier bringt er die
»Schopfung« ein und zwar als »Selbstverzicht der grenzenlosen Macht
- eben im Akt der Schopfung. Kurz, es kann nicht sein, daf$ alle Macht
auf seiten eines Wirksubjekts allein sei. Macht muf geteilt sein, damit es
liberhaupt Macht gibt<S.

Neben dem logischen und ontologischen Einwand nennt Jonas
den »mehr theologischen und echt religiésen Einwand gegen die Idee
absoluter und unbegrenzter gottlicher Allmacht. Gottliche Allmacht
kann mit gottlicher Giite nur zusammen bestehen um den Preis ganzli-
cher géttlicher Unerforschlichkeit, d.h. Rdtselhaftigkeit ... Allgemeiner
gesagt, die drei Attribute in Frage — absolute Giite, absolute Macht
und Verstehbarkeit — stehen in einem solchen Verhiltnis, daf jede
Verbindung von zweien von ihnen das dritte ausschliefit. Die Frage ist
dann: Welche von ihnen sind wahrhaft integral fiir unsern Begriff von
Gott und daher unverduferlich, und welches dritte mufs als weniger
kriftig dem iiberlegenen Anspruch der andern weichen?«

Seine Antwort liegt auf der Hand: Weichen miisse das dritte
Attribut. »Ein ganzlich verborgener, unverstiandlicher Gott ist ein unan-
nehmbarer Begriff nach jiidischer Norm«. Von den beiden tibrigblei-
benden Attributen laf3t er nach dem gleichen Maf3stab der Giite den
Vorrang und folgert, dafl »Gottes Gutsein vereinbar sein muf8 mit der
Existenz des Ubels, und das ist es nur, wenn er nicht allmdchtig ist«®.

Sein Schopfungsverstandnis fafit er so zusammen:

»Die Schopfung (aus dem Nichts) war der Akt der absoluten
Souveranitdt, mit dem sie um des Daseins selbstbestimmter Endlichkeit
willen einwilligte, nicht langer absolut zu sein - ein Akt also der
gottlichen Selbstentauflerung«'0.

Die Zusammenschau von Gen 1-3 und Jonas' » Gottesbegriff nach
Auschwitz« bekriftigt beider Riickgriff auf den »Mythos« mit seiner
Nahe zur Dichtung.!!

C. Auras fiihrt diese Nahe in ihrem Beitrag zu Hans Jonas’
mafigeblich auch auf dessen »lebenslange Affinitit« zu Goethe zurtick,
geht aber noch einen Schritt weiter:

8 A.a.0., S.36u. 35.

? Ebd., S.37- 39.

10 Ebd., S. 43.

I In:D.Béhler u. J. P. Brune (Hg.), Orientierung und Verantwortung, Wiirzburg 2004,
S.523-533.

296

hittps://dol.org/10.5771/6783495887857-285 - am 20.01.2028, 01:03:47. https://www.Inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495997857-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.1. Schépfung Gottes und Verantwortung des Menschen

»Diese Affinitdt legt es ... nahe, zwei auf den ersten Blick einander
ferne Texte in Beziehung zu setzen, in denen die Gottesvorstellungen
der beiden und ihre Verbindung mit der Kosmogonie eine zentrale
Stelle einnehmens, neben Jonas" Mythos Goethes Gedicht aus dem
West- Ostlichen- Divan »Wiederfinden«!2. Dazu nennt sie mehrere
motivische Ubereinstimmungen oder besser Beriihrungen. Ich nenne
u.a. die Einkleidung ihrer Gedanken in die Sprachform des Mythos
mit seiner besagten Néhe zur Dichtung, ferner die »mit Vorbehalt«
gedufSerte Moglichkeit, »daf beide Texte ... auch so etwas wie Zeug-
nisse der Liebe sind, allerdings mit deutlichen Unterschieden!3: Bei
Goethe ist die Verkniipfung der Themen irdischer, personlicher Liebe
mit Elementen der biblischen Kosmogonie aus Gen 1-3 ausgewogen;
bei Jonas tritt das Thema Liebe gegeniiber dem der Kosmogonie —
ebenfalls mit biblischen Ankldngen — in den Hintergrund. — Nicht
zuletzt gehort auch der Schluf8 der vorletzten Strophe bei Goethe in
diesen Zusammenhang: »Allah braucht nicht mehr zu schaffen, / wir
erschaffen seine Welt«, fiir C. Auras »die Kernaussage« des Gedichts.1*
Passend dazu schreibt Jonas in Anlehnung an Gen 1,1:

»Im Anfang, in unerkennbarer Wahl, entschied der gottliche Grund
des Seins, sich dem Zufall, dem Wagnis und der endlosen Mannig-
faltigkeit des Werdens anheimzugeben. Und zwar ganzlich: Da sie
einging in das Abenteuer von Raum und Zeit, hielt die Gottheit nichts
von sich zuriick ... Auf dieser bedingungslosen Immanenz besteht der
moderne Geist«®.

Fiir diese »spekulative theologische Idee« erkenne ich in der
Abfolge der beiden Schopfungsdarstellungen einen weiteren bibli-
schen Anhalt:

Der Unterschied, wie die beiden Schépfungstexte das Gott-
Gleich-Sein oder Gottes-Bild-Sein des Menschen ausformen, fiigt
sich zu dem, was beide Texte insgesamt unterscheidet und zugleich
inihrer Abfolge zusammenbindet: Der erste Schopfungsbericht stellt

12 Ebd. S. 524. Zum Trennenden s. dort. Zur Zeitdifferenz rechnet sie den »Abgrund
des Zivilisationsbruchs in Deutschland« zwischen 1933 und 1945 hinzu, den Jonas’
Mythos hervorgebracht hat.

13 »Ist >Wiederfindenc ein Gedicht, das sich an einzelnes Du richtet, so beginnt Hans
Jonas’ Vortrag mit der lebenslang nicht verstummten bitteren Erinnerung an die von
den Nationalsozialisten ermordete, geliebte Mutter wie auch an die anderen Opfer der
Vernichtung« (a.a.O., S. 527).

14 Unverdffentliches Manuskript, S. 1.

15 Jonas, Auschwitz, S. 16 f.

297

hittps://dol.org/10.5771/6783495887857-285 - am 20.01.2028, 01:03:47. https://www.Inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495997857-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Johann Michael Schmidt

in hymnischer Sprache einer am Boden zerschlagenen Generation
(im babylonischen Exil) das »Prinzip«, den Entwurf einer guten, sinn-
vollen und schonen Schopfung vor Augen. Distanz und Befreiung
sind die Stichworte, Befreiung von ihrer Fixierung auf das Elend ihrer
Gegenwart, darum die sprachliche Form des hymnischen Berichts. —
Die Paradiesesgeschichte dagegen offnet einer ganz anderen Gene-
ration die Augen fiir ihre Lebenswirklichkeit, einer Generation, die im
Wohlstand und der Hybris lebt (womdoglich wihrend der Konigszeit).
Nahe und Identifikation sind hier die Stichworte; darauf zielt die
sprachliche Form der Erzahlung.

Beide Schopfungstexte kann ich unter die Begriffe Prinzip und
Wirklichkeit fassen und einander gegeniiberstellen. lhre Sprach-
formen lassen folgerichtig ihre Intention vernehmen: Hymnischer
Bericht schafft Distanz zur vorausgesetzten, wohl traurigen Wirk-
lichkeit und Befreiung mit dem Ergebnis Ermutigung. — Erzdhlung
schafft Nahe und Identifikation mit dem Ergebnis Motivation. —
Ich kann auch sagen: Gottes Schopfung und menschliche Verant-
wortung.

Was bleibt uns zu tun angesichts eines Schopfergottes, der ein
wunderbares »Prinzip« entwirft, der aber nichts tut, um dieses Prinzip
auch durchzusetzen, der sich vielmehr dem Menschen ausliefert,
der dem kliigsten seiner Tiere den Vorrang lafit, der nicht eingreift,
der nicht widerspricht, wenn Menschen sagen: »Den ganzen Rest
machen wir«?

Sehen wir auf unsere Wirklichkeit, die uns die Medien taglich
vor Augen fiihren, sehen wir auf »den ganzen Rest«, den Menschen
gemacht haben und machen, miissen wir der biblischen Aussage
beipflichten: Gott hat sich seiner Schopfermacht begeben und alles
den Menschen anvertraut. Aber er hat noch mehr dem Menschen
anvertraut, so erzihlt es die Bibel. Dazu gehort eben das »Prinzip«,
der Entwurf, die Idee einer guten, d.h. schonen und sinnvollen Schép-
fung, und dazu gehort die Torah, die Weisung zum Leben, die nach
jlidischem Verstandnis alle fiinf Biicher Moses umfafit und die mit der
Schopfung beginnt.

Schopfung und Torah, sie gehoren biblisch zusammen: Die Torah
ist der Bauplan, ich kann jetzt auch sagen: »das Prinzip«, nach dem
Gott »Himmel und Erde geschaffen« habe; und die Torah ist auch der
Bauplan, »das Prinzip«, nach dem wir Menschen »den ganzen Rest
machen« sollen. Fiir uns Christen aus den Volkern verkorpert Jesus

298

hittps://dol.org/10.5771/6783495887857-285 - am 20.01.2028, 01:03:47. https://www.Inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495997857-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.1. Schépfung Gottes und Verantwortung des Menschen

von Nazareth, der Messias Israels, die Torah, Jesus der Reprasentant
und Mittler seines Gottes und seines Volkes Israel.

An der Torah, fiir uns an der Nachfolge Jesu, bemif3t sich, wie wir
unser Gott-Gleich-Sein leben und unsere Aufgabe, sein Bild zu sein,
verwirklichen: Wollen wir sein Bild der Welt darbieten, oder wollen
wir unser eigenes Bild pflegen?

Was gibt uns dazu die Zuversicht und die Hoffnung und die
Kraft, um unserer Wiirde und unserem Auftrag gerecht zu werden?
Das »Prinzip« der guten Schopfung; es bleibt giiltig gegen alle anders
erscheinende Wirklichkeit, es bleibt giiltig und kann jeder Zeit reali-
siert werden.

Doch zu diesem »Prinzip« gehort noch etwas: Mit dem »Prinzip«
der guten Schopfung beginnt die Bibel, und mit dem gleichen »Prin-
zip« endet sie in der Offb. Joh.: »Am Anfang schuf Gott Himmel und
Erde, so heiflt es »am Anfang«; und am Schlufl heifdt es: »Ich sah
einen neuen Himmel und eine neue Erde«.

Unter dem weiten Bogen dieser beiden Eckpunkte von Anfang
und Ende oder von »Prinzip« und »Ziel« haben wir Menschen
»den ganzen Rest« zu machen; viel davon haben Menschen schon
gemacht, viel Grof8artiges und Bewundernswertes, gewaltige Leis-
tungen, in der Tat das Rad und die Pyramiden und auch die Reinigung
der Abfliisse; in den Texten zu Beginn der Bibel ist davon die Rede:
Vom Stadtebauer Henoch, von Jubal, dem Stammvater aller Musiker,
von Tubal-Kain, dem Stammuvater aller Schmiede, von Noah, dem
Erbauer der Arche und dem ersten Weinbauern, bis zu den Turmbau-
ern zu Babel. — Aber zum »ganzen Rest«, den Menschen bisher
»gemacht haben« und dabei sind weiter zu machen, gehort auch das
Gegenteil, Grausames, Entwiirdigendes, vor dem wir die Augen nicht
verschliefen diirfen: die Geschichten vom Anfang der Bibel, vom ver-
lorenen Paradies, von Kain und Abel, von der tiberhandnehmenden
Gewalt und ihrem katastrophalen Ende, vom Turmbau zu Babel.

Darum: Es bleibt noch viel »zu machenc, ein grofler Rest, auf
dafs am Ende das »Prinzip« recht bekomme: »Siehe, es ist sehr gutx,
und die Verheiffung eines »neuen Himmels und einer neuen Erde«
vom Ende sich erfiille.

AMEN

299

hittps://dol.org/10.5771/6783495887857-285 - am 20.01.2028, 01:03:47. https://www.Inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495997857-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

