
II. Eine Ethik der Nation

Der historische Überblick von der Polis bis zur „Sattel­
zeit“, der sich ideengeschichtlich am Verhältnis von Indi­
viduum und sozialem Ganzen orientierte und die Ent­
wicklung hin zur Nation als Reaktion auf die neuen Be­
dingungen der Moderne zeigte, verdeutlichte zugleich, 
daß eine Übertragung des aristotelischen Modells der 
Polis-Sittlichkeit auf die Nation nicht ohne weiteres 
möglich ist. Auch der „Neoaristoteliker“ Hegel, der an­
tike Sittlichkeit und neuzeitliche Subjektivität im moder­
nen Staat vermittelt und diesen Staat sittlich von der To­
talität des Volksgeistes bestimmt und konkretisiert sieht, 
versucht nicht, Polis und Nation einfach zu identifizie­
ren.
Die aristotelische Polis ist geschichtlich auseinanderge­
treten in Staat und Gesellschaft; als weitere Differenzie­
rungsstufe kommt die Nation hinzu, deren Verhältnis zu 
Staat und Gesellschaft noch nicht geklärt ist. Die Auflö­
sung der traditionellen sozialen Bindungen religiöser, re­
gionaler, dynastischer und ständisch-feudaler Art, an de­
ren Stelle sich die neue Loyalität zur nun politisch ver­
standenen Nation anbietet und durchsetzt, betrifft mit 
der sozialen Zuordnung des Individuums auch dessen 
sittliche Orientierung. Die Entdeckung des Individuums 
und der Subjektivität gilt als Errungenschaft der Neu­
zeit; im Übergang von den sich auflösenden Strukturen 
des Mittelalters zur Neuzeit verlieren die herrschenden 
Selbstverständlichkeiten ihre Geltung - das Individuum 

71

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wird sittlich auf sich selbst zurückgewiesen. Die größte 
Spaltung der Gesellschaften Alteuropas sind die Reli­
gionskriege; Religion bedeutet nicht mehr Einheit, son­
dern Differenz: das Gewissen des einzelnen ist gefordert. 
„Ein Handlungszusammenhang, der durch eine irreversi­
ble Krise seiner Grundlagen die kognitive Eindeutigkeit 
und normative Verbindlichkeit verliert, muß unvermeid­
lich die Frage nach einer Instanz auslösen, die auf neue 
Weise die Sicherheit des Handelns und die Möglichkeit 
der Identifizierung von Seiten der handelnden Subjekte 
zu gewährleisten vermag. Diese Instanz kann nur das aus 
der Notwendigkeit der Erhaltung seiner selbst auf sich 
selbst verwiesene, in der Sorge um das eigene Seinkön­
nen um sich selbst wissende und aus diesem Wissen han­
delnde Subjekt selbst sein.“ 1
Nicht nur die Ausdifferenzierung von Staat, Gesellschaft 
und Nation auf der sozialen und politischen Seite, son­
dern ebenso die Gegenüberstellung von moralischem 
Subjekt und Gemeinwesen auf der anderen „ethischen“ 
Seite sind daher die Bedingungen, unter denen die Frage 
nach Nation und Sittlichkeit zu stellen und zu beantwor­
ten ist.
Vom Modell der Polis kann angesichts dieser veränder­
ten Bedingungen „modellhaft“ der Gedanke bleiben, daß 
das „gute Leben“ des Menschen sich erst in der Gemein­
schaft verwirklicht und daß der einzelne dieses in seiner 
Konkretion nur im Ethos einer gegebenen Gemeinschaft 
erfahren kann. Nur mit diesem ursprünglich aristoteli­
schen Gedanken läßt sich aber eine kollektive Sittlichkeit 
im Verhältnis zur subjektiven Moralität konzipieren, die 
diese Moralität in ihren konkreten Inhalten von der Sitt­

1 L. Honnefeider: Die ethische Rationalität der Neuzeit, in: Handbuch 
der christlichen Ethik I, Freiburg/Basel/Wien 1978, 19-45, 26.

72

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lichkeit des Ethos bestimmt sein läßt. Unbeschadet der 
Unbedingtheit der Subjektivität, geht es in einer Ethik 
des Ethos darum, diese Unbedingtheit und die Bedingt­
heit der Lebensform, in der das Subjekt moralisch lebt, 
überhaupt in ein Verhältnis zu setzen. Allein in diesem 
Zusammenhang des Ethos läßt sich auch das Thema 
„Nation und Sittlichkeit“ behandeln.
Hegel begreift angesichts der neuzeitlichen Differenzie­
rung in Staat, Gesellschaft und Subjekt „Nation“ als Be­
stimmtheit des Staates, durch die nämlich der einzelne 
Staat nach außen sich von anderen abgrenzt und nach in­
nen das Recht positiviert, in dem sich das Individuum 
sittlich „wiederfindet“. Als Konkretion des eigentlich 
universalistischen Staatsbegriffs ist die Hegelsche Zuord­
nung der Nation durchaus einleuchtend - weil es den 
Menschen, die Gemeinschaft und den Staat „nur im Plu­
ral gibt“.2 Dennoch befriedigt Hegels Lehre von den 
„Volksgeistern“ nicht - dies nicht nur wegen möglicher 
systematischer Implikationen der gesamten Geistphilo­
sophie, sondern weil die subjektive Moralität, wie im ari­
stotelischen Modell, doch nicht genügend berücksichtigt 
und überdies ein „Wiederfinden“ des Subjekts in der na­
tional geprägten Sittlichkeit des Staates nicht recht vor­
stellbar erscheint.
Systematische Überlegungen sind daher trotz philoso­
phiehistorischer Vorbilder angebracht, um das Problem 
des Verhältnisses von Nation und Ethos grundlegend zu 
behandeln. Zunächst ist eine Darstellung des allgemeinen 
Zusammenhangs von Individuum, Gesellschaft und Staat 
speziell in ethischer Perspektive notwendig (A. 1.), in 

2 So formuliert von M. Hättich: Von der Unentbehrlichkeit der Vater­
länder, in: K. Weigelt (Hg.): Patriotismus in Europa, Bonn 1988, 123- 
130,123.

73

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den auch die Kollektivform Nation eingeordnet werden 
kann. Das eigentlich moralische Verhältnis von absolu­
tem unbedingtem Subjekt und den bedingten sittlichen 
Lebensformen der Gemeinschaft wird unter dem Begriff 
des Ethos gefaßt (A. 2.), wobei insbesondere die Bedeu­
tung von Geschichtlichkeit und Geschichte für das Ethos 
zur Sprache kommen müssen (A. 3). Schließlich gilt es, 
Nation und Ethos aufeinander zu beziehen; dabei ist 
deutlich, daß es sich nicht um eine Identifizierung oder 
Parallelsetzung handeln kann, sondern um differenzier­
tere Zusammenhänge (B.).

74

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


A. Der ethische Ansatz

1. Individuum, Staat, Gesellschaft

a) Das Individuum

Das neuzeitlich entdeckte Prinzip der Subjektivität be­
deutet moralisch für das Individuum: Autonomie. Seine 
Freiheit, die sich traditionell aus der Vernunftfähigkeit 
des Menschen und der Distanz zur naturalen Bedürfnis­
struktur begründet, gewinnt damit eine „neue Qualität“ 
als „nicht mehr teleologisch“ verstandene, sondern 
„selbstgesetzliche Freiheit“.3 Freiheit heißt nicht mehr 
Wahlfreiheit zwischen „überindividuellen, subjekttran­
szendenten“ Möglichkeiten,4 sondern gibt sich selbst ihr 
Gesetz und ist selbst Grund der Verbindlichkeit; Han­
deln ist nicht Nachvollzug, sondern stiftet den Hand­
lungszusammenhang. Sittlichkeit wird Selbstbestimmung 
des Subjekts; auch wenn sich das Subjekt im Handeln 
auf außerhalb seiner Liegendes und Gründendes bezieht, 
ist Kriterium das Prinzip der subjektiven Personalität.
Von „Moralität“ kann daher im engeren Sinne nur in be­
zug auf das Subjekt gesprochen werden; die Moralität ist 
eine Eigenschaft von handelnden Personen. Es ist das In­

3 Vgl. W. Kasper: Kirche und neuzeitliche Freiheitsprozesse, in: Jah­
res- und Tagungsbericht der Görres-Gesellschaft 1987, Köln 1988, 5-8, 
7.
4 Vgl. W. Becker: Die historische Entstehung der liberalen Freiheiten, 
in: Elemente der Demokratie, a. a. O. 12.

75

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dividuum, auf das es moralisch „ankommt“. „Person“ ist 
die konkrete Subjektivität, „Individuum“ jeder Mensch, 
dem allein aufgrund seines Menschseins auch das Sub­
jektsein zuerkannt werden muß. Damit ist der Begriff 
der Menschenwürde angesprochen: Menschenwürde als 
Prinzip bedeutet, daß jeder Mensch, unabhängig von 
dem, was er sozial oder in anderer Hinsicht darstellt, als 
fähig zum sittlichen Subjektsein gelten muß. Das Sub­
jektsein, die Selbstbestimmung als Qualität der Sittlich­
keit, ergibt sich mit der Zugehörigkeit zur Menschheit.5 
Die Fähigkeit zur Freiheit und Autonomie entspringt der 
Vernunftbegabtheit des Menschen: er hat Freiheit durch 
Vernunft. Diese gehört zu seiner Definition als „animal 
rationale“: Menschenwürde, die Zuschreibung von Sub­
jektsein, Freiheit und der Fähigkeit zur sittlichen Selbst­
bestimmung ist daher universal. Das Prinzip der Subjek­
tivität wird vorausgesetzt; es ist in seiner Gültigkeit als 
nicht abhängig von staatlich-rechtlicher Normierung 
oder von gesellschaftlicher Anerkennung, sondern als 
vorgängig zu denken. Es läßt sich begründen als Bedin­
gung der Möglichkeit von Moralität - soll überhaupt von 
Moralität die Rede sein, muß die durch die menschliche 
Vernunft und Freiheit gegebene Autonomie als Grundla­
ge der Moralität vorausgesetzt sein. Die normative Gel­
tung des Prinzips der Subjektivität und der Menschen­
würde ist damit wiederum die universaler Gültigkeit.
Die bedeutendste Formulierung und Begründung dieses 
Prinzips ist die des Kategorischen Imperativs Kants in 
der „Menschheitsformel“: „Handle so, daß Du die 
Menschheit sowohl in Deiner Person als in der Person 
eines jeden andern jederzeit zugleich als Zweck, niemals 

5 Vgl. W. Kluxen: Fortpflanzungstechnologien und Menschenwürde, 
in: Allgemeine Zeitschrift für Philosophie 11 (1986) 4 ff.

76

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bloß als Mittel brauchst.“6 Jeder Mensch ist, als „ver­
nünftige Natur“, Zweck an sich selbst. Diese Position 
hat absolute Bedeutung; der Wert des Menschen ist nicht 
von anderem abhängig oder bedingt, das moralische Sub­
jekt zeichnet sich vielmehr durch seine Unbedingtheit 
aus. Das Prinzip der subjektiven Personalität und Mora­
lität ist damit als unbedingt, absolut und unüberholbar 
erwiesen. Den Anderen gegenüber als „Mit“subjekten 
entwickelt sich ein Verhältnis von Rechten und Pflich­
ten; das eigene Subjektsein bedeutet die Anerkennung 
anderer Menschen als Subjekt, die den Anspruch ihrer 
Menschenwürde ebenso geltend machen können. Die 
Universalität des Prinzips heißt daher Geltung „für je­
dermann“.
Die Begründung des Kategorischen Imperativs im Ge­
samtzusammenhang der Moralphilosophie Kants - näm­
lich der Standpunkt im „Reich der Zwecke“ - läßt sich 
diskutieren, ihre Schlüssigkeit bezweifeln. Das Prinzip 
der Menschenwürde selbst scheint davon nicht in seiner 
Geltung betroffen; die Normativität hat sich offensicht­
lich von ihrem historischen wie systematischen Ur­
sprungsort und seinen spezifischen Prämissen gelöst. Si­
cherlich läßt sich der Kategorische Imperativ in revidier­
ter Form transzendentalpragmatisch als Bedingung jedes 
moralischen Diskurses neu und ohne die kantischen Vor­
annahmen begründen; das sittliche Subjektsein muß 
schlechthin vorausgesetzt sein. Die geschichtswirksame 
Durchsetzung des Gedankens beruht aber offensichtlich 
nicht auf seiner systematischen Begründung und ist da­
her auch nicht von deren eigener Problematik berührt; 
vielmehr scheint mit dem Begriff der Menschenwürde als 

6 I. Kant: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Kants Werke, Aka­
demie-Textausgabe IV, 429.

77

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Formulierung des Selbstseins des Menschens und seines 
absoluten Eigenwerts eine Einsicht getroffen, die sich 
aufgrund ihrer hohen Plausibilität durchgesetzt hat.7 Die 
Universalität bedarf deshalb aber ihrer Anerkennung; 
diese Anerkennung ist geschichtlich selbstverständlich 
geworden und mittlerweile faktisch „vorausgesetzt“. Die 
Einheit der Menschheit in der technischen Welt und die 
damit gegebene tatsächliche Gleichheit der Menschen 
vor globalen Problemen hat mit zu dieser fraglosen An­
erkennung beigetragen. Mag es sich auch oft nur um 
Lippenbekenntnisse handeln, so ist doch der Zwang zu 
solchen Lippenbekenntnissen ein Indiz für die Unab- 
weisbarkeit dieser Idee - Verletzung und Bestreitung 
sind rechtfertigungsbedürftig.
Mit den Forderungen der MenschenrecAre schlägt sich 
das Prinzip der menschlichen Freiheit und des sittlichen 
Selbstseins politisch nieder. Während die Idee der Men­
schenwürde als ursprünglich christliches Gedankengut 
betrachtet werden kann - jeder Mensch ist unmittelbar 
zu Gott -, sind die Menschenrechte demgegenüber spe­
zifisch neuzeitlich.8 Die „Menschenwürde“ läßt sich da­
bei als Begründung der „Menschenrechte“ konzipieren: 
die fundamentale Freiheit drückt sich in konkreten poli­
tischen Freiheitsrechten gegenüber Staat und Gesell­
schaft aus, die vorstaatlich und vorgesellschaftlich anzu­
siedeln sind. Die Menschenrechte sind somit ebenfalls 
universal; sie werden im Gegensatz zu den bürgerlichen 
Ehrenrechten als nicht abzusprechendes Eigentum ge­
dacht. Strittig ist nicht die Idee der Menschenrechte, son­

7 Vgl. L. Honnefeider: Menschenwürde und Menschenrechte. Christli­
cher Glaube und die sittliche Substanz des Staates, a. a. O. 239-264.
8 Vgl. R. Spaemann: Über den Begriff der Menschenwürde, in: Das 
Natürliche und das Vernünftige, München 1987, 77-106.

78

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dern die Frage, welche Freiheiten dazuzurechnen sind - 
nicht nur die liberalen Freiheitsrechte, sondern auch so­
ziale Rechte, wie ein Recht auf Arbeit, auf betriebliche 
Mitbestimmung? Beurteilungsmaßstab kann dabei wie­
derum nur die Menschenwürde sein. Aber dieser Gedan­
ke ist zunächst „leer“; die Leerheit eines Prinzips spricht 
dabei nicht gegen dieses Prinzip, sondern erweist es als 
Prinzip allgemeiner Art, das sich dadurch gerade aus­
zeichnet. Als oberstes Prinzip ist es durch seine Allge­
meinheit und Formalität unbestritten. Die jeweilige An­
wendung ist fraglich; denn dabei muß bestimmt werden, 
was unter Menschenwürde inhaltlich zu verstehen sei. 
Rein negativ sind jedoch bereits eine Reihe von Anwen­
dungen ausgeschlossen; die Unantastbarkeit der Men­
schenwürde, die Anerkennung des Anderen als Mit-Sub- 
jekt und die Beschreibung des Miteinander als eines Ver­
hältnisses von Rechten und Pflichten geben bereits deut­
liche Bedingungen an. Was positiv zu folgern ist, ergibt 
sich nicht von selbst, sondern bedarf der Reflexion und 
eventuell auch der Entscheidung. Diese Entscheidung 
wie jede Konkretion des allgemeinen Prinzips der Men­
schenwürde muß sich legitimieren durch einen Begrün­
dungszusammenhang im Hinblick auf dieses oberste 
Prinzip. Die Legitimation geschieht also durch Einsicht; 
das Prinzip der Subjektivität enthält daher als Beurtei­
lungsprinzip ein starkes Moment der Reflexion und be­
deutet damit eine „Steigerung“ von Rationalität.9 Ratio­
nalität und Reflexion gehören zu diesem Prinzip; seine 
Anwendung muß sich durch einen deutlichen Begrün­
dungszusammenhang ausweisen und ihre Legitimation 
durch Einsicht gewinnen.

9 Vgl. L. Honnefeider: Die ethische Rationalität der Neuzeit, a. a. O. 
29, 40, 44.

79

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vom Beurteilungsmaßstab der Menschenwürde als des 
sittlichen Subjektseins jeder Person aus, das als unüber­
holbare und absolute Position erweisbar ist, muß auch 
das Verhältnis des Individuums zum sozialen Ganzen 
normativ bewertet werden. Die Konkretion der Men­
schenwürde in Staat und Gesellschaft kann nun nicht so 
zu denken sein, daß die Idee vollständig und „ohne 
Rest“ verwirklicht würde. Die Kollektivformen müssen 
sich ethisch vielmehr dadurch ausweisen, daß die Mög­
lichkeit zu einem Leben gemäß der sittlichen Selbstbe­
stimmung des Subjekts gegeben ist.

b) Die Gesellschaft

Der Mensch ist auf andere Menschen angewiesen; er lebt 
immer in Gesellschaft mit anderen. Die Ausnahme des 
Einsiedlers bestätigt die Regel, denn er bezieht seine Exi­
stenz, seine Sprache und auch das Ideal der einsiedleri­
schen Lebensform aus der Gemeinschaft, aus der er 
stammt, in der er aber nicht aktuell lebt.
Schon als Bedürfniswesen findet sich der Mensch auf an­
dere verwiesen, aber auch um „des guten Lebens willen“ 
- nicht nur des Überlebens wegen - wie Aristoteles sagt.10 
Die Gemeinschaft bietet Möglichkeiten menschlicher 
Selbstverwirklichung, die dem Einzelnen ohne sie nicht 
gegeben wären. Arbeitsteilung, Verteidigung, Pflege des 
Ritus, Sorge für die Nachkommenschaft gehören ebenso 
dazu wie die Gemeinsamkeit der Sprache, Informatio­
nen, Verwandtschaft und Kultur. „Gesellschaft“ hat es 
daher immer gegeben, soweit mit diesem Begriff allge­

10 VgL Aristoteles: Politik, übersetzt von E. Rolfes, mit einer Ein­
leitung von G. Bien, Hamburg 41981, 4 (1252 b 29) sowie 95 (1280 b 30 
- 1281 a 5).

80

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mein soziale Zusammenschlüsse von Menschen gemeint 
sind. Die Differenz von Staat und Gesellschaft setzt 
dagegen voraus, daß die unmittelbare Einordnung des 
Individuums in die Gemeinschaft nicht mehr besteht, 
sondern daß öffentlicher und privater Bereich getrennt 
sind.11 Insofern kann man schon bei der aristotelischen 
Polis von Staat und Gesellschaft reden; in der politischen 
Philosophie wird jedoch ohne diese Differenzierung bis 
ins 18. Jahrhundert von der „societas civilis“ gesprochen.11 12 
Die Unterscheidung wird erst neuzeitlich relevant mit 
der Ausbildung des „starken“, souveränen Staates, dem 
die Bürger im Vertragsmodell ebenfalls als Kollektiv, 
nämlich als Gesellschaft, gegenüberstehend gedacht wer­
den. Mit Hegel wird die Thematik aber erst explizit for­
muliert und theoretisch erfaßt: Gesellschaft ist der Ort 
der Austragung divergierender Einzelinteressen, der 
Staat macht demgegenüber das Allgemeine zum Gegen­
stand seiner Sorge.
Gesellschaft ist demnach das Frühere; Menschen sind 
immer sozial organisiert, dies aber nicht unbedingt im 
Rahmen staatlicher Verfaßtheit. Eine Ordnung gibt es 
bereits auf gesellschaftlicher Ebene, zwar nicht in - staat­
lichen - Rechtsregeln, aber in Form vorstaatlicher Insti­
tutionen, Traditionen und Sitten. Mit einem Sammelbe­
griff kann man diese Objektivationen „Kultur“ nennen, 
wie sie die philosophische Anthropologie von „Natur“ 
absetzt. Dazu gehören die Sprache und damit ein „Welt­

11 VgL P. Koslowski: Gesellschaft und Staat. Ein unvermeidlicher 
Dualismus, Stuttgart 1982, Einleitung.
12 VgL M. Riedel: Zwischen Tradition und Revolution, a. a. O. 174; 
und: Bürgerliche Gesellschaft und Staat bei Hegel. Grundprobleme 
und Struktur der Hegelschen Rechtsphilosophie, Neuwied/Berlin 
1970, 255 f.

81

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bild“, Institutionen wie Ehe- und Verwandtschaftsfor­
men und Sitten von der Totenehrung bis zur Eßgewohn­
heit. Institutionen und Sitten sind Ordnungen und Ver­
haltensmuster, die tradiert und eingeübt werden. Inner­
halb dieser Gesamtstruktur gibt es schon in „primitiven“ 
Kulturen Pluralität: nämlich differenzierte Verhaltens­
muster und verschiedene Handlungsvorstellungen für 
unterschiedliche Personengruppen. Frauen haben andere 
Sitten, Rollen, in manchen Kulturen sogar andere 
Sprachregeln als Männer, eine Sonderrolle hat der für 
den Kult zuständige Priester. Selbst in einer einheitlich 
erscheinenden Gesellschaft sind daher verschiedene Teil­
systeme integriert; gemeinsam bleibt der Kommunika­
tionszusammenhang, in dem alle Mitglieder und Teile 
miteinander stehen. Pluralität der Normen, Pluralität der 
gesellschaftlichen Teilsysteme - die Gesellschaft ist so­
ziale Einheit in Vielheit. Handlungsmuster und Ord­
nungsmodelle müssen nicht zur Gänze und in jeder Hin­
sicht harmonieren; auch in einer „idealen“ Gesellschaft 
ist es denkbar, daß Regeln miteinander konfligieren. Wi­
dersprüchliche, auch sinnlos gewordene Traditionen 
können weitergegeben werden.
Der Einzelne ordnet sich in die Gesellschaft, in die er 
hineingeboren wird, ein, indem er in bestimmte soziale 
Kontexte einrückt. Dafür scheint der Begriff der „Rolle“ 
geeignet, der ein allgemeines und grundlegendes Verhält­
nis des Menschen zu jeglicher Form von Sozialität trifft, 
das daher als universal unterstellt werden kann. Den so­
ziologischen und anthropologischen Studien Helmuth 
Plessners zufolge, ist mit „Rolle“ nicht ein „beliebiges 
Verhaltenskorsett“, sondern „ein gesellschaftliches 
Funktionselement“ gemeint; die Rolle „steht mitsamt 
den von ihr ausgehenden und an sie geknüpften Erwar­
tungen einer Leistung dem Individuum objektiv gegen­

82

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


über“.13 In keiner einzelnen Rolle geht das Individuum 
dabei auf; jeder trägt verschiedene Rollen: Vater, Sohn, 
Rechtsanwalt, Kollege. Das Individuum findet sich in 
der Rolle, es hat damit einen Status, mit dem es sich 
identifizieren kann. Dennoch wird es nie durch eine sei­
ner Rollen vollständig definiert. Dadurch bleibt es „hin­
ter“ der Rollenstruktur und ihren gesellschaftlichen 
Funktionen Individuum „ineffabile“. Es gibt den Men­
schen daher zwar nicht außerhalb irgendwelcher Rollen, 
vielmehr kann er auch sich selbst nur durch und in Rol­
len begegnen; aber man billigt ihm „einen Abstand von 
seiner gesellschaftlichen Existenz zu, ... der einzelne ist 
nie ganz das, was er ,ist4“.14 Der Begriff der Rolle ent­
spricht daher „der Idee des Menschen als eines zwar auf 
eine soziale Rolle überhaupt verwiesenen, aber nicht 
durch eine bestimmte Rolle definierten Wesens“.15 Seine 
Individualität, die er einerseits nur im sozialen Zusam­
menhang, in der Begegnung mit anderen und auf diesem 
Umweg mit sich selbst, gewinnen kann, hebt sich ande­
rerseits dadurch keineswegs wieder auf, sondern wird 
gleichzeitig erfahren und gegen außen bewahrt. Der Rol­
lenansatz beschreibt ein Grundverhältnis des Menschen 
zu seiner sozialen Gemeinschaft, in dem dem Prinzip der 
Menschenwürde entsprochen wird: sofern der Einzelne 
nicht in einer seiner Rollen „aufgeht“, bleibt die Subjek­
tivität und Autonomie gewahrt. Sowohl der implizierte 
Abstand zwischen Rollenträger und Rollenfunktion als 
auch die Verschiedenheit aufeinander nicht rückführba­
rer Rollen garantieren einen Freiraum für das Indivi­

15 H. Plessner: Die Frage nach der Conditio Humana. Aufsätze zur 
philosophischen Anthropologie, Frankfurt a. M. 1976, 66.
14 Ebd.
15 Ebd. 68.

83

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


duum, der einem Akt der Anerkennung seiner Men­
schenwürde entspricht.16

c) Die Sittlichkeit der Gesellschaft

Bezeichnet „Moralität“ im engeren Sinne die subjektive 
Bedeutung des Ethischen, so ist mit „Sittlichkeit“ im 
nachkantischen, vor allem durch Hegels Rechtsphiloso­
phie geprägten Sprachgebrauch die kollektive Moral in 
der Gesellschaft angesprochen. Wird der Begriff der Sitt­
lichkeit gebraucht und nicht von vorneherein ein auf die 
subjektive Moralität verengter Moralbegriff, wird damit 
der Einbindung des Individuums in eine bestimmte Ge­
sellschaft mit ihren jeweiligen Sitten, Handlungsvorstel­
lungen und Normen Rechnung getragen, und zwar in 
der Weise, daß der kollektiven Moral auch „moralische“ 
Bedeutung für das autonome Individuum zugeschrieben 
wird: Normen sind dem einzelnen Subjekt „als Inhalte 
des kollektiven Bewußtseins jenes Lebenskreises vorge­
geben ..., dem es angehört ... Das subjektive Apriori ... 
wird selbstverständlich vorausgesetzt und durch die An­
nahmeerwartung gerade angesprochen. Aber es ist un­
denkbar, daß ein Individuum aus dem ihm innewohnen­
den Apriori jene Konkretion leistet, die seine Existenz 
im vorgegebenen sozialen Kontext ... ermöglicht; das 
wäre einer Forderung vergleichbar, sich selbst eine Spra­
che zu schaffen.“ 17
Wie bestimmte Rollen treten dem Individuum auch be­
stimmte Normen „objektiv gegenüber“, deren Erfüllung 

16 VgL R. Spaemann: Über den Begriff der Menschenwürde, a. a. O. 
92.
17 W. Kluxen: Ethik und Ethos, in: Handbuch der christlichen Ethik 
II, Freiburg/Basel/Wien 1978, 518-532, 519.

84

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gesellschaftlich erwartet wird. Daher kann die Sittlich­
keit - zunächst - auch im Sinne von „Kultur“ verstanden 
werden: Handlungsmuster werden tradiert als Teil der 
gesellschaftlich bereits erbrachten Kulturleistung. Das 
gesellschaftliche Ethos wirkt in der Art einer Institution 
und erfüllt den Gehlenschen Begriff der „Entlastung“ 
und „Hintergrunderfüllung“.18
Dem verbindlich gemachten Anspruch muß begegnet 
werden; entsprechend kommt die subjektive Moralität 
zum Zuge, sofern Normen als solche erkannt und den 
Normvorstellungen entsprochen oder nicht entsprochen 
wird. Die Rede von „Sittlichkeit“ impliziert dabei, daß 
die Normen und Handlungsansprüche, denen sich das 
Individuum in der Gemeinschaft zu stellen hat, in der 
Regel bewährte und daher „gute“ Normen sind. Wenn 
der Einzelne in seiner Gemeinschaft ein Leben „gut“ 
führen kann, nämlich so, daß seine subjektive Personali­
tät zum Tragen kommt, ist das gesellschaftlich geltende 
Ethos für den Menschen, der darin lebt und gut lebt, als 
„gut“ ausgewiesen. Sofern daher die moralische Verfaßt- 
heit der Gesellschaft allgemein ihm ein „gutes Leben“ er­
möglicht, kann ihm zugemutet werden, auch einzelne 
konkrete Normen anzunehmen und ihnen zu entspre­
chen. Ein Großteil der erhobenen sittlichen Ansprüche 
gegenüber dem Mitglied der sozialen Gemeinschaft wird 
insofern nicht mehr der jeweiligen moralischen Überle­
gung und Entscheidung bedürfen. Damit ist allerdings 
noch nicht gesagt, wie sich Moralität und Sittlichkeit so 

18 Vgl. zu dieser Begrifflichkeit, die das Wesen der „Institution“ cha­
rakterisiert, bei ihrem Urheber A. Gehlen: Urmensch und Spätkukur. 
Philosophische Ergebnisse und Aussagen, Wiesbaden 31986, 71-21; vgL 
W. Kluxen: Ethik und Ethos, in: Philosophisches Jahrbuch 73 (1966) 
350.

85

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verhalten, daß Normen sich als eindeutig sittlich auswei­
sen können, daß ein „falsches“ oder „schlechtes“ Ethos 
als solches qualifiziert werden kann, und was im Rahmen 
der Sittlichkeit eigentlich „Moralität“ heißt. Zunächst ist 
die Gesellschaft zumindest im Sinne von Kultur, Institu­
tionen und Traditionen als Ort der „Sittlichkeit“ deut­
lich, die Hegel nur dem Staat zuschreiben wollte, demge­
genüber die pluralistisch strukturierte Gesellschaft ledig­
lich Entfremdung von der ursprünglichen Sittlichkeit be­
deuten sollte.

d) Der Staat

Anders als Hegel betrachtet man heute in der Regel den 
Staat, ob man ihm Sittlichkeit zuschreibt oder nicht, pri­
mär funktional als zweckdienliche Einrichtung. Der 
Staat ist Herrschaftsordnung, die den divergierenden 
Teilsystemen der Gesellschaft gegenübersteht; er trägt 
Sorge für das „Allgemeine“, das die Gesamtheit der Ge­
sellschaft betrifft: Sicherheit, Frieden, Schutz von Person 
und Eigentum, Ausgleich gesellschaftlicher Gegensätze, 
Durchsetzung des Rechts. Dadurch wird das Leben der 
Gesellschaft innerhalb seiner Rechts- und Friedensord­
nung in ihrer Pluralität gewährleistet. Der Staat bietet 
und garantiert die Rahmenbedingungen, unter denen die 
einzelnen Bürger und die Gesellschaft als ganze leben 
können.
Das klassische Modell des Thomas Hobbes charakteri­
siert den neuzeitlichen Staat: Weil der einzelne nichts 
von seinen naturgegebenen Rechten hat, wenn er sie per­
manent gegen die anderen geltend machen muß, treten 
alle ihre Rechte an einen Dritten ab, der Schutz und 
Ordnung gewährleistet, so daß die Menschen im so ent­
standenen „souveränen“ Staat ihre nunmehr einge­

86

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schränkten und neu zugeteilten individuellen Rechte aus­
üben können. Indem der Staat den Frieden gegen den 
Bürgerkrieg sichert, ermöglicht er die Lebensgestaltung 
nach Wunsch. Problematisch beim Hobbesschen Levia­
than ist allerdings, daß die Bürger nicht vor dem all­
mächtigen Staat geschützt sind, so daß sie unter Umstän­
den ihre Rechte wiederum nicht wahrnehmen können. 
Bleibendes Kennzeichen dieses Staatsmodells ist jedoch 
das Gewalt- und Gesetzgebungsmonopol:19 nur so kann 
der Friede untereinander gewahrt sein, wenn eine In­
stanz über den gesellschaftlichen Teilsystemen und den 
Individuen Gewalt ausüben darf. Eine willkürliche Aus­
übung dieser Gewalt würde den Zweck aber wieder auf­
heben; mit dem Gewaltmonopol sollen daher Recht und 
Gerechtigkeit durchgesetzt werden. Nach außen soll der 
Staat bei Hobbes den Frieden durch Verträge sichern; 
weil es aber keine internationale, das Recht wirksam 
durchsetzende Gewalt gibt, muß er für den Notfall den 
Krieg „vorbereiten“, d. h. gerüstet sein.
Insofern der Staat die Möglichkeit eines freien Lebens 
der Bürger durch seine Friedens- und Rechtsordnung er­
wirkt, ist er nicht mehr nur „funktional“, sondern auch 
um des „guten“ Lebens willen da. Es muß zwar nicht der 
Staat sein, der diese Möglichkeit gewährleistet; in ein­
heitlichen „primitiven“ Kulturen lassen sich staatliche 
und gesellschaftliche Aufgaben nicht unterscheiden. Die 
Ausdifferenzierung der Funktionen in der historischen 
Entwicklung hat den Staat jedoch als das beste Mittel zur 
Bewältigung der Aufgaben erwiesen, die die allgemeinen 
Interessen einer Gesellschaft betreffen. Sicherung des Le­
bens und damit auch des guten Lebens ist deshalb nun­

19 Vgl. J. Isensee: Staat (I-VII), in: Staatslexikon III, Freiburg/Basel/ 
Wien 1987, 133-157.

87

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mehr staatlicher Auftrag. Der Staat legitimiert sich so­
wohl durch die Schutzfunktion als auch dadurch, daß er 
mit diesem Schutz die Existenzmöglichkeiten der in ihm 
lebenden Bürger sichert. Die Individuen sind damit nicht 
nur dem „Krieg aller gegen alle“ enthoben, sie finden 
auch die Bedingungen der Möglichkeit einer sittlich-mo­
ralischen Existenz im Staat gegeben. Der Bürger kann 
seinen Daseinssinn wählen und ein gewähltes gutes Le­
ben auch durchführen. Sofern damit der Staat Sittlichkeit 
und Moralität bedingt, gewinnt er selbst sittliche Bedeu­
tung: „Die Staatsgewalt legitimiert sich moralisch durch 
die moralische Bedeutung ihrer Leistung.“20

c) Die Sittlichkeit des Staates

Es ist nicht die Aufgabe des Staates, für die Moral und 
das sittliche Verhalten der einzelnen Bürger direkt zu 
sorgen und sie zu „bewirken“ - Moralität bleibt Sache 
der Person -, vielmehr schafft er die dafür nötigen Be­
dingungen durch Sicherung und gegenseitige Begrenzung 
der Freiheit. Der moderne Staat versteht sich, anders als 
etwa die mittelalterlichen Herrscher, dem Wohl der Bür­
ger verpflichtet in dem Sinne, daß er die Möglichkeiten 
und Garantien bieten soll, aber nicht inhaltlich festlegt, 
worin das Wohl nun zu bestehen habe. Seine Sorge ist 
formaler, nicht materialer Art.
Der Begriff des „guten Lebens“ scheint daher in bezug 
auf die sittliche Relevanz des Staates nicht mehr geeignet, 
weil er traditionell eine inhaltliche Bestimmung dessen, 
was ein gutes Leben ausmacht, impliziert. Angesichts der 
innergesellschaftlichen Pluralität wäre eine Definition 

20 W. Kluxen: Über die Moralität staatlicher Normsetzung, a. a. O. 66.

88

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aber Auferlegung einer von vielen möglichen Lebensvor­
stellungen, die immer nur die eines Teils der Gesellschaft 
sein können. Der Staat ist daher dem guten Leben in 
eben dem formalen Sinne verpflichtet, daß er „gut“ und 
„nicht gut“ nicht material bestimmt, sondern von den 
gesellschaftlichen Vorstellungen selbst austragen läßt. 
Die letzte Entscheidung ist so dem Individuum zuer­
kannt, auf das es moralisch „ankommt“ und das selbst 
seinen Daseins- und Handlungssinn wählen und verant­
worten können muß. Gewissensfreiheit und Toleranz 
gehören daher konstitutiv zu diesem Staatsverständnis. 
Diese Rechte des Individuums sind durch das Prinzip 
der Menschenwürde begründet; der Staat muß sich daran 
messen lassen, wieweit er diesem Prinzip entspricht, d. h. 
wieweit er den nötigen äußeren Freiraum der Autonomie 
ermöglicht und ihre tatsächliche Ausübung gewährlei­
stet. Auch der „wertneutrale“ moderne Staat ist daher 
„wertgebunden“, denn er wäre nicht als neutral gegen­
über inhaltlichen Bestimmungen gelungenen Lebens zu 
erkennen, ginge er nicht von seiner Wertgebundenheit an 
das grundlegende vorstaatliche Prinzip subjektiver Mo­
ralität aus. Der pluralistische Staat, besser der Staat in der 
pluralistischen Gesellschaft entspricht dieser Einsicht: 
nur durch die vorgängige Anerkennung personaler Mo­
ralität und des Subjekts als „Zweck an sich selbst“ ist die 
Pluralität der Gesellschaft affirmiert und der Staat dem­
entsprechend bestimmbar; gerade im Rahmen einer plu­
ralistischen Gesellschaft ist der Staat dem Prinzip der 
Menschenwürde streng verpflichtet.
Der Gegenbegriff zur Moralität als der subjektiven Seite 
der Moral ist in bezug auf die staatliche Normsetzung 
und ihre Befolgung durch die Staatsbürger der Begriff 
der Legalität. Damit ist - in Anlehnung an den kanti- 
schen Sprachgebrauch - die formale Konformität zum 

89

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gesetz und „äußere Rechtmäßigkeit des Handelns“,21 
der keine moralische Zustimmung entsprechen muß, ge­
meint. Konsequenz dieser nicht eigentlich „moralisch“, 
sondern lediglich sozial notwendig geforderten Legalität 
ist aber, daß der Staat dann „zwingen“ darf, weil er da­
mit die subjektive Moralität eben nicht betrifft - weder 
fordert noch beeinträchtigt: „Das der Vernunftmoral 
komplementäre Recht muß auch gegenüber der Vorstel­
lung seiner moralischen Unzulänglichkeit zwingen kön­
nen, denn nur darin hat es nun seine Legitimität.“22 
Wäre aber andererseits Sittlichkeit im Staat verwirklicht, 
müßte das Individuum in seiner Moralität dieser Sittlich­
keit unbedingt entsprechen; das Gewissen würde irrele­
vant, da zur Prüfung, Beurteilung und Verantwortung 
kein Anlaß bestünde - der vollendeten Sittlichkeit muß 
zugestimmt werden, es bedarf nicht länger eigener mora­
lischer Entscheidung. Ein Staat, der zwischen subjektiver 
Moralität und objektiver Sittlichkeit nicht trennte, hätte 
daher totalitären Charakter: er bedeutet den „terreur“ 
der Tugend.23 Den Staat mit Sittlichkeit zu identifizieren, 
beinhaltet die Nicht-Anerkennung Jenes Freiraums, den 
das moralische Subjekt im Sinne seiner Autonomie und 
Menschenwürde beanspruchen kann. Die Reduzierung 
des Verhältnisses auf Legalität als Konformität trägt an­
dererseits die Gefahr in sich, daß der Staat sich auch als 

21 B. Guggenberger: Legalität und Legitimität, in: W. Mickel (Hg.): 
Handlexikon zur Politikwissenschaft, Bonn 1986, 267-272, 268.
22 J. Simon: Moral oder Gerechtigkeit? Überlegungen zu einem 
Grundproblem der metaphysischen Ethik, in: H. Nagl-Docekal (Hg.): 
Überlieferung und Aufgabe. Festschrift für E. Heintel, Wien 1982, 
195-211, 199.
23 Vgl. H. Lübbe: Praxis der Philosophie - Praktische Philosophie - 
Geschichtstheorie, Stuttgart 1978, 61-96; und H. M. Baumgartner: 
Zum Verhältnis von Politik und Moral, in: W. Oelmüller (Hg.): Politik 
und Moral. Entmoralisierung des Politischen?, Paderborn 1987, 107 ff.

90

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


reiner Machtstaat durchsetzen kann, in dem die getroffe­
ne Entscheidung gilt, weil sie getroffen ist, nicht weil sie 
der in der Gesellschaft gegebenen Sittlichkeit oder dem 
Prinzip der subjektiven Moralität entspricht.
Der Staat fordert primär Legalität; Befolgen der Gesetze 
ist die Mindestvoraussetzung, daß die staatliche Herr­
schaft, das Ordnungs- und Rechtssystem überhaupt 
durchsetzbar sind. Die äußere Konformität läßt das Ge­
wissen des Einzelnen vorerst unberührt; die Loyalität 
muß sich nicht auf inhaltliche Zustimmung zu einzelnen 
Gesetzesvorschriften gründen. Das konforme Verhalten 
wird zugemutet, sofern die rechtliche Norm ihrerseits 
der zugrunde gelegten Legalität entspricht. Die Legiti­
mation des Gesetzes ist damit noch nicht garantiert - ein 
legal zustande gekommenes, aber ungerechtes Gesetz 
kann dann nicht zur Konformität verpflichten, wenn es 
dem Gewissen widerspricht. Auch im „Idealfall“ des de­
mokratischen liberalen Verfassungsstaates kann es unge­
rechte Gesetze von Bedeutung geben, so daß sich Legali­
tät und Legitimität keineswegs decken müssen - es bleibt 
ein „Rest“,24 so daß das Gewissen des Einzelnen immer 
gefordert bleibt.
Andererseits ist der Staat „sittlich“ im Dienste der Sitt­
lichkeit, in ihrer Ermöglichung; damit hat er jedoch eine 
eigene, genuin moralische Bedeutung. Wenn er sich da­
durch legitimiert, daß er moralische Existenzmöglichkei­
ten eröffnet, dann „rechtfertigt (er) seine Existenz als 
eine solche, die an sich von moralischer Bedeutung ist“,25 
denn: „Sofern durch ihn moralische Leistungen zustande * 23 

24 VgL J. Habermas: Ziviler Ungehorsam - Testfall für den demokrati­
schen Rechtsstaat, in: ders.: Die Neue Unübersichtlichkeit, Frankfurt 
a. M. 1985, 79-99.
23 W. Kluxen: Über die Moralität staatlicher Normsetzung, a. a. O. 81.

91

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kommen, die ohne ihn nicht möglich wären, erweist er 
sich als moralische Größe eigenen, nicht abgeleiteten 
Rechts.“26 Daher kann der Staat nicht nur legale, son­
dern sittliche Bedeutung und moralische Qualität bean­
spruchen. Wenn er Freiheit und Moralität gewährleistet, 
gewinnt er damit selbst „Moralität“ und einen eigenen 
moralischen Anspruch. Der Bürger verdankt Wählbar­
keit und Durchführbarkeit einer Existenz gemäß seinem 
sittlichem Subjektsein den staatlichen Normen und Insti­
tutionen, daher begegnen sie ihm mit moralischer Ver­
bindlichkeit und können beanspruchen, daß er ihnen 
auch aus „Moralität“ Folge leistet.
Diese Verbindlichkeit haben sie, sofern sie den Erforder­
nissen des guten Lebens, d. h. der individuellen freiheitli­
chen Lebensgestaltung entsprechen - sie müssen sich da­
her inhaltlich als solchermaßen qualifiziert ausweisen. 
Zwar trägt der Staat formal Sorge für das „gute Leben“, 
aber in Gesetzen mit jeweils bestimmtem Inhalt; diese 
müssen sich material beurteilen lassen. Die Gewissens­
freiheit erfordert deshalb ein grundsätzliches Wider­
standsrecht und ein Auswanderungsrecht, für den Fall, 
daß auch bei gewährleisteter Friedensordnung durch die 
Staatlichkeit relevante Normen diesen inhaltlichen An­
forderungen nicht entsprechen. Im Einzelfall kann auch 
eine ungerechte Norm akzeptiert werden, wenn die 
staatliche Ordnung insgesamt als gut und dem Prinzip 
der Menschenwürde und -rechte angemessen erscheint. 
Im demokratischen, liberalen Verfassungsstaat ist daher 
in der Regel weder „Widerstand“ noch Auswanderung 
nötig. Allerdings besteht die Anforderung an den Staat, 
daß Gesetz und Recht einsichtig und als in einem Be­

26 Ebd. 71.

92

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gründungszusammenhang vernünftig erweisbar sein 
müssen.
Der Staat begrenzt die Freiheit aller, so daß sie sich mit 
der gleichen Freiheit aller verträgt, zugleich begrenzt die 
Freiheit der Bürger die Macht des Staates - die Idee der 
Menschenrechte schützt vor dem Staat. Die Ordnungs­
aufgabe des Staates ist inhaltlich dabei bestimmt von den 
allgemeinen sittlichen Vorstellungen der Gesellschaft, die 
dem Staat vorausliegen, so z. B. in der pluralistischen 
Gesellschaft vom Prinzip der Menschenwürde. Weder 
ein reiner Machtstaat, dessen Entscheidungen an sich 
schon Recht sind, noch eine herrschaftsfreie Gesellschaft 
ohne Staatlichkeit sind demgegenüber haltbar. Der Staat 
herrscht nicht nur, weil er Zwang ausübt, sondern „weil 
er auf der Ebene des praktischen Miteinander eine Frie­
densordnung sichert“.27

f) Staat und Gesellschaft

Die Differenzierung von Staat und Gesellschaft erlaubt 
dem Individuum, in keiner der beiden Kollektivformen 
„aufzugehen“; vielmehr ist „ihr Dualismus die Bedin­
gung der ausdifferenzierenden Realisierung der Momen­
te menschlicher Selbstverwirklichung“.28 Der das Indivi­
duum auch moralisch beanspruchende Staat ist deshalb 
nicht von der totalitären Art der „terreur“-Sittlichkeit, 
weil er stets nur eine der die Sittlichkeit prägenden Grö­
ßen ist. Seine Normen sind grundsätzlich partieller Na­

27 Ebd. 66.
2S R. Spaemann: Einleitung, in: P. Koslowski: Gesellschaft und Staat, 
a. a. O. XVII; vgL E. W. Böckenförde: Die verfassungstheoretische 
Unterscheidung von Staat und Gesellschaft als Bedingung der individu­
ellen Freiheit, Opladen 1973.

93

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tur, seine Sittlichkeit ergänzungsbedürftig. Gesellschaft 
und Staat füllen die Sittlichkeit nicht vollständig, sondern 
stets nur partiell aus. Die Inhalte der subjektiven Moral 
werden weder vom Staat noch von der Gesamtgesell­
schaft so bestimmt, daß die Sittlichkeit darin aufgehen 
würde.
Sittlichkeit ist also - entgegen Hegels Rechtsphilosophie 
- nicht primär dem Staat als Sachwalter des Allgemeinen 
zuzuschreiben; im vorigen Abschnitt haben wir sic viel­
mehr der Gesellschaft und der von ihr erbrachten und 
tradierten Kultur zugeschrieben. Der Staat partizipiert 
an der Sittlichkeit und gewinnt ein eigenes moralisches 
Recht und normative Verbindlichkeit, indem er die ge­
sellschaftliche Sittlichkeit und die subjektive Moralität 
konkret werden läßt. Dabei ist er formal auf das univer­
sale Prinzip der Menschenwürde verpflichtet, inhaltlich 
auf materiale Bestimmungen des Guten Lebens in den 
gegebenen Auslegungstraditionen, die in der Gesellschaft 
vorliegen und die im Hinblick auf das allgemeine Prinzip 
aktualisiert werden. Auch wenn Gesellschaft der weitere 
Begriff ist als Staat, ist ein Staat immer auf eine Gesell­
schaft bezogen, nämlich das Staatsvolk; in dieser Gesell­
schaft liegen bereits inhaltliche Bestimmungen dessen, 
was ein gutes Leben sei, vor. Gesellschaftliche traditio­
nelle Vorgaben machen dementsprechend auch den Teil 
aus, der als vorgängig der staatlichen Normgebung ent­
zogen sein soll.
Dennoch ist der Staat gegenüber der pluralen Gesell­
schaft als die Instanz festzuhalten, die als einzige Allge­
meinverbindlichkeit beanspruchen kann. Die staatlichen 
Gesetze und Normen gelten für alle, auch gesetzliche 
Regelungen für Einzelfälle sind allgemein, sofern sie von 
allen zu beachten sind. Durch das Rechtssystem und die 
Herstellung der Ordnung mit Hilfe des Gewalt- und Ge­

94

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


setzgebungsmonopols schafft der Staat gegenüber der 
plural strukturierten Gesellschaft daher tatsächlich Ein­
heit durch Allgemeinheit. Er verliert an - moralischer - 
Autorität, wenn diese Allgemeinheit nicht erkennbar ist, 
wenn Einzelinteressen gesellschaftlicher Gruppen in 
nicht einsichtig zu machender Weise dominieren.
Die Grenzen von Staat und Gesellschaft sind zwar nicht 
„scharf“ gezogen; dennoch ist ihre Unterscheidung - 
nicht Trennung - sinnvoll und wünschenswert, sofern sie 
für das Individuum bei aller sittlichen Einbindung Frei­
heit gegenüber beiden Kollektivformen bedeutet.

2. Ethos

Die Frage nach dem eigentlich „Moralischen“ im Ver­
hältnis von Individuum und Kollektiv, wie es Staat und 
Gesellschaft sind, ist die Frage nach dem Verhältnis von 
subjektiver Moralität einerseits und gegebener Sittlich­
keit andererseits. Ist subjektive Moralität eine absolute 
unbedingte Position des Menschen als „Zweck an sich 
selbst“ - „unmittelbar zu Gott“ -, dann erscheint die 
konkrete gesellschaftliche Moral als nur relativ, bedingt 
und vermittelt und insofern in ihrer Bedingtheit kaum 
von Bedeutung für die unbedingte Moralität des Sub­
jekts. Die Frage erweist sich als das Problem von Be­
dingtheit und Unbedingtheit.
Der Mensch ist, in einer kantischen Formulierung, „ver­
nünftige Natur“, Vernunft in Natur, in natürlich gegebe­
nen und sozialen Bezügen. Als Ganzheit ist der Mensch 
weder von seiner naturalen Konditionierung noch von 
den sozialen Kontexten, in denen er durch Geburt in 
einem Lebenszusammenhang steht, zu trennen. Die 
„Tätigkeit der Vernunft ist ... nicht die einer absoluten, 

95

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich selbst erzeugenden Subjektivität“, vielmehr „erfährt 
das Subjekt zugleich seine Herkunft aus Möglichkeiten 
außerhalb seiner selbst ... Offen ist für die Neuzeit nicht 
die Frage, ob das handelnde Subjekt bedingt ist, sondern 
von welchem Ansatz her die Struktur dieser Bedingt­
heit bestimmt ist und wie sie mit der Unbedingtheit 
der Selbstbestimmung des Subjekts vermittelt werden 
kann.“29 Der Hinweis auf die Tatsache der Bedingtheit 
heißt deshalb noch nichts; es gilt, in einem Begründungs­
zusammenhang Bedingtheit und Unbedingtheit in ihrer 
Vermittlung aufzuweisen.
Auf die soziale Bedingtheit zugespitzt - unter weitge­
hender Ausklammerung der naturalen Bestimmungen - 
verschärft sich die Problematik; denn während die Be­
dingungen der Naturexistenz des Menschen als „Ver­
nunft in Natur“ universal gelten, zeichnet sich die soziale 
Einbindung durch ihre evidente Kontingenz aus. Die 
Differenzen zwischen Kulturen und Moralen sind so of­
fensichtlich - der Relativismus ein klassisches moralphi­
losophisches Thema -, daß die Bedingtheit unabweisbar 
deutlich zum Vorschein kommt. Während daher Natur 
als allgemeines unhintergehbares Datum menschlicher 
Existenz eingeordnet werden kann, tritt die kulturrelati­
ve Prägung der Sittlichkeit als „Heteronomie“ der Auto­
nomie des Subjekts gegenüber. Die kontingente kollekti­
ve Moral verpflichtet das Individuum mit moralischer 
Kraft: die Vermittlung von Bedingtheit und Unbedingt­
heit muß daher eine mögliche „absolute“ Bedeutung des 
nur „relativ“ Geltenden für das Subjekt ausmachen kön­
nen: es ist das Problem der Verbindlichkeit von Kontin­
gentem.

29 L. Honnefeider: Die ethische Rationalität der Neuzeit, a. a. O. 27.

96

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


a) Begriff des Ethos

Als Begriff für die kollektive Sittlichkeit bietet sich 
„Ethos“ an. Im Gegensatz zur vieldeutigen Rede von 
„der Moral“,30 die an „bürgerliche Moral“ oder die 
„Moral der Truppe“, heute „corporate identity“, erin­
nert - der Begriff der „Moralität“ sollte der subjektiven 
Personalität vorbehalten bleiben -, und im Gegensatz zu 
„Sittlichkeit“, die an Hegels substantielle Sittlichkeit mit 
ihren systematischen Problemen anknüpft, ist Ethos der 
umfassendere und offenere Begriff.31
Bei Aristoteles schließt Ethos „öffentliche Sitte und indi­
viduelle Haltung in einem“ ein.32 Das kann nach der 
„Entdeckung des Individuums“ in der Neuzeit nicht 
mehr der Fall sein. Ethos meint in einer zeitgemäßen Be­
stimmung von Wolfgang Kluxen, dessen Ethik des Ethos 
wir folgen, den „Inbegriff der Normen und normativen 
Gehalte, die in einer gegebenen Gruppe oder menschli­
chen Existenzweise als maßgeblich für das Verhalten und 
Handeln angesehen werden“; es betrifft daher „die Ge­
samtheit des Handlungsfeldes und seiner normativen 
Gestaltung“.33 Damit ist gesagt, daß das Individuum, das 
in einer bestimmten Gruppe lebt, wenn es moralisch 

30 Vgl. H. M. Baumgartner: Gründe für die ebensowohl systematische 
wie geschichtliche Notwendigkeit einer philosophischen Ethik, in: G. 
Frey, J. Zeiger (Hg.): Der Mensch und die Wissenschaften vom Men­
schen, Innsbruck 1983, 557-565, 559 f.
31 Für eine lediglich neue Formel der alten guten „Sitte“ hält R. Bubner 
Ethos, in: Geschichtsprozesse und Handlungsnormen, a. a. O. 177, 
vgl. dagegen zum Unterschied von „Sitte“ und „Sittlichkeit“ W. Korff: 
Normen als Gestaltungsträger menschlichen Daseins, in: Handbuch 
der christlichen Ethik I, Freiburg/Basel/Wien 1978, 114-125.
32 G. Bien: Die Grundlegung der politischen Philosophie bei Aristote­
les, Freiburg/München 1972, 226.
33 W. Kluxen: Ethik und Ethos, in: Handbuch der christlichen Ethik 
II, a. a. 0.519 f.

97

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


handelt, dies in einem bereits normativ gestalteten Rah­
men tut. Naturale Bedingungen können das Handlungs­
feld zwar begrenzen, aber nicht normieren; demgegen­
über hat das sozial verbindlich geltende Ethos normie­
renden, das zu Tuende und zu Lassende bestimmenden 
Charakter: der Raum möglicher moralischer und nicht­
moralischer Handlungen ist im Ethos material bereits 
ausgelegt. Seine Normen sind daher „normativ“, sofern 
sie durch die Bestimmung und Determinierung des 
Handlungsraums Bedeutung für die subjektive Moralität 
in materialer Weise haben. Es sind nicht nur begrenzen­
de und einschränkende Bedingungen negativer Art, son­
dern Bestimmungen positiver Natur.
Auch Normen, „die als unbedingt und unabhängig von 
jeder sozialen Anerkennung gültig angenommen wer­
den“, sind „faktisch primär durch soziale Vermittlung 
gegeben ... In der sozialen Vermittlung wird die unbe­
dingte und allgemeine Norm auf den Inhalt des fakti­
schen Lebenskreises bezogen, auf ihn hin ausgelegt und 
somit konkretisiert.“34 Allgemeingültigkeit einer univer­
salen Norm wie etwa der Idee der Menschenwürde wi­
derspricht daher nicht ihrer Auslegung in einem gegebe­
nen kulturellen Rahmen, die sich als Konkretion des All­
gemeinen erweist. Bedingung für die konkrete Normie­
rung ist damit zugleich der mögliche Begründungszu­
sammenhang im Hinblick auf die allgemeine Norm. Die 
Normativität des Ethos bleibt daher nicht „neoaristote­
lisch“ auf das Postulat „je schon“ gelebter Sittlichkeit re­
duziert; es weist sich durch Vernünftigkeit aus. „Ver­
nunft“ charakterisiert ein Ethos zunächst in dem alleine 
unzureichenden Minimalsinn, daß es funktioniert; ein 
sich bewährendes Ethos kann nicht unvernünftig sein. 

34 Ebd. 419.

98

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zum zweiten vermag die Reflexion ein Ethos als eine 
mögliche Konkretion des Allgemeinen zu verdeutlichen, 
wenn nämlich darin ein geglücktes Leben geführt werden 
kann und das „Menschsein des Menschen“ wirklich 
wird. Nicht nur für die nachträgliche moralphilosophi­
sche Reflexion, sondern für den Einzelnen in seinem 
Ethos weist sich dieses moralisch dadurch aus, daß er 
darin im Sinne eines für ihn „guten Lebens“ leben kann. 
Damit muß nicht festgelegt sein, was für jeden einzelnen 
„gut leben“ heißen soll; es heißt nur, daß im gegebenen 
Ethos ein gewähltes und gestaltetes Leben erfahrbar und 
durchführbar ist. Der Einzelne kann daher auch in seiner 
„Unbedingtheit“ nur nach dem Rahmen seines Ethos be­
urteilt werden: wenn es ihm als gut erscheint, kann er 
sich moralisch zu Recht daran halten. Sollte sich ein 
Ethos in seiner Gesamtheit als nicht angemessen erwei­
sen, sofern es eine Verwirklichung des Menschseins nicht 
ermöglicht, wird es zugrunde gehen oder korrigiert wer­
den müssen.
„Das faktisch-kontingente Ethos ist für den einzelnen 
eine notwendige Bedingung seiner Moralität: in ihm er­
fährt er sich als Person, an seinen Normen lernt er Gut 
und Böse, ihm werden Beispiele und Leitbilder mensch­
lichen Gutseins dargeboten, er findet eine Auslegung des 
Daseinssinnes vor, im Hinblick auf die er selbst sein Da­
sein sinnvoll gestalten kann. Das Allgemeine des ,Sitten­
gesetzes4 ... ist dem einzelnen in seinem Ethos gegen­
wärtig und nur in diesem. Die strenge Forderung nach 
Gehorsam gegenüber dem Sittengesetz transformiert sich 
in die nach Konformität zum Ethos.“35
Das Subjekt ist der eigenen Moralität nicht „enthoben“, 
wenn auch „entlastet“, sofern ihm das Ethos als Teil der 

35 Ebd. 527.

99

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kultur, ihrer Institutionen und Traditionen begegnet. 
Sein Handeln, seine Entscheidung und Verantwortung 
für den gewählten Daseins- und Handlungssinn inner­
halb des Ethos ist Angelegenheit der subjektiven Morali­
tät. Als konkrete Person ist das Subjekt dabei auf die 
normierende Ausstattung des bereits konkretisierten 
normativen Rahmens, des Ethos, angewiesen.
Das Ethos ist aber nicht als ein Set von Handlungsregeln 
zu denken, die für alle Mitglieder gleichermaßen gelten 
würden, sondern als „Inbegriff“ der Normen und nor­
mativen Gehalte, nach der Art eines zugrundeliegenden 
Verhaltens„stils“. Durch das Ethos wird auch nicht jedes 
Handeln vollständig und „ohne Rest“ geprägt; selbst in 
einem relativ einheitlichen „geschlossenen“ Ethos bleibt 
die Konkretion im einzelnen Handeln notwendig. Das 
Ethos, von dem bisher die Rede war als normativer Ge­
samtauslegung des gegebenen Handlungsfelds, ist des­
halb zu differenzieren: es ist „mehrstufig“.36 Im 
„Gesamtethos“ sind die allgemeinen Normen präsent; 
unterhalb dieser Ebene gibt es verschiedene „Ethosfor­
men“,37 die sich innerhalb des Ethos, aber mit spezifi­
schen mehr oder minder beträchtlichen Unterschieden 
zueinander, bewegen; weiterhin sind „Sonderformen“ 
möglich, die ebenfalls zum gesamten Ethos dazugehören, 
jedoch nur für einen stark eingegrenzten Bereich gelten. 
Damit ist das Individuum immer noch nicht so „determi-

36 Mit dem Begriff der „Mehrstufigkeit“ führt Honnefeider den Klu- 
xenschen Ethosbegriff weiter, vgL: Menschenwürde und Menschen­
rechte, a. a. O. sowie: Wahrheit und Sittlichkeit. Zur Bedeutung der 
Wahrheit in der Ethik, in: E. Coreth (Hg.): Wahrheit in Einheit und 
Vielheit, Düsseldorf 1987, 147-169.
37 Als Plural von „Ethos“ - anstelle des im deutschen Sprachgebrauch 
nicht üblichen griechischen Plurals „ethe“ - sei im folgenden von „For­
men des/von Ethos“ die Rede.

100

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


niert“, daß es nicht selbst noch ein „persönliches Ethos“ 
sich entwerfen müßte. Ein Beispiel: Als allgemeines Ge­
samtethos kann für die europäisch-abendländische Welt 
die Anerkennung des Prinzips der Menschenwürde so­
wie daraus folgende Regeln allgemeiner Art gelten, wie 
Religions- und Gewissensfreiheit, Selbstbestimmung, 
Schutz des Lebens als biologischer Grundlage u. a.; den­
noch gibt es im gemeinsamen Haus Europa Unterschiede 
in den Ethosformen, die unterhalb dieser Allgemeinheit 
des Gesamtethos liegen - Religionsfreiheit heißt in 
Frankreich Laizismus, in England und Deutschland 
nicht. Zu dieser Differenzierung können nicht nur Lan­
desgrenzen, sondern auch Konfession, Geschlecht, 
Gruppenzugehörigkeit beitragen. „Sonderformen“ wä­
ren etwa bestimmte Auffassungen von Berufsethos - 
Arzt, Politiker, Arbeiter. Das Ethos in pluralistischen, 
wie den hier angeführten europäischen Gesellschaften 
läßt sich als ein „offenes“ Ethos charakterisieren, das 
dem Einzelnen besonders viel Spielraum gibt und in sich 
eine große Fülle von Lebensmöglichkeiten des „guten 
Lebens“ birgt. Das Prinzip der Menschenwürde in Aner­
kennung des dafür nötigen Freiraums ist die ethische 
Grundlage dieses Pluralismus. Nur Verbote gelten in 
diesem Rahmen unbedingt; Normen und Regeln positi­
ver Art sind prinzipiell konkret gestaltbar. Korrekturen 
und Verbesserungen sind in einem offenen Ethos weitaus 
eher möglich als in einer geschlossenen Kultur; daher 
zeigt es sich insbesondere als „vernünftig“ und, sofern es 
ein Mehr an „guten“ Lebensmöglichkeiten bedeutet, 
auch als „besser“. Seine Offenheit und Allgemeinheit hat 
dazu beigetragen, sich als „Menschheitsethos“, nach Art 
eines Gesamtethos, anzubieten; von der weltweiten 
Durchsetzung der Idee der Menschenrechte war bereits 
die Rede. Damit wird andererseits deutlich, daß „Men­

101

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schenwürde“ und „Menschenrechte“ faktisch gelten, 
weil sie selbst Bestandteil dieses Ethos geworden sind: 
die universale Norm wird nur in sozialer Vermittlung er­
fahren; als wichtigstes Element, nämlich ihr Prinzip, ist 
daher die Menschenwürde und damit die subjektive Mo­
ralität im europäisch-abendländischen Ethos tradiert, hi­
storisch wirksam und anerkannt worden.38

b) Moralität im Ethos

Die kollektive Sittlichkeit des Ethos wird nach dem Mu­
ster der Kultur tradiert und übernommen. Dennoch soll 
Moralität in ihrer unbedingten subjektiven Bedeutung 
„absolut“ und „autonom“ bleiben - wird nicht bereits im 
Begriff und Ansatz des Ethos doch wieder das Kollektiv 
über das Individuum gestellt und dessen eigene prakti­
sche Vernunft durch die gegebene Vernünftigkeit des 
Ethos so „entlastet“, daß sie nicht mehr „kritisch“ wer­
den kann oder sogar soll?39 Die Frage ist die, was in ei­
ner Ethik, die vom Ethos ausgeht, dann eigentlich noch 
„moralisch“ heißt.
Gegenstand der philosophischen Ethik sind Handlun­
gen; moralische Handlungen unterscheiden sich von an­
deren, nicht unter dem Gesichtspunkt von Moralität ste­
henden Handlungen dadurch, daß sich in ihnen das sittli­
che Subjektsein des Menschen niederschlägt: in ihnen 
kommt die Selbstbestimmung des Menschen als Mensch, 
unter der Perspektive von Humanität und Freiheit, von 
Gut und Böse zum Ausdruck. Im Handeln, das unter 
der Differenz von Gut und Böse, von zu Tuendem und 

38 Vgl. R. Spaemann: Universalismus oder Eurozentrismus, in: K. Mi­
chalski (Hg.): Europa und die Folgen, Stuttgart 1988, 313-322.
59 Vgl. H. Schnädelbach: Was ist Neoaristotelismus? a. a. O. 52 ff.

102

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu Lassendem steht, gibt das sittliche Subjekt nicht nur 
der einzelnen Handlung, sondern seinem Dasein einen 
bestimmten Sinn. Die Person ist nach Kluxen „alleiniges 
Zentrum absoluter Sinngebung“; die Erfüllung des 
Handlungs- und Daseinssinnes im Handeln verleiht die­
sem seine absolute Bedeutung, da es dabei um die ganze 
Person in ihrer Selbstzweckhaftigkeit geht. Jede morali­
sche Entscheidung ist zugleich eine Entscheidung über 
„mich“, weil der Mensch nicht nur „tut“, sondern seine 
Ziele als Ziele weiß und handelt, „indem er Stellung 
nimmt“.40 „Moralität“ heißt „für unser Handeln im Gan­
zen des Lebenszusammenhanges Rechenschaft abzuge­
ben, und zwar vor einer von uns selbst als unbestritten 
anerkannten Instanz“.41 Die Unbedingtheit des Morali­
schen wird also nicht auf ein Bedingtes zurückgeführt; 
die absolute Bedeutung hat sie für sich selbst, nämlich 
für die handelnde Person. Das unbedingt verpflichtende 
Sollen folgt daher in bezug auf die Vervollkommnung 
und die Selbstbestimmung des Handelnden.
Die Erfahrung der Verbindlichkeit beruht auf einer /In­
erkennung des Handelnden, nämlich eben in seiner Stel­
lungnahme zu dem als gut oder schlecht Erkannten. Das 
Pendant zur Anerkennung ist der Anspruch, der der 
handelnden Person begegnet und auf den sie positiv oder 
negativ antwortet. „Ansprüche“ werden von anderen 
Personen gestellt; als Mit-Subjekte können sie Rechte - 
und Pflichten andererseits - geltend machen. Der Bezug 

40 L. Honnefeider: Menschenwürde und Menschenrechte, a. a. O.
254 f.; vgl. ders.: Praktische Vernunft und Gewissen, in: Handbuch der 
christlichen Ethik III, Freiburg/Basel/Wien 1982, 19-43, bes. 38 ff.
41 O. Schwemmer: Der Universalitätsanspruch der Vernunft und der 
Wandel moralischer Erfahrungen. Philosophische Bemerkungen zum 
Werte- und Normenwandel, in: W. Kluxen (Hg.): Tradition und Inno­
vation, Hamburg 1988, 201-218, 210.

103

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auf die anderen wie auf die eigene Person macht daher 
die eigentlich moralische, nämlich personale Qualität des 
Handelns aus. Daher ist der soziale Zusammenhang, das 
Miteinander und Füreinander ebenso wie die Selbstbe­
hauptung und -bestimmung für die subjektive Moralität 
konstitutiv. Ansprüche verbindlicher Art, die die Mora­
lität und damit das Subjekt selbst treffen, können dem­
entsprechend nur in einem sozialen Zusammenhang er­
hoben und geltend gemacht werden. Das heißt zum Bei­
spiel für das Ethos, daß es nicht „von selbst“ gilt, son­
dern daß es Personen sind oder allgemeiner gefaßt die 
soziale Gruppe, die verbindliche, normative Ansprüche 
an ihr individuelles Mitglied stellt und so auch etwa 
Konformität und Kontinuität des Ethos verlangt. Das 
Ethos existiert nicht als „Natur“, sondern sozial, in der 
Gruppe oder Gesellschaft und ihrer gegenseitigen Kom­
munikation. Der „Anspruch“ des Ethos und seiner Nor­
men tritt dem Individuum entgegen als intersubjektiv er­
hobener Anspruch.
Die Bildung der moralischen Persönlichkeit ist durch die 
Gemeinschaft geprägt, durch „Erziehung und Leitbil­
der“ nach Aristoteles, durch das Ethos als Kultur, das 
nicht lediglich Bedingungen der Möglichkeit von Morali­
tät bietet, sondern den Raum sittlicher Handlungsmög­
lichkeiten eröffnet, indem es die materiale Struktur des 
Normativen bereits bestimmt hat. Auch universale Nor­
men sind in ihrer sozialen Geltung auf die Vermittlung 
und Konkretion im Ethos angewiesen, weil die subjekti­
ve Moralität ihre Inhalte aus dem Ethos gewinnt; die 
subjektive, personale Bedeutung des moralischen Han­
delns bleibt dennoch absolut und unbedingt. Die Rele­
vanz des konkret gegebenen Ethos wird nicht verständ­
lich, solange man den konstitutiven Bezug der Person 
auf die anderen Mit-Subjekte vernachlässigt; das Ethos 

104

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„existiert“ sozial in Traditionen, Verhaltensmustern und 
normativen Gehalten, die in der sozialen Gruppe geltend 
gemacht werden und die das darin „gut“ lebende Indivi­
duum als verbindlich erhobene Ansprüche erfährt.

c) Ethos, Gesellschaft, Staat

Als eine solche, in einem Kommunikationszusammen­
hang stehende soziale Großgruppe wurde im vorherge­
henden Abschnitt „Gesellschaft“ bestimmt. Insofern 
können wir als Träger des Ethos die Gesellschaft ausma­
chen. „Im Unterschied zu dem schöpferischen Einzel­
ethos, welches immer den Charakter eines Entwurfs hat, 
stellt das Gesellschaftsethos einen Bestand dar, welcher 
dem einzelnen Gesellschaftsgliede vorgegeben ist. Im 
Unterschied zum gleichfalls vorgegebenen Bestand eines 
Gruppen- oder Rollenethos, das ausdrücklich übernom­
men werden muß, ist das Gesellschaftsethos in eben dem 
Sinne notwendiger Bestand des sittlichen Lebens, wie 
überhaupt gesellschaftliches Leben zur Natur des Men­
schen gehört.“42 Der Staat als Herrschaftsordnung ge­
genüber den Teilsystemen der Gesellschaft, der die Exi­
stenz der Gesellschaft als Ganzheit sichert und durch die 
Allgemeinheit seiner Friedens- und Freiheitsordnung für 
Einheit der gesellschaftlichen Pluralität sorgt, wäre dem­
nach als „unter“ den normativen Vorgaben des gesell­
schaftlich geltenden Ethos stehend zu denken und der 
kollektiven Sittlichkeit verpflichtet, an der er partizipiert. 
Als Gesellschaft, die Träger eines Gesamtethos ist, war 
bereits von Europa, soweit es sich aus der Tradition des 
lateinischen Abendlands versteht, die Rede; es gibt si­

42 W. Kluxen: Ethik und Ethos, in: Philosophisches Jahrbuch 73 
(1966) 350.

105

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


cherlich ein europäisches Kommunikationsverhältnis, so 
daß man von einer „europäischen Gesellschaft“ sprechen 
darf. Primär dürfte allerdings die Orientierung in der ei­
genen „Muttersprache den für das Individuum konsti­
tutiven Kommunikationszusammenhang ausmachen. 
Das Ethos ist in einer Sprache gegeben, formuliert und 
sozial vermittelt; es kann nicht unabhängig von seiner 
sprachlichen Vermittlung gedacht werden. Die Angewie­
senheit auf eine bestimmte Sprache entspricht dem Kon­
kretionscharakter und verdeutlicht den Zusammenhang 
mit der intersubjektiven Kommunikation innerhalb einer 
Gesellschaft und deren allgemeiner Kultur. Auch die 
Sinngebung des Handelns in ihrer letzten Bedeutung für 
den Handelnden ist durch das allgemeine Verständnis 
von Außen-, Innen- und Mitwelt geprägt, das sich in der 
Sprache und deren Weise der Welterschließung ergibt. 
Auch wenn grundsätzlich alle Sprachen übersetzbar sind, 
bleibt ein Rest, der nicht weitervermittelt werden kann. 
Humboldt hat maßgeblich die Perspektivität der „Welt“ 
durch ihre sprachliche Repräsentation herausgestellt: die 
Welt ordnet sich in den Strukturen der sie erschließen­
den Sprache. Die Charakterisierung des Ethos zeigt Affi­
nität zur sprachlichen Verfaßtheit der menschlichen Ge­
sellschaft: Sprechen bedeutet individuelle Mitteilung auf 
dem Hintergrund eines Allgemeinen, wobei das Indivi­
duelle individuell bleibt, aber sich ohne das Allgemeine 
weder finden noch artikulieren oder verstanden werden 
kann; das einzelne Wort erhält seine Bedeutung immer 
im Kontext.
Dennoch scheinen die sprachlich gegebenen Differenzen 
von Kulturen und den ihnen eigenen Formen von Ethos 
nicht als so relativierend wie die historisch bedingten 
Unterschiedlichkeiten. Das Problem von Bedingtheit 
und Unbedingtheit erscheint besonders problematisch 

106

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


im Verhältnis von subjektiver Moralität und Geschicht­
lichkeit des Ethos, das deshalb eigens behandelt werden 
soll.

3. Ethos und Geschichte

a) Geschichtlichkeit des Ethos

Kontingente, nämlich nicht notwendige Entwicklungen 
kennzeichnen das Geschichtliche: alles könnte anders 
sein. Dabei macht die Kontingenz nicht nur aus, daß sich 
etwas „so oder anders“ verhalten kann, sondern daß das 
tatsächliche Eintreten einer der Alternativen nicht zwin­
gend ist.43 Kontingente Geschehnisse und Handlungs­
konstellationen lassen sich daher nicht in dem Sinne 
„rational“ auflösen, daß das kontingente Moment 
„weg“zuerklären wäre. Obwohl daher alles Geschichtli­
che auf Handlungen zurückgeführt werden kann, kann 
das tatsächliche geschichtliche Gewordensein nicht als 
Ergebnis von Handlungen und Entscheidungen hinläng­
lich verstanden werden.44
Die Eigendynamik historischer Prozesse und dadurch 
bedingt die jeweilige geschichtliche Herkunft erscheinen 
„naturwüchsig“ - als Kräfte und Mächte nach Art der 
Natur. Die historisch entstandenen Lebens-, Kultur- 
und Ethosformen widersprechen auf den ersten Blick 
dem Universalitätsanspruch der Vernunft, die als struk­

43 Vgl. R. Bubner: Geschichtsprozesse und Handlungsnormen, a. a. O. 
38.
44 VgL H. Lübbe: Geschichtsbegriff und Geschichtsinteresse. Analytik 
und Pragmatik der Historie, Basel/Stuttgart 1977; und: Die Identitäts­
präsentationsfunktion der Historie, in: Praxis der Philosophie - Prakti­
sche Philosophie - Geschichtstheorie, a. a. O. 97-122.

107

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


turell eine und identische ihrer eigenen Logik nach über­
all und für jedermann dasselbe vorschreiben müßte. Fak­
tisch leben Menschen in sozialen und geschichtlichen 
Zusammenhängen, für die sie sich auch nicht in einem 
ursprünglichen „Akt der Anerkennung“ entschieden ha­
ben - so daß die universale Vernunft doch unmittelbar 
zur Geltung käme sondern die sie übernehmen, sofern 
sie sich für sie und ihre Gemeinschaft bewährt zu haben 
scheinen.
Mit dem Begriff des Ethos ist ein Konzept gewonnen, 
das das konkrete Ethos als Konkretion der allgemeinen 
Vernunft verdeutlichen konnte: das Allgemeine tritt 
nicht als Allgemeines auf, sondern in bestimmten Zu­
sammenhängen als Bestimmtes, d. h. positiviert und ne­
gativ gegen anderes abgegrenzt, „Kontingenz“ ergibt 
sich durch die notwendig partikulare Positivierung. Den­
noch muß die einzelne Konkretion eben als Konkretion 
allgemeiner Vernunft erkennbar sein, sei es in der Refle­
xion auf die zugrundeliegenden Prinzipien des Ethos - 
die Mehrstufigkeit erlaubt eine Differenzierung von ein­
zelnen Normen und normleitenden Prinzipien -, sei es 
im Ausweis für das „gut“ lebende Individuum und des­
sen allgemeinheitsfähige Vernunft: das Individuum ur­
teilt selbst, ob ein geglücktes, der Moralität entsprechen­
des Leben gewährleistet ist. Dies kann es nun wiederum 
dadurch feststellen, daß es auf die Bewährung des Ethos 
in der Zeit sieht - Geschichtlichkeit als historische Be­
währung spricht für das Ethos. Das „bewährte“ Ethos 
kann dementsprechend Konformität und in geschichtli­
cher Perspektive Kontinuität verlangen.
Historisches Gewordensein und damit Kontingenz ent­
sprechen daher dem Charakter des Ethos als Konkretion 
und positiver Determination45 des Allgemeinen. Die 
Pluralität der historisch ausdifferenzierten Lebensformen 

108

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ist somit in einer Ethik des Ethos affirmiert, weil sie 
selbst als vernünftig ausgewiesen ist - nämlich zur Struk­
tur der allgemeinen Vernunft „in Natur“ gehörig -, und 
nicht ein zu überwindendes Hindernis auf dem Weg zur 
endlichen Durchsetzung ihres Universalitätsanspruchs. 
In dieser Konzeption ist auch der Einwand der Beliebig­
keit der kollektiven Moral, die sich „so und auch anders 
möglich“ historisch ausgeprägt hat, zurückweisbar; 
durch die konstitutive Verwiesenheit der subjektiven 
Moralität des Individuums auf die materiale Normierung 
des Handlungsfelds kann das Ethos ihm mit einem An­
spruch auf moralische Verbindlichkeit begegnen, der 
nicht beliebig, vielmehr von absoluter Bedeutung ist. Im 
Ethos erfährt das handelnde Subjekt die Gesetzgebung 
der allgemeinen praktischen Vernunft, und zwar als die 
einer kollektiven Vernünftigkeit.45 46

b) „Geschichte“ und „Geschichtlichkeit“

Hält ein solches affirmatives Verständnis von Geschichte 
und Geschichtlichkeit gegenüber der kritischen, d. h. 
Grenzen ziehenden neueren Geschichtstheorie stand, zu­
mal, wenn die Geschichts- und Kulturrelativität des 
Ethos in seine Normativität einbezogen wird?
Geschichte ist zu unterscheiden von Geschichtlichkeit; 
während Geschichtlichkeit im Sinne von menschlicher 
Endlichkeit und Kulturrelativität als anthropologische 
Konstante betrachtet werden kann, ist Geschichte im 
Kollektivsingular eine Begriffsbildung der „Sattelzeit“, 
die sich der Erfahrung des zunehmend beschleunigten 

45 Zum Begriff der Determination vgl. W. Kluxen: Ethik und Ethos, 
in: Philosophisches Jahrbuch 73 (1966) 339-355.
46 Vgl. ders.: Ethik des Ethos, a. a. O. 49, 55.

109

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wandels, der immer größer werdenden Differenz von 
„Erfahrungsraum“ und „Erwartungshorizont“ und dem 
Auseinandertreten von Herkunft und Zukunft verdankt.47 
Von der menschlichen Zeitlichkeit und Endlichkeit her 
läßt sich dabei „die“ Geschichte nicht ableiten oder ihr 
Sinn angeben. „Geschichtliche“ Gesellschaften können 
auch ohne „Geschichte“, nämlich ohne ein historisches 
Bewußtsein existieren, sei es in der Vorstellung der Welt 
als eines Kreislaufs oder eines stehenden Jetzt, wo sich 
nichts eigentlich ändert; die Herausbildung eines histori­
schen Bewußtseins ist erst möglich, wenn die Erfahrung 
und Idee eines grundsätzlich Neuen in der Geschichte48 
vorhanden ist.
Die allgemeine geschichtliche, sozio-kulturelle Prägung 
als Resultat menschlicher Bedingtheit, von der bisher im 
Zusammenhang von „Ethik und Geschichte“ die Rede 
war, ist also noch einmal analytisch zu trennen von Ge­
schichte als einem spezifischen retrospektiven und inter­
pretierenden Verhalten zu dieser geschichtlichen Gewor- 
denheit. Die Rede von „der“ Geschichte und die Exi­
stenz eines historischen Bewußtseins implizieren eine 
Differenz zum historischen Geschehen, zu dem man sich 
sonst nämlich nicht in ein Verhältnis setzen könnte. Hi­
storisch überlieferte Traditionen und Institutionen sind 
demgegenüber als Kultur in der Lebenswelt ohne „Hia­
tus“49 präsent und werden in sozialer Vermittlung und 

47 Vgl. R. Koselleck: Vergangene Zukunft. Zur Semantik geschichtli­
cher Zeiten, Frankfurt a. M. 21984; ders.: Geschichte, in: O. Brunner, 
W. Conze, R. Koselleck (Hg.): Geschichtliche Grundbegriffe II, Stutt­
gart 1975, 647 ff.; H. M. Baumgartner: Geschichte/Geschichtsphiloso- 
phie, in: Staatslexikon II, Freiburg/Basel/Wien 1986, 924-936.
48 Vgl. J. Simon: Das Neue in der Geschichte, in: Philosophisches 
Jahrbuch 79 (19,^2) 269-287.
49 Vgl. H. M. Baumgartner: Thesen zur Grundlegung einer transzen­

110

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Akkulturation übernommen. Ermöglicht aber das einmal 
gegebene historische Bewußtsein in dieser Tradierung 
ebenfalls eine Distanz, rücken auch diese lebensweltli­
chen Gegebenheiten aus der Selbstverständlichkeit in den 
Bereich des im Handeln zu Kontinuierenden oder zu 
Korrigierenden: sie bedürfen der eigenen „historischen 
Erklärung“ und werden in den Bereich des relativ, wenn 
auch nicht beliebig Disponiblen einbezogen. Ist also das 
Reflexionsniveau erreicht, das „Geschichte“ gegenüber 
der geschichtlichen Herkunft bedeutet, trägt die Weiter­
gabe von Traditionen weit mehr als in „traditionalen“ 
und nicht-geschichtlich denkenden Kulturen Entschei­
dungscharakter. Eine kritische Haltung gegenüber gege­
benen Überlieferungen ist immer möglich, auch wenn, 
von der anthropologischen Entlastungsfunktion her ge­
sehen, niemals eine vollständige Revision denkbar oder 
wünschenswert wäre. Die Entdeckung der Geschichte 
im Kollektivsingular und des historischen Bewußtseins 
in der „Sattelzeit“ hat also auch Bedeutung für die ge­
schichtliche Gewordenheit der Kultur und mit ihr des 
Ethos. Wenn die geschichtliche Herkunft und damit 
auch die „Bewährung“ des Ethos, die seine Geltungs­
kraft bedingt, durch prinzipielle Distanz in den Bereich 
des Relativierbaren, Kritisierbaren und Disponiblen ge­
hört, muß gefragt werden, ob die Geschichtlichkeit des 
Ethos so überhaupt normativ relevant sein kann, sofern 
Geschichtlichkeit als bloße Gewordenheit das Ethos dem 
Sein-Sollen-Fehlschluß zum Opfer fallen ließe, Ge­
schichte als retrospektives Verhalten zur geschichtlichen 

dentalen Historik, in: H. M. Baumgartner, J. Rüsen (Hg.): Seminar 
Geschichte und Theorie, Frankfurt a. M. 1976, 274-302, bes. 280; Ge- 
schichtlichkeit/Geschichte, in: E. Braun, H. Radermacher (Hg.): Wis­
senschaftstheoretisches Lexikon, Graz/Wien/Köln 1978, 211-217.

111

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Herkunft aber die Normativität des Ethos außer Kraft 
zu setzen scheint.

c) Geschichte als Konstrukt

Geschichte ist nicht alles vergangene Geschehen, und 
nicht alle Tatsachen der Vergangenheit sind schon ge­
schichtliche Tatsachen. Die Retrospektive der histori­
schen Erinnerung macht Sprünge und steht bereits in ei­
ner bestimmten Perspektive. Aus bloßen Tatsachen wer­
den historische Ereignisse durch einen Bedeutungszu­
sammenhang, dieser ergibt sich erst in der erinnernden 
und deutenden Erzählung von einer Gegenwart und de­
ren Fragestellungen an die Vergangenheit aus. Geschich­
te hat daher „keine andere Daseinsweise als die lebendige 
Gegenwart der erzählenden Erinnerung“.50 Die eigent­
lich geschichtliche Dimension ergibt sich erst in der re­
trospektiven Einordnung vergangenen Geschehens im 
Vorgang des Erzählens, das eben nicht „reproduziert“, 
sondern in dem aufgrund der Sprünge machenden Erin­
nerung „nur jeweils ausgewählte Haltepunkte des Verän­
derungsgeschehens festgehalten und in der Perspektive 
ihrer Bedeutung für die auszulegende Bestimmtheit des 
Gegenstandes oder Ereignisses aufgegriffen werden“;51 
das spezifisch Geschichtliche liegt „in der dynami­
sierenden Erzählbeziehung“, der gegenüber die bloßen 
Daten und historischen „Geschäfte“ ihr Substrat ausma­
chen.52 Geschichte ist also eine Beschreibungsart vergan­

50 H. M. Baumgartner: Thesen zur Grundlegung einer transzendenta­
len Historik, a. a. O. 282.
51 H. M. Baumgartner: Narrative Struktur und Objektivität, in: J. Rü- 
sen (Hg.): Historische Objektivität, Göttingen 1975, 48-67, 56.
52 Ebd. 57.

112

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gener Ereignisse und Prozesse und als solche nicht deren 
Reproduktion, sondern „konstruierende Wiederanord­
nung des Vergangenen nach Sinngesichtspunkten und 
gemäß den Daten“.53 Sie setzt dabei „für ihre, Wirklich­
keit als Geschichte erdeutende Konstruktion die Konsti­
tution der sinnlich konkreten Lebenswelt des Menschen 
als Basis und Material voraus“.54
Das Interesse an erzählendem Erinnern und so an Ge­
schichte ist ein praktisches; die Wiederanordnung histo­
rischer Daten und Geschehnisse nach deren Bedeutungs­
zusammenhang steht unter Sinnvorstellungen. Die Er­
zählung gestaltet sich „unter der Leitvorstellung eines 
vernünftigen und ganzen sinnvollen menschlichen Le­
bens“ und wird darum „keineswegs arbiträr, in einem 
Kontext möglichen und sinnvollen Handelns entwor­
fen“.55 Geschichte steht als Erzählung in einem prakti­
schen Kontext der Handlungsorientierung und Sinnge­
bung. Die leitenden Sinngesichtspunkte ergeben sich in 
der intersubjektiven Diskussion; ihr „apriorischer“ und 
daher nicht beliebiger Bezugspunkt ist das Interesse der 
praktischen Vernunft an Sinn und Menschlichkeit des 
menschlichen Lebens, das sich im Fall des erzählenden 
Erinnerns auf die eigene Herkunft als „Geschichte“ be­
zieht. Geschichte ist daher nicht die selbstverständliche 
Form menschlicher Geschichtlichkeit; es gibt sie viel­
mehr, wenn und sofern sich das menschliche Vernunftin­
teresse in Geschichte und der Sinngebung des Geschicht­
lichen ausdrückt.

53 H. M. Baumgartner: Kontinuität als Paradigma historischer Kon­
struktion, in: Philosophisches Jahrbuch 79 (1972) 254-268.
54 H. M. Baumgartner: Thesen zur Grundlegung einer transzendenta­
len Historik, a. a. O. 277.
55 H. M. Baumgartner: Kontinuität als Paradigma historischer Kon­
struktion, a. a. O. 268.

113

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dadurch steht die solchermaßen vom traditionellen Ver­
ständnis der „res gestae“ - als objektivem Geschehen wie 
dessen subjektivem Abbild56 - durch die moderne Ge­
schichtstheorie kritisch abgesetzte Geschichte von vor­
nherein, nämlich ihrer Konstitution als Konstruktion 
nach, in einem praktischen, intersubjektiven Handlungs­
und Sinnzusammenhang. Damit ist aber zugleich die 
Brücke zu einer möglichen Normativität der Geschichte 
geschlagen. Geschichte kann nicht normativ bedeutsam 
sein, wenn eine „Ableitung“ von Geltung aus bloßer 
Faktizität behauptet würde, die automatisch dem Sein- 
Sollens-Fehlschluß unterläge. Nur sozial als verbindlich 
erhobene Ansprüche können normativ sein und dann 
die Moralität des Individuums betreffen - als intersub­
jektiv erst hergestellte Deutung der historischen Gewor- 
denheit unter Sinngesichtspunkten bewegt sich Ge­
schichte aber bereits in praktischem Kontext, und so 
kann sich mit Geschichte auch ein intersubjektiv geltend 
zu machender Anspruch überhaupt verbinden. „Ge­
schichte“ verbleibt nicht im Deskriptiven, sondern „exi­
stiert“ als solche im Zusammenhang des menschlichen 
Vernunftinteresses am „guten Leben“. Sie ist nur vermit­
telt vorhanden; in dieser sozialen Vermittlung kann sie 
als Element von Kultur und Ethos auftreten. Ein „Sol­
len“ folgt nicht aus der faktischen Geschichte als vergan­
genem Geschehen, sondern aus einem sozial erhobenen 
Anspruch, der seinen normativen Gehalt und seine Un­
beliebigkeit aus der solchermaßen als bedeutsam verstan­
denen Geschichte bezieht. Eine naturwüchsig verstande­
ne Geschichte hätte dagegen wie auch die Natur einen 

56 Vgl. H. M. Baumgartner: Geschichte/Geschichtsphilosophie, a. a. 
O. 924.

114

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das Handlungsfeld lediglich begrenzenden, nicht eigent­
lich normierenden Charakter.
Willkür in der Konstruktion verbietet sich dabei zum ei­
nen durch das „apriorische Bezugsfeld“, nämlich die Exi­
stenz des Menschen in Natur und Gesellschaft als Sub­
strat sowie das „apriorische Interesse an der Humanität 
des Menschen“57 als praktischer Perspektive, zum ande­
ren dadurch, daß sich mit der Entstehung des Kollektiv­
singulars Geschichte auch die Geschichtswissenschaft 
herausbildet, die sich als Theorie, d. h. in den ihr gegebe­
nen Grenzen, Perspektiven und Leitfragen „neutral“ und 
frei von direkten praktischen Sinnstiftungszusammen­
hängen, dem historischen Ablauf zuwendet, wie er ei­
gentlich gewesen ist oder gewesen sein könnte.
Ethos und Geschichte verhalten sich also in einem dop­
pelten Sinne zueinander. Die „Geschichte“ des Ethos, 
verstanden als seine kontingente historische Bedingtheit, 
schlägt sich nieder als kulturrelative Prägung und begeg­
net dem Individuum sozial verbindlich und unbeliebig 
als Teil seiner Lebenswelt. „Geschichte“ als Deutung der 
Herkunft und Rekonstruktion des Vergangenen in Sinn- 
und Bedeutungszusammenhängen „existiert“ ebenfalls 
sozial - nicht als Naturvorgabe das Interesse an Sinn­
gebung des Geschichtlichen äußert sich als Geschichte, 
damit wird ihm im praktischen Kontext des Ethos eine 
Daseins- und Handlungssinn orientierende Relevanz zu­
gewiesen. Dadurch, daß das geschichtlich Überkommene 
nicht einfach tradiert wird, sondern stets auch im „Hia­
tus“ zur Lebenswelt steht, bleibt es zwar schicksalhaft 
und bedingend, sofern an faktischen Geschehnissen und 
Entwicklungen durch Handeln nichts zu ändern ist; die 

57 Vgl. H. M. Baumgartner: Thesen zur Grundlegung einer transzen­
dentalen Historik, a. a. O. 278.

115

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bedeutsamkeit ergibt sich aber in der Deutung und Be- 
deutungszz/^ezs^zzg der Gegenwart, deren Weitergabe 
historisch überlieferter Traditionen somit keineswegs 
„heteronom“ ist, sondern eigene Entscheidung wird. Die 
Berücksichtigung der Erkenntnisse der Geschichtstheo­
rie neueren Datums zeigt daher nicht, daß eine affirmati­
ve, nämlich als normativ bedeutsam verstandene Rede 
von der Geschichtlichkeit des Ethos nicht haltbar sei. 
Geschichte als Konstrukt widerspricht der Geschichte 
als geschichtlicher Gewordenheit nicht, vielmehr handelt 
es sich um zwei Ebenen, wobei sich die Gemeinsamkeit 
von Geschichte und Ethos in ihrer Intersubjektivität und 
ihrer Daseinsweise in sozialer Vermittlung zeigt. Affir­
mation und Tradierung sowohl des Selbstverständnisses 
der sozialen Kommunikationsgemeinschaft in Geschich­
te als auch des gesellschaftlich geltenden Ethos tragen da­
mit Entscheidungscharakter. Geschichte wird immer 
wieder neu geschrieben, Normen können sich ändern, 
sinnlos oder korrigiert werden. Es gibt eine Verantwor­
tung für das, was aus der Geschichte praktisch-politisch 
wird - weil sich so ein neuer Sinn vergangener Entwick­
lungsverläufe ergeben kann - ebenso wie eine Gestal­
tungsverantwortung nicht nur „vor“, sondern „für“ die 
ethischen Normen - weil es eben der Anerkennung ihrer 
Normativität bedarf. Diese Entscheidungen machen 
dann selbst wieder Geschichte, sofern im kulturellen 
Wandel Verändertes weitergegeben wird.
Das Allgemeine, so hieß es im vorhergehenden Ab­
schnitt, begegnet dem Individuum konkret nur als Kol­
lektivum; im Ethos erfährt es die Gesetzgebung der all­
gemeinen praktischen Vernunft als die einer kollektiven 
Vernünftigkeit. Diese kann dadurch andererseits nie die 
„letzte“ Verwirklichung, sondern immer nur eine parti­
kulare, relative Konkretion sein, der gegenüber das All­

116

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gemeine unmittelbar und dann kritisch gegen das beste­
hende Ethos berufen werden kann. Die Geschichte ist 
ebenfalls niemals Universal- oder Menschheitsgeschichte, 
sondern stets Geschichte eines Kollektivs. Die Distanz 
zum Gegebenen, zu den gesellschaftlich-geschichtlichen 
Bedingtheiten des Subjekts, die sich lebensweltlich nie­
derschlagen, kann im Sinne seiner Freiheit verstanden 
werden als Freiraum für die Person, die nicht im Kollek­
tiv aufgeht, als Verantwortung und Entscheidung für zu 
Tradierendes, für Daseins- und Handlungssinn. Die all­
gemeinheitsfähige Vernunft kann sich jederzeit kritisch 
gegen das Bestehende wenden; das Konkrete muß sich 
als von allgemeiner Vernünftigkeit ausweisen lassen kön­
nen. Distanz zur eigenen gesellschaftlich vermittelten 
„kollektiven“ Herkunft, die sich ergibt, wenn Traditio­
nen nicht „naturwüchsig“ gelten, sondern in den Bereich 
des prinzipiell Entscheidungsfähigen rücken, setzt daher 
frei. Die Konzeption von Geschichte in der modernen 
Geschichtstheorie hilft daher, den Charakter des Ethos 
im Widerspiel von sozial erhobener Geltung, verbindlich 
gemachtem Anspruch und personaler Moralität besser zu 
verstehen, sofern es sich um dieselbe Struktur von sozia­
ler Vermittlung und Entscheidung handelt; die eigentlich 
„moralische“, nämlich die personale Dimension, ergibt 
sich jedoch nicht „unmittelbar“ durch Geschichte, son­
dern, sofern im normativen Rahmen des Kollektivs, in 
dem das moralische Subjekt lebt und handelt, Ansprüche 
an die persönliche Moralität gestellt sind, die sich aus der 
Sinndeutung „Geschichte“ ergeben. Während allerdings 
Jede menschliche Gesellschaft sich ein Ethos entwirft, 
gibt es nicht immer Geschichte als Beschreibungsform 
des Vergangenen in seiner gegenwärtigen Bedeutsamkeit. 
Der „praktische, intersubjektive Kontext“ des Kollek­
tivs, das sich seiner Geschichte zur eigenen Selbstver­

117

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ständigung versichert, ist im Ethos normativ verfaßt. 
Vollzieht sich die Sinngebung der historischen Herkunft 
und der durch sie gegebenen Bedingtheiten in Geschich­
te, hat diese Geschichte einen ihr im und vom Ethos zu­
gewiesenen Stellenwert. Die Verbindung mit normativen 
Geltungsansprüchen ist daher keine äußerliche, sondern 
durch die Konstitution von Geschichte im Zusammen­
hang des gesellschaftlichen Kontextes, der durch das 
Ethos verfaßt ist, mitgegeben.

118

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


B. Ethos und Nation

Nation ist zunächst eine Form politisch-sozialer Verge­
meinschaftung, ein „Kollektivum“ wie Staat und Gesell­
schaft. Als Kollektivform wird Nation diesen auch in 
ethischer Perspektive ähnlich sein. Während es jedoch 
„Gesellschaft“ als sozialen Zusammenschluß immer gibt 
und „Staat“ sich als maßgebliche friedens- und einheits­
stiftende Ordnungsmacht gegenüber der Gesellschaft hi­
storisch bewährt hat, ist „Nation“ weder eine Konstante 
menschlicher Vergemeinschaftung noch hat sie dieser ge­
genüber eine Funktion, die eindeutig angebbar und nicht 
durch anderes zu ersetzen wäre. Das Verhältnis zu Staat 
und Gesellschaft - und damit auch eine mögliche Zuord­
nung zu deren Sittlichkeit - scheint nicht deutlich.
Hinzu kommt die offensichtliche historische Kontingenz 
der Durchsetzung von Nation als Begriff wie als Ord­
nungsprinzip: der Entstehungsursprung ist datierbar, die 
Einteilung der modernen Welt in Nationen Resultat der 
jüngsten, neuzeitlichen Geschichte und die Abhängigkeit 
von einer bedingten historischen Genese damit so evi­
dent, daß Nation ersetzbar und von nur sehr relativem 
Wert sein kann. Die Ambivalenz der Berufung auf das 
Prinzip „Nation“ läßt die tatsächliche Ersetzung durch 
andere Kollektivformen darüber hinaus auch wünschens­
wert erscheinen.58

58 Das Problem des Nationalismus wird in Teil III extra behandelt. 
Hier soll es zunächst um „Nation“ gehen; ob der Nationalismus als 

119

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Nationbegriff ist zunächst, wenn auch nicht in einer 
„endgültigen“ Definition, so doch in der Angabe unver­
zichtbarer Charakteristika, die eine Spezifizierung von 
Nation erlauben, sowie als Kollektivform neueren Da­
tums gegenüber Gesellschaft und Staat zu bestimmen 
(1.), um von dieser Grundlage aus eine Zuordnung von 
„Nation“ und „Ethos“ vornehmen zu können (2.).

1. Begriffsbestimmung

a) Charakteristika von „Nation“

Trotz der überschaubaren historischen Entstehung von 
Nationen und Nationenbegriff divergieren die Definitio­
nen beträchtlich. Das Genus mag noch unstrittig sein - 
eine Kollektivform menschlicher Sozialität von gewisser 
Größe -, bei der Angabe der differentia specifica gehen 
die Meinungen in der Regel so weit auseinander - man 
denke nur an die Gegenüberstellung von „Staatsnation“ 
und „Kulturnation“59 -, daß eine sinnvolle Bestimmung 
und anschließende Operationalisierung des Begriffs nicht 
möglich scheint.
Bei genauerer Betrachtung gibt es eine bestimmte Reihe 
von Charakteristika, mit denen der Begriff Nation „spe­
zifisch“ definiert wird - die Menge dieser Charakteristi­

Ideologie der Nation aus ihrem Begriff folgt oder nicht, kann erst im 
Anschluß an die Grundlegung in II. B. entschieden werden.
59 So F. Meinecke: Weltbürgertum und Nationalstaat. Studien zur Ge­
nesis des deutschen Nationalstaates, München/Berlin 1928; vgL die 
Darstellung der verschiedenen Positionen bei U. Dierse, H. Rath: Na­
tion, Nationalismus, Nationalität, a. a. O. und K. Hornung: Nation/ 
Nationalismus/Nationalstaat, in: W. Mickel (Hg.): Handlexikon zur 
Politikwissenschaft, Bonn 1986, 305-309.

120

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ka ist aber begrenzt. Innerhalb dieser gegebenen Menge 
werden nun einige Charakteristika für entscheidender 
gehalten als andere: geht man etwa von bereits formier­
ten Nationen aus und definiert „Nation“ im Hinblick 
auf diese, mag dem Territorium und der staatlichen Ver- 
faßtheit ein höherer Rang zukommen als in einer Defini­
tion, die „Nation“ gegenüber einer übernationalen Staat­
lichkeit abgrenzen soll und daher Sprache, Bräuche und 
Traditionen hervorhebt. Ebenso wird die gemeinsame 
Geschichte - die nicht eine gemeinsame Sprache oder 
durchgehend gemeinsame Staatlichkeit voraussetzen muß 
- als maßgeblich genannt oder auch die Religion, die das 
wichtigste Moment für die soziale Integration einer Na­
tion sein kann. Mit der Unterscheidung von „östlichem“ 
und „westlichem“ Nationbegriff lagen bereits zwei ver­
schiedene Vorstellungen dessen, was eine Nation aus­
macht, vor, die kaum vereinbar schienen: Nation als 
„Plebiszit“, so formuliert von Ernest Renan,60 einerseits 
und Nation als objektive schicksalhafte Prägung durch 
die Volksgemeinschaft61 andererseits.
Eine nur begrenzte Menge von Faktoren steht aber zur 
Definition des Begriffs „Nation“ zur Verfügung; Unter­
schiede ergeben sich in ihrer Zu- und Rangordnung. Na­
tionen, die ihr nationales Selbstverständnis aus der ge­
meinsamen Religion beziehen, sind dennoch ebenso Na­
tionen wie andere, die vielleicht die Staatlichkeit oder das 
Territorium für sich als nationkennzeichnend angeben 
würden. Ohne uns daher für eine der existierenden Defi­

60 „L‘existence d‘une nation est ... un plebiscite de tous les jours“, E. 
Renan: Qu‘est-ce qu‘une nation? Oeuvres Completes I, Paris 1947- 
1961, 904; vgl. M. Zenner: Die Nation im Denken Ernest Renans, in: 
K. Kluxen, W. J. Mommsen (Hg.): Politische Ideologien und national­
staatliche Ordnung, München/Wien 1968, 219-238.
61 Vgl. H. Kohn: Die Idee des Nationalismus, a. a. O.

121

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nitionen zu entscheiden und auf halbem Weg in Begrün­
dungszwängen steckenzubleiben, können wir sagen: 
„Nation“ bezeichnet „eine soziale Großgruppe, welche 
durch historisch gefestigte Beziehungen unter Menschen 
gekennzeichnet ist, und zwar durch eine feste, aber nicht 
unveränderliche Kombinierung der Beziehungen wirt­
schaftlicher, kultureller, religiöser, politischer oder 
sprachlicher Art. Die konkrete Kombination kann bei 
verschiedenen Nationen unterschiedlich sein.“62 Die 
Frage einer Rangordnung möglicher Kriterien stellt sich 
daher in einer solchen Begriffsbestimmung nicht; es gibt 
vielmehr ein Ensemble von Eigenschaften, das sich ange­
ben läßt, das aber je nach Nation unterschiedlich konkret 
kombiniert wird. So muß nicht eine einzelne Nation als 
Ideal angenommen werden und eine Definition abgeben, 
aus der andere Nationen, die unbestritten ebenfalls als 
Nationen gelten, herausfallen würden.
Eine Nation kann sich primär als Abstammungs-, als 
Sprach- oder politische Gemeinschaft darstellen und 
selbst verstehen. Als unabdingbar und somit als wichtig­
stes und unverzichtbares Kriterium erweist sich aller­
dings, daß eine Nation sich als Nation versteht. Ohne 
diese subjektive Komponente ist der Nationbegriff nicht 
denkbar. Es handelt sich ja nicht um eine äußere Klassifi­
kation von sozialen Großgruppen, die auch als Staaten, 
Gesellschaften oder eben Großgruppen identifiziert wer­
den könnten. Von „Nation“ kann nur die Rede sein, 
wenn ein Selbstverständnis als Nation vorliegt, ein Be­
wußtsein dessen, sich durch ein spezifisches Ensemble 

62 M. Hroch: Das Erwachen kleiner Nationen als Problem der kompa­
rativen Forschung, in: H. A. Winkler (Hg.): Nationalismus, König­
stein 1978, 155-172, 155 f.

122

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von Charakteristika auszuzeichnen und dadurch über­
haupt von anderen Großgruppen zu unterscheiden.
Nation ist „eine soziale Gruppe ..die sich aufgrund 
vielfältiger historisch gewachsener Beziehungen sprachli­
cher, kultureller, religiöser oder politischer Art ihrer Zu­
sammengehörigkeit ... bewußt geworden ist ... Konsti­
tutiv für Nation sind das Bewußtsein einer sozialen 
Gruppe (Volk)' eine Nation zu sein oder doch sein zu 
wollen, und der Anspruch auf politische Selbstbestim­
mung. Gegenüber anderen Solidaritätsverbänden ... 
wird ihr eine höherrangige und allgemeinere Bedeutung 
zugestanden.“ 63 „Höherrangig“ im Sinne von „allgemei­
ner“ heißt dabei, daß Nation der Orientierungsrahmen 
ist, auf den sich die politische oder soziale Gemeinschaft 
bezieht, und als die Einheit verstanden wird, in der sich 
das allgemeine Leben des sozialen Ganzen abspielt. Na­
tion „muß“ nicht dieser Rahmen sein; die Kontingenzen 
der historischen Entwicklung haben dazu geführt, daß 
sie sich als dieser Rahmen anbot, herausgebildet und 
schließlich durchgesetzt hat. Daher ist Nation ohne das 
Bewußtsein sowie den Willen, es zu sein, nicht konzi­
pierbar. Die Selbstbestimmungsforderung gehört von da 
her zum Prinzip Nation hinzu, nicht nur wegen ihrer 
faktischen geschichtlichen Verbindung, sondern ebenso 
aufgrund der Logik des Nationbegriffs als eines wesent­
lich geistigen Produkts, als „gedachter“ und „gewollter“ 
Ordnungsform, die ein Kollektiv von Menschen zur po­
litisch-sozialen Einheit integriert.
Die objektive Prägung durch Hineingeborensein in Tra­
ditionen, Sitten, Sprache widerspricht nicht dem not­
wendigen subjektiven Moment des Nationbegriffs als 
Selbstbewußtsein und Wille zu dieser sozialen Ord­

63 P. Aker: a. a. O. 23.

123

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nungsform. Denn das „Objektive“ muß an sich nichts 
bedeuten, wenn damit nicht eine subjektive Bedeutung 
verknüpft wird. Erst die Affirmation des Bewußtseins, 
als Nation einander verbunden zu sein, und die Einord­
nung dieses Bewußtseins in die politisch-soziale Welt der 
ebenfalls „gedachten“ Ordnungen verleiht einer fakti­
schen Gegebenheit klassifikatorische und normative Re­
levanz. Die Alternative subjektiver - objektiver Begriff 
stellt sich daher nicht, denn die subjektive Bedeutungs­
zuweisung läßt den objektiven Faktoren erst eine maß­
gebliche Funktion und relevante Rolle zukommen. Ein 
gemeinsames, staatlich verfaßtes Territorium zu bewoh­
nen, besagt als bloße Tatsache noch nichts, solange die­
sem Tatbestand nicht auch Bedeutung zugemessen wird; 
eine Relevanz des Faktischen ergibt sich in seiner Bewer­
tung. Dabei können dann unterschiedliche Bestände hö­
her oder niedriger bewertet werden.
Ohne ein Selbstbewußtsein sowie den Willen, Nation zu 
sein, gibt es Nation daher nicht. Der Wunsch nach 
Selbstbestimmung leitet sich aus diesen grundlegenden 
Komponenten ab; die politische Integration der sozialen 
Einheit entspricht dem Charakter von „Nation“ als gege­
bener kollektiver Ordnungsform. Eine Nation ohne eine 
gemeinsame Sprache ist kaum vorstellbar; denn nur in 
der gemeinsamen Sprachlichkeit ist der notwendige 
Kommunikationszusammenhang gegeben; Sprache ist 
darüber hinaus perspektivenerschließender Zugang zur 
objektiven Welt und prägt daher das Welt„bild“. Nation 
beruht auf einem Abstammungszusammenhang-, der ein­
zelne wird hineingeboren. Die grundlegende Zuordnung 
des Individuums zu seiner Nation sind Abstammung 
und Verwandtschaft; die Nation ist seine Herkunftswelt. 
Eine Nation mit ausschließlich freiwillig eingetretenen 
Mitgliedern gibt es nicht. Dennoch besteht immer die 

124

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Möglichkeit der „Naturalisierung“, die das nationale 
Ordnungsprinzip wesentlich vom biologistischen Rassis­
mus unterscheidet.64 Eine Nation muß sich ferner in ir­
gendeiner Weise von anderen, Nachbarnationen abgren­
zen:, sonst ist die Bewußtwerdung der eigenen Gemein­
samkeit gar nicht denkbar. Zum gesellschaftlichen Be­
wußtseinszusammenhang kann man auch die Religion 
rechnen, sofern etwa die nationale Eigenart im Gegen­
satz zu anderen Nationen oder aufgrund besonderer hi­
storischer Entwicklungen religiös verstanden wird.
Welche Großgruppen jeweils eine Nation ausmachen 
und aufgrund welcher von den genannten Kriterien, 
stellt sich letztlich historisch heraus. Die nationale Zu­
sammengehörigkeit muß zudem eine gewisse Kontinuität 
beanspruchen können. Nationen sind also historisch ent­
standen und haben sich im Lauf der Geschichte - nicht 
„natürlich“ - herausgebildet und geformt; sie sind nur 
„historisch zu erklären“: eine gemeinsame Geschichte als 
nationprägender und -bildender Faktor ist daher uner­
läßlich. Auch neue Nationen bilden sich nicht ohne ge­
meinsame, wenn auch vergleichsweise „kurze“ Ge­
schichte; die zufällig abgegrenzten und zusammenge­
würfelten ehemaligen Kolonialstaaten sind durch die je­
weilige Erfahrung mit den Kolonialmächten als ihrer 
schlechthin prägenden Geschichte zur Nation verbun­
den.65 Der „östliche“ und „westliche“ Nationbegriff ver­
dankte sich unterschiedlichen historischen Prozessen der 
Nationbildung: Während im Westen der Staat des nach­
konfessionellen absolutistischen Staatensystems sein 

64 Vgl. B. Anderson: a. a. O. 147.
65 Vgl. H. A. Winkler (Hg.): Nationalismus, Königstein 1978, und: 
Th. Schieder (Hg.): Staatsgründungen und Nationalitätsprinzip, Mün- 
chen/Wien 1974.

125

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Staatsvolk einte und dieses sich in der Erfahrung der ei­
genen Art gegenüber anderen Staatsvölkern zur Nation 
formte, mußten sich im Osten nationale Volksgruppen in 
übernationalen Staaten jeweils erst als Nation artikulie­
ren und für sich Selbstbestimmung fordern. Heute stel­
len sich die unterschiedlichen Entstehungsweisen des 
„nationbuilding“ lediglich als Frage der historischen Ge­
nese von sich gleichermaßen als „Nationen“ verstehen­
den Staaten dar. Die Aufteilung der politischen Welt in 
einer prinzipiell nationalstaatlichen Ordnung läßt die tat­
sächliche historische Entstehung demgegenüber sekun­
där erscheinen66 - ob Nationen sich in Staaten politisch 
selbstbcstimmen oder Staaten im Sinne sozialer Integra­
tion und Legitimation sich als Nationen geben, wird bei 
der generellen Unterstellung des Nationalstaatsprinzips 
nicht berücksichtigt. Die historische Entwicklung als 
Formierung von Nationen ist aber entscheidend dafür, 
welche „Kollektive“ sich zur Einheit einer Nation gefun­
den haben. Der Prozeß spiegelt sich zudem in ihrem je­
weiligen Selbstverständnis, nämlich welches Kriterium - 
Staatlichkeit, Sprache und Kultur - für maßgeblich ge­
halten wird. Für die konkrete Bildung der Nationen so­
wie ihr Selbstbewußtsein und -Verständnis ist daher Ge­
schichte der wichtigste Faktor.

b) Nation, Gesellschaft, Staat

Es entspricht der Struktur von „Begriffen“, die nach 
Aristoteles „eines über vielen“ benennen und in einer 
Formulierung von Hermann Lübbe als „sprachliche Un­
terscheidungsrepräsentanten“ 67 dienen sollen, daß sie 

66 VgL T. Mayer: a. a. O. 30.
67 H. Lübbe: Religion nach der Aufklärung, a. a. O. 149.

126

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht jeden Einzelfall vollständig erfassen und nicht ein­
deutig festzulegen sind. Schon „Gesellschaft“ und 
„Staat“ sind Begriffe, die nicht scharf sind und nicht je­
den der in ihnen begriffenen Fälle im Detail charakteri­
sieren können, ohne daß sie damit jedoch sinnlos oder 
verzichtbar wären. Der Nationbegriff kann ebenfalls nur 
mit einer gewissen Unschärfe, auch in der Abgrenzung 
gegenüber anderen Kollektivformen, gehandhabt wer­
den.
„Nation“ ist weder mit „Staat“ noch „Gesellschaft“ 
identisch; es wird mit den Begriffen Jeweils anderes er­
faßt. Der Staat ist die maßgebliche Form der Verfaßtheit 
und Organisierung sozialer Einheiten, die nämlich durch 
sein Ordnungs- und Rechtssystem integriert werden. 
Der Staat umfaßt daher immer ein Staatsvolk, das jedoch 
auch Teil einer umfassenderen Gesellschaft sein kann. Da 
die soziale Integration der in sich immer plural struktu­
rierten Gesellschaft durch die Staatlichkeit als die allge­
meinverbindliche Instanz gegenüber den gesellschaftli­
chen Teilsystemen geleistet wird, kann man jedoch in der 
Regel eine Gesellschaft als Staatsvolk dem Staat zuwei­
sen. Die Unterscheidung beider sozialer Kollektivformen 
ist damit nicht aufgehoben; eine Trennung allerdings 
durch den engen Zusammenhang nicht aufrechtzuerhal­
ten. Sofern Nation auch wesentlich Sprachgemeinschaft 
ist, ist sie nun offensichtlich in erster Linie der „Gesell­
schaft“, die wesentlich durch ihren Kommunikationszu­
sammenhang bestimmt ist, zuzuordnen. Auch die ge­
meinsame Geschichte kann die einer Gesellschaft und 
muß nicht die eines Staates sein.
Die heutige Aufteilung der politischen Welt in Nationen, 
wie sie sich im Laufe des 19. und des 20. Jahrhunderts 
herauskristallisiert hat, setzt jedoch grundsätzlich vor­
aus, daß Nationen staatlich organisiert und verfaßt sind - 

127

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die „Vereinten Nationen“ sind selbstverständlich eine 
Organisation von Staaten. Der Nationalstaat wird daher 
international als der Regelfall unterstellt, auch wenn die­
ses Modell einer völligen Identität von Nation und Staat 
in keinem einzelnen Fall verwirklicht ist. Die ideale Vor­
stellung eines Nationalstaats hängt mit der Idee politi­
scher Selbstbestimmung der Nation als einer sozial be­
reits formierten Einheit zusammen; die politische Orga­
nisation in Staatsform erscheint nur folgerichtig. Nation 
als Integrations- und Legitimationsrahmen staatlicher 
Ordnung impliziert Volkssouveränität und Demokratie; 
dieser ideengeschichtlichen Verbindung mit den Bürger­
und Menschenrechten verdankte der Nationbegriff seine 
Konjunktur im 18. Jahrhundert; auch im 20. Jahrhundert 
macht diese „politische“ Bedeutung, so in den nationalen 
Befreiungsbewegungen der Kolonialvölker, seine Durch­
setzungskraft aus. Der Nationalstaat erfüllt daher Funk­
tionen, die die Staatlichkeit als solche nicht leisten könn­
te und die dieses „Modell“ als vorläufig nicht ersetzbar 
erscheinen lassen: nämlich Integrierung der Gesellschaft 
und damit Legitimierung der staatlichen Ordnung, Mo­
bilisierung und Egalisierung der Bürger in ihrem Interes­
se für das Allgemeinwohl und ihre Orientierung an einer 
gegebenen kollektiven Identifikationsgröße. Nach K. W. 
Deutsch bietet der Nationalstaat „ein stärkeres Gefühl an 
Sicherheit, Zugehörigkeit und Verbindlichkeit und sogar 
an persönlicher Identität, als jede andere größere alterna­
tive Gruppe es vermag“.68 Auch wenn es viele Aufgaben 
gibt, die der Nationalstaat allein nicht mehr erbringen 
kann, sondern die nur in internationalen Organisationen 

6S K. W. Deutsch: Nationenbildung - Nationalstaat - Integration, hg. 
von A. Ashkenasi, P. Schulze, Düsseldorf 1972, 214.

128

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu verwirklichen sind, wie Verteidigung, Wirtschaft, In­
formation und Umweltschutz, macht ihn das als Primär­
orientierung für seine Mitglieder sowie als Instanz zwi­
schen Individuum und Weltmenschheit nicht überflüssig. 
Dennoch muß die Selbstbestimmung der Nation nicht 
die Form eines Nationalstaats haben; ebenso sind Zu­
sammenschlüsse föderalistischer Art, in einem „Nationa­
litätenstaat“, möglich; das Staatsvolk wird international 
dabei im Sinne des Nationalstaatsprinzips als Staatsna­
tion betrachtet. Obwohl der „echte“ Nationalstaat nicht 
existiert, wird an diesem Modell als Ordnungsvorstel­
lung der politischen Staatenwelt festgehalten. „Nation“ 
und „Staat“ sind daher in der Regel nur unscharf ge­
trennt, auch wenn von einer „Identität“ nicht ausgegan­
gen werden kann. Nation, Gesellschaft und Staat erschei­
nen somit in weitgehender Verwiesenheit aufeinander; 
die Unterscheidung der Begriffe sollte aber beachtet wer­
den, weil sie jeweils andere und unterscheidbare Momen­
te der verfaßten sozialen Vergemeinschaftung von Men­
schen bezeichnen.
Auf dem vermeintlich direkten Weg einer Zuordnung 
von Nation zu Staat und Gesellschaft als den maßgebli­
chen Kollektivformen und damit einer Zuordnung zu 
der von der Gesellschaft getragenen und den Staat ver­
pflichtenden Sittlichkeit läßt sich eine normative Rele­
vanz des Nationbegriffs nun noch nicht erkennen. Sitt­
lichkeit hatten wir der Gesellschaft zugeordnet, in der 
auch das moralisch handelnde Subjekt dem Ethos als der 
einzig wirklichen Form von Sittlichkeit begegnet. Das ei­
gentlich „Moralische“ war dabei die personale Dimen­
sion und subjektive Bedeutung, nämlich die Anerken­
nung eines als verbindlich erfahrenen „moralischen“ An­
spruchs. Sofern „Nation“ nun nicht ohne Bezug auf 
„Gesellschaft“ gedacht werden kann - wenn auch nicht 

129

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


jeweils eine Nation genau einer Gesellschaft entsprechen 
muß kann man daher Nation und Ethos so aufeinan­
der beziehen, daß es die Gesellschaft der Nation bzw. 
Gesellschaft als Nation ist, die dem Individuum die In­
halte der Moralität und Sittlichkeit verbindlich im Ethos 
vermittelt. Damit ist jedoch noch nicht gesagt, wie diese 
Inhalte und normativen Gehalte des kollektiven Bewußt­
seins mit „Nation“ Zusammenhängen.

c) Charakteristika von Nation in ethischer Perspektive

Wenn wir von den Charakteristika von „Nation“ ausge­
hen, die wir unter Verzicht auf eine positive Definition 
als unabdingbare Kriterien benannt haben, müssen sich 
Elemente ausmachen lassen, an denen eine mögliche sitt­
liche Bedeutung von Nation festgemacht werden könnte. 
Die naturalen Grundlagen wie Territorium, Land oder 
Klima können wir dabei zuerst ausgrenzen, nicht weil sie 
keine Bedeutung hätten, sondern weil Natur nicht 
ethisch normierenden Charakter hat. Naturale Bedin­
gungen sind zwar relevant, sofern ohne ihre Berücksich­
tigung ein Ethos nicht „funktionieren“ wird; Natur 
wirkt daher begrenzend, eine unmittelbare Normierung 
kann von ihr aber nicht ausgehen.
Wichtiger ist dagegen die „natürliche“ Gegebenheit, daß 
der einzelne in eine Nation hineingeboren wird, der er 
dann angehört, die ihn als Persönlichkeit durch die Ver­
mittlung von Sprache und Kultur prägt. Die große 
Mehrzahl der Menschen bleibt in der Gemeinschaft, in 
die sie hineingeboren sind. Die Zugehörigkeit zu einer 
bestimmten Nation wird damit schicksalhaft - gegeben 
durch das Faktum der natürlichen Abstammung. Diese 
Zuordnung hat für den Einzelnen daher naturwüchsigen 
Charakter; sie erscheint als Macht von Art der Natur, 

130

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die „von sich aus“ da ist, die man nicht wählen, der man 
sich aber ebensowenig völlig entziehen kann. Obwohl 
also naturale Gegebenheiten an sich keine unmittelbare 
normative Kraft haben, ist die subjektive Schicksalhaftig- 
keit eine entscheidende Vorgabe.
Wenn die naturalen Bedingungen als das Ethos lediglich 
begrenzend wirken können, muß weitergefragt werden 
nach nicht-naturalen, also sozialen Zusammenhängen.
Dabei ist zunächst auf die perspektivenbildende Sprache 
zurückzukommen. Die Kommunikation verläuft primär, 
wenn auch nicht ausschließlich, innerhalb einer Gesell­
schaft mit einer bestimmten Sprache. Gemeinsame Spra­
che ist damit unverzichtbarer Bestandteil dessen, was 
eine Nation ausmacht - sie allein ist aber nicht ausschlag­
gebend, denn aufgrund bloßer Sprachgemeinschaft hat 
sich noch nie eine Nation gebildet. „Nur als ein Bestand­
teil nationaler Identität wirkt Sprache national differen­
zierend“;69 sprachnationale Einheit ist Bestätigung, nicht 
Garantie des Bestehens einer Nation. Für das Ethos wie 
für die Kultur der Gesellschaft überhaupt ist die Sprache 
wichtig, denn sie sind sprachlich verfaßt - ihre Vermitt­
lung in Erziehung, Kommunikation und dem moralisch 
verbindlichen „Anspruch“ ist an die in der Sprache prä­
sente Perspektive auf die Welt gebunden.
Damit ergeben sich aber noch nicht spezifische Inhalte. 
Diese Inhalte, durch die sich die verschiedenen Formen 
von Ethos unterscheiden, also ihre Verschiedenheit über­
haupt, macht die unterschiedlich mögliche und auch un­
terschiedlich gegebene Positivierung und Konkretisie­
rung allgemeiner moralischer Prinzipien im jeweiligen 
Ethos aus. Diese Konkretionen sind der geschichtlichen 
Bedingtheit des Ethos zuzuordnen: historische Differen­

T. Mayer: a. a. O. 115.

131

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zierungen mit ihren Kontingenzen haben verschiedene 
Formen von Ethos sich ausbilden lassen. Ihre Geschicht­
lichkeit im Sinne von historischer Bedingtheit, Abhän­
gigkeit und Relativität erschien gerade als Einwand gegen 
ihre Verbindlichkeit vom Standpunkt einer universali­
stisch als unmittelbar normierend verstandenen prakti­
schen Vernunft. Setzt man dagegen beim „Ethos“ als der 
einzig möglichen und wirklichen Weise des Erscheinens 
des Allgemeinen an, ist die Konkretion des Allgemeinen 
in der Form des Kollektivs und der Geschichtlichkeit mit 
ihrer Kontingenz - als einer stets partikularen Positivie- 
rung - pluralistisch affirmierbar, ohne daß dadurch aber 
der Unbedingtheits- und Absolutheitsanspruch des Mo­
ralischen für das Subjekt relativiert würde.
Auch die Nationen verdanken ihr Dasein und ihre Ver­
schiedenheiten ihrer geschichtlichen Bedingtheit: 
„Nation“ ist eine historisch herauskristallisierte Kollek­
tivform; die jeweiligen, konkreten Nationen in ihren Ab­
grenzungen und Eigenheiten sind Resultate geschichtli­
cher Entwicklungen.
Nach Ausscheiden anderer Charakteristika des Begriffs 
Nation, die sich in diesem „Durchgang“ nicht als positiv 
normierend zeigten, bleibt einzig das nationspezifische 
Kriterium „Geschichte“ übrig als eines, das allgemein 
mit sittlicher Relevanz für das Ethos und in der Folge 
auch für das moralische Subjekt verbunden sein kann70 - 
wenn die Nation sittliche Bedeutung für ihre Angehöri­
gen hat, kann sie diese überhaupt nur haben über die ge­

70 Auch wenn etwa „Religion“ die für eine Nation charakteristische 
moralische Größe sein sollte, ist sie dies im Laufe der historischen Ent­
wicklung und des ihr dadurch zugekommenen Stellenwerts geworden; 
sie ist dies aber nicht in jeder Nation - die Geschichte ist dagegen in je­
dem Fall konstitutiv.

132

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schichtliche Dimension, nämlich als Geschichte dieser 
politisch-sozialen Gemeinschaft, die deren Traditionen, 
Kultur und dann auch Ethos geprägt hat.
Läßt sich daher Nation in demselben Sinne wie Ethos 
der Geschichte zuordnen, so daß nämlich die Ausbil­
dung des konkreten Ethos und die Ausbildung der je­
weiligen Nation zwei Seiten ein und derselben Entwick­
lung wären - Nation „gleich“ historisch überkommenes 
Ethos? Diese einfache Paralellisierung der geschichtlich 
gewordenen Konkretionen von Nation einerseits und 
Ethos andererseits als ein zusammenhängender gesell­
schaftlicher Prozeß liegt nahe; ebenso sind aber Über­
schneidungen denkbar, so daß in einer Nation verschie­
dene Formen von Ethos beheimatet sein können oder ein 
Gesamtethos - genannt war bereits das europäische - 
mehrere Nationen als „Sonderformen“ in sich begreift, 
so daß Ethos umfassender zu verstehen ist als das natio­
nale Moment. Prägt Nation dann spezifische Ethos- 
„unter“formen oder ist sie selbst mit solchen gleichzuset­
zen? Was für das abendländische Europa vielleicht zu 
bejahen ist, muß nicht generell gelten.
Welche Rolle spielt Nation also im Ethos einer Gesell­
schaft? Nation und Ethos sind dabei nicht mittels der 
Gemeinsamkeit ihrer wesentlich geschichtlichen Be­
stimmtheit einfach identisch zu setzen, wenn auch ihr 
Zusammenhang, wie im folgenden, über die Geschichte 
zu suchen ist.

133

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Nation, Geschichte, Ethos

a) Geschichtliche Prägung

Was es unstrittig in den moralischen Kulturen moderner 
Gesellschaften gibt, sind nationale Bestände, d. h. Eigen­
tümlichkeiten, die nur historisch zu erklären sind, und 
zwar als geschichtliche Herkunft dieser spezifischen po­
litisch-sozialen Gemeinschaft. Auch das europäische Ge­
samtethos differiert im Hinblick auf solche Prägungen 
durch die jeweiligen europäischen Nationen und ihre 
Geschichte. Während soziale „Solidarität“ in Deutsch­
land in den Traditionen des Wohlfahrtsstaates steht, gilt 
sie in Italien als Aufgabe kleiner Solidaritätsverbände wie 
der Familie; ein anderes Beispiel ist die Legitimität sowie 
Bereitschaft zum Verteidigungskrieg, die in den Ländern 
Europas am geringsten vorhanden ist, die in der jüngsten 
Geschichte einen Krieg verloren haben oder besetzt wa­
ren.71
Die Rede vom „typisch deutschen“ oder „typisch engli­
schen“ bezieht sich auf solche bestimmten Verhaltens­
weisen, die sich aufgrund historischer Erfahrungen so 
herauskristallisiert haben, wie sie sich heute darstellen. 
Diese spezifischen Prägungen aufgrund der Geschichte 
als Nation sind unübersehbar. Sie als konstantes „Natu­
rell“ im Rücken der Geschichte zu verstehen, wäre 
falsch: Geschichte würde so als Natur mißdeutet. Der 
sogenannte Nationalcharakter ist in der Tat eine illegiti­
me Hypostasierung und Fixierung historisch relativer 
Verhaltensprägungen, die sich im Verlauf der weiteren 

71 Nämlich Italien, Bundesrepublik Deutschland, Belgien und Hol­
land, wie im außereuropäischen Raum Japan, vgL E. Noelle-Neumann, 
R. Köcher: a. a. O. 31, 61.

134

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Geschichte wieder ändern können; er erweist sich viel­
mehr als Interpretament von geschichtlichen Erfahrun­
gen, dessen Interpretationscharakter daher im Bewußt­
sein bleiben sollte. „Der Nationalcharakter ... enthält 
also nur, was aus der eigenen ... Geschichte als wesent­
lich für die Bildung nationaler Art erkannt und festgehal­
ten wird.“ 72
Hegel charakterisiert die Engländer in ihrer angeblich 
unverwechselbaren Eigenart als die, „welche den Ozean 
beschiffen und den Welthandel besitzen, denen Ostin­
dien gehört und seine Reichtümer, welche Parlament und 
Geschwornengerichte haben“.73 Der Topos von engli­
schen „Händlern“ und deutschen „Helden“ ist auch 1914 
ein gängiges Gegensatzpaar. Heute würde man weder 
unter der Beschreibung Hegels noch der von 1914 die 
Engländer wiedererkennen, es sei denn, man verfügte 
über die entsprechenden historischen Kenntnisse. Als 
Handelsvolk gelten heute gerade die Deutschen, deren 
Stilisierung als Parzivalnatur, die sich in der pragmatisch 
bestimmten Welt des Kleinkrämers nicht zurechtfindet, 
aber jederzeit zum heldischen Einsatz für Volk und Ehre 
bereit ist, heute völlig fremd und unverständlich er­
scheint. „Parzival“ ist eben kein Interpretationsmuster 
mehr, das die spezifische geschichtliche Herkunft und 
nationale Prägung erhellen könnte. Ohne geschichtliche 
Bezüge sind Eigenheiten der jeweiligen moralischen Kul­
turen und Ethosformen nicht erklärbar; diese Geschichte 
ist immer auch die des Kollektivs als Nation. Damit ist 
nicht ein „Nationalcharakter“ im Sinne einer Naturanla­

72 H. Plessner: Die verspätete Nation, Frankfurt a. M. 1974, 25.
73 G. W. F. Hegel: Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte. 
Auf der Grundlage der Werke von 1832-45 neu ed. Ausgabe, Werke 
12, Frankfurt a. M. 1986, 99.

135

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ge gemeint, der sich nur als unhistorisches Interpreta­
tionsschema eben dieser spezifischen nationalen Prägung 
erweist. Ein solches Deutungsmuster zeigt allerdings das 
- legitime - Bedürfnis, die historische Ausdifferenzie­
rung nationaler Verschiedenheiten erklären zu wollen; 
die Notwendigkeit eines Rekurses auf die geschichtliche 
Gewordenheit der Nation im Hinblick auf ihre spezifi­
sche Bedeutung auch für die moralische Kultur bestätigt 
sich somit in dieser unreflektierten Rede von „Natur“. 
Die Naturwüchsigkeit und Schicksalhaftigkeit der Zu­
ordnung des Individuums zu einer bestimmten Nation 
mitsamt ihren auch das Ethos prägenden Eigenheiten ist 
es, die dem Topos vom „Nationalcharakter“ Plausibilität 
verleiht.

b) Geschichte und Selbstverständnis

Diese nationalen Bestände liegen lebensweltlich vor in 
der konkreten, geschichtlichen Ausformung von Institu­
tionen, Traditionen, Sitten und Moralvorstellungen. 
„Geschichte“ bedeutet dabei geschichtliches Geworden­
sein dieser „Werttraditionen“. Aber auch Geschichte als 
„Konstrukt“, als Sinngebung des Vergangenen und Ver­
ständigung über den Prozeß des geschichtlich Geworde­
nen, das diese Gesellschaft von anderen unterscheidet, ist 
relevant, sofern auch die Geschichte der Nation dieser 
Sinngebung bedarf. Die Vergangenheit ist nicht in der 
Weise abgeschlossen, daß ihr Sinn feststünde; welche 
Entwicklungslinien als „rote Fäden“ der Geschichte er­
scheinen, hängt vielmehr von dem ab, was die Gegen­
wart politisch wie interpretierend daraus aufnimmt und 
fortsetzt. Die konstruierende Deutung der Geschichte 
„über den Geschichten“ stellt die Traditionen heraus, die 
in der Gegenwart weiterwirken oder weitergeführt wer­

136

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den sollen. Moralisch normierend ist daher nicht einfach 
das verhaltensprägende historische Gewordensein, son­
dern Geschichte als Sinngebung und Selbstverständigung 
im intersubjektiven Zusammenhang des praktischen 
Kontextes; während nämlich „aus dem, was ist, Verbind­
lichkeiten schlechterdings unableitbar sind“, ist ein Sol­
len immer „ein sozialer Bestand, und jegliches Sollen, 
alle Verbindlichkeit ist in letzter Hinsicht einzig inter­
pretierbar als Forderung eines Willens an einen ande­
ren“,74 so daß im praktischen Zusammenhang, in dem 
Geschichte als Konstrukt unter Sinngesichtspunkten 
steht, ein intersubjektiv erhobener Anspruch sozial ver­
bindlich gelten kann.
Die Sinngebung, die die Geschichte in den Kontext der 
praktischen Vernunft einordnet, bedeutet, daß mit die­
sem „Sinn der Geschichte“ auch eine Affirmation der so 
als bedeutsam verstandenen Geschichte verbunden ist: 
sie erscheint „sinnvoll“. Ebenso kann sich unter Sinnge­
sichtspunkten aber auch die Verfehlung eines Sinnes zei­
gen. Erscheint die eigene Herkunft aber als nicht sinn­
voll, als nicht vernünftig einholbar, muß das Konsequen­
zen für die Affirmation gegebener historischer Bestände 
haben. Ist so etwa gerade die Geschichte des Kollektivs 
als Nation nicht sinnentsprechend, wird damit auch die 
Akkulturation der nationalen geschichtlich gewordenen 
und geprägten ethischen Bestände problematisch.
Die Erfahrung des „guten Lebens“, die für das Indivi­
duum ein Ethos als „gut“ ausweist, bemißt sich zwar an 
seiner aktuellen Möglichkeit und Wirklichkeit; die Qua­
lität eines Ethos erweist sich aber auch im Hinblick auf 
seine historische Bewährung, die ihrerseits den damit 
verbundenen Anspruch der sozialen Gemeinschaft auf 

74 H. Lübbe: Theorie und Entscheidung, Freiburg i. Br. 1971, 135.

137

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kontinuität und Konformität begründet. Ist diese Be­
währung in der diachronischen Perspektive aber zweifel­
haft, kann die „Hintergrunderfüllung“ und „Entlastung“ 
durch die gegebene Sittlichkeit des Ethos ebenfalls zwei­
felhaft werden. Die Übernahme bestimmter ethischer 
Traditionen bedarf dann der Rechtfertigung, anstatt den 
TraditionsVorzug des Überlieferten geltend machen zu 
können. Damit ist auch das Individuum in seiner gegebe­
nen sozialen Gemeinschaft betroffen, der es seine Identi­
tät und moralische Existenz verdankt. Ist die Gemein­
schaft als Nation identifiziert und definiert und die Ge­
schichte die der Nation, hat auch die Sinngebung dieser 
Geschichte als gesellschaftliche Verständigungsleistung 
Konsequenzen für die Tradierung des Ethos, nämlich der 
überlieferten „bewährten“ Sittlichkeit.

c) Identität

Die Identität der Gesellschaft ist ebenfalls geschichtlich, 
nämlich sofern sie Resultat von Geschichte ist und sofern 
sie sich auf Historie in ihrer „Identitätspräsentations­
funktion“ 75 beziehen muß. Das Spezifische der Ge­
schichte ist, daß, obwohl alle einzelnen Ereignisse sich 
auf Handlungen zurückführen lassen, die Geschichte 
selbst nicht als Handlungsresultat verstanden werden 
kann: das geschichtlich Überkommene ist „nur histo­
risch zu erklären“. Die konstruierende Wiederanord­
nung des vergangenen Geschehens in einem Bedeutungs­
zusammenhang dient der Vergegenwärtigung des Ge­

75 VgL H. Lübbe: Die Identitätspräsentationsfunktion der Historie, in: 
Praxis der Philosophie - Praktische Philosophie - Geschichtstheorie, a. 
a. 0.97-122.

138

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wordenen und zugleich der Entscheidung über die ge­
genwärtige und zukünftige Orientierung.
Die nur „historisch erklärbare“ Identität ist nicht selbst­
gewählt, sie steht auch nicht zur Disposition noch kann 
ihre geschichtliche Gewordenheit handelnd verändert 
werden - Identität ist Schicksal. In der Vergegenwärti­
gung und Sinndeutung der Geschichte ist aber eine Ent­
scheidung und Identitäts/zTz^zzg möglich; denn welche 
Entwicklungslinien fortzusetzen sind, die somit den tat­
sächlichen Sinn des vergangenen Geschehens angeben 
und bestimmen, ist Gegenstand des Handelns der jewei­
ligen Gegenwart. Durch die Geschichtlichkeit, die 
schicksalhafte Vorgabe bedeutet, geht die Geschichte 
auch als Aufgabe weiter; damit ist sie in die Verantwor­
tung einer Gesellschaft gegeben und steht unter den Ge­
sichtspunkten praktischen Handelns und dessen ethi­
schen Kriterien.
Das moralisch handelnde Subjekt erfährt seine Identität 
in der sozialen Gemeinschaft, in der es lebt. Das Indivi­
duum übernimmt, nach Plessner, objektiv ihm gegen­
überstehende Verhaltensmuster als Rollen, in denen es 
sich zum Ausdruck bringt, ohne in ihnen aufzugehen - 
es kann sich selbst nur über diesen „Umweg“ erfahren 
und verbirgt sich zugleich in einem „ineffablen“ Rest. 
Mit dem Begriff des Ethos ergibt sich eine ähnliche 
Struktur für das „moralische“ Verhältnis von Indivi­
duum und Kollektiv: das moralisch unbedingte Subjekt, 
auf das es letztlich „ankommt“, erfährt die Inhalte seiner 
Moralität als Inhalte eines kollektiven Bewußtseins im 
Ethos als Inbegriff der Normen und normativen Gehalte 
der sozialen Gruppe; es kann das allgemeingültige Sitten­
gesetz nicht anders erfahren als in der Konkretion des 
kollektiv gegebenen Ethos, ohne daß dadurch die morali­
sche Personalität aufgehoben würde. Mit der geschichtli­

139

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


chen Identität des Kollektivs ist auch die sittliche Identi­
tät des handelnden Subjekts betroffen - nur Kollektive 
sind Träger einer Geschichte und eines Ethos, und auf 
die gegebene soziale Gemeinschaft ist das Subjekt so­
wohl in seiner allgemeinen wie sittlichen Identität kon­
stitutiv verwiesen; es erfindet sich so wenig wie eine Pri­
vatsprache eine Privatgeschichte oder eine rein private 
Sittlichkeit.
„Die Affirmation des Vaterlandes, des eigenen Volks und 
seiner politischen Ordnung“, der Nation, „ist so gesehen 
eng verbunden mit der Bejahung der eigenen sittlichen 
Identität, die sich mehr noch als den Eltern der Polis ver­
dankt“, nämlich „insofern als die Bestimmung ... des 
rechten Lebens in einen wesentlichen Zusammenhang 
zum konkreten ,Ort des Wohnens4 (griech. = ethos), zu 
der durch je eigene Sitten, Gesetze und Institutionen ver­
faßten politischen Gemeinschaft gesetzt wird“.76 Wenn 
sich Staaten, in Staaten verfaßte Gesellschaften oder Ge­
sellschaften allgemein als Nationen verstehen und identi­
fizieren und so auch ihre kollektive Identität in der Ge­
schichte als Nation lokalisieren, bestimmt Nation die 
Identität dieses Kollektivs wesentlich mit. Das in einer 
Nation geborene, lebende und handelnde Individuum ist 
damit immer auch „Amerikaner“, „Deutscher“, „Ägyp­
ter“ oder „Japaner“ und in dieser nationalen Identifika­
tion seinem maßgeblichen Kollektiv zugeordnet. Durch 
die Aufteilung der politischen Welt in Nationen als 
durchgängigem Ordnungsprinzip verstehen sich in der 
Regel Staaten, aber analog auch nicht mit einem Staat 
identische Gesellschaften als Nationen; die nationale 
Identität des Kollektivs ist daher „international“, und je­

76 M. Forschner: Patriotismus - Kosmopolitismus, in: O. Höffe (Hg.): 
Lexikon der Ethik, a. a. O. 179f., 179.

140

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Mensch wird damit seiner Identität auch als einer 
„nationalen“ teilhaftig - der Staatenlose und der Emi­
grant sind Ausnahmen, die die Regel nicht außer Kraft 
setzen: daß das moralische Subjekt nach der dargestellten 
Struktur seiner Zuordnung zu einer gegebenen sozialen 
Großgruppe im Rollenverhältnis allgemein und im Ethos 
im besonderen nicht im Kollektiv „aufgeht“, erlaubt ihm 
zugleich immer auch die mögliche Distanz. Die grund­
sätzliche Differenz von Individuum und Gemeinschaft 
sowohl in der „Ineffabilität“ des Trägers pluraler Rollen­
funktionen als auch der letztlich personalen moralischen 
Verantwortung des Daseins- und Handlungssinnes kann 
einerseits Entfremdung beinhalten - der Einzelne ist nie 
völlig mit seiner Gemeinschaft identisch -, korrespon­
diert aber andererseits dem Prinzip der Menschenwürde, 
der als vorausgesetztem sittlichem Subjektsein sozial die 
Anerkennung eines Freiraums der moralischen Persona­
lität entspricht. Staat und Gesellschaft sind in ihrer Sitt­
lichkeit partielle Größen, die nicht die „ganze“ Sittlich­
keit ausfüllen oder ein Ethos vollständig bestimmen und 
auslegen könnten. Trotz der durchgängigen nationalen 
Identifikation des Individuums in der gegebenen Identi­
tät des Kollektivs als Nation ist damit ebenfalls nicht al­
les determiniert. Distanznahme, Erkenntnis der Partiku- 
larität und Partialität, als Folge möglicherweise Emigra­
tion wie „Naturalisierung“ sind daher mitgegeben und 
im Falle der Nation auch besonders plausibel, weil die 
Kontingenz des Nationprinzips durch seine offensichtli­
che Historizität unabweisbar ist. Die nationale Identität 
des Individuums durch Verhaltensprägung, Sprachlich- 
keit, allgemein die Herkunft aus einer verfaßten Gemein­
schaft ist dennoch nicht etwas, was „abzustreifen“ wäre. 
Die Identität steht tatsächlich nicht zur Disposition, 
wohl aber, was das handelnde Individuum in dem ihm 

141

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gegebenen Freiraum ihr an Handlungs- und Daseinssinn 
verleiht.

d) Naturwüchsigkeit, Anspruch und Affirmation

Bedingung für diese Relevanz der Nation als kollektiver 
Identität, über die sich auch das Individuum dann identi­
fiziert, ist das Selbstverständnis der entsprechenden so­
zialen Großgruppe als Nation. Im Fall der Geschichte 
war bereits deutlich geworden, daß vergangenes Gesche­
hen entsprechend der „naturalistic fallacy“ nicht als Fak­
tum schon normativ wirksam sein kann, sondern dies 
erst wird, wenn in einem praktischen Zusammenhang 
eine Bedeutungszuweisung erfolgt, die sich intersubjek­
tiv und unter der Leitvorstellung von Sinn und Humani­
tät - also von vorneherein im praktischen Kontext - er­
gibt. Eine solchermaßen als normativ bedeutsam verstan­
dene Geschichte „existiert“ in sozialer Vermittlung; sie 
ist kein „ontologischer“, sondern ein „sozialer Bestand“, 
mit dem sich so auch sozial verbindlich gemachte An­
sprüche moralischer Qualität verbinden können. Die 
Geschichte im Sinne des geschichtlichen Gewordenseins 
des Ethos war in „lebensweltlich“ vorhandenen Institu­
tionen, Traditionen, Normen und normativen Gehalten 
nach dem Muster von Kultur anzusiedeln; Geschichte als 
Bedeutungszusammenhang und konstruierende Wieder­
anordnung herkunftsprägender Vergangenheit ist eben­
falls im Ethos einzuordnen, sofern der „praktische, inter­
subjektive Kontext“ der Gesellschaft im Ethos gerade 
normativ gestaltet ist. Dadurch, daß sich die gesellschaft­
liche Sinnfindung in Geschichte ausdrückt, wird der Ge­
schichte im Ethos eine handlungsleitende Rolle und sitt­
liche Bedeutung zugesprochen.
Dieser „Vermittlungscharakter“ einer normativen Be­

142

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


deutsamkeit der „Geschichte“ gilt auch für die „Nation“. 
Von einem „Anspruch“ im Zusammenhang des Ethos 
und damit von moralischer Dimension kann nur dann 
die Rede sein, wenn er in sozialer Vermittlung so erho­
ben und geltend gemacht wird. „Nation“ ist daher eine 
sittliche Größe, wenn sich sozial ein Anspruch mora­
lisch-sittlicher Art damit verknüpft. Die Naturgegeben­
heit nationaler Zugehörigkeit ist von sich aus nicht nor­
mierend; nur sozial verbindlich erhobene Ansprüche 
können es sein, die eben als intersubjektive „Ansprüche 
an das Individuum dessen „Anerkennung fordern, die 
seine Moralität als Person, die im Handeln Stellung 
nimmt und damit über sich selbst und ihre Stellung ent­
scheidet, verlangt. Die Tatsache, zu einer Nation durch 
Geburt zu gehören, oder Mitglied einer wirtschaftlichen, 
sozialen, sprachlichen und geschichtlichen Gemeinschaft 
zu sein, ist als reiner Tatbestand nicht entscheidend - 
denn in vornationalen Gesellschaften spielten diese Fak­
toren nicht dieselbe Rolle wie nach der Durchsetzung 
des Nationprinzips -, wenn sich dieser nicht in einen 
ethisch bestimmten Zusammenhang einfügt, innerhalb 
dessen er als entscheidend gilt und sich mit ihm eine so­
ziale sittliche Verpflichtung verbindet, die dann auch Be­
deutung für die moralische Personalität des handelnden 
Individuums hat.
Niemand geht aber darin auf, Mitglied einer Nation zu 
sein; dies widerspräche der Moralität und dem Prinzip 
der Menschenwürde, weil es eine Totalisierung partieller 
sittlichkeitsprägender Größen beinhaltete, die eben 
„totalitären“ Charakters wäre. Die Verabsolutierung der 
Nation im Integralen Nationalismus77 ist von da her als 

77 So formuliert bei P. Alter: a. a. O. 43-56.

143

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ideologisches und moralisch schlechtes Integrationsmit­
tel zu qualifizieren.
Das Verhältnis von moralischer Subjektivität und Unbe­
dingtheit zur kollektiven Sittlichkeit und der Bedingtheit 
ihrer konkreten Inhalte kennzeichnet das Ethos wie Ge­
schichte und Nation als sittliche Größen.
„Nation“ fügt sich damit als ein weiteres Glied in die 
Reihe der Elemente ein, die die konkreten Bedingtheiten, 
Kontingenzen und Prägungen des sittlichen Lebens aus­
machen, sofern Sittlichkeit immer nur als konkretes 
Ethos wirklich ist und vom moralischen Subjekt nur als 
Bestandteil einer sozialen Gemeinschaft, eines Kollektivs 
erfahren wird. Das Nationale ist so zum einen ein Teil­
moment des Ethos, das dieses geschichtlich in seiner je­
weils spezifischen Ausprägung mitbestimmt, und zum 
anderen ein Teilmoment, sofern die historische Herkunft 
und damit auch die geschichtlich überkommene nationa­
le Bestimmtheit der verfaßten Gemeinschaft in ihrem 
Ethos nicht irrelevant belassen, sondern mit einem 
„guten Sinn“ verknüpft, positiv und so auch normativ 
einbezogen wird.
Ist es nun human oder entspricht es dem „guten Leben“, 
daß es Nation in dieser Weise gibt, daß nämlich eine po­
litisch-soziale Gemeinschaft sich als Nation versteht und 
daher dieser Tatsache sozial verbindliche, normative Be­
deutung verleiht? Das Individuum wird in seine jeweilige 
Nation hineingeboren; es steht zu ihr daher primär in ei­
nem Abstammungsverhältnis, das dieser Zugehörigkeit 
eine Art Naturwüchsigkeit verleiht. Die soziale Prägung 
durch die Herkunftswelt Nation scheint demgegenüber 
nur Folge des naturgegebenen schicksalhaften Verhält­
nisses und nicht der eigentlich bedeutendere Faktor zu 
sein. Als „Natur“ muß die Nation aber „heteronom“ 
wirken und damit als „unmoralisch“ erscheinen.

144

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bliebe aber die Naturgegebenheit der Zugehörigkeit zu 
einem Kollektiv, das sich in der modernen Welt in der 
Regel als Nation darstellt, sittlich irrelevant, würde dies 
vielmehr der Humanität und Autonomie widersprechen. 
Die Verhaltensprägung durch nationale Bestände etwa 
würde wieder zum „Nationalcharakter“ und wäre als 
„Natur“ eben nur „Charakteranlage“, Schicksal und Be­
stimmung, die nicht wieder in Sinn transformiert werden 
könnte. Die Macht des Zufalls würde nicht in einen 
Sinn- und Bedeutungszusammenhang im Hegelschen 
Geiste „aufgehoben“, nämlich bewahrt, aber auf eine hö­
here Ebene gebracht und so von Bedeutung, so daß das 
Interesse der praktischen Vernunft an der Humanität 
und Freiheit menschlichen, moralischen Daseins zur 
Geltung käme. Demgegenüber beinhaltet die „Hebung“ 
des nationalen Moments in die Sphäre des Ethos 
„Schicksal“ im Sinne von positiver Verpflichtung nach 
Art der Verbindlichkeit, wie sie auch der Geschichte zu­
kommt. Die Schicksalhaftigkeit verschwindet damit 
nicht; aber die Verbindung mit Sinnperspektiven ermög­
licht erst die Affirmation des natural Gegebenen wie des 
geschichtlich Zugewachsenen und damit die Annahme 
der eigenen mit der kollektiven Identität sowie der im 
Kollektiv konkret verwirklichten Sittlichkeit.
Der dargestellte Vermittlungscharakter aller kollektiven 
Gegebenheiten schafft die Möglichkeit zu dieser Affir­
mation; als „nur“ sozial existierend, bedürfen sie ihrer­
seits der Weitervermittlung - Traditionen, das Ethos, sei­
ne Gehalte und Prinzipien ebenso wie die gesellschaftli­
che Kultur allgemein. Auch die Tradierung des Prinzips 
Nation als maßgeblicher sozialer und sittlicher Größe 
muß nicht sein; allerdings hat die Festschreibung des na­
tionalstaatlichen Ordnungsprinzips im internationalen 
politischen Bereich die Wirkung, daß sich allein durch 

145

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


diese externen Bedingungen die einmal als Nation for­
mierten Staaten und Gesellschaften gar nicht mehr an­
ders definieren können. Daher scheint die Orientierung 
am Nationbegriff auf absehbare Zeit trotz aller suprana­
tionalen Verflechtungen nicht aufgebbar. Grenzen haben 
ihren trennenden Charakter weitgehend verloren, die 
Kommunikation bezieht sich auf alle Menschen und 
Erdteile; dadurch kann die Nation nicht mehr der höch­
ste Wert sein; das entspricht aber nur ihrer Relativität 
auf den sozialen Zusammenhang, der dem Subjekt einen 
Freiraum läßt.
Der Integrale Nationalismus, der demgegenüber eben 
Nation als „höchsten Wert“ behauptet, verdankt seine 
Stärke dem Wunsch nach unmittelbarer und völliger 
Identifikation des Individuums mit dem Kollektiv, dem­
gegenüber ihre grundsätzliche Differenz lediglich als 
Entfremdung, nicht aber als Möglichkeit individueller 
Freiheit betrachtet wird. Die naturmäßige Einbindung in 
die Nation läßt diese dabei eher als Identifikationsobjekt 
erscheinen als Gruppenidentitäten oder ethische Sonder­
formen. Während diese Einzelbereiche nämlich prinzi­
piell wählbar sind, charakterisiert „Nation“ das Kollek­
tiv in seiner Ganzheit; das Nationale hat einen höheren 
Allgemeinheitsgrad, sofern es das gesellschaftliche Ganze 
wie auch jeden Einzelnen einbezieht. Die pluralen gesell­
schaftlichen Orientierungsmuster sind zwar auch immer 
vorhanden, aber „Nation“ ist eine Bindung, die sich 
durch ihre Allgemeinheit auszeichnet, zu der jeder Ange­
hörige gleichermaßen - durch das Abstammungsverhält­
nis eben - gehört. Als Integrationsideologie ist der Na­
tionalismus daher besonders wirksam, sofern er plausibel 
an die naturwüchsige und dadurch allgemeine Bindung 
an die Nation anknüpft. Die Totalisierung einer stets 
partikularen Größe steht aber deutlich im Gegensatz 

146

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zum Prinzip der Menschenwürde sowie zur Sittlichkeit 
des Ethos.

e) Nationspezifisches

Das Ethos einer Gesellschaft beinhaltet nationale Bestän­
de; Nation findet Eingang in das Ethos, sofern ihr als 
maßgeblicher Kollektivform auch sittlich ein Platz zuge­
wiesen wird; der Geschichte vergleichbar ordnet sich 
Nation der Sittlichkeit zum einen als Gewordensein der 
so beschaffenen Identität, zum anderen als Teil der Sinn­
gebung des Überlieferten zu: naturgegebene Identität 
durch nationale Zugehörigkeit, geschichtlich geprägte 
Nationalität und Affirmation des natural wie geschicht­
lich Gegebenen durch den sittlichen Bedeutungszusam­
menhang von Nation im Ethos sind die allgemeinen Be­
züge, die wir bisher erheben konnten.
„Nation“ ist so im Ethos positiv aufgefangen; die Affir­
mation der eigenen mit der kollektiven Identität begrün­
det die Tradierung der geschichtlich überlieferten und 
teilweise nationspezifisch ausgebildeten Bestände in In­
stitutionen, Traditionen, Sittlichkeit. Der Mißbrauch als 
Ideologie im Integralen Nationalismus verpflichtet histo­
risch dazu, die Nation ethisch einzuordnen, nämlich ihr 
im Ethos eine Bedeutung zuzuweisen, die der grundle­
genden Struktur von kollektivem Ethos und subjektiver 
Moralität entspricht und Totalisierungen ausschließt. Die 
nationale Identität muß einen positiven Inhalt erfahren.
In der Tat verbinden sich mit dem Namen der eigenen 
Nation bestimmte „Wertvorstellungen“. Die Berufung 
auf die Nation kann zum Beispiel die Berufung auf einen 
gesellschaftlichen „Minimalkonsens“ bedeuten; es geht 
in jedem Fall um das Wohl und die Interessen des poli­
tisch-sozialen Ganzen. Solche konkret mit Nation ver­

147

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bundenen Werttraditionen können „Freiheit“, „Ruhm“, 
„Demokratie“, „Größe“ oder „Verdienst für die 
Menschheit“ sein. Diese Namen und Symbolisierungen 
bestimmter Vorstellungen klingen, abstrakt aufgeführt, 
universalistisch; sie beinhalten aber keineswegs immer 
dasselbe, sondern die jeweilige Form. „Freiheit“ als Le­
bensgefühl und höchster Wert in den USA heißt etwas 
anderes als „Freiheit“ aus der Reihe „Einigkeit und 
Recht und Freiheit“; „Demokratie“ in England ist unter­
schieden von „Demokratie“ in Ägypten; „Religion“ als 
Kennzeichen der Nation meint in Polen anderes als in 
den arabisch-islamischen Ländern.
Helmuth Plessner nennt es in seiner Analyse der „Ver­
späteten Nation“ den Geburtsfehler der Bismarckschen 
Reichsgründung, daß der erreichte Nationalstaat sich 
ausdrücklich keinem universalistischen Ideal verschrieb, 
sondern lediglich sein Existenzrecht geltend machte, so 
daß „Nation“ mit bloßem Dasein und Daseinsrechten, 
mit „Macht“ identifiziert wurde: „Das neue Reich ... 
stand für nichts, von dem es überragt wurde. Deutscher- 
Sein enthielt kein Bekenntnis wie Engländer- oder Fran- 
zose-Sein; es besagte keinen Dienst an übernationalen 
Ideen ... Die fehlende Möglichkeit, das deutsche Schick­
sal im Bilde eines Auftrags, einer Stellvertretung zu se­
hen, ... machte zum Ausgleich die Idee des Volkes, die 
staats- und verfassungspolitisch noch unbelastete Idee 
eines organischen Grundes“ zur politischen Leitfor­
mel.78 Der Universalismus der Werte, wie Demokratie, 
Freiheit u. a., widerspricht nicht der Notwendigkeit ih­
rer Konkretisierung in nationalem Rahmen; in den je­
weiligen Traditionen und Formen von Ethos liegen un­
terschiedliche, aber „prima facie“ prinzipiell gleichbe­

7S H. Plessner: Die verspätete Nation, a. a. O. 47.

148

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rechtigte Realisierungsmöglichkeiten vor - die Universa­
lität erlaubt dabei die kritische Überprüfung des Positi­
ven auf seine gelungene Konkretion hin. Durch den 
symbolisierenden Charakter der allgemeinen Werte ist 
zudem die Kommunikation der verschiedenen Systeme 
immer möglich. Viele Staaten definieren eine solche sym­
bolische Vergegenwärtigung verbindender und für die 
Nation geltender Wertvorstellungen in der Verfassung.79 
Die Rede vom „Verfassungspatriotismus“ in der Bundes­
republik Deutschland ist daher berechtigt; was „Nation“ 
für Deutsche, die sich freiheitlichem Denken historisch 
verpflichtet wissen und verpflichten wollen, bedeutet, ist 
in diesem Begriff durchaus festgehalten und durch den 
Bezug auf die „Verfassung“ bzw. das Grundgesetz sym­
bolisch benannt: Einsatz für die Menschenrechte, für 
Rechtsstaatlichkeit, Pluralismus und Demokratie - ein­
deutig universalistische Grundwerte also, die aber insti­
tutionell in der konkreten Verfassung und Verfassungs­
wirklichkeit zur Geltung zu bringen sind, und dies im 
deutschen Fall im besonderen - und besonders empha­
tisch - bindenden Bewußtsein der Notwendigkeit dieser 
konkreten Geltung und Vermittlung.80
Ein wesentlicher Unterschied zwischen der aristoteli­
schen Polis und der modernen Nation ist, von allen 
strukturellen Ausdifferenzierungen abgesehen, die „Elar- 
gierung“81 - die Nation ist nicht unmittelbar erfahrbar 

79 Vgl. U. Scheunen Das Mehrheitsprinzip in der Demokratie, Opla­
den 1973, 54 ff.; „Die Verfassung verkörpert den ethischen Grundkon­
sens der Nation“, so J. Isensee: Demokratischer Rechtsstaat und staats­
freie Ethik, in: Essener Gespräche zum Thema Staat und Kirche 11, 
Münster 1977, 92-120, 119.
80 Vgl. W. Kluxen: Politische Kultur in Deutschland - Probleme, Sor­
gen, Hoffnungen, in: J. Thesing, K. Weigelt (Hg.): Leitlinien politi­
scher Ethik, Melle 1988, 268-276, 272.
81 Vgl. T. Mayer: a. a. O. 69.

149

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wie die überschaubare Polis; Aristoteles hatte auch die 
richtige Größe des Stadtstaats für wichtig gehalten, in 
dem möglichst jeder Bürger jeden kennen soll. Die so­
zialen Großgruppen, die sich neuzeitlich formiert haben, 
bedurften wegen dieser mangelnden Erlebbarkeit eines 
integrierenden Konzepts, als das sich dann die Nation 
anbot. Als Ordnungsform einer Kollektivität von Men­
schen ist sie „Idee“ mehr noch als reale Gemeinschaft, 
denn . . der Glaube, mit anderen einer gemeinsamen, 
durch Leistung ausgewiesenen, von Umwelt abgehobe­
nen, aktionsfähigen, verpflichtenden Großgruppe anzu­
gehören“ 82 ist das entscheidende integrierende Moment, 
nicht allein die faktisch gemeinsamen Faktoren wie die 
Abstammung oder Sprache; Eugen Lemberg sieht die 
Nation daher „werthaft“ vorgestellt in ihrem „Image“. 
Durch die Zugehörigkeit zur „werthaften“ Nation ist 
dem Handeln des einzelnen ein sittlicher Bezug auf das 
Gemeinwohl, nämlich die Allgemeinheit der Gruppe 
und ihrer gemeinsamen Interessen mitgegeben. „Nation“ 
stellt dabei einen Bezug zum Gemeinwohl her, der zwar 
grundsätzlich auch von der allgemeinverbindlichen In­
stanz „Staat“ allein geleistet werden könnte; es handelt 
sich aber niemals um „den“ Staat als solchen - insofern 
ist der Begriff des Staates universalistisch -, sondern im­
mer um einen bestimmten konkreten Staat, und zwar 
den, in dem und von dem die Einzelperson lebt, handelt, 
getragen wird und dem sie als diesem konkreten Staat 
daher verpflichtet ist. Die generelle Unterstellung des 
Nationalstaatsprinzips ermöglicht die identifizierende 
Zuordnung von Staat und Nation; die tatsächliche Kom­
plexität der Verhältnisse und Beziehungen, in denen das 
Individuum sich orientieren muß, ist nicht so einfach

82 E. Lemberg: Nationalismus II, Reinbek bei Hamburg 1964, 58.

150

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auflösbar - es kann immer zu Loyalitätskonflikten zwi­
schen Staatsbürgerschaft und Nationalität kommen. 
Dennoch läßt sich festhalten, daß auch ein Staatsbewußt­
sein, sofern es stets den Bezug auf einen bestimmten, ge­
schichtlich und kulturell auch national geprägten Staat 
bedeutet, ein Nationalbewußtsein impliziert; sowie um­
gekehrt, daß in einem Staat, der Nationales leugnet, etwa 
Volksminderheiten unterdrückt, auch das Staatsbewußt­
sein leidet. Mangelnde Identifikation mit dem Gemein­
wesen erleichtert in beiden Fällen die Vernachlässigung 
des Gemeinwohls und der gesellschaftlichen Solidarität 
im eigenen Handeln. Nationalbewußtsein beinhaltet 
demgegenüber als „Hintergrunderfüllung“ einen Bezug 
auf die Allgemeinheit des Kollektivs, der deutlicher ist 
als der auf den Staat allein, weil es „über die Teilhabe an 
der aktuellen Staatswirklichkeit hinausgeht und sich in 
der geschichtlichen und kulturellen Sphäre begründet 
weiß“.83
Der Nationgedanke ist deshalb nicht als „Kollektivitäts- 
Fimmel“ zu disqualifizieren, der mit „politischem Ari- 
stotelismus“ 84 ideologisch begründet würde. Es geht bei 
der Einordnung von Nation in das Ethos des Kollektivs 
nicht darum, eine „Bindungssuche“ oder „Ichaufgabe“85 
zu erleichtern, indem das moralisch maßgebliche Indivi­
duum im Kollektiv und dessen vorgegebener Sittlichkeit 
völlig verschwände, dem es durch Geburt und nationale 
Identität angehört; die politische Berufung auf Nation 

83 H. Gollwitzer: Nationalbewußtsein und Staatsgesinnung, Bonn 
1962.
84 Vgl. S. Papcke: Diesseits oder jenseits der Freiheit? Die Deutschen 
suchen ihren Standort zwischen Ost und West, in: W. Weidenfeld 
(Hg.): Nachdenken über Deutschland, Köln 1985, 109.
85 Ebd.

151

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zwecks Erfüllung eines „Orientierungsbedürfnisses“86 
darf sich allerdings auch nicht so verstehen, als ob die 
Daseins- und Handlungssinn suchende Einzelperson von 
dieser Suche nun entbunden würde.
Im Interesse der praktischen Vernunft erweist es sich 
vielmehr als human, daß die ursprünglich naturwüchsig 
vorhandene und kulturell prägende Herkunft aus und in 
einer Nation - die in einer Welt von Nationen einmal be­
steht und für jeden gilt - nicht „naturwüchsig“ bleibt, 
sondern ethisch eingeordnet und als sittliche Aufgabe be­
griffen wird. Es geht um den Vollzug und die Aufnahme 
des Zugewachsenen; das moralisch handelnde und ver­
antwortliche Individuum soll die kollektive Identität, 
über die sich ihm auch ein Ethos vermittelt, als seine ei­
gene Identität auch sittlich affirmieren können. Die Be­
deutungszuweisung des nationalen Moments im Ethos 
der Jeweiligen Gesellschaft erweist sich von daher als 
moralische Leistung.
Die Verständigung über mögliche Inhalte des Nationbe­
griffs erfolgt über die historische Konkretion der Na­
tion; sie ist bedeutsam als Geschichte. Geschichtlichkeit 
begründet ebenso Verantwortung für wie Übernahme 
von historischen Beständen. Der Sinnzusammenhang der 
Geschichte setzt diese in den praktischen Kontext der 
Gesellschaft; der Sein-Sollen-Fehlschluß trifft nicht. Na­
tion ist daher ethisch bedeutsam, wo sie ethisch bedeut­
sam verstanden wird; diese „tautologische“ Formulie­
rung ergibt sich richtig, wenn eben der Charakter von 
Nation als einer gedachten Ordnung, einer integrativen 
„Idee“ oder eines „Prinzips“ beachtet wird, der den fak­

86 VgL W. Weidenfeld: Ratloses Nationalgefühl: Fragen an die Deut­
sche Frage, in: W. Weidenfeld (Hg.): Nachdenken über Deutschland, 
a. a. O. 11-18.

152

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tischen Tatbestand nationaler Identifizierbarkeit, der Ge­
schichte vergleichbar, in einem Sinn- und Bedeutungszu­
sammenhang erst relevant werden läßt. Die Verwiesen- 
heit des Menschen auf soziale Gemeinschaft betrifft auch 
sein konkretes Normverständnis; bliebe ein relevant ge­
wordenes Grundelement des Sozialen, nämlich das Na­
tionsein, unberücksichtigt, läge hier aber ein - dann auch 
moralisches - Defizit vor.
Die moralphilosophische Reflexion auf das Prinzip Na­
tion zeigt somit den humanen Sinn der „Affirmation des 
Vaterlandes“ und damit die „Moral“ des Patriotismus. 
Die Zuordnung von konkreter nationaler und allgemein 
menschlicher Identität und Moralität im Ausgang von ei­
ner Ethik des Ethos ist insofern aber auch „kritisch“. 
Zum einen wird die Nation in ihrer positiven Bedeutung 
aufgewiesen und damit grundsätzlich in ihrer Legitimität 
gerechtfertigt, diese Bedeutung ist aber zum anderen 
durch ihre Partialität in der Sittlichkeit gekennzeichnet. 
Damit werden illegitime Ansprüche, die sich mit dem 
Nationalen verbinden können, zurückweisbar; dazu ge­
hört alles, was eine Exklusivität des nationalen Hori­
zonts behauptet.
Im Zusammenhang von Staat und Gesellschaft etwa stellt 
sich die Kollektivform Nation als das „Staatsvolk“, als 
der Träger der politischen Gemeinschaft dar, die sich in 
ihrer Eigenart der Geschichte und deren Prägung von 
Sprache, Kultur und Mentalitäten verdankt; der Sinn des 
Nationalstaats kann so als „Volkssouveränität“ plausibel 
gemacht werden, ohne daß damit andere Formen politi­
scher Selbstbestimmung, wie der Nationalitätenstaat, 
eine europäische Union u. a., damit nicht auch Sinn und 
Plausibilität hätten. Die Geschichte in ihrer das Kollektiv 
prägenden Relevanz wie die für den einzelnen primär na­
turgegebene Nationalität sind in ihrer Schicksalhaftigkeit 

153

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


für die Identität deutlich, ohne daß ein Determinismus 
oder Naturalismus daraus folgen könnte. Schon eine Ka­
tegorie wie „Nationalstolz“ scheint auf den ethisch ge­
prüften und kritisch gewonnenen Nationbegriff nicht 
recht zu passen, wohl aber „Patriotismus“ und Natio- 
nal„bewußtsein“, wenn sie in ihrem moralischen Kern 
begriffen und damit im Sinne des ethischen Universalis- 
mus „kontrolliert“ sind. Der Verfassungspatriotismus ist 
deshalb ein gutes Beispiel, weil er das benennt, worauf er 
sich bezieht: auf die moralische Kraft der staatlich-recht­
lichen Institutionen; er steht damit zugleich für die Mo­
ral des Patriotismus selbst. Allerdings wird er in der öf­
fentlichen Diskussion von seinen Befürwortern oft gera­
de als Ersatz nationalstaatlicher Legitimationsformen be­
rufen; dem liegt das moralische „Ärgernis“ zugrunde, 
daß die menschliche Existenz konkret sich immer nur in 
partikularen Positivierungen eines kulturrelativen Ethos 
findet. Aber die Alternative ist falsch: die „Ethik der Na­
tion“ steht nicht im Gegensatz zum ethischen „Universa- 
lismus“, sondern entspricht ihm unter den Bedingungen 
der Geschichtlichkeit, sofern sie unter dem universalisti­
schen Gesichtspunkt der Moralität die kritische Affir- 
mierbarkeit des Nationalen prüft und begründet.

154

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Einzelprobleme

Die philosophische Behandlung des Themas Nation un­
ter dem Gesichtspunkt von „Moralität und Sittlichkeit“ 
hat ihre Grenzen; die Einordnung dieses Phänomens 
menschlich-sozialer Existenz in die Ethik - als „Ethik 
des Ethos“ - erweist sich zwar als möglich, sie bleibt 
aber, sofern philosophisch, in der Allgemeinheit dessen, 
was sich rational-begrifflich sagen läßt. Damit scheint 
sich zu konkreten politischen und sozialen Problemen, 
wie man sie sicherlich in erster Linie mit dem Thema as­
soziiert, nicht allzuviel ausmachen zu lassen. Tatsächlich 
ist die Aussagekraft moralphilosophischer Stellungnah­
men zu tagespolitischen Fragen beschränkt, wenn das 
Gesagte philosophisch vertretbar sein soll; von den poli­
tischen und den Sozialwissenschaften aus kann positiv 
mehr beigetragen werden. Spezifisch philosophisch, 
nämlich moralphilosophisch, bleibt allerdings die Be­
handlung der Frage nach der humanen Bedeutung und 
damit der „absoluten“ moralischen Dimension auch po- 
litologisch-sozialwissenschaftlich gestellter Probleme. 
Von der grundlegenden, systematischen Einordnung von 
„Nation“ in eine allgemeine Ethik her muß daher auch 
zu konkreten Einzelproblemen, die mit dem Thema Zu­
sammenhängen, normativ etwas gesagt werden können. 
Eine „Ethik der Nation“ kann nur „topischen“ Charak­
ter haben, hieß es einleitend: eine Ableitung von ober­
sten Prinzipien ist ebensowenig sinnvoll wie die Aufstel­
lung und anschließende Belegung einer These; es kann 

155

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nur um plausible Interpretation, konsistente Begrifflich- 
keit und Aufzeigen moralischer Bedeutung gehen. Die 
„Anwendung“ des Ansatzes bei moralisch und moral­
philosophisch relevanten Einzelfragen wird daher zu­
gleich seine Plausibilität, Fruchtbarkeit und damit auch 
rationale Vertretbarkeit erweisen. Die im III. Teil darge­
stellten Abschnitte sollen daher „topisch“ die im II. Teil 
aufgezeigten Grundstrukturen verdeutlichen.
Der Patriotismus ist an erster Stelle relevant, weil 
„patriotisch“ der Anspruch der Nation an die Moralität 
der Person besonders sichtbar wird - nämlich als Bean­
spruchung von persönlichen Opfern für die Gemein­
schaft, sei es als solidarischer, allgemeiner Einsatz im 
„Regelfall“ oder in der äußersten Form als Einsatz des 
eigenen Lebens im „Ernstfall“. Die Legitimität des Pa­
triotismus, seine angemessenen Formen, seine humane 
Bedeutsamkeit für die Gemeinschaft wie für das gefor­
derte Individuum sind sicherlich die dringlichsten The­
men einer „Ethik der Nation“. Spätestens im Fall des 
Verteidigungskrieges und des damit - zumindest prinzi­
piell - zu erbringenden Lebensopfers zeigt sich die Na­
tion in ihrer Unbeliebigkeit als „Verpflichtungsgemein­
schaft“ von hohem moralischem Anspruch gegenüber 
den ihr Zugehörenden (1.).
Der Nationalismus ist eine Übersteigerung des Patriotis­
mus, der Mißachtung anderer Nationen, Aggressivität 
und Konfrontation folgen und die daher moralisch ein­
deutig als „schlecht“ zu bewerten ist. Die moralphiloso­
phische Fragestellung ist dabei, was daran eigentlich das 
„Schlechte“ ausmacht und wie es zu dieser Verzerrung 
des Nationbegriffs kommen kann. Die gängigsten Erklä­
rungsversuche führen das Phänomen des Nationalismus 
auf seine Funktion als Integrationsideologie und als Reli­
gionsersatz in einer säkularisierten, sozial unsicher ge­

156

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wordenen Welt zurück. Die eigentlich moralisch ent­
scheidende Komponente, die den Nationalismus als „fal­
sche“ ideologische Integrations- und Religionsersatz­
form disqualifizieren kann, ist aber das totalitär-kollekti­
vistische Moment des Nationalismus, das den Grundla­
gen von Ethik und Ethos widerspricht (2.).
Politische Kultur, Zivilreligion und Konsens sind nicht 
in diesem engeren Sinne moralische Probleme, die nor­
mativ zu behandeln wären. Sofern es um die Integration 
von Gesellschaften und die Legitimation politischer 
Ordnungen geht, handelt es sich um Gegenstände der 
Politischen Philosophie; mitbetroffen ist aber die Identi­
tät des Individuums im so und so beschaffenen Kollek­
tiv: Denn die Sorge um die Gesellschaft, in der der 
Mensch jeweils lebt, ist zugleich die Sorge um ihn selbst. 
Gegenüber diesen drei Alternativkonzepten erweist sich 
dabei die nationale Charakterisierung der Gemeinschaft 
als nicht ersetzbar, sofern sie mit der - naturalen - Na­
tionalität an den kleinsten gemeinsamen Nenner an­
knüpft und der geschichtlichen Herkunft der Großgrup­
pe als Nation den ihr zukommenden Stellenwert läßt 
(3;).
Die Bundesrepublik Deutschland steht am Ende dieser 
Arbeit als Beispiel für den Zusammenhang von „Nation 
und Ethos“ - die deutschen Besonderheiten, durch sozi­
alwissenschaftliche, international vergleichende Studien 
belegt, zeigen, daß durch das Fehlen einer positiven Be­
deutung von Nation auch das gesellschaftliche Ethos sei­
ne Schwierigkeiten hat. An diesem „negativen“ Fall sol­
len daher zusammenfassend die Zusammenhänge von 
moralischer und kollektiver, historisch und national be­
stimmter sittlicher Identität nochmals verdeutlicht wer­
den (4.).

157

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Patriotismus

Patriotismus ist ein umfassendes Phänomen, das sich 
nicht auf die Nation beziehen muß; die Liebe zu 
„Vater“land und „Mutter“spräche gehört vielmehr zu je­
der menschlichen Vergemeinschaftung. Heimatverbun­
denheit und Treue ebenso wie die Kehrseite des Frem­
denhasses sind allgemeine soziale Erscheinungen, denen 
ein Patriotismus, der sich speziell auf die Nation bezieht, 
offensichtlich erst zuzuordnen ist.
Das klassische Beispiel1 der Philosophiegeschichte für 
unbedingte Treue zur eigenen Herkunft ist der Sokrates 
in Platons Kriton, der trotz der bestehenden Fluchtmög­
lichkeit das Todesurteil der Stadt Athen auf sich nimmt 
(a). Zu diesem allgemein menschlichen Patriotismus ist 
die spezifische Form des Nationalbewußtseins in Bezie­
hung zu setzen, das sich mit der Nation auf eine - im 
Vergleich zur Polis - abstrakt-übergeordnete und unan­
schauliche soziale Größe bezieht (b). Patriotismus 
drückt sich im „Regelfall“ im solidarischen Engagement 
für die allgemeinen Belange der sozialen Gemeinschaft 
aus; der äußerste „Ernstfall“ ist der Einsatz des eigenen 
Lebens für die Polis oder die Nation (c). Der überstei­
gerte Nationalismus soll vom Patriotismus in einem eige­
nen Abschnitt unterschieden werden.

a) Treue zur Herkunft

In Platons „Kriton“ wartet der zum Tode verurteilte So­
krates im Gefängnis auf die Vollstreckung des Spruchs; 
sein Freund Kriton besucht ihn und drängt, sein Ange­

1 Z. B. in M. Forschners Artikel: Patriotismus - Kosmopolitismus, in: 
O. Höffe (Hg.): Lexikon der Ethik, a. a. O. 179 f.

158

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bot, Sokrates - durch Bestechung - zur Flucht zu verhel­
fen, doch anzunehmen. Dabei führt er auch moralische 
Gründe an: gibt es die Fluchtmöglichkeit, wäre es nicht 
recht, auf der Selbstpreisgabe zu beharren; Sokrates solle 
an das Wohl seiner Söhne denken; überdies könne seine 
passive Haltung als Feigheit und Unmännlichkeit gedeu­
tet werden, während Hilfe durch die Freunde von der 
Menge geradezu erwartet werde. Dagegen bringt Sokra­
tes ihm ein Bild vor Augen: Der Fliehende begegnet vor 
den Toren der Stadt den Gesetzen Athens, die ihn zur 
Rede stellen: durch die Flucht verstößt er gegen die Ge­
setze; will Sokrates aber den Gesetzen und dem auf ih­
nen aufgebauten Staatswesen wirklich schaden - und 
schaden würde es, wenn gültige Rechtssätze von Einzel­
personen nach deren Gutdünken umgestoßen werden 
könnten (50 ab). Ein solches Zuwiderhandeln gegen die 
Stadtgesetze wäre nicht recht, sagen sie, „denn wir“ sind 
es, die „dich zur Welt gebracht, auferzogen, unterrichtet 
und alles Gute, was nur in unserm Vermögen stand, dir 
und jedem Bürger mitgeteilt haben“ (51 cd).2 Die Ord­
nung des Zusammenlebens in der Stadt, in den Ehegeset­
zen, dem Unterrichtswesen macht ihn zu ihrem Ab­
kömmling; mehr noch verdankt er seine Existenz der 
Stadt als den Eltern, die ebenfalls durch deren Gesetze 
ihr Leben führen. „Oder bist Du so weise, daß Du nicht 
weißt, wieviel höher als Vater und Mutter ... das Vater­
land geachtet ist ... und daß Du nicht weichen und nicht 
Weggehen und nicht deine Stelle verlassen mußt, sondern 
im Krieg und vor Gericht und überall tun, was der Staat 
gebietet und das Vaterland, oder es überzeugen, was ei­
gentlich Recht sei?“ (51 ac; ebd. 43) Dabei ist zugleich 

2 Zitiert in der Übersetzung von Friedrich Schleiermacher, in: Platon: 
Sämtliche Werke 1, Hamburg 1984, 44.

159

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


jeder Athener frei, „der es nur will, daß, wenn jemand 
Bürger geworden ist, und den Zustand der Stadt und 
uns, die Gesetze, kennengelernt hat und wir ihm dann 
nicht gefallen, er das Seinige nehmen und fortgehen dür­
fe ... wer von euch aber geblieben ist, ... von dem be­
haupten wir dann, daß er uns durch die Tat angelobt 
habe, was wir nur immer befehlen möchten, wolle er 
tun“ (51 de; ebd. 44). Sokrates hat dieses Einverständnis 
nun bekundet, indem er sein Leblang nach eigenem Wil­
len in Athen geblieben ist. Käme er nach der Flucht in 
eine andere Stadt, könnte man auch da nicht erwarten, 
daß er sich an deren Gesetze halte, und er wäre nicht 
gern gesehen. Später wird er so aber als einer gelten, der 
nicht Unrecht getan, sondern erlitten hat, „nicht zwar 
von uns Gesetzen, sondern von Menschen“ (54 bc; ebd. 
46).
Sokrates ist Athener „von Geburt und aus Überzeu­
gung“;3 er anerkennt, daß er sein Leben und sein „gutes 
Leben“ der Stadt verdankt, in und aus der er die Bedin­
gungen seiner Existenz bezieht: Geburt - schon die El­
tern sind „Abkömmlinge“ der Stadt - und Erziehung, 
naturale wie soziale Menschwerdung, sind dabei die 
wichtigsten Faktoren. Die naturgegebene Zugehörigkeit 
zur Stadt - durch Geburt - bedingt nicht allein die Ge­
horsamspflicht als obligatorische Gegenleistung des Bür­
gers; darüber hinaus gibt er durch sein Bleiben und da­
mit die bewußte Entscheidung sein grundsätzliches Ein­
verständnis, den Gesetzen und Regeln Athens - aus 
Überzeugung - zu folgen. Die Möglichkeit der Auswan­

3 R. von Weizsäcker: Weltoffener Patriotismus. Rede zum 80. Geb. v. 
Dolf Sternberger, zit. nach: Frankfurter Allgemeine Zeitung vom 7. 
November 1987.

160

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


derung muß daher mitgegeben sein, wenn die Gesetze 
Gehorsam verlangen und befolgt werden sollen.
Für Sokrates gilt der moralische Grundsatz, „daß man 
... nicht das Leben am höchsten achten muß, sondern 
das gut Leben“, das „mit dem gerecht und sittlich Leben 
einerlei ist“ (48 b).4 Weil es sich nun im Verlauf des Dia­
logs als unrecht erwiesen hat, die Gesetze der Stadt für 
das eigene Uberlebensinteresse zu verletzen, nimmt So­
krates lieber den Tod durch den Richterspruch auf sich 
und leidet damit Unrecht, als Unrecht zu tun gegenüber 
den Gesetzen, denen er zu Gehorsam verpflichtet ist. 
Dieser Gehorsam gilt auch im Krieg und unter Einsatz 
des Lebens - auch Sokrates ist in einer Situation, wo es 
um den „Einsatz des Lebens“ geht. Das gute Leben aber 
wiegt schwerer, und dazu gehört eben, nicht gegen die 
Gesetze „unrecht“ zu handeln, die selbst den Bürger So­
krates hervorgebracht haben als ihren „Abkömmling“, 
denen er nämlich das physische wie das moralische Le­
ben überhaupt erst verdankt.
Handelt Sokrates damit deshalb gesetzesgehorsam, weil 
er erkannt hätte, daß die athenischen Gesetze die besten 
oder zumindest besonders gut seien? Er selbst führt an, 
daß er die Gesetzesordnungen anderer Stadtstaaten im­
mer gelobt hat (52 e). Athens Gesetze müssen nicht die 
bestmöglichen und menschenwürdigsten sein, um Loya­
lität beanspruchen zu können; es sind vielmehr die Ge­
setze, die Sokrates erzogen, unterrichtet und herangebil­
det haben und in deren Kontext er sein Leben hat gestal­
ten können - das macht ihre verpflichtende Kraft aus.
Dem modernen Betrachter kann Sokrates’ Argumenta­
tion im platonischen Kriton daher „unkritisch“ erschei­

4 Zitiert in der Übersetzung von Friedrich Schleiermacher, a. a. O. 40.

161

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nen;5 er entspricht den Gesetzen Athens, auch wenn 
Menschen nach ihnen ein ungerechtes Urteil fällen, zwar, 
wfeil er Athener „aus Überzeugung“ und nicht nur durch 
Geburt ist und sich dieser Stadt und ihrer Ordnung da­
her sittlich verpflichtet weiß, aber nicht etwa, weil er von 
einem unabhängigen absoluten Standpunkt aus diese Ge­
setze als seiner subjektiven Moralität entsprechend er­
kannt hätte. Im Gegenteil wird das „eigene Gutdünken“, 
das glaubt, sich auch über die Gesetze stellen zu können, 
ausdrücklich von Sokrates zurückgewiesen und demge­
genüber die globale Affirmation der gegebenen Gesetze, 
was sie auch jeweils befehlen sollten, hochgehalten und 
im Sinne des guten Lebens dem bloßen - am Eigeninter­
esse orientierten - Leben moralisch vorgezogen. Eine 
derart „unkritische“ Haltung, lange vor der Durchset­
zung des neuzeitlichen Subjektivitätsprinzips, scheint 
den paradigmatischen Wert des sokratischen Beispiels 
eher zu mindern als Patriotismus zu legitimieren. Zu­
mindest ließe sich einwenden, daß der platonisch-sokra- 
tische Patriotismus zwar zu seiner Zeit sinnvoll gewesen 
sein mag, wo tatsächlich die „patria“ Athen in unmittel­
barer Evidenz Identität und Lebensführung des einzel­
nen Bürgers prägte, aber heute angesichts der modernen 
Relativierung solcher Bindekräfte sowohl durch die plu­
ralistische Freigabe der moralischen Person in der Ge­
sellschaft als auch durch die übernationalen Verflechtun­
gen der Kommunikation und Interaktion moralisch 
„indifferent“ sein muß.

5 VgL z. B. den „Kriton“ - Abschnitt bei U. K. Preuß: Politische Ver­
antwortung und Bürgerloyalität, Frankfurt a. M. 1984.

162

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


b) Patriotismus und Nation

Nicht nur die vor-subjektive und vor-„kritische“ Ein­
ordnung der Moralität in die Sittlichkeit der Polis, son­
dern ebenso die „Elargierung“ des politisch-staatlichen 
Bereichs scheint uns von der Heimattreue des Sokrates 
im „Kriton“ grundsätzlich zu trennen. Die Stadt Athen, 
die sich Sokrates „persönlich“ in Gestalt der Gesetze in 
den Weg stellt, ist eine anschauliche und erlebbare sozia­
le Einheit; daß die Polis es war, der er Leben und Le­
bensgestaltung zu verdanken hat, ist unmittelbar einsich­
tig. Diese Anschaulichkeit und weiterer Begründung 
kaum bedürftige Offenbarkeit des Zusammenhangs der 
eigenen, auch moralischen Existenz mit dem jeweiligen 
Gemeinwesen kann man für den traditionellen vornatio­
nalstaatlichen Patriotismus sicherlich verallgemeinern.
„Weil er auf das seit füher Jugend Vertraute, auf das 
Überschaubare, auf das Faßliche gerichtet ist, vermag 
sich der Patriotismus Alt-Europas mit den Schicksalen 
des eigenen Gemeinwesens zu identifizieren.“6 Einen 
Vorgang „von einzigartiger Tragweite“ bedeutet, so 
Hans-Peter Schwarz, daß es „den modernen Staaten, die 
zugleich in rasantem Umbruch zur Industriegesellschaft 
stehen“, gelingt, „den zuvor eher aufs Landsmannschaft­
liche und Überschaubare hin gerichteten Patriotismus 
auf den Großstaat hin zu orientieren“.7 Neue Bezugsgrö­
ße des vorhandenen patriotischen Bewußtseins ist nicht 
mehr nur die „Heimat“, sondern der vergleichsweise 
„unanschauliche“ moderne Staat sowie die ihn tragende 
Nation. Die Unmittelbarkeit des Erlebens fehlt diesen 

6 H.-P. Schwarz: Patriotismus in Europa aus der Sicht der Zeitge­
schichte, in: K. Weigelt (Hg.): Patriotismus in Europa, Bonn 1988, 
21-43,21.
7 Ebd. 26.

163

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


übergeordneten Kollektivformen, die mehr noch gedach­
te als reale Integrationsordnungen darstellen. Die Ab­
straktheit des Staates wie der umfassenden Nation läßt 
sich nur durch symbolische Einheitserlebnisse überbrük- 
ken, sei es in der Person und Familie des Herrschers oder 
in spezifisch nationalen Symbolen wie der Flagge, Denk­
mälern, Festtagen u. a. Die Nation wie der Nationalstaat 
bleibt aber eine für den Einzelnen stets sozial vermittelte 
Größe.
Nationalbewußtsein, Nationalgefühl und -stolz sind also 
Formen des Patriotismus, die sich auf die Nation bezie­
hen. Der Nationalismus ist davon noch zu unterschei­
den; einerseits wäre er ohne das „patriotische Feuer“ 
nicht denkbar, andererseits aber führt er durch eine 
„unvorstellbare Selbst-Überhebung“ zur „Entgrenzung 
und Konfrontation“/ die sich mit patriotischem Natio­
nalbewußtsein nicht notwendig verbindet. Der Patriotis­
mus achtet zum einen die Eigenart fremder Völker und 
Nationen - „Patriot ist nur, wer Vaterländer, also nicht 
nur das seinige, anerkennt... Wer anderen das Recht ab­
spricht, anders, also auch fremd zu sein, findet wenig 
Rechtfertigung für sein Eigensein“8 9 - und relativiert zum 
andern nicht den Einzelnen in seinem Wert auf die Ge­
meinschaft hin, wie es der insofern „totalitäre“ Nationa­
lismus tut. Während der Nationalist sich ausschließlich 
vom Lebens- und Machtinteresse der eigenen Gruppe 
motiviert sieht, kann sich der Patriot universalistischen 
Idealen verpflichtet fühlen, die er gerne in seinem und 
durch sein Volk verwirklicht sehen würde; so versteht 
sich der Patriotismus der Aufklärung nicht in Konkur­

8 Ebd. 26 f.
9 M. Hättich: Von der Unentbehrlichkeit der Vaterländer, in: K. Wei- 
gelt (Hg.): Patriotismus in Europa, a. a. O. 123-130, 123.

164

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


renz, sondern als angemessene Form des „Weltbürger­
tums“ und Kosmopolitismus.10 11 Die Identifikation mit 
dem eigenen Gemeinwesen wird dann nicht nur als Vor­
gabe, sondern als Aufgabe begriffen, das allgemein 
Menschliche, die Humanität, im jeweils bestimmten Le­
bensraum konkret werden zu lassen: die Vermittlung gilt 
es zu leisten, nicht das Allgemeine und das Besondere, 
die sicher immer in einer unauflösbaren Spannung ste­
hen, einander abstrakt entgegenzusetzen.
Was beinhaltet dann aber ein nationbezogener Patriotis­
mus, „Identifikation mit dem Gemeinwesen“ und 
„Treue zur Herkunft“, wie bei Sokrates, für das mora­
lisch gefragte Individuum? Es handelt sich darum, daß 
„ein spezifisches Solidaritätsempfinden anderen gegen­
über TMTMmuten sei“ - so bestimmt Max Weber den Be­
griff der Nation.11
Patriotismus bezieht sich auf das jeweilige Gemeinwe­
sen: als Anerkenntnis sowohl der Leistung der Polis, des 
Staates oder der Nation für die eigene Existenz als auch 
der Notwendigkeit der eigenen Leistung für eben diese 
Gemeinschaft. Der traditionelle alteuropäische Patriotis­
mus heißt „Selbst-Transzendierung der individuellen 
Existenz in selbstloser Arbeit, im Opfer, notfalls im Hel­
dentod für das Allgemeine ... als sittliche Pflicht“.12 Mo­
dern gewendet, bedeutet Patriotismus weiterhin „Selbst- 
Transzendierung“, auch wenn die mangelnde Unmittel­

10 Vgl. F. Meinecke: Weltbürgertum und Nationalstaat, a. a. O.; vgl. 
W. Reinhard: Vom italienischen Humanismus bis zum Vorabend der 
Französischen Revolution, in: H. Fenske, D. Mertens, ders., K. Rosen: 
a. a. O. bes. 346; H. Plessner: a. a. O. passim.
11 M. Weber: Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriß der verstehenden 
Soziologie, hg. von J. Winckelmann, Köln/Berlin 1964, 675.
12 H.-P. Schwarz: a. a. O. 23.

165

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


barkeit der Gesamtgesellschaft und ihres Allgemeinen 
den Patriotismus nicht mehr so „naiv“ möglich, sondern 
rechtfertigungsbedürftig gemacht hat. Dem Kollektiv 
verdankt das Individuum das Überleben wie das gute Le­
ben; im sozial gegebenen Ethos erfährt es real Sittlichkeit 
und gewinnt nur auf diesem „Umweg“ die Inhalte der ei­
genen Moralität. Der moderne Staat, der als Schutz- und 
Friedensgarant durch die Monopolisierung von Gewalt 
und Gesetzgebung konzipiert ist, ermöglicht und ver­
wirklicht subjektive Moralität wie gesellschaftliche Sitt­
lichkeit - er erbringt damit eine Leistung, die ihm selbst 
moralisches Gewicht verleiht, denn unabhängig von ei­
ner gegebenen Friedens- und Rechtsordnung kann das 
handelnde Individuum nicht „moralisch“ leben. Auf­
grund dieser genuin moralischen Leistung dürfen Staat 
und Gesellschaft dem Individuum mit dem moralischen 
Anspruch auf Konformität und Kontinuierung begegnen 
- eben als „sittlicher Pflicht“.
„Die“ Gesellschaft und „der“ Staat sind immer konkrete 
und daher auch national bestimmte Größen: Es ist dieser 
Staat und diese Gesellschaft, der dieses Individuum Exi­
stenz und Sittlichkeit zu verdanken hat. Sofern die Kol­
lektivform der Nation sich historisch durchgesetzt hat, 
ist es daher die Nation, die solchermaßen auf sich ver­
pflichtet. Während sich der Staat als handlungsfähige po­
litische Einheit und Ort sozialer Integration und die Ge­
sellschaft als der plurale Kommunikationszusammen­
hang beschreiben läßt, steht „Nation“ für die reale Ge­
meinschaft, wie sie historisch, sprachlich, kulturell, wirt­
schaftlich konkret gewachsen und bestimmt ist. Das Na­
tionalgefühl als Bewußtsein, einer Gemeinschaft durch 
die Nationalität anzugehören, ist daher „konkreter“ als 
ein allgemeines „Staats“bewußtsein, das sich überdies 
ebenfalls immer nur auf einen bestimmten Staat beziehen 

166

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


könnte. Unterdrückt die Staatsgewalt nationale Minder­
heiten, wird deren Nationalgefühl sich zwangsläufig ge­
gen statt auf den Staat richten.
Nationalgefühl und Nationalstolz beinhalten für das In­
dividuum das Bewußtsein eines Bezogenseins auf die All­
gemeinheit der Gemeinschaft, die als Nation konkret be­
stimmt ist und der es zunächst kraft Nationalität zuge­
hört; diese Bezogenheit stellt sich als „Solidaritätszumu­
tung“ und solchermaßen moralisch-sittliche Verpflich­
tung dar. Sinn für das allgemeine Interesse, Handeln in 
gesellschaftlicher Solidarität und der soziale Einsatz für 
die Gemeinschaft sind die Formen des patriotisch getra­
genen Nationalgefühls. Dieser Anspruch auf Solidarität 
gründet sich auf die Leistung der Allgemeinheit - der 
Polis wie der Nation - für das Individuum, das in und 
von ihr lebt, aufgrund deren die soziale Gemeinschaft 
berechtigt verpflichtende Normen geben kann, die als 
„Anspruch“ die „Anerkennung“ und damit die Moralität 
des Subjekts fordern. War allerdings in der kleineren 
überschaubaren Einheit der Polis dieser Anspruch evi­
dent, ist er in der modernen Welt der Nationen und Staa­
ten nicht immer unmittelbar zu erkennen. Das Indivi­
duum kann auch meinen, nur aus sich und für sich zu le­
ben; der Einsatz für das Allgemeine erscheint „unzu­
mutbar. Jedes solidarische Engagement ist insofern 
„selbstlos“, da der einzelne Handelnde die Früchte seines 
Opfers - und seien es die Steuern - nicht selbst erntet; 
die überpersönliche Allgemeinheit erbringt für ihn Lei­
stungen und verlangt sie von ihm, wobei der Zusammen­
hang in der Regel recht abstrakt bleiben kann. Ist das pa­
triotische Nationalgefühl aber vorhanden, trägt das Be­
wußtsein der Verbundenheit wirksam zur Sinnfälligkeit 
des mehr oder minder großen Opfers bei. Besonders ver­
schärft tritt die latent immer vorhandene Problematik 

167

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aber auf, wenn das extreme Opfer des eigenen Lebens 
zur Disposition stehen soll.13 

c) Patriotismus im „Ernstfall“

Sokrates war zum Einsatz des eigenen Lebens in patrioti­
scher Haltung bereit; nicht nur nimmt er das Todesurteil 
auf sich, um die Gesetze nicht zu verletzen; auch wenn 
Athen verlangt, daß er in den Krieg ziehe, will er es im 
Gehorsam gegen die Gesetze tun. Der alteuropäische Pa­
triotismus hatte es mit dieser Frage des „Ernstfalls“ aber 
insofern „einfacher“, als der Nicht-Gehorsam im Krieg 
und der Verzicht auf die Verteidigung der Stadt, des 
Stammes oder Landstrichs direkt zur eigenen Vernich­
tung oder zumindest zur Zerstörung der Lebensgrundla­
gen durch Plünderung und Brandschatzen geführt hätte. 
Der Erste Weltkrieg bedeutet in diesem Punkt nach 
Schwarz eine grundsätzliche „Grenzscheide, jenseits de­
rer der europäische Patriotismus nie mehr derselbe sein 
wird wie zuvor“, weil nämlich die Erkenntnis unabweis­
bar war, „daß im Grunde alle Staaten zusammen viel 
mehr Schaden als Nutzen aus den ungeheuren patrioti­
schen Anstrengungen erfahren haben“.14 Der Bomben­
krieg des Zweiten Weltkriegs ließ weiterhin an der 
Rechtfertigung der „patriotischen“ Kriege überhaupt 
zweifeln, die nach der Entwicklung der Atombombe au­
tomatisch unter „nuklearen Bedingungen“ stehen.
Daß Selbstverteidigung legitim ist, ist dabei nicht die 
Frage, das Recht, sich gegen den ungerechten Angreifer 
militärisch zur Wehr zu setzen, unumstritten. Gewalt 

13 Zur Frage der Verteidigungsbereitschaft in den westlichen Industrie­
staaten vgl. E. Noelle-Neumann, R. Köcher: a. a. O. 61.
14 H.-P. Schwarz: a. a. O. 27, 29.

168

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und Gewaltanwendung generell bedeuten zwar immer 
ein Übel, sofern damit stets Schaden verbunden ist; im 
Falle des gewalttätigen und schädlichen Angriffs er­
scheint die Abwehr aber als „Gegengewalt“ gerechtfer­
tigt.13 * 15 Ein Individuum mag für sich selbst auf Verteidi­
gung verzichten - etwa aus Gewissensgründen jegliche 
Gewaltanwendung ablehnen wie bestimmte religiöse 
Gruppen und Pazifisten dieser Verzicht kann aber 
nicht allen anderen auferlegt werden. Kriegsdienstver­
weigerung aus Gewissensgründen muß daher möglich 
sein; für das Kollektiv ist sie aber in der Regel nur als 
Ausnahmefall tolerierbar, der durch die grundsätzliche 
Verteidigungsbereitschaft der Gemeinschaft gerade ge­
währleistet wird.
Gemeinsamer Kern sowohl der Legitimität der Verteidi­
gung als auch der Tolerierung des individuellen völligen 
Gewaltverzichts ist die Wahrung der personalen Würde 
und Freiheit. Wie für Sokrates das sittliche Leben höher 
einzustufen ist als das bloße Überleben, kann die Integri­
tät der moralischen Persönlichkeit die Aufopferung der 
naturalen Existenzgrundlage fordern. Wer sein Leben 
solchermaßen für die Gemeinschaft, für ihr Recht und 
ihre Freiheit einsetzt, „ist bereit, sich als ,Natur* zu op­
fern für seine oder anderer Existenz als ,Person*“.16 Bei 
der Verteidigung der Patria geht es nun „um die Bewah­
rung der faktisch-geschichtlichen Identität, die als Hori­
zont nicht nur meiner faktischen, sondern auch meiner 
personalen Existenz mich sittlich bedingt“; das Vater­
land ist „als personalbedeutsame Größe ... legitimes 

13 VgL W. Kluxen: Gewalt und Gewaltanwendung. Philosophische
Anmerkungen zu einem aktuellen Thema, in: Die Politische Meinung
209 (1983) 39-50.
16 Ebd. 42.

169

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Subjekt der Selbstbehauptung, und der dies Gut hegende 
Staat hat das Recht, seine Bürger in Anspruch zu neh­
men, um seine Existenz zu wahren“.17
Durch die Leistung für die moralische Existenz der Bür­
ger ist der Staat zu diesem Recht legitimiert - denn ange­
sichts dieser seiner moralischen Bedeutung geht es tat­
sächlich um die Selbstbehauptung der personalen Identi­
tät und Integrität. Diese Leistung des Staates muß aber 
auch erkennbar sein, um Gefolgschaft für sich beanspru­
chen zu können. Diese Erkennbarkeit ist in modernen 
Großstaaten wesentlich schwieriger zu erbringen als in 
der überschaubaren Polis; zumal in der pluralistischen 
Gesellschaft und ihrem mehr funktional als sittlich be­
deutsam gedachten Staat kann es zu einem Schwund der 
Verteidigungsbereitschaft kommen. Die patriotische Be- 
zogenheit auf das „Vaterland“ dagegen ermöglicht eine 
evidente Überbrückung von „faktischer“ und „sittlicher“ 
Existenz und eine neue Identifizierung mit dem Gemein­
wesen; das Nationalbewußtsein bindet an die reale Ge­
meinschaft, wie sie sich konkret darstellt, in einer Weise, 
die an die ursprüngliche Heimatverbundenheit anknüpft. 
Der Staat ist dann nicht nur in „Funktion“ für die Ge­
sellschaft, sondern als Wahrer der Patria und der konkre­
ten Gemeinschaft sichtbar und legitimiert.
Der Einsatz im „vaterländischen Krieg“ für einen offen­
sichtlichen Unrechtsstaat, wie es das Dritte Reich in 
Deutschland im Zweiten Weltkrieg war, ist nur so ver­
ständlich, wenn es eben nicht der Staat, sondern das Va­
terland war, für das die Mehrheit der nicht-nationalso­
zialistisch eingestellten Soldaten zu kämpfen glaubte. 
Gegenüber der historischen Gemeinschaft der Nation, 
der man kraft Nationalität und Identität angehörte, 

17 Ebd. 48

170

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


konnte die jeweilige Regierungsform offensichtlich als 
untergeordnet gedacht werden. Faktisch hatten die ein­
gezogenen Soldaten natürlich keine Wahl und hatten ins 
Feld zu ziehen, doch erscheint die legitime Identifikation 
mit der überzeitlichen Nation als eine mögliche Recht­
fertigung vor ihrem eigenen Gewissen und damit der 
moralischen Identität. Die Treue zur konkreten Her­
kunftswelt „Deutschland“ machte den Einsatz an der 
Front für sie moralisch möglich; die personale Integrität 
schien so gewahrt werden zu können und der eventuelle 
Verlust des Lebens erträglich zu sein. Die patriotische 
„Treue zur Herkunft“ ist als solche moralisch anzuer­
kennen; daß damit aber gleichzeitig das Unrechtsregime 
gestützt und vor allem die nationalsozialistischen Ver­
brechen an den Juden - die in ihrem Ausmaß allerdings 
in der Regel nicht bekannt waren - gedeckt wurden, 
setzt die Treue als solche zwar nicht ins Unrecht, zeigt 
aber, daß hier moralische Konfliktmöglichkeiten liegen, 
die sich nicht „auflösen“ lassen. Es bleibt eine „tragi­
sche“ Dimension offen, sofern es im menschlichen Leben 
und Handeln zu Situationen kommen kann, die keine 
eindeutige Entscheidung zugunsten eines ersichtlich mo­
ralisch „Besseren“ zulassen. So kann es tragische Schuld 
und Verstrickung auf der einen, handelnden, Seite geben, 
der gegenüber auf der anderen, bewertenden, aber selbst 
nicht handelnden Seite nur die Anerkennung einer 
grundsätzlichen tragischen Endlichkeit - und menschli­
ches Mitleid - angebracht ist. Eine regelorientierte Ethik 
wird dazu nichts beitragen können, sofern die Möglich­
keit eines Konfligierens der Regeln nicht vorgesehen ist; 
geht man jedoch moralphilosophisch vom Ethos aus, in 
dem und von dem das moralische Subjekt als konkrete 
Person sittlich existiert, ist zwar ebenfalls eine „Auflö­
sung“ des tragischen Moments nicht möglich, wohl aber 

171

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Verweis auf die sittliche Identität im Ethos, der die 
Person in ihrer moralischen Unbedingtheit in Relation 
zur gegebenen konkreten Sittlichkeit sehen läßt. Damit 
erscheint der Einsatz der Soldaten für ihr Vaterland im 
Zweiten Weltkrieg moralisch verständlich und vor ihrem 
eigenen Gewissen legitimierbar, wenn auch nicht „gut“ 
und frei von Übel. Die nachträgliche Erkenntnis, in pa­
triotischem Selbstverständnis von einem Unrechtsregime 
mißbraucht worden zu sein, wie überhaupt die allgemei­
ne Einsicht in den Charakter des Nationalsozialismus 
haben im Verlauf der Entwicklungen nach 1945 in der 
Bundesrepublik Deutschland - für die DDR war dies 
bisher mangels Zugänglichkeit nicht feststellbar - auch 
das Nationalbewußtsein tief getroffen. Ein affirmatives 
deutsches Nationalgefühl ist nicht mehr naiv möglich, 
sondern vertretbar einzig als „Verfassungspatriotismus“ 
- so die Wendung Dolf Sternbergers -, der mit der fakti­
schen Nationalität ein ausdrückliches, humanistisches 
Wertbewußtsein verbunden sehen will.
Die heutigen Schwierigkeiten mit dem „Ernstfall“ des 
Patriotismus betreffen aber nicht nur die Bundesrepublik 
Deutschland mit ihrem gebrochenen Nationalbewußt­
sein, sondern ebenso Länder, die ohne moralische Kon­
flikte aus dem Zweiten Weltkrieg hervorgegangen sind, 
sofern sie ihn als „Kreuzzug“ für Demokratie und Frei­
heit verstehen konnten. Die Ambivalenz des patrioti­
schen Einsatzes, dessen Opfer letztlich Massensterben 
im Städte- und Bombenkrieg bedeuteten, läßt das tradi­
tionelle „dulce et decorum est pro patria mori“ sinnlos 
erscheinen; Patriotismus kann sich offensichtlich nur 
noch auf das beziehen, was ein Land „lebenswert“ 
macht. Die Frage einer gegebenenfalls geforderten kol­
lektiven Selbstverteidigung stellt sich im europäischen 
Raum - weil keine aktuelle Bedrohung oder Bedro­

172

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hungsempfindung vorliegt - zur Zeit nicht; sie bleibt la­
tent und schwelt als unbeantwortetes Problem im 
„Unterbewußtsein“ der Gesellschaften weiter - den tat­
sächlichen Kriegen, vor allem in der Dritten Welt, steht 
man dann fassungslos oder empört gegenüber; die 
prompte englische Reaktion auf die argentinische Beset­
zung der Falkland-Inseln wirkte überraschend. Die Ein­
ordnung in übernationale Bündnisse erleichtert die Ver­
drängung dieser Fragestellung; Sicherheit und Verteidi­
gung sind durch die Entwicklungen des 20. Jahrhunderts 
nicht mehr national, sondern nur noch in supranational 
organisierten Systemen zu gewährleisten. Nicht zuletzt 
aus diesem Grund wurde nach dem Zweiten Weltkrieg 
das „Ende der Nationalstaaten“ vielfach beschworen; ist 
es Kennzeichen nationalstaatlicher Souveränität, über 
eine eigene ausreichende Armee und Rüstung selbständig 
zu verfügen und sich so der politischen Souveränität si­
cher zu sein, wirkt die - wenn auch souverän entschiede­
ne - Abgabe der militärischen Befehlsgewalt an überge­
ordnete Instanzen als Auflösung der klassischen Natio­
nalstaatlichkeit. Was den klassischen Nationalstaat cha­
rakterisiert, so K. W. Deutsch,18 die Sicherheit seiner 
Bürger zu gewährleisten, kann der moderne National­
staat gerade nicht: kollektive Selbstverteidigung sei da­
durch kein Bezugspunkt des nationalbewußten Patriotis­
mus mehr. Die atomare Ausrüstung der militärischen 
Bündnissysteme läßt ebenfalls am Zweck der Verteidi­
gung des Kollektivs im „Ernstfall“ zweifeln: denn die 
immer mitgegebene Möglichkeit der atomaren Eskala­
tion eines Krieges kann zur völligen Vernichtung beider 
Seiten oder irreparablen Zerstörung der Lebensgrundla­

18 Vgl. K. W. Deutsch: Nationenbildung - Nationalstaat - Integration, 
a.a. 0.214-218.

173

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gen führen. Ein solcher Krieg hätte kein „Ziel“, etwa in 
der Wiederherstellung des Rechts oder des Friedenszu­
standes, sondern wäre lediglich „Ende“, das den Sinn der 
gebrachten Opfer aufheben würde.19 Sowohl die Einord­
nung nationaler Verteidigung in übernationale Bündnis­
organisationen als auch die Drohung der Atombombe 
lassen daher einen auf den Ernstfall bezogenen Patriotis­
mus als überflüssig, wenn nicht „sinnlos“ erscheinen.
Es ist sicher richtig, daß durch die Verflechtungen und 
Verdichtungen der Beziehungen verschiedenster Art 
zwischen den Nationen die unbedingte Loyalität zur 
Nation stark relativiert worden ist; die extremste Form 
patriotischen Verhaltens im Opfer des eigenen Lebens 
für das Vaterland ist von dieser Entwicklung mitbetrof­
fen. Dennoch ist die nunmehr „relativierte“ Bindung da­
mit noch nicht aufgehoben. Nach wie vor hat der mo­
derne Nationalstaat Funktionen, die eine Ablösung die­
ser Integrationsordnung nicht erwarten lassen. Aber 
auch das allgemeine zugrundeliegende „Prinzip“ Nation 
wird seine Wirksamkeit - ob mit oder ohne staatliche 
Souveränität - wegen seiner Allgemeinheit kaum einbü­
ßen: jedes Individuum wird als Angehöriger einer Na­
tion geboren, in deren sprachlicher, kultureller und ge­
schichtlicher Gemeinschaft es in der Regel auch auf­
wächst; einmal als politisches Ordnungsmuster entdeckt 
und durchgesetzt, scheint die Grundlage der Nation 
vollends „unabschaffbar“, wenn sich in pluralen Gesell­
schaften die Nation demokratisch als Ursache und Trä­
ger der politischen Gemeinschaft versteht und sich mehr 
als - solchermaßen - formale Gemeinsamkeiten zu ihrer 

19 VgL A. Hertz: Die Lehre vom gerechten Krieg' als ethischer Kom­
promiß, in: Handbuch der christlichen Ethik III, Freiburg/Basel/Wien 
1983, 425-447.

174

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Integration nicht finden lassen. Daß der „reine“ Natio­
nalstaat nicht existiert, in dem Regierende und Regierte 
„identisch“ wären, muß das Modell nicht ändern, das 
wie jeder „Typus“ und „Begriff“ ein über die gegebene 
Vielfalt der Phänomene gelegtes vereinheitlichendes Ra­
ster darstellt. Nicht-staatlich organisierte Nationen kön­
nen sich nach dem Vorbild des Nationalstaats verstehen. 
Ihre politische Selbstbestimmung ist dabei auch in föde­
ralen Systemen möglich; die patriotische Gesinnung 
wird sich dann auch auf den Staat beziehen können, so­
fern er die Nation mitverkörpert; die Loyalität zur kon­
kreten Gemeinschaft von Sprache, Kultur und Geschich­
te wird sich sonst im Widerspruch zur gegebenen Staat­
lichkeit ausdrücken und sich „patriotisch“ für die Nation 
und gegen den dann „feindlich“ begegnenden Staat nie­
derschlagen. Wenn in diesem Abschnitt aber von Natio­
nen primär als Nationalstaaten die Rede ist, beruht das 
darauf, daß der Staat mit seinem Gesetzgebungs- und 
Gewaltmonopol die eigentlich politisch handlungsfähige 
Einheit ist, die Befehlsgewalt, Entscheidungskompetenz 
über Krieg und Frieden sowie das Recht, zur Verteidi­
gung zu ziehen, haben kann.
Vom „klassischen“ Nationalstaat, den die unbeschränkte 
staatliche Souveränität kennzeichnet, ist der „moderne“ 
zu unterscheiden, der „in einen internationalen Zusam­
menhang integriert ist und davon bestimmt werden 
kann“.20 Der heutige Nationalstaat ist „nach wie vor 
Träger von Identitätsmerkmalen und -Symbolen“;21 er ist 
es, der die Herrschaftsgewalt ausübt, der die Freiheits­
rechte des Bürgers sichert und das Recht garantiert; er 
wird umgekehrt von den Bürgern in Anspruch genom­

20 T. Mayer: a. a. O. 181, vgL 180-187.
21 E. Schulz: Die deutsche Nation in Europa, Bonn 1982, 88.

175

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


men, zum Beispiel zur Herstellung sozialer Gerechtig­
keit; die Regierung des Nationalstaats ist Parlament und 
Bevölkerung in einer Weise verantwortlich, der gegen­
über eine weitere „Elargierung“ des Politischen kein er­
sichtlicher Vorteil wäre. Der Nationalstaat ist also wei­
terhin sowohl maßgebliche „Anlaufstelle“ für die Bürger 
als auch Repräsentation und Interessenvertretung nach 
außen: er hat, so Tilman Mayer, eine Mobilisierungs-, 
eine Stabilisierungs- und Integrations- sowie eine Legiti- 
mations- und Identifikationsfunktion.22 Nicht mehr im 
nationalen Alleingang möglich sind dagegen die staatli­
che Gewährleistung einer florierenden Wirtschaft, des 
Umweltschutzes, Revisionen grundlegender politischer 
Verhältnisse etwa territorialer Art, Einschränkungen der 
Kommunikation und „Abschottung“ nach außen sowie 
eben die militärische Sicherheit.
Die Relativierung der nationalen Bindekraft durch die 
internationalen Zusammenhänge ist daher ebenso unbe­
streitbar wie die Fortdauer maßgeblicher ihrer Funktio­
nen, die eine völlige Aufhebung des Prinzips Nation 
nicht erwarten lassen. Auch ein auf die Nation bezoge­
ner Patriotismus ist daher keineswegs obsolet. „Für das 
Individuum ist der Nationalstaat im Grunde weiterhin 
der Bezugspunkt ... Der Nationalstaat als Rahmen für 
die politische, rechtliche und soziale Grundordnung 
greift tief in das Leben seiner Bürger ein.“23 Die Grund­
struktur des allgemeinen Patriotismus hat sich also nicht 
verändert; Nation kann zwar nicht mehr der „exklusive“ 
Orientierungsmaßstab und „höchster Wert“ sein - inso­
fern ist der Patriotismus, mit Schwarz formuliert, tat­
sächlich nie mehr derselbe wie zuvor -, aber die Nation 

22 T. Mayer: a. a. O. 184 f.
23 P. Alter: a. a. O. 127, vgL bes. 123-128.

176

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


besteht weiterhin für das Individuum auch als Verpflich- 
tungs- und Verantwortungsgemeinschaft. Daher kann 
sich auch trotz aller supranationalen Einbindungen die 
Forderung nach kollektiver Verteidigung berechtigt stel­
len.
Die militärischen Bündnisse sind keine reinen Zweckver­
einigungen, sondern getragen von gemeinsamen Über­
zeugungen; im Hinblick auf diese Wertgemeinsamkeiten 
rekrutieren sich überhaupt erst ihre Mitglieder. Sofern 
sich nun der moderne „geläuterte“ Patriotismus nicht 
nur auf die bloße Nationalität, sondern auch auf damit 
verknüpfte Wertvorstellungen bezieht - die Schwierig­
keiten des patriotischen Einsatzes für einen Unrechts­
staat haben wir gesehen -, ist es durchaus „patriotisch“, 
sich für die Verteidigung der als maßgeblich für die eige­
ne Gesellschaft und ihre Sittlichkeit angesehenen morali­
schen Vorstellungen im übernationalen Bündnis einzu­
setzen. Die sogenannte westliche Wertegemeinschaft der 
NATO läßt sich beispielsweise auf der Grundlage eines 
Gesamtethos europäisch-abendländischer Herkunft kon­
zipieren. Auch der Begriff des Verfassungspatriotismus 
„bezeichnet ... jenen Kernbestand abendländisch-frei­
heitlicher Existenz, den es zu verteidigen gilt“.24
Ist damit die Möglichkeit des Verteidigungsfalls einer 
einzelnen Nation ausgeschlossen? Es ist durchaus denk­
bar, daß trotz allem eine Nation auf sich allein gestellt 
vor der Frage stehen kann, ob sie sich gegen einen unge­
rechten Angreifer zur Wehr setzen soll. Die Verhältnis­
mäßigkeit der Mittel und damit die mögliche Erfolgsaus­
sicht eines Verteidigungskampfes sind ein Entschei­
dungskriterium, das dann sicher zu beachten wäre; die 
Haltung der Melier, wie sie sich in Thukydides’ „Pelop- 

24 H.-P. Schwarz: a. a. O. 38.

177

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ponesischem Krieg“ darstellt, ist nicht das Vorbild der 
Lehre vom gerechten Krieg.25 „Lieber rot als tot“ oder, 
noch krasser formuliert, „lieber Auschwitz als Hiroshi­
ma“ kann aber ebenfalls nicht die moralisch zu empfeh­
lende Alternative sein. Denn „moralisch kann nicht ge­
boten sein, die Moralität selbst zu opfern und das Leben 
,um jeden Preis4 zu retten. Wenn der Preis des Überle­
bens darin bestehen sollte, daß die eigene Moralität ver­
raten, daß man zum Mittäter schweren Unrechts wird, 
so ist der Preis nicht zu zahlen.“26 Auch wenn die Vertei­
digung zur Sicherung der Existenz dient und die Erfolgs­
aussicht einen wichtigen Faktor ausmacht, geht es mora­
lisch nicht nur um das Überleben - das in der Regel ein­
facher zu haben ist -, sondern um das „gute Leben“ und 
die moralische Existenz. Es kann daher auch möglich 
sein, daß ein Volk sich entscheidet, zur Wahrung der po­
litisch-moralisch bestimmten Identität der Gemeinschaft 
das Risiko des kollektiven Opfers auf sich zu nehmen. 
Das gälte dann auch für den Einsatz nuklearer Waffen; 
die nukleare Dimension beinhaltet allerdings als „Grenz­
wert“ die Berücksichtigung der Existenz der Menschheit 
als ganzer, über die eine Entscheidung - im Sinne einer 
Inkaufnahme des „Risikos“ - niemandem zusteht.
Die moralische Pflicht ist somit ersichtlich, es gar nicht 
erst zu solchermaßen „tragischen“ Konfliktsituationen 
kommen zu lassen - das gilt auch für den Fall der Deut­
schen im Zweiten Weltkrieg. Das heutige Konzept der 
Sicherheitspolitik läßt sich in Erkenntnis dessen als „Ver­
teidigung plus Entspannung“ beschreiben: Ziel ist „nicht 

25 Vgl. W. Kluxen: Gewalt und Gewaltanwendung, a. a. O. 48 f.
26 W. Kluxen: Weitsicht des Atomzeitalters, in: U. Nerlich, T. Rend- 
torff (Hg.): Nukleare Abschreckung - Politische und ethische Interpre­
tationen einer neuen Realität, Baden-Baden 1989, 241-267, 258.

178

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mehr die Verhinderung eines gegnerischen Angriffs .. 
sondern überhaupt jegliche Kriegsverhinderung“.27 Aus­
stattung, Unterhalt und Rekrutierung der Streitkräfte ge­
hören ebenso zur Verteidigungsstrategie wie die Bemü­
hung um Verträge, Bündnisse, Abrüstung und Rüstungs­
kontrolle und Verwirklichung der Menschenrechte in in­
ternationaler Zusammenarbeit. Nicht zuletzt die Dro­
hung der Atombombe bedingt die Wirksamkeit der Stra­
tegie der „Abschreckung“ und „flexible response“, die 
bislang erfolgreich der Kriegsverhinderung gedient ha­
ben. Aber sowohl „Abschreckung“ als auch „Entspan­
nung“ sind keine absoluten Sicherheitsgarantien; die Fra­
ge einer notfalls geforderten Verteidigung, „if deterrence 
fails“ - so das Stichwort -, kann sich stellen und der Pa­
triotismus für den „Ernstfall“ wieder gefordert sein.
Der traditionell oft mit „Tod“ und „Sterben“ assoziierte 
Patriotismus sollte zwar nicht nur auf den „Ernstfall“ 
beschränkt gesehen werden - wie auch Hegel anmerkt; 
das Opfer des eigenen Lebens für das Vaterland ist die 
äußerste Ausformung einer allgemeinen patriotischen 
Haltung, die sich mit der konkreten Gemeinschaft in ih­
rer sozialen, sittlichen und geschichtlichen Bestimmtheit 
„identisch“ und ihr moralisch verpflichtet weiß - der ge­
nuin „moralische“ Anspruch der Einbindung in eine so­
ziale Großgruppe wie die Nation zeigt sich aber gerade 
besonders deutlich, wenn es um die Wahrung dieser sitt­
lichen Identität gegenüber der bloß physischen Lebens­
grundlage geht. Ein „geläuterter“, sofern sittlich-mora­
lisch humanistisch kontrollierter Patriotismus ist daher 
die reflektiertere und auch angemessenere Form gegen­
über der traditionellen Herkunftstreue: die inhaltliche 

27 W. Woyke: Sicherheitspolitik, in: W. Mickel (Hg.): Handlexikon 
zur Politikwissenschaft, Bonn 1986, 447-451, 448.

179

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Füllung des Nationbegriffs mit einem humanistischen 
„Wertbestand“, wie ihn der „Verfassungspatriotismus“ 
bezeichnet, ist notwendig, um das ethische Dilemma zu 
vermeiden, sich für die Nation einzusetzen, auch wenn 
ihre staatliche Verfaßtheit nicht entsprechend humanisti­
schen Werten und solchermaßen sittlich organisiert ist.

2. Nationalismus

Nationalismus ist nicht mit Patriotismus identisch; aber 
„ohne das patriotische Feuer wäre der Nationalismus 
längst nicht jene Kraft, als die er sich in einundeinhalb 
Jahrhunderten neuerer ... Geschichte darstellt“.28 Patrio­
tismus und Nationalismus hängen insofern unbestreitbar 
zusammen, als es von der patriotischen „Solidaritätszu­
mutung“ des persönlichen Opfers für die Gemeinschaft, 
und zwar insbesondere im Kriegsfall, nur ein Schritt ge­
wesen zu sein scheint zur nationalistischen Überbewer­
tung des Vaterlands, zu dessen Dienst der Volksgenosse 
unbedingt zur Verfügung zu stehen hat, der dabei die ei­
gene Erfüllung erst in der völligen Hingabe an die natio­
nale Gemeinschaft findet. Dann bezieht sich sein Opfer 
nicht nur auf die notfalls geforderte Verteidigung gegen­
über einem feindlichen Angreifer, sondern ebenso auf die 
Erhebung und Steigerung von Größe und Macht, Ruhm 
und Ansehen der Nation. Aggressivität nach außen, Auf­
hetzung und Lenkung hingebungsvoller emotionalisier­
ter Massen im Inneren - alles im höheren Namen der 
Nation - ist es, was den Nationalismus des 19. und 20. 
Jahrhunderts vor allem anderen auszeichnet.
Die Verabsolutierung des Nationalen im Nationalismus 

28 H.-P. Schwarz: a. a. O. 26.

180

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


prägt unsere Erfahrung mit dem Begriff der Nation in ei­
ner Weise, der gegenüber die positive Bedeutung als 
Volkssouveränität, als Mittel politischer Egalisierung, 
Partizipation und Legitimierung - besonders deutlich in 
der Französischen Revolution - nur als eine andere 
Facette, aber nicht als das eigentlich kennzeichnende 
Moment betrachtet werden kann. Die Entwicklungslinie 
zunehmender Übersteigerung der Nation zum Nationa­
lismus scheint im Nationalsozialismus, seiner Rassen­
ideologie, dem Drang nach „Raum im Osten“, dem Ver­
nichtungsziel alles rassisch „Minderwertigen“ nur zu 
gipfeln.29 Nach 1945 betrifft Nationalismus vor allem die 
politischen Systeme der Dritten Welt, wo ganz offen­
sichtlich zur Überdeckung der wirtschaftlichen und so­
zialen Probleme die Emotionen der Bevölkerung für das 
politische Ganze und gegen äußere Feinde mobilisiert 
werden sollen.30 Die Erfahrung mit „Nation“ in Form 
des Nationalismus ist so unabweisbar, daß sie alles ande­
re zu überdecken scheint - jegliche Rede von „Nation“ 
steht in der Nähe von „Nationalismus“.
Daß es sich beim Nationalismus um eine Perversion des 
nationalen Moments handelt, braucht hier nicht eigens 
herausgestellt werden. Es geht im Sinn einer Abgrenzung 
des „positiven“ Nationbegriffs gegenüber nationalisti­
schen Mißverständnissen und Mißbräuchen vielmehr 
darum, zu untersuchen, was es denn ist, das die Verkeh­

29 Der Nationalsozialismus ist eigentlich nicht mehr als Nationalismus 
zu bezeichnen; die Rassenlehre, nach der die nordische Rasse die 
höchst- und die semitische die niedrigststehende sein soll, sprengt den 
Rahmen von Nationen. Die Hitler-Ideologie versteht sich gerade im 
Gegensatz zum bürgerlichen Nationbegriff, vgl. W. Kamlah: Probleme 
einer nationalen Sebstbesinnung, Stuttgart 1962, 30.
30 Vgl. H. A. Winkler (Hg.): Nationalismus in der Welt von heute, 
Köln 1982; P. Alter: a. a. O. 148-157.

181

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rung von Nation im Nationalismus ausmacht, und was 
die Möglichkeit einer solchen Verkehrung - die im Be­
griff Nation offensichtlich gegeben ist - für diesen Be­
griff bedeutet: ist es vielleicht doch keine „Verkehrung“, 
sondern folgerichtige Entwicklung?31 

a) Begriff des Nationalismus

Zunächst müssen wir „Nationalismus“ im schlechtesten 
Sinne des Wortes abgrenzen gegenüber einem relativ 
neutral gebrauchten Begriff „Nationalismus“, wie er im 
angelsächsischen Sprachraum üblich und auch im deut­
schen teilweise übernommen worden ist. Nationalismus 
bedeutet in diesem „neutralen“ Verständnis nicht mehr, 
als daß die Menschheit in Nationen aufgeteilt ist, diese 
Nationen sich durch Charakteristika unterscheiden las­
sen und politisch das Selbstbestimmungsrecht der Völker 
die legitime Form von Herrschaft darstellt. So gesehen, 
kann man etwa vom Nationalismus der Esten und Litau­
er sprechen, die Selbstregierung von der sowjetischen 
Herrschaftsmacht fordern, ohne daß der Terminus dabei 
abfällig gemeint oder den Betroffenen Aggressivität vor­
geworfen wäre.
Der eindeutig negative Nationalismus ist nun von diesem 
„unbelasteten“ nicht völlig zu trennen; er läßt sich viel­
mehr als eine besondere Form kennzeichnen. Peter Alter 
gibt eine Definition, die verschiedene Typen umfaßt: 
„Nationalismus liegt dann vor, wenn die Nation die ge­
sellschaftliche Großgruppe ist, der sich der einzelne in 

31 VgL G. C. Behrmann: Volk, Verfassung, Staat, Kultur, Geschichte 
und Nation. Das nationalpolitische Orientierungsfeld der Deutschen 
im Wandel, in: K. E. Jeismann (Hg.): Einheit - Freiheit - Selbstbestim­
mung, Bonn 1987, 81-103.

182

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


erster Linie zugehörig fühlt, und wenn die emotionale 
Bindung und die Loyalität gegenüber ihr in der Skala der 
Bindungen und Loyalitäten oben steht: Nation der über­
personale Bezugsrahmen ist.“32 Vom liberal-emanzipato­
rischen Risorgimento-Nationalismus wird u. a. der Inte­
grale Nationalismus unterschieden, den Alter mit „right 
or wrong - my country“ umschreibt. Diese Typisierung 
impliziert zugleich einen historischen Wandel vom „pro­
gressiven“ Anliegen zur reaktionären „Integrationsideo­
logie“.

b) Nationalismus als Integrationsideologie

Die Deutung des chauvinistischen Nationalismus als In­
tegrationsideologie ist seit Eugen Lembergs Forschungen 
„common sense“ der Erklärung des Phänomens. Lem­
berg meint mit Integrationsideologie „ein System von 
Vorstellungen, Wertungen und Normen, ein Welt- und 
Gesellschaftsbild, und das bedeutet: eine Ideologie, die 
eine durch ... Merkmale gekennzeichnete Großgruppe 
ihrer Zusammengehörigkeit bewußt macht und dieser 
Zusammengehörigkeit einen besonderen Wert zu­
schreibt, mit anderen Worten: diese Großgruppe inte­
griert und gegen ihre Umwelt abgrenzt“.33 Kennzeichen 
dieser Integrationsideologie sind die Abgrenzung gegen 
die Umwelt, die Zuweisung einer Rolle im „Volkscha­
rakter“, Uberlegenheitsbewußtsein, Druck von außen, 
eine eigene Gruppenmoral - d. h. Forderungen an die 
Mitglieder der Großgruppe wie Verteidigung und Ge­
horsam -, Sorge für Einheit und Reinheit der Gruppe 
und schließlich Hingabe des einzelnen. Für „die psycho­

32 P. Alter: a. a. O. 14.
33 E. Lemberg: Nationalismus 2, a. a. O. 52.

183

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


logische Erklärung des Nationalismus“ ist „die Möglich­
keit und das Bedürfnis des Menschen nach Hingabe an 
ein Kollektiv, an einen diesem Kollektiv zugeschriebenen 
Wertgehalt“ entscheidend. Stärker als das Streben nach 
leiblicher Selbsterhaltung ist offensichtlich das nach gei­
stiger Selbstbehauptung, die im „Erlebnis der Transzen­
denz“ gesucht wird, nämlich in einer Idee und Gemein­
schaft, die überindividuell Sinn gibt und der der Einzelne 
sich deshalb „hingibt“. Dieses Bedürfnis transzendieren­
den Sinns charakterisiert nach Lemberg jede Ideologie, 
nicht nur den Nationalismus, sondern auch eine der 
Klasse, des Standes oder der Religion.
Der Nationalismus hat sicherlich Integrationsfunktion; 
das läßt sich schon an seiner zeitlichen Entstehung in ei­
ner Umbruchszeit festmachen - die Bindung an die Na­
tion ist Ersatz für den neuzeitlichen Ausfall vorherge­
hender integrierender Einheiten. Spätestens mit der 
Französischen Revolution tritt der nationale Rahmen als 
entscheidende gesellschaftliche Zuordnung zutage. Da­
mit ist aber noch nicht ein Nationverständnis ohne 
„Uberlegenheitsbewußtsein“, Abgrenzung aggressiver 
Art und absoluter Hingabeforderung von einem chauvi­
nistischen Nationalismus unterschieden. „Integration“ 
als Zuordnung zu einer Gemeinschaft, Sinnsuche und 
Transzendieren des einzelnen ist an sich ja nicht verwerf­
lich, vielmehr „condicio humana“, ein „Konstruktions­
prinzip menschlicher Gemeinschaft“, wie Lemberg selbst 
sagt, Bedingung menschlichen Lebens und Gut-Lebens. 
Was im Falle des Nationalismus als differentia specifica 
hinzukommt, ist offensichtlich das ideologische Mo­
ment.
Nicht jedes Welt- und Gesellschaftsbild ist, anders als 
Lemberg es methodisch unterstellt und sich der Sprach­
gebrauch feuilleton-umgangssprachlich durchgesetzt hat, 

184

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eine Ideologie. Man kann den Ideologiebegriff so verste­
hen, er verliert dann jedoch jegliche Schärfe und Anwen­
dungskraft. Als Ideologie soll vielmehr ein Weltbild cha­
rakterisiert werden, das sich nicht dem Interesse der Ver­
nunft an Sinngebung verdankt, sondern einem externen 
konkreten Interesse, in dessen Dienst es sich überhaupt 
bildet und dem es folgt. Wird etwa Religion als Ideologie 
qualifiziert, wird damit impliziert, daß diese sich nicht 
aus einem genuin religiösen Interesse speist, sondern aus 
nicht-religiösen, praktisch motivierten Interessen wie 
Herrschaft, Einfluß, sozialem Aufstieg. „Ideologie“ be­
zeichnet „institutionell verfaßte, gruppenbezogene 
Wahrheitsüberzeugungen, die ihre Kraft nicht Wahr­
heitsgründen verdanken, sondern praktischen Interessen, 
deren Befriedigung voraussetzt, daß es sich in Wahrheit 
so verhält, wie man überzeugt ist, daß es sich verhalte“.34 
In Anwendung auf den Nationalismus heißt das, daß es 
nicht nur die „Sinnsuche in der Gemeinschaft“ ist, die 
die Nation zusammenhält und in aggressiver Tendenz 
abgrenzt, sondern daß vielmehr die faktische Bindung an 
die Nation anderen als „Sinn“interessen dienen soll. In 
der Tat lassen sich solche ganz konkreten Motive im hi­
storischen Nationalismus ausmachen: beispielsweise die 
Mobilisierung der Bürger für die Jeweilige Staatsregie­
rung, die sich als Verkörperung der Nation ausgibt, die 
Mobilisierung von Massen für den Krieg wie in den 
„Ideen von 1914“ oder die Ablenkungsfunktion von ge­
wichtigen politischen Problemen, wie wir sie schon für 

34 H. Lübbe: Zur Geschichte des Ideologiebegriffs, in: Theorie und 
Entscheidung, a.a. O. 160; vgL H. Plessner: Abwandlungen des Ideo­
logiegedankens, in: Zwischen Philosophie und Gesellschaft, Frankfurt 
a. M. 1979, 249-275; U. Dierse: Ideologie, in: O. Brunner, W. Conze, 
R. Koselleck (Hg.): Geschichtliche Grundbegriffe 3, Stuttgart 1982, 
131-169, 167ff.

185

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den heutigen Nationalismus in der Dritten Welt nannten. 
Das Beschwören völkischer Ganzheit, der unmittelbaren 
Identifikation mit dem Kollektiv im positiv verstandenen 
deutschen „Sonderweg“-Topos des 19. und 20. Jahrhun­
derts war anti-individualistisch gegen den Liberalismus, 
Parlamentarismus und überhaupt jeglichen Pluralismus 
gemünzt. Diese Ideologisierung und Funktionalisierung 
muß dabei nicht als ein gigantisches Betrugsmanöver der 
herrschenden Klasse verstanden werden; im Unterschied 
zum „Betrüger“, so Hermann Lübbe, zeichnet sich der 
„Ideologe“ dadurch aus, daß er selbst an seine Ideologie 
glaubt; die Interessensteuerung ist nicht unbedingt als 
gezielt und manipuliert zu denken: „Die Ideologie ... ist 
jene Betrugstheorie, die nur dann funktioniert, wenn 
man selber daran glaubt.“35 Der solchermaßen spezifi­
zierte Ideologiebegriff erweist sich als geeignet zur Ab­
grenzung von Integration durch nationale Identität ei­
nerseits und Integralem Nationalismus andererseits. Al­
lerdings zeigt sich „Nation“ als mißbrauchbare Größe - 
der Nationbegriff ist manipulierbar und funktionalisier- 
bar. Was ist daran mißbrauchsfähig?
Nation ist nicht nur „gegeben“, sondern ebenso ein gei­
stiges Produkt, das seine Realität intersubjektiv hat. Im 
Sinne kollektiver Identität ist der Begriff zunächst leer; 
er wird inhaltlich gefüllt durch geschichtliche Traditio­
nen, „Wertvorstellungen“, in der Sinngebung der Ge­
schichte durch die praktische Vernunft. Was Nation 
heißt, kann sich damit in gewissen Grenzen ändern; Na­
tion ist keine Vorgabe wie Natur. Deutungen und Tradi­
tionen bedürfen der Akkulturation, hier sind Gefähr­
dungen, Mißdeutungen und Wunschvorstellungen eben­

35 H. Lübbe: Politische Philosophie in Deutschland. Studien zu ihrer 
Geschichte, Basel 1963, 15.

186

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


so möglich wie neue Interpretationsleistungen etwa eines 
„Verfassungspatriotismus“. Andererseits darf nicht ver­
gessen werden, daß Ideologien Plausibilität haben müs­
sen, um überhaupt wirksam werden zu können. Diese 
Plausibilität muß dabei zugleich eine sein, die in der Lage 
ist, nicht nur auf einen kleinen Personenkreis, sondern 
auf breite Massen Wirkung auszuüben. Der Ansatz an 
elementaren menschlichen Bedürfnissen folgt daher der 
Ideologien eigenen „Logik“. Wie man zum Beispiel 
durchaus feststellen kann, verdankte sich die Durchset­
zungskraft des Sozialismus dem fundamentalen Anliegen 
sozialer Gerechtigkeit, Gleichheit und einer konfliktfrei­
en Gesellschaft ohne Herrschaft, die von „rechten“ Ideo­
logien dagegen dem ebenfalls anthropologisch begründ­
baren Wunsch nach Ordnung, Ganzheit und Gleichheit 
in der Volksgemeinschaft. Der Nationalismus „greift“, 
weil er sich auf die ja gegebene kollektive Identität des 
Gemeinwesens als Nation bezieht. Die Nationalität als 
faktische Zugehörigkeit des einzelnen zur Nation er­
möglicht die Ansprechbarkeit der Bürger; die zugrunde­
liegende Nationalität des Gemeinwesens ist auf jeden 
Fall ein gemeinsamer „Nenner“, auf den sich Massen in 
Gefolgschaft bringen lassen. Die Evidenz der gesell­
schaftlichen Verbundenheit als Nation, sowohl als Ab­
stammungsgemeinschaft wie als historisch herauskristal­
lisierter politischer Einheit, wird zum alleinigen Hand­
lungsmaßstab umgemünzt. Daß aber ideologische „Mas­
senmobilisierung“ überhaupt möglich und Mittel politi­
scher Manipulation ist, hängt nicht am Nationsein, son­
dern an der Struktur der modernen Gesellschaften, die 
nach der Industriellen und den politischen Revolutionen 
des 19. und 20. Jahrhunderts eben „Massengesellschaf­
ten“ sind - hier liegt der Kern des Nationalismus als 
„Integrationsideologie“.

187

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


c) Nationalismus als Ersatzreligion

Eine zweite - wenn auch eng mit der ersten als „Integra­
tionsideologie“ gegebenen zusammenhängende - Cha­
rakterisierung des Nationalismus ist die als „Ersatzreli­
gion“ bzw. als „Religionsersatz“. Zahlreiche Belege las­
sen sich anführen für die Imprägnierung der „nationa­
len“ Sprache mit religiösen Motiven.36 Die Nation ist 
„heilig“, Gott gleich gesetzt; die gebührende Haltung ihr 
gegenüber ist die unbedingter Ergebenheit und des Op­
fers. Nation erscheint als der maßgeblich „letzte“ Sinn­
horizont von Gesellschaft und Staat, der in seiner Binde­
kraft den einzelnen bis zum Märtyrertum auf sich zu 
verpflichten mag. Die Nation ersetzt die Transzendenz, 
indem sie als ewige, unvergängliche, überindividuelle 
Größe die Endlichkeit des Individuums überschreitet 
und überdauert.
Der Eintritt des Nationalismus an die Stelle eines Be­
dürfnisses, dem vorher die Religion entgegenkam, ist da­
mit offensichtlich in den allgemeinen Vorgang der Säku­
larisierung einzuordnen.37 Nachdem Religion neuzeitlich 
die Menschen nicht mehr eint, sondern trennt, der Staat 
sich religiös relativ neutral versteht und die Konfession 
eben private Bekenntnissache geworden ist, scheidet Re­
ligion als Integrationsfaktor aus - zumindest in ihrer tra­
ditionellen kirchlichen Gestalt. Das Bedürfnis nach 
„Transzendenz“ aber bleibt; Staat und Gesellschaft kön­

36 Vgl. D. Schellong: Was zählt als Religion?, in: W. Oelmiiller (Hg.): 
Wahrheitsansprüche der Religionen heute? Paderborn 1986, 134-155; 
G. Kaiser: Pietismus und Patriotismus im literarischen Deutschland, 
Wiesbaden 1961.
37 Vgl. E. Dürkheim: Die elementaren Formen des religiösen Lebens, 
Frankfurt a. M. 1981, 571; vgl. G. Kehrer: Einführung in die Religions­
soziologie, Darmstadt 1988.

188

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nen sich dabei zugleich offensichtlich nicht aus sich allei­
ne, funktional, hinreichend legitimieren. Als Ersatz bie­
tet sich die bereits vorhandene nationale Identität an, die 
in neuer Werthaftigkeit die anthropologische und gesell­
schaftliche Funktion der Religion übernimmt: letzter 
Sinnhorizont zu sein.
Betrachtet man grundsätzlich Religion als „Label“ für 
gesellschaftliche Sinn- und Wertvorstellungen, ist es nur 
ein funktionales Äquivalent, dafür „Nation“ in Form des 
Nationalismus einzusetzen. Im Ausgang von einem sol­
chen Verständnis als „funktionalem Äquivalent“ wird es 
jedoch kaum möglich sein, diese „schlechte“ von anderen 
„guten“ Religionen abzugrenzen. Schwerlich wird man 
jedoch überhaupt einen Unterschied zwischen dem Na­
tionalismus und den klassischen Hochreligionen bestrei­
ten wollen - es sei denn, die Äquivalenztheorie wollte 
Religion allgemein disqualifizieren und diesen Unter­
schied bewußt nicht thematisieren. Es hängt damit vom 
Religionsverständnis ab, ob der Nationalismus als Reli­
gionsersatz oder als Art von Religion eingeordnet wird.
Die funktionalistische Religionstheorie betrachtet Reli­
gion unter ihrem sozialen Aspekt; es geht um die gesell­
schaftliche Funktion der Religion, nicht um „Wahrheits­
ansprüche“. Damit ist sie dennoch fähig, falsche Reli- 
gionsfunktions„äquivalente“ als solche zu charakterisie­
ren; wenn die Funktion benannt wird, die die Religion 
erfüllt, heißt dies, daß es eine spezifische Funktion eben 
von Religion ist und nicht von irgendwelchen Substitu­
ten.38 Der Ansatz bei der Funktion in der Religionsso­

38 Vgl. H. Lübbe: Religion nach der Aufklärung, a. a. O.; Th. Luck- 
mann: Uber die Funktion der Religion, in: P. Koslowski (Hg.): Die re­
ligiöse Dimension der Gesellschaft. Religion und ihre Theorien, Tübin­
gen 1985, 26-41; R. Spaemann: Funktionale Religionsbegründung und 
Religion, in: P. Koslowski (Hg.): a. a. O. 9-25.

189

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ziologie und -philosophie als solcher verunmöglicht Un­
terscheidungen daher nicht. Auch in unserem speziellen 
Zusammenhang kann nur von der Funktion, nicht der 
„Wahrheit“ von Religion ausgegangen werden.
Eine solchermaßen differenzierende funktionale Reli­
gionstheorie entwickelt Hermann Lübbe, indem er die 
Funktion der Religion als „Kontingenzbewältigungspra­
xis“ beschreibt. Die Kontingenzen des menschlichen Le­
bens sind unabweisbar; es sind die jeweils unverfügbaren 
Lebensvoraussetzungen, die gegeben und die nicht durch 
Handlung zu verändern sind. Die Religion setzt nun den 
Menschen in ein Verhältnis zu diesem Kontingenten, 
und zwar in ein Verhältnis der Anerkennung. Religion 
„hat ihren lebenspraktischen Ort da, wo es ganz sinnlos 
wäre, im Bemühen, Kontingenz in Sinn zu transformie­
ren, auf unsere mannigfachen Vermögen, Wirklichkeiten 
handelnd zu verändern, zu rekurrieren“. Wir verhalten 
uns religiös „zu derjenigen Kontingenz, die sich der 
Transformation in Handlungssinn prinzipiell wider­
setzt“:39 „Bewältigte Kontingenz ist anerkannte Kontin­
genz.“ 40 Die Anerkennung unverfügbarer Lebensvoraus­
setzungen macht dabei eine Art „Hintergrunderfüllung“ 
aus; sie ist keine sektorale, sondern eine integrale Hal­
tung. Die Bestimmung der Funktion von Religion in ih­
rer anthropologischen Universalität als Kontingenzbe­
wältigung zeigt die Bedingung ihrer Nötigkeit an; für 
diese Funktion - Anerkennung des Unverfügbaren - gibt 
es damit aber keine Äquivalente, weil es sich gerade um 
die spezifische Funktion der Religion handelt. Der Be­
griff der „Kontingenzbewältigungspraxis“ ist also kei­
neswegs so leer, wie Lübbe vorgehalten wird; er erweist 

39 H. Lübbe: Religion nach der Aufklärung, a. a. O. 154.
40 Ebd. 166.

190

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich vielmehr sehr wohl als „sprachlicher Unterschei­
dungsrepräsentant“, durch den es möglich ist, Religion 
und Nicht-Religion zu unterscheiden.
Wenn Ideologien als Ersatz-Religionen analysiert wer­
den sollen, stellt sich mit Lübbe die Frage, ob die Aner­
kennung von Daseinskontingenz oder nicht vielmehr 
ihre Transformation in politisch erfüllbaren Geschichts­
sinn kultiviert wird41 - Ideologien sind daher keine Reli­
gionssysteme, denn als Kenner des Handlungssinns der 
Geschichte begreifen sie das, was eigentlich kontingent 
ist, als historische Notwendigkeit und sind im Gegenteil 
Anti-Religion.42
Auf den speziellen Fall der Ideologie des Nationalismus 
zugeschnitten, bestätigt sich diese allgemeine Analyse. 
Die Nationenbildung ist besonders evident von histori­
scher Kontingenz. Die Verschiedenheit der Nationen 
zeigt ihre Pluralität, Gewordenheit, geschichtliche Be­
dingtheit, durch die „Herkunftswelten“ generell gekenn­
zeichnet sind. Der Nationalismus bejaht diese gegebene 
Vielfalt nicht; die eigene Nation ist vielmehr die „eigent­
liche“ und „wahre“ Nation, neben der andere nur ein ih­
nen zugewiesenes Lebensrecht und minderen Wert ha­
ben. Die historische Pluralität, der sich die Nationwer- 
dung verdankt, wird nicht „anerkannt“, die Kontingenz 
des eigenen Werdens vielmehr geleugnet. In Fichtes 
„Reden an die deutsche Nation“ beispielsweise werden 
die Deutschen dargestellt als das „Urvolk“, das als einzi­
ges immer dieselbe Sprache gesprochen43 und sich also 
nicht eigentlich „geschichtlich“ herausgebildet hat;

41 Ebd. 17.
42 Ebd. 218.
43 Vgl. vor allem die Vierte Rede, J. G. Fichte: Reden an die deutsche 
Nation, mit einer Einleitung von R. Lauth, Hamburg 31978, 61.

191

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Deutscher sein heißt für Fichte daher auch dasselbe wie 
„Charakter haben“.44 Aus der Nation wird ideologisch 
zugleich ein Ziel, das man der Geschichte zu entnehmen 
glaubt und das als Handlungsanweisung zu verstehen ist; 
daher rührt die Aggressivität aller Ideologien wie auch 
des Nationalismus. Kontingenz wird in historische Not­
wendigkeit, Gegebenheit in Handlungssinn transformiert 
- Nationalismus ist Anti-Religion. Was dennoch die 
These von der „Ersatzreligion“ plausibel macht, ist der 
religiös-sakrale Charakter, den sich Ideologien, insbe­
sondere der Nationalismus, geben. Damit handelt es sich 
aber noch nicht um „Religion“, sondern um das Heran­
ziehen und Verwenden religiöser Bestände, die auch in 
einer säkularisierten Gesellschaft kulturell diffundiert 
vorhanden sind; Lübbe spricht von „Kulturreligion“ als 
Begriff für diese religiöse Prägung. „Aufopferungsbereit­
schaft für totalitäre Ideologien kann herkunftsgeschicht­
lich nicht ohne die religiöse Imprägnierung unserer Kul­
tur gedacht werden.“45 Das religiöse Moment, das gesell­
schaftlich vorhanden ist, wird ausgenutzt, um Loyalitä­
ten zu binden; religiöse Bestände werden daher ver­
wandt, ohne daß es sich um „Religion“ handelte. Nur im 
Blick auf die Nutzbarmachung dieser religiösen Motive 
ist aber die Sogwirkung solcher Ideologien zu erklären.

d) Nationalismus als Totalisierung

Auch in seiner Bestimmung als Religionsersatz läßt sich 
der Nationalismus als falsche, nämlich ideologische Inte­
grationsform abgrenzen gegenüber Nation und einem 
nichtaggressiven Patriotismus. In beiden Deutungsmu­

44 Vgl. die Zwölfte Rede, a. a. O. 193.
45 H. Lübbe: a.a. 0.218.

192

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Stern - Integrationsideologie wie Anti-Religion - liegt 
das „Schlechte“ am Nationalismus darin, daß die Nation 
als maßgeblicher „letzter“ Sinnhorizont verabsolutiert 
wird. Was keine Religion tut, unternimmt der Integrale 
Nationalismus, nämlich das Individuum auf sich hin 
gänzlich zu relativieren: „Du bist nichts, dein Volk ist al­
les.“ Im religiösen Kontext bleibt das Individuum es 
selbst, es bleibt als Individuum und Subjekt anerkannt, 
auf das es in der Glaubens- und moralischen Bewährung 
ankommt - der Einzelne ist religiös immer „unmittelbar 
zu Gott“. Der Kollektivismus, der im Nationalismus 
herrscht, verleiht dagegen nur der Nation „unmittelba­
ren“, nämlich absoluten Wert; demgegenüber kann der 
Einzelne als Einzelner - nicht als Volksgenosse - nichts 
mehr, bzw. nur über die Volksgemeinschaft vermittelt, 
etwas bedeuten. Weder die traditionell immer vorgesehe­
ne Naturalisierung noch die Auswanderung kann es na­
tionalistisch geben. Die Rechte des Subjekts werden auf­
gehoben; Platz für das Gewissen etwa des Kriegsdienst­
verweigerers gibt es in Ideologien nicht. Insofern ist die 
kollektive „Sittlichkeit“, die der Nationalismus mit der 
Berufung auf die Nation für sich beansprucht, unsittlich, 
weil sie der grundlegenden Bestimmung von Sittlichkeit 
widerspricht: der unbedingten absoluten Moralität des 
Subjekts. Es ist die Totalisierung, die dabei der Würde 
des Subjekts entgegensteht. Man kann der Polis, dem 
Staat und der Nation Sittlichkeit zusprechen; weil es sich 
damit aber stets um partielle Größen handelt, die jeweils 
einen „Teil“ des Sittlichen betreffen und die letzte Ver­
antwortung und moralische Entscheidung dem Indivi­
duum nicht abnehmen, sondern gerade zuweisen, wird 
diese Sittlichkeit nicht totalitär, wie es eine „Sittlichkeit“ 
wäre, die definitiv die Moralität bestimmen und leiten 
würde. Im Nationalismus wird diese Partialität aber ver­

193

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


neint, der Sittlichkeitsanspruch ist „total“. Damit ist der 
Nationalismus auch in genuin ethischer Perspektive als 
Ideologie zu kennzeichnen, denn Ideologien kennen ty­
pischerweise die fundamentale neuzeitliche Differenz 
von Legalität und Moralität sowie von Moralität und 
Sittlichkeit nicht, ebensowenig wie die liberale Unter­
scheidung von Staat und Gesellschaft; das macht das To­
talitäre, ja Terroristische der Ideologie in ethischer Hin­
sicht aus.
Was den Nationalismus gegenüber anderen, universali­
stisch angelegten Ideologien wie dem Marxismus zusätz­
lich kennzeichnet, ist die besondere Verkennung der ei­
genen Existenzgrundlage. Nation gehört nach Lübbe 
ebenso wie Sprache, Kultur, Lebenskreis zur „Her­
kunftswelt“, zu dem, was Menschen verschieden sein 
läßt. Diese Verschiedenheiten sind geschichtliche Vorga­
be; in die jeweilige Herkunftswelt wird der Mensch hin­
eingeboren. Diese Herkunftswelten sind „exklusiv“ - 
man gehört immer nur einer an -, aber „koexistenzprag­
matisch“ aufeinander bezogen; ihre arbiträren Züge sind 
offensichtlich und damit zugleich ihre historische Relati­
vität gegeneinander; die Teilhabe an ihnen ist ebenso 
kontingent wie nichtbeliebig.46 Die Folge der Pluralität 
unserer Herkunftswelten muß daher Pluralismus sein, 
der nämlich diese Verschiedenheit anerkennt; im Sinne 
des Pluralismus ist auch die Vielfalt der Nationen zu be­
jahen. Dem widerspricht der Nationalismus aggressiv­
chauvinistischer Form, indem er nur die eigene Nation 
als „eigentliche“ gelten läßt. In einem geläuterten Na­
tionverständnis, wie es etwa das heutige Europa prägt, 

46 Vgl. H. Lübbe: Historismus oder die Erfahrung der Kontingenz re­
ligiöser Kultur, in: W. Oelmüller (Hg.): Wahrheitsansprüche der Reli­
gionen heute?, a. a. O. 65-83, bes. 83.

194

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sind diese Züge des Nationalismus längst abgefallen; es 
läßt sich gut miteinander leben. Nationalismus ist also 
nicht zwingend mit dem Nationbegriff verbunden, viel­
mehr der Logik dieses prinzipiell pluralistischen Prinzips 
entgegengesetzt.
Dem Bedürfnis nach „Integration“, nach einer neuen 
kollektiven Identität im Laufe der neuzeitlichen Verän­
derungen verdankt sich die Karriere des Begriffs Nation 
von der landsmannschaftlichen Bezeichnung zum politi­
schen Schlüssel also sicherlich; das ist aber nicht 
„schlecht“, sondern „gut“ für den Menschen, der immer 
in Gemeinschaft lebt. Die Nutzung der gegebenen natio­
nalen Identifikation im Dienste des Nationalismus kann 
eindeutig als Ideologie klassifiziert werden: die Konse­
quenz, die aus dieser Nutzbarkeit des Begriffs zu ziehen 
ist, ist jedoch nicht die, auf ihn gänzlich zu verzichten. 
Die nationale Identität besteht weiterhin und bildet in 
der Regel die politische Integrations- und Legitimations­
form; Nation bestimmt nach wie vor die kollektive sittli­
che Identität wesentlich mit - es wäre daher schlecht, 
nämlich nicht gut für den Menschen als „zoon politi- 
kon“, würde dieser Identität kein Inhalt verliehen, der 
ethisch standhalten kann. Die Anfälligkeit für neue, nicht 
zuletzt nationalistische Ideologien wäre damit gegeben.

3. Politische Kultur, Zivilreligion, Konsens
und nationale Identität

Nachdem der Nationalismus im vorhergehenden Ab­
schnitt als Integrationsideologie gekennzeichnet und, so­
fern eben „ideologisch“, als „schlecht“ zurückgewiesen 
werden konnte, stellt sich die Frage, was denn eine Ge­
sellschaft positiv zusammenhält - die Frage nach ihrer 

195

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Integration. Voraussetzung dieser Frage ist, daß die ge­
sellschaftliche Integration sich überhaupt als ein Problem 
darstellt. Sie wird daher verstärkt auftauchen, wenn die 
gesellschaftliche Situation als Krise analysiert wird oder 
wenn die Gemeinsamkeiten nicht mehr ohne weiteres er­
sichtlich sind. Nach der Integration der Gesellschaft 
wird daher unter Bedingungen der funktional ausdiffe­
renzierten, insbesondere der pluralistischen Gesellschaft 
gefragt, die die inneren Verschiedenheiten und Pluralitä­
ten in ihrem System gerade vorsieht. Wieviel Pluralismus 
ist möglich, wieviel Integration nötig? Was hält die plu­
ralistische Gesellschaft zusammen?
Die Frage danach ist sinnvoll, sofern unter neuzeitlichen 
pluralistischen Bedingungen der „neutrale“ Staat nicht 
Selbstzweck, sondern „Mittel“ der Gesellschaft ist - wo­
bei er insofern als der Gesellschaft „gegenüber“stehend 
gedacht wird, als es Aufgabe des Staates ist, für das Ge­
meinwohl zu sorgen, und er daher als Herrschaft gegen­
über den gesellschaftlichen Teilsystemen auftritt; eine in 
sich desintegrierte Gesellschaft wäre durchaus denkbar, 
die durch nichts anderes als die Staatsgewalt noch zu­
sammengehalten würde; „gut“ wäre das nicht, da cs sich 
eben nur um äußeren Zwang handeln würde. Neben die 
Frage nach der Integration tritt daher die der Legitima­
tion: der Staat legitimiert sich nicht schon durch sich 
selbst, d. h. durch die Existenz der Staatsgewalt, sondern 
soweit er dadurch das „gute Leben“ der in ihm verfaßten 
Gesellschaft ermöglicht, sichert und bewahrt. Der neu­
trale Staat der pluralistischen Gesellschaft kann seine Le­
gitimation per definitionem nicht aus eigenem Reservoir 
beziehen; er dient der Gesellschaft, die daher nicht als 
bloße Zwangsvereinigung gedacht werden kann, sondern 
als bereits in sich gegebener Zusammenhang. Integration 
und Legitimation hängen zusammen.

196

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Integration“ fragt also nicht nach der rechtlichen Inte­
gration der Gesellschaft durch die Staatsgewalt, sondern 
zum einen nach dem Zusammenhang innerhalb der Ge­
sellschaft „unterhalb“ der Staatsebene und zum anderen 
nach der daraus folgenden Stellung der Gesellschaft zu 
ihrer staatlichen Verfaßtheit. Integration erscheint daher 
auch als Thema einer „politischen“ Ethik und Moralphi­
losophie, weil es im gesellschaftlichen wie staatlichen Zu­
sammenhang für das Individuum auch um Identitätsfra­
gen geht, nämlich um die kollektive Identität, die das In­
dividuum aus der Gemeinschaft bezieht und die in der 
eigenen Lebensleistung mitentscheidend ist: wer bin ich 
als Mitglied dieser Gesellschaft?
Das Problem der sozialen Integration ist daher relevant, 
unabhängig davon, ob der aktuelle Anlaß nun eine 
„Krise“ der Gesellschaft ist oder nicht. Gerade die Vehe­
menz der Fragestellung in Krisenzeiten zeigt allerdings 
die Nähe möglicher Integrationskonzepte zur Ideologie: 
die Integration ist dann nämlich eine „gesollte“ und kei­
ne Tatsache; „ideologisch“ wäre dabei wiederum die In­
teressenbedingtheit des jeweiligen Integrationsmusters - 
nicht schon der Wunsch nach Integration selbst. In einer 
pluralistischen Gesellschaft muß aber jede materiale For­
mulierung dessen, was Integration heißen soll, als parti­
kulare Meinung und damit als interessenbedingt erschei­
nen. Festschreibungen des Gemeinsamen und gesamtge­
sellschaftlich Verbindlichen wirken daher in der Regel 
kontraproduktiv, also gerade desintegrierend. Damit ist 
die Rede vom Gemeinwohl wie von Integration oder 
überhaupt von Gesamtgesellschaft aber noch nicht sinn­
los: es macht vielmehr die Charakteristik und die 
Schwierigkeit des Problems aus, daß Integration nicht 
zuletzt in der pluralistischen Gesellschaft einerseits wün­
schenswert und notwendig erscheint, Jede konkrete Be­

197

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nennung des Integrierenden jedoch eher Dissens statt 
Konsens stiftet.
Drei Integrationskonzepte nicht-ideologischen Charak­
ters hängen nun mit unserem Problem „Nation und 
Ethos“ zusammen: der Ansatz bei der Politischen Kul­
tur, die Vorstellung einer Zivilreligion und das Modell 
eines Konsenses jenseits des Pluralismus.

a) Politische Kultur

Der „approach“ der „political culture“ geht von dem 
Phänomen aus, daß westliche Demokratien auf dieselben 
Entwicklungen und Krisen unterschiedlich reagieren. 
Zurückgeführt wird dies - da es offensichtlich nicht an 
den relativ gleichen Strukturen der Industriegesellschaf­
ten westlicher Prägung hängen kann - auf die verschiede­
nen Mentalitäten, soweit diese sich auf das politische 
Feld beziehen, deren Gesamtheit als politische Kultur 
bezeichnet wird. „Kultur“ ist dabei im Sinne von Tradi­
tionen und institutionalisierten Verhaltensdispositionen 
zu verstehen: die aktuelle „Mentalität“ ist akkulturiert 
und tradiert. Spezifisch und das eigentlich Differierende 
von Kultur zu Kultur ist dabei die „Distribution“ der 
möglichen Orientierungsmuster kognitiver, affektiver 
und evaluativer Art. „The political culture of a nation is 
the particular distribution of patterns of Orientation to- 
ward political objects among the members of a nation.“47 
Dimensionen der politischen Kultur sind die nationale 
Identität, die „horizontale“ Integration der Bürger un­
tereinander, die Erwartungen gegenüber der Regierung 

47 So 1965 die Gründer der „political culture“ Theorie Almond und 
Verba zit. n. O. W. Gabriel: Politische Kultur, Parlamentarismus und 
Nationalismus in der Bundesrepublik Deutschland, Opladen 1986, 35.

198

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sowie der „Stil“ der Entscheidungsverfahren; dabei geht 
es nicht um das tatsächliche Verhalten, sondern um die 
für das Kollektiv „charakteristischen Grundannahmen 
über die politische Welt“, die das politische Verhalten 
nur „indirekt“ bestimmen, „indem sie einen mit Sinnbe­
zügen gefüllten Handlungsrahmen festlegen, innerhalb 
dessen sich politisches Handeln und Denken bewegt“: 
Politische Kultur „beschreibt also sozialkulturell verfe­
stigte politische Selbstverständlichkeiten eines gesell­
schaftlichen Kollektivs“.48
Rahmen der jeweiligen „politischen Kultur“ ist in diesem 
Ansatz ausdrücklich die Nation. Auch das „gesellschaft­
liche Kollektiv“ meint nichts anderes; die Untersuchun­
gen halten sich stets im Kontext staatlich verfaßter Na­
tionen. „Dispositionen“, Einstellungen, die sich der hi­
storischen Erfahrung des Kollektivs verdanken, „Men­
talitäten“ erinnern des weiteren an die Völkerpsycholo­
gie des 19. Jahrhunderts und die „Nationalcharaktere“, 
die ebenfalls dazu dienten, verschiedene „Verarbeitun­
gen“ gleicher Entwicklungen z. B. der Industriellen Re­
volution oder der Durchsetzung bzw. Nichtdurchset­
zung des Parlamentarismus zu erklären. „Die Frage nach 
dem Bild und Selbstbild einer Staatsgesellschaft wurde 
bis vor wenigen Jahrzehnten noch als Frage nach dem 
,Nationalcharakter4 eines Volkes abgehandelt ... Heute 
öffnet die empirisch orientierte Erforschung der ,Politi­
schen Kultur4 einer Staatsgesellschaft einen zuverlässige­
ren Weg, die innere Verfassung, den Charakter, die Phy­

48 K. Rohe: Zur Typologie politischer Kulturen in westlichen Demo­
kratien. Überlegungen am Beispiel Großbritanniens und Deutschlands, 
in: H. Dollinger, H. Gründer, A. Hanschmidt (Hg.): Weltpolitik Eu­
ropagedanke Regionalismus, Münster 1982, 584.

199

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


siognomie eines Volkes zu erfassen.“49 Die Völkerpsy­
chologie verstand die „Psyche“ einer Nation nach dem 
Vorbild der Individualpsychologie; das Volk wurde als 
Individuum begriffen, als ein einheitliches Gebilde, an 
das daher psychologische Maßstäbe angelegt werden 
konnten. Die Seele bzw. der Charakter galt dabei als 
„Natur“: ist Nation primär eine Abstammungsgemein­
schaft, erscheint die Vererbung charakterlicher Eigenhei­
ten folgerichtig. „Natur“ ist im Ansatz der Politischen- 
Kultur-Forschung ersetzt durch Akkulturation und So­
zialisation; das Individuum gliedert sich ein in eine histo­
risch geprägte Gemeinschaft, deren kollektive Geschich­
te es zugleich als individuelle Prägung mit übernimmt. 
Die subjektivierend-psychologisierende Betrachtungs­
weise bleibt, ohne daß jedoch die Psychologie auf das 
Kollektiv unkritisch übertragen würde; das wird durch 
den Ausgang bei der „Distribution“ von „orientation 
patterns“ vermieden, der der Statistik die entscheidende 
Rolle zuspricht.
Die „Politische Kultur“ als Ansatz ist - trotz, nicht we­
gen der Nähe zur Völkerpsychologie alten Stils - den­
noch ein guter Beitrag zum Thema Nation, denn sie 
erlaubt es, jenseits nationaler Vorurteile und determini­
stischer Nationalcharaktere die Verschiedenheiten der 
politischen Mentalitäten von Nationen zu begreifen. Da­
durch wird ein Verständnis für die gegebenen Plurali­
täten möglich, das diese weder „weg“erklärt noch zu 
globalen Verurteilungen von bestimmten „nationalen 
Charakteren“ führen muß. Die genuin nationale Prägung 
ist dabei die der Geschichte dieser Nation, die sich in In­
stitutionen und Traditionen niederschlägt und damit

49 M. und S. Greiffenhagen: Ein schwieriges Vaterland. Zur politischen 
Kultur Deutschlands, München 1979, 18.

200

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auch das Individuum in seiner kollektiven wie persönli­
chen Identität miteinbezieht. Andererseits zeigt der 
„political culture approach“ die Unverzichtbarkeit des 
nationalen Rahmens; der Nation als Gesellschaft und als 
Geschichte wird eine bedeutende und positive Rolle zu­
gesprochen, die Mißdeutung als „Natur“ oder als natur­
gegebene Disposition vermieden. Es handelt sich um eine 
vom Ansatz her plausible Konzeption faktischer gesell­
schaftlicher Integration, die den Zusammenhang des 
Kollektivs durch die geschichtliche Kulturprägung als 
Nation deutet. Wegen seines empirisch-statistischen 
Charakters ist ein „Übergang“ dieses Ansatzes zu einer 
ethischen Betrachtung - nämlich, was gut bzw. 
„schlecht“ für den Menschen als „zoon politikon“ sei - 
nicht konsistent möglich. Zwar haben die Begründer Al- 
mond und Verba mit der „civic culture“ als der „idealen“ 
Form politischer Kultur eben dies versucht; ersichtlich 
muß es sich dabei aber immer um die Extrapolation einer 
ganz bestimmten Politischen Kultur handeln und die Be­
hauptung des Ideals ideologisch gefärbt bleiben.

b) Zivilreligion

Ein weiteres Integrationsmodell ist die Zivilreligion, 
„civil religion“, die die Politische Kultur als Favorit in 
der Publizistik vielfach abgelöst hat.50 Es geht bei der 
„staatsbürgerlichen Religion“51 um die religiöse Dimen­

50 VgL H. Kleger, A. Müller (Hg.): Religion des Bürgers, München 
1984; R. Schieden Civil Religion. Die religiöse Dimension der politi­
schen Kultur, Gütersloh 1987; P. Koslowski (Hg.): Die religiöse Di­
mension der Gesellschaft. Religion und ihre Theorien, Tübingen 1985.
51 So die Übersetzung von J. Habermas, in: Theorie des kommunikati­
ven Handelns 2, Frankfurt a. M. 1981, 429.

201

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sion der allgemeinen politischen Kultur; diese ist dabei 
nun nicht so zu denken, daß vorhandene religiöse Kul­
turelemente in der Politik eingesetzt würden, sondern in 
dem Sinne, daß Politisches religiös verstanden wird. Der 
amerikanische „Entdecker“ der Zivilreligion, Robert 
Bellah, nennt als Beispiele die Anrufung Gottes in der 
Verfassung, die nationale Symbolik und das Selbstver­
ständnis der „chosen nation“ als „nation under God“. 
Diese religiösen Momente haben wenig mit den kirchli­
chen Religionen oder Konfessionen zu tun; sie machen 
vielmehr einen überkonfessionellen und daher überhaupt 
konsensfähigen Minimalglauben aus, der „religiös“ ge­
nannt werden kann, sofern es sich dabei offensichtlich 
um den Bezug auf eine unverfügbare, die Gemeinschaft 
transzendierende und nicht zur Disposition stehende 
Größe handelt. Voraussetzung dieses Konzepts ist, an­
ders als in der Intention des ursprünglichen Schöpfers 
des Wortes - Rousseau -, die Trennung von Religions­
zugehörigkeit und Bürgerrecht. Die Theorie der Zivilre­
ligion geht vielmehr positiv vom liberalen Verfassungs­
staat aus, der weltanschaulich neutral seinen Bürgern kei­
ne materialen Konsensvorschriften macht. Damit lebt 
der liberale Staat von Voraussetzungen, die er selbst 
nicht garantieren kann:52 er ist auf die Loyalität und Mo­
ral der Bürger angewiesen, ohne sie vorschreiben zu 
können oder zu wollen. „Civil Religion“ bedeutet in die­
sem Zusammenhang, daß die Legitimierung des liberalen 
Staates sich auch religiös darstellt sowie religiös anerken­
nungsfähig ist.
Dem Begriff der Zivilreligion lassen sich nach Lübbe 

52 Vgl. E. W. Böckenförde: Die Entstehung des Staates als Vorgang der 
Säkularisation, in: H.-H. Schrey (Hg.): Säkularisierung, Darmstadt 
1981,67-89, 87.

202

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„diejenigen Symbole, symbolischen Handlungen, rituel­
len und freien Bekundungen, Normen und freien Ge­
wohnheiten“ zuordnen, „durch die innerhalb des politi­
schen Systems öffentlich ein Sinnbezug zu prinzipiell 
nicht disponiblen Voraussetzungen seiner eigenen Exi­
stenz hergestellt wird“: Zivilreligion „ist das Ensemble 
derjenigen Bestände religiöser Kultur, die in das politi­
sche System ... integriert sind, die ... die Bürger unab­
hängig von ihren konfessionellen Zugehörigkeitsverhält­
nissen auch in ihrer religiösen Existenz an das Gemein­
wesen binden und dieses Gemeinwesen selbst ... als in 
letzter Instanz religiös legitimieren“.53
Fraglich in der Diskussion um die Zivilreligion ist ihre 
empirische Nachweisbarkeit, die Anwendbarkeit der 
Theorie außerhalb der USA, für die sie plausibel scheint, 
sowie ihre Notwendigkeit: Muß der liberale Verfas­
sungsstaat in Form einer Staatsbürgerreligion als ver­
bindlich und legitimiert erlebt werden? Das Konzept der 
„civil religion“ bleibt daher schwerlich bei der Feststel­
lung einer religiösen Seite des Politischen stehen, son­
dern wird das religiöse Moment berufen wollen als un­
hinterfragbare Instanz jenseits des politischen Handelns. 
Der Vorwurf der Staatsvergottung und die Ineinssetzung 
mit den politischen „Religionen“ totalitärer Prägung54 ist 
dennoch nicht gerechtfertigt, weil die Theorie der Zivil­
religion die antitotalitäre Trennung von Staat und Gesell­
schaft, von Moralität, Legalität und Sittlichkeit gerade 
voraussetzt und angesichts dieser Trennung danach fragt, 
wie dennoch Integration „von innen“ möglich ist; eine 

53 H. Lübbe: Religion nach der Aufklärung, a. a. O. 320 f.
54 Vgl. J. Moltmann: Das Gespenst einer Zivilreligion, in: Evangelische 
Kommentare 16 (1983) 124-127.

203

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


staatsbürgerliche „Religion“ bietet sich dafür an, weil im 
Religiösen innere Überzeugung und äußeres Handeln 
Zusammenhängen, ohne daß die religiöse Einstellung 
aber von außen, in diesem Fall vom Staat, erzwungen 
werden könnte. Die religiöse Symbolik rekurriert viel­
mehr auf gegebene religiöse Bestände, die in die politi­
sche Kultur bereits integriert sind.
Das Konzept der Zivilreligion ist in unserem Zusammen­
hang interessant, weil es, obwohl sich die staatsbürgerli­
che Religion auf „a nation under God“ bezieht, die reli­
giöse Fundierung der staatlichen Integration der Gesell­
schaft durchaus als Alternative zur nationalen Legitima­
tion versteht. Ein naiver Bezug auf Nation als Legitima­
tionsrahmen des Staates und seines Systems gegenüber 
Gesellschaft und Bürgern scheint nicht möglich, wie 
noch zu Zeiten der Hochkonjunktur des Nationbegriffs 
etwa in der Französischen Revolution; die religiöse Im­
plementierung ist demgegenüber offensichtlich um Er­
satz bemüht, wobei ebenfalls eine „unverfügbare“ Vor­
gabe, ein überkonfessioneller Gott, anstelle der „Nation“ 
gesucht wird. Damit handelt es sich deutlicher als beim 
Ansatz der Politischen Kultur, der in erster Linie empi­
risch-statistisch vorgeht, um ein Modell gesellschaftlich­
politischer Integration, das diese im Dienste einer ad­
äquaten Legitimation der bestehenden politischen Ord­
nung aufzuzeigen versucht.

c) Konsens

Eine wesentlich expliziter politische Vorstellung von Le­
gitimation als gesellschaftlicher Integration ist die eines 
grundlegenden und vorgängigen Konsenses, der jenseits 
aller Partikularismen, Parteien und Meinungen angesie­
delt sein soll.55 Der Konsens innerhalb der pluralisti- 

204

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sehen Gesellschaft ist nicht selbst pluralistisch „herge­
stellt“, sondern deren Rahmen und Bedingung.
In traditioneller konservativer Sicht ist diese grundlegen­
de Gemeinsamkeit etwa das Gemeinwohl, das dem Streit 
der Parteien mit ihren jeweiligen egoistischen Interessen 
entzogen sein soll. Denken wir beispielsweise an die He- 
gelsche Position: die Gesellschaft ist Austragungsort der 
Interessen und Meinungen, der Staat dagegen trägt un­
parteiisch Sorge für das Gemeinwohl. „Konsens“ unter­
stellt, über eine Position wie die Hegelsche hinausge­
hend, Gemeinsamkeit und Allgemeinheit bereits auf ge­
sellschaftlicher Ebene. Allerdings ist dieser Konsens kein 
faktisches Ubereinstimmen aller, das durch eine Ent­
scheidung zustande gekommen wäre; damit ist vielmehr 
eine Art Prämisse gemeint, unter deren Bedingung sich 
das Handeln, sofern es politisch ist und damit die Allge­
meinheit und ein mögliches Allgemeinwohl trifft, bewe­
gen muß. Die Idee eines materialen Allgemeinwohls, das 
somit objektiv feststellbar wäre, ist durch die Pluralis­
mustheorien plausibel zurückgewiesen worden;55 56 im 
neuzeitlichen Freiheitsverständnis ist keine materiale An­
gabe dessen, was das „gute Leben“ sein soll, unabhängig 
von dem möglich, was die Individuen dafür halten. Wer 
daher heutzutage einen Konsens aller Staatsbürger be­
ruft, verzichtet auf Festlegungen eines allgemeinen, alle 
gleichermaßen verbindenden Interesses. „Solange wir 
nach Ersatz für eine religiöse Lehre suchen, die das nor­

55 VgL G. C. Behrmann: Konsens und Konflikt, in: W. Mickel (Hg.): 
Handlexikon zur Politikwissenschaft, a. a. O. 253-259.
56 VgL E. Fraenkel: Reformismus und Pluralismus, Hamburg 1973; W. 
Steffani: Pluralistische Demokratie, Opladen 1980; H. Oberreuter 
(Hg.): Pluralismus, Opladen 1980; P. Massing: Interesse und Konsen­
sus. Zur Rekonstruktion und Begründung normativ-kritischer Elemen­
te neopluralistischer Demokratietheorie, Opladen 1979.

205

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mative Bewußtsein einer ganzen Bevölkerung integriert, 
unterstellen wir, daß auch moderne Gesellschaften ihre 
Einheit noch in Form von Weltbildern konstituieren, die 
eine gemeinsame Identität inhaltlich festschreiben ... 
Eine kollektive Identität können wir heute allenfalls in 
den formalen Bedingungen verankert sehen, unter denen 
Identitätsprojektionen erzeugt und verändert werden“; 
die Individuen beteiligen sich, so Jürgen Habermas, so­
mit selbst „an dem Bildungs- und Willensbildungspro­
zeß einer gemeinsam erst zu entwerfenden Identität“, de­
ren „Vernünftigkeit“ sich an den formalen Bedingungen 
dieses Erzeugungsprozesses bemißt.57 Als eine vorgängi­
ge, nicht hinterfragbare oder disponible Prämisse er­
scheinen daher formale Bestimmungen, die dem plurali­
stischen System per definitionem zugrunde liegen. Die 
sogenannte Grundwertediskussion der siebziger Jahre 
hat allerdings gezeigt, daß der vermeintlich zwingende 
Konsens tatsächlich nur die formale, keineswegs die in­
haltliche Seite betrifft: während sich alle Parteien einig 
waren in der Benennung der Grundwerte „Freiheit“, 
„Gerechtigkeit“, „Solidarität“, liefen die konkreten Be­
stimmungen dessen, was nun „Freiheit“ oder „Solidari­
tät“ genau bedeuten sollte, auseinander. Die pluralisti­
sche Gesellschaft scheint daher als vorgängige Grundlage 
oder Prämisse lediglich die Anerkennung des Pluralis­
mus selbst geltend machen zu können. Die starke gesell­
schaftliche Differenzierung erlaubt dabei nur eine extrem 
„generalisierte“ als verbindliche Symbolik des Gesamtge­
sellschaftlichen;58 auch wenn „Pluralismus“ als formaler 

57 J. Habermas: Können komplexe Gesellschaften eine vernünftige 
Identität ausbilden?, in: ders., Dieter Henrich: Zwei Reden. Aus Anlaß 
des Hegel-Preises, Frankfurt a. M. 1974, 23-84, 51 f.
58 So N. Luhmann: Grundwerte als Zivilreligion? Zur wissenschaftli­

206

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Konsens unterstellt werden kann, heißt dies, daß eine 
neu zu bestimmende Konkretion nicht konsensuell, son­
dern nur in Diskussionen mit gegensätzlichen Meinun­
gen und eventuellem Mehrheitsentscheid zu gewinnen 
wäre. Einigkeit besteht daher nur, solange der „Kon­
sens“ tatsächlich nicht „hinterfragt“ wird.
Auch der Pluralismus existiert daher zwar nur, solange 
er „gewollt“ wird; er verdankt seine Lebensfähigkeit 
aber keinem expliziten „Ubereinstimmen“ aller Einzel­
nen, die sich individuell identisch auf eine feste Größe 
orientiert hätten, sondern der Tatsache, daß er sich histo­
risch durchgesetzt hat, weiter tradiert worden ist und 
solchermaßen als Teil der Politischen Kultur fortgeführt 
wird. Die Anerkennung des Pluralismus beruht in erster 
Linie auf der tradierten Kultur, als deren integraler Be­
standteil er sich als die angemessene Form gesellschaftli­
chen Zusammenlebens im Zuge der neuzeitlichen Frei­
heitsprozesse herausgebildet und bewährt hat. Nur als 
solchermaßen „bewährte“ Tradition hat der Pluralismus 
selbst die Kraft sozialer Integration.

d) Nationale Identität

Gerade im Sinne eines Konsenses wurde im 19. und 
20. Jahrhundert gerne die Nation berufen - als Name für 
ein material verstandenes Gemeinwohl. Die Tendenz zur 
Integrations„ideologie“ ergibt sich dann nicht allzu 
schwer. Immer wieder wurde und wird versucht, natio­
nale Identität als Rahmen der pluralistischen Gesellschaft 
neu zu beschwören; neue Symbolisierungen sollen eine 
Gemeinsamkeit vor Augen führen, die als kollektiver Be­

chen Karriere eines Themas, in: H. Kleger, A. Müller (Hg.): a. a. O. 
175-194.

207

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zugspunkt konsensstiftend zu wirken verspricht. Das 
Problem der Differenz von formaler Verbindlichkeit und 
konkreter Interpretation stellt sich aber auch hier. Wie 
im Falle der Zivilreligion, des Rahmen- oder Prämissen­
konsenses und auch der Politischen Kultur scheint Ge­
meinsamkeit dann zu bestehen, wenn sie als Gegebenheit 
analysiert, nicht jedoch, wenn sie erst gefordert wird. 
Auch auf Nation als mögliche Grundlage der Integration 
wie Legitimation scheint dies zuzutreffen: das Geltend­
machen nationaler Identität kann ebenso delegitimierend 
wirken.
Ein wichtiger Unterschied zwischen der Charakterisie­
rung der Nation als politischer wie gesellschaftlicher 
Grundlage und den konsensbeschwörenden Theorien 
jenseits des Pluralismus besteht jedoch; während das eine 
Theorien oder normative Vorstellungen sind, ist Nation 
nach wie vor der faktisch gegebene sowie der wirksamste 
Legitimationsrahmen politischer Ordnungen. Die „über­
wältigend-mehrheitliche Zustimmung“ zu den Grund­
strukturen von Staat und Gesellschaft „ergibt sich nicht 
als ein vom Staat verordnetes bewußtseinsbildendes Pro­
dukt kollektiver Orientierung. Sie stellt sich vielmehr ein 
als die Folge faktisch vorhandener Eigenschaften kollek­
tiver Bindung auf einer fundamentalen Ebene der Gesell­
schaft.“ 59 Sinnstiftungsversuche mit dem erkennbaren 
Ziel gesellschaftlicher Integration oder staatlicher Legiti­
mation bewirken in einer pluralistischen, ausdifferenzier­
ten Gesellschaft nicht Einheit, sondern wecken die Diffe­
renzen; sie können damit stets nur partikulare, individu­
elle, aber nicht die erwünschte soziale Bedeutung haben. 
Die Dauerhaftigkeit der nationalen Legitimation beruht 

59 W. Becker: Elemente der Demokratie, Stuttgart 1985, 57.

208

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


demgegenüber offensichtlich gerade auf ihrer Faktizität; 
faktische Grundlage ist die nationale Identität, die als 
Gegebenheit ja nicht zur Disposition steht. Was sich un­
ter anderen, etwa universalistischen Gesichtspunkten als 
„Ärgernis“ erweist, nämlich die Kontingenz im Sinne 
von Faktizität und die Naturwüchsigkeit im Sinne von 
Vorgegebenheit der Nation, macht in legitimatorischer 
Hinsicht somit offensichtlich ihre Stärke aus.
Das Prinzip des Nationalstaats verdankt sich historisch 
der Verbindung der gegebenen nationalen Identität des 
Kollektivs mit der Idee demokratischer Selbstbestim­
mung: auf diese Weise ist der Nationalstaat mehr als jede 
andere denkbare Form von Staatlichkeit durch ein außer­
ordentlich hohes Maß an Integration und Legitimation 
gekennzeichnet. Die Zugehörigkeit zur eigenen Nation, 
zu ihrer spezifischen Eigenart in Sprache, Geschichte, 
Mentalität verbindet die Bürger untereinander in sozialer 
Solidarität sowie die Bürger und „ihren“ Staat in Loyali­
tät. Nationalstaatlichkeit stützt damit die Legitimität des 
Staatswesens und des politischen Handelns im Dienste 
der Gemeinschaft - wenn nämlich die Nation als Träger 
des Staates sich positiv mit ihm identifizieren kann.
Die Nation als Integrationsform von Gesellschaft und 
politischer Ordnung wird daher auch des weiteren nicht 
durch andere Konzepte ersetzbar sein. Vielmehr erwies 
sich die „political culture“ als Variante des völkerpsy­
chologischen Nationenkonzepts, angemessen abgewan­
delt, soziologisch abgesichert und so neu applizierbar; 
„civil religion“ bezieht sich ebenfalls auf einen gegebenen 
nationalen Rahmen im speziellen Hinblick auf die reli­
giöse Dimension des Politischen; ein vorgängiger Kon­
sens als indisponible Bezugsgröße kann sich entweder 
rein formal verstehen oder unausgesprochen auf gegebe­
ne Traditionen rekurrieren, die das tatsächlich „Indispo­

209

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nible“ und der Entscheidung entzogene „Jenseitige“ sein 
können.

4. Westdeutsche Bundesrepublik Deutschland

Zum Abschluß der Arbeit die nunmehr „alte“ - im folgen­
den „westdeutsch“ genannte - Bundesrepublik Deutsch­
land als Beispiel für unser Thema „Nation und Ethos“ 
heranzuziehen, mag auf den ersten Blick paradox er­
scheinen, hatten und haben „Nation“, „nationale Identi­
tät“ und „Patriotismus“ in diesem Fall ihre besondere 
Problematik. Die bisherige westdeutsche Situation ist da­
mit aber gerade für unseren Zusammenhang geeignet: 
was nämlich bedeutet es eigentlich, wenn die Nation so 
problematisch ist wie eben in der westdeutschen Bundes­
republik? Was heißt dies für das Ethos einer Gesell­
schaft, die sich inmitten von Nationen nicht „ungebro­
chen“ zu ihrer eigenen nationalen Identität verhalten 
kann und in deren Ethos daher „Nation“ kein „integra­
ler“ Bestandteil ist?
Für den Einzelnen mußte das Fehlen eines positiven 
Wertes „Nation“ unmittelbar gar nichts heißen - nur im 
Blick auf die Gesamtgesellschaft, das Kollektiv, läßt sich, 
wie in den bisherigen Untersuchungen, ein Problem zei­
gen und behandeln, das als solche gesamtgesellschaftliche 
Gegebenheit dann auch für den Einzelnen Bedeutung im 
Sinne des Ethos hat. Hauptaugenmerk ist hier nicht die 
deutsche Teilung, sondern die „moralische“ Frage nach 
dem Zusammenhang von Nation und Ethos. Dabei muß 
man sich nun nicht mit bloßen Vermutungen begnügen, 
sondern kann sich auf empirisch erhobenes sozialwissen­
schaftliches Datenmaterial stützen.

210

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


a) Deutsche Spezifitäten im „Wertewandel“

Im Rahmen der groß angelegten Untersuchungen zum 
sogenannten Wertewandel haben sich im internationalen 
Vergleich - Bundesrepublik Deutschland, Frankreich, 
Spanien, Italien, Schweden, Dänemark, Holland, Bel­
gien, Großbritannien, Nordirland, Republik Irland, 
USA, Japan - in der Tat deutsche Spezifitäten feststellen 
lassen. Bei den fraglichen Eigenheiten ging es dabei gera­
de nicht um Themen, die ausdrücklich mit Nation und 
Nationalbewußtsein zu tun haben; sie zeigten sich viel­
mehr „unter der Hand“, nämlich erst in der Zusammen­
schau mit anderen Industriestaaten und im Gegenlesen 
verschiedenster Untersuchungsergebnisse. Zusammenge­
tragen und belegt sind sie in der Veröffentlichung von 
Elisabeth Noelle-Neumann und Renate Köcher, „Die 
verletzte Nation“, von 1987, der unsere Darstellung da­
her folgt.60
„Sind Sie stolz auf Ihre Arbeit, den Beruf?“ beantworte­
ten nur 15% der Bundesdeutschen mit „Ja“ gegenüber 
83 % bei den Amerikanern, 79 % bei den Engländern; 
die befragten Deutschen geben ein stärkeres Ruhebe­
dürfnis an, nämlich 41%, bei einem europäischen 
Durchschnitt von 28 % und 24 % in den USA; sie emp­
finden ihre Gesundheit nur zu 14% als „sehr gut“ ge­
genüber 22 % im europäischen Durchschnitt und 40 % in 
USA und bezeichnen sich zum geringsten Prozentsatz 
von 10% als „sehr glücklich“, zum höchsten von 33% 
als gelegentlich sehr „einsam“. Dieses schlechte Stim­

6° £)ie einzelnen Tabellen lassen sich auch so lesen, daß die Bundesre­
publik als guter europäischer Durchschnitt erscheint; erst im Vergleich 
der Einzelergebnisse und in der Zusammenschau der Aussagen zeigen 
sich die überraschenden, spezifisch „deutschen“ Resultate, die auch 
Noelle-Neumann und Köcher, wie sie sagen, geradezu „widerfuhren“.

211

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mungsbild wird nicht durch häusliche Zufriedenheit aus­
geglichen, denn nur 46 % der Deutschen fühlen sich zu 
Hause „oft glücklich“, im Vergleich zu 60% in Europa 
allgemein und 72% in den Vereinigten Staaten. Dazu 
trägt auch das disharmonische Verhältnis von Eltern und 
Kindern bei. „In welchen Bereichen haben Sie und Ihre 
Eltern ähnliche Ansichten?“ wurde in bezug auf 5 Berei­
che gefragt: in den Moralvorstellungen gaben 49% der 
erwachsenen jungen Bundesdeutschen Nähe zu den El­
tern an gegenüber 63 % im europäischen Durchschnitt, 
in den Einstellungen zur Religion 47% gegenüber 56% 
in ganz Europa, in den Einstellungen gegenüber anderen 
Menschen 44 % im Vergleich zu 55 % europaweit, in den 
politischen Ansichten 28% gegenüber europäischen 
36% und in Ansichten zur Sexualität ganze 13% gegen­
über europäischen 23 %.
Während die Familie nach wie vor sehr hoch geschätzt 
wird - eine glückliche Ehe, Kinder gehören für die große 
Mehrheit zum Lebensglück -, gilt dies nicht für ihre in­
stitutionelle Absicherung: die Frage, ob die Ehe eine 
nicht mehr zeitgemäße Einrichtung sei, wurde von 13% 
bejaht, 11% blieben unentschieden, „so daß immerhin 
rund ein Viertel der deutschen Bevölkerung an der Exi­
stenzberechtigung einer Institution zweifelt, die annä­
hernd 90 Prozent im Laufe ihres Lebens eingehen“.61 
Meinung und Verhalten klafften des weiteren auseinan­
der, wenn die überwältigende Mehrheit verheirateter 
Männer und Frauen die eigene Ehe für glücklich, aber 
die meisten Ehen für unglücklich hielt; Geschiedene be­
schreiben ihre Situation am negativsten, obwohl Schei­
dungen allgemein als „Befreiung“ von bedrückenden Be­
ziehungen gelten; „Voten für die ungehinderte Entfal­

61 Ebd. 81.

212

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tung sexueller Bedürfnisse erfolgen in einem Atemzug 
mit Forderungen nach festen, von allen anerkannten Re­
geln für den moralischen und sexuellen Bereich; eine un­
vermindert hohe Bewertung ehelicher Treue geht mit 
wachsendem Verständnis für Ehebruch einher; allgemein 
wird die Überzeugung geteilt, ein Kind brauche ... Vater 
und Mutter, um sich gut zu entwickeln, und gleichzeitig 
billigen viele die bewußte Entscheidung einer alleinste­
henden Frau, ein Kind zu bekommen“.62 Maßstab für die 
Beurteilung einer Ehe sind primär die persönlichen ge­
fühlsmäßigen Beziehungen - Verständnis, Toleranz, Lie­
be -, hinter denen objektive Faktoren - weltanschauli­
che, religiöse, soziale Übereinstimmung - zurücktreten, 
und dies in der Bundesrepublik stärker als in anderen eu­
ropäischen Ländern.63 Die Bindung der Kinder an das 
Elternhaus ist in der Bundesrepublik distanzierter, ge­
genüber 55% in USA und 52% in Europa empfinden 
nur 44% hier die Beziehung zur Mutter als „eng“, zum 
Vater hatten nach ihrer subjektiven Einschätzung 40% 
der Amerikaner, 41 % der Europäer, aber nur 27 % der 
Deutschen eine „enge Beziehung“; nur 18% gaben eine 
sehr enge Beziehung zu beiden Eltern an.64 Dementspre­
chend wird auch die Empfindung von sozialen Ver­
pflichtungen, die aus der Familie erwachsen, geringer. 
Die geringe weltanschauliche Übereinstimmung mit den 
Eltern, oben dargestellt, entspricht der Distanz in den 
Beziehungen: „so teilen 63 Prozent der beiden Eltern 
emotional Verbundenen die religiöse Anschauung der 
Eltern, aber nur 32 Prozent derjenigen, die weder zu ih­
rem Vater noch zu ihrer Mutter eine enge emotionale 

62 Ebd. 94; vgl. 300 ff.
63 Ebd. 87, 119.
64 Ebd. 94 f.

213

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bindung haben“.65 Vertrauen in Institutionen, Hoffnung 
für die Zukunft, Einstellungen zu Parlament, Sicher­
heitskräften, Gesetzen u. ä. hängen deutlich von der 
weltanschaulichen Verbundenheit zum Elternhaus ab.66 
Ein besonders auffälliges westdeutsches Spezifikum ist 
die Ablehnung jeglicher Autorität, die weder generatio­
nenbedingt - durch den europäischen Vergleich - noch 
durch tatsächliche gesellschaftliche Repressionen zu er­
klären ist. Damit hängt wiederum die Einstellung zu - 
notwendig Autorität fordernden - gesellschaftlichen In­
stitutionen zusammen; „je ausgeprägter die Permissivität 
in den Bereichen Sexualmoral, Achtung vor Eigentum, 
gegenüber physischer Gewalt und der Mißachtung 
menschlichen Lebens, desto geringer ist die Unterstüt­
zung für eine Stärkung von Autorität“.67 In Fragen der 
Sexualmoral, des Eigentums, Dingen wie Lügen und un­
berechtigter Beanspruchung staatlicher Leistungen stellte 
sich die Haltung der deutschen Bevölkerung durchge­
hend permissiver als der europäische Durchschnitt dar.
Die genuin „deutsche“ Problematik, die sich im interna­
tionalen Vergleich ergibt, läßt sich, will man sie auf einen 
Nenner bringen, als die des „Wertetransfers“ beschrei­
ben: die Brüche betreffen offensichtlich die Weitergabe 
und Tradierung von Wertvorstellungen und Werthaltun­
gen in der Familie wie in den Institutionen. Nirgendwo 
sitzen der Generationenkonflikt, die Distanz zum El­
ternhaus, die Ablehnung von Autorität jeglicher Art, von 
Institutionen und Verpflichtungen so tief wie in der bis­
herigen Bundesrepublik Deutschland. Zugleich sind die 
Widersprüchlichkeiten sowohl von Meinung und Ver­

65 Ebd. 102.
66 Ebd. 162 f.
67 Ebd. 296 f.

214

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


halten als auch von Meinungen untereinander - man 
denke nur an den Bereich der Sexualmoral - derart gra­
vierend wie in keinem Vergleichsland. Das bedeutet je­
doch, daß die „Entlastungsfunktion“ der tradierten mo­
ralischen Kultur gerade nicht eintritt; die dargestellten 
Eigenheiten zeigen im Gegenteil eine Belastung durch 
die „deutsche“ Situation. Die Erhöhung der Permissivi- 
tät und Toleranz macht die Bundesrepublikaner nicht 
„befreiter“ und glücklicher, wie die im europäischen 
Vergleich erstaunlich bedrückte Selbsteinschätzung zeig­
te.
Die Haltung zur nationalen Identität läßt sich dazu par­
allelsetzen. Es verwundert zwar nicht, daß im Gegensatz 
zu 79% der Amerikaner und 38% der Europäer insge­
samt nur 21 % der Bundesdeutschen „sehr stolz“ sind 
auf ihre Nationalität, 38% „ziemlich stolz“ (Europa ins­
gesamt 38%), 18% „nicht sehr stolz“ (12%) und 11% 
„überhaupt nicht stolz“ (7%) bei 12% Unentschiedenen 
(5%).68 Aber dem steht entgegen, daß 70% National­
stolz prinzipiell für eine „gute Eigenschaft“ halten und 
nur 12% für „etwas Schlechtes“ bei 18% Unentschiede­
nen; die Frage, „angenommen, Sie würden noch einmal 
auf die Welt kommen, und Sie könnten es sich aussu­
chen: möchten Sie dann wieder Deutscher sein oder 
nicht so gern?“ beantworteten nur 6% mit „nicht so 
gern“ und 26% mit „egal“, während 68% wieder Deut­
sche sein wollten.69 Diese Diskrepanz in den Aussagen 
ist es, die im internationalen Vergleich überrascht. Des 
weiteren ergaben sich eindeutig feststellbare Zusammen­
hänge zwischen den genannten deutschen Spezifitäten 
des „Wertewandels“ und dem „Nationalstolz“ - so die 

68 Ebd. 50.
69 Ebd. 27.

215

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kategorie für „Patriotismus“ in der Umfrage -, indem 
weiter differenziert wurde: „Personen mit ausgeprägtem 
Nationalstolz sind zufriedener, froher als Personen ohne 
entwickelten Nationalstolz, die sich seltener vorbehaltlos 
als glücklich bezeichnen, häufiger an dem Sinn des Le­
bens zweifeln und auch ihre häusliche Situation ungün­
stiger beschreiben. Sinkender Nationalstolz ist nicht 
Ausdruck eines Rückzugs auf ein privates Glück; indivi­
duelle Lebenszufriedenheit ist ein Korrelat der Identifi­
kation mit dem eigenen Land.“70 Der Zusammenhang 
von Nationalgefühl und Zufriedenheit mit der Arbeit, 
der Familie und den übergreifenden gesellschaftlichen 
Institutionen ist eindeutig nachweisbar. Das Verhältnis 
besonders der Unterdreißigjährigen ohne Nationalbe­
wußtsein zu den Institutionen wie Parlament, Gesetzge­
ber, Sicherheitskräfte ist von Mißtrauen geprägt; aber die 
Familie und der private Bereich sind kein Ersatz, son­
dern hier gilt es ebenfalls, „individuelle Ziele über Grup­
pen- und Sachinteressen zu stellen“.71 An Erziehungszie­
len werden bei nicht-nationalstolzen Personen Höflich­
keit, Loyalität, Leistungsbereitschaft geringer geschätzt 
als Unabhängigkeit und Selbständigkeit. Auch die Ver­
teidigungsbereitschaft ist natürlich betroffen: bereit, für 
ihr Land zu kämpfen, wenn es zu einem Krieg käme, 
sind in Europa insgesamt 43%, nicht bereit 40% und 
17% unentschieden, in der Bundesrepublik Deutschland 
sind 35% dafür, 41 % dagegen und 24% unentschieden. 
Nach Nationalstolz differenziert, sind 52% von den 
Bundesrepublikanern verteidigungsbereit, die „sehr 
stolz“ auf ihre Nationalität sind, 38 % der „ziemlich stol­
zen“ und 22% der „überhaupt nicht stolzen“.72

70 Ebd. 34.
71 Ebd. 33.
72 Ebd. 61.

216

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Im Gegensatz zu gängigen Thesen der 1960er und 1970er 
Jahre stellt die Untersuchung daher fest, daß „National­
stolz“ nicht ein gestörtes, „entfremdetes“ Verhältnis in 
der sozialen Verhaltensweise bedeutet, dem gegenüber 
unmittelbare Mitmenschlichkeit Platz greifen sollte; viel­
mehr „deuten die Ergebnisse der internationalen Studie 
in die entgegengesetzte Richtung, Menschen mit Natio­
nalstolz hätten in jedem der Länder, die einbezogen wa­
ren, ein glücklicheres Familienleben, in höherem Anteil 
Freude an ihrer Arbeit und am Leben allgemein“.73 Die 
„Gepflogenheit, Bereiche wie Arbeit, Familie, National­
gefühl, Gesundheit, Glück mit getrennter Zuständigkeit 
zu behandeln, verträgt sich nicht mit der Realität, wie sie 
die internationale Wertestudie zeigt“.74
Soweit die empirische Datenbasis - sie erweist, daß im 
westdeutschen Teilstaat mit dem Nationalen zugleich 
noch einiges mehr, nämlich der gelungene „Wertetrans­
fer“, fehlte (b). Die Erhebung des Materials allein besagt 
dabei aber nicht, ob diese Entwicklungen hin zu einem 
„universalistischen Individualismus“ zu begrüßen oder 
zu kritisieren sind; dies kann sich erst durch Einordnung 
in der Ethik des Ethos zeigen (c), die dann auch Mög­
lichkeiten, Bedingungen und Folgen des spezifisch bun­
desdeutschen Nationalgefühls erheben und beurteilen 
kann (d). Das konkrete Beispiel der bisherigen Bundesre­
publik wird daher den systematisch grundgelegten An­
satz einer philosophischen Ethik der Nation nochmals 
verdeutlichen können.

73 Ebd. 29.
74 Ebd. 45.

217

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


b) Der Wertetransfer

„Der - gemessen an anderen Ländern - schwächere Wer­
tetransfer zwischen den Generationen in der Bundesre­
publik betrifft und verändert alle Bereiche, Religion, Ar­
beit, Politik, auch die Familie selbst ... Ein schwacher 
Wertetransfer geht mit verringerter Familienorientierung 
einher, mit einem kritischeren Verhältnis gegenüber jeg­
licher Autorität, mit verstärkter Distanz zum Arbeitsbe­
reich und deutlich vermindertem Vertrauen in gesell­
schaftliche Institutionen ... richtet sich direkt gegen den 
Staat und die ihn und seine ethisch-moralischen Grund­
lagen repräsentierenden Institutionen.“75 Ist der man­
gelnde bzw. schwächer werdende Transfer von Wertvor­
stellungen ein offensichtlich deutsches Problem - und 
nicht, wie man vermuten könnte, eine allgemeine Er­
scheinung moderner Industriestaaten -, das mit den 
Schwierigkeiten der nationalen Identität verknüpft ist, 
muß der „Bruch“ die geschichtliche Kontinuität der 
Werttraditionen betreffen: der geschichtliche Hinter­
grund dieser „Verletztheit“ der Nation kann daher nur 
die deutsche Besonderheit des Nationalsozialismus, mit 
seiner Gewaltherrschaft, dem Kriegsbeginn und der Ju­
denvernichtung sein. Die deutsche Teilung ist dabei si­
cherlich als Verstärker dieses Trends wirksam gewesen - 
auf keinen Fall als Hauptursache -, insofern die man­
gelnde nationalstaatliche Normalität nicht ein schlichtes 
Wiederanknüpfen an Werttraditionen unter „Ausschal­
tung“ der sogenannten „dunklen Jahre“ erlaubte. Es muß 
dennoch nicht mit Habermas unterstellt werden, daß es 
nach wie vor dieselbe „Lebensform“ sei, „in der das 
möglich war“ und in der die Nachgeborenen aufwach­

75 Ebd. 102 f.

218

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sen.76 Die nationale Identität, die geschichtliche Her­
kunft und Kontinuität als Nation ist es vielmehr, die die 
heutigen Deutschen mit ihrer Geschichte verbindet.77 
Die Herkunft aus dieser Nation mit ihrer spezifischen 
Geschichte ist nicht ohne weiteres affirmierbar, so daß 
die kollektive Identität ebenfalls nicht einfach zu affir- 
mieren ist; damit ist jedoch auch die sittliche kollektive 
Identität betroffen - so die These zum mangelnden 
„Wertetransfer“.
Der Ausweis eines Ethos als „gut“ zeigt sich in seiner 
Ermöglichung und dem Wirklichwerden des „guten Le­
bens“; insofern der einzelne Deutsche in der Bundesre­
publik gestern wie heute gut leben kann, muß er mit 
Recht keinen Anlaß sehen, dieses gesellschaftliche Ethos 
nicht zu bejahen. Aber der Qualitätsausweis zeigt sich 
auch im Hinblick auf seine historische Bewährung^ seine 
kontinuierliche Leistung und „Vernünftigkeit“. Eine 
Sinngebung des geschichtlich Überkommenen ist aber im 
deutschen Fall gerade nicht in der selbstverständlichen 
Kontinuierung eines gegebenen vernünftigen und be­
währten Bestandes möglich; die Geschichte der Nation 
trat den Westdeutschen vielmehr geradezu als Verwer­
fung von Sinn ins Gedächtnis - die Sinngebung erschien 
daher einzig vertretbar als negative Reaktion.
Wie stellte sich die Rekonstruktion des in diesem Jahr­
hundert als spezifisch „deutsch“ historisch Zugewachse­
nen dar - nicht als etwas, dessen Kontinuität gewünscht 

76 J. Habermas: Vom öffentlichen Gebrauch der Historie, in: Histori­
kerstreit, München 1987, 243-255, 247.
77 Vgl. H. Schulze: Fragen, die wir stellen müssen, in: Historikerstreit, 
a. a. O. 143-150, 148: „nur als Teilhaber an der gemeinsamen histori­
schen Identität der deutschen Nation haften wir auch heute für unsere 
nationale Geschichte wie für deren Folgen“.

219

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


werden konnte. Diese Geschichte ist aber die der Na­
tion; die Nachgeborenen sind durch die nationale Identi­
tät unabweisbar mit ihr verbunden. Mit dem Bruch in 
der historischen Kontinuität wird auch die Sinngebung 
des „Wertes“ Nation problematisch; während nämlich 
die naturwüchsige Zugehörigkeit zur Nation nicht auf­
hebbar ist, ist die Verknüpfung dieser kollektiven Ord­
nungsform mit einem ethischen Sinn zur Schwierigkeit 
geraten. Die natural bedingte Herkunft des einzelnen aus 
einer Nation bleibt aber unbewältigt-schicksalhaft, wenn 
sie nicht mit positiver Bedeutung im Kontext des Ethos 
verbunden wird, die sich als Sinngebung der geschichtli­
chen Überlieferung der national identifizierbaren Gesell­
schaft ausdrückt, aus und in der der einzelne seine natio­
nale, geschichtliche und sittliche Identität erfährt. Der 
nationalen Zugehörigkeit kann sich aber auch nicht ein­
fach entzogen werden, weil die Aufteilung der Welt in 
Nationen weiterhin „gilt“; eine Nation wird immer auch 
von außen als solche identifiziert. Die auf der Ebene des 
Kollektivs geschichtlich zugewachsene und für den ein­
zelnen durch das naturale Abstammungsverhältnis gege­
bene nationale Identität wird daher ebenso von den an­
deren zugewiesen; Aufgabe ist es, unter Einbeziehung 
der Vorgaben dieser indisponiblen Identität im prakti­
schen Kontext einen Sinn zu geben.
Auch die rein „westdeutsche“ Bundesrepublik Deutsch­
land konnte sich dem Thema „Nation“ daher nicht ent­
ziehen; aufgrund der spezifischen deutschen Geschichte 
war - und ist - aber eine Sinnstiftung der historischen 
Identität der Nation schwierig: blieb und bleibt die ein­
fache Tradierung der Nationalgeschichte ausgeschlossen, 
ließ sich in der positiven Identifizierung eben mit dem 
historischen Bruch, mit der Unterbrechung der „schlech­
ten“ Kontinuität ein möglicher Sinn der Geschichte se­

220

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hen: die deutsche Geschichte verpflichtet so als ihr histo­
risches Erbe, dafür Sorge zu tragen, daß Vergleichbares 
nie wieder vorkommen möge! Die nationalsozialistische 
Verachtung der Menschenwürde wie überhaupt alles 
dessen, was sich mit dem Stichwort „Humanität“ verbin­
det, wird als geschichtliche Verpflichtung verstehbar, 
sich für Menschen- und Freiheitsrechte einzusetzen. Die 
Geschichte der Nation wird also zwar positiv in das gel­
tende gesellschaftliche Ethos aufgenommen, aber nicht 
im Sinne einer bewährten Überlieferung, sondern als Ge­
genreaktion, die der „sinnlosen“ Geschichte nachträglich 
einen guten Sinn verleihen will.
Der Ausfall einer positiven nationalen Kontinuität bein­
haltet auch Schwierigkeiten in der Kontinuierung der 
sittlichen kollektiven Identität. Zum einen wird die 
„Entlastung“ und „Hintergrunderfüllung“ durch Tradi­
tionen und Institutionen nicht geleistet. Man kann zwar 
unterstellen, daß es - da ein totaler Umbruch sämtlicher 
kultureller Überlieferungen kaum möglich ist - eine ge­
wisse Hintergrunderfüllung durch dennoch „unter­
schwellig“ weiter geltende Traditionen gibt, deren be­
wußte Problematisierung erst zur „Brechung“ führen 
würde. Untersuchungen zur Politischen Kultur der Bun­
desrepublik etwa zeigen, daß nach 1945 die deutsche 
Wohlfahrts- und Rechtsstaatstradition des Kaiserreichs 
wiederaufgenommen und durch die neue demokratische 
„Tradition“ ergänzt wurde.78 Dem widerspricht jedoch 
der bisherige Befund nicht, daß Ursache der Schwächung 
- nicht des völligen Ausfalls - des „Wertetransfers“ das 
problematisch gewordene, be-lastende Verhältnis zur ei­
genen Herkunft ist. Wiederaufnahmen von Traditionen 
bedürfen somit ebenfalls einer bewußten Entscheidung 

78 So K. Rohe: a. a. O.

221

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und sind nicht einfach Teil des Überlieferten: alles ist of­
fener, verfügbarer, aber auch anfälliger für kurzfristige 
Einflüsse - ein Befund, der sich durch die neue national­
staatliche Einheit nicht geändert hat.

c) Universalistischer Individualismus

Das „moralische“ Problem ist durch den Hinweis auf die 
mangelnde Entlastung aber noch nicht geklärt. Die da­
durch gegebene Offenheit wurde und wird auch als 
Chance bewertet, die die Deutschen als Vorreiter eines 
überfälligen Trends hin zu einer supranationalen 
Menschheitsgesellschaft sieht; überlieferte, konkrete 
Ethosformen partikularer Art erscheinen dabei ebenso 
als Hindernis wie nationale Bindungen. Der Mangel an 
positiver, affirmierter Identifikation mit der Nation und 
ihren sittlichkeitsrelevanten Prägungen gibt unter diesem 
Gesichtspunkt der subjektiven Moralität in einer Weise 
Bedeutung, daß diese selbst unmittelbar und unbedingt 
normierend und nicht erst in der sozialen Vermittlung 
durch ein bedingtes Ethos real wirksam würde. Der In­
dividualismus, der sich im mangelnden Wertetransfer 
Bahn bricht, wäre im Interesse einer unmittelbaren allge­
meinen Moralität daher „gut“; es handelt sich nicht not­
wendig um den „schlechten“, da egoistisch verzerrten 
Individualismus, sondern um einen ausdrücklich „uni­
versalistischen“ Individualismus, der nämlich das Indivi­
duelle und Subjektive als unvermittelte Verwirklichung 
des Universalen begreift. Die Stärke dieser hier „ideal­
typisch“ charakterisierten moralphilosophischen Posi­
tion79 ist die Allgemeinheit der menschlichen Vernunft, 

79 Als Beispiele ließen sich Habermas und die Diskursethik nennen; 
vgl. W. Kuhlmann (Hg.): Moralität und Sittlichkeit, a. a. O.; K. O. 

222

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die jedes vernünftige Individuum gleichermaßen und un­
mittelbar auszeichnet; die subjektive Moralität müßte 
dieser unmittelbaren und allgemeinen, d. h. für jedes 
Subjekt direkt geltenden Vernünftigkeit entsprechen.
Der tatsächlich beobachtbare universalistische Individua­
lismus in der Bundesrepublik drückt sich nun so aus, daß 
„universalistische Anliegen als Bestandteile der persönli­
chen, individuellen Moral aufgenommen und Zustim­
mung von allen als moralische Pflicht verlangt wird“/0 
wobei aber die Absolutheit des Einzelnen und des Mora­
lischen nicht in Beziehung gesetzt wird zur Konkretheit 
der jeweiligen Gesellschaft, ihrer staatlichen Verfaßtheit 
und geschichtlichen Überlieferung: sie wird „nicht mit 
der konkreten Freiheit vermittelt, sondern in abstrakter 
Unbedingtheit gegen diese eingesetzt“.80 81 Wenn die Na­
tion als Vermittlungsinstanz zwischen Individuum und 
Menschheit „ausfällt“, fällt die Vermittlung von Allge­
meinem und Konkretem im Ethos insofern ebenfalls 
„aus“, als die Struktur und damit die Notwendigkeit die­
ser Konkretion gegenüber einer nun möglich scheinen­
den unvermittelten Normativität der allgemeinen Ver­
nunft defizient wirken muß. Die Struktur dieser „Ver­
mittlung“ ergab sich in der dargestellten Ethik des Ethos 
nun aber solchermaßen, daß die inhaltlich „leere“ Mora­
lität des Subjekts ihre normativen Inhalte nicht anders als 
aus der kollektiven Sittlichkeit bezieht, weil das Ethos 
der Gruppe die einzige Weise ist, wie das moralisch ver­
antwortliche Individuum Sittlichkeit real und konkret 

Apel, D. Böhler, K. Rebel (Hg.): Funkkolleg Praktische Philosophie/ 
Ethik, Weinheim/Basel 1984.
80 W. Kluxen: Ethische Fundamente, in: trend. Zeitschrift für soziale 
Marktwirtschaft (1986) 61-65, 64 f.
81 Ebd. 65.

223

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


erfahren kann. Mit dem Begriff des Ethos sollte nicht - 
„neoaristotelisch“ - eine bloß faktische Sittlichkeit gegen 
einen kritischen Universalismus ausgespielt, sondern 
vielmehr verdeutlicht werden, daß es in der Struktur der 
Vernünftigkeit selbst begründet ist, daß ihre Allgemein­
heit dem stets konkreten Menschen nur in Form der kol­
lektiven Vernünftigkeit begegnet; wie die theoretische 
Vernunft zum Ausdruck ihres - allgemeingültigen - 
Denkens auf eine bestimmte, begrenzte und einschrän­
kende Sprache verwiesen ist, so die - absolute - Morali­
tät auf die normative Ausgelegtheit des Handlungsfelds 
in einem bestimmten, historisch konkret bedingten 
Ethos.
Die Existenzweise des Allgemeinen im Gemeinsamen 
tritt daher nicht als „Reduzierung“ moralischer Unbe­
dingtheit auf, sondern als notwendige Konkretion; die 
„Konkretion“ muß sich dementsprechend auf ihre 
„Allgemeinheit“ und deren Verwirklichung hin überprü­
fen lassen. Die Mehrstufigkeit des Ethos, das als „Inbe­
griff“ der geltenden Normen und normativen Gehalte 
definiert ist, erlaubt dabei Pluralismus innerhalb des Ge­
samtethos sowie die Kommunikationsfähigkeit verschie­
dener Formen von Ethos miteinander. Die Partikularität 
des positiven Ethos ist für die kritische Vernunft jeder­
zeit erfahrbar. Erscheinen die Kollektivformen menschli­
cher Sozialität wie die Nation nicht mehr als positive 
konkrete Mittler zwischen Individuum und Welt, ist da­
her auch die generelle Vermittlungsleistung des Ethos 
nicht mehr ohne weiteres deutlich. Wo die faktische na­
tionale Identität nicht affirmativ aufgenommen ist und 
auch im moralischen Haushalt einer Gesellschaft keine 
anerkannte Rolle spielt, erscheint diese Konkretheit nur 
als Hindernis einer allgemeingültigen, endlich „hu­
manen“ Moral. Die Unmittelbarkeit menschlichen Mit­

224

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einanders wird zum Ideal, das sich ausdrücklich in Ge­
gensatz zum Nationalen setzt; dem entspricht in der al­
ten Bundesrepublik die Favorisierung der kleinen, näm­
lich unmittelbar erlebbaren und überschaubaren Einheit, 
die sich im modischen Regionalismus, der „Alltagsge­
schichte“ und Stadtteilkultur ausdrückt. Dieser „univer­
salistische Individualismus“ ist kein „universales“, son­
dern ein spezifisch deutsches Phänomen - bedingt durch 
die katastrophale deutsche Geschichte, die eine Affirma­
tion der daraus zugewachsenen nationalen und ge­
schichtlichen Identität und damit auch ihrer moralischen 
Kultur und sittlichen Identität erschwert. Die neue Ver- 
wiesenheit des Individuums auf seine eigene Moralität, 
der gegenüber die kollektive Sittlichkeit nicht „entla­
stend“ fungiert, stellt die generelle Vermittlungsstruktur 
von „Nation“ und von „Ethos“ in Frage; das Indivi­
duum kann sich „moralisch“ auch unmittelbar „univer­
salistisch“ verstehen: die Moralität wird nicht als nur in 
der Vermittlung durch die Sittlichkeit möglich und wirk­
lich erkannt, sondern ausdrücklich dagegen eingeklagt. 
Eine Berufung auf historische Kontinuitäten durch ge­
zielte Sinnstiftung und neue, „erlebbare“ Symbolisierun­
gen kann gegenüber dieser universalistischen Position 
„moralisch“ kaum bestehen. Es gilt vielmehr, die Ver­
mittlung in der konkreten Freiheit dieses konkreten Ge­
meinwesens neu zu zeigen.
Will man einen in der Bundesrepublik stets allgemein an­
erkannten, ja außerordentlich hochgehaltenen politischen 
„Wert“ nennen, bietet sich der Begriff der „Demokratie“ 
an. Demokratie ist dabei ein universalistisches Konzept; 
nichtsdestoweniger beruht die Emphase, die sich mit ihm 
in der Bundesrepublik verbindet, auf der besonderen 
deutschen Geschichte. Die Verwirklichung des allgemei­
nen Demokratiebegriffs als einer wichtigen politischen 

225

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aufgabe ist historischer Auftrag. Das heutige bundes­
deutsche Nation-Verständnis ist daher einerseits stark 
universalistisch gefärbt, was aber andererseits der kon­
tingenten historischen Bedingtheit und nationalen Prä­
gung gerade nicht widerspricht. Die deutsche Besonder­
heit macht vielmehr aus, daß die Konkretion des Allge­
meinen - obwohl „historische“ Verantwortung aus der 
deutschen Geschichte - nur gegen den „Sinn“ dieser Ge­
schichte verwirklicht und stabilisiert werden zu können 
scheint. Das solchermaßen „negativ“ historisch Zuge­
wachsene besteht nun für den Einzelnen, sofern er in die 
national identifizierte Gemeinschaft hineingeboren wor­
den ist, als evident kontingentes Faktum der Geschichte, 
mit dem sich aber zugleich besonders „moralische“ An­
sprüche verbinden. Nur in der Affirmation dieser - ne­
gativ gegen die geschichtliche Entwicklung verstandenen 
- neuen ethischen Verpflichtungen wird ein Sinn der Ge­
schichte deutlich, der moralisch bestehen kann. Die Al­
ternative wäre das Belassen der nationalen Herkunft in 
ihrer Naturwüchsigkeit, die dann lediglich Schicksal als 
Verwerfung von Sinn bedeuten würde. Eine Aufnahme 
universalistischer Ideen und deren konkrete Vermittlung 
im Ethos der Gesellschaft ist dagegen für ein vernünfti­
ges Nationverständnis notwendig.
Konkretisiert erscheinen auch universalistische „Wert“- 
vorstellungen stets als „partikular“, nämlich positiviert in 
einem bestimmten Sinne, der andere Konkretionsformen 
dadurch ausschließt. Ihr Universales ist daher nicht un­
mittelbar erkennbar. So erklärt sich das Bedürfnis, die 
konkrete Tradition und Institution immer wieder auf 
ihre allgemeine Vernünftigkeit hin zu überprüfen; auch 
die Kritik an prinzipiell allem Partikularen und Kontin­
genten, das gegenüber dem abstrakt Allgemeinen defi- 
zient erscheint, ist möglich. Wird die „Vermittlungs­

226

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Struktur“ nicht als „vernünftig“ und „gut“ begriffen, be­
trifft dies die historisch kontingente Kollektivform Na­
tion ebenso wie das sozial „so und nicht anders“ gegebe­
ne Ethos.

d) Nationalbewußtsein

In der internationalen Wertestudie ergab sich ein nach­
weisbarer Zusammenhang von Nationalbewußtsein ei­
nerseits und Zufriedenheit mit der Arbeit, Familie, Ge­
sundheit und Lebenssituation andererseits. Nationalge­
fühl, immer verstanden als ausdrücklich nicht-aggressive 
Einstellung, bedeutet „Identifikation mit dem eigenen 
Land“82 und meint daher dasselbe wie „Affirmation“: 
nicht nur de facto in einem Land zu leben, sondern diese 
Gegebenheit mit einem guten Sinn zu verbinden und 
auch moralisch zu bejahen. Die Identifikation mit der 
sozialen Gemeinschaft ist sowohl als „Hintergrunderfül­
lung“ zu verstehen wie auch als moralisch motivierte 
Aufnahme des sozial bestehenden Anspruchs dieser Ge­
meinschaft, im Rahmen derer der Einzelne Sittlichkeit 
und ein „gutes Leben“ erfährt. Wenn sich durch das na­
tionalstaatliche Ordnungsprinzip Staaten und analog Ge­
sellschaften dabei als Nationen formieren, ist National­
bewußtsein mit der Affirmation der gegebenen staatli­
chen und gesellschaftlichen Institutionen eingeschlossen. 
Obwohl sich „Staat“ und „Nation“ in keinem Falle dek- 
ken, ist die nationale Identität als prinzipielle Grundlage 
des Staates - im Sinne der Integration und Legitimation - 
unbestritten; auch für die Bundesrepublik Deutschland 
gilt, daß sie ein national identifizierter, nämlich deut­
scher Staat war wie ist, auch wenn sie nicht alle Deut­

82 VgL E. Noelle-Neumann, R. Köcher: a. a. O. 34.

227

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sehen umfaßte und nach wie vor starke nationale Min­
derheiten beherbergt.
Die Untersuchungen im Hinblick speziell auf das Natio­
nalgefühl der Bundesdeutschen zeigen, daß durch die 
mangelnde positive Identifizierbarkeit mit der Nation 
auch die Affirmation des Staates „Bundesrepublik“ stets 
gelitten hat. Nun kann man die staatliche Verfaßtheit ei­
ner Gesellschaft auch rein funktional verstehen: der Staat 
ist primär die allgemeine Instanz, die „wertneutral“ für 
den Bürgerfrieden nach innen und die Sicherheit nach 
außen Sorge trägt. Ob ein Staat zusätzlich eines „emotio­
nalen“ sofern bejahenden und identifikatorischen Mo­
ments bedarf, wie es die nationalstaatliche Gleichsetzung 
von Nation und Staat impliziert, ist umstritten - die hi­
storische deutsche „Staatsvergottung“ läßt ein funktional 
orientiertes Staatsverständnis begrüßenswert erscheinen, 
die konservative Gegenthese, in Krisenzeiten brauche 
der Staat mehr als „Schönwetterstimmung“, kann nicht 
bewiesen werden. Indem der Staat aber das „Überleben“ 
sichert, indem er das „Miteinanderleben“ garantiert, 
wird durch seine Friedens- und Rechtsordnung auch das 
individuelle „gute Leben“ möglich und wirklich. Da­
durch kommt ihm nicht nur Sittlichkeit als Dienst an der 
Sittlichkeit der Bürger, sondern an ihm selbst zu: der 
Staat gewinnt durch den Schutz der moralischen Würde 
selbst sittliche Dignität und kann einen eigenen, nicht 
abgeleiteten sittlichen Anspruch stellen. Tatsächlich ist 
auch in der Bundesrepublik der Staat nicht „wertneu­
tral“, sondern ausgesprochen „moralisch“ betrachtet 
worden: ethische Diskussionen waren und sind zugleich 
politische Diskussionen um das, was der Gesetzgeber 
normieren soll. Die übliche Erwartungshaltung an den 
Dienstleistungsapparat „Staat“, zu dem sich der Bürger 
lediglich in einem Verhältnis von Angebot und Konsum 

228

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


befindet, steht daher im Gegensatz zur unter morali­
schen Gesichtspunkten geführten Diskussion dessen, 
was derselbe Staat veranlassen oder verbieten sollte: das 
Verhältnis der Bürger zum Staat ist nicht eindeutig - es 
fehlt für den Untersuchungszeitraum aber sichtlich die 
affirmative, patriotische Komponente.
Das Modell des Nationalstaats verdankte seine Durch­
setzungskraft nicht zuletzt der Plausibilität, daß alle Bür­
ger zur Nation gehören, so daß die Volkssouveränität ei­
nen hohen Identifizierungsgrad der Bürger mit ihrem 
Gemeinwesen erlaubte. Dagegen kann man geltend ma­
chen, daß „ Volks Souveränität“ heute bereits durch die 
Demokratisierung der modernen Staaten gegeben ist und 
eine zusätzliche emotional aufladbare Bindung, sofern 
emotional, nur „schlecht“ sein könne, keinesfalls aber 
über die demokratische Partizipation hinaus zur Legiti­
mität des Staates beiträgt. Aber: „Affirmation“ und auch 
„Patriotismus“ sind nicht ohne weiteres mit „Emotio­
nen“ irrationaler Natur gleichzusetzen, sondern beinhal­
ten eine grundsätzliche Bejahung des Gemeinwesens, mit 
dem man sich insofern eins weiß, als in ihm ein gutes Le­
ben möglich und wirklich ist, das ohne die Leistung des 
Staates nicht zustandekäme. „Nation“ ist dann der 
„Label“ für die historisch gewachsene, sprachlich zusam­
menhängende und konkrete soziale Gemeinschaft.
Ist der Staat dagegen ausschließlich Dienstleistungsappa­
rat, der Möglichkeiten individueller Lebensgestaltung zu 
bieten hat, ohne selbst Sittlichkeit reklamieren zu kön­
nen, wird die Loyalität in dem Augenblick gekündigt 
werden, wo der Staat das sittliche, moralisch gute Leben 
nur dadurch gewährleisten kann, daß er für dessen Ver­
teidigung das Überleben zur Disposition stellt und even­
tuell auch opfert. Ist der Staat lediglich für die Garantie 
des Überlebens zuständig, hat er im notwendig geworde­

229

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nen Verteidigungsfall in dieser seiner Funktion versagt 
und hebt sich damit auf: er kann nicht den Einsatz der 
Soldaten und Bürger verlangen. Die Verteidigung der 
Bürger ist aber unbestritten eine der Hauptaufgaben des 
Staates, in der er durch keine gesellschaftliche Institution 
ersetzbar ist, sofern er eben die allgemeinen Interessen 
der Gesamtgesellschaft wahren soll. Seitdem sich Völker 
und Staaten als Nationen verstehen, besonders aber im 
demokratischen Zeitalter, sind es nicht mehr Herrscher, 
Söldnerheere und Regierungen, die Kriege gegeneinander 
führen, sondern die Nationen selbst. Der Staat darf da­
her den Einsatz des Lebens des einzelnen Bürgers for­
dern, weil es erst in seiner Friedens- und Rechtsordnung 
ein gelungenes „moralisches“ Leben gibt, das das Indivi­
duum von sich aus nicht erbringen könnte. Zu dessen 
Gewährleistung ist die Verteidigung gerechtfertigt, ohne 
die der Staat diese seine Aufgabe nicht wahrnehmen 
kann.
Obwohl die Verteidigung genuin staatliche Angelegen­
heit ist - der Staat, nicht die Nation ist politisch hand­
lungsfähig -, hängt die Bereitschaft der Bürger, wie sich 
nachweislich zeigte, mit ihrem Nationalbewußtsein zu­
sammen. Auch der Staat ist daher in seinen Funktionen 
mitbetroffen vom Wandel in der Wertschätzung der na­
tionalen Identität der Bevölkerung. Bei gesunkenem Na­
tionalbewußtsein fehlt auch der Wille zum Einsatz für 
den Staat, den diese Nation trägt. „Patriotismus“ ist ein 
Verhältnis zum Gemeinwesen, das nicht rein funktional 
ausgerichtet ist, sondern, sofern dieses Gemeinwesen in 
seiner staatlichen Verfaßtheit und nationalen Identität es 
ist, in und von dem man lebt, positiv als Anspruch aufge­
nommen wird, der moralisch zu bejahen ist - im Sinne 
dieser Moralität ist dann gegebenenfalls auch das Opfer 
des eigenen Lebens ein erfahrbarer „Anspruch“, wenn 

230

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auch als „Ernstfall“, nicht als Regelfall des Patriotismus. 
Wenn hierbei die gegebene Nationalität als positiver Be­
stand wegfällt, sind daher nicht nur spezielle Bereiche, 
wie das Nationalgefühl, betroffen, sondern der ganze Le­
benszusammenhang der Gemeinschaft, die faktisch in 
nationaler Identität verbunden ist. Das Fehlen eines affir- 
mierbaren Sinnes, der mit dem Stichwort „Nation“ ver­
bunden werden könnte, erschwert die generelle Identifi­
zierung mit übergeordneten Kollektivformen. Das gilt 
für den „Wertetransfer“, nämlich die Vermittlung des 
Ethos der Gesellschaft, bei dem gerade die allgemein­
heitsrelevanten Werte ausfallen, aber auch für den jewei­
ligen Staat, dessen sittlicher Charakter in der generellen 
Verstellung des Sinns kollektiver Einheiten ebenfalls 
nicht so erkennbar ist, wie es seiner Inanspruchnahme als 
moralisch zu beurteilender Größe entspräche.
Am Prinzip „Nation“ hängt also mehr, als vom reinen 
Begriff her gedacht werden kann: erst aufgrund der hi­
storischen Durchsetzung „gilt“ die Nation. Die Histori­
zität legt die Änderbarkeit nahe; solange die national­
staatliche Aufteilung der Welt aber weiterbesteht, ist es 
kaum möglich, sich der tatsächlichen nationalen Identität 
und Identifizierbarkeit durch andere zu entziehen; des­
halb sollte ihr ein Sinn verliehen werden, der sich beja­
hen läßt. In diesem Geiste versteht sich der „Verfas­
sungspatriotismus“, der die Verpflichtung auf allgemeine 
Humanitätswerte eben als spezifisch nationale Verant­
wortung begreift.
Nation ist nicht etwas unmittelbar Erlebbares und An­
schauliches; das „Prinzip“ braucht ebenso wie der Staat 
eine „integrative Idee“,83 die sich symbolisch erfahren 

83 Vgl. M. Hättich: Einheit der Nation und Nationalbewußtsein im ge-

231

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


läßt. Das Symbol ist einerseits „anschaulich“, anderer­
seits aber offen und unterliegt der Kommunikation und 
Interpretation, so daß es der Verabsolutierung von sich 
aus widersteht. Dem Versuch, Symbole in der alten Bun­
desrepublik wieder zur Geltung zu bringen, entsprach 
das verstärkte Abspielen der Nationalhymne, das Hissen 
der Flagge, Staatsfeiertage sowie die zeitweiligen Bemü­
hungen um ein Nationaldenkmal. Gegenüber dem „kon­
ventionellen“ Versuch, Nationalbewußtsein und in die­
sem Sinne auch Einsatzbereitschaft für den freiheitlichen 
deutschen Teilstaat „Bundesrepublik“ durch solche Sym­
bole wiederzubeleben, bot sich im Zusammenhang mit 
der spezifisch deutschen Situation der universalistisch 
kontrollierte Verfassungspatriotismus aber stets besser 
an. Der beliebte Einwand gegen den Verfassungspatrio­
tismus, er sei zu „abstrakt“, trifft nicht, wenn die Ver­
pflichtung auf humanistische Ideale als Erbe der nationa­
len Geschichte erscheint.
Noch läßt sich nicht eindeutig und in den dafür erforder­
lichen Studien feststellen, wie sich die patriotische „Iden­
tifikation mit dem eigenen Land“ für die gesamtdeutsche 
Bundesrepublik bis jetzt neu gestaltet hat und gestalten 
wird. Die historischen Belastungen unserer gemeinsamen 
deutschen Geschichte sind nach wie vor wirksam; ihre 
Erinnerung ist wertvoll und zu bewahren mit dem mora­
lischen Imperativ, daß, wie es heißt, „Gleiches nie wieder 
geschehen möge“. Die Geschichte der letzten beiden Jah­
re, die die gemeinsame deutsche Geschichte wiederauf­
nimmt, wird allgemein positiv gesehen: die große Frei­
heitsbewegung der Deutschen in der ehemaligen DDR, 
die Erfahrung gesamtdeutscher Solidarität bei der Off-

teilten Deutschland, in: K. Weigelt (Hg.): Heimat und Nation, Mainz 
1984, 206-219. 

232

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nung der Grenzen und das Angehen der neuen Chance 
eines deutschen Nationalstaats, der sich im Inneren 
durch Rechtsstaatlichkeit, Freiheit und Demokratie und 
nach außen durch Europa-Engagement und internationa­
le Verträglichkeit auszeichnet. Die neue Geschichts­
schreibung im Dienste des Selbstverständnisses der nun 
gesamtdeutschen Gesellschaft scheint eine Anknüpfung 
an Traditionslinien zu gestatten, die nun nicht mehr in 
der „Sackgasse 1933“ enden müssen. Dabei ist jedoch 
Vorsicht geboten, denn nicht nur kann und soll die Ge­
schichte nicht einfach „umgeschrieben“ werden, es ist 
darüber hinaus die ebenfalls „deutsche“ Geschichte der 
ehemaligen DDR mit der ihr eigenen totalitären Proble­
matik wie die Haltung der ehemaligen Bundesrepublik 
nun angemessen zu verarbeiten. Der humanistisch und 
universalistisch kontrollierte „Verfassungspatriotismus“ 
stünde so auf jeden Fall der neuen Bundesrepublik 
Deutschland gut an und könnte für alle Deutschen die 
angemessene Form eines positiven Patriotismus werden. 
Ein positiv bewertetes Nationverständnis der wesentlich 
durch Freiheit und Demokratie geeinten deutschen Na­
tion würde vielleicht auch manche „Verletztheiten“ der 
kollektiven Identität heilen helfen. Dennoch gilt die Si­
tuationsbeschreibung der „alten“ Bundesrepublik weiter, 
insofern sie deren Ausgangsbasis für den Prozeß des 
staatlichen und gesellschaftlichen Zusammenwachsens 
ausmacht. Der universalistische Individualismus hat sich 
bereits deutlich geäußert, ist doch für diese Position die 
Nationalstaatlichkeit selbstverständlich kein Ziel politi­
schen Handelns, dessen Erreichung zu fördern gewesen 
und nun zu begrüßen wäre. Sein Menschheitspathos läßt 
ihm Menschen „Menschen“ sein und fordert die Solidari­
tät im globalen Rahmen; die konkrete nationale Solidari­
tätszumutung ist demgegenüber nicht als Pflicht erkenn­

233

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bar - so daß aber schließlich jede Forderung zur Solida­
rität als unzumutbar zurückgewiesen wird.
Das Problem kollektiver Identität, nationaler Solidarität 
und der Loyalität zum nun nationalstaatlich verfaßten 
Staat „Bundesrepublik“ - kurzum das Problem des Pa­
triotismus - ist daher im Deutschland des Jahres 1990 
noch nicht automatisch oder gar endgültig geklärt. Die 
Frage nach Wertvorstellungen und -haltungen, nach In­
stitutionen und übergeordneten Autoritäten und Kollek- 
tivformen wird sich vielmehr in den nächsten Jahren ve­
hementer als zum jetzigen Zeitpunkt stellen und den 
Hauptkonfliktstoff der offenen deutschen Gesellschaft 
ausmachen.

234

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	A. Der ethische Ansatz
	1. Individuum, Staat, Gesellschaft
	a) Das Individuum
	b) Die Gesellschaft
	c) Die Sittlichkeit der Gesellschaft
	d) Der Staat
	e) Die Sittlichkeit des Staates
	f) Staat und Gesellschaft

	2. Ethos
	a) Begriff des Ethos
	b) Moralität im Ethos
	c) Ethos, Gesellschaft, Staat

	3. Ethos und Geschichte
	a) Geschichtlichkeit des Ethos
	b) „Geschichte“ und „Geschichtlichkeit“
	c) Geschichte als Konstrukt


	B. Ethos und Nation
	1. Begriffsbestimmung
	a) Charakteristika von „Nation“
	b) Nation, Gesellschaft, Staat
	c)  harakteristika von Nation in ethischer Perspektive

	2. Nation, Geschichte, Ethos
	a) Geschichtliche Prägung
	b) Geschichte und Selbstverständnis
	c) Identität
	d) Naturwüchsigkeit, Anspruch und Affirmation
	e) Nationspezifisches


	III. Einzelprobleme
	1. Patriotismus
	a) Treue zur Herkunft
	b) Patriotismus und Nation
	c) Patriotismus im „Ernstfall“

	2. Nationalismus
	a) Begriff des Nationalismus
	b) Nationalismus als Integrationsideologie
	c) Nationalismus als Ersatzreligion
	d) Nationalismus als Totalisierung

	3. Politische Kultur, Zivilreligion, Konsens und nationale Identität
	a) Politische Kultur
	b) Zivilreligion
	c) Konsens
	d) Nationale Identität

	4. Westdeutsche Bundesrepublik Deutschland
	a) Deutsche Spezifitäten im „ W ertewandel“
	b) Der Wertetransfer
	c) Universalistischer Individualismus
	d) Nationalbewußtsein



