11. Eine Ethik der Nation

Der historische Uberblick von der Polis bis zur ,Sattel-
zeit“, der sich ideengeschichtlich am Verhaltnis von Indi-
viduum und sozialem Ganzen orientierte und die Ent-
wicklung hin zur Nation als Reaktion auf die neuen Be-
dingungen der Moderne zeigte, verdeutlichte zugleich,
dafl eine Ubertragung des aristotelischen Modells der
Polis-Sittlichkeit auf die Nation nicht ohne weiteres
moglich ist. Auch der ,Neoaristoteliker Hegel, der an-
tike Sittlichkeit und neuzeitliche Subjektivitit im moder-
nen Staat vermittelt und diesen Staat sittlich von der To-
talitdt des Volksgeistes bestimmt und konkretisiert sieht,
versucht nicht, Polis und Nation einfach zu identifizie-
ren.

Die aristotelische Polis ist geschichtlich auseinanderge-
treten in Staat und Gesellschaft; als weitere Differenzie-
rungsstufe kommt die Nation hinzu, deren Verhiltnis zu
Staat und Gesellschaft noch nicht geklart ist. Die Auflo-
sung der traditionellen sozialen Bindungen religioser, re-
gionaler, dynastischer und standisch-feudaler Art, an de-
ren Stelle sich die neue Loyalitit zur nun politisch ver-
standenen Nation anbietet und durchsetzt, betrifft mit
der sozialen Zuordnung des Individuums auch dessen
sittliche Orientierung. Die Entdeckung des Individuums
und der Subjektivitat gilt als Errungenschaft der Neu-
zeit; im Ubergang von den sich auflosenden Strukturen
des Mittelalters zur Neuzeit verlieren die herrschenden
Selbstverstandlichkeiten ihre Geltung — das Individuum

71

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wird sittlich auf sich selbst zurtiickgewiesen. Die grofite
Spaltung der Gesellschaften Alteuropas sind die Reli-
gionskriege; Religion bedeutet nicht mehr Einheit, son-
dern Differenz: das Gewissen des einzelnen ist gefordert.
»Ein Handlungszusammenhang, der durch eine irreversi-
ble Krise seiner Grundlagen die kognitive Eindeutigkeit
und normative Verbindlichkeit verliert, muff unvermeid-
lich die Frage nach einer Instanz auslosen, die auf nexe
Weise die Sicherheit des Handelns und die Moglichkeit
der Identifizierung von seiten der handelnden Subjekte
zu gewahrleisten vermag. Diese Instanz kann nur das aus
der Notwendigkeit der Erhaltung seiner selbst auf sich
selbst verwiesene, in der Sorge um das eigene Seinkon-
nen um sich selbst wissende und aus diesem Wissen han-
delnde Subjekt selbst sein.“!

Nicht nur die Ausdifferenzierung von Staat, Gesellschaft
und Nation auf der sozialen und politischen Seite, son-
dern cbenso die Gegeniiberstellung von moralischem
Subjekt und Gemeinwesen auf der anderen ,ethischen®
Seite sind daher die Bedingungen, unter denen die Frage
nach Nation und Sittlichkeit zu stellen und zu beantwor-
ten ist.

Vom Modell der Polis kann angesichts dieser verander-
ten Bedingungen ,modellhaft“ der Gedanke bleiben, dafl
das ,gute Leben“ des Menschen sich erst in der Gemein-
schaft verwirklicht und daf} der einzelne dieses in seiner
Konkretion nur im Ethos einer gegebenen Gemeinschaft
erfahren kann. Nur mit diesem urspriinglich aristoteli-
schen Gedanken 1aflt sich aber eine kollektive Sittlichkeit
im Verhaltnis zur subjektiven Moralitit konzipieren, die
diese Moralitit in ihren konkreten Inhalten von der Sitt-

I L. Honnefelder: Die ethische Rationalitit der Neuzeit, in: Handbuch
der christlichen Ethik I, Freiburg/Basel/Wien 1978, 19-45, 26.

72

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lichkeit des Ethos bestimmt sein laflt. Unbeschadet der
Unbedingtheit der Subjektivitdt, geht es in einer Ethik
des Ethos darum, diese Unbedingtheit und die Bedingt-
heit der Lebensform, in der das Subjekt moralisch lebt,
tberhaupt in ein Verhiltnis zu setzen. Allein in diesem
Zusammenhang des Ethos lilt sich auch das Thema
,Nation und Sittlichkeit“ behandeln.

Hegel begreift angesichts der neuzeitlichen Differenzie-
rung in Staat, Gesellschaft und Subjekt ,,Nation“ als Be-
stimmtheit des Staates, durch die niamlich der einzelne
Staat nach auflen sich von anderen abgrenzt und nach in-
nen das Recht positiviert, in dem sich das Individuum
sittlich ,,wiederfindet“. Als Konkretion des eigentlich
universalistischen Staatsbegriffs ist die Hegelsche Zuord-
nung der Nation durchaus einleuchtend — weil es den
Menschen, die Gemeinschaft und den Staat ,,nur im Plu-
ral gibt“.? Dennoch befriedigt Hegels Lehre von den
»Volksgeistern“ nicht — dies nicht nur wegen moglicher
systematischer Implikationen der gesamten Geistphilo-
sophie, sondern weil die subjektive Moralitit, wie im ari-
stotelischen Modell, doch nicht geniigend beriicksichtigt
und tiberdies ein ,Wiederfinden“ des Subjekts in der na-
tional gepragten Sittlichkeit des Staates nicht recht vor-
stellbar erscheint.

Systematische Uberlegungen sind daher trotz philoso-
phiehistorischer Vorbilder angebracht, um das Problem
des Verhiltnisses von Nation und Ethos grundlegend zu
behandeln. Zunichst ist eine Darstellung des allgemeinen
Zusammenhangs von Individuum, Gesellschaft und Staat
speziell in ethischer Perspektive notwendig (A. 1.), in

2 So formuliert von M. Hittich: Von der Unentbehrlichkeit der Vater-
lander, in: K. Weigelt (Hg.): Patriotismus in Europa, Bonn 1988, 123-
130, 123.

73

- am 17.01.2026, 14:45:1 Op


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

den auch die Kollektivform Nation eingeordnet werden
kann. Das eigentlich moralische Verhiltnis von absolu-
tem unbedingtem Subjekt und den bedingten sittlichen
Lebensformen der Gemeinschaft wird unter dem Begriff
des Ethos gefafit (A. 2.), wobei insbesondere die Bedeu-
tung von Geschichtlichkeit und Geschichte fiir das Ethos
zur Sprache kommen missen (A. 3). Schliefflich gilt es,
Nation und Ethos aufeinander zu beziehen; dabei ist
deutlich, dafl es sich nicht um eine Identifizierung oder
Parallelsetzung handeln kann, sondern um differenzier-
tere Zusammenhinge (B.).

74

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

A. Der ethische Ansatz

1. Individuum, Staat, Gesellschaft

a) Das Individuum

Das neuzeitlich entdeckte Prinzip der Subjektivitit be-
deutet moralisch fur das Individuum: Autonomie. Seine
Freiheit, die sich traditionell aus der Vernunftfahigkeit
des Menschen und der Distanz zur naturalen Bedirfnis-
struktur begrindet, gewinnt damit eine ,neue Qualitat”
als ,nicht mehr teleologisch® verstandene, sondern
wselbstgesetzliche Freiheit“.? Freiheit heiffit nicht mehr
Wahlfreiheit zwischen ,iberindividuellen, subjekttran-
szendenten“ Moglichkeiten,* sondern gibt sich selbst ithr
Gesetz und ist selbst Grund der Verbindlichkeit; Han-
deln ist nicht Nachvollzug, sondern stiftet den Hand-
lungszusammenhang. Sittlichkeit wird Selbstbestimmung
des Subjekts; auch wenn sich das Subjekt im Handeln
auf auflerhalb seiner Liegendes und Grindendes bezieht,
ist Kriterium das Prinzip der subjektiven Personalitat.

Von ,Moralitit“ kann daher im engeren Sinne nur in be-
zug auf das Subjekt gesprochen werden; die Moralitat ist
eine Eigenschaft von handelnden Personen. Es ist das In-

? Vgl. W. Kasper: Kirche und neuzeitliche Freiheitsprozesse, in: Jah-
res- und Tagungsbericht der Gorres-Gesellschaft 1987, Koln 1988, 5-8,
7.

+ Vgl. W. Becker: Die historische Entstehung der liberalen Freiheiten,
in: Elemente der Demokratie, a. a. O. 12.

75

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dividuum, auf das es moralisch ,ankommt“. ,Person® ist
die konkrete Subjektivitit, ,,Individuum® jeder Mensch,
dem allein aufgrund seines Menschseins auch das Sub-
jektsein zuerkannt werden mufl. Damit ist der Begriff
der Menschenwiirde angesprochen: Menschenwurde als
Prinzip bedeutet, dafl jeder Mensch, unabhingig von
dem, was er sozial oder in anderer Hinsicht darstellt, als
fahig zum sittlichen Subjektsein gelten mufl. Das Sub-
jektsein, die Selbstbestimmung als Qualitat der Sittlich-
keit, ergibt sich mit der Zugehorigkeit zur Menschheit.®
Die Fihigkeit zur Freiheit und Autonomie entspringt der
Vernunftbegabtheit des Menschen: er hat Freiheit durch
Vernunft. Diese gehort zu seiner Definition als ,,animal
rationale“: Menschenwiirde, die Zuschreibung von Sub-
jektsein, Freiheit und der Fahigkeit zur sittlichen Selbst-
bestimmung ist daher universal. Das Prinzip der Subjek-
tivitat wird vorausgesetzt; es ist in seiner Gultigkeit als
nicht abhingig von staatlich-rechtlicher Normierung
oder von gesellschaftlicher Anerkennung, sondern als
vorgingig zu denken. Es 1afft sich begriinden als Bedin-
gung der Moglichkeit von Moralitat — soll uberhaupt von
Moralitat die Rede sein, muf die durch die menschliche
Vernunft und Freiheit gegebene Autonomie als Grundla-
ge der Moralitat vorausgesetzt sein. Die normative Gel-
tung des Prinzips der Subjektivitit und der Menschen-
wiirde ist damit wiederum die universaler Gultigkeit.

Die bedeutendste Formulierung und Begriindung dieses
Prinzips ist die des Kategorischen Imperativs Kants in
der ,Menschheitsformel“: ,Handle so, daff Du die
Menschheit sowohl in Deiner Person als in der Person
eines jeden andern jederzeit zugleich als Zweck, niemals

> Vgl. W. Kluxen: Fortpflanzungstechnologien und Menschenwiirde,
in: Allgemeine Zeitschrift fir Philosophie 11 (1986) 4 ff.

76

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

blof als Mittel brauchst.“¢ Jeder Mensch ist, als ,ver-
nunftige Natur®, Zweck an sich selbst. Diese Position
hat absolute Bedeutung; der Wert des Menschen ist nicht
von anderem abhingig oder bedingt, das moralische Sub-
jekt zeichnet sich vielmehr durch seine Unbedingtheit
aus. Das Prinzip der subjektiven Personalitit und Mora-
litat ist damit als unbedingt, absolut und uniiberholbar
erwiesen. Den Anderen gegenuber als ,Mit“subjekten
entwickelt sich ein Verhaltnis von Rechten und Pflich-
ten; das eigene Subjektsein bedeutet die Anerkennung
anderer Menschen als Subjekt, die den Anspruch ihrer
Menschenwiirde ebenso geltend machen koénnen. Die
Universalitit des Prinzips heifit daher Geltung ,fiir je-
dermann®.

Die Begriindung des Kategorischen Imperativs im Ge-
samtzusammenhang der Moralphilosophie Kants — nim-
lich der Standpunkt im ,Reich der Zwecke“ — lafit sich
diskutieren, ihre Schlissigkeit bezweifeln. Das Prinzip
der Menschenwiirde selbst scheint davon nicht in seiner
Geltung betroffen; die Normativitat hat sich offensicht-
lich von ihrem historischen wie systematischen Ur-
sprungsort und seinen spezifischen Pramissen gelost. Si-
cherlich liflt sich der Kategorische Imperativ in revidier-
ter Form transzendentalpragmatisch als Bedingung jedes
moralischen Diskurses neu und ohne die kantischen Vor-
annahmen begriinden; das sittliche Subjektsein muf}
schlechthin vorausgesetzt sein. Die geschichtswirksame
Durchsetzung des Gedankens beruht aber offensichtlich
nicht auf seiner systematischen Begriindung und ist da-
her auch nicht von deren eigener Problematik beriihrt;
vielmehr scheint mit dem Begriff der Menschenwiirde als

¢ 1. Kant: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Kants Werke, Aka-
demie-Textausgabe 1V, 429.

77

- am 17.01.2026, 14:45:1 Op


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Formulierung des Selbstseins des Menschens und seines
absoluten Eigenwerts eine Einsicht getroffen, die sich
aufgrund ihrer hohen Plausibilitit durchgesetzt hat.” Die
Universalitat bedarf deshalb aber ihrer Anerkennung;
diese Anerkennung ist geschichtlich selbstverstandlich
geworden und mittlerweile faktisch ,,vorausgesetzt“. Die
Einheit der Menschheit in der technischen Welt und die
damit gegebene tatsichliche Gleichheit der Menschen
vor globalen Problemen hat mit zu dieser fraglosen An-
erkennung beigetragen. Mag es sich auch oft nur um
Lippenbekenntnisse handeln, so ist doch der Zwang zu
solchen Lippenbekenntnissen ein Indiz fir die Unab-
weisbarkeit dieser Idee — Verletzung und Bestreitung
sind rechtfertigungsbediirftig.

Mit den Forderungen der Menschenrechte schlagt sich
das Prinzip der menschlichen Freiheit und des sittlichen
Selbstseins politisch nieder. Wihrend die Idee der Men-
schenwiirde als urspriinglich christliches Gedankengut
betrachtet werden kann — jeder Mensch ist unmittelbar
zu Gott —, sind die Menschenrechte demgegeniiber spe-
zifisch neuzeitlich.® Die ,Menschenwiirde“ lifit sich da-
bei als Begriindung der ,Menschenrechte konzipieren:
die fundamentale Freiheit drickt sich in konkreten poli-
tischen Freiheitsrechten gegentiber Staat und Gesell-
schaft aus, die vorstaatlich und vorgesellschaftlich anzu-
siedeln sind. Die Menschenrechte sind somit ebenfalls
universal; sie werden im Gegensatz zu den burgerlichen
Ehrenrechten als nicht abzusprechendes Eigentum ge-
dacht. Strittig ist nicht die Idee der Menschenrechte, son-

7 Vgl. L. Honnefelder: Menschenwirde und Menschenrechte. Christli-
cher Glaube und die sittliche Substanz des Staates, a. a. O. 239-264.

8 Vgl. R. Spaemann: Uber den Begriff der Menschenwiirde, in: Das
Natiirliche und das Verniinftige, Miinchen 1987, 77-106.

78

- am 17.01.2026, 14:45:1 Op


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dern die Frage, welche Freiheiten dazuzurechnen sind —
nicht nur die liberalen Freiheitsrechte, sondern auch so-
ziale Rechte, wie ein Recht auf Arbeit, auf betriebliche
Mitbestimmung? Beurteilungsmafistab kann dabei wie-
derum nur die Menschenwiirde sein. Aber dieser Gedan-
ke ist zunichst ,leer”; die Leerheit eines Prinzips spricht
dabei nicht gegen dieses Prinzip, sondern erweist es als
Prinzip allgemeiner Art, das sich dadurch gerade aus-
zeichnet. Als oberstes Prinzip ist es durch seine Allge-
meinheit und Formalitat unbestritten. Die jeweilige An-
wendung ist fraglich; denn dabei muff bestimmt werden,
was unter Menschenwiirde inhaltlich zu verstehen sei.
Rein negativ sind jedoch bereits eine Reihe von Anwen-
dungen ausgeschlossen; die Unantastbarkeit der Men-
schenwiirde, die Anerkennung des Anderen als Mit-Sub-
jekt und die Beschreibung des Miteinander als eines Ver-
haltnisses von Rechten und Pflichten geben bereits deut-
liche Bedingungen an. Was positiv zu folgern ist, ergibt
sich nicht von selbst, sondern bedarf der Reflexion und
eventuell auch der Entscheidung. Diese Entscheidung
wie jede Konkretion des allgemeinen Prinzips der Men-
schenwiirde muff sich legitimieren durch einen Begriin-
dungszusammenhang im Hinblick auf dieses oberste
Prinzip. Die Legitimation geschieht also durch Einsicht;
das Prinzip der Subjektivitit enthilt daher als Beurtei-
lungsprinzip ein starkes Moment der Reflexion und be-
deutet damit eine ,Steigerung“ von Rationalitat.’ Ratio-
nalitat und Reflexion gehoren zu diesem Prinzip; seine
Anwendung muf§ sich durch einen deutlichen Begriin-
dungszusammenhang ausweisen und ihre Legitimation
durch Einsicht gewinnen.

? Vgl. L. Honnefelder: Die ethische Rationalitit der Neuzeit, a. a. O.
29, 40, 44.

79

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vom Beurteilungsmaflstab der Menschenwiirde als des
sittlichen Subjektseins jeder Person aus, das als untiber-
holbare und absolute Position erweisbar ist, muf§ auch
das Verhaltnis des Individuums zum sozialen Ganzen
normativ bewertet werden. Die Konkretion der Men-
schenwiirde in Staat und Gesellschaft kann nun nicht so
zu denken sein, dafl die Idee vollstindig und ,ohne
Rest“ verwirklicht wiirde. Die Kollektivformen miissen
sich ethisch vielmehr dadurch ausweisen, dafl die Mog-
lichkeit zu einem Leben gemaf der sittlichen Selbstbe-
stimmung des Subjekts gegeben ist.

b) Die Gesellschaft

Der Mensch ist auf andere Menschen angewiesen; er lebt
immer in Gesellschaft mit anderen. Die Ausnahme des
Einsiedlers bestitigt die Regel, denn er bezieht seine Exi-
stenz, seine Sprache und auch das Ideal der einsiedleri-
schen Lebensform aus der Gemeinschaft, aus der er
stammt, in der er aber nicht aktuell lebt.

Schon als Bediirfniswesen findet sich der Mensch auf an-
dere verwiesen, aber auch um ,,des guten Lebens willen®
—nicht nur des Uberlebens wegen — wie Aristoteles sagt. '
Die Gemeinschaft bietet Moglichkeiten menschlicher
Selbstverwirklichung, die dem Einzelnen ohne sie nicht
gegeben wiren. Arbeitsteilung, Verteidigung, Pflege des
Ritus, Sorge fir die Nachkommenschaft gehoren ebenso
dazu wie die Gemeinsamkeit der Sprache, Informatio-
nen, Verwandtschaft und Kultur. ,Gesellschaft hat es
daher immer gegeben, soweit mit diesem Begriff allge-

10 Vgl. Aristoteles: Politik, iibersetzt von E. Rolfes, mit einer Ein-
leitung von G. Bien, Hamburg 1981, 4 (1252 b 29) sowie 95 (1280 b 30
—1281a5).

80

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mein soziale Zusammenschliisse von Menschen gemeint
sind. Die Differenz von Staat und Gesellschaft setzt
dagegen voraus, dafl die unmittelbare Einordnung des
Individuums in die Gemeinschaft nicht mehr besteht,
sondern daf8 offentlicher und privater Bereich getrennt
sind.!" Insofern kann man schon bei der aristotelischen
Polis von Staat und Gesellschaft reden; in der politischen
Philosophie wird jedoch ohne diese Differenzierung bis
ins 18. Jahrhundert von der ,societas civilis“ gesprochen.!?
Die Unterscheidung wird erst neuzeitlich relevant mit
der Ausbildung des ,starken®, souverinen Staates, dem
die Biirger im Vertragsmodell ebenfalls als Kollektiv,
niamlich als Gesellschaft, gegeniiberstehend gedacht wer-
den. Mit Hegel wird die Thematik aber erst explizit for-
muliert und theoretisch erfaflt: Gesellschaft ist der Ort
der Austragung divergierender Einzelinteressen, der
Staat macht demgegeniiber das Allgemeine zum Gegen-
stand seiner Sorge.

Gesellschaft ist demnach das Frihere; Menschen sind
immer sozial organisiert, dies aber nicht unbedingt im
Rahmen staatlicher Verfafltheit. Eine Ordnung gibt es
bereits auf gesellschaftlicher Ebene, zwar nicht in — staat-
lichen — Rechtsregeln, aber in Form vorstaatlicher Insti-
tutionen, Traditionen und Sitten. Mit einem Sammelbe-
griff kann man diese Objektivationen ,,Kultur® nennen,
wie sie die philosophische Anthropologie von ,Natur®
absetzt. Dazu gehoren die Sprache und damit ein ,,Welt-

' Vgl. P. Koslowski: Gesellschaft und Staat. Ein unvermeidlicher
Dualismus, Stuttgart 1982, Einleitung.

12 Vgl. M. Riedel: Zwischen Tradition und Revolution, a. a. O. 174;
und: Birgerliche Gesellschaft und Staat bei Hegel. Grundprobleme
und Struktur der Hegelschen Rechtsphilosophie, Neuwied/Berlin
1970, 255 1.

81

https://dol.org/10.5771/6783495086751-71 - am 17.01.2026, 14:45:1!



https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bild“, Institutionen wie Ehe- und Verwandtschaftsfor-
men und Sitten von der Totenehrung bis zur Efgewohn-
heit. Institutionen und Sitten sind Ordnungen und Ver-
haltensmuster, die tradiert und eingeiibt werden. Inner-
halb dieser Gesamtstruktur gibt es schon in ,,primitiven®
Kulturen Pluralitit: nimlich differenzierte Verhaltens-
muster und verschiedene Handlungsvorstellungen fiir
unterschiedliche Personengruppen. Frauen haben andere
Sitten, Rollen, in manchen Kulturen sogar andere
Sprachregeln als Minner, eine Sonderrolle hat der fir
den Kult zustindige Priester. Selbst in einer einheitlich
erscheinenden Gesellschaft sind daher verschiedene Teil-
systeme integriert; gemeinsam bleibt der Kommunika-
tionszusammenhang, in dem alle Mitglieder und Teile
miteinander stehen. Pluralitit der Normen, Pluralitiat der
gesellschaftlichen Teilsysteme — die Gesellschaft ist so-
ziale Einheit in Vielheit. Handlungsmuster und Ord-
nungsmodelle missen nicht zur Ginze und in jeder Hin-
sicht harmonieren; auch in einer ,idealen“ Gesellschaft
ist es denkbar, daf} Regeln miteinander konfligieren. Wi-
derspruchliche, auch sinnlos gewordene Traditionen
konnen weitergegeben werden.

Der Einzelne ordnet sich in die Gesellschaft, in die er
hineingeboren wird, ein, indem er in bestimmte soziale
Kontexte einriickt. Dafiir scheint der Begriff der ,Rolle”
geeignet, der ein allgemeines und grundlegendes Verhalt-
nis des Menschen zu jeglicher Form von Sozialitit trifft,
das daher als universal unterstellt werden kann. Den so-
ziologischen und anthropologischen Studien Helmuth
Plessners zufolge, ist mit ,Rolle“ nicht ein ,beliebiges
Verhaltenskorsett“, sondern ,ein  gesellschaftliches
Funktionselement“ gemeint; die Rolle ,steht mitsamt
den von ihr ausgehenden und an sie geknupften Erwar-
tungen einer Leistung dem Individuum objektiv gegen-

82

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tiber“.”® In keiner einzelnen Rolle geht das Individuum
dabei auf; jeder trigt verschiedene Rollen: Vater, Sohn,
Rechtsanwalt, Kollege. Das Individuum findet sich in
der Rolle, es hat damit einen Status, mit dem es sich
identifizieren kann. Dennoch wird es nie durch eine sei-
ner Rollen vollstindig definiert. Dadurch bleibt es ,hin-
ter der Rollenstruktur und ihren gesellschaftlichen
Funktionen Individuum ,ineffabile“. Es gibt den Men-
schen daher zwar nicht auflerhalb irgendwelcher Rollen,
vielmehr kann er auch sich selbst nur durch und in Rol-
len begegnen; aber man billigt ihm ,,einen Abstand von
seiner gesellschaftlichen Existenz zu, ... der einzelne ist
nie ganz das, was er ,ist““.!"* Der Begriff der Rolle ent-
spricht daher ,der Idee des Menschen als eines zwar auf
eine soziale Rolle iberhaupt verwiesenen, aber nicht
durch eine bestimmte Rolle definierten Wesens“.!> Seine
Individualitit, die er einerseits nur im sozialen Zusam-
menhang, in der Begegnung mit anderen und auf diesem
Umweg mit sich selbst, gewinnen kann, hebt sich ande-
rerseits dadurch keineswegs wieder auf, sondern wird
gleichzeitig erfahren und gegen auflen bewahrt. Der Rol-
lenansatz beschreibt ein Grundverhiltnis des Menschen
zu seiner sozialen Gemeinschaft, in dem dem Prinzip der
Menschenwiirde entsprochen wird: sofern der Einzelne
nicht in einer seiner Rollen ,aufgeht, bleibt die Subjek-
tivitait und Autonomie gewahrt. Sowohl der implizierte
Abstand zwischen Rollentrager und Rollenfunktion als
auch die Verschiedenheit aufeinander nicht rickfithrba-
rer Rollen garantieren einen Freiraum fur das Indivi-

13 H. Plessner: Die Frage nach der Conditio humana. Aufsitze zur
philosophischen Anthropologie, Frankfurt a. M. 1976, 66.

'+ Ebd.

1> Ebd. 68.

83

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

duum, der einem Akt der Anerkennung seiner Men-
schenwiirde entspricht.!®

c) Die Sittlichkeit der Gesellschaft

Bezeichnet ,Moralitit“ im engeren Sinne die subjektive
Bedeutung des Ethischen, so ist mit ,Sittlichkeit“ im
nachkantischen, vor allem durch Hegels Rechtsphiloso-
phie geprigten Sprachgebrauch die kollektive Moral in
der Gesellschaft angesprochen. Wird der Begriff der Sitt-
lichkeit gebraucht und nicht von vorneherein ein auf die
subjektive Moralitit verengter Moralbegriff, wird damit
der Einbindung des Individuums in eine bestimmte Ge-
sellschaft mit ihren jeweiligen Sitten, Handlungsvorstel-
lungen und Normen Rechnung getragen, und zwar in
der Weise, dafl der kollektiven Moral auch ,,moralische®
Bedeutung fiir das autonome Individuum zugeschrieben
wird: Normen sind dem einzelnen Subjekt ,als Inhalte
des kollektiven Bewufitseins jenes Lebenskreises vorge-
geben ..., dem es angehort ... Das subjektive Apriori ...
wird selbstverstindlich vorausgesetzt und durch die An-
nahmeerwartung gerade angesprochen. Aber es ist un-
denkbar, daff ein Individuum aus dem thm innewohnen-
den Apriori jene Konkretion leistet, die seine Existenz
im vorgegebenen sozialen Kontext ... ermoglicht; das
wire einer Forderung vergleichbar, sich selbst eine Spra-
che zu schaffen.“”

Wie bestimmte Rollen treten dem Individuum auch be-
stimmte Normen ,,objektiv gegenuber®, deren Erfullung

16 Vgl. R. Spaemann: Uber den Begriff der Menschenwiirde, a. a. O.
92.

7 W. Kluxen: Ethik und Ethos, in: Handbuch der christlichen Ethik
11, Freiburg/Basel/Wien 1978, 518-532, 519.

84

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gesellschaftlich erwartet wird. Daher kann die Sittlich-
keit — zunichst — auch im Sinne von ,, Kultur® verstanden
werden: Handlungsmuster werden tradiert als Teil der
gesellschaftlich bereits erbrachten Kulturleistung. Das
gesellschaftliche Ethos wirkt in der Art einer Institution
und erfillt den Gehlenschen Begriff der ,Entlastung®
und , Hintergrunderfullung“.'®

Dem verbindlich gemachten Anspruch muff begegnet
werden; entsprechend kommt die subjektive Moralitit
zum Zuge, sofern Normen als solche erkannt und den
Normvorstellungen entsprochen oder nicht entsprochen
wird. Die Rede von ,Sittlichkeit” impliziert dabei, daf}
die Normen und Handlungsanspriiche, denen sich das
Individuum in der Gemeinschaft zu stellen hat, in der
Regel bewihrte und daher ,gute“ Normen sind. Wenn
der Einzelne in seiner Gemeinschaft ein Leben ,gut®
fithren kann, namlich so, daf} seine subjektive Personali-
tit zum Tragen kommt, ist das gesellschaftlich geltende
Ethos fir den Menschen, der darin lebt und gut lebt, als
»gut® ausgewiesen. Sofern daher die moralische Verfafit-
heit der Gesellschaft allgemein ihm ein ,gutes Leben® er-
moglicht, kann ithm zugemutet werden, auch einzelne
konkrete Normen anzunehmen und thnen zu entspre-
chen. Ein Grofiteil der erhobenen sittlichen Anspriiche
gegeniiber dem Mitglied der sozialen Gemeinschaft wird
insofern nicht mehr der jeweiligen moralischen Uberle-
gung und Entscheidung bedirfen. Damit ist allerdings
noch nicht gesagt, wie sich Moralitit und Sittlichkeit so

'8 Vgl. zu dieser Begrifflichkeit, die das Wesen der ,Institution® cha-
rakterisiert, bei ihrem Urheber A. Gehlen: Urmensch und Spatkultur.
Philosophische Ergebnisse und Aussagen, Wiesbaden 31986, 71-21; vgl.
W. Kluxen: Ethik und Ethos, in: Philosophisches Jahrbuch 73 (1966)
350.

85

- am 17.01.2026, 14:45:1 Op


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

verhalten, daff Normen sich als eindeutig sittlich auswei-
sen konnen, dafl ein ,falsches“ oder ,schlechtes“ Ethos
als solches qualifiziert werden kann, und was im Rahmen
der Sittlichkeit eigentlich ,Moralitat“ heifft. Zunichst ist
die Gesellschaft zumindest im Sinne von Kultur, Institu-
tionen und Traditionen als Ort der ,Sittlichkeit“ deut-
lich, die Hegel nur dem Staat zuschreiben wollte, demge-
gentber die pluralistisch strukturierte Gesellschaft ledig-
lich Entfremdung von der urspriinglichen Sittlichkeit be-
deuten sollte.

d) Der Staat

Anders als Hegel betrachtet man heute in der Regel den
Staat, ob man ihm Sittlichkeit zuschreibt oder nicht, pri-
mir funkdonal als zweckdienliche Einrichtung. Der
Staat ist Herrschaftsordnung, die den divergierenden
Teilsystemen der Gesellschaft gegentibersteht; er tragt
Sorge fur das , Allgemeine®, das die Gesamtheit der Ge-
sellschaft betrifft: Sicherheit, Frieden, Schutz von Person
und Eigentum, Ausgleich gesellschaftlicher Gegensitze,
Durchsetzung des Rechts. Dadurch wird das Leben der
Gesellschaft innerhalb seiner Rechts- und Friedensord-
nung in threr Pluralitait gewahrleistet. Der Staat bietet
und garantiert die Rahmenbedingungen, unter denen dic
einzelnen Birger und die Gesellschaft als ganze leben
konnen.

Das klassische Modell des Thomas Hobbes charakteri-
siert den neuzeitlichen Staat: Weil der einzelne nichts
von seinen naturgegebenen Rechten hat, wenn er sie per-
manent gegen die anderen geltend machen muf, treten
alle ihre Rechte an einen Dritten ab, der Schutz und
Ordnung gewihrleistet, so dafl die Menschen im so ent-
standenen ,souverinen“ Staat ihre nunmchr einge-

86

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schriankten und neu zugeteilten individuellen Rechte aus-
tben koénnen. Indem der Staat den Frieden gegen den
Biirgerkrieg sichert, ermoglicht er die Lebensgestaltung
nach Wunsch. Problematisch beim Hobbesschen Levia-
than ist allerdings, daf8 die Birger nicht vor dem all-
machtigen Staat geschiitzt sind, so daf§ sie unter Umstin-
den ihre Rechte wiederum nicht wahrnehmen konnen.
Bleibendes Kennzeichen dieses Staatsmodells ist jedoch
das Gewalt- und Gesetzgebungsmonopol:!® nur so kann
der Friede untereinander gewahrt sein, wenn eine In-
stanz Uber den gesellschaftlichen Teilsystemen und den
Individuen Gewalt ausiiben darf. Eine willkirliche Aus-
ubung dieser Gewalt wirde den Zweck aber wieder auf-
heben; mit dem Gewaltmonopol sollen daher Recht und
Gerechtigkeit durchgesetzt werden. Nach aufien soll der
Staat bei Hobbes den Frieden durch Vertrige sichern;
weil es aber keine internationale, das Recht wirksam
durchsetzende Gewalt gibt, mufl er fur den Notfall den
Krieg ,,vorbereiten®, d. h. geristet sein.

Insofern der Staat die Moglichkeit eines freien Lebens
der Biirger durch seine Friedens- und Rechtsordnung er-
wirkt, ist er nicht mehr nur ,funktional, sondern auch
um des ,guten“ Lebens willen da. Es muff zwar nicht der
Staat sein, der diese Moglichkeit gewahrleistet; in ein-
heitlichen ,primitiven® Kulturen lassen sich staatliche
und gesellschaftliche Aufgaben nicht unterscheiden. Die
Ausdifferenzierung der Funktionen in der historischen
Entwicklung hat den Staat jedoch als das beste Mittel zur
Bewiltigung der Aufgaben erwiesen, die die allgemeinen
Interessen einer Gesellschaft betreffen. Sicherung des Le-
bens und damit auch des guten Lebens ist deshalb nun-

12 Vgl. J. Isensee: Staat (I-VII), in: Staatslexikon III, Freiburg/Basel/
Wien 1987, 133-157.

87

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mehr staatlicher Auftrag. Der Staat legitimiert sich so-
wohl durch die Schutzfunktion als auch dadurch, daff er
mit diesem Schutz die Existenzmoglichkeiten der in ithm
lebenden Birger sichert. Die Individuen sind damit nicht
nur dem ,Krieg aller gegen alle“ enthoben, sie finden
auch die Bedingungen der Moglichkeit einer sittlich-mo-
ralischen Existenz im Staat gegeben. Der Birger kann
seinen Daseinssinn wahlen und ein gewihltes gutes Le-
ben auch durchfihren. Sofern damit der Staat Sittlichkeit
und Moralitat bedingt, gewinnt er selbst sittliche Bedeu-
tung: ,Die Staatsgewalt legitimiert sich moralisch durch
die moralische Bedeutung ihrer Leistung.“ 2

¢) Die Sittlichkeit des Staates

Es ist nicht die Aufgabe des Staates, fiir die Moral und
das sittliche Verhalten der einzelnen Birger direkt zu
sorgen und sie zu ,bewirken® — Moralitit bleibt Sache
der Person —, vielmehr schafft er die dafiir notigen Be-
dingungen durch Sicherung und gegenseitige Begrenzung
der Freiheit. Der moderne Staat versteht sich, anders als
etwa die mittelalterlichen Herrscher, dem Wohl der Biir-
ger verpflichtet in dem Sinne, daff er die Moglichkeiten
und Garantien bieten soll, aber nicht inhaltlich festlegt,
worin das Wohl nun zu bestehen habe. Seine Sorge ist
formaler, nicht materialer Art.

Der Begriff des ,guten Lebens“ scheint daher in bezug
auf die sittliche Relevanz des Staates nicht mehr geeignet,
weil er traditionell eine inhaltliche Bestimmung dessen,
was ein gutes Leben ausmacht, impliziert. Angesichts der
innergesellschaftlichen Pluralitit wire eine Definition

2 W. Kluxen: Uber die Moralitit staatlicher Normsetzung, a. a. O. 66.

88

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

aber Auferlegung einer von vielen moglichen Lebensvor-
stellungen, die immer nur die eines Teils der Gesellschaft
sein konnen. Der Staat ist daher dem guten Leben in
eben dem formalen Sinne verpflichtet, daff er ,,gut“ und
»nicht gut“ nicht material bestimmt, sondern von den
gesellschaftlichen Vorstellungen selbst austragen lafit.
Die letzte Entscheidung ist so dem Individuum zuer-
kannt, auf das es moralisch ,ankommt“ und das selbst
seinen Daseins- und Handlungssinn wihlen und verant-
worten konnen mufl. Gewissensfreiheit und Toleranz
gehoren daher konstitutiv zu diesem Staatsverstindnis.
Diese Rechte des Individuums sind durch das Prinzip
der Menschenwiirde begriindet; der Staat mufl sich daran
messen lassen, wieweit er diesem Prinzip entspricht, d. h.
wieweit er den notigen dufleren Freiraum der Autonomie
ermoglicht und ihre tatsichliche Ausiibung gewihrlei-
stet. Auch der ,wertneutrale moderne Staat ist daher
»wertgebunden®, denn er wire nicht als neutral gegen-
tber inhaltlichen Bestimmungen gelungenen Lebens zu
erkennen, ginge er nicht von seiner Wertgebundenheit an
das grundlegende vorstaatliche Prinzip subjektiver Mo-
ralitat aus. Der pluralistische Staat, besser der Staat in der
pluralistischen Gesellschaft entspricht dieser Einsicht:
nur durch die vorgingige Anerkennung personaler Mo-
ralitat und des Subjekts als ,,Zweck an sich selbst® ist die
Pluralitat der Gesellschaft affirmiert und der Staat dem-
entsprechend bestimmbar; gerade im Rahmen einer plu-
ralistischen Gesellschaft ist der Staat dem Prinzip der
Menschenwiirde streng verpflichtet.

Der Gegenbegriff zur Moralitat als der subjektiven Seite
der Moral ist in bezug auf die staatliche Normsetzung
und ihre Befolgung durch die Staatsbiirger der Begriff
der Legalitit. Damit ist — in Anlehnung an den kanti-
schen Sprachgebrauch — die formale Konformitit zum

89

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gesetz und ,auflere Rechtmafigkeit des Handelns“,?!
der keine moralische Zustimmung entsprechen muf}, ge-
meint. Konsequenz dieser nicht eigentlich ,moralisch®,
sondern lediglich sozial notwendig geforderten Legalitit
ist aber, dafl der Staat dann ,zwingen* darf, weil er da-
mit die subjektive Moralitit eben nicht betrifft — weder
fordert noch beeintrichtigt: ,Das der Vernunftmoral
komplementire Recht muff auch gegeniiber der Vorstel-
lung seiner moralischen Unzulinglichkeit zwingen kon-
nen, denn nur darin hat es nun seine Legitimitit.“22

Wire aber andererseits Sittlichkeit im Staat verwirklicht,
miifite das Individuum in seiner Moralitit dieser Sittlich-
keit unbedingt entsprechen; das Gewissen wiirde irrele-
vant, da zur Prifung, Beurteilung und Verantwortung
kein Anlaff bestiinde — der vollendeten Sittlichkeit muf}
zugestimmt werden, es bedarf nicht linger eigener mora-
lischer Entscheidung. Ein Staat, der zwischen subjektiver
Moralitdt und objektiver Sittlichkeit nicht trennte, hatte
daher totalitiren Charakter: er bedeutet den ,terreur
der Tugend.? Den Staat mit Sittlichkeit zu identifizieren,
beinhaltet die Nicht-Anerkennung jenes Freiraums, den
das moralische Subjekt im Sinne seiner Autonomie und
Menschenwiirde beanspruchen kann. Die Reduzierung
des Verhiltnisses auf Legalitit als Konformitit trigt an-
dererseits die Gefahr in sich, daff der Staat sich auch als

' B. Guggenberger: Legalitit und Legitimitit, in: W. Mickel (Hg.):
Handlexikon zur Politikwissenschaft, Bonn 1986, 267-272, 268.

22 J. Simon: Moral oder Gerechtigkeit? Uberlegungen zu einem
Grundproblem der metaphysischen Ethik, in: H. Nagl-Docekal (Hg.):
Uberlieferung und Aufgabe. Festschrift fir E. Heintel, Wien 1982,
195-211, 199.

* Vgl. H. Libbe: Praxis der Philosophie — Praktische Philosophie —
Geschichtstheorie, Stuttgart 1978, 61-96; und H. M. Baumgartner:
Zum Verhiltnis von Politik und Moral, in: W. Oelmiiller (Hg.): Politik
und Moral. Entmoralisierung des Politischen?, Paderborn 1987, 107 ff.

90

- am 17.01.2026, 14:45:1 Op


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

reiner Machtstaat durchsetzen kann, in dem die getroffe-
ne Entscheidung gilt, weil sie getroffen ist, nicht weil sie
der in der Gesellschaft gegebenen Sittlichkeit oder dem
Prinzip der subjektiven Moralitit entspricht.

Der Staat fordert primar Legalitit; Befolgen der Gesetze
ist die Mindestvoraussetzung, daff die staatliche Herr-
schaft, das Ordnungs- und Rechtssystem uberhaupt
durchsetzbar sind. Die duflere Konformitit lifit das Ge-
wissen des Einzelnen vorerst unberiihrt; die Loyalitt
muf$ sich nicht auf inhaltliche Zustimmung zu einzelnen
Gesetzesvorschriften griinden. Das konforme Verhalten
wird zugemutet, sofern die rechtliche Norm ihrerseits
der zugrunde gelegten Legalitit entspricht. Die Legiti-
mation des Gesetzes ist damit noch nicht garantiert — ein
legal zustande gekommenes, aber ungerechtes Gesetz
kann dann nicht zur Konformitat verpflichten, wenn es
dem Gewissen widerspricht. Auch im ,Idealfall“ des de-
mokratischen liberalen Verfassungsstaates kann es unge-
rechte Gesetze von Bedeutung geben, so daf} sich Legali-
tit und Legitimitit keineswegs decken mussen — es bleibt
ein ,Rest“,?* so dafl das Gewissen des Einzelnen immer
gefordert bleibt.

Andererseits ist der Staat ,sittlich“ im Dienste der Sitt-
lichkeit, in ihrer Ermoglichung; damit hat er jedoch eine
cigene, genuin moralische Bedeutung. Wenn er sich da-
durch legitimiert, dafl er moralische Existenzmoglichkei-
ten erdffnet, dann ,rechtfertigt (er) seine Existenz als
eine solche, die an sich von moralischer Bedeutung ist*,?
denn: ,Sofern durch thn moralische Leistungen zustande

** Vel J. Habermas: Ziviler Ungehorsam — Testfall fur den demokrati-
schen Rechtsstaat, in: ders.: Die Neue Unibersichtlichkeit, Frankfurt
a. M. 1985, 79-99.

35 . Kluxen: Uber die Moralitit staatlicher Normsetzung, a. a. O. 81.

91

- am 17.01.2026, 14:45:1 Op


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

kommen, die ohne ihn nicht moglich wiaren, erweist er
sich als moralische Grofle eigenen, nicht abgeleiteten
Rechts.“ 2 Daher kann der Staat nicht nur legale, son-
dern sittliche Bedeutung und moralische Qualitit bean-
spruchen. Wenn er Freiheit und Moralitit gewahrleistet,
gewinnt er damit selbst ,Moralitait“ und einen eigenen
moralischen Anspruch. Der Biirger verdankt Wihlbar-
keit und Durchfithrbarkeit einer Existenz gemifl seinem
sittlichem Subjektsein den staatlichen Normen und Insti-
tutionen, daher begegnen sie thm mit moralischer Ver-
bindlichkeit und konnen beanspruchen, daff er thnen
auch aus ,,Moralitit“ Folge leistet.

Diese Verbindlichkeit haben sie, sofern sie den Erforder-
nissen des guten Lebens, d. h. der individuellen freiheitli-
chen Lebensgestaltung entsprechen — sie mussen sich da-
her inhaltlich als solchermaflen qualifiziert ausweisen.
Zwar tragt der Staat formal Sorge fur das ,gute Leben®,
aber in Gesetzen mit jeweils bestimmtem Inhalt; diese
miussen sich material beurteilen lassen. Die Gewissens-
freiheit erfordert deshalb ein grundsitzliches Wider-
standsrecht und ein Auswanderungsrecht, fur den Fall,
daf} auch bei gewahrleisteter Friedensordnung durch die
Staatlichkeit relevante Normen diesen inhaltlichen An-
forderungen nicht entsprechen. Im Einzelfall kann auch
einc ungerechte Norm akzeptiert werden, wenn die
staatliche Ordnung insgesamt als gut und dem Prinzip
der Menschenwiirde und -rechte angemessen erscheint.
Im demokratischen, liberalen Verfassungsstaat ist daher
in der Regel weder ,,Widerstand“ noch Auswanderung
notig. Allerdings besteht die Anforderung an den Staat,
dafl Gesetz und Recht einsichtig und als in einem Be-

2 Ebd. 71.

92

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

grundungszusammenhang vernunftig erweisbar sein
miissen.

Der Staat begrenzt die Freiheit aller, so daff sie sich mit
der gleichen Freiheit aller vertragt, zugleich begrenzt die
Freiheit der Birger die Macht des Staates — die Idee der
Menschenrechte schiitzt vor dem Staat. Die Ordnungs-
aufgabe des Staates ist inhaltlich dabei bestimmt von den
allgemeinen sittlichen Vorstellungen der Gesellschaft, die
dem Staat vorausliegen, so z. B. in der pluralistischen
Gesellschaft vom Prinzip der Menschenwiirde. Weder
ein reiner Machtstaat, dessen Entscheidungen an sich
schon Recht sind, noch eine herrschaftsfreie Gesellschaft
ohne Staatlichkeit sind demgegeniiber haltbar. Der Staat
herrscht nicht nur, weil er Zwang ausiibt, sondern ,weil
er auf der Ebene des praktischen Miteinander eine Frie-
densordnung sichert“.?”

f) Staat und Gesellschaft

Die Differenzierung von Staat und Gesellschaft erlaubt
dem Individuum, in keiner der beiden Kollektivformen
»aufzugehen®; vielmehr ist ,ihr Dualismus die Bedin-
gung der ausdifferenzierenden Realisierung der Momen-
te menschlicher Selbstverwirklichung“.?® Der das Indivi-
duum auch moralisch beanspruchende Staat ist deshalb
nicht von der totalitiren Art der ,terreur“-Sittlichkeit,
weil er stets nur emne der die Sittlichkeit pragenden Gro-
fen ist. Seine Normen sind grundsitzlich partieller Na-

2 Ebd. 66.

% R. Spaemann: Einleitung, in: P. Koslowski: Gesellschaft und Staat,
a. a. O. XVIL; vgl. E. W. Bockenforde: Die verfassungstheoretische
Unterscheidung von Staat und Gesellschaft als Bedingung der individu-
ellen Freiheit, Opladen 1973.

93

- am 17.01.2026, 14:45:1 Op


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tur, seine Sittlichkeit erginzungsbedirftig. Gesellschaft
und Staat fullen die Sittlichkeit nicht vollstandig, sondern
stets nur partiell aus. Die Inhalte der subjektiven Moral
werden weder vom Staat noch von der Gesamtgesell-
schaft so bestimmt, dafl die Sittlichkeit darin aufgehen
wirde.

Sittlichkeit ist also — entgegen Hegels Rechtsphilosophie
— nicht primar dem Staat als Sachwalter des Allgemeinen
zuzuschreiben; im vorigen Abschnitt haben wir sie viel-
mehr der Gesellschaft und der von ihr erbrachten und
tradierten Kultur zugeschrieben. Der Staat partizipiert
an der Sittlichkeit und gewinnt ecin eigenes moralisches
Recht und normative Verbindlichkeit, indem er die ge-
scllschaftliche Sittlichkeit und die subjektive Moralitat
konkret werden lafit. Dabei ist er formal auf das univer-
sale Prinzip der Menschenwurde verpflichtet, inhaltich
auf materiale Bestimmungen des Guten Lebens in den
gegebenen Auslegungstraditionen, die in der Gesellschaft
vorliegen und die im Hinblick auf das allgemeine Prinzip
aktualisiert werden. Auch wenn Gesellschaft der weitere
Begriff ist als Staat, ist ein Staat immer auf cine Gesell-
schaft bezogen, nimlich das Staatsvolk; in dieser Gesell-
schaft liegen bereits inhaltliche Bestimmungen dessen,
was ein gutes Leben sei, vor. Gesellschaftliche traditio-
nelle Vorgaben machen dementsprechend auch den Teil
aus, der als vorgiangig der staatlichen Normgebung ent-
zogen sein soll.

Dennoch ist der Staat gegentiber der pluralen Gesell-
schaft als die Instanz festzuhalten, die als einzige Allge-
meinverbindlichkeit beanspruchen kann. Die staatlichen
Gesetze und Normen gelten fir alle, auch gesetzliche
Regelungen fir Einzelfille sind allgemein, sofern sie von
allen zu beachten sind. Durch das Rechtssystem und die
Herstellung der Ordnung mit Hilfe des Gewalt- und Ge-

94

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

setzgebungsmonopols schafft der Staat gegentiber der
plural strukturierten Gesellschaft daher tatsichlich Ein-
heit durch Allgemeinheit. Er verliert an — moralischer —
Autoritdt, wenn diese Allgemeinheit nicht erkennbar ist,
wenn Einzelinteressen gesellschaftlicher Gruppen in
nicht einsichtig zu machender Weise dominieren.

Die Grenzen von Staat und Gesellschaft sind zwar nicht
»scharf“ gezogen; dennoch ist ihre Unterscheidung —
nicht Trennung — sinnvoll und wiinschenswert, sofern sie
fur das Individuum bei aller sittlichen Einbindung Frei-
heit gegentiber beiden Kollektiviformen bedeutet.

2. Ethos

Die Frage nach dem eigentlich ,,Moralischen im Ver-
haltnis von Individuum und Kollektiv, wie es Staat und
Gesellschaft sind, ist die Frage nach dem Verhiltnis von
subjektiver Moralitit einerseits und gegebener Sittlich-
keit andererseits. Ist subjektive Moralitit eine absolute
unbedingte Position des Menschen als ,Zweck an sich
selbst“ — ,unmittelbar zu Gott“ —, dann erscheint die
konkrete gesellschaftliche Moral als nur relativ, bedingt
und vermittelt und insofern in ihrer Bedingtheit kaum
von Bedeutung fir die unbedingte Moralitit des Sub-
jekts. Die Frage erweist sich als das Problem von Be-
dingtheit und Unbedingthet.

Der Mensch ist, in einer kantischen Formulierung, ,ver-
nunftige Natur®, Vernunft in Natur, in naturlich gegebe-
nen und sozialen Beziigen. Als Ganzheit ist der Mensch
weder von seiner naturalen Konditionierung noch von
den sozialen Kontexten, in denen er durch Geburt in
einem Lebenszusammenhang steht, zu trennen. Die
»Latigkeit der Vernunft ist ... nicht die einer absoluten,

95

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sich selbst erzeugenden Subjektivitit“, vielmehr ,erfahrt
das Subjekt zugleich seine Herkunft aus Moglichkeiten
auflerhalb seiner selbst ... Offen ist fur die Neuzeit nicht
die Frage, ob das handelnde Subjekt bedingt ist, sondern
von welchem Ansatz her die Struktur dieser Bedingt-
heit bestimmt ist und wie sie mit der Unbedingtheit
der Selbstbestimmung des Subjekts vermittelt werden
kann.“?? Der Hinweis auf die Tatsache der Bedingtheit
heiflt deshalb noch nichts; es gilt, in einem Begriindungs-
zusammenhang Bedingtheit und Unbedingtheit in ihrer
Vermittlung aufzuweisen.

Auf die soziale Bedingtheit zugespitzt — unter weitge-
hender Ausklammerung der naturalen Bestimmungen —
verscharft sich die Problematik; denn wihrend die Be-
dingungen der Naturexistenz des Menschen als ,Ver-
nunft in Natur® universal gelten, zeichnet sich die soziale
Einbindung durch ihre evidente Kontingenz aus. Die
Differenzen zwischen Kulturen und Moralen sind so of-
fensichtlich — der Relativismus ein klassisches moralphi-
losophisches Thema —, daf} die Bedingtheit unabweisbar
deutlich zum Vorschein kommt. Wahrend daher Natur
als allgemeines unhintergehbares Datum menschlicher
Existenz eingecordnet werden kann, tritt die kulturrelati-
ve Pragung der Sittlichkeit als ,Heteronomie“ der Auto-
nomie des Subjekts gegeniiber. Die kontingente kollekti-
ve Moral verpflichtet das Individuum mit moralischer
Kraft: die Vermittlung von Bedingtheit und Unbedingt-
heit mufl daher eine moégliche ,absolute“ Bedeutung des
nur ,relativ® Geltenden firr das Subjekt ausmachen kon-
nen: es ist das Problem der Verbindlichkeit von Kontin-
gentem.

2 L. Honnefelder: Die ethische Rationalitit der Neuzeit, a. a. O. 27.

96

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

a) Begriff des Ethos

Als Begriff fur die kollektive Sittlichkeit bietet sich
»Ethos“ an. Im Gegensatz zur vieldeutigen Rede von
»der Moral“,® die an ,burgerliche Moral“ oder die
»Moral der Truppe“, heute ,corporate identity®, erin-
nert — der Begriff der ,Moralitit“ sollte der subjektiven
Personalitat vorbehalten bleiben —, und im Gegensatz zu
Loittlichkeit“, die an Hegels substantielle Sittlichkeit mit
ihren systematischen Problemen ankniipft, ist Ethos der
umfassendere und offenere Begriff.*!

Bei Aristoteles schliefit Ethos ,6ffentliche Sitte und indi-
viduelle Haltung in einem® ein.’?> Das kann nach der
»Entdeckung des Individuums“ in der Neuzeit nicht
mehr der Fall sein. Ethos meint in einer zeitgemafien Be-
stimmung von Wolfgang Kluxen, dessen Ethik des Ethos
wir folgen, den ,Inbegriff der Normen und normativen
Gehalte, die in einer gegebenen Gruppe oder menschli-
chen Existenzweise als mafigeblich fiir das Verhalten und
Handeln angesehen werden®; es betrifft daher ,die Ge-
samtheit des Handlungsfeldes und seiner normativen
Gestaltung®“.?> Damit ist gesagt, dafl das Individuum, das
in einer bestimmten Gruppe lebt, wenn es moralisch

0 Vegl. H. M. Baumgartner: Griinde fir die ebensowohl systematische
wie geschichtliche Notwendigkeit einer philosophischen Ethik, in: G.
Frey, J. Zelger (Hg.): Der Mensch und die Wissenschaften vom Men-
schen, Innsbruck 1983, 557-565, 559 f.

M Fiir eine lediglich neue Formel der alten guten ,Sitte“ hilt R. Bubner
Ethos, in: Geschichtsprozesse und Handlungsnormen, a. a. O. 177,
vgl. dagegen zum Unterschied von ,Sitte“ und ,Sittlichkeit“ W. Korff:
Normen als Gestaltungstrager menschlichen Daseins, in: Handbuch
der christlichen Ethik I, Freiburg/Basel/Wien 1978, 114-125.

2 G. Bien: Die Grundlegung der politischen Philosophie bei Aristote-
les, Freiburg/Minchen 1972, 226.

3 W. Kluxen: Ethik und Ethos, in: Handbuch der christlichen Ethik
II, a. a. O.519f.

97

- am 17.01.2026, 14:45:1 Op


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

handelt, dies in einem bereits normativ gestalteten Rah-
men tut. Naturale Bedingungen konnen das Handlungs-
feld zwar begrenzen, aber nicht normieren; demgegen-
tiber hat das sozial verbindlich geltende Ethos normie-
renden, das zu Tuende und zu Lassende bestimmenden
Charakter: der Raum moglicher moralischer und nicht-
moralischer Handlungen ist im Ethos material bereits
ausgelegt. Seine Normen sind daher ,normativ, sofern
sic durch die Bestimmung und Determinierung des
Handlungsraums Bedeutung fir die subjektive Moralitat
in materialer Weise haben. Es sind nicht nur begrenzen-
de und einschrinkende Bedingungen negativer Art, son-
dern Bestimmungen positiver Natur.

Auch Normen, ,die als unbedingt und unabhingig von
jeder sozialen Anerkennung giiltig angenommen wer-
den®, sind ,faktisch primir durch soziale Vermittlung
gegeben ... In der sozialen Vermittlung wird die unbe-
dingte und allgemeine Norm auf den Inhalt des fakti-
schen Lebenskreises bezogen, auf ihn hin ausgelegt und
somit konkretisiert.“** Allgemeingiltigkeit einer univer-
salen Norm wie etwa der Idee der Menschenwiirde wi-
derspricht daher nicht ihrer Auslegung in einem gegebe-
nen kulturellen Rahmen, die sich als Konkretion des All-
gemeinen erweist. Bedingung fir die konkrete Normie-
rung ist damit zugleich der mégliche Begriindungszu-
sammenhang im Hinblick auf die allgemeine Norm. Die
Normativitit des Ethos bleibt daher nicht ,neoaristote-
lisch® auf das Postulat ,je schon® gelebter Sittlichkeit re-
duziert; es weist sich durch Verniinftigkeit aus. ,Ver-
nunft* charakterisiert ein Ethos zunichst in dem alleine
unzureichenden Minimalsinn, dafl es funktioniert; ein
sich bewihrendes Ethos kann nicht unverninftig sein.

M Ebd. 419.

98

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zum zweiten vermag die Reflexion ein Ethos als eine
mogliche Konkretion des Allgemeinen zu verdeutlichen,
wenn namlich darin ein gegliicktes Leben gefiihrt werden
kann und das ,Menschsein des Menschen“ wirklich
wird. Nicht nur fir die nachtragliche moralphilosophi-
sche Reflexion, sondern fiir den Einzelnen in seinem
Ethos weist sich dieses moralisch dadurch aus, daf§ er
darin im Sinne eines fir ihn ,guten Lebens“ leben kann.
Damit muf} nicht festgelegt sein, was fiir jeden einzelnen
»gut leben® heiflen soll; es heiflt nur, dafl im gegebenen
Ethos ein gewihltes und gestaltetes Leben erfahrbar und
durchfihrbar ist. Der Einzelne kann daher auch in seiner
»Unbedingtheit“ nur nach dem Rahmen seines Ethos be-
urteilt werden: wenn es thm als gut erscheint, kann er
sich moralisch zu Recht daran halten. Sollte sich ein
Ethos in seiner Gesamtheit als nicht angemessen erwei-
sen, sofern es eine Verwirklichung des Menschscins nicht
ermoglicht, wird es zugrunde gehen oder korrigiert wer-
den miissen.

»Das faktisch-kontingente Ethos ist fiir den einzelnen
eine notwendige Bedingung seiner Moralitit: in ithm er-
fahrt er sich als Person, an seinen Normen lernt er Gut
und Bose, thm werden Beispiele und Leitbilder mensch-
lichen Gutseins dargeboten, er findet eine Auslegung des
Daseinssinnes vor, im Hinblick auf die er selbst sein Da-
sein sinnvoll gestalten kann. Das Allgemeine des ,Sitten-
gesetzes ... ist dem einzelnen in seinem Ethos gegen-
wirtig und nur in diesem. Die strenge Forderung nach
Gehorsam gegeniiber dem Sittengesetz transformiert sich
in die nach Konformitit zum Ethos.“?

Das Subjekt ist der eigenen Moralitit nicht ,enthoben®,
wenn auch ,entlastet”, sofern ihm das Ethos als Teil der

% Ebd. 527.

99

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kultur, ihrer Institutionen und Traditionen begegnet.
Sein Handeln, seine Entscheidung und Verantwortung
fur den gewihlten Daseins- und Handlungssinn inner-
halb des Ethos ist Angelegenheit der subjektiven Morali-
tit. Als konkrete Person ist das Subjekt dabei auf die
normierende Ausstattung des bereits konkretisierten
normativen Rahmens, des Ethos, angewiesen.

Das Ethos ist aber nicht als ein Set von Handlungsregeln
zu denken, die fiir alle Mitglieder gleichermafien gelten
wiirden, sondern als ,Inbegriff“ der Normen und nor-
mativen Gehalte, nach der Art eines zugrundeliegenden
Verhaltens,,stils“. Durch das Ethos wird auch nicht jedes
Handeln vollstindig und ,ohne Rest“ geprigt; selbst in
einem relativ einheitlichen ,geschlossenen“ Ethos bleibt
die Konkretion im einzelnen Handeln notwendig. Das
Ethos, von dem bisher die Rede war als normativer Ge-
samtauslegung des gegebenen Handlungsfelds, ist des-
halb zu differenzieren: es ist ,mehrstufig“.’ Im
»Gesamtethos“ sind die allgemeinen Normen prisent;
unterhalb dieser Ebene gibt es verschiedene ,Ethosfor-
men®,” die sich innerhalb des Ethos, aber mit spezifi-
schen mehr oder minder betrichtlichen Unterschieden
zueinander, bewegen; weiterhin sind ,Sonderformen®
moglich, die ebenfalls zum gesamten Ethos dazugehoren,
jedoch nur fiir einen stark eingegrenzten Bereich gelten.
Damit ist das Individuum immer noch nicht so ,,determi-

3% Mit dem Begniff der ,Mehrstufigkeit“ fihre Honnefelder den Klu-
xenschen Ethosbegriff weiter, vgl.: Menschenwiirde und Menschen-
rechte, a.a. O. sowie: Wahrheit und Sittlichkeit. Zur Bedeutung der
Wahrheit in der Ethik, in: E. Coreth (Hg.): Wahrheit in Einheit und
Vielheit, Diisseldorf 1987, 147-169.

37 Als Plural von ,Ethos“ — anstelle des im deutschen Sprachgebrauch
nicht dblichen griechischen Plurals ,ethe“ — sei im folgenden von ,For-
men des/von Ethos“ die Rede.

100

- am 17.01.2026, 14:45:1 Op


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

niert, daf} es nicht selbst noch ein ,,personliches Ethos“
sich entwerfen mufite. Ein Beispiel: Als allgemeines Ge-
samtethos kann fir die europiisch-abendlindische Welt
die Anerkennung des Prinzips der Menschenwiirde so-
wie daraus folgende Regeln allgemeiner Art gelten, wie
Religions- und Gewissensfreiheit, Selbstbestimmung,
Schutz des Lebens als biologischer Grundlage u. a.; den-
noch gibt es im gemeinsamen Haus Europa Unterschiede
in den Ethosformen, die unterhalb dieser Allgemeinheit
des Gesamtethos liegen — Religionsfretheit heiflt in
Frankreich Laizismus, in England und Deutschland
nicht. Zu dieser Differenzierung kénnen nicht nur Lan-
desgrenzen, sondern auch Konfession, Geschlecht,
Gruppenzugehorigkeit beitragen. ,Sonderformen® wi-
ren etwa bestimmte Auffassungen von Berufsethos —
Arzt, Politiker, Arbeiter. Das Ethos in pluralistischen,
wie den hier angefihrten europidischen Gesellschaften
148t sich als ein ,offenes“ Ethos charakterisieren, das
dem Einzelnen besonders viel Spielraum gibt und in sich
eine grofle Fille von Lebensmoglichkeiten des ,guten
Lebens® birgt. Das Prinzip der Menschenwiirde in Aner-
kennung des dafir notigen Freiraums ist die ethische
Grundlage dieses Pluralismus. Nur Verbote gelten in
diesem Rahmen unbedingt; Normen und Regeln positi-
ver Art sind prinzipiell konkret gestaltbar. Korrekturen
und Verbesserungen sind in einem offenen Ethos weitaus
eher moglich als in einer geschlossenen Kultur; daher
zeigt es sich insbesondere als ,,verniinftig und, sofern es
ein Mehr an ,guten“ Lebensmoglichkeiten bedeutet,
auch als ,besser“. Seine Offenheit und Allgemeinheit hat
dazu beigetragen, sich als ,Menschheitsethos®, nach Art
eines Gesamtethos, anzubieten; von der weltweiten
Durchsetzung der Idee der Menschenrechte war bereits
die Rede. Damit wird andererseits deutlich, daff ,Men-

101

- am 17.01.2026, 14:45:1 Op


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schenwiirde“ und ,Menschenrechte“ faktisch gelten,
weil sie selbst Bestandteil dieses Ethos geworden sind:
die universale Norm wird nur in sozialer Vermittlung er-
fahren; als wichtigstes Element, namlich ihr Prinzip, ist
daher die Menschenwiirde und damit die subjektive Mo-
ralitdt im europiisch-abendlindischen Ethos tradiert, hi-
storisch wirksam und anerkannt worden.3

b) Moralitit im Ethos

Die kollektive Sittlichkeit des Ethos wird nach dem Mu-
ster der Kultur tradiert und tibernommen. Dennoch soll
Moralitdt in ihrer unbedingten subjektiven Bedeutung
»absolut und ,,autonom® bleiben — wird nicht bereits im
Begriff und Ansatz des Ethos doch wieder das Kollektiv
tber das Individuum gestellt und dessen eigene prakti-
sche Vernunft durch die gegebene Vernunftigkeit des
Ethos so ,entlastet”, dafl sie nicht mehr , kritisch® wer-
den kann oder sogar soll?3? Die Frage ist die, was in ei-
ner Ethik, die vom Ethos ausgeht, dann eigentlich noch
,moralisch® heift.

Gegenstand der philosophischen Ethik sind Handlun-
gen; moralische Handlungen unterscheiden sich von an-
deren, nicht unter dem Gesichtspunkt von Moralitat ste-
henden Handlungen dadurch, dafd sich in thnen das sittli-
che Subjektsein des Menschen niederschligt: in ihnen
kommt die Selbstbestimmung des Menschen als Mensch,
unter der Perspektive von Humanitit und Freiheit, von
Gut und Bo6se zum Ausdruck. Im Handeln, das unter
der Differenz von Gut und Bése, von zu Tuendem und

% Vgl. R. Spaemann: Universalismus oder Eurozentrismus, in: K. Mi-
chalski (Hg.): Europa und die Folgen, Stuttgart 1988, 313-322.
¥ Vgl. H. Schnidelbach: Was ist Neoaristotelismus? a. a. O. 52 ff.

102

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zu Lassendem steht, gibt das sittliche Subjekt nicht nur
der einzelnen Handlung, sondern seinem Dasein einen
bestimmten Sinn. Die Person ist nach Kluxen ,alleiniges
Zentrum absoluter Sinngebung®; die Erfillung des
Handlungs- und Daseinssinnes im Handeln verleiht die-
sem seine absolute Bedeutung, da es dabei um die ganze
Person in ihrer Selbstzweckhaftigkeit geht. Jede morali-
sche Entscheidung ist zugleich eine Entscheidung tber
,mich®, weil der Mensch nicht nur ,tut®, sondern seine
Ziele als Ziele weifl und handelt, ,indem er Stellung
nimmt“.*°  Moralitit“ heiflt ,,fiir unser Handeln im Gan-
zen des Lebenszusammenhanges Rechenschaft abzuge-
ben, und zwar vor einer von uns selbst als unbestritten
anerkannten Instanz“.*' Die Unbedingtheit des Morali-
schen wird also nicht auf ein Bedingtes zuriickgefihre;
die absolute Bedeutung hat sie fir sich selbst, nimlich
fur die handelnde Person. Das unbedingt verpflichtende
Sollen folgt daher in bezug auf die Vervollkommnung
und die Selbstbestimmung des Handelnden.

Die Erfahrung der Verbindlichkeit beruht auf einer An-
erkennung des Handelnden, niamlich eben in seiner Stel-
lungnahme zu dem als gut oder schlecht Erkannten. Das
Pendant zur Anerkennung ist der Anspruch, der der
handelnden Person begegnet und auf den sie positiv oder
negativ antwortet. ,Anspriche“ werden von anderen
Personen gestellt; als Mit-Subjekte konnen sie Rechte —
und Pflichten andererseits — geltend machen. Der Bezug

4 L. Honnefelder: Menschenwiirde und Menschenrechte, a.a. O.
254 f.; vgl. ders.: Praktische Vernunft und Gewissen, in: Handbuch der
christlichen Ethik III, Freiburg/Basel/Wien 1982, 19-43, bes. 38 ff.

" O. Schwemmer: Der Universalititsanspruch der Vernunft und der
Wandel moralischer Erfahrungen. Philosophische Bemerkungen zum
Werte- und Normenwandel, in: W. Kluxen (Hg.): Tradition und Inno-
vation, Hamburg 1988, 201-218, 210.

103

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

auf die anderen wie auf die eigene Person macht daher
die eigentlich moralische, nimlich personale Qualitat des
Handelns aus. Daher ist der soziale Zusammenhang, das
Miteinander und Fureinander ebenso wie die Selbstbe-
hauptung und -bestimmung fir die subjektive Moralitat
konstitutiv. Anspriiche verbindlicher Art, die die Mora-
litat und damit das Subjekt selbst treffen, konnen dem-
entsprechend nur in einem sozialen Zusammenhang er-
hoben und geltend gemacht werden. Das heifit zum Bei-
spiel fur das Ethos, daf es nicht ,von selbst“ gilt, son-
dern dafl es Personen sind oder allgemeiner gefafit die
soziale Gruppe, die verbindliche, normative Anspriiche
an ihr individuelles Mitglied stellt und so auch etwa
Konformitat und Kontinuitit des Ethos verlangt. Das
Ethos existiert nicht als ,,Natur®, sondern sozial, in der
Gruppe oder Gesellschaft und ihrer gegenseitigen Kom-
munikation. Der ,,Anspruch® des Ethos und seiner Nor-
men tritt dem Individuum entgegen als intersubjektiv er-
hobener Anspruch.

Die Bildung der moralischen Personlichkeit ist durch die
Gemeinschaft gepragt, durch ,Erziehung und Leitbil-
der® nach Aristoteles, durch das Ethos als Kultur, das
nicht lediglich Bedingungen der Méglichkeit von Morali-
tat bietet, sondern den Raum sittlicher Handlungsmog-
lichkeiten eroffnet, indem es die materiale Struktur des
Normativen bereits bestimmt hat. Auch universale Nor-
men sind in ihrer sozialen Geltung auf die Vermittlung
und Konkretion im Ethos angewiesen, weil die subjekti-
ve Moralitdt thre Inhalte aus dem Ethos gewinnt; die
subjektive, personale Bedeutung des moralischen Han-
delns bleibt dennoch absolut und unbedingt. Die Rele-
vanz des konkret gegebenen Ethos wird nicht verstiand-
lich, solange man den konstitutiven Bezug der Person
auf die anderen Mit-Subjekte vernachlissigt; das Ethos

104

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»existiert sozial in Traditionen, Verhaltensmustern und
normativen Gehalten, die in der sozialen Gruppe geltend
gemacht werden und die das darin ,,gut“ lebende Indivi-
duum als verbindlich erhobene Anspriiche erfahrt.

c) Ethos, Gesellschaft, Staat

Als eine solche, in einem Kommunikationszusammen-
hang stehende soziale Grofigruppe wurde im vorherge-
henden Abschnitt ,Gesellschaft“ bestimmt. Insofern
konnen wir als Trager des Ethos die Gesellschaft ausma-
chen. ,Im Unterschied zu dem schopferischen Einzel-
ethos, welches immer den Charakter eines Entwurfs hat,
stellt das Gesellschaftsethos einen Bestand dar, welcher
dem einzelnen Gesellschaftsgliede vorgegeben ist. Im
Unterschied zum gleichfalls vorgegebenen Bestand eines
Gruppen- oder Rollenethos, das ausdriicklich ibernom-
men werden mufl, ist das Gesellschaftsethos in eben dem
Sinne notwendiger Bestand des sittlichen Lebens, wie
tberhaupt gesellschaftliches Leben zur Natur des Men-
schen gehort.“#? Der Staat als Herrschaftsordnung ge-
gentber den Teilsystemen der Gesellschaft, der die Exi-
stenz der Gesellschaft als Ganzheit sichert und durch die
Allgemeinheit seiner Friedens- und Freiheitsordnung fur
Einheit der gesellschaftlichen Pluralitit sorgt, wire dem-
nach als ,unter den normativen Vorgaben des gesell-
schaftlich geltenden Ethos stehend zu denken und der
kollektiven Sittlichkeit verpflichtet, an der er partizipiert.
Als Gesellschaft, die Trager eines Gesamtethos ist, war
bereits von Europa, soweit es sich aus der Tradition des
lateinischen Abendlands versteht, die Rede; es gibt si-

42 W. Kluxen: Ethik und Ethos, in: Philosophisches Jahrbuch 73
(1966) 350.

105

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

cherlich ein europiisches Kommunikationsverhaltnis, so
dafl man von einer ,europiischen Gesellschaft“ sprechen
darf. Primir dirfte allerdings die Orientierung in der ei-
genen ,Mutter“sprache den fur das Individuum konsti-
tutiven Kommunikationszusammenhang  ausmachen.
Das Ethos ist in einer Sprache gegeben, formuliert und
sozial vermittelt; es kann nicht unabhingig von seiner
sprachlichen Vermittlung gedacht werden. Die Angewie-
senheit auf eine bestimmte Sprache entspricht dem Kon-
kretionscharakter und verdeutlicht den Zusammenhang
mit der intersubjektiven Kommunikation innerhalb einer
Gesellschaft und deren allgemeiner Kultur. Auch die
Sinngebung des Handelns in ihrer letzten Bedeutung fir
den Handelnden ist durch das allgemeine Verstindnis
von Auflen-, Innen- und Mitwelt geprigt, das sich in der
Sprache und deren Weise der Welterschlieffung ergibt.
Auch wenn grundsitzlich alle Sprachen ubersetzbar sind,
bleibt ein Rest, der nicht weitervermittelt werden kann.
Humboldt hat mafigeblich die Perspektivitat der ,Welt*
durch ihre sprachliche Reprisentation herausgestellt: die
Welt ordnet sich in den Strukturen der sie erschliefen-
den Sprache. Die Charakterisierung des Ethos zeigt Affi-
nitdt zur sprachlichen Verfafitheit der menschlichen Ge-
sellschaft: Sprechen bedeutet individuelle Mitteilung auf
dem Hintergrund eines Allgemeinen, wobei das Indivi-
duelle individuell bleibt, aber sich ohne das Allgemeine
weder finden noch artikulieren oder verstanden werden
kann; das einzelne Wort erhilt seine Bedeutung immer
im Kontext.

Dennoch scheinen die sprachlich gegebenen Differenzen
von Kulturen und den ihnen eigenen Formen von Ethos
nicht als so relativierend wie die historisch bedingten
Unterschiedlichkeiten. Das Problem von Bedingtheit
und Unbedingtheit erscheint besonders problematisch

106

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

im Verhiltnis von subjektiver Moralitit und Geschicht-
lichkeit des Ethos, das deshalb eigens behandelt werden
soll.

3. Ethos und Geschichte

a) Geschichtlichkeit des Ethos

Kontingente, nimlich nicht notwendige Entwicklungen
kennzeichnen das Geschichtliche: alles konnte anders
sein. Dabei macht die Kontingenz nicht nur aus, daff sich
etwas ,s0 oder anders“ verhalten kann, sondern daff das
tatsichliche Eintreten einer der Alternativen nicht zwin-
gend ist.¥ Kontingente Geschehnisse und Handlungs-
konstellationen lassen sich daher nicht in dem Sinne
orational auflosen, daf das kontingente Moment
»weg“zuerkliren wire. Obwohl daher alles Geschichtli-
che auf Handlungen zuriickgefiihrt werden kann, kann
das tatsichliche geschichtliche Gewordensein nicht als
Ergebnis von Handlungen und Entscheidungen hinling-
lich verstanden werden.*

Die Eigendynamik historischer Prozesse und dadurch
bedingt die jeweilige geschichtliche Herkunft erscheinen
ynaturwichsig® — als Krifte und Machte nach Art der
Natur. Die historisch entstandenen Lebens-, Kultur-
und Ethosformen widersprechen auf den ersten Blick
dem Universalititsanspruch der Vernunft, die als struk-

# Vgl. R. Bubner: Geschichtsprozesse und Handlungsnormen, a. a. O.
38.

# Vgl. H. Libbe: Geschichtsbegriff und Geschichtsinteresse. Analytik
und Pragmatik der Historie, Basel/Stuttgart 1977; und: Die Identitats-
prisentationsfunktion der Historie, in: Praxis der Philosophie — Prakti-
sche Philosophie — Geschichtstheorie, a. a. O. 97-122.

107

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

turell eine und identische ihrer eigenen Logik nach tber-
all und fir jedermann dasselbe vorschreiben miifite. Fak-
tisch leben Menschen in sozialen und geschichtlichen
Zusammenhingen, fur die sie sich auch nicht in einem
urspriinglichen ,,Akt der Anerkennung® entschieden ha-
ben — so dafl die universale Vernunft doch unmittelbar
zur Geltung kime —, sondern die sie ibernehmen, sofern
sie sich fur sie und ihre Gemeinschaft bewahrt zu haben
scheinen.

Mit dem Begriff des Ethos ist ein Konzept gewonnen,
das das konkrete Ethos als Konkretion der allgemeinen
Vernunft verdeutlichen konnte: das Allgemeine tritt
nicht als Allgemeines auf, sondern in bestimmten Zu-
sammenhingen als Bestimmtes, d. h. positiviert und ne-
gativ gegen anderes abgegrenzt, ,Kontingenz“ ergibt
sich durch die notwendig partikulare Positivierung. Den-
noch mufl die einzelne Konkretion eben als Konkretion
allgemeiner Vernunft erkennbar sein, sei es in der Refle-
xion auf die zugrundeliegenden Prinzipien des Ethos —
die Mchrstufigkeit erlaubt eine Differenzierung von ein-
zelnen Normen und normleitenden Prinzipien —, sei es
im Ausweis fur das ,gut“ lebende Individuum und des-
sen allgemeinheitsfahige Vernunft: das Individuum ur-
teilt selbst, ob ein gegliicktes, der Moralitit entsprechen-
des Leben gewihrleistet ist. Dies kann es nun wiederum
dadurch feststellen, dafl es auf die Bewahrung des Ethos
in der Zeit sieht — Geschichtlichkeit als historische Be-
wiahrung spricht fur das Ethos. Das ,bewahrte“ Ethos
kann dementsprechend Konformitit und in geschichtli-
cher Perspektive Kontinuitit verlangen.

Historisches Gewordensein und damit Kontingenz ent-
sprechen daher dem Charakter des Ethos als Konkretion
und positiver Determination®® des Allgemeinen. Die
Pluralitat der historisch ausdifferenzierten Lebensformen

108

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ist somit in einer Ethik des Ethos affirmiert, weil sie
selbst als verninftig ausgewiesen ist — namlich zur Struk-
tur der allgemeinen Vernunft ,,in Natur“ gehérig —, und
nicht ein zu tiberwindendes Hindernis auf dem Weg zur
endlichen Durchsetzung ihres Universalititsanspruchs.
In dieser Konzeption ist auch der Einwand der Beliebig-
keit der kollektiven Moral, die sich ,so und auch anders
moglich®  historisch  ausgepragt hat, zuriickweisbar;
durch die konstitutive Verwiesenheit der subjektiven
Moralitit des Individuums auf die materiale Normierung
des Handlungsfelds kann das Ethos ihm mit einem An-
spruch auf moralische Verbindlichkeit begegnen, der
nicht beliebig, vielmehr von absoluter Bedeutung ist. /m
Ethos erfihrt das handelnde Subjekt die Gesetzgebung
der allgemeinen praktischen Vernunft, und zwar als die
einer kollektiven Vernunftigkeit.*

b) ,Geschichte* und ,Geschichtlichkeit*

Hailt ein solches affirmatives Verstindnis von Geschichte
und Geschichtlichkeit gegeniiber der kritischen, d. h.
Grenzen ziehenden neueren Geschichtstheorie stand, zu-
mal, wenn die Geschichts- und Kulturrelativitit des
Ethos in seine Normativitit einbezogen wird?

Geschichte ist zu unterscheiden von Geschichtlichkeit;
wiahrend Geschichtlichkeit im Sinne von menschlicher
Endlichkeit und Kulturrelativitit als anthropologische
Konstante betrachtet werden kann, ist Geschichte im
Kollektivsingular eine Begriffsbildung der ,Sattelzeit®,
die sich der Erfahrung des zunehmend beschleunigten

% Zum Begriff der Determination vgl. W. Kluxen: Ethik und Ethos,
in: Philosophisches Jahrbuch 73 (1966) 339-355.
* Vgl. ders.: Ethik des Ethos, a. a. O. 49, 55.

109

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wandels, der immer grofler werdenden Differenz von
yErfahrungsraum“ und ,Erwartungshorizont“ und dem
Auseinandertreten von Herkunft und Zukunft verdankt.*
Von der menschlichen Zeitlichkeit und Endlichkeit her
laft sich dabei ,die“ Geschichte nicht ableiten oder ihr
Sinn angeben. ,Geschichtliche“ Gesellschaften konnen
auch ohne ,Geschichte®, nimlich ohne ein historisches
Bewufltsein existieren, sei es in der Vorstellung der Welt
als eines Kreislaufs oder eines stehenden Jetzt, wo sich
nichts eigentlich dndert; die Herausbildung eines histori-
schen Bewuf3tseins ist erst moglich, wenn die Erfahrung
und Idee eines grundsitzlich Neuen in der Geschichte*®
vorhanden ist.

Die allgemeine geschichtliche, sozio-kulturelle Prigung
als Resultat menschlicher Bedingtheit, von der bisher im
Zusammenhang von ,Ethik und Geschichte die Rede
war, ist also noch einmal analytisch zu trennen von Ge-
schichte als einem spezifischen retrospektiven und inter-
pretierenden Verhalten zu dieser geschichtlichen Gewor-
denheit. Die Rede von ,der“ Geschichte und die Exi-
stenz eines historischen Bewufitseins implizieren eine
Differenz zum historischen Geschehen, zu dem man sich
sonst nimlich nicht in ein Verhiltnis setzen kdnnte. Hi-
storisch uberlieferte Traditionen und Institutionen sind
demgegenuber als Kultur in der Lebenswelt ohne ,,Hia-
tus“* prasent und werden in sozialer Vermittlung und

¥ Vgl. R. Koselleck: Vergangene Zukunft. Zur Semantik geschichtli-
cher Zeiten, Frankfurt a. M. 21984; ders.: Geschichte, in: O. Brunner,
W. Conze, R. Koselleck (Hg.): Geschichtliche Grundbegriffe 11, Stutt-
gart 1975, 647 ff.; H. M. Baumgartner: Geschichte/Geschichtsphiloso-
phie, in: Staatslexikon I, Freiburg/Basel/Wien 1986, 924-936.

*# Vgl. J. Simon: Das Neue in der Geschichte, in: Philosophisches
Jahrbuch 79 (1972) 269-287.

# Vel. H. M. Baumgartner: Thesen zur Grundlegung einer transzen-

110

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Akkulturation tbernommen. Erméglicht aber das einmal
gegebene historische Bewufltsein in dieser Tradierung
ebenfalls eine Distanz, riicken auch diese lebensweltli-
chen Gegebenheiten aus der Selbstverstandlichkeit in den
Bereich des im Handeln zu Kontinuierenden oder zu
Korrigierenden: sie bediirfen der eigenen ,historischen
Erklirung“ und werden in den Bereich des relativ, wenn
auch nicht beliebig Disponiblen einbezogen. Ist also das
Reflexionsniveau erreicht, das ,Geschichte“ gegentiber
der geschichtlichen Herkunft bedeutet, tragt die Weiter-
gabe von Traditionen weit mehr als in ,traditionalen®
und nicht-geschichtlich denkenden Kulturen Entschei-
dungscharakter. Eine kritische Haltung gegentiber gege-
benen Uberlieferungen ist immer méglich, auch wenn,
von der anthropologischen Entlastungsfunktion her ge-
sehen, niemals eine vollstindige Revision denkbar oder
wunschenswert wire. Die Entdeckung der Geschichte
im Kollektivsingular und des historischen Bewuf3tseins
in der ,Sattelzeit“ hat also auch Bedeutung fir die ge-
schichtliche Gewordenheit der Kultur und mit ihr des
Ethos. Wenn die geschichtliche Herkunft und damit
auch die ,Bewihrung“ des Ethos, die seine Geltungs-
kraft bedingt, durch prinzipielle Distanz in den Bereich
des Relativierbaren, Kritisierbaren und Disponiblen ge-
hort, mufl gefragt werden, ob die Geschichtlichkeit des
Ethos so tiberhaupt normativ relevant sein kann, sofern
Geschichtlichkeit als blofle Gewordenheit das Ethos dem
Sein-Sollen-Fehlschluf zum Opfer fallen liefle, Ge-
schichte als retrospektives Verhalten zur geschichtlichen

dentalen Historik, in: H. M. Baumgartner, J. Risen (Hg.): Seminar
Geschichte und Theorie, Frankfurt a. M. 1976, 274-302, bes. 280; Ge-
schichtlichkeit/Geschichte, in: E. Braun, H. Radermacher (Hg.): Wis-
senschaftstheoretisches Lexikon, Graz/Wien/Koln 1978, 211-217.

111

- am 17.01.2026, 14:45:1 Op


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Herkunft aber die Normativitit des Ethos aufler Kraft
zu setzen scheint.

c) Geschichte als Konstrukt

Geschichte ist nicht alles vergangene Geschehen, und
nicht alle Tatsachen der Vergangenheit sind schon ge-
schichtliche Tatsachen. Die Retrospektive der histori-
schen Erinnerung macht Spriinge und steht bereits in ei-
ner bestimmten Perspektive. Aus bloffen Tatsachen wer-
den historische Ereignisse durch einen Bedeuntungszu-
sammenhang; dieser ergibt sich erst in der erinnernden
und deutenden Erzihlung von einer Gegenwart und de-
ren Fragestellungen an die Vergangenheit aus. Geschich-
te hat daher ,keine andere Daseinsweise als die lebendige
Gegenwart der erzihlenden Erinnerung“.’® Die eigent-
lich geschichtliche Dimension ergibt sich erst in der re-
trospektiven Einordnung vergangenen Geschehens im
Vorgang des Erzahlens, das eben nicht ,reproduziert®,
sondern in dem aufgrund der Spriinge machenden Erin-
nerung ,nur jeweils ausgewihlte Haltepunkte des Verin-
derungsgeschehens festgehalten und in der Perspektive
ihrer Bedeutung fir die auszulegende Bestimmtheit des
Gegenstandes oder Ereignisses aufgegriffen werden;”!
das spezifisch Geschichtliche liegt ,in der dynami-
sierenden Erzihlbeziehung®, der gegeniiber die bloflen
Daten und historischen ,,Geschifte® ithr Substrat ausma-
chen.?? Geschichte ist also eine Beschreibungsart vergan-

5 H. M. Baumgartner: Thesen zur Grundlegung einer transzendenta-
len Historik, a. a. O. 282.

> H. M. Baumgartner: Narrative Struktur und Objektivitit, in: J. Ri-
sen (Hg.): Historische Objektivitit, Gottingen 1975, 48-67, 56.

2 Ebd. 57.

112

- am 17.01.2026, 14:45:1 Op


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gener Ereignisse und Prozesse und als solche nicht deren
Reproduktion, sondern ,konstruierende Wiederanord-
nung des Vergangenen nach Sinngesichtspunkten und
gemifl den Daten“.>® Sie setzt dabei ,fur ithre, Wirklich-
keit als Geschichte erdeutende Konstruktion die Konsti-
tution der sinnlich konkreten Lebenswelt des Menschen
als Basis und Material voraus“.%*

Das Interesse an erzihlendem Erinnern und so an Ge-
schichte ist ein praktisches; die Wiederanordnung histo-
rischer Daten und Geschehnisse nach deren Bedeutungs-
zusammenhang steht unter Sinnvorstellungen. Die Er-
zahlung gestaltet sich ,unter der Leitvorstellung eines
verninftigen und ganzen sinnvollen menschlichen Le-
bens“ und wird darum ,keineswegs arbitrar, in einem
Kontext moglichen und sinnvollen Handelns entwor-
fen“.> Geschichte steht als Erzahlung in einem prakti-
schen Kontext der Handlungsorientierung und Sinnge-
bung. Die leitenden Sinngesichtspunkte ergeben sich in
der intersubjektiven Diskussion; ihr ,apriorischer” und
daher nicht beliebiger Bezugspunkt ist das Interesse der
praktischen Vernunft an Sinn und Menschlichkeit des
menschlichen Lebens, das sich im Fall des erzihlenden
Erinnerns auf die eigene Herkunft als ,,Geschichte“ be-
zieht. Geschichte ist daher nicht die selbstverstandliche
Form menschlicher Geschichtlichkeit; es gibt sie viel-
mehr, wenn und sofern sich das menschliche Vernunftin-
teresse in Geschichte und der Sinngebung des Geschicht-
lichen ausdricke.

53 H. M. Baumgartner: Kontinuitit als Paradigma historischer Kon-
struktion, in: Philosophisches Jahrbuch 79 (1972) 254-268.

5 H. M. Baumgartner: Thesen zur Grundlegung einer transzendenta-
len Historik, a. a. O. 277.

5 H. M. Baumgartner: Kontinuitit als Paradigma historischer Kon-
struktion, a. a. O. 268.

113

- am 17.01.2026, 14:45:1 Op


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dadurch steht die solchermaflen vom traditionellen Ver-
standnis der ,res gestae“ — als objektivem Geschehen wie
dessen subjektivem Abbild%¢ — durch die moderne Ge-
schichtstheorie kritisch abgesetzte Geschichte von vor-
neherein, namlich threr Konstitution als Konstruktion
nach, in einem praktischen, intersubjektiven Handlungs-
und Sinnzusammenhang. Damit ist aber zugleich die
Briicke zu einer moglichen Normativitit der Geschichte
geschlagen. Geschichte kann nicht normativ bedeutsam
sein, wenn eine ,Ableitung“ von Geltung aus blofler
Faktizitit behauptet wiirde, die automatisch dem Sein-
Sollens-Fehlschluf} unterlage. Nur sozial als verbindlich
erhobene Anspriiche kénnen normativ sein und dann
die Moralitit des Individuums betreffen — als intersub-
jektiv erst hergestellte Deutung der historischen Gewor-
denheit unter Sinngesichtspunkten bewegt sich Ge-
schichte aber bereits in praktischem Kontext, und so
kann sich mit Geschichte auch ein intersubjektiv geltend
zu machender Anspruch uberhaupt verbinden. ,Ge-
schichte® verbleibt nicht im Deskriptiven, sondern ,exi-
stiert“ als solche im Zusammenhang des menschlichen
Vernunftinteresses am ,,guten Leben®. Sie ist nur vermit-
telt vorhanden; in dieser sozialen Vermittlung kann sie
als Element von Kultur und Ethos auftreten. Ein ,,Sol-
len“ folgt nicht aus der faktischen Geschichte als vergan-
genem Geschehen, sondern aus einem sozial erhobenen
Anspruch, der seinen normativen Gehalt und seine Un-
beliebigkeit aus der solchermafien als bedeutsam verstan-
denen Geschichte bezieht. Eine naturwiichsig verstande-
ne Geschichte hitte dagegen wie auch die Natur einen

% Vgl. H. M. Baumgartner: Geschichte/Geschichtsphilosophie, a. a.
0. 924.

114

- am 17.01.2026, 14:45:1 Op


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

das Handlungsfeld lediglich begrenzenden, nicht eigent-
lich normierenden Charakter.

Willkiir in der Konstruktion verbietet sich dabei zum ei-
nen durch das ,apriorische Bezugsfeld“, namlich die Exi-
stenz des Menschen in Natur und Gesellschaft als Sub-
strat sowie das ,apriorische Interesse an der Humanitat
des Menschen“” als praktischer Perspektive, zum ande-
ren dadurch, dafl sich mit der Entstehung des Kollektiv-
singulars Geschichte auch die Geschichtswissenschaft
herausbildet, die sich als Theorie, d. h. in den ihr gegebe-
nen Grenzen, Perspektiven und Leitfragen ,neutral“ und
frei von direkten praktischen Sinnstiftungszusammen-
hingen, dem historischen Ablauf zuwendet, wie er ei-
gentlich gewesen ist oder gewesen sein konnte.

Ethos und Geschichte verhalten sich also in einem dop-
pelten Sinne zueinander. Die ,Geschichte“ des Ethos,
verstanden als seine kontingente historische Bedingtheit,
schliagt sich nieder als kulturrelative Prigung und begeg-
net dem Individuum sozial verbindlich und unbeliebig
als Teil seiner Lebenswelt. ,,Geschichte® als Deutung der
Herkunft und Rekonstruktion des Vergangenen in Sinn-
und Bedeutungszusammenhingen ,existiert“ ebenfalls
sozial — nicht als Naturvorgabe —; das Interesse an Sinn-
gebung des Geschichtlichen duflert sich als Geschichte,
damit wird thm im praktischen Kontext des Ethos eine
Daseins- und Handlungssinn orientierende Relevanz zu-
gewiesen. Dadurch, daf8 das geschichtlich Uberkommene
nicht einfach tradiert wird, sondern stets auch im ,Hia-
tus“ zur Lebenswelt steht, bleibt es zwar schicksalhaft
und bedingend, sofern an faktischen Geschehnissen und
Entwicklungen durch Handeln nichts zu andern ist; die

57 Vgl. H. M. Baumgartner: Thesen zur Grundlegung einer transzen-
dentalen Historik, a. a. O. 278.

115

- am 17.01.2026, 14:45:1 Op


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bedeutsamkeit ergibt sich aber in der Deutung und Be-
deutungszuweisung der Gegenwart, deren Weitergabe
historisch uberlieferter Traditionen somit keineswegs
»heteronom® ist, sondern eigene Entscheidung wird. Die
Berticksichtigung der Erkenntnisse der Geschichtstheo-
rie neueren Datums zeigt daher nicht, daf} eine affirmati-
ve, namlich als normativ bedeutsam verstandene Rede
von der Geschichtlichkeit des Ethos nicht haltbar sei.
Geschichte als Konstrukt widerspricht der Geschichte
als geschichtlicher Gewordenheit nicht, vielmehr handelt
es sich um zwei Ebenen, wobei sich die Gemeinsamkeit
von Geschichte und Ethos in ihrer Intersubjektivitat und
threr Daseinsweise in sozialer Vermittlung zeigt. Affir-
mation und Tradierung sowohl des Selbstverstandnisses
der sozialen Kommunikationsgemeinschaft in Geschich-
te als auch des gesellschaftlich geltenden Ethos tragen da-
mit Entscheidungscharakter. Geschichte wird immer
wieder neu geschrieben, Normen koénnen sich dndern,
sinnlos oder korrigiert werden. Es gibt eine Verantwor-
tung fur das, was aus der Geschichte praktisch-politisch
wird — weil sich so ein neuer Sinn vergangener Entwick-
lungsverliufe ergeben kann — ebenso wie eine Gestal-
tungsverantwortung nicht nur ,,vor“, sondern ,fur” die
ethischen Normen — weil es eben der Anerkennung ihrer
Normativitit bedarf. Diese Entscheidungen machen
dann selbst wieder Geschichte, sofern im kulturellen
Wandel Verandertes weitergegeben wird.

Das Allgemeine, so hiefl es im vorhergehenden Ab-
schnitt, begegnet dem Individuum konkret nur als Kol-
lektivum; im Ethos erfahrt es die Gesetzgebung der all-
gemeinen praktischen Vernunft als die einer kollektiven
Verntinftigkeit. Diese kann dadurch andererseits nie die
sletzte“ Verwirklichung, sondern immer nur eine parti-
kulare, relative Konkretion sein, der gegentuiber das All-

116

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gemeine unmittelbar und dann kritisch gegen das beste-
hende Ethos berufen werden kann. Die Geschichte ist
ebenfalls niemals Universal- oder Menschheitsgeschichte,
sondern stets Geschichte eines Kollektivs. Die Distanz
zum Gegebenen, zu den gesellschaftlich-geschichtlichen
Bedingtheiten des Subjekts, die sich lebensweltlich nie-
derschlagen, kann im Sinne seiner Freiheit verstanden
werden als Freiraum fiir die Person, die nicht im Kollek-
tiv aufgeht, als Verantwortung und Entscheidung fiir zu
Tradierendes, fiir Daseins- und Handlungssinn. Die all-
gemeinheitsfahige Vernunft kann sich jederzeit kritisch
gegen das Bestehende wenden; das Konkrete muf} sich
als von allgemeiner Vernunftigkeit ausweisen lassen kon-
nen. Distanz zur eigenen gesellschaftlich vermittelten
skollektiven“ Herkunft, die sich ergibt, wenn Traditio-
nen nicht ,naturwiichsig“ gelten, sondern in den Bereich
des prinzipiell Entscheidungstahigen riicken, setzt daher
frei. Die Konzeption von Geschichte in der modernen
Geschichtstheorie hilft daher, den Charakter des Ethos
im Widerspiel von sozial erhobener Geltung, verbindlich
gemachtem Anspruch und personaler Moralitit besser zu
verstehen, sofern es sich um dieselbe Struktur von sozia-
ler Vermittlung und Entscheidung handelt; die eigentlich
»moralische“, nimlich die personale Dimension, ergibt
sich jedoch nicht ,unmittelbar® durch Geschichte, son-
dern, sofern im normativen Rahmen des Kollektivs, in
dem das moralische Subjekt lebt und handelt, Anspriiche
an die personliche Moralitit gestellt sind, die sich aus der
Sinndeutung ,,Geschichte® ergeben. Wihrend allerdings
jede menschliche Gesellschaft sich ein Ethos entwirft,
gibt es nicht immer Geschichte als Beschreibungsform
des Vergangenen in seiner gegenwirtigen Bedeutsamkeit.
Der ,praktische, intersubjektive Kontext“ des Kollek-
tivs, das sich seiner Geschichte zur eigenen Selbstver-

117

- am 17.01.2026, 14:45:1 Op


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

standigung versichert, ist im Ethos normativ verfafit.
Vollzieht sich die Sinngebung der historischen Herkunft
und der durch sie gegebenen Bedingtheiten in Geschich-
te, hat diese Geschichte einen ithr im und vom Ethos zu-
gewiesenen Stellenwert. Die Verbindung mit normativen
Geltungsanspriichen ist daher keine duflerliche, sondern
durch die Konstitution von Geschichte im Zusammen-
hang des gesellschaftlichen Kontextes, der durch das
Ethos verfafit ist, mitgegeben.

118

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

B. Ethos und Nation

Nation ist zunichst eine Form politisch-sozialer Verge-
meinschaftung, ein ,Kollektivum® wie Staat und Gesell-
schaft. Als Kollektivform wird Nation diesen auch in
ethischer Perspektive dhnlich sein. Wihrend es jedoch
»Gesellschaft“ als sozialen Zusammenschlufy immer gibt
und ,,Staat“ sich als mafigebliche friedens- und einheits-
stiftende Ordnungsmacht gegentiber der Gesellschaft hi-
storisch bewihrt hat, ist ,,Nation® weder eine Konstante
menschlicher Vergemeinschaftung noch hat sie dieser ge-
geniber eine Funktion, die eindeutig angebbar und nicht
durch anderes zu ersetzen wire. Das Verhiltnis zu Staat
und Gesellschaft — und damit auch eine mogliche Zuord-
nung zu deren Sittlichkeit — scheint nicht deutlich.
Hinzu kommt die offensichtliche historische Kontingenz
der Durchsetzung von Nation als Begriff wie als Ord-
nungsprinzip: der Entstehungsursprung ist datierbar, die
Einteilung der modernen Welt in Nationen Resultat der
jingsten, neuzeitlichen Geschichte und die Abhingigkeit
von einer bedingten historischen Genese damit so evi-
dent, daff Nation ersetzbar und von nur sehr relativem
Wert sein kann. Die Ambivalenz der Berufung auf das
Prinzip ,Nation“ liflt die tatsichliche Ersetzung durch
andere Kollektivformen dariiber hinaus auch wiinschens-
wert erscheinen.’®

58 Das Problem des Nationalismus wird in Teil III extra behandelt.
Hier soll es zunichst um ,Nation“ gehen; ob der Nationalismus als

119

- am 17.01.2026, 14:45:1 Op


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Nationbegriff ist zunichst, wenn auch nicht in einer
sendgiiltigen® Definition, so doch in der Angabe unver-
zichtbarer Charakteristika, die eine Spezifizierung von
Nation erlauben, sowie als Kollektivform neueren Da-
tums gegeniber Gesellschaft und Staat zu bestimmen
(1.), um von dieser Grundlage aus eine Zuordnung von
»Nation“ und ,,Ethos®“ vornehmen zu konnen (2.).

1. Begriffsbestimmung

a) Charakteristika von ,,Nation*

Trotz der uberschaubaren historischen Entstehung von
Nationen und Nationenbegriff divergieren die Definitio-
nen betrichtlich. Das Genus mag noch unstrittig sein —
eine Kollektivform menschlicher Sozialitit von gewisser
Grofle —, bei der Angabe der differentia specifica gehen
die Meinungen in der Regel so weit auseinander — man
denke nur an die Gegenuberstellung von ,Staatsnation®
und ,,Kulturnation“*® —, daf} eine sinnvolle Bestimmung
und anschliefende Operationalisierung des Begriffs nicht
moglich scheint.

Bei genauerer Betrachtung gibt es eine bestimmte Reihe
von Charakteristika, mit denen der Begriff Nation ,,spe-
zifisch definiert wird — die Menge dieser Charakteristi-

Ideologie der Nation aus ihrem Begriff folgt oder nicht, kann erst im
Anschluf an die Grundlegung in II. B. entschieden werden.

% So F. Meinecke: Weltbirgertum und Nationalstaat. Studien zur Ge-
nesis des deutschen Nationalstaates, Miinchen/Berlin 1928; vgl. die
Darstellung der verschiedenen Positionen bei U. Dierse, H. Rath: Na-
tion, Nationalismus, Nationalitat, a. a. O. und K. Hornung: Nation/
Nationalismus/Nationalstaat, in: W. Mickel (Hg.): Handlexikon zur
Politikwissenschaft, Bonn 1986, 305-309.

120

- am 17.01.2026, 14:45:1 Op


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ka ist aber begrenzt. Innerhalb dieser gegebenen Menge
werden nun einige Charakteristika fiir entscheidender
gehalten als andere: geht man etwa von bereits formier-
ten Nationen aus und definiert ,Nation“ im Hinblick
auf diese, mag dem Territorium und der staatlichen Ver-
fafltheit ein hoherer Rang zukommen als in einer Defini-
tion, die ,Nation“ gegeniber einer tibernationalen Staat-
lichkeit abgrenzen soll und daher Sprache, Briauche und
Traditionen hervorhebt. Ebenso wird die gemeinsame
Geschichte — die nicht eine gemeinsame Sprache oder
durchgehend gemeinsame Staatlichkeit voraussetzen muff
— als mafigeblich genannt oder auch die Religion, die das
wichtigste Moment fiir die soziale Integration einer Na-
tion sein kann. Mit der Unterscheidung von ,,6stlichem*
und ,westlichem“ Nationbegriff lagen bereits zwei ver-
schiedene Vorstellungen dessen, was eine Nation aus-
macht, vor, die kaum vereinbar schienen: Nation als
»Plebiszit, so formuliert von Ernest Renan,® einerseits
und Nation als objektive schicksalhafte Pragung durch
die Volksgemeinschaft®' andererseits.

Eine nur begrenzte Menge von Faktoren steht aber zur
Definition des Begriffs ,Nation“ zur Verfigung; Unter-
schiede ergeben sich in ihrer Zu- und Rangordnung. Na-
tionen, die ihr nationales Selbstverstandnis aus der ge-
meinsamen Religion beziehen, sind dennoch ebenso Na-
tionen wie andere, die vielleicht die Staatlichkeit oder das
Territorium fiir sich als nationkennzeichnend angeben
wiirden. Ohne uns daher fir eine der existierenden Defi-

00 Lfexistence d‘une nation est ... un plébiscite de tous les jours“, E.
Renan: Qu‘est-ce qu‘une nation? Oeuvres Completes I, Paris 1947-
1961, 904; vgl. M. Zenner: Die Nation im Denken Ernest Renans, in:
K. Kluxen, W. J. Mommsen (Hg.): Politische Ideologien und national-
staatliche Ordnung, Miinchen/Wien 1968, 219-238.

ot Vgl. H. Kohn: Die Idee des Nationalismus, a. a. O.

121

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nitionen zu entscheiden und auf halbem Weg in Begriin-
dungszwingen steckenzubleiben, konnen wir sagen:
»Nation“ bezeichnet ,eine soziale Grofigruppe, welche
durch historisch gefestigte Beziehungen unter Menschen
gekennzeichnet ist, und zwar durch eine feste, aber nicht
unverinderliche Kombinierung der Beziehungen wirt-
schaftlicher, kultureller, religioser, politischer oder
sprachlicher Art. Die konkrete Kombination kann bei
verschiedenen Nationen unterschiedlich sein.“%? Die
Frage einer Rangordnung moglicher Kriterien stellt sich
daher in einer solchen Begriffsbestimmung nicht; es gibt
vielmehr ein Ensemble von Eigenschaften, das sich ange-
ben lift, das aber je nach Nation unterschiedlich konkret
kombiniert wird. So muf} nicht eine einzelne Nation als
Ideal angenommen werden und eine Definition abgeben,
aus der andere Nationen, die unbestritten ebenfalls als
Nationen gelten, herausfallen wiirden.

Eine Nation kann sich primir als Abstammungs-, als
Sprach- oder politische Gemeinschaft darstellen und
selbst verstehen. Als unabdingbar und somit als wichtig-
stes und unverzichtbares Kriterium erweist sich aller-
dings, dafl eine Nation sich als Nation versteht. Ohne
diese subjektive Komponente ist der Nationbegriff nicht
denkbar. Es handelt sich ja nicht um eine auflere Klassifi-
kation von sozialen Grofigruppen, die auch als Staaten,
Gesellschaften oder eben Grofigruppen identifiziert wer-
den konnten. Von ,Nation“ kann nur die Rede sein,
wenn ein Selbstverstindnis als Nation vorliegt, ein Be-
wufltsein dessen, sich durch ein spezifisches Ensemble

2 M. Hroch: Das Erwachen kleiner Nationen als Problem der kompa-
rativen Forschung, in: H. A. Winkler (Hg.): Nationalismus, Kénig-
stein 1978, 155-172, 155 {.

122

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

von Charakteristika auszuzeichnen und dadurch tber-
haupt von anderen Grofigruppen zu unterscheiden.
Nation ist ,eine soziale Gruppe ..., die sich aufgrund
vielfaltiger historisch gewachsener Beziehungen sprachli-
cher, kultureller, religioser oder politischer Art ithrer Zu-
sammengehorigkeit ... bewufit geworden ist ... Konsti-
tutiv fur Nation sind das Bewufitsein einer sozialen
Gruppe (Volk), eine Nation zu sein oder doch sein zu
wollen, und der Anspruch auf politische Selbstbestim-
mung. Gegeniiber anderen Solidarititsverbinden
wird ihr eine hoherrangige und allgemeinere Bedeutung
zugestanden.“ %  Hoherrangig® im Sinne von ,allgemei-
ner heifft dabei, daf} Nation der Orientierungsrahmen
ist, auf den sich die politische oder soziale Gemeinschaft
bezieht, und als die Einheit verstanden wird, in der sich
das allgemeine Leben des sozialen Ganzen abspielt. Na-
tion ,mufl nicht dieser Rahmen sein; die Kontingenzen
der historischen Entwicklung haben dazu gefiihrt, dafl
sie sich als dieser Rahmen anbot, herausgebildet und
schlieflich durchgesetzt hat. Daher ist Nation ohne das
Bewufltsein sowie den Willen, es zu sein, nicht konzi-
pierbar. Die Selbstbestimmungsforderung gehort von da
her zum Prinzip Nation hinzu, nicht nur wegen ihrer
faktischen geschichtlichen Verbindung, sondern ebenso
aufgrund der Logik des Nationbegriffs als eines wesent-
lich geistigen Produkts, als ,,gedachter” und ,gewollter”
Ordnungsform, die ein Kollektiv von Menschen zur po-
litisch-sozialen Einheit integriert.

Die objektive Prigung durch Hineingeborensein in Tra-
ditionen, Sitten, Sprache widerspricht nicht dem not-
wendigen subjektiven Moment des Nationbegriffs als
Selbstbewufitsein und Wille zu dieser sozialen Ord-

0 P. Alter: a. a. O. 23.

123

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nungsform. Denn das ,,Objektive“ mufl an sich nichts
bedeuten, wenn damit nicht eine subjektive Bedeutung
verkniipft wird. Erst die Affirmation des Bewuftseins,
als Nation einander verbunden zu sein, und die Einord-
nung dieses Bewufltseins in die politisch-soziale Welt der
ebenfalls ,gedachten Ordnungen verleiht einer faku-
schen Gegebenheit klassifikatorische und normative Re-
levanz. Die Alternative subjektiver — objektiver Begriff
stellt sich daher nicht, denn die subjektive Bedeutungs-
zuweisung laffit den objektiven Faktoren erst eine maf3-
gebliche Funktion und relevante Rolle zukommen. Ein
gemeinsames, staatlich verfafites Territorium zu bewoh-
nen, besagt als blofle Tatsache noch nichts, solange die-
sem Tatbestand nicht auch Bedeutung zugemessen wird;
eine Relevanz des Faktischen ergibt sich in seiner Bewer-
tung. Dabei konnen dann unterschiedliche Bestinde ho-
her oder niedriger bewertet werden.

Ohne ein SelbstbewufStsein sowie den Willen, Nation zu
sein, gibt es Nation daher nicht. Der Wunsch nach
Selbstbestimmung leitet sich aus diesen grundlegenden
Komponenten ab; die politische Integration der sozialen
Einheit entspricht dem Charakter von , Nation® als gege-
bener kollektiver Ordnungsform. Eine Nation ohne eine
gemeinsame Sprache ist kaum vorstellbar; denn nur in
der gemeinsamen Sprachlichkeit ist der notwendige
Kommunikationszusammenhang gegeben; Sprache ist
dariiber hinaus perspektivenerschliefender Zugang zur
objektiven Welt und pragt daher das Welt,,bild“. Nation
beruht auf einem Abstammungszusammenhang: der ein-
zelne wird hineingeboren. Die grundlegende Zuordnung
des Individuums zu seiner Nation sind Abstammung
und Verwandtschaft; die Nation ist seine Herkunftswelt.
Eine Nation mit ausschlieflich freiwillig eingetretenen
Mitgliedern gibt es nicht. Dennoch besteht immer die

124

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Moglichkeit der ,Naturalisierung®, die das nationale
Ordnungsprinzip wesentlich vom biologistischen Rassis-
mus unterscheidet.** Eine Nation muf} sich ferner in ir-
gendeiner Weise von anderen, Nachbarnationen abgren-
zen; sonst ist die Bewufltwerdung der eigenen Gemein-
samkeit gar nicht denkbar. Zum gesellschaftlichen Be-
wufltseinszusammenhang kann man auch die Religion
rechnen, sofern etwa die nationale Eigenart im Gegen-
satz zu anderen Nationen oder aufgrund besonderer hi-
storischer Entwicklungen religios verstanden wird.

Welche Grofigruppen jeweils eine Nation ausmachen
und aufgrund welcher von den genannten Kriterien,
stellt sich letztlich historisch heraus. Die nationale Zu-
sammengehorigkeit mufl zudem eine gewisse Kontinuitat
beanspruchen konnen. Nationen sind also historisch ent-
standen und haben sich im Lauf der Geschichte — nicht
ynattrlich® — herausgebildet und geformt; sie sind nur
yhistorisch zu erkliren®: eine gemeinsame Geschichtre als
nationpragender und -bildender Faktor ist daher uner-
lafllich. Auch neue Nationen bilden sich nicht ohne ge-
meinsame, wenn auch vergleichsweise ,kurze“ Ge-
schichte; die zufillig abgegrenzten und zusammenge-
wirfelten ehemaligen Kolonialstaaten sind durch die je-
weilige Erfahrung mit den Kolonialmichten als ihrer
schlechthin prigenden Geschichte zur Nation verbun-
den.® Der ,6stliche und ,westliche Nationbegriff ver-
dankte sich unterschiedlichen historischen Prozessen der
Nationbildung: Wihrend im Westen der Staat des nach-
konfessionellen absolutistischen = Staatensystems sein

¢ Vgl. B. Anderson: a. a. O. 147.

% Vgl. H. A. Winkler (Hg.): Nationalismus, Konigstein 1978, und:
Th. Schieder (Hg.): Staatsgriindungen und Nationalititsprinzip, Miin-
chen/Wien 1974.

125

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Staatsvolk einte und dieses sich in der Erfahrung der ei-
genen Art gegeniiber anderen Staatsvélkern zur Nation
formte, muflten sich im Osten nationale Volksgruppen in
tibernationalen Staaten jeweils erst als Nation artikulie-
ren und fur sich Selbstbestimmung fordern. Heute stel-
len sich die unterschiedlichen Entstehungsweisen des
ynationbuilding“ lediglich als Frage der historischen Ge-
nese von sich gleichermaflen als ,Nationen® verstehen-
den Staaten dar. Die Aufteilung der politischen Welt in
einer prinzipiell nationalstaatlichen Ordnung lafit die tat-
sachliche historische Entstehung demgegeniiber sekun-
dir erscheinen® — ob Nationen sich in Staaten politisch
selbstbestimmen oder Staaten im Sinne sozialer Integra-
tion und Legitimation sich als Nationen geben, wird bei
der generellen Unterstellung des Nationalstaatsprinzips
nicht berticksichtigt. Die historische Entwicklung als
Formierung von Nationen ist aber entscheidend dafir,
welche ,Kollektive“ sich zur Einheit einer Nation gefun-
den haben. Der Prozef} spiegelt sich zudem in ihrem je-
weiligen Selbstverstindnis, nimlich welches Kriterium —
Staatlichkeit, Sprache und Kultur — fir mafigeblich ge-
halten wird. Fir die konkrete Bildung der Nationen so-
wie ihr Selbstbewufitsein und -verstindnis ist daher Ge-
schichte der wichtigste Faktor.

b) Nation, Gesellschaft, Staat

Es entspricht der Struktur von ,Begriffen®, die nach
Aristoteles ,eines iiber vielen® benennen und in einer
Formulierung von Hermann Liibbe als ,sprachliche Un-
terscheidungsreprisentanten“®  dienen sollen, dafl sie

% Vgl. T. Mayer: a. a. O. 30.
¢ H. Liibbe: Religion nach der Aufklarung, a. a. O. 149.

126

- am 17.01.2026, 14:45:1 Op


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nicht jeden Einzelfall vollstandig erfassen und nicht ein-
deutig festzulegen sind. Schon ,Gesellschaft® und
»Staat“ sind Begriffe, die nicht scharf sind und nicht je-
den der in ihnen begriffenen Fille im Detail charakteri-
sieren konnen, ohne dafl sie damit jedoch sinnlos oder
verzichtbar wiren. Der Nationbegriff kann ebenfalls nur
mit einer gewissen Unschirfe, auch in der Abgrenzung
gegeniiber anderen Kollektivformen, gehandhabt wer-
den.

,Nation“ ist weder mit ,Staat“ noch ,Gesellschaft®
identisch; es wird mit den Begriffen jeweils anderes er-
faflt. Der Staat ist die maflgebliche Form der Verfafitheit
und Organisierung sozialer Einheiten, die namlich durch
sein Ordnungs- und Rechtssystem integriert werden.
Der Staat umfafit daher immer ein Staatsvolk, das jedoch
auch Teil einer umfassenderen Gesellschaft sein kann. Da
die soziale Integration der in sich immer plural struktu-
rierten Gesellschaft durch die Staatlichkeit als die allge-
meinverbindliche Instanz gegeniiber den gesellschaftli-
chen Teilsystemen geleistet wird, kann man jedoch in der
Regel eine Gesellschaft als Staatsvolk dem Staat zuwei-
sen. Die Unterscheidung beider sozialer Kollektivformen
ist damit nicht aufgehoben; eine Trennung allerdings
durch den engen Zusammenhang nicht aufrechtzuerhal-
ten. Sofern Nation auch wesentlich Sprachgemeinschaft
ist, ist sie nun offensichtlich in erster Linie der ,Gesell-
schaft“, die wesentlich durch ithren Kommunikationszu-
sammenhang bestimmt ist, zuzuordnen. Auch die ge-
meinsame Geschichte kann die einer Gesellschaft und
mufd nicht die eines Staates sein.

Die heutige Aufteilung der politischen Welt in Nationen,
wie sie sich im Laufe des 19. und des 20. Jahrhunderts
herauskristallisiert hat, setzt jedoch grundsatzlich vor-
aus, daf} Nationen staatlich organisiert und verfafit sind —

127

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die ,Vereinten Nationen® sind selbstverstindlich eine
Organisation von Staaten. Der Nationalstaat wird daher
international als der Regelfall unterstellt, auch wenn die-
ses Modell einer volligen Identitit von Nation und Staat
in keinem einzelnen Fall verwirklicht ist. Die ideale Vor-
stellung eines Nationalstaats hingt mit der Idee politi-
scher Selbstbestimmung der Nation als einer sozial be-
reits formierten Einheit zusammen; die politische Orga-
nisation in Staatsform erscheint nur folgerichtig. Nation
als Integrations- und Legitimationsrahmen staatlicher
Ordnung impliziert Volkssouveranitit und Demokratie;
dieser ideengeschichtlichen Verbindung mit den Birger-
und Menschenrechten verdankte der Nationbegriff seine
Konjunktur im 18. Jahrhundert; auch im 20. Jahrhundert
macht diese ,politische“ Bedeutung, so in den nationalen
Befreiungsbewegungen der Kolonialvolker, seine Durch-
setzungskraft aus. Der Nationalstaat erfullt daher Funk-
tionen, die die Staatlichkeit als solche nicht leisten konn-
te und die dieses ,Modell“ als vorlaufig nicht ersetzbar
erscheinen lassen: nimlich Integrierung der Gesellschaft
und damit Legitimierung der staatlichen Ordnung, Mo-
bilisierung und Egalisierung der Biirger in ihrem Interes-
se fir das Allgemeinwohl und ihre Orientierung an einer
gegebenen kollektiven Identifikationsgrofie. Nach K. W.
Deutsch bietet der Nationalstaat ,.ein stirkeres Gefiithl an
Sicherheit, Zugehorigkeit und Verbindlichkeit und sogar
an personlicher Identitit, als jede andere groflere alterna-
tive Gruppe es vermag“.®® Auch wenn es viele Aufgaben
gibt, die der Nationalstaat allein nicht mehr erbringen
kann, sondern die nur in internationalen Organisationen

¢ K. W. Deutsch: Nationenbildung — Nationalstaat — Integration, hg.
von A. Ashkenasi, P. Schulze, Disseldorf 1972, 214.

128

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zu verwirklichen sind, wie Verteidigung, Wirtschaft, In-
formation und Umweltschutz, macht thn das als Primir-
orientierung fir seine Mitglieder sowie als Instanz zwi-
schen Individuum und Weltmenschheit nicht tiberflissig.
Dennoch mufl die Selbstbestimmung der Nation nicht
die Form eines Nationalstaats haben; ebenso sind Zu-
sammenschliisse foderalistischer Art, in einem , Nationa-
litaitenstaat®, moglich; das Staatsvolk wird international
dabei im Sinne des Nationalstaatsprinzips als Staatsna-
tion betrachtet. Obwohl der ,echte“ Nationalstaat nicht
existiert, wird an diesem Modell als Ordnungsvorstel-
lung der politischen Staatenwelt festgehalten. ,Nation®
und ,Staat“ sind daher in der Regel nur unscharf ge-
trennt, auch wenn von einer ,Identitdt“ nicht ausgegan-
gen werden kann. Nation, Gesellschaft und Staat erschei-
nen somit in weitgehender Verwiesenheit aufeinander;
die Unterscheidung der Begriffe sollte aber beachtet wer-
den, weil sie jeweils andere und unterscheidbare Momen-
te der verfafiten sozialen Vergemeinschaftung von Men-
schen bezeichnen.

Auf dem vermeintlich direkten Weg einer Zuordnung
von Nation zu Staat und Gesellschaft als den maflgebli-
chen Kollektivformen und damit einer Zuordnung zu
der von der Gesellschaft getragenen und den Staat ver-
pflichtenden Sittlichkeit 13t sich eine normative Rele-
vanz des Nationbegriffs nun noch nicht erkennen. Sitt-
lichkeit hatten wir der Gesellschaft zugeordnet, in der
auch das moralisch handelnde Subjekt dem Ethos als der
einzig wirklichen Form von Sittlichkeit begegnet. Das ei-
gentlich ,Moralische“ war dabei die personale Dimen-
sion und subjektive Bedeutung, nimlich die Anerken-
nung eines als verbindlich erfahrenen ,moralischen“ An-
spruchs. Sofern ,Nation“ nun nicht ohne Bezug auf
»Gesellschaft“ gedacht werden kann — wenn auch nicht

129

- am 17.01.2026, 14:45:1 Op


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

jeweils eine Nation genau einer Gesellschaft entsprechen
mufl —, kann man daher Nation und Ethos so aufeinan-
der beziehen, daf es die Gesellschaft der Nation bzw.
Gesellschaft als Nation ist, die dem Individuum die In-
halte der Moralitit und Sittlichkeit verbindlich im Ethos
vermittelt. Damit ist jedoch noch nicht gesagt, wie diese
Inhalte und normativen Gehalte des kollektiven Bewufit-
seins mit ,,Nation“ zusammenhingen.

¢) Charakteristika von Nation in ethischer Perspektive

Wenn wir von den Charakteristika von ,Nation® ausge-
hen, die wir unter Verzicht auf eine positive Definition
als unabdingbare Kriterien benannt haben, mussen sich
Elemente ausmachen lassen, an denen eine mogliche sitt-
liche Bedeutung von Nation festgemacht werden konnte.
Die naturalen Grundlagen wie Territorium, Land oder
Klima kdénnen wir dabei zuerst ausgrenzen, nicht weil sie
keine Bedeutung hitten, sondern weil Natur nicht
ethisch normierenden Charakter hat. Naturale Bedin-
gungen sind zwar relevant, sofern ohne ihre Berticksich-
tigung ein Ethos nicht ,funktionieren wird; Natur
wirkt daher begrenzend, eine unmittelbare Normierung
kann von ihr aber nicht ausgehen.

Wichtuiger ist dagegen die ,natiirliche Gegebenheit, daf}
der einzelne in eine Nation hineingeboren wird, der er
dann angehort, die ihn als Personlichkeit durch die Ver-
mittlung von Sprache und Kultur prigt. Die grofie
Mehrzahl der Menschen bleibt in der Gemeinschaft, in
die sie hineingeboren sind. Die Zugehorigkeit zu einer
bestimmten Nation wird damit schicksalhaft — gegeben
durch das Faktum der natiirlichen Abstammung. Diese
Zuordnung hat fir den Einzelnen daher naturwiichsigen
Charakter; sie erscheint als Macht von Art der Natur,

130

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die ,von sich aus“ da ist, die man nicht wahlen, der man
sich aber ebensowenig voéllig entziehen kann. Obwohl
also naturale Gegebenheiten an sich keine unmittelbare
normative Kraft haben, ist die subjektive Schicksalhaftig-
keit eine entscheidende Vorgabe.

Wenn die naturalen Bedingungen als das Ethos lediglich
begrenzend wirken konnen, mufl weitergefragt werden
nach nicht-naturalen, also sozialen Zusammenhingen.
Dabei ist zunichst auf die perspektivenbildende Sprache
zuriickzukommen. Die Kommunikation verlauft primir,
wenn auch nicht ausschlieflich, innerhalb einer Gesell-
schaft mit einer bestimmten Sprache. Gemeinsame Spra-
che ist damit unverzichtbarer Bestandteil dessen, was
eine Nation ausmacht — sie allein ist aber nicht ausschlag-
gebend, denn aufgrund blofler Sprachgemeinschaft hat
sich noch nie eine Nation gebildet. ,Nur als ein Bestand-
teil nationaler Identitit wirkt Sprache national differen-
zierend“;%° sprachnationale Einheit ist Bestitigung, nicht
Garantie des Bestehens einer Nation. Fir das Ethos wie
fur die Kultur der Gesellschaft tiberhaupt ist die Sprache
wichtig, denn sie sind sprachlich verfaflt — thre Vermitt-
lung in Erziehung, Kommunikation und dem moralisch
verbindlichen ,,Anspruch ist an die in der Sprache pri-
sente Perspektive auf die Welt gebunden.

Damit ergeben sich aber noch nicht spezifische Inhalte.
Diese Inhalte, durch die sich die verschiedenen Formen
von Ethos unterscheiden, also ithre Verschiedenheit tiber-
haupt, macht die unterschiedlich mégliche und auch un-
terschiedlich gegebene Positivierung und Konkretisie-
rung allgemeiner moralischer Prinzipien im jeweiligen
Ethos aus. Diese Konkretionen sind der geschichtlichen
Bedingtheit des Ethos zuzuordnen: historische Differen-

% °T. Mayer: a. a. O. 115.

131

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zierungen mit ihren Kontingenzen haben verschiedene
Formen von Ethos sich ausbilden lassen. Thre Geschicht-
lichkeit im Sinne von historischer Bedingtheit, Abhin-
gigkeit und Relativitat erschien gerade als Einwand gegen
thre Verbindlichkeit vom Standpunkt einer universali-
stisch als unmittelbar normierend verstandenen prakti-
schen Vernunft. Setzt man dagegen beim ,,Ethos* als der
einzig moglichen und wirklichen Weise des Erscheinens
des Allgemeinen an, ist die Konkretion des Allgemeinen
in der Form des Kollektivs und der Geschichtlichkeit mit
ihrer Kontingenz — als einer stets partikularen Positivie-
rung — pluralistisch affirmierbar, ohne dafl dadurch aber
der Unbedingtheits- und Absolutheitsanspruch des Mo-
ralischen fiir das Subjekt relativiert wiirde.

Auch die Nationen verdanken ihr Dasein und ihre Ver-
schiedenheiten  ihrer  geschichtlichen  Bedingtheit:
»Nation“ ist eine historisch herauskristallisierte Kollek-
tivform; die jeweiligen, konkreten Nationen in ihren Ab-
grenzungen und Eigenheiten sind Resultate geschichtli-
cher Entwicklungen.

Nach Ausscheiden anderer Charakteristika des Begriffs
Nation, die sich in diesem ,Durchgang® nicht als positiv
normierend zeigten, bleibt einzig das nationspezifische
Kriterium ,,Geschichte® ibrig als eines, das allgemein
mit sittlicher Relevanz fiir das Ethos und in der Folge
auch fir das moralische Subjekt verbunden sein kann”° -
wenn die Nation sittliche Bedeutung fur ihre Angehori-
gen hat, kann sie diese tiberhaupt nu#r haben tber die ge-

70 Auch wenn etwa ,Religion® die fiir eine Nation charakteristische
moralische Grofie sein sollte, ist sie dies im Laufe der historischen Ent-
wicklung und des ihr dadurch zugekommenen Stellenwerts geworden;
sie ist dies aber nicht in jeder Nation — die Geschichte ist dagegen in je-
dem Fall konstitutiv.

132

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schichtliche Dimension, nimlich als Geschichte dieser
politisch-sozialen Gemeinschaft, die deren Traditionen,
Kultur und dann auch Ethos geprigt hat.

Lift sich daher Nation in demselben Sinne wie Ethos
der Geschichte zuordnen, so daff nimlich die Ausbil-
dung des konkreten Ethos und die Ausbildung der je-
weiligen Nation zwei Seiten ein und derselben Entwick-
lung wiren — Nation ,,gleich® historisch tiberkommenes
Ethos? Diese einfache Paralellisierung der geschichtlich
gewordenen Konkretionen von Nation einerseits und
Ethos andererseits als e zusammenhingender gesell-
schaftlicher Prozef liegt nahe; ebenso sind aber Uber-
schneidungen denkbar, so daff in einer Nation verschie-
dene Formen von Ethos beheimatet sein konnen oder ein
Gesamtethos — genannt war bereits das europiische —
mehrere Nationen als ,Sonderformen® in sich begreift,
so dafl Ethos umfassender zu verstehen ist als das natio-
nale Moment. Prigt Nation dann spezifische Ethos-
sunter“formen oder ist sie selbst mit solchen gleichzuset-
zen? Was fur das abendlindische Europa vielleicht zu
bejahen ist, muf} nicht generell gelten.

Welche Rolle spielt Nation also im Ethos einer Gesell-
schaft? Nation und Ethos sind dabei nicht mittels der
Gemeinsamkeit ihrer wesentlich geschichtlichen Be-
stimmtheit einfach identisch zu setzen, wenn auch ihr
Zusammenhang, wie im folgenden, iber die Geschichte
zu suchen ist.

133

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Nation, Geschichte, Ethos

a) Geschichtliche Prigung

Was es unstrittig in den moralischen Kulturen moderner
Gesellschaften gibt, sind nationale Bestinde, d. h. Eigen-
tumlichkeiten, die nur historisch zu erkliren sind, und
zwar als geschichtliche Herkunft dieser spezifischen po-
litisch-sozialen Gemeinschaft. Auch das europiische Ge-
samtethos differiert im Hinblick auf solche Pragungen
durch die jeweiligen europiischen Nationen und ihre
Geschichte. Wihrend soziale ,,Solidaritit in Deutsch-
land in den Traditionen des Wohlfahrtsstaates steht, gilt
sie in Italien als Aufgabe kleiner Solidarititsverbande wie
der Familie; ein anderes Beispiel ist die Legitimitit sowie
Bereitschaft zum Verteidigungskrieg, die in den Lindern
Europas am geringsten vorhanden ist, die in der jingsten
Geschichte einen Krieg verloren haben oder besetzt wa-
ren.”!

Die Rede vom ,,typisch deutschen“ oder ,typisch engli-
schen“ bezieht sich auf solche bestimmten Verhaltens-
weisen, die sich aufgrund historischer Erfahrungen so
herauskristallisiert haben, wie sie sich heute darstellen.
Diese spezifischen Prigungen aufgrund der Geschichte
als Nation sind untibersehbar. Sie als konstantes ,Natu-
rell“ im Ricken der Geschichte zu verstehen, wire
falsch: Geschichte wiirde so als Natur mifideutet. Der
sogenannte Nationalcharakter ist in der Tat eine illegiti-
me Hypostasierung und Fixierung historisch relativer
Verhaltensprigungen, die sich im Verlauf der weiteren

7t Nimlich Italien, Bundesrepublik Deutschland, Belgien und Hol-
land, wie im auflereuropidischen Raum Japan, vgl. E. Noelle-Neumann,
R. Kocher: a. a. O. 31, 61.

134

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Geschichte wieder indern kdnnen; er erweist sich viel-
mehr als Interpretament von geschichtlichen Erfahrun-
gen, dessen Interpretationscharakter daher im Bewuf3t-
sein bleiben sollte. ,,Der Nationalcharakter ... enthilt
also nur, was aus der eigenen ... Geschichte als wesent-
lich fur die Bildung nationaler Art erkannt und festgehal-
ten wird.“ 72

Hegel charakterisiert die Englinder in ihrer angeblich
unverwechselbaren Eigenart als die, ,welche den Ozean
beschiffen und den Welthandel besitzen, denen Ostin-
dien gehort und seine Reichtiimer, welche Parlament und
Geschwornengerichte haben“.”> Der Topos von engli-
schen ,Hindlern“ und deutschen ,,Helden® ist auch 1914
ein gingiges Gegensatzpaar. Heute wirde man weder
unter der Beschreibung Hegels noch der von 1914 die
Englander wiedererkennen, es sei denn, man verfugte
tber die entsprechenden historischen Kenntnisse. Als
Handelsvolk gelten heute gerade die Deutschen, deren
Stilisierung als Parzivalnatur, die sich in der pragmatisch
bestimmten Welt des Kleinkrimers nicht zurechtfindet,
aber jederzeit zum heldischen Einsatz fiir Volk und Ehre
bereit ist, heute vollig fremd und unverstindlich er-
scheint. ,Parzival“ ist eben kein Interpretationsmuster
mehr, das die spezifische geschichtliche Herkunft und
nationale Prigung erhellen konnte. Ohne geschichtliche
Bezlige sind Eigenheiten der jeweiligen moralischen Kul-
turen und Ethosformen nicht erklirbar; diese Geschichte
ist immer auch die des Kollektivs als Nation. Damit ist
nicht ein ,Nationalcharakter® im Sinne einer Naturanla-

72 H. Plessner: Die verspitete Nation, Frankfurt a. M. 1974, 25.

7 G. W. F. Hegel: Vorlesungen tber die Philosophie der Geschichte.
Auf der Grundlage der Werke von 1832-45 neu ed. Ausgabe, Werke
12, Frankfurt a. M. 1986, 99.

135

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ge gemeint, der sich nur als unhistorisches Interpreta-
tionsschema eben dieser spezifischen nationalen Prigung
erweist. Ein solches Deutungsmuster zeigt allerdings das
— legitime — Bedurfnis, die historische Ausdifferenzie-
rung nationaler Verschiedenheiten erkliren zu wollen;
die Notwendigkeit eines Rekurses auf die geschichtliche
Gewordenheit der Nation im Hinblick auf ihre spezifi-
sche Bedeutung auch fiir die moralische Kultur bestitigt
sich somit in dieser unreflektierten Rede von ,Natur®.
Die Naturwiichsigkeit und Schicksalhaftigkeit der Zu-
ordnung des Individuums zu einer bestimmten Nation
mitsamt ithren auch das Ethos prigenden Eigenheiten ist
es, die dem Topos vom , Nationalcharakter” Plausibilitat
verleiht.

b) Geschichte und Selbstverstindnis

Diese nationalen Bestinde liegen lebensweltlich vor in
der konkreten, geschichtlichen Ausformung von Institu-
tionen, Traditionen, Sitten und Moralvorstellungen.
»Geschichte“ bedeutet dabei geschichtliches Geworden-
sein dieser ,, Werttraditionen®. Aber auch Geschichte als
»Konstrukt“, als Sinngebung des Vergangenen und Ver-
standigung tber den Prozef} des geschichtlich Geworde-
nen, das diese Gesellschaft von anderen unterscheidet, ist
relevant, sofern auch die Geschichte der Nation dieser
Sinngebung bedarf. Die Vergangenheit ist nicht in der
Weise abgeschlossen, daff ihr Sinn feststinde; welche
Entwicklungslinien als ,rote Fiden“ der Geschichte er-
scheinen, hingt vielmehr von dem ab, was die Gegen-
wart politisch wie interpretierend daraus aufnimmt und
fortsetzt. Die konstruierende Deutung der Geschichte
wiber den Geschichten® stellt die Traditionen heraus, die
in der Gegenwart weiterwirken oder weitergefiihrt wer-

136

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

den sollen. Moralisch normierend ist daher nicht einfach
das verhaltenspragende historische Gewordensein, son-
dern Geschichte als Sinngebung und Selbstverstindigung
im intersubjektiven Zusammenhang des praktischen
Kontextes; wahrend nimlich ,aus dem, was ist, Verbind-
lichkeiten schlechterdings unableitbar sind“, ist ein Sol-
len immer ,ein sozialer Bestand, und jegliches Sollen,
alle Verbindlichkeit ist in letzter Hinsicht einzig inter-
pretierbar als Forderung eines Willens an einen ande-
ren“,”* so dafl im praktischen Zusammenhang, in dem
Geschichte als Konstrukt unter Sinngesichtspunkten
steht, ein intersubjektiv erhobener Anspruch sozial ver-
bindlich gelten kann.

Die Sinngebung, die die Geschichte in den Kontext der
praktischen Vernunft einordnet, bedeutet, daff mit die-
sem ,,Sinn der Geschichte“ auch eine Affirmation der so
als bedeutsam verstandenen Geschichte verbunden ist:
sie erscheint ,sinnvoll“. Ebenso kann sich unter Sinnge-
sichtspunkten aber auch die Verfehlung eines Sinnes zei-
gen. Erscheint die eigene Herkunft aber als nicht sinn-
voll, als nicht verniinftig einholbar, mufl das Konsequen-
zen fur die Affirmation gegebener historischer Bestinde
haben. Ist so etwa gerade die Geschichte des Kollektivs
als Nation nicht sinnentsprechend, wird damit auch die
Akkulturation der nationalen geschichtlich gewordenen
und geprigten ethischen Bestinde problematisch.

Die Erfahrung des ,guten Lebens“, die fir das Indivi-
duum ein Ethos als ,,gut“ ausweist, bemifit sich zwar an
seiner aktuellen Moglichkeit und Wirklichkeit; die Qua-
litat eines Ethos erweist sich aber auch im Hinblick auf
seine historische Bewahrung, die ihrerseits den damit
verbundenen Anspruch der sozialen Gemeinschaft auf

7 H. Liubbe: Theorie und Entscheidung, Freiburg 1. Br. 1971, 135.

137

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kontinuitit und Konformitit begriindet. Ist diese Be-
wihrung in der diachronischen Perspektive aber zweifel-
haft, kann die ,Hintergrunderfillung“ und , Entlastung®
durch die gegebene Sittlichkeit des Ethos ebenfalls zwei-
felhaft werden. Die Ubernahme bestimmter ethischer
Traditionen bedarf dann der Rechtfertigung, anstatt den
Traditionsvorzug des Uberlieferten geltend machen zu
konnen. Damit ist auch das Individuum in seiner gegebe-
nen sozialen Gemeinschaft betroffen, der es seine Identi-
tit und moralische Existenz verdankt. Ist die Gemein-
schaft als Nation identifiziert und definiert und die Ge-
schichte die der Nation, hat auch die Sinngebung dieser
Geschichte als gesellschaftliche Verstindigungsleistung
Konsequenzen fiir die Tradierung des Ethos, namlich der
iberlieferten ,bewihrten® Sittlichkeit.

c) Identitat

Die Identitit der Gesellschaft ist ebenfalls geschichtlich,
niamlich sofern sie Resultat von Geschichte ist und sofern
sie sich auf Historie in ihrer ,Identititsprasentations-
funktion“”® beziehen mufl. Das Spezifische der Ge-
schichte ist, daff, obwohl alle einzelnen Ereignisse sich
auf Handlungen zuriickfithren lassen, die Geschichte
selbst nicht als Handlungsresultat verstanden werden
kann: das geschichtlich Uberkommene ist ,nur histo-
risch zu erkliren“. Die konstruierende Wiederanord-
nung des vergangenen Geschehens in einem Bedeutungs-
zusammenhang dient der Vergegenwirtigung des Ge-

7> Vgl. H. Libbe: Die Identititsprasentationsfunktion der Historie, in:
Praxis der Philosophie — Praktische Philosophie — Geschichtstheorie, a.
a. 0.97-122.

138

- am 17.01.2026, 14:45:1 Op


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wordenen und zugleich der Entscheidung tber die ge-
genwirtige und zukinftige Orientierung.

Die nur historisch erklirbare“ Identitit ist nicht selbst-
gewihlt, sie steht auch nicht zur Disposition noch kann
ihre geschichtliche Gewordenheit handelnd verindert
werden — Identitat ist Schicksal. In der Vergegenwirti-
gung und Sinndeutung der Geschichte ist aber eine Ent-
scheidung und Identititsfindung moglich; denn welche
Entwicklungslinien fortzusetzen sind, die somit den tat-
sichlichen Sinn des vergangenen Geschehens angeben
und bestimmen, ist Gegenstand des Handelns der jewei-
ligen Gegenwart. Durch die Geschichtlichkeit, die
schicksalhafte Vorgabe bedeutet, geht die Geschichte
auch als Aufgabe weiter; damit ist sie in die Verantwor-
tung einer Gesellschaft gegeben und steht unter den Ge-
sichtspunkten praktischen Handelns und dessen ethi-
schen Kriterien.

Das moralisch handelnde Subjekt erfihrt seine Identitit
in der sozialen Gemeinschaft, in der es lebt. Das Indivi-
duum ubernimmt, nach Plessner, objektiv ihm gegen-
iiberstehende Verhaltensmuster als Rollen, in denen es
sich zum Ausdruck bringt, ohne in ithnen aufzugehen —
es kann sich selbst nur tber diesen ,Umweg® erfahren
und verbirgt sich zugleich in einem ,ineffablen“ Rest.
Mit dem Begriff des Ethos ergibt sich eine ahnliche
Struktur fiir das ,moralische® Verhiltnis von Indivi-
duum und Kollektiv: das moralisch unbedingte Subjekt,
auf das es letztlich ,,ankommt®, erfihrt die Inhalte seiner
Moralitit als Inhalte eines kollektiven Bewufitseins im
Ethos als Inbegriff der Normen und normativen Gehalte
der sozialen Gruppe; es kann das allgemeingiiltige Sitten-
gesetz nicht anders erfahren als in der Konkretion des
kollektiv gegebenen Ethos, ohne daff dadurch die morali-
sche Personalitit aufgehoben wiirde. Mit der geschichtli-

139

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

chen Identitat des Kollektivs ist auch die sittliche Identi-
tit des handelnden Subjekts betroffen — nur Kollektive
sind Trager einer Geschichte und eines Ethos, und auf
die gegebene soziale Gemeinschaft ist das Subjekt so-
wohl in seiner allgemeinen wie sittlichen Identitat kon-
stitutiv verwiesen; es erfindet sich so wenig wie eine Pri-
vatsprache eine Privatgeschichte oder eine rein private
Sittlichkeit.

»Die Affirmation des Vaterlandes, des eigenen Volks und
seiner politischen Ordnung®, der Nation, ,,ist so gesehen
eng verbunden mit der Bejahung der eigenen sittlichen
Identitit, die sich mehr noch als den Eltern der Polis ver-
dankt®, niamlich ,insofern als die Bestimmung ... des
rechten Lebens in einen wesentlichen Zusammenhang
zum konkreten ,Ort des Wohnens* (griech. = ethos), zu
der durch je eigene Sitten, Gesetze und Institutionen ver-
fafliten politischen Gemeinschaft gesetzt wird“.”® Wenn
sich Staaten, in Staaten verfafite Gesellschaften oder Ge-
sellschaften allgemein als Nationen verstehen und identi-
fizieren und so auch ihre kollektive Identitit in der Ge-
schichte als Nation lokalisieren, bestimmt Nation die
Identitit dieses Kollektivs wesentlich mit. Das in einer
Nation geborene, lebende und handelnde Individuum ist
damit immer auch ,, Amerikaner®, ,Deutscher®, ,,Agyp-
ter oder ,Japaner” und in dieser nationalen Identifika-
tion seinem maflgeblichen Kollektiv zugeordnet. Durch
die Aufteilung der politischen Welt in Nationen als
durchgingigem Ordnungsprinzip verstchen sich in der
Regel Staaten, aber analog auch nicht mit einem Staat
identische Gesellschaften als Nationen; die nationale
Identitit des Kollektivs ist daher ,,international®, und je-

76 M. Forschner: Patriotismus — Kosmopolitismus, in: O. Hoffe (Hg.):
Lexikon der Ethik, a. a. O. 179f., 179.

140

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Mensch wird damit seiner Identitit auch als einer
ynationalen teilhaftig — der Staatenlose und der Emi-
grant sind Ausnahmen, die die Regel nicht aufler Kraft
setzen: daff das moralische Subjekt nach der dargestellten
Struktur seiner Zuordnung zu einer gegebenen sozialen
Grofigruppe im Rollenverhiltnis allgemein und im Ethos
im besonderen nicht im Kollektiv ,aufgeht®, erlaubt ihm
zugleich immer auch die mogliche Distanz. Die grund-
satzliche Differenz von Individuum und Gemeinschaft
sowohl in der ,Ineffabilitit“ des Trigers pluraler Rollen-
funktionen als auch der letztlich personalen moralischen
Verantwortung des Daseins- und Handlungssinnes kann
einerseits Entfremdung beinhalten — der Einzelne ist nie
vollig mit seiner Gemeinschaft identisch —, korrespon-
diert aber andererseits dem Prinzip der Menschenwiirde,
der als vorausgesetztem sittlichem Subjektsein sozial die
Anerkennung eines Freiraums der moralischen Persona-
litdt entspricht. Staat und Gesellschaft sind in ihrer Sitt-
lichkeit partielle Groflen, die nicht die ,,ganze“ Sittlich-
keit ausfillen oder ein Ethos vollstindig bestimmen und
auslegen konnten. Trotz der durchgingigen nationalen
Identifikation des Individuums in der gegebenen Identi-
tit des Kollektivs als Nation ist damit ebenfalls nicht al-
les determiniert. Distanznahme, Erkenntnis der Partiku-
laritdt und Partialitit, als Folge moglicherweise Emigra-
tion wie ,Naturalisierung® sind daher mitgegeben und
im Falle der Nation auch besonders plausibel, weil die
Kontingenz des Nationprinzips durch seine offensichtli-
che Historizitit unabweisbar ist. Die nationale Identitit
des Individuums durch Verhaltensprigung, Sprachlich-
keit, allgemein die Herkunft aus einer verfafiten Gemein-
schaft ist dennoch nicht etwas, was ,,abzustreifen® wire.
Die Identitit steht tatsichlich nicht zur Disposition,
wohl aber, was das handelnde Individuum in dem ihm

141

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gegebenen Freiraum ihr an Handlungs- und Daseinssinn
verleiht.

d) Naturwichsigkeit, Anspruch und Affirmation

Bedingung fiir diese Relevanz der Nation als kollektiver
Identitit, iiber die sich auch das Individuum dann identi-
fiziert, ist das Selbstverstindnis der entsprechenden so-
zialen Grofigruppe als Nation. Im Fall der Geschichte
war bereits deutlich geworden, daf} vergangenes Gesche-
hen entsprechend der ,,naturalistic fallacy“ nicht als Fak-
tum schon normativ wirksam sein kann, sondern dies
erst wird, wenn in einem praktischen Zusammenhang
eine Bedeutungszuweisung erfolgt, die sich intersubjek-
tiv und unter der Leitvorstellung von Sinn und Humani-
tit — also von vorneherein im praktischen Kontext — er-
gibt. Eine solchermaflen als normativ bedeutsam verstan-
dene Geschichte ,existiert” in sozialer Vermittlung; sie
ist kein ,,ontologischer, sondern ein ,sozialer Bestand®,
mit dem sich so auch sozial verbindlich gemachte An-
spriche moralischer Qualitit verbinden konnen. Die
Geschichte im Sinne des geschichtlichen Gewordenseins
des Ethos war in ,lebensweltlich“ vorhandenen Institu-
tionen, Traditionen, Normen und normativen Gehalten
nach dem Muster von Kultur anzusiedeln; Geschichte als
Bedeutungszusammenhang und konstruierende Wieder-
anordnung herkunftsprigender Vergangenheit ist eben-
falls im Ethos einzuordnen, sofern der ,praktische, inter-
subjektive Kontext“ der Gesellschaft im Ethos gerade
normativ gestaltet ist. Dadurch, daf§ sich die gesellschaft-
liche Sinnfindung in Geschichte ausdriickt, wird der Ge-
schichte im Ethos eine handlungsleitende Rolle und sitt-
liche Bedeutung zugesprochen.

Dieser ,,Vermittlungscharakter einer normativen Be-

142

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

deutsamkeit der ,,Geschichte® gilt auch fir die ,Nation®.
Von einem ,Anspruch“ im Zusammenhang des Ethos
und damit von moralischer Dimension kann nur dann
die Rede sein, wenn er in sozialer Vermittlung so erho-
ben und geltend gemacht wird. ,Nation“ ist daher eine
sittliche Grofle, wenn sich sozial ein Anspruch mora-
lisch-sittlicher Art damit verkniipft. Die Naturgegeben-
heit nationaler Zugehorigkeit ist von sich aus nicht nor-
mierend; nur sozial verbindlich erhobene Anspruche
konnen es sein, die eben als intersubjektive ,,An“spriche
an das Individuum dessen ,An“erkennung fordern, die
seine Moralitit als Person, die im Handeln Stellung
nimmt und damit Gber sich selbst und ihre Stellung ent-
scheidet, verlangt. Die Tatsache, zu einer Nation durch
Geburt zu gehoren, oder Mitglied einer wirtschaftlichen,
sozialen, sprachlichen und geschichtlichen Gemeinschaft
zu sein, ist als reiner Tatbestand nicht entscheidend —
denn in vornationalen Gesellschaften spielten diese Fak-
toren nicht dieselbe Rolle wie nach der Durchsetzung
des Nationprinzips —, wenn sich dieser nicht in einen
ethisch bestimmten Zusammenhang einfugt, innerhalb
dessen er als entscheidend gilt und sich mit ihm eine so-
ziale sittliche Verpflichtung verbindet, die dann auch Be-
deutung fir die moralische Personalitit des handelnden
Individuums hat.

Niemand geht aber darin auf, Mitglied einer Nation zu
sein; dies widersprache der Moralitit und dem Prinzip
der Menschenwirde, weil es eine Totalisierung partieller
sittlichkeitsprigender Groflen beinhaltete, die eben
ytotalitairen® Charakters wire. Die Verabsolutierung der
Nation im Integralen Nationalismus’” ist von da her als

77 So formuliert bei P. Alter: a. a. O. 43-56.

143

- am 17.01.2026, 14:45:1 Op


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ideologisches und moralisch schlechtes Integrationsmit-
tel zu qualifizieren.

Das Verhiltnis von moralischer Subjektivitit und Unbe-
dingtheit zur kollektiven Sittlichkeit und der Bedingtheit
ithrer konkreten Inhalte kennzeichnet das Ethos wie Ge-
schichte und Nation als sittliche Grofien.

»Nation“ fugt sich damit als ein weiteres Glied in die
Reihe der Elemente ein, die die konkreten Bedingtheiten,
Kontingenzen und Prigungen des sittlichen Lebens aus-
machen, sofern Sittlichkeit immer nur als konkretes
Ethos wirklich ist und vom moralischen Subjekt nur als
Bestandteil einer sozialen Gemeinschaft, eines Kollektivs
erfahren wird. Das Nationale ist so zum einen ein Teil-
moment des Ethos, das dieses geschichtlich in seiner je-
weils spezifischen Ausprigung mitbestimmt, und zum
anderen ein Teilmoment, sofern die historische Herkunft
und damit auch die geschichtlich iberkommene nationa-
le Bestimmtheit der verfafften Gemeinschaft in ihrem
Ethos nicht irrelevant belassen, sondern mit einem
»guten Sinn“ verkniipft, positiv und so auch normativ
einbezogen wird.

Ist es nun human oder entspricht es dem ,,guten Leben®,
daf es Nation in dieser Weise gibt, dafl namlich eine po-
litisch-soziale Gemeinschaft sich als Nation versteht und
daher dieser Tatsache sozial verbindliche, normative Be-
deutung verleiht? Das Individuum wird in seine jeweilige
Nation hineingeboren; es steht zu ihr daher primir in ei-
nem Abstammungsverhaltnis, das dieser Zugehorigkeit
eine Art Naturwiuchsigkeit verleiht. Die soziale Prigung
durch die Herkunftswelt Nation scheint demgegentber
nur Folge des naturgegebenen schicksalhaften Verhalt-
nisses und nicht der eigentlich bedeutendere Faktor zu
sein. Als ,Natur® mufl die Nation aber ,heteronom*
wirken und damit als ,,unmoralisch® erscheinen.

144

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bliebe aber die Naturgegebenheit der Zugehorigkeit zu
einem Kollektiv, das sich in der modernen Welt in der
Regel als Nation darstellt, sittlich irrelevant, wiirde dies
vielmehr der Humanitit und Autonomie widersprechen.
Die Verhaltenspragung durch nationale Bestinde etwa
wiirde wieder zum ,Nationalcharakter und wire als
»Natur“ eben nur ,,Charakteranlage®, Schicksal und Be-
stimmung, die nicht wieder in Sinn transformiert werden
konnte. Die Macht des Zufalls wirde nicht in einen
Sinn- und Bedeutungszusammenhang im Hegelschen
Geiste ,,aufgehoben®, naimlich bewahrt, aber auf eine ho-
here Ebene gebracht und so von Bedeutung, so daff das
Interesse der praktischen Vernunft an der Humanitit
und Freiheit menschlichen, moralischen Daseins zur
Geltung kime. Demgegeniiber beinhaltet die ,,Hebung®
des nationalen Moments in die Sphire des Ethos
»Schicksal® im Sinne von positiver Verpflichtung nach
Art der Verbindlichkeit, wie sie auch der Geschichte zu-
kommt. Die Schicksalhaftigkeit verschwindet damit
nicht; aber die Verbindung mit Sinnperspektiven ermog-
licht erst die Affirmation des natural Gegebenen wie des
geschichtlich Zugewachsenen und damit die Annahme
der eigenen mit der kollektiven Identitit sowie der im
Kollektiv konkret verwirklichten Sittlichkeit.

Der dargestellte Vermittlungscharakter aller kollektiven
Gegebenheiten schafft die Moglichkeit zu dieser Affir-
mation; als ,nur® sozial existierend, bediirfen sie ihrer-
seits der Weitervermittlung — Traditionen, das Ethos, sei-
ne Gehalte und Prinzipien ebenso wie die gesellschaftli-
che Kultur allgemein. Auch die Tradierung des Prinzips
Nation als mafigeblicher sozialer und sittlicher Grofie
mufd nicht sein; allerdings hat die Festschreibung des na-
tionalstaatlichen Ordnungsprinzips im internationalen
politischen Bereich die Wirkung, daf} sich allein durch

145

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

diese externen Bedingungen die einmal als Nation for-
mierten Staaten und Gesellschaften gar nicht mehr an-
ders definieren konnen. Daher scheint die Orientierung
am Nationbegriff auf absehbare Zeit trotz aller suprana-
tionalen Verflechtungen nicht aufgebbar. Grenzen haben
ihren trennenden Charakter weitgehend verloren, die
Kommunikation bezieht sich auf alle Menschen und
Erdteile; dadurch kann die Nation nicht mehr der hoch-
ste Wert sein; das entspricht aber nur ihrer Relativitit
auf den sozialen Zusammenhang, der dem Subjekt einen
Freiraum lafic.

Der Integrale Nationalismus, der demgegeniber eben
Nation als ,hochsten Wert* behauptet, verdankt seine
Stirke dem Wunsch nach unmittelbarer und volliger
Identifikation des Individuums mit dem Kollektiv, dem-
gegeniiber ihre grundsitzliche Differenz lediglich als
Entfremdung, nicht aber als Moglichkeit individueller
Freiheit betrachtet wird. Die naturmiflige Einbindung in
die Nation lafit diese dabei eher als Identifikationsobjekt
erscheinen als Gruppenidentititen oder ethische Sonder-
formen. Wahrend diese Einzelbereiche niamlich prinzi-
piell wahlbar sind, charakterisiert ,Nation“ das Kollek-
tiv in seiner Ganzheit; das Nationale hat einen hoheren
Allgemeinheitsgrad, sofern es das gesellschaftliche Ganze
wie auch jeden Einzelnen einbezieht. Die pluralen gesell-
schaftlichen Orientierungsmuster sind zwar auch immer
vorhanden, aber ,Nation“ ist eine Bindung, die sich
durch ihre Allgemeinheit auszeichnet, zu der jeder Ange-
horige gleichermaflen — durch das Abstammungsverhalt-
nis eben — gehort. Als Integrationsideologie ist der Na-
tionalismus daher besonders wirksam, sofern er plausibel
an die naturwuchsige und dadurch allgemeine Bindung
an die Nation ankniipft. Die Totalisierung einer stets
partikularen Grofle steht aber deutlich im Gegensatz

146

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zum Prinzip der Menschenwiirde sowie zur Sittlichkeit
des Ethos.

e) Nationspezifisches

Das Ethos einer Gesellschaft beinhaltet nationale Bestin-
de; Nation findet Eingang in das Ethos, sofern ihr als
maf3geblicher Kollektiviform auch sittlich ein Platz zuge-
wiesen wird; der Geschichte vergleichbar ordnet sich
Nation der Sittlichkeit zum einen als Gewordensein der
so beschaffenen Identitit, zum anderen als Teil der Sinn-
gebung des Uberlieferten zu: naturgegebene Identitit
durch nationale Zugehorigkeit, geschichtlich gepragte
Nationalitit und Affirmation des natural wie geschicht-
lich Gegebenen durch den sittlichen Bedeutungszusam-
menhang von Nation im Ethos sind die allgemeinen Be-
ziige, die wir bisher erheben konnten.

»Nation“ ist so im Ethos positiv aufgefangen; die Affir-
mation der eigenen mit der kollektiven Identitat begrin-
det die Tradierung der geschichtlich tberlieferten und
teilweise nationspezifisch ausgebildeten Bestinde in In-
stitutionen, Traditionen, Sittlichkeit. Der Miflbrauch als
Ideologie im Integralen Nationalismus verpflichtet histo-
risch dazu, die Nation ethisch einzuordnen, nimlich ihr
im Ethos eine Bedeutung zuzuweisen, die der grundle-
genden Struktur von kollektivem Ethos und subjektiver
Moralitit entspricht und Totalisierungen ausschlieflt. Die
nationale Identitit muf} einen positiven Inhalt erfahren.
In der Tat verbinden sich mit dem Namen der eigenen
Nation bestimmte ,Wertvorstellungen®. Die Berufung
auf die Nation kann zum Beispiel die Berufung auf einen
gesellschaftlichen ,Minimalkonsens“ bedeuten; es geht
in jedem Fall um das Wohl und die Interessen des poli-
tisch-sozialen Ganzen. Solche konkret mit Nation ver-

147

- am 17.01.2026, 14:45:1 Op


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bundenen Werttraditionen konnen , Freiheit®, ,Ruhm®,
,Demokratie, ,Grofle“ oder ,Verdienst fir die
Menschheit“ sein. Diese Namen und Symbolisierungen
bestimmter Vorstellungen klingen, abstrakt aufgefiihrt,
universalistisch; sie beinhalten aber keineswegs immer
dasselbe, sondern die jeweilige Form. ,Freiheit“ als Le-
bensgefihl und hochster Wert in den USA heifit etwas
anderes als ,Freiheit“ aus der Reihe ,Einigkeit und
Recht und Fretheit“; ,Demokratie“ in England ist unter-
schieden von ,Demokratie* in Agypten; ,Religion® als
Kennzeichen der Nation meint in Polen anderes als in
den arabisch-islamischen Lindern.

Helmuth Plessner nennt es in seiner Analyse der ,Ver-
spateten Nation“ den Geburtsfehler der Bismarckschen
Reichsgrindung, daff der erreichte Nationalstaat sich
ausdriicklich keinem universalistischen Ideal verschrieb,
sondern lediglich sein Existenzrecht geltend machte, so
daff ,Nation“ mit bloflem Dasein und Daseinsrechten,
mit ,Macht“ identifiziert wurde: ,Das neue Reich ...
stand fir nichts, von dem es tiberragt wurde. Deutscher-
Sein enthielt kein Bekenntnis wie Englinder- oder Fran-
zose-Sein; es besagte keinen Dienst an ibernationalen
Ideen ... Die fehlende Moglichkeit, das deutsche Schick-
sal im Bilde eines Auftrags, einer Stellvertretung zu se-
hen, ... machte zum Ausgleich die Idee des Volkes, die
staats- und verfassungspolitisch noch unbelastete Idee
eines organischen Grundes“ zur politischen Leitfor-
mel.”® Der Universalismus der Werte, wie Demokratie,
Freiheit u. a., widerspricht nicht der Notwendigkeit ih-
rer Konkretisierung in nationalem Rahmen; in den je-
weiligen Traditionen und Formen von Ethos liegen un-
terschiedliche, aber ,prima facie“ prinzipiell gleichbe-

78 H. Plessner: Die verspatete Nation, a. a. O. 47.

148

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

rechtigte Realisierungsmoglichkeiten vor — die Universa-
litit erlaubt dabei die kritische Uberpriifung des Positi-
ven auf seine gelungene Konkretion hin. Durch den
symbolisierenden Charakter der allgemeinen Werte ist
zudem die Kommunikation der verschiedenen Systeme
immer moglich. Viele Staaten definieren eine solche sym-
bolische Vergegenwirtigung verbindender und fur die
Nation geltender Wertvorstellungen in der Verfassung.”
Die Rede vom , Verfassungspatriotismus® in der Bundes-
republik Deutschland ist daher berechtigt; was ,Nation“
fiir Deutsche, die sich freiheitlichem Denken historisch
verpflichtet wissen und verpflichten wollen, bedeutet, ist
in diesem Begriff durchaus festgehalten und durch den
Bezug auf die ,Verfassung“ bzw. das Grundgesetz sym-
bolisch benannt: Einsatz fiir die Menschenrechte, fiir
Rechtsstaatlichkeit, Pluralismus und Demokratie — ein-
deutig universalistische Grundwerte also, die aber insti-
tutionell in der konkreten Verfassung und Verfassungs-
wirklichkeit zur Geltung zu bringen sind, und dies im
deutschen Fall im besonderen — und besonders empha-
tisch — bindenden Bewufitsein der Notwendigkeit dieser
konkreten Geltung und Vermittlung.®

Ein wesentlicher Unterschied zwischen der aristoteli-
schen Polis und der modernen Nation ist, von allen
strukturellen Ausdifferenzierungen abgesehen, die , Elar-
gierung“® — die Nation ist nicht unmittelbar erfahrbar

79 Vgl. U. Scheuner: Das Mehrheitsprinzip in der Demokratie, Opla-
den 1973, 54 ff.; ,Die Verfassung verkorpert den ethischen Grundkon-
sens der Nation®, so J. Isensee: Demokratischer Rechtsstaat und staats-
freie Ethik, in: Essener Gespriche zum Thema Staat und Kirche 11,
Miinster 1977, 92-120, 119.

80 Vgl. W. Kluxen: Politische Kultur in Deutschland — Probleme, Sor-
gen, Hoffnungen, in: J. Thesing, K. Weigelt (Hg.): Leitlinien politi-
scher Ethik, Melle 1988, 268-276, 272.

81 Vgl. T. Mayer: a. a. O. 69.

149

- am 17.01.2026, 14:45:1 Op


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wie die Gberschaubare Polis; Aristoteles hatte auch die
richtige Grofle des Stadtstaats fur wichtig gehalten, in
dem moglichst jeder Birger jeden kennen soll. Die so-
zialen Grofigruppen, die sich neuzeitlich formiert haben,
bedurften wegen dieser mangelnden Erlebbarkeit eines
integrierenden Konzepts, als das sich dann die Nation
anbot. Als Ordnungsform einer Kollektivitit von Men-
schen ist sie ,Idee“ mehr noch als reale Gemeinschaft,
denn .. . . der Glaube, mit anderen einer gemeinsamen,
durch Leistung ausgewiesenen, von Umwelt abgehobe-
nen, aktionsfihigen, verpflichtenden Grofigruppe anzu-
gehoren“® ist das entscheidende integrierende Moment,
nicht allein die faktisch gemeinsamen Faktoren wie die
Abstammung oder Sprache; Eugen Lemberg sicht die
Nation daher ,werthaft“ vorgestellt in threm ,Image“.
Durch die Zugehorigkeit zur ,werthaften Nation ist
dem Handeln des einzelnen ein sittlicher Bezug auf das
Gemeinwohl, nimlich die Allgemeinheit der Gruppe
und threr gemeinsamen Interessen mitgegeben. ,Nation®
stellt dabei einen Bezug zum Gemeinwohl her, der zwar
grundsitzlich auch von der allgemeinverbindlichen In-
stanz ,,Staat“ allein geleistet werden konnte; es handelt
sich aber niemals um ,den“ Staat als solchen — insofern
ist der Begriff des Staates universalistisch —, sondern im-
mer um einen bestimmten konkreten Staat, und zwar
den, in dem und von dem die Einzelperson lebt, handelt,
getragen wird und dem sie als diesem konkreten Staat
daher verpflichtet ist. Die generelle Unterstellung des
Nationalstaatsprinzips ermoglicht die identifizierende
Zuordnung von Staat und Nation; die tatsichliche Kom-
plexitat der Verhaltnisse und Beziehungen, in denen das
Individuum sich orientieren muf}, ist nicht so einfach

82 E. Lemberg: Nationalismus II, Reinbek bei Hamburg 1964, 58.

150

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

aufldsbar — es kann immer zu Loyalitatskonflikten zwi-
schen Staatsbiirgerschaft und Nationalitit kommen.
Dennoch lifit sich festhalten, daff auch ein Staatsbewufit-
sein, sofern es stets den Bezug auf einen bestimmten, ge-
schichtlich und kulturell auch national geprigten Staat
bedeutet, ein Nationalbewufitsein impliziert; sowie um-
gekehrt, daff in einem Staat, der Nationales leugnet, etwa
Volksminderheiten unterdriickt, auch das Staatsbewufit-
sein leidet. Mangelnde Identifikation mit dem Gemein-
wesen erleichtert in beiden Fallen die Vernachlissigung
des Gemeinwohls und der gesellschaftlichen Solidaritit
im eigenen Handeln. Nationalbewuf8tsein beinhaltet
demgegentber als ,Hintergrunderfillung® einen Bezug
auf die Allgemeinheit des Kollektivs, der deutlicher ist
als der auf den Staat allein, weil es ,iiber die Teilhabe an
der aktuellen Staatswirklichkeit hinausgeht und sich in
der geschichtlichen und kulturellen Sphire begriindet
welf3“.$

Der Nationgedanke ist deshalb nicht als ,Kollektivitits-
Fimmel“ zu disqualifizieren, der mit ,politischem Ari-
stotelismus® % ideologisch begriindet wiirde. Es geht bei
der Einordnung von Nation in das Ethos des Kollektivs
nicht darum, eine ,,Bindungssuche“ oder ,Ichaufgabe“®
zu erleichtern, indem das moralisch mafigebliche Indivi-
duum im Kollektiv und dessen vorgegebener Sittlichkeit
vollig verschwinde, dem es durch Geburt und nationale
Identitat angehort; die politische Berufung auf Nation

8 H. Gollwitzer: Nationalbewufitsein und Staatsgesinnung, Bonn
1962.

8 Vgl. S. Papcke: Diesseits oder jenseits der Freiheit? Die Deutschen
suchen ihren Standort zwischen Ost und West, in: W. Weidenfeld
(Hg.): Nachdenken iiber Deutschland, K6ln 1985, 109.

8 Ebd.

151

- am 17.01.2026, 14:45:1 Op


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zwecks Erfillung eines ,Orientierungsbedirfnisses
darf sich allerdings auch nicht so verstehen, als ob die
Daseins- und Handlungssinn suchende Einzelperson von
dieser Suche nun entbunden wiirde.

Im Interesse der praktischen Vernunft erweist es sich
vielmehr als human, daf} die urspriinglich naturwiichsig
vorhandene und kulturell prigende Herkunft aus und in
einer Nation — die in einer Welt von Nationen einmal be-
steht und fur jeden gilt — nicht ,naturwiichsig“ bleibt,
sondern ethisch eingeordnet und als sittliche Aufgabe be-
griffen wird. Es geht um den Vollzug und die Aufnahme
des Zugewachsenen; das moralisch handelnde und ver-
antwortliche Individuum soll die kollektive Identitit,
iber die sich ihm auch ein Ethos vermittelt, als seine ei-
gene Identitdt auch sittlich affirmieren konnen. Die Be-
deutungszuweisung des nationalen Moments im Ethos
der jeweiligen Gesellschaft erweist sich von daher als
moralische Leistung.

Die Verstindigung uber mégliche Inhalte des Nationbe-
griffs erfolgt Gber die historische Konkretion der Na-
tion; sie ist bedeutsam als Geschichte. Geschichtlichkeit
begriindet ebenso Verantwortung fiir wie Ubernahme
von historischen Bestinden. Der Sinnzusammenhang der
Geschichte setzt diese in den praktischen Kontext der
Gesellschaft; der Sein-Sollen-Fehlschlufd trifft nicht. Na-
tion ist daher ethisch bedeutsam, wo sie ethisch bedeut-
sam verstanden wird; diese ,tautologische® Formulie-
rung ergibt sich richtig, wenn eben der Charakter von
Nation als einer gedachten Ordnung, einer integrativen
»Idee“ oder eines ,,Prinzips beachtet wird, der den fak-

8 Vgl. W. Weidenfeld: Ratloses Nationalgefiihl: Fragen an die Deut-
sche Frage, in: W. Weidenfeld (Hg.): Nachdenken tber Deutschland,
a.a. 0. 11-18.

152

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tischen Tatbestand nationaler Identifizierbarkeit, der Ge-
schichte vergleichbar, in einem Sinn- und Bedeutungszu-
sammenhang erst relevant werden lifit. Die Verwiesen-
heit des Menschen auf soziale Gemeinschaft betrifft auch
sein konkretes Normverstiandnis; bliebe ein relevant ge-
wordenes Grundelement des Sozialen, naimlich das Na-
tionsein, unberucksichtigt, lage hier aber ein — dann auch
moralisches — Defizit vor.

Die moralphilosophische Reflexion auf das Prinzip Na-
tion zeigt somit den humanen Sinn der ,, Affirmation des
Vaterlandes“ und damit die ,Moral“ des Patriotismus.
Die Zuordnung von konkreter nationaler und allgemein
menschlicher Identitit und Moralitit im Ausgang von ei-
ner Ethik des Ethos ist insofern aber auch ,kritisch®.
Zum einen wird die Nation in ihrer positiven Bedeutung
aufgewiesen und damit grundsatzlich in ihrer Legitimitat
gerechtfertigt, diese Bedeutung ist aber zum anderen
durch ihre Partialitat in der Sittlichkeit gekennzeichnet.
Damit werden illegitime Anspriiche, die sich mit dem
Nationalen verbinden konnen, zuriickweisbar; dazu ge-
hort alles, was eine Exklusivitit des nationalen Hori-
zonts behauptet.

Im Zusammenhang von Staat und Gesellschaft etwa stellt
sich die Kollektivform Nation als das ,Staatsvolk®, als
der Triger der politischen Gemeinschaft dar, die sich in
ihrer Eigenart der Geschichte und deren Prigung von
Sprache, Kultur und Mentalititen verdankt; der Sinn des
Nationalstaats kann so als ,,Volkssouveranitit plausibel
gemacht werden, ohne daf} damit andere Formen politi-
scher Selbstbestimmung, wie der Nationalititenstaat,
eine europaische Union u. a., damit nicht auch Sinn und
Plausibilitit hitten. Die Geschichte in ihrer das Kollektiv
prigenden Relevanz wie die fiir den einzelnen primir na-
turgegebene Nationalitit sind in ihrer Schicksalhaftigkeit

153

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

fur die Identitit deutlich, ohne dafl ein Determinismus
oder Naturalismus daraus folgen konnte. Schon eine Ka-
tegorie wie ,Nationalstolz“ scheint auf den ethisch ge-
priften und kritisch gewonnenen Nationbegriff nicht
recht zu passen, wohl aber ,Patriotismus“ und Natio-
nal,,bewufitsein®, wenn sie in ihrem moralischen Kern
begriffen und damit im Sinne des ethischen Universalis-
mus ,kontrolliert“ sind. Der Verfassungspatriotismus ist
deshalb ein gutes Beispiel, weil er das benennt, worauf er
sich bezieht: auf die moralische Kraft der staatlich-recht-
lichen Institutionen; er steht damit zugleich fir die Mo-
ral des Patriotismus selbst. Allerdings wird er in der 6f-
fentlichen Diskussion von seinen Befiirwortern oft gera-
de als Ersatz nationalstaatlicher Legitimationsformen be-
rufen; dem liegt das moralische ,,Argernis“ zugrunde,
daf} die menschliche Existenz konkret sich immer nur in
partikularen Positivierungen eines kulturrelativen Ethos
findet. Aber die Alternative ist falsch: die ,Ethik der Na-
tion® steht nicht im Gegensatz zum ethischen ,,Universa-
lismus“, sondern entspricht thm unter den Bedingungen
der Geschichtlichkeit, sofern sie unter dem universalisti-
schen Gesichtspunkt der Moralitat die kritische Affir-
mierbarkeit des Nationalen priift und begriindet.

154

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

II1. Einzelprobleme

Die philosophische Behandlung des Themas Nation un-
ter dem Gesichtspunkt von ,Moralitit und Sittlichkeit®
hat ihre Grenzen; die Einordnung dieses Phanomens
menschlich-sozialer Existenz in die Ethik — als ,Ethik
des Ethos“ — erweist sich zwar als moglich, sie bleibt
aber, sofern philosophisch, in der Allgemeinheit dessen,
was sich rational-begrifflich sagen 1ifft. Damit scheint
sich zu konkreten politischen und sozialen Problemen,
wie man sie sicherlich in erster Linie mit dem Thema as-
soziiert, nicht allzuviel ausmachen zu lassen. Tatsichlich
ist die Aussagekraft moralphilosophischer Stellungnah-
men zu tagespolitischen Fragen beschrinkt, wenn das
Gesagte philosophisch vertretbar sein soll; von den poli-
tischen und den Sozialwissenschaften aus kann positiv
mehr beigetragen werden. Spezifisch philosophisch,
namlich moralphilosophisch, bleibt allerdings die Be-
handlung der Frage nach der humanen Bedeutung und
damit der ,absoluten moralischen Dimension auch po-
litologisch-sozialwissenschaftlich ~ gestellter Probleme.
Von der grundlegenden, systematischen Einordnung von
»Nation“ in eine allgemeine Ethik her mufl daher auch
zu konkreten Einzelproblemen, die mit dem Thema zu-
sammenhingen, normativ etwas gesagt werden konnen.
Eine ,Ethik der Nation“ kann nur ,topischen® Charak-
ter haben, hief§ es einleitend: eine Ableitung von ober-
sten Prinzipien ist ebensowenig sinnvoll wie die Aufstel-
lung und anschlieflende Belegung einer These; es kann

155

- am 17.01.2026, 14:45:1 op


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nur um plausible Interpretation, konsistente Begrifflich-
keit und Aufzeigen moralischer Bedeutung gehen. Die
»Anwendung“ des Ansatzes bei moralisch und moral-
philosophisch relevanten Einzelfragen wird daher zu-
gleich seine Plausibilitit, Fruchtbarkeit und damit auch
rationale Vertretbarkeit erweisen. Die im IIL. Teil darge-
stellten Abschnitte sollen daher ,topisch“ die im II. Teil
aufgezeigten Grundstrukturen verdeutlichen.

Der Patriotismus ist an erster Stelle relevant, welil
»patriotisch“ der Anspruch der Nation an die Moralitat
der Person besonders sichtbar wird — namlich als Bean-
spruchung von personlichen Opfern fir die Gemein-
schaft, sei es als solidarischer, allgemeiner Einsatz im
»Regelfall“ oder in der duflersten Form als Einsatz des
cigenen Lebens im ,Ernstfall“. Die Legitimitat des Pa-
triotismus, seine angemessenen Formen, seine humane
Bedeutsamkeit fir die Gemeinschaft wie fur das gefor-
derte Individuum sind sicherlich die dringlichsten The-
men einer ,Ethik der Nation“. Spitestens im Fall des
Verteidigungskrieges und des damit — zumindest prinzi-
piell — zu erbringenden Lebensopfers zeigt sich die Na-
tion in threr Unbeliebigkeit als ,,Verpflichtungsgemein-
schaft“ von hohem moralischem Anspruch gegentiber
den ihr Zugehorenden (1.).

Der Nationalismus ist eine Ubersteigerung des Patriotis-
mus, der Mifflachtung anderer Nationen, Aggressivitit
und Konfrontation folgen und die daher moralisch ein-
deutig als ,schlecht” zu bewerten ist. Die moralphiloso-
phische Fragestellung ist dabei, was daran eigentlich das
»Schlechte“ ausmacht und wie es zu dieser Verzerrung
des Nationbegriffs kommen kann. Die gingigsten Erkla-
rungsversuche fiihren das Phinomen des Nationalismus
auf seine Funktion als Integrationsideologie und als Reli-
gionsersatz in einer sakularisierten, sozial unsicher ge-

156

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wordenen Welt zuriick. Die eigentlich moralisch ent-
scheidende Komponente, die den Nationalismus als ,fal-
sche“ ideologische Integrations- und Religionsersatz-
form disqualifizieren kann, ist aber das totalitir-kollekti-
vistische Moment des Nationalismus, das den Grundla-
gen von Ethik und Ethos widerspricht (2.).

Politische Kultur, Zivilreligion und Konsens sind nicht
in diesem engeren Sinne moralische Probleme, die nor-
mativ zu behandeln wiren. Sofern es um die Integration
von Gesellschaften und die Legitimation politischer
Ordnungen geht, handelt es sich um Gegenstande der
Politischen Philosophie; mitbetroffen ist aber die Identi-
tit des Individuums im so und so beschaffenen Kollek-
tiv: Denn die Sorge um die Gesellschaft, in der der
Mensch jewelils lebt, ist zugleich die Sorge um ihn selbst.
Gegeniiber diesen drei Alternativkonzepten erweist sich
dabei die nationale Charakterisierung der Gemeinschaft
als nicht ersetzbar, sofern sie mit der — naturalen — Na-
tionalitit an den kleinsten gemeinsamen Nenner an-
kniipft und der geschichtlichen Herkunft der Grofigrup-
pe als Nation den ihr zukommenden Stellenwert lafit
(3.).

Die Bundesrepublik Deutschland steht am Ende dieser
Arbeit als Beispiel fir den Zusammenhang von ,Nation
und Ethos“ — die deutschen Besonderheiten, durch sozi-
alwissenschaftliche, international vergleichende Studien
belegt, zeigen, dafl durch das Fehlen einer positiven Be-
deutung von Nation auch das gesellschaftliche Ethos sei-
ne Schwierigkeiten hat. An diesem ,,negativen Fall sol-
len daher zusammenfassend die Zusammenhinge von
moralischer und kollektiver, historisch und national be-
stimmter sittlicher Identitit nochmals verdeutlicht wer-

den (4.).

157

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Patriotismus

Patriotismus ist ein umfassendes Phinomen, das sich
nicht auf die Nation beziechen mufl; die Liebe zu
»Vater“land und ,Mutter“sprache gehort vielmehr zu je-
der menschlichen Vergemeinschaftung. Heimatverbun-
denheit und Treue ebenso wie die Kehrseite des Frem-
denhasses sind allgemeine soziale Erscheinungen, denen
ein Patriotismus, der sich speziell auf die Nation bezicht,
offensichtlich erst zuzuordnen ist.

Das klassische Beispiel' der Philosophiegeschichte fiir
unbedingte Treue zur eigenen Herkunft ist der Sokrates
in Platons Kriton, der trotz der bestehenden Fluchtmog-
lichkeit das Todesurteil der Stadt Athen auf sich nimmt
(a). Zu diesem allgemein menschlichen Patriotismus ist
die spezifische Form des Nationalbewufitseins in Bezie-
hung zu setzen, das sich mit der Nation auf eine — im
Vergleich zur Polis — abstrakt-tibergeordnete und unan-
schauliche soziale Grofle bezieht (b). Patriotismus
drucke sich im ,Regelfall“ im solidarischen Engagement
fir die allgemeinen Belange der sozialen Gemeinschaft
aus; der duflerste ,Ernstfall ist der Einsatz des eigenen
Lebens fiir die Polis oder die Nation (c). Der uberstei-
gerte Nationalismus soll vom Patriotismus in einem eige-
nen Abschnitt unterschieden werden.

a) Treue zur Herkunft

In Platons , Kriton“ wartet der zum Tode verurteilte So-
krates im Gefiangnis auf die Vollstreckung des Spruchs;
sein Freund Kriton besucht ihn und dringt, sein Ange-

! Z. B. in M. Forschners Artikel: Patriotismus — Kosmopolitismus, in:
O. Hoffe (Hg.): Lexikon der Ethik, a. a. O. 179 .

158

- am 17.01.2026, 14:45:1 Op


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bot, Sokrates — durch Bestechung — zur Flucht zu verhel-
fen, doch anzunehmen. Dabei fihrt er auch moralische
Griinde an: gibt es die Fluchtmoglichkeit, wire es nicht
recht, auf der Selbstpreisgabe zu beharren; Sokrates solle
an das Wohl seiner Sohne denken; iiberdies konne seine
passive Haltung als Feigheit und Unmannlichkeit gedeu-
tet werden, wihrend Hilfe durch die Freunde von der
Menge geradezu erwartet werde. Dagegen bringt Sokra-
tes thm ein Bild vor Augen: Der Flichende begegnet vor
den Toren der Stadt den Gesetzen Athens, die ihn zur
Rede stellen: durch die Flucht verstofit er gegen die Ge-
setze; will Sokrates aber den Gesetzen und dem auf ih-
nen aufgebauten Staatswesen wirklich schaden — und
schaden wiirde es, wenn giiltige Rechtssitze von Einzel-
personen nach deren Gutdinken umgestoflen werden
konnten (50 ab). Ein solches Zuwiderhandeln gegen die
Stadtgesetze wire nicht recht, sagen sie, ,,denn wir“ sind
es, die ,dich zur Welt gebracht, auferzogen, unterrichtet
und alles Gute, was nur in unserm Vermogen stand, dir
und jedem Biirger mitgeteilt haben“ (51 ¢d).? Die Ord-
nung des Zusammenlebens in der Stadt, in den Ehegeset-
zen, dem Unterrichtswesen macht ithn zu ihrem Ab-
kommling; mehr noch verdankt er seine Existenz der
Stadt als den Eltern, die ebenfalls durch deren Gesetze
ihr Leben fithren. ,,Oder bist Du so weise, dafl Du nicht
weiflt, wieviel hoher als Vater und Mutter ... das Vater-
land geachtet ist ... und dafl Du nicht weichen und nicht
weggehen und nicht deine Stelle verlassen mufit, sondern
im Krieg und vor Gericht und iberall tun, was der Staat
gebietet und das Vaterland, oder es tiberzeugen, was ei-
gentlich Recht sei? (51 ac; ebd. 43) Dabei ist zugleich

2 Zitiert in der Ubersetzung von Friedrich Schleiermacher, in: Platon:
Samtliche Werke 1, Hamburg 1984, 44.

159

- am 17.01.2026, 14:45:1 Op


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

jeder Athener frei, ,der es nur will, daf, wenn jemand
Biirger geworden ist, und den Zustand der Stadt und
uns, die Gesetze, kennengelernt hat und wir ihm dann
nicht gefallen, er das Seinige nehmen und fortgehen diir-
fe ... wer von euch aber geblieben ist, ... von dem be-
haupten wir dann, dafl er uns durch die Tat angelobt
habe, was wir nur immer befehlen méchten, wolle er
tun“ (51 de; ebd. 44). Sokrates hat dieses Einverstindnis
nun bekundet, indem er sein Leblang nach eigenem Wil-
len in Athen geblieben ist. Kime er nach der Flucht in
eine andere Stadt, konnte man auch da nicht erwarten,
dafl er sich an deren Gesetze halte, und er wire nicht
gern gesehen. Spater wird er so aber als einer gelten, der
nicht Unrecht getan, sondern erlitten hat, ,nicht zwar
von uns Gesetzen, sondern von Menschen“ (54 bc; ebd.
46).

Sokrates ist Athener ,von Geburt und aus Uberzeu-
gung“;’ er anerkennt, daf} er sein Leben und sein ,gutes
Leben der Stadt verdankt, in und aus der er die Bedin-
gungen seiner Existenz bezieht: Geburt — schon die El-
tern sind ,Abkémmlinge” der Stadt — und Erziehung,
naturale wie soziale Menschwerdung, sind dabei die
wichtigsten Faktoren. Die naturgegebene Zugehorigkeit
zur Stadt — durch Geburt — bedingt nicht allein die Ge-
horsamspflicht als obligatorische Gegenleistung des Biir-
gers; dartber hinaus gibt er durch sein Bleiben und da-
mit die bewufite Entscheidung sein grundsitzliches Ein-
verstindnis, den Gesetzen und Regeln Athens — aus
Uberzeugung — zu folgen. Die Moglichkeit der Auswan-

* R. von Weizsicker: Weltoffener Patriotismus. Rede zum 80. Geb. v.
Dolf Sternberger, zit. nach: Frankfurter Allgemeine Zeitung vom 7.
November 1987.

160

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

derung muff daher mitgegeben sein, wenn die Gesetze
Gehorsam verlangen und befolgt werden sollen.
Fir Sokrates gilt der moralische Grundsatz, ,daf} man
. nicht das Leben am hochsten achten muff, sondern
das gut Leben®, das ,mit dem gerecht und sittlich Leben
einerlei ist“ (48 b).* Weil es sich nun im Verlauf des Dia-
logs als unrecht erwiesen hat, die Gesetze der Stadt fur
das eigene Uberlebensinteresse zu verletzen, nimmt So-
krates lieber den Tod durch den Richterspruch auf sich
und leidet damit Unrecht, als Unrecht zu tun gegeniiber
den Gesetzen, denen er zu Gehorsam verpflichtet ist.
Dieser Gehorsam gilt auch im Krieg und unter Einsatz
des Lebens — auch Sokrates ist in einer Situation, wo es
um den ,Einsatz des Lebens“ geht. Das gute Leben aber
wiegt schwerer, und dazu gehort eben, nicht gegen die
Gesetze ,,unrecht zu handeln, die selbst den Burger So-
krates hervorgebracht haben als ihren ,,Abkémmling®,
denen er namlich das physische wie das moralische Le-
ben tiberhaupt erst verdankt.
Handelt Sokrates damit deshalb gesetzesgehorsam, weil
er erkannt hitte, dafl die athenischen Gesetze die besten
oder zumindest besonders gut seien? Er selbst fuhrt an,
dafl er die Gesetzesordnungen anderer Stadtstaaten im-
mer gelobt hat (52 e). Athens Gesetze mussen nicht die
bestmoglichen und menschenwiirdigsten sein, um Loya-
litit beanspruchen zu konnen; es sind vielmehr die Ge-
setze, die Sokrates erzogen, unterrichtet und herangebil-
det haben und in deren Kontext er sein Leben hat gestal-
ten kénnen — das macht ihre verpflichtende Kraft aus.
Dem modernen Betrachter kann Sokrates’ Argumenta-
tion im platonischen Kriton daher ,unkritisch® erschei-

4 Zitiert in der Ubersetzung von Friedrich Schleiermacher, a. a. O. 40.

161

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nen;> er entspricht den Gesetzen Athens, auch wenn
Menschen nach ihnen ein ungerechtes Urtelil fillen, zwar,
weil er Athener ,aus Uberzeugung® und nicht nur durch
Geburt ist und sich dieser Stadt und ihrer Ordnung da-
her sittlich verpflichtet weif, aber nicht etwa, weil er von
einem unabhingigen absoluten Standpunkt aus diese Ge-
setze als seiner subjektiven Moralitit entsprechend er-
kannt hitte. Im Gegenteil wird das ,.eigene Gutdiinken®,
das glaubt, sich auch tber die Gesetze stellen zu konnen,
ausdriicklich von Sokrates zuriickgewiesen und demge-
gentiber die globale Affirmation der gegebenen Gesetze,
was sie auch jeweils befehlen sollten, hochgehalten und
im Sinne des guten Lebens dem bloflen — am Eigeninter-
esse orientierten — Leben moralisch vorgezogen. Eine
derart ,unkritische“ Haltung, lange vor der Durchset-
zung des neuzeitlichen Subjektivititsprinzips, scheint
den paradigmatischen Wert des sokratischen Beispiels
eher zu mindern als Patriotismus zu legitimieren. Zu-
mindest liefle sich einwenden, dafl der platonisch-sokra-
tische Patriotismus zwar zu seiner Zeit sinnvoll gewesen
sein mag, wo tatsichlich die ,patria“ Athen in unmittel-
barer Evidenz Identitit und Lebensfihrung des einzel-
nen Birgers prigte, aber heute angesichts der modernen
Relativierung solcher Bindekrafte sowohl durch die plu-
ralistische Freigabe der moralischen Person in der Ge-
sellschaft als auch durch die ibernationalen Verflechtun-
gen der Kommunikation und Interaktion moralisch
yindifferent® sein muf}.

5> Vgl. z. B. den ,Kriton“ — Abschnitt bei U. K. Preuf}: Politische Ver-
antwortung und Burgerloyalitit, Frankfurt a. M. 1984.

162

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

b) Patriotismus und Nation

Nicht nur die vor-subjektive und vor-,kritische Ein-
ordnung der Moralitit in die Sittlichkeit der Polis, son-
dern ebenso die ,Elargierung“ des politisch-staatlichen
Bereichs scheint uns von der Heimattreue des Sokrates
im ,Kriton“ grundsitzlich zu trennen. Die Stadt Athen,
die sich Sokrates ,personlich in Gestalt der Gesetze in
den Weg stellt, ist eine anschauliche und erlebbare sozia-
le Einheit; dafl die Polis es war, der er Leben und Le-
bensgestaltung zu verdanken hat, ist unmittelbar einsich-
tig. Diese Anschaulichkeit und weiterer Begrindung
kaum bedirftige Offenbarkeit des Zusammenhangs der
eigenen, auch moralischen Existenz mit dem jeweiligen
Gemeinwesen kann man fiir den traditionellen vornatio-
nalstaatlichen Patriotismus sicherlich verallgemeinern.

»Weil er auf das seit filher Jugend Vertraute, auf das
Uberschaubare, auf das Faflliche gerichtet ist, vermag
sich der Patriotismus Alt-Europas mit den Schicksalen
des eigenen Gemeinwesens zu identifizieren.“¢ Einen
Vorgang ,von einzigartiger Tragweite“ bedeutet, so
Hans-Peter Schwarz, dafl es ,den modernen Staaten, die
zugleich in rasantem Umbruch zur Industriegesellschaft
stehen®, gelingt, ,den zuvor eher aufs Landsmannschaft-
liche und Uberschaubare hin gerichteten Patriotismus
auf den Grofistaat hin zu orientieren®.” Neue Bezugsgro-
fe des vorhandenen patriotischen Bewufitseins ist nicht
mehr nur die ,Heimat“, sondern der vergleichsweise
»unanschauliche“ moderne Staat sowie die ihn tragende
Nation. Die Unmittelbarkeit des Erlebens fehlt diesen

¢ H.-P. Schwarz: Patriotismus in Europa aus der Sicht der Zeitge-
schichte, in: K. Weigelt (Hg.): Patriotismus in Europa, Bonn 1988,
21-43,21.
7 Ebd. 26.

163

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tibergeordneten Kollektivformen, die mehr noch gedach-
te als reale Integrationsordnungen darstellen. Die Ab-
straktheit des Staates wie der umfassenden Nation lifit
sich nur durch symbolische Einheitserlebnisse uberbrik-
ken, sei es in der Person und Familie des Herrschers oder
in spezifisch nationalen Symbolen wie der Flagge, Denk-
milern, Festtagen u. a. Die Nation wie der Nationalstaat
bleibt aber eine fiir den Einzelnen stets sozial vermittelte
Grofle.

Nationalbewufltsein, Nationalgefiihl und -stolz sind also
Formen des Patriotismus, die sich auf die Nation bezie-
hen. Der Nationalismus ist davon noch zu unterschei-
den; einerseits wire er ohne das ,patriotische Feuer”
nicht denkbar, andererseits aber fiithrt er durch eine
sunvorstellbare Selbst-Uberhebung® zur ,Entgrenzung
und Konfrontation“,* die sich mit patriotischem Natio-
nalbewufitsein nicht notwendig verbindet. Der Patriotis-
mus achtet zum einen die Eigenart fremder Vélker und
Nationen — ,,Patriot ist nur, wer Vaterlinder, also nicht
nur das seinige, anerkennt ... Wer anderen das Recht ab-
spricht, anders, also auch fremd zu sein, findet wenig
Rechtfertigung fiir sein Eigensein“® — und relativiert zum
andern nicht den Einzelnen in seinem Wert auf die Ge-
meinschaft hin, wie es der insofern ,totalitire“ Nationa-
lismus tut. Wihrend der Nationalist sich ausschlief8lich
vom Lebens- und Machtinteresse der eigenen Gruppe
motiviert siecht, kann sich der Patriot universalistischen
Idealen verpflichtet fihlen, die er gerne in seinem und
durch sein Volk verwirklicht sehen wiirde; so versteht
sich der Patriotismus der Aufklirung nicht in Konkur-

8 Ebd. 26 f.
9 M. Haittich: Von der Unentbehrlichkeit der Vaterlinder, in: K. Wei-
gelt (Hg.): Patriotismus in Europa, a. a. O. 123-130, 123.

164

- am 17.01.2026, 14:45:1 Op


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

renz, sondern als angemessene Form des ,,Weltbiirger-
tums“ und Kosmopolitismus.!® Die Identifikation mit
dem eigenen Gemeinwesen wird dann nicht nur als Vor-
gabe, sondern als Aufgabe begriffen, das allgemein
Menschliche, die Humanitit, im jeweils bestimmten Le-
bensraum konkret werden zu lassen: die Vermittlung gilt
es zu leisten, nicht das Allgemeine und das Besondere,
die sicher immer in einer unauflosbaren Spannung ste-
hen, einander abstrakt entgegenzusetzen.

Was beinhaltet dann aber ein nationbezogener Patriotis-
mus, ,Identifikation mit dem Gemeinwesen® und
,Treue zur Herkunft“, wie bei Sokrates, fiir das mora-
lisch gefragte Individuum? Es handelt sich darum, daf}
sein spezifisches Solidarititsempfinden anderen gegen-
uber zuzumuten sei“ — so bestimmt Max Weber den Be-
griff der Nation.!!

Patriotismus bezieht sich auf das jeweilige Gemeinwe-
sen: als Anerkenntnis sowohl der Leistung der Polis, des
Staates oder der Nation fir die eigene Existenz als auch
der Notwendigkeit der eigenen Leistung fiir eben diese
Gemeinschaft. Der traditionelle alteuropiische Patriotis-
mus heiflt ,Selbst-Transzendierung der individuellen
Existenz in selbstloser Arbeit, im Opfer, notfalls im Hel-
dentod fur das Allgemeine ... als sittliche Pflicht“.'? Mo-
dern gewendet, bedeutet Patriotismus weiterhin ,,Selbst-
Transzendierung®, auch wenn die mangelnde Unmittel-

10 Vgl. F. Meinecke: Weltbirgertum und Nationalstaat, a. a. O.; vgl.
W. Reinhard: Vom italienischen Humanismus bis zum Vorabend der
Franzosischen Revolution, in: H. Fenske, D. Mertens, ders., K. Rosen:
a. a. O. bes. 346; H. Plessner: a. a. O. passim.

' M. Weber: Wirtschaft und Gesellschaft. Grundrif§ der verstehenden
Soziologie, hg. von J. Winckelmann, KoIn/Berlin 1964, 675.

12 H.-P. Schwarz: a. a. O. 23.

165

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

barkeit der Gesamtgesellschaft und ihres Allgemeinen
den Patriotismus nicht mehr so ,,naiv® méglich, sondern
rechtfertigungsbedurftig gemacht hat. Dem Kollektiv
verdankt das Individuum das Uberleben wie das gute Le-
ben; im sozial gegebenen Ethos erfahrt es real Sittlichkeit
und gewinnt nur auf diesem ,Umweg*“ die Inhalte der ei-
genen Moralitit. Der moderne Staat, der als Schutz- und
Friedensgarant durch die Monopolisierung von Gewalt
und Gesetzgebung konzipiert ist, ermoéglicht und ver-
wirklicht subjektive Moralitat wie gesellschaftliche Sitt-
lichkeit — er erbringt damit eine Leistung, die thm selbst
moralisches Gewicht verleiht, denn unabhangig von ei-
ner gegebenen Friedens- und Rechtsordnung kann das
handelnde Individuum nicht ,moralisch leben. Auf-
grund dieser genuin moralischen Leistung diirfen Staat
und Gesellschaft dem Individuum mit dem moralischen
Anspruch auf Konformitit und Kontinuierung begegnen
—eben als ,sittlicher Pflicht®.

,Die“ Gesellschaft und ,,der* Staat sind immer konkrete
und daher auch national bestimmte Groflen: Es ist dieser
Staat und diese Gesellschaft, der dieses Individuum Exi-
stenz und Sittlichkeit zu verdanken hat. Sofern die Kol-
lektivform der Nation sich historisch durchgesetzt hat,
ist es daher die Nation, die solchermaflen auf sich ver-
pflichtet. Wihrend sich der Staat als handlungsfihige po-
liische Einheit und Ort sozialer Integration und die Ge-
sellschaft als der plurale Kommunikationszusammen-
hang beschreiben 1aflt, steht ,Nation* fiir die reale Ge-
meinschaft, wie sie historisch, sprachlich, kulturell, wirt-
schaftlich konkret gewachsen und bestimmt ist. Das Na-
tionalgefuhl als Bewufitsein, einer Gemeinschaft durch
die Nationalitit anzugehoren, ist daher ,konkreter als
ein allgemeines ,Staats“bewuftsein, das sich iiberdies
ebenfalls immer nur auf einen bestimmten Staat beziehen

166

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

konnte. Unterdriickt die Staatsgewalt nationale Minder-
heiten, wird deren Nationalgefiihl sich zwangsliufig ge-
gen statt auf den Staat richten.

Nationalgefihl und Nationalstolz beinhalten fiir das In-
dividuum das Bewufltsein eines Bezogenseins auf die All-
gemeinheit der Gemeinschaft, die als Nation konkret be-
stimmt ist und der es zunachst kraft Nationalitit zuge-
hort; diese Bezogenheit stellt sich als ,,Solidarititszumu-
tung“ und solchermaffen moralisch-sittliche Verpflich-
tung dar. Sinn fir das allgemeine Interesse, Handeln in
gesellschaftlicher Solidaritit und der soziale Einsatz fur
die Gemeinschaft sind die Formen des patriotisch getra-
genen Nationalgefihls. Dieser Anspruch auf Solidaritit
grundet sich auf die Leistung der Allgemeinheit — der
Polis wie der Nation — fiir das Individuum, das in und
von ihr lebt, aufgrund deren die soziale Gemeinschaft
berechtigt verpflichtende Normen geben kann, die als
»Anspruch“ die ,,Anerkennung® und damit die Moralitat
des Subjekts fordern. War allerdings in der kleineren
tiberschaubaren Einheit der Polis dieser Anspruch evi-
dent, ist er in der modernen Welt der Nationen und Staa-
ten nicht immer unmittelbar zu erkennen. Das Indivi-
duum kann auch meinen, nur aus sich und fiir sich zu le-
ben; der Einsatz fir das Allgemeine erscheint ,,un“zu-
mutbar. Jedes solidarische Engagement ist insofern
»selbstlos®, da der einzelne Handelnde die Friichte seines
Opfers — und seien es die Steuern — nicht selbst erntet;
die iberpersonliche Allgemeinheit erbringt fur ihn Lei-
stungen und verlangt sie von ihm, wobei der Zusammen-
hang in der Regel recht abstrakt bleiben kann. Ist das pa-
triotische Nationalgefiihl aber vorhanden, trigt das Be-
wufltsein der Verbundenheit wirksam zur Sinnfalligkeit
des mehr oder minder groflen Opfers bei. Besonders ver-
schirft tritt die latent immer vorhandene Problematik

167

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

aber auf, wenn das extreme Opfer des eigenen Lebens
zur Disposition stehen soll."?

¢) Patriotismus im ,,Ernstfall*

Sokrates war zum Einsatz des eigenen Lebens in patrioti-
scher Haltung bereit; nicht nur nimmt er das Todesurteil
auf sich, um die Gesetze nicht zu verletzen; auch wenn
Athen verlangt, daff er in den Krieg ziehe, will er es im
Gehorsam gegen die Gesetze tun. Der alteuropaische Pa-
triotismus hatte es mit dieser Frage des , Ernstfalls“ aber
insofern ,einfacher®, als der Nicht-Gehorsam im Krieg
und der Verzicht auf die Verteidigung der Stadt, des
Stammes oder Landstrichs direkt zur eigenen Vernich-
tung oder zumindest zur Zerstorung der Lebensgrundla-
gen durch Plinderung und Brandschatzen gefiihrt hitte.
Der Erste Weltkrieg bedeutet in diesem Punkt nach
Schwarz eine grundsitzliche ,,Grenzscheide, jenseits de-
rer der europiische Patriotismus nie mehr derselbe sein
wird wie zuvor®, weil nimlich die Erkenntnis unabweis-
bar war, ,dafl im Grunde alle Staaten zusammen viel
mehr Schaden als Nutzen aus den ungeheuren patrioti-
schen Anstrengungen erfahren haben“.!* Der Bomben-
krieg des Zweiten Weltkriegs lie8 weiterhin an der
Rechtfertigung der ,patriotischen Kriege tberhaupt
zweifeln, die nach der Entwicklung der Atombombe au-
tomatisch unter ,nuklearen Bedingungen® stehen.

Daf} Selbstverteidigung legitim ist, ist dabei nicht die
Frage, das Recht, sich gegen den ungerechten Angreifer
militarisch zur Wehr zu setzen, unumstritten. Gewalt

" Zur Frage der Verteidigungsbereitschaft in den westlichen Industrie-
staaten vgl. E. Noelle-Neumann, R. Kécher: a. a. O. 61.
" H.-P. Schwarz: a. a. O. 27, 29.

168

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und Gewaltanwendung generell bedeuten zwar immer
ein Ubel, sofern damit stets Schaden verbunden ist; im
Falle des gewalttitigen und schidlichen Angriffs er-
scheint die Abwehr aber als ,Gegengewalt“ gerechtfer-
tigt." Ein Individuum mag fiir sich selbst auf Verteidi-
gung verzichten — etwa aus Gewissensgrinden jegliche
Gewaltanwendung ablehnen wie bestimmte religiose
Gruppen und Pazifisten —; dieser Verzicht kann aber
nicht allen anderen auferlegt werden. Kriegsdienstver-
weigerung aus Gewissensgrinden mufl daher moglich
sein; fur das Kollektiv ist sie aber in der Regel nur als
Ausnahmefall tolerierbar, der durch die grundsitzliche
Verteidigungsbereitschaft der Gemeinschaft gerade ge-
wihrleistet wird.

Gemeinsamer Kern sowohl der Legitimitit der Verteidi-
gung als auch der Tolerierung des individuellen volligen
Gewaltverzichts ist die Wahrung der personalen Wiirde
und Freiheit. Wie fir Sokrates das sittliche Leben hoher
einzustufen ist als das bloe Uberleben, kann die Integri-
tit der moralischen Personlichkeit die Aufopferung der
naturalen Existenzgrundlage fordern. Wer sein Leben
solchermaflen fir die Gemeinschaft, fiir thr Recht und
ithre Freiheit einsetzt, ,,ist bereit, sich als ,Natur® zu op-
fern fiir seine oder anderer Existenz als ,Person‘“.!¢ Bei
der Verteidigung der Patria geht es nun ,,um die Bewah-
rung der faktisch-geschichtlichen Identitit, die als Hori-
zont nicht nur meiner faktischen, sondern auch meiner
personalen Existenz mich sittlich bedingt“; das Vater-
land ist ,als personalbedeutsame Grofle ... legitimes

5 Vgl. W. Kluxen: Gewalt und Gewaltanwendung. Philosophische
Anmerkungen zu einem aktuellen Thema, in: Die Politische Meinung
209 (1983) 39-50.

16 Ebd. 42.

169

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Subjekt der Selbstbehauptung, und der dies Gut hegende
Staat hat das Recht, seine Biirger in Anspruch zu neh-
men, um seine Existenz zu wahren®."

Durch die Leistung fiir die moralische Existenz der Biir-
ger ist der Staat zu diesem Recht legitimiert — denn ange-
sichts dieser seiner moralischen Bedeutung geht es tat-
sichlich um die Selbstbehauptung der personalen Identi-
tit und Integritit. Diese Leistung des Staates muf} aber
auch erkennbar sein, um Gefolgschaft fiir sich beanspru-
chen zu konnen. Diese Erkennbarkeit ist in modernen
Grofistaaten wesentlich schwieriger zu erbringen als in
der uberschaubaren Polis; zumal in der pluralistischen
Gesellschaft und ihrem mehr funktional als sittlich be-
deutsam gedachten Staat kann es zu einem Schwund der
Verteidigungsbereitschaft kommen. Die patriotische Be-
zogenheit auf das ,Vaterland“ dagegen erméglicht eine
evidente Uberbriickung von , faktischer® und ,sittlicher
Existenz und eine neue Identifizierung mit dem Gemein-
wesen; das Nationalbewufitsein bindet an die reale Ge-
meinschaft, wie sie sich konkret darstellt, in einer Weise,
die an die urspriingliche Heimatverbundenheit anknupft.
Der Staat ist dann nicht nur in ,Funktion® fir die Ge-
sellschaft, sondern als Wahrer der Patria und der konkre-
ten Gemeinschaft sichtbar und legitimiert.

Der Einsatz im ,vaterlindischen Krieg“ fir einen offen-
sichtlichen Unrechtsstaat, wie es das Dritte Reich in
Deutschland im Zweiten Weltkrieg war, ist nur so ver-
stindlich, wenn es eben nicht der Staat, sondern das Va-
terland war, fir das die Mehrheit der nicht-nationalso-
zialistisch eingestellten Soldaten zu kimpfen glaubte.
Gegenuber der historischen Gemeinschaft der Nation,
der man kraft Nationalitait und Identitit angehorte,

17 Ebd. 48

170

- am 17.01.2026, 14:45:1 Op


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

konnte die jeweilige Regierungsform offensichtlich als
untergeordnet gedacht werden. Faktisch hatten die ein-
gezogenen Soldaten natiirlich keine Wahl und hatten ins
Feld zu ziehen, doch erscheint die legitime Identifikation
mit der uberzeitlichen Nation als eine mogliche Recht-
fertigung vor ihrem eigenen Gewissen und damit der
moralischen Identitit. Die Treue zur konkreten Her-
kunftswelt ,Deutschland“ machte den Einsatz an der
Front fir sie moralisch moglich; die personale Integritit
schien so gewahrt werden zu kénnen und der eventuelle
Verlust des Lebens ertriglich zu sein. Die patriotische
»Ireue zur Herkunft“ ist als solche moralisch anzuer-
kennen; daff damit aber gleichzeitig das Unrechtsregime
gestitzt und vor allem die nationalsozialistischen Ver-
brechen an den Juden — die in threm Ausmaf} allerdings
in der Regel nicht bekannt waren — gedeckt wurden,
setzt die Treue als solche zwar nicht ins Unreche, zeigt
aber, daf} hier moralische Konfliktmoglichkeiten liegen,
die sich nicht ,auflosen” lassen. Es bleibt eine ,tragi-
sche“ Dimension offen, sofern es im menschlichen Leben
und Handeln zu Situationen kommen kann, die keine
eindeutige Entscheidung zugunsten eines ersichtlich mo-
ralisch ,Besseren zulassen. So kann es tragische Schuld
und Verstrickung auf der einen, handelnden, Seite geben,
der gegeniiber auf der anderen, bewertenden, aber selbst
nicht handelnden Seite nur die Anerkennung einer
grundsitzlichen tragischen Endlichkeit — und menschli-
ches Mitleid — angebracht ist. Eine regelorientierte Ethik
wird dazu nichts beitragen konnen, sofern die Moglich-
keit eines Konfligierens der Regeln nicht vorgesehen ist;
geht man jedoch moralphilosophisch vom Ethos aus, in
dem und von dem das moralische Subjekt als konkrete
Person sittlich existiert, ist zwar ebenfalls eine ,Auflo-
sung“ des tragischen Moments nicht moglich, wohl aber

171

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Verweis auf die sittliche Identitit im Ethos, der die
Person in ihrer moralischen Unbedingtheit in Relation
zur gegebenen konkreten Sittlichkeit sehen 1afft. Damit
erscheint der Einsatz der Soldaten fiir ihr Vaterland im
Zweiten Weltkrieg moralisch verstandlich und vor ihrem
eigenen Gewissen legitimierbar, wenn auch nicht ,gut®
und frei von Ubel. Die nachtrigliche Erkenntnis, in pa-
triotischem Selbstverstindnis von einem Unrechtsregime
miflbraucht worden zu sein, wie iberhaupt die allgemei-
ne Einsicht in den Charakter des Nationalsozialismus
haben im Verlauf der Entwicklungen nach 1945 in der
Bundesrepublik Deutschland - fiir die DDR war dies
bisher mangels Zuginglichkeit nicht feststellbar — auch
das Nationalbewufitsein tief getroffen. Ein affirmatives
deutsches Nationalgefihl ist nicht mehr naiv moglich,
sondern vertretbar einzig als , Verfassungspatriotismus“
- so die Wendung Dolf Sternbergers —, der mit der fakti-
schen Nationalitit ein ausdrickliches, humanistisches
Wertbewufltsein verbunden sehen will.

Die heutigen Schwierigkeiten mit dem ,Ernstfall“ des
Patriotismus betreffen aber nicht nur die Bundesrepublik
Deutschland mit ihrem gebrochenen Nationalbewufit-
sein, sondern ebenso Linder, die ohne moralische Kon-
flikte aus dem Zweiten Weltkrieg hervorgegangen sind,
sofern sie ihn als ,Kreuzzug® fiir Demokratie und Frei-
heit verstehen konnten. Die Ambivalenz des patrioti-
schen Einsatzes, dessen Opfer letztlich Massensterben
im Stidte- und Bombenkrieg bedeuteten, lafit das tradi-
tionelle ,dulce et decorum est pro patria mori“ sinnlos
erscheinen; Patriotismus kann sich offensichtlich nur
noch auf das beziehen, was ein Land ,lebenswert®
macht. Die Frage einer gegebenenfalls geforderten kol-
lektiven Selbstverteidigung stellt sich im europiischen
Raum — weil keine aktuelle Bedrohung oder Bedro-

172

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hungsempfindung vorliegt — zur Zeit nicht; sie bleibt la-
tent und schwelt als unbeantwortetes Problem im
,Unterbewufltsein® der Gesellschaften weiter — den tat-
sachlichen Kriegen, vor allem in der Dritten Welt, steht
man dann fassungslos oder emport gegeniiber; die
prompte englische Reaktion auf die argentinische Beset-
zung der Falkland-Inseln wirkte tiberraschend. Die Ein-
ordnung in tbernationale Bundnisse erleichtert die Ver-
dringung dieser Fragestellung; Sicherheit und Verteidi-
gung sind durch die Entwicklungen des 20. Jahrhunderts
nicht mehr national, sondern nur noch in supranational
organisierten Systemen zu gewahrleisten. Nicht zuletzt
aus diesem Grund wurde nach dem Zweiten Weltkrieg
das ,Ende der Nationalstaaten“ vielfach beschworen; ist
es Kennzeichen nationalstaatlicher Souverinitit, tber
eine eigene ausreichende Armee und Riistung selbstindig
zu verfiigen und sich so der politischen Souveranitit si-
cher zu sein, wirkt die — wenn auch souverin entschiede-
ne — Abgabe der militarischen Befehlsgewalt an tberge-
ordnete Instanzen als Auflosung der klassischen Natio-
nalstaatlichkeit. Was den klassischen Nationalstaat cha-
rakterisiert, so K. W. Deutsch,!® die Sicherheit seiner
Birger zu gewihrleisten, kann der moderne National-
staat gerade nicht: kollektive Selbstverteidigung sei da-
durch kein Bezugspunkt des nationalbewufiten Patriotis-
mus mehr. Die atomare Ausristung der militirischen
Biindnissysteme 1aflt ebenfalls am Zweck der Verteidi-
gung des Kollektivs im ,Ernstfall zweifeln: denn die
immer mitgegebene Moglichkeit der atomaren Eskala-
tion eines Krieges kann zur volligen Vernichtung beider
Seiten oder irreparablen Zerstérung der Lebensgrundla-

18 Vgl. K. W. Deutsch: Nationenbildung — Nationalstaat — Integration,
a.2.0. 214-218.

173

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gen fihren. Ein solcher Krieg hitte kein ,,Ziel“, etwa in
der Wiederherstellung des Rechts oder des Friedenszu-
standes, sondern wire lediglich ,Ende“, das den Sinn der
gebrachten Opfer auftheben wiirde.!” Sowohl die Einord-
nung nationaler Verteidigung in ubernationale Biindnis-
organisationen als auch die Drohung der Atombombe
lassen daher einen auf den Ernstfall bezogenen Patriotis-
mus als uberfliissig, wenn nicht ,sinnlos“ erscheinen.

Es ist sicher richtig, dafl durch die Verflechtungen und
Verdichtungen der Beziehungen verschiedenster Art
zwischen den Nationen die unbedingte Loyalitat zur
Nation stark relativiert worden ist; die extremste Form
patriotischen Verhaltens im Opfer des eigenen Lebens
fur das Vaterland ist von dieser Entwicklung mitbetrof-
fen. Dennoch ist die nunmehr ,relativierte“ Bindung da-
mit noch nicht aufgehoben. Nach wie vor hat der mo-
derne Nationalstaat Funktionen, die eine Ablosung die-
ser Integrationsordnung nicht erwarten lassen. Aber
auch das allgemeine zugrundeliegende ,,Prinzip“ Nation
wird seine Wirksamkeit — ob mit oder ohne staatliche
Souverinitit — wegen seiner Allgemeinheit kaum einbii-
en: jedes Individuum wird als Angehoriger einer Na-
tion geboren, in deren sprachlicher, kultureller und ge-
schichtlicher Gemeinschaft es in der Regel auch auf-
wichst; einmal als politisches Ordnungsmuster entdeckt
und durchgesetzt, scheint die Grundlage der Nation
vollends ,,unabschaffbar, wenn sich in pluralen Gesell-
schaften die Nation demokratisch als Ursache und Tri-
ger der politischen Gemeinschaft versteht und sich mehr
als — solchermaflen — formale Gemeinsamkeiten zu ihrer

19 Vgl. A. Hertz: Die Lehre vom ,gerechten Krieg als ethischer Kom-
promif}, in: Handbuch der christlichen Ethik 111, Freiburg/Basel/Wien
1983, 425-447.

174

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Integration nicht finden lassen. Daf der ,reine“ Natio-
nalstaat nicht existiert, in dem Regierende und Regierte
yidentisch wiren, mufl das Modell nicht indern, das
wie jeder ,,Typus“ und ,Begriff“ ein iiber die gegebene
Vielfalt der Phinomene gelegtes vereinheitlichendes Ra-
ster darstellt. Nicht-staatlich organisierte Nationen kon-
nen sich nach dem Vorbild des Nationalstaats verstehen.
Ihre politische Selbstbestimmung ist dabei auch in fode-
ralen Systemen moglich; die patriotische Gesinnung
wird sich dann auch auf den Staat beziehen kénnen, so-
fern er die Nation mitverkérpert; die Loyalitit zur kon-
kreten Gemeinschaft von Sprache, Kultur und Geschich-
te wird sich sonst im Widerspruch zur gegebenen Staat-
lichkeit ausdriicken und sich ,patriotisch“ fur die Nation
und gegen den dann ,feindlich“ begegnenden Staat nie-
derschlagen. Wenn in diesem Abschnitt aber von Natio-
nen primir als Nationalstaaten die Rede ist, beruht das
darauf, daf} der Staat mit seinem Gesetzgebungs- und
Gewaltmonopol die eigentlich politisch handlungsfihige
Einheit ist, die Befehlsgewalt, Entscheidungskompetenz
uber Krieg und Frieden sowie das Recht, zur Verteidi-
gung zu ziehen, haben kann.

Vom ,klassischen® Nationalstaat, den die unbeschriankte
staatliche Souverinitit kennzeichnet, ist der ,moderne®
zu unterscheiden, der ,in einen internationalen Zusam-
menhang integriert ist und davon bestimmt werden
kann“.?® Der heutige Nationalstaat ist ,nach wie vor
Trager von Identititsmerkmalen und -symbolen®;?! er ist
es, der die Herrschaftsgewalt austibt, der die Freiheits-
rechte des Burgers sichert und das Recht garantiert; er
wird umgekehrt von den Birgern in Anspruch genom-

2 T. Mayer: a. a. O. 181, vgl. 180-187.
21 E. Schulz: Die deutsche Nation in Europa, Bonn 1982, 88.

175

- am 17.01.2026, 14:45:1 Op


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

men, zum Beispiel zur Herstellung sozialer Gerechtig-
keit; die Regierung des Nationalstaats ist Parlament und
Bevolkerung in einer Weise verantwortlich, der gegen-
uber eine weitere ,Elargierung® des Politischen kein er-
sichtlicher Vorteil wire. Der Nationalstaat ist also wei-
terhin sowohl mafigebliche ,, Anlaufstelle fur die Burger
als auch Reprisentation und Interessenvertretung nach
auflen: er hat, so Tilman Mayer, eine Mobilisierungs-,
eine Stabilisierungs- und Integrations- sowie eine Legiti-
mations- und Identifikationsfunktion.?? Nicht mehr im
nationalen Alleingang moglich sind dagegen die staatli-
che Gewihrleistung einer florierenden Wirtschaft, des
Umweltschutzes, Revisionen grundlegender politischer
Verhiltnisse etwa territorialer Art, Einschrinkungen der
Kommunikation und ,Abschottung® nach auflen sowie
eben die militirische Sicherheit.

Die Relativierung der nationalen Bindekraft durch die
internationalen Zusammenhange ist daher ebenso unbe-
streitbar wie die Fortdauer mafgeblicher ihrer Funktio-
nen, die eine vollige Aufthebung des Prinzips Nation
nicht erwarten lassen. Auch ein auf die Nation bezoge-
ner Patriotismus ist daher keineswegs obsolet. ,Fur das
Individuum ist der Nationalstaat im Grunde weiterhin
der Bezugspunkt ... Der Nationalstaat als Rahmen fir
die politische, rechtliche und soziale Grundordnung
greift tief in das Leben seiner Biirger ein.“? Die Grund-
struktur des allgemeinen Patriotismus hat sich also nicht
verandert; Nation kann zwar nicht mehr der , exklusive“
Orientierungsmaflstab und ,hochster Wert“ sein — inso-
fern ist der Patriotismus, mit Schwarz formuliert, tat-
sachlich nie mehr derselbe wie zuvor —, aber die Nation

22 T. Mayer: a. a. O. 184 f.
2 P. Alter: a. a. O. 127, vgl. bes. 123-128.

176

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

besteht weiterhin fir das Individuum auch als Verpflich-
tungs- und Verantwortungsgemeinschaft. Daher kann
sich auch trotz aller supranationalen Einbindungen die
Forderung nach kollektiver Verteidigung berechtigt stel-
len.

Die militarischen Bundnisse sind keine reinen Zweckver-
einigungen, sondern getragen von gemeinsamen Uber-
zeugungen; im Hinblick auf diese Wertgemeinsamkeiten
rekrutieren sich iiberhaupt erst ithre Mitglieder. Sofern
sich nun der moderne ,geliuterte“ Patriotismus nicht
nur auf die blofle Nationalitit, sondern auch auf damit
verkniipfte Wertvorstellungen bezieht — die Schwierig-
keiten des patriotischen Einsatzes fir einen Unrechts-
staat haben wir gesehen —, ist es durchaus ,patriotisch®,
sich fir die Verteidigung der als mafigeblich fir die eige-
ne Gesellschaft und ihre Sittlichkeit angesehenen morali-
schen Vorstellungen im tbernationalen Biindnis einzu-
setzen. Die sogenannte westliche Wertegemeinschaft der
NATO lafit sich beispielsweise auf der Grundlage eines
Gesamtethos europdisch-abendlindischer Herkunft kon-
zipieren. Auch der Begriff des Verfassungspatriotismus
sbezeichnet ... jenen Kernbestand abendlindisch-frei-
heitlicher Existenz, den es zu verteidigen gilt“.?*

Ist damit die Moglichkeit des Verteidigungsfalls einer
einzelnen Nation ausgeschlossen? Es ist durchaus denk-
bar, daf trotz allem eine Nation auf sich allein gestellt
vor der Frage stehen kann, ob sie sich gegen einen unge-
rechten Angreifer zur Wehr setzen soll. Die Verhiltnis-
mafigkeit der Mittel und damit die mogliche Erfolgsaus-
sicht eines Verteidigungskampfes sind ein Entschei-
dungskriterium, das dann sicher zu beachten wire; die
Haltung der Melier, wie sie sich in Thukydides’ ,,Pelop-

2 H.-P. Schwarz: a. a. O. 38.

177

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ponesischem Krieg“ darstellt, ist nicht das Vorbild der
Lehre vom gerechten Krieg.?> ,Lieber rot als tot“ oder,
noch krasser formuliert, ,lieber Auschwitz als Hiroshi-
ma“ kann aber ebenfalls nicht die moralisch zu empfeh-
lende Alternative sein. Denn ,moralisch kann nicht ge-
boten sein, die Moralitit selbst zu opfern und das Leben
,um jeden Preis® zu retten. Wenn der Preis des Uberle-
bens darin bestehen sollte, dafl die eigene Moralitit ver-
raten, dafl man zum Mittiter schweren Unrechts wird,
so ist der Preis nicht zu zahlen.“?® Auch wenn die Vertei-
digung zur Sicherung der Existenz dient und die Erfolgs-
aussicht einen wichtigen Faktor ausmacht, geht es mora-
lisch nicht nur um das Uberleben — das in der Regel ein-
facher zu haben ist —, sondern um das ,gute Leben“ und
die moralische Existenz. Es kann daher auch moglich
sein, dafl ein Volk sich entscheidet, zur Wahrung der po-
litisch-moralisch bestimmten Identitiat der Gemeinschaft
das Risiko des kollektiven Opfers auf sich zu nehmen.
Das gilte dann auch fur den Einsatz nuklearer Waffen;
die nukleare Dimension beinhaltet allerdings als ,,Grenz-
wert“ die Berucksichtigung der Existenz der Menschheit
als ganzer, ber die eine Entscheidung — im Sinne einer
Inkaufnahme des ,,Risikos“ — niemandem zusteht.

Die moralische Pflicht ist somit ersichtlich, es gar nicht
erst zu solchermaflen ,tragischen“ Konfliktsituationen
kommen zu lassen — das gilt auch fiir den Fall der Deut-
schen im Zweiten Weltkrieg. Das heutige Konzept der
Sicherheitspolitik 13t sich in Erkenntnis dessen als ,,Ver-
teidigung plus Entspannung® beschreiben: Ziel ist ,,nicht

» Vgl. W. Kluxen: Gewalt und Gewaltanwendung, a. a. O. 48 {.

26 V. Kluxen: Weltsicht des Atomzeitalters, in: U. Nerlich, T. Rend-
torff (Hg.): Nukleare Abschreckung — Politische und ethische Interpre-
tationen ciner neuen Realitiat, Baden-Baden 1989, 241-267, 258.

178

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mehr die Verhinderung eines gegnerischen Angriffs ...,
sondern uberhaupt jegliche Kriegsverhinderung®.?” Aus-
stattung, Unterhalt und Rekrutierung der Streitkrifte ge-
horen ebenso zur Verteidigungsstrategie wie die Bemii-
hung um Vertrige, Biindnisse, Abriistung und Ristungs-
kontrolle und Verwirklichung der Menschenrechte in in-
ternationaler Zusammenarbeit. Nicht zuletzt die Dro-
hung der Atombombe bedingt die Wirksamkeit der Stra-
tegie der ,Abschreckung® und ,flexible response®, die
bislang erfolgreich der Kriegsverhinderung gedient ha-
ben. Aber sowohl ,Abschreckung® als auch ,Entspan-
nung“ sind keine absoluten Sicherheitsgarantien; die Fra-
ge einer notfalls geforderten Verteidigung, ,,if deterrence
fails“ — so das Stichwort —, kann sich stellen und der Pa-
triotismus fur den ,,Ernstfall wieder gefordert sein.

Der traditionell oft mit ,, Tod“ und ,Sterben“ assoziierte
Patriotismus sollte zwar nicht nur auf den , Ernstfall®
beschrinkt gesehen werden — wie auch Hegel anmerkt;
das Opfer des eigenen Lebens fir das Vaterland ist die
auflerste Ausformung einer allgemeinen patriotischen
Haltung, die sich mit der konkreten Gemeinschaft in ih-
rer sozialen, sittlichen und geschichtlichen Bestimmtheit
sidentisch und ithr moralisch verpflichtet weifl — der ge-
nuin ,,moralische“ Anspruch der Einbindung in eine so-
ziale Grofigruppe wie die Nation zeigt sich aber gerade
besonders deutlich, wenn es um die Wahrung dieser sitt-
lichen Identitat gegenuiber der blofl physischen Lebens-
grundlage geht. Ein ,gelduterter, sofern sittlich-mora-
lisch humanistisch kontrollierter Patriotismus ist daher
die reflektiertere und auch angemessenere Form gegen-
tiber der traditionellen Herkunftstreue: die inhaltliche

7 W. Woyke: Sicherheitspolitik, in: W. Mickel (Hg.): Handlexikon
zur Politikwissenschaft, Bonn 1986, 447-451, 448.

179

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fillung des Nationbegriffs mit einem humanistischen
»Wertbestand“, wie ihn der ,Verfassungspatriotismus®
bezeichnet, ist notwendig, um das ethische Dilemma zu
vermeiden, sich fiir die Nation einzusetzen, auch wenn
ihre staatliche Verfafitheit nicht entsprechend humanisti-
schen Werten und solchermaflen sittlich organisiert ist.

2. Nationalismus

Nationalismus ist nicht mit Patriotismus identisch; aber
»ohne das patriotische Feuer wire der Nationalismus
langst nicht jene Kraft, als die er sich in einundeinhalb
Jahrhunderten neuerer ... Geschichte darstellt“.? Patrio-
tismus und Nationalismus hiangen insofern unbestreitbar
zusammen, als es von der patriotischen ,Solidarititszu-
mutung® des personlichen Opfers fir die Gemeinschaft,
und zwar insbesondere im Kriegsfall, nur ein Schritt ge-
wesen zu sein scheint zur nationalistischen Uberbewer-
tung des Vaterlands, zu dessen Dienst der Volksgenosse
unbedingt zur Verfugung zu stehen hat, der dabei die ei-
gene Erfullung erst in der volligen Hingabe an die natio-
nale Gemeinschaft findet. Dann bezieht sich sein Opfer
nicht nur auf die notfalls geforderte Verteidigung gegen-
tber einem feindlichen Angreifer, sondern ebenso auf die
Erhebung und Steigerung von Grofle und Macht, Ruhm
und Anschen der Nation. Aggressivitat nach auflen, Auf-
hetzung und Lenkung hingebungsvoller emotionalisier-
ter Massen im Inneren — alles im héheren Namen der
Nation — ist es, was den Nationalismus des 19. und 20.
Jahrhunderts vor allem anderen auszeichnet.

Die Verabsolutierung des Nationalen im Nationalismus

% H.-P. Schwarz: a. a. O. 26.

180

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

pragt unsere Erfahrung mit dem Begriff der Nation in ei-
ner Weise, der gegeniiber die positive Bedeutung als
Volkssouverinitit, als Mittel politischer Egalisierung,
Partizipation und Legitimierung — besonders deutlich in
der Franzosischen Revolution — nur als eine andere
Facette, aber nicht als das eigentlich kennzeichnende
Moment betrachtet werden kann. Die Entwicklungslinie
zunehmender Ubersteigerung der Nation zum Nationa-
lismus scheint im Nationalsozialismus, seiner Rassen-
ideologie, dem Drang nach ,Raum im Osten“, dem Ver-
nichtungsziel alles rassisch ,Minderwertigen® nur zu
gipfeln.?? Nach 1945 betrifft Nationalismus vor allem die
politischen Systeme der Dritten Welt, wo ganz offen-
sichtlich zur Uberdeckung der wirtschaftlichen und so-
zialen Probleme die Emotionen der Bevolkerung fur das
politische Ganze und gegen duflere Feinde mobilisiert
werden sollen.*® Die Erfahrung mit ,Nation“ in Form
des Nationalismus ist so unabweisbar, dafl sie alles ande-
re zu uberdecken scheint — jegliche Rede von ,Nation®
steht in der Nihe von ,Nationalismus®.

Daf$ es sich beim Nationalismus um eine Perversion des
nationalen Moments handelt, braucht hier nicht eigens
herausgestellt werden. Es geht im Sinn einer Abgrenzung
des ,positiven” Nationbegriffs gegeniiber nationalisti-
schen Miflverstindnissen und Miflbrauchen vielmehr
darum, zu untersuchen, was es denn ist, das die Verkeh-

? Der Nationalsozialismus ist eigentlich nicht mehr als Nationalismus
zu bezeichnen; die Rassenlehre, nach der die nordische Rasse die
héchst- und die semitische die niedrigststehende sein soll, sprengt den
Rahmen von Nationen. Die Hitler-Ideologie versteht sich gerade im
Gegensatz zum biirgerlichen Nationbegriff, vgl. W. Kamlah: Probleme
einer nationalen Sebstbesinnung, Stuttgart 1962, 30.

® Vgl. H. A. Winkler (Hg.): Nationalismus in der Welt von heute,
Koln 1982; P. Alter: a. a. O. 148-157.

181

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

rung von Nation im Nationalismus ausmacht, und was
die Moglichkeit einer solchen Verkehrung — die im Be-
griff Nation offensichtlich gegeben ist — fiir diesen Be-
griff bedeutet: ist es vielleicht doch keine ,,Verkehrung®,
sondern folgerichtige Entwicklung??!

a) Begriff des Nationalismus

Zunichst missen wir ,Nationalismus®“ im schlechtesten
Sinne des Wortes abgrenzen gegeniiber einem relativ
neutral gebrauchten Begriff ,Nationalismus®, wie er im
angelsichsischen Sprachraum ublich und auch im deut-
schen teilweise tbernommen worden ist. Nationalismus
bedeutet in diesem ,neutralen Verstindnis nicht mehr,
als dafl die Menschheit in Nationen aufgeteilt ist, diese
Nationen sich durch Charakteristika unterscheiden las-
sen und politisch das Selbstbestimmungsrecht der Volker
die legitime Form von Herrschaft darstellt. So gesehen,
kann man etwa vom Nationalismus der Esten und Litau-
er sprechen, die Selbstregierung von der sowjetischen
Herrschaftsmacht fordern, ohne dafl der Terminus dabei
abfillig gemeint oder den Betroffenen Aggressivitit vor-
geworfen wire.

Der eindeutig negative Nationalismus ist nun von diesem
»unbelasteten® nicht vollig zu trennen; er lafit sich viel-
mehr als eine besondere Form kennzeichnen. Peter Alter
gibt eine Definition, die verschiedene Typen umfafit:
»Nationalismus liegt dann vor, wenn die Nation die ge-
sellschaftliche Grofigruppe ist, der sich der einzelne in

M Vel. G. C. Behrmann: Volk, Verfassung, Staat, Kultur, Geschichte
und Nation. Das nationalpolitische Orientierungsfeld der Deutschen
im Wandel, in: K. E. Jeismann (Hg.): Einheit — Freiheit — Selbstbestim-
mung, Bonn 1987, 81-103.

182

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

erster Linie zugehorig fuhlt, und wenn die emotionale
Bindung und die Loyalitit gegentiber ihr in der Skala der
Bindungen und Loyalititen oben steht: Nation der iiber-
personale Bezugsrahmen ist.“ > Vom liberal-emanzipato-
rischen Risorgimento-Nationalismus wird u. a. der Inte-
grale Nationalismus unterschieden, den Alter mit ,right
or wrong — my country“ umschreibt. Diese Typisierung
impliziert zugleich einen historischen Wandel vom ,,pro-
gressiven Anliegen zur reaktioniren ,Integrationsideo-
logie“.

b) Nationalismus als Integrationsideologie

Die Deutung des chauvinistischen Nationalismus als In-
tegrationsideologie ist seit Eugen Lembergs Forschungen
»common sense“ der Erklirung des Phinomens. Lem-
berg meint mit Integrationsideologie ,ein System von
Vorstellungen, Wertungen und Normen, ein Welt- und
Gesellschaftsbild, und das bedeutet: eine Ideologie, die
eine durch ... Merkmale gekennzeichnete Grofigruppe
ithrer Zusammengehorigkeit bewufit macht und dieser
Zusammengehorigkeit einen besonderen Wert zu-
schreibt, mit anderen Worten: diese Groflgruppe inte-
griert und gegen ihre Umwelt abgrenzt“.** Kennzeichen
dieser Integrationsideologie sind die Abgrenzung gegen
die Umwelt, die Zuweisung einer Rolle im ,,Volkscha-
rakter“, Uberlegenheitsbewufitsein, Druck von auflen,
eine eigene Gruppenmoral — d. h. Forderungen an die
Mitglieder der Grofigruppe wie Verteidigung und Ge-
horsam —, Sorge fur Einheit und Reinheit der Gruppe
und schliefflich Hingabe des einzelnen. Fir ,die psycho-

32 P. Alter: a. a. O. 14.
3 E. Lemberg: Nationalismus 2, a. a. O. 52.

183

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

logische Erklirung des Nationalismus*“ ist ,,die Moglich-
keit und das Bedirfnis des Menschen nach Hingabe an
ein Kollektiv, an einen diesem Kollektiv zugeschriebenen
Wertgehalt“ entscheidend. Stirker als das Streben nach
leiblicher Selbsterhaltung ist offensichtlich das nach gei-
stiger Selbstbehauptung, die im ,Erlebnis der Transzen-
denz® gesucht wird, nimlich in einer Idee und Gemein-
schaft, die tberindividuell Sinn gibt und der der Einzelne
sich deshalb ,hingibt“. Dieses Bediirfnis transzendieren-
den Sinns charakterisiert nach Lemberg jede Ideologie,
nicht nur den Nationalismus, sondern auch ecine der
Klasse, des Standes oder der Religion.

Der Nationalismus hat sicherlich Integrationsfunktion;
das lafit sich schon an seiner zeitlichen Entstehung in ei-
ner Umbruchszeit festmachen — die Bindung an die Na-
tion ist Ersatz fur den neuzeitlichen Ausfall vorherge-
hender integrierender Einheiten. Spitestens mit der
Franzosischen Revolution tritt der nationale Rahmen als
entscheidende gesellschaftliche Zuordnung zutage. Da-
mit ist aber noch nicht ein Nationverstindnis ohne
,Uberlegenheitsbewufltsein, Abgrenzung aggressiver
Art und absoluter Hingabeforderung von einem chauvi-
nistischen Nationalismus unterschieden. ,Integration®
als Zuordnung zu einer Gemeinschaft, Sinnsuche und
Transzendieren des einzelnen ist an sich ja nicht verwerf-
lich, vielmehr ,condicio humana®, ein , Konstruktions-
prinzip menschlicher Gemeinschaft®, wie Lemberg selbst
sagt, Bedingung menschlichen Lebens und Gut-Lebens.
Was im Falle des Nationalismus als differentia specifica
hinzukommt, ist offensichtlich das ideologische Mo-
ment.

Nicht jedes Welt- und Gesellschaftsbild ist, anders als
Lemberg es methodisch unterstellt und sich der Sprach-
gebrauch feuilleton-umgangssprachlich durchgesetzt hat,

184

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

eine Ideologie. Man kann den Ideologiebegriff so verste-
hen, er verliert dann jedoch jegliche Schirfe und Anwen-
dungskraft. Als Ideologie soll vielmehr ein Weltbild cha-
rakterisiert werden, das sich nicht dem Interesse der Ver-
nunft an Sinngebung verdankt, sondern einem externen
konkreten Interesse, in dessen Dienst es sich uberhaupt
bildet und dem es folgt. Wird etwa Religion als Ideologie
qualifiziert, wird damit impliziert, daf} diese sich nicht
aus einem genuin religidsen Interesse speist, sondern aus
nicht-religiosen, praktisch motivierten Interessen wie
Herrschaft, Einfluf}, sozialem Aufstieg. ,Ideologie“ be-
zeichnet ,institutionell verfaflite, gruppenbezogene
Wahrheitsiberzeugungen, die thre Kraft nicht Wahr-
heitsgrinden verdanken, sondern praktischen Interessen,
deren Befriedigung voraussetzt, daf} es sich in Wahrheit
so verhalt, wie man tberzeugt ist, dafl es sich verhalte®.**
In Anwendung auf den Nationalismus heifit das, dafl es
nicht nur die ,Sinnsuche in der Gemeinschaft® ist, die
die Nation zusammenhilt und in aggressiver Tendenz
abgrenzt, sondern daf vielmehr die faktische Bindung an
die Nation anderen als ,,Sinn“interessen dienen soll. In
der Tat lassen sich solche ganz konkreten Motive im hi-
storischen Nationalismus ausmachen: beispielsweise die
Mobilisierung der Birger fir die jeweilige Staatsregie-
rung, die sich als Verkorperung der Nation ausgibt, die
Mobilisierung von Massen fiir den Krieg wie in den
»Ideen von 1914“ oder die Ablenkungsfunktion von ge-
wichtigen politischen Problemen, wie wir sie schon fir

¥ H. Libbe: Zur Geschichte des Ideologiebegriffs, in: Theorie und
Entscheidung, a.2.O. 160; vgl. H. Plessner: Abwandlungen des Ideo-
logiegedankens, in: Zwischen Philosophie und Gesellschaft, Frankfurt
a. M. 1979, 249-275; U. Dierse: Ideologie, in: O. Brunner, W. Conze,
R. Koselleck (Hg.): Geschichtliche Grundbegriffe 3, Stuttgart 1982,
131-169, 167 ff.

185

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

den heutigen Nationalismus in der Dritten Welt nannten.
Das Beschworen volkischer Ganzheit, der unmittelbaren
Identifikation mit dem Kollektiv im positiv verstandenen
deutschen ,Sonderweg“-Topos des 19. und 20. Jahrhun-
derts war anti-individualistisch gegen den Liberalismus,
Parlamentarismus und iberhaupt jeglichen Pluralismus
geminzt. Diese Ideologisierung und Funktionalisierung
mufl dabei nicht als ein gigantisches Betrugsmanover der
herrschenden Klasse verstanden werden; im Unterschied
zum ,Betriger®, so Hermann Lubbe, zeichnet sich der
yIdeologe® dadurch aus, daf} er selbst an seine Ideologie
glaubt; die Interessensteuerung ist nicht unbedingt als
gezielt und manipuliert zu denken: ,Die Ideologie ... ist
jene Betrugstheorie, die nur dann funktioniert, wenn
man selber daran glaubt.“> Der solchermaflen spezifi-
zierte Ideologiebegriff erweist sich als geeignet zur Ab-
grenzung von Integration durch nationale Identitit ei-
nerseits und Integralem Nationalismus andererseits. Al-
lerdings zeigt sich ,Nation“ als miflbrauchbare Grofle —
der Nationbegriff ist manipulierbar und funktionalisier-
bar. Was ist daran mifbrauchsfihig?

Nation ist nicht nur ,gegeben, sondern ebenso ein gei-
stiges Produkt, das seine Realitat intersubjektiv hat. Im
Sinne kollektiver Identitit ist der Begriff zuniachst leer;
er wird inhaltlich gefillt durch geschichtliche Traditio-
nen, ,Wertvorstellungen®, in der Sinngebung der Ge-
schichte durch die praktische Vernunft. Was Nation
heifit, kann sich damit in gewissen Grenzen indern; Na-
tion ist keine Vorgabe wie Natur. Deutungen und Tradi-
tionen bediirfen der Akkulturation, hier sind Gefihr-
dungen, Mifldeutungen und Wunschvorstellungen eben-

% H. Liibbe: Politische Philosophie in Deutschland. Studien zu ihrer
Geschichte, Basel 1963, 15.

186

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

so moglich wie neue Interpretationsleistungen etwa eines
»Verfassungspatriotismus“. Andererseits darf nicht ver-
gessen werden, daf} Ideologien Plausibilitit haben mis-
sen, um Ulberhaupt wirksam werden zu konnen. Diese
Plausibilitit muff dabei zugleich eine sein, die in der Lage
ist, nicht nur auf einen kleinen Personenkreis, sondern
auf breite Massen Wirkung auszuiiben. Der Ansatz an
elementaren menschlichen Bedirfnissen folgt daher der
Ideologien eigenen ,Logik“. Wie man zum Beispiel
durchaus feststellen kann, verdankte sich die Durchset-
zungskraft des Sozialismus dem fundamentalen Anliegen
sozialer Gerechtigkeit, Gleichheit und einer konfliktfrei-
en Gesellschaft ohne Herrschaft, die von ,,rechten® Ideo-
logien dagegen dem ebenfalls anthropologisch begriind-
baren Wunsch nach Ordnung, Ganzheit und Gleichheit
in der Volksgemeinsch&aft. Der Nationalismus ,greift®,
weil er sich auf die ja gegebene kollektive Identitit des
Gemeinwesens als Nation bezieht. Die Nationalitat als
faktische Zugehorigkeit des einzelnen zur Nation er-
moglicht die Ansprechbarkeit der Biirger; die zugrunde-
liegende Nationalitait des Gemeinwesens ist auf jeden
Fall ein gemeinsamer ,Nenner®, auf den sich Massen in
Gefolgschaft bringen lassen. Die Evidenz der gesell-
schaftlichen Verbundenheit als Nation, sowohl als Ab-
stammungsgemeinschaft wie als historisch herauskristal-
lisierter politischer Einheit, wird zum alleinigen Hand-
lungsmafistab umgemiinzt. Daf} aber ideologische ,,Mas-
senmobilisierung® tberhaupt méglich und Mittel politi-
scher Manipulation ist, hingt nicht am Nationsein, son-
dern an der Struktur der modernen Gesellschaften, die
nach der Industriellen und den politischen Revolutionen
des 19. und 20. Jahrhunderts eben ,Massengesellschaf-
ten“ sind — hier liegt der Kern des Nationalismus als
»Integrationsideologie®.

187

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

¢) Nationalismus als Ersatzreligion

Eine zweite — wenn auch eng mit der ersten als ,Integra-
tionsideologie“ gegebenen zusammenhingende — Cha-
rakterisierung des Nationalismus ist die als ,Ersatzreli-
gion® bzw. als ,Religionsersatz“. Zahlreiche Belege las-
sen sich anfihren fur die Imprignierung der ,nationa-
len“ Sprache mit religiésen Motiven.’® Die Nation ist
yheilig®, Gott gleich gesetzt; die gebithrende Haltung ihr
gegeniiber ist die unbedingter Ergebenheit und des Op-
fers. Nation erscheint als der mafigeblich ,letzte® Sinn-
horizont von Gesellschaft und Staat, der in seiner Binde-
kraft den einzelnen bis zum Mirtyrertum auf sich zu
verpflichten mag. Die Nation ersetzt die Transzendenz,
indem sie als ewige, unvergingliche, tberindividuelle
Grofle die Endlichkeit des Individuums iberschreitet
und tiberdauert.

Der Eintritt des Nationalismus an die Stelle eines Be-
dirfnisses, dem vorher die Religion entgegenkam, ist da-
mit offensichtlich in den allgemeinen Vorgang der Siku-
larisierung einzuordnen.’” Nachdem Religion neuzeitlich
die Menschen nicht mehr eint, sondern trennt, der Staat
sich religi6s relativ neutral versteht und die Konfession
eben private Bekenntnissache geworden ist, scheidet Re-
ligion als Integrationsfaktor aus — zumindest in ihrer tra-
ditionellen kirchlichen Gestalt. Das Bediirfnis nach
 Transzendenz® aber bleibt; Staat und Gesellschaft kon-

% Vgl. D. Schellong: Was zahlt als Religion?, in: W. Oelmuller (Hg.):
Wahrheitsanspriiche der Religionen heute? Paderborn 1986, 134-155;
G. Kaiser: Pietismus und Patriotismus im literarischen Deutschland,
Wiesbaden 1961.

¥ Vgl. E. Durkheim: Die elementaren Formen des religiosen Lebens,
Frankfurt a. M. 1981, 571; vgl. G. Kehrer: Einfihrung in die Religions-
soziologie, Darmstadt 1988.

188

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nen sich dabei zugleich offensichtlich nicht aus sich allei-
ne, funktional, hinreichend legitimieren. Als Ersatz bie-
tet sich die bereits vorhandene nationale Identitit an, die
in neuer Werthaftigkeit die anthropologische und gesell-
schaftliche Funktion der Religion tbernimmt: letzter
Sinnhorizont zu sein.

Betrachtet man grundsitzlich Religion als ,Label“ fur
gesellschaftliche Sinn- und Wertvorstellungen, ist es nur
ein funktionales Aquivalent, dafiir ,Nation® in Form des
Nationalismus einzusetzen. Im Ausgang von einem sol-
chen Verstindnis als , funktionalem Aquivalent“ wird es
jedoch kaum moglich sein, diese ,,schlechte® von anderen
»guten“ Religionen abzugrenzen. Schwerlich wird man
jedoch uberhaupt einen Unterschied zwischen dem Na-
tionalismus und den klassischen Hochreligionen bestrei-
ten wollen — es sei denn, die Aquivalenztheorie wollte
Religion allgemein disqualifizieren und diesen Unter-
schied bewufit nicht thematisieren. Es hingt damit vom
Religionsverstiandnis ab, ob der Nationalismus als Reli-
gionsersatz oder als Art von Religion eingeordnet wird.
Die funktionalistische Religionstheorie betrachtet Reli-
gion unter ihrem sozialen Aspekt; es geht um die gesell-
schaftliche Funktion der Religion, nicht um ,,Wahrheits-
anspriche“. Damit ist sie dennoch fahig, falsche Reli-
gionsfunktions,dquivalente als solche zu charakterisie-
ren; wenn die Funktion benannt wird, die die Religion
erfullt, heiflt dies, dafl es eine spezifische Funktion eben
von Religion ist und nicht von irgendwelchen Substitu-
ten.”® Der Ansatz bei der Funktion in der Religionsso-

% Vgl. H. Libbe: Religion nach der Aufklirung, a. a. O.; Th. Luck-
mann: Uber die Funktion der Religion, in: P. Koslowski (Hg.): Die re-
ligiose Dimension der Gesellschaft. Religion und ihre Theorien, Tibin-
gen 1985, 26-41; R. Spaemann: Funktionale Religionsbegrindung und
Religion, in: P. Koslowski (Hg.): a. a. O. 9-25.

189

- am 17.01.2026, 14:45:1 Op


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ziologie und -philosophie als solcher verunméglicht Un-
terscheidungen daher nicht. Auch in unserem speziellen
Zusammenhang kann nur von der Funktion, nicht der
»Wahrheit“ von Religion ausgegangen werden.

Eine solchermaflen differenzierende funktionale Reli-
gionstheorie entwickelt Hermann Liibbe, indem er die
Funktion der Religion als , Kontingenzbewiltigungspra-
xis“ beschreibt. Die Kontingenzen des menschlichen Le-
bens sind unabweisbar; es sind die jeweils unverfiigbaren
Lebensvoraussetzungen, die gegeben und die nicht durch
Handlung zu verandern sind. Die Religion setzt nun den
Menschen in ein Verhaltnis zu diesem Kontingenten,
und zwar in ein Verhiltnis der Anerkennung. Religion
»hat ihren lebenspraktischen Ort da, wo es ganz sinnlos
wire, im Bemihen, Kontingenz in Sinn zu transformie-
ren, auf unsere mannigfachen Vermogen, Wirklichkeiten
handelnd zu verindern, zu rekurrieren®. Wir verhalten
uns religiés ,zu derjenigen Kontingenz, die sich der
Transformation in Handlungssinn prinzipiell wider-
setzt“:» ,Bewiltigte Kontingenz ist anerkannte Kontin-
genz.“* Die Anerkennung unverfiigbarer Lebensvoraus-
setzungen macht dabei eine Art ,Hintergrunderfillung®
aus; sie ist keine sektorale, sondern eine integrale Hal-
tung. Die Bestimmung der Funktion von Religion in ih-
rer anthropologischen Universalitit als Kontingenzbe-
waltigung zeigt die Bedingung ihrer Notigkeit an; fur
diese Funktion — Anerkennung des Unverfiigbaren — gibt
es damit aber keine Aquivalente, well es sich gerade um
die spezifische Funktion der Religion handelt. Der Be-
griff der ,Kontingenzbewiltigungspraxis“ ist also kei-
neswegs so leer, wie Liibbe vorgehalten wird; er erweist

3 H. Liibbe: Religion nach der Aufklirung, a. a. O. 154.
1 Ebd. 166.

190

- am 17.01.2026, 14:45:1 Op


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sich vielmehr sehr wohl als ,sprachlicher Unterschei-
dungsreprasentant®, durch den es moglich ist, Religion
und Nicht-Religion zu unterscheiden.

Wenn Ideologien als Ersatz-Religionen analysiert wer-
den sollen, stellt sich mit Lubbe die Frage, ob die Aner-
kennung von Daseinskontingenz oder nicht vielmehr
ihre Transformation in politisch erfullbaren Geschichts-
sinn kultiviert wird ' — Ideologien sind daher keine Reli-
gionssysteme, denn als Kenner des Handlungssinns der
Geschichte begreifen sie das, was eigentlich kontingent
ist, als historische Notwendigkeit und sind im Gegenteil
Anti-Religion.*?

Auf den speziellen Fall der Ideologie des Nationalismus
zugeschnitten, bestitigt sich diese allgemeine Analyse.
Die Nationenbildung ist besonders evident von histori-
scher Kontingenz. Die Verschiedenheit der Nationen
zeigt ihre Pluralitit, Gewordenheit, geschichtliche Be-
dingtheit, durch die ,Herkunftswelten“ generell gekenn-
zeichnet sind. Der Nationalismus bejaht diese gegebene
Vielfalt nicht; die eigene Nation ist vielmehr die ,eigent-
liche* und ,, wahre“ Nation, neben der andere nur ein ih-
nen zugewiesenes Lebensrecht und minderen Wert ha-
ben. Die historische Pluralitit, der sich die Nationwer-
dung verdankt, wird nicht ,anerkannt®, die Kontingenz
des eigenen Werdens vielmehr geleugnet. In Fichtes
»Reden an die deutsche Nation“ beispielsweise werden
die Deutschen dargestellt als das ,,Urvolk®, das als einzi-
ges immer dieselbe Sprache gesprochen® und sich also
nicht eigentlich ,geschichtlich® herausgebildet hat;

4 Ebd. 17.

+ Ebd. 218.

# Vgl. vor allem die Vierte Rede, J. G. Fichte: Reden an die deutsche
Nation, mit einer Einleitung von R. Lauth, Hamburg >1978, 61.

191

- am 17.01.2026, 14:45:1 Op


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Deutscher sein heiflt fur Fichte daher auch dasselbe wie
»Charakter haben“.** Aus der Nation wird ideologisch
zugleich ein Ziel, das man der Geschichte zu entnehmen
glaubt und das als Handlungsanweisung zu verstehen ist;
daher rihrt die Aggressivitit aller Ideologien wie auch
des Nationalismus. Kontingenz wird in historische Not-
wendigkeit, Gegebenheit in Handlungssinn transformiert
— Nationalismus ist Anti-Religion. Was dennoch die
These von der ,Ersatzreligion plausibel macht, ist der
religios-sakrale Charakter, den sich Ideologien, insbe-
sondere der Nationalismus, geben. Damit handelt es sich
aber noch nicht um ,Religion“, sondern um das Heran-
zichen und Verwenden religioser Bestande, die auch in
einer sikularisierten Gesellschaft kulturell diffundiert
vorhanden sind; Lubbe spricht von , Kulturreligion“ als
Begriff fir diese religiése Pragung. ,Aufopferungsbereit-
schaft fur totalitire Ideologien kann herkunftsgeschicht-
lich nicht ohne die religiose Imprignierung unserer Kul-
tur gedacht werden.“* Das religiose Moment, das gesell-
schaftlich vorhanden ist, wird ausgenutzt, um Loyaliti-
ten zu binden; religiose Bestinde werden daher ver-
wandt, ohne daf es sich um ,Religion“ handelte. Nur im
Blick auf die Nutzbarmachung dieser religiosen Motive
ist aber die Sogwirkung solcher Ideologien zu erklaren.

d) Nationalismus als Totalisierung

Auch in seiner Bestimmung als Religionsersatz lafit sich
der Nationalismus als falsche, namlich ideologische Inte-
grationsform abgrenzen gegeniiber Nation und einem
nichtaggressiven Patriotismus. In beiden Deutungsmu-

# Vgl. die Zwolfte Rede, a. a. O. 193.
# H. Liibbe: a. a. O. 218.

192

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

stern — Integrationsideologie wie Anti-Religion — liegt
das ,Schlechte“ am Nationalismus darin, daff die Nation
als maflgeblicher ,letzter Sinnhorizont verabsolutiert
wird. Was keine Religion tut, unternimmt der Integrale
Nationalismus, nimlich das Individuum auf sich hin
ganzlich zu relativieren: ,Du bist nichts, dein Volk ist al-
les.“ Im religiosen Kontext bleibt das Individuum es
selbst, es bleibt als Individuum und Subjekt anerkannt,
auf das es in der Glaubens- und moralischen Bewihrung
ankommt — der Einzelne ist religiés immer ,,unmittelbar
zu Gott“. Der Kollektivismus, der im Nationalismus
herrscht, verleiht dagegen nur der Nation ,,unmittelba-
ren®, namlich absoluten Wert; demgegeniiber kann der
Einzelne als Einzelner — nicht als Volksgenosse — nichts
mehr, bzw. nur uber die Volksgemeinschaft vermittelt,
etwas bedeuten. Weder die traditionell immer vorgesehe-
ne Naturalisierung noch die Auswanderung kann es na-
tionalistisch geben. Die Rechte des Subjekts werden auf-
gehoben; Platz fir das Gewissen etwa des Kriegsdienst-
verweigerers gibt es in Ideologien nicht. Insofern ist die
kollektive ,Sittlichkeit®, die der Nationalismus mit der
Berufung auf die Nation fiir sich beansprucht, unsittlich,
weil sie der grundlegenden Bestimmung von Sittlichkeit
widerspricht: der unbedingten absoluten Moralitit des
Subjekts. Es ist die Totalisierung, die dabei der Wirde
des Subjekts entgegensteht. Man kann der Polis, dem
Staat und der Nation Sittlichkeit zusprechen; weil es sich
damit aber stets um partielle Groflen handelt, die jeweils
einen , Teil“ des Sittlichen betreffen und die letzte Ver-
antwortung und moralische Entscheidung dem Indivi-
duum nicht abnehmen, sondern gerade zuweisen, wird
diese Sittlichkeit nicht totalitir, wie es eine ,Sittlichkeit®
wire, die definitiv die Moralitit bestimmen und leiten
wiirde. Im Nationalismus wird diese Partialitat aber ver-

193

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

neint, der Sittlichkeitsanspruch ist ,total“. Damit ist der
Nationalismus auch in genuin ethischer Perspektive als
Ideologie zu kennzeichnen, denn Ideologien kennen ty-
pischerweise die fundamentale neuzeitliche Differenz
von Legalitit und Moralitit sowie von Moralitit und
Sittlichkeit nicht, ebensowenig wie die liberale Unter-
scheidung von Staat und Gesellschaft; das macht das To-
talitire, ja Terroristische der Ideologie in ethischer Hin-
sicht aus.

Was den Nationalismus gegeniiber anderen, universali-
stisch angelegten Ideologien wie dem Marxismus zusitz-
lich kennzeichnet, ist die besondere Verkennung der ei-
genen Existenzgrundlage. Nation gehort nach Libbe
ebenso wie Sprache, Kultur, Lebenskreis zur ,Her-
kunftswelt*, zu dem, was Menschen verschieden sein
1aft. Diese Verschiedenheiten sind geschichtliche Vorga-
be; in die jeweilige Herkunftswelt wird der Mensch hin-
eingeboren. Diese Herkunftswelten sind ,exklusiv® —
man gehort immer nur einer an —, aber ,koexistenzprag-
matisch“ aufeinander bezogen; ihre arbitriren Zige sind
offensichtlich und damit zugleich ihre historische Relati-
vitit gegeneinander; die Teilhabe an ihnen ist ebenso
kontingent wie nichtbeliebig.*® Die Folge der Pluralitat
unserer Herkunftswelten mufl daher Pluralismus sein,
der niamlich diese Verschiedenheit anerkennt; im Sinne
des Pluralismus ist auch die Vielfalt der Nationen zu be-
jahen. Dem widerspricht der Nationalismus aggressiv-
chauvinistischer Form, indem er nur die eigene Nation
als ,eigentliche” gelten liflt. In einem gelduterten Na-
tionverstandnis, wie es etwa das heutige Europa prigt,

* Vgl. H. Libbe: Historismus oder die Erfahrung der Kontingenz re-
ligioser Kultur, in: W. Oelmiiller (Hg.): Wahrheitsanspriiche der Reli-
gionen heute?, a. a. O. 65-83, bes. 83.

194

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sind diese Zuge des Nationalismus lingst abgefallen; es
laflt sich gut miteinander leben. Nationalismus ist also
nicht zwingend mit dem Nationbegriff verbunden, viel-
mehr der Logik dieses prinzipiell pluralistischen Prinzips
entgegengesetzt.

Dem Bedirfnis nach ,Integration, nach einer neuen
kollektiven Identitit im Laufe der neuzeitlichen Veran-
derungen verdankt sich die Karriere des Begriffs Nation
von der landsmannschaftlichen Bezeichnung zum politi-
schen Schlissel also sicherlich; das ist aber nicht
»schlecht, sondern ,,gut“ fir den Menschen, der immer
in Gemeinschaft lebt. Die Nutzung der gegebenen natio-
nalen Identifikation im Dienste des Nationalismus kann
eindeutig als Ideologie klassifiziert werden: die Konse-
quenz, die aus dieser Nutzbarkeit des Begriffs zu ziehen
ist, ist jedoch nicht die, auf ithn ginzlich zu verzichten.
Die nationale Identitit besteht weiterhin und bildet in
der Regel die politische Integrations- und Legitimations-
form; Nation bestimmt nach wie vor die kollektive sittli-
che Identitit wesentlich mit — es wire daher schlecht,
nimlich nicht gut fiir den Menschen als ,,zoon politi-
kon“, wiirde dieser Identitit kein Inhalt verliehen, der
ethisch standhalten kann. Die Anfalligkeit fir neue, nicht
zuletzt nationalistische Ideologien wire damit gegeben.

3. Politische Kultur, Zivilreligion, Konsens
und nationale Identitat

Nachdem der Nationalismus im vorhergehenden Ab-
schnitt als Integrationsideologie gekennzeichnet und, so-
fern eben ,ideologisch®, als ,schlecht” zurickgewiesen
werden konnte, stellt sich die Frage, was denn eine Ge-
sellschaft positiv zusammenhalt — die Frage nach ihrer

195

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Integration. Voraussetzung dieser Frage ist, dafl die ge-
sellschaftliche Integration sich iberhaupt als ein Problem
darstellt. Sie wird daher verstirkt auftauchen, wenn die
gesellschaftliche Situation als Krise analysiert wird oder
wenn die Gemeinsamkeiten nicht mehr ohne weiteres er-
sichtlich sind. Nach der Integration der Gesellschaft
wird daher unter Bedingungen der funktional ausdiffe-
renzierten, insbesondere der pluralistischen Gesellschaft
gefragt, die die inneren Verschiedenheiten und Pluraliti-
ten in threm System gerade vorsieht. Wieviel Pluralismus
ist moglich, wieviel Integration notig? Was halt die plu-
ralistische Gesellschaft zusammen?

Die Frage danach ist sinnvoll, sofern unter neuzeitlichen
pluralistischen Bedingungen der ,neutrale“ Staat nicht
Selbstzweck, sondern ,Mittel“ der Gesellschaft ist — wo-
bei er insofern als der Gesellschaft ,gegentiber“stehend
gedacht wird, als es Aufgabe des Staates ist, fir das Ge-
meinwohl zu sorgen, und er daher als Herrschaft gegen-
iber den gesellschaftlichen Teilsystemen auftritt; eine in
sich desintegrierte Gesellschaft wire durchaus denkbar,
die durch nichts anderes als die Staatsgewalt noch zu-
sammengehalten wiirde; ,,gut“ wire das nicht, da es sich
eben nur um iufleren Zwang handeln wiirde. Neben die
Frage nach der Integration tritt daher die der Legitima-
tion: der Staat legitimiert sich nicht schon durch sich
selbst, d. h. durch die Existenz der Staatsgewalt, sondern
soweit er dadurch das ,gute Leben“ der in ihm verfafiten
Gesellschaft ermoglicht, sichert und bewahrt. Der neu-
trale Staat der pluralistischen Gesellschaft kann seine Le-
gitimation per definitionem nicht aus eigenem Reservoir
bezichen; er dient der Gesellschaft, die daher nicht als
blofle Zwangsvereinigung gedacht werden kann, sondern
als bereits in sich gegebener Zusammenhang. Integration
und Legitimation hingen zusammen.

196

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Integration® fragt also nicht nach der rechtlichen Inte-
gration der Gesellschaft durch die Staatsgewalt, sondern
zum einen nach dem Zusammenhang innerhalb der Ge-
sellschaft ,,unterhalb“ der Staatsebene und zum anderen
nach der daraus folgenden Stellung der Gesellschaft zu
ihrer staatlichen Verfafitheit. Integration erscheint daher
auch als Thema einer ,,politischen® Ethik und Moralphi-
losophie, weil es im gesellschaftlichen wie staatlichen Zu-
sammenhang fir das Individuum auch um Identititsfra-
gen geht, namlich um die kollektive Identitit, die das In-
dividuum aus der Gemeinschaft bezieht und die in der
eigenen Lebensleistung mitentscheidend ist: wer bin ich
als Mitglied dieser Gesellschaft?

Das Problem der sozialen Integration ist daher relevant,
unabhingig davon, ob der aktuelle Anlaf nun eine
LKrise“ der Gesellschaft ist oder nicht. Gerade die Vehe-
menz der Fragestellung in Krisenzeiten zeigt allerdings
die Nihe moglicher Integrationskonzepte zur Ideologie:
die Integration ist dann nimlich eine ,gesollte“ und kei-
ne Tatsache; ,ideologisch® wire dabei wiederum die In-
teressenbedingtheit des jeweiligen Integrationsmusters —
nicht schon der Wunsch nach Integration selbst. In einer
pluralistischen Gesellschaft muf aber jede materiale For-
mulierung dessen, was Integration heiflen soll, als parti-
kulare Meinung und damit als interessenbedingt erschei-
nen. Festschreibungen des Gemeinsamen und gesamtge-
sellschaftlich Verbindlichen wirken daher in der Regel
kontraproduktiv, also gerade desintegrierend. Damit ist
die Rede vom Gemeinwohl wie von Integration oder
tberhaupt von Gesamtgesellschaft aber noch nicht sinn-
los: es macht vielmehr die Charakteristik und die
Schwierigkeit des Problems aus, daff Integration nicht
zuletzt in der pluralistischen Gesellschaft einerseits wiin-
schenswert und notwendig erscheint, jede konkrete Be-

197

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nennung des Integrierenden jedoch eher Dissens statt
Konsens stiftet.

Drei Integrationskonzepte nicht-ideologischen Charak-
ters hingen nun mit unserem Problem ,Nation und
Ethos“ zusammen: der Ansatz bei der Politischen Kul-
tur, die Vorstellung einer Zivilreligion und das Modell
eines Konsenses jenseits des Pluralismus.

a) Politische Kultur

Der ,approach® der ,political culture® geht von dem
Phinomen aus, daf§ westliche Demokratien auf dieselben
Entwicklungen und Krisen unterschiedlich reagieren.
Zurickgefihrt wird dies — da es offensichtlich nicht an
den relativ gleichen Strukturen der Industriegesellschaf-
ten westlicher Pragung hingen kann — auf die verschiede-
nen Mentalititen, soweit diese sich auf das politische
Feld bezichen, deren Gesamtheit als politische Kultur
bezeichnet wird. ,, Kultur® ist dabei im Sinne von Tradi-
tionen und institutionalisierten Verhaltensdispositionen
zu verstehen: die aktuelle ,Mentalitit“ ist akkulturiert
und tradiert. Spezifisch und das eigentlich Differierende
von Kultur zu Kultur ist dabei die , Distribution® der
moglichen Orientierungsmuster kognitiver, affektiver
und evaluativer Art. ,, The political culture of a nation is
the particular distribution of patterns of orientation to-
ward political objects among the members of a nation.“ ¥
Dimensionen der politischen Kultur sind die nationale
Identtit, die ,horizontale“ Integration der Burger un-
tereinander, die Erwartungen gegeniiber der Regierung

7 So 1965 die Griinder der ,political culture* Theorie Almond und
Verba zit. n. O. W. Gabriel: Politische Kultur, Parlamentarismus und
Nationalismus in der Bundesrepublik Deutschland, Opladen 1986, 35.

198

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sowie der ,,Stil“ der Entscheidungsverfahren; dabei geht
es nicht um das tatsichliche Verhalten, sondern um die
fiir das Kollektiv ,charakteristischen Grundannahmen
iiber die politische Welt“, die das politische Verhalten
nur ,indirekt* bestimmen, ,,indem sie einen mit Sinnbe-
zugen gefullten Handlungsrahmen festlegen, innerhalb
dessen sich politisches Handeln und Denken bewegt*:
Politische Kultur ,beschreibt also sozialkulturell verfe-
stigte politische Selbstverstandlichkeiten eines gesell-
schaftlichen Kollektivs“.#

Rahmen der jeweiligen ,,politischen Kultur® ist in diesem
Ansatz ausdricklich die Nation. Auch das ,gesellschaft-
liche Kollektiv meint nichts anderes; die Untersuchun-
gen halten sich stets im Kontext staatlich verfafiter Na-
tionen. ,Dispositionen®, Einstellungen, die sich der hi-
storischen Erfahrung des Kollektivs verdanken, ,Men-
talititen erinnern des weiteren an die Volkerpsycholo-
gie des 19. Jahrhunderts und die ,Nationalcharaktere®,
die ebenfalls dazu dienten, verschiedene ,Verarbeitun-
gen“ gleicher Entwicklungen z. B. der Industriellen Re-
volution oder der Durchsetzung bzw. Nichtdurchset-
zung des Parlamentarismus zu erklaren. ,Die Frage nach
dem Bild und Selbstbild einer Staatsgesellschaft wurde
bis vor wenigen Jahrzehnten noch als Frage nach dem
,Nationalcharakter® eines Volkes abgehandelt ... Heute
offnet die empirisch orientierte Erforschung der ,Politi-
schen Kultur® einer Staatsgesellschaft einen zuverlissige-
ren Weg, die innere Verfassung, den Charakter, die Phy-

# K. Rohe: Zur Typologie politischer Kulturen in westlichen Demo-
kratien. Uberlegungen am Beispiel Grofibritanniens und Deutschlands,
in: H. Dollinger, H. Griinder, A. Hanschmidt (Hg.): Weltpolitik Eu-
ropagedanke Regionalismus, Minster 1982, 584.

199

- am 17.01.2026, 14:45:1 Op


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

siognomie eines Volkes zu erfassen.“* Die Volkerpsy-
chologie verstand die ,Psyche“ einer Nation nach dem
Vorbild der Individualpsychologie; das Volk wurde als
Individuum begriffen, als ein einheitliches Gebilde, an
das daher psychologische Mafistabe angelegt werden
konnten. Die Seele bzw. der Charakter galt dabei als
»Natur“: ist Nation primir eine Abstammungsgemein-
schaft, erscheint die Vererbung charakterlicher Eigenhei-
ten folgerichtig. ,,Natur® ist im Ansatz der Politischen-
Kultur-Forschung ersetzt durch Akkulturation und So-
zialisation; das Individuum gliedert sich ein in eine histo-
risch gepragte Gemeinschaft, deren kollektive Geschich-
te es zugleich als individuelle Prigung mit Gbernimmt.
Die subjektivierend-psychologisierende Betrachtungs-
weise bleibt, ohne daff jedoch die Psychologie auf das
Kollektiv unkritisch tGbertragen wiirde; das wird durch
den Ausgang bei der ,Distribution® von ,orientation
patterns vermieden, der der Statistik die entscheidende
Rolle zuspricht.

Die ,Politische Kultur® als Ansatz ist — trotz, nicht we-
gen der Nihe zur Volkerpsychologie alten Stils — den-
noch ein guter Beitrag zum Thema Nation, denn sie
erlaubt es, jenseits nationaler Vorurteile und determini-
stischer Nationalcharaktere die Verschiedenheiten der
politischen Mentalititen von Nationen zu begreifen. Da-
durch wird ein Verstindnis fur die gegebenen Plurali-
titen moglich, das diese weder ,weg“erklirt noch zu
globalen Verurteilungen von bestimmten ,nationalen
Charakteren“ fihren muff. Die genuin nationale Priagung
ist dabei die der Geschichte dieser Nation, die sich in In-
stitutionen und Traditionen niederschlagt und damit

* M. und S. Greiffenhagen: Ein schwieriges Vaterland. Zur politischen
Kultur Deutschlands, Miinchen 1979, 18.

200

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

auch das Individuum in seiner kollektiven wie personli-
chen Identitit miteinbezieht. Andererseits zeigt der
spolitical culture approach“ die Unverzichtbarkeit des
nationalen Rahmens; der Nation als Gesellschaft und als
Geschichte wird eine bedeutende und positive Rolle zu-
gesprochen, die Mifldeutung als ,Natur® oder als natur-
gegebene Disposition vermieden. Es handelt sich um eine
vom Ansatz her plausible Konzeption faktischer gesell-
schaftlicher Integration, die den Zusammenhang des
Kollektivs durch die geschichtliche Kulturprigung als
Nation deutet. Wegen seines empirisch-statistischen
Charakters ist ein ,,Ubergang“ dieses Ansatzes zu einer
ethischen Betrachtung - nimlich, was gut bzw.
»schlecht® fiir den Menschen als ,,zoon politikon® sei —
nicht konsistent moglich. Zwar haben die Begriinder Al-
mond und Verba mit der ,,civic culture® als der ,,idealen®
Form politischer Kultur eben dies versucht; ersichtlich
muf} es sich dabei aber immer um die Extrapolation einer
ganz bestimmten Politischen Kultur handeln und die Be-
hauptung des Ideals ideologisch gefirbt bleiben.

b) Zivilreligion

Ein weiteres Integrationsmodell ist die Zivilreligion,
»civil religion, die die Politische Kultur als Favorit in
der Publizistik vielfach abgelost hat.”® Es geht bei der

»staatsburgerlichen Religion“>! um die religiose Dimen-

% Vgl. H. Kleger, A. Miiller (Hg.): Religion des Birgers, Miinchen
1984; R. Schieder: Civil Religion. Die religiose Dimension der politi-
schen Kultur, Gitersloh 1987; P. Koslowski (Hg.): Die religiése Di-
mension der Gesellschaft. Religion und ihre Theorien, Tibingen 1985.
51 So die Ubersetzung von J. Habermas, in: Theorie des kommunikati-
ven Handelns 2, Frankfurt a. M. 1981, 429.

201

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sion der allgemeinen politischen Kultur; diese ist dabei
nun nicht so zu denken, dafl vorhandene religiose Kul-
turelemente in der Politik eingesetzt wiirden, sondern in
dem Sinne, daf} Politisches religios verstanden wird. Der
amerikanische ,Entdecker® der Zivilreligion, Robert
Bellah, nennt als Beispiele die Anrufung Gottes in der
Verfassung, die nationale Symbolik und das Selbstver-
stindnis der ,chosen nation® als ,nation under God“.
Diese religiosen Momente haben wenig mit den kirchli-
chen Religionen oder Konfessionen zu tun; sie machen
vielmehr einen liberkonfessionellen und daher tberhaupt
konsensfihigen Minimalglauben aus, der ,religios“ ge-
nannt werden kann, sofern es sich dabei offensichtlich
um den Bezug auf eine unverfigbare, die Gemeinschaft
transzendierende und nicht zur Disposition stehende
Grofle handelt. Voraussetzung dieses Konzepts ist, an-
ders als in der Intention des urspringlichen Schopfers
des Wortes — Rousseau —, die Trennung von Religions-
zugehorigkeit und Biirgerrecht. Die Theorie der Zivilre-
ligion geht vielmehr positiv vom liberalen Verfassungs-
staat aus, der weltanschaulich neutral seinen Biirgern kei-
ne materialen Konsensvorschriften macht. Damit lebt
der liberale Staat von Voraussetzungen, die er selbst
nicht garantieren kann: %2 er ist auf die Loyalitat und Mo-
ral der Birger angewiesen, ohne sie vorschreiben zu
konnen oder zu wollen. ,,Civil Religion bedeutet in die-
sem Zusammenhang, dafl die Legitimierung des liberalen
Staates sich auch religios darstellt sowie religios anerken-
nungsfahig ist.

Dem Begriff der Zivilreligion lassen sich nach Liibbe

52 Vgl. E. W. Bockenforde: Die Entstehung des Staates als Vorgang der
Sikularisation, in: H.-H. Schrey (Hg.): Sikularisierung, Darmstadt
1981, 67-89, 87.

202

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»diejenigen Symbole, symbolischen Handlungen, rituel-
len und freien Bekundungen, Normen und freien Ge-
wohnheiten“ zuordnen, ,durch die innerhalb des politi-
schen Systems o6ffentlich ein Sinnbezug zu prinzipiell
nicht disponiblen Voraussetzungen seiner eigenen Exi-
stenz hergestellt wird“: Zivilreligion ,,ist das Ensemble
derjenigen Bestinde religioser Kultur, die in das politi-
sche System ... integriert sind, die ... die Birger unab-
hingig von ihren konfessionellen Zugehorigkeitsverhalt-
nissen auch in ihrer religiésen Existenz an das Gemein-
wesen binden und dieses Gemeinwesen selbst ... als in
letzter Instanz religios legitimieren®.>

Fraglich in der Diskussion um die Zivilreligion ist ihre
empirische Nachweisbarkeit, die Anwendbarkeit der
Theorie auflerhalb der USA, fur die sie plausibel scheint,
sowie ihre Notwendigkeit: Muf{ der liberale Verfas-
sungsstaat in Form einer Staatsbiirgerreligion als ver-
bindlich und legitimiert erlebt werden? Das Konzept der
scivil religion® bleibt daher schwerlich bei der Feststel-
lung einer religiésen Seite des Politischen stehen, son-
dern wird das religiose Moment berufen wollen als un-
hinterfragbare Instanz jenseits des politischen Handelns.
Der Vorwurf der Staatsvergottung und die Ineinssetzung
mit den politischen ,Religionen® totalitirer Pragung>* ist
dennoch nicht gerechtfertigt, weil die Theorie der Zivil-
religion die antitotalitire Trennung von Staat und Gesell-
schaft, von Moralitdt, Legalitit und Sittlichkeit gerade
voraussetzt und angesichts dieser Trennung danach fragt,
wie dennoch Integration ,von innen“ moglich ist; eine

53 H. Libbe: Religion nach der Aufklirung, a. a. O. 320 f.
3 Vgl. J. Moltmann: Das Gespenst einer Zivilreligion, in: Evangelische
Kommentare 16 (1983) 124-127.

203

- am 17.01.2026, 14:45:1 Op


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

staatsburgerliche ,Religion® bietet sich dafiir an, weil im
Religidsen innere Uberzeugung und dufleres Handeln
zusammenhingen, ohne daff die religiose Einstellung
aber von auflen, in diesem Fall vom Staat, erzwungen
werden konnte. Die religiése Symbolik rekurriert viel-
mehr auf gegebene religiose Bestinde, die in die polit-
sche Kultur bereits integriert sind.

Das Konzept der Zivilreligion ist in unserem Zusammen-
hang interessant, weil es, obwohl sich die staatsburgerli-
che Religion auf ,,a nation under God“ bezieht, die reli-
giose Fundierung der staatlichen Integration der Gesell-
schaft durchaus als Alternative zur nationalen Legitima-
tion versteht. Ein naiver Bezug auf Nation als Legitima-
tionsrahmen des Staates und seines Systems gegeniiber
Gesellschaft und Birgern scheint nicht moglich, wie
noch zu Zeiten der Hochkonjunktur des Nationbegriffs
etwa in der Franzosischen Revolution; die religiose Im-
plementierung ist demgegeniiber offensichtlich um Er-
satz bemiht, wobei ebenfalls eine ,unverfigbare“ Vor-
gabe, ein uberkonfessioneller Gott, anstelle der ,,Nation®
gesucht wird. Damit handelt es sich deutlicher als beim
Ansatz der Politischen Kultur, der in erster Linie empi-
risch-statistisch vorgeht, um ein Modell gesellschaftlich-
politischer Integration, das diese im Dienste einer ad-
dquaten Legitimation der bestehenden politischen Ord-
nung aufzuzeigen versucht.

c¢) Konsens

Eine wesentlich expliziter politische Vorstellung von Le-
gitimation als gesellschaftlicher Integration ist die cines
grundlegenden und vorgingigen Konsenses, der jenseits
aller Partikularismen, Parteien und Meinungen angesie-
delt sein soll.*® Der Konsens innerhalb der pluralisti-

204

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schen Gesellschaft ist nicht selbst pluralistisch ,herge-
stellt”, sondern deren Rahmen und Bedingung.

In traditioneller konservativer Sicht ist diese grundlegen-
de Gemeinsamkeit etwa das Gemeinwohl, das dem Streit
der Parteien mit ihren jeweiligen egoistischen Interessen
entzogen sein soll. Denken wir beispielsweise an die He-
gelsche Position: die Gesellschaft ist Austragungsort der
Interessen und Meinungen, der Staat dagegen tragt un-
parteiisch Sorge fiir das Gemeinwohl. ,Konsens® unter-
stellt, Uber eine Position wie die Hegelsche hinausge-
hend, Gemeinsamkeit und Allgemeinheit bereits auf ge-
sellschaftlicher Ebene. Allerdings ist dieser Konsens kein
faktisches Ubereinstimmen aller, das durch eine Ent-
scheidung zustande gekommen wire; damit ist vielmehr
eine Art Primisse gemeint, unter deren Bedingung sich
das Handeln, sofern es politisch ist und damit die Allge-
meinheit und ein mogliches Allgemeinwohl trifft, bewe-
gen mufl. Die Idee eines materialen Allgemeinwohls, das
somit objektiv feststellbar wire, ist durch die Pluralis-
mustheorien plausibel zuriickgewiesen worden;* im
neuzeitlichen Freiheitsverstindnis ist keine materiale An-
gabe dessen, was das ,gute Leben“ sein soll, unabhingig
von dem moglich, was die Individuen dafir halten. Wer
daher heutzutage einen Konsens aller Staatsbiirger be-
ruft, verzichtet auf Festlegungen eines allgemeinen, alle
gleichermaflen verbindenden Interesses. ,Solange wir
nach Ersatz fiir eine religiose Lehre suchen, die das nor-

% Vgl. G. C. Behrmann: Konsens und Konflikt, in: W. Mickel (Hg.):
Handlexikon zur Politikwissenschaft, a. a. O. 253-259.

5 Vgl. E. Fraenkel: Reformismus und Pluralismus, Hamburg 1973; W.
Steffani: Pluralistische Demokratie, Opladen 1980; H. Oberreuter
(Hg.): Pluralismus, Opladen 1980; P. Massing: Interesse und Konsen-
sus. Zur Rekonstruktion und Begriindung normativ-kritischer Elemen-
te neopluralistischer Demokratietheorie, Opladen 1979.

205

- am 17.01.2026, 14:45:1 Op


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mative Bewufitsein einer ganzen Bevolkerung integriert,
unterstellen wir, dafl auch moderne Gesellschaften ihre
Einheit noch in Form von Weltbildern konstituieren, die
eine gemeinsame Identitit inhaltlich festschreiben

Eine kollektive Identitit konnen wir heute allenfalls in
den formalen Bedingungen verankert sehen, unter denen
Identititsprojektionen erzeugt und verindert werden®;
die Individuen beteiligen sich, so Jurgen Habermas, so-
mit selbst ,,an dem Bildungs- und Willensbildungspro-
zef} einer gemeinsam erst zu entwerfenden Identitat®, de-
ren , Vernunftigkeit“ sich an den formalen Bedingungen
dieses Erzeugungsprozesses bemifit.”” Als eine vorgangi-
ge, nicht hinterfragbare oder disponible Primisse er-
scheinen daher formale Bestimmungen, die dem plurali-
stischen System per definitionem zugrunde liegen. Die
sogenannte Grundwertediskussion der siebziger Jahre
hat allerdings gezeigt, dafl der vermeintlich zwingende
Konsens tatsichlich nur die formale, keineswegs die in-
haltliche Seite betrifft: wihrend sich alle Parteien einig
waren in der Benennung der Grundwerte ,Freiheit®,
~Gerechtigkeit“, ,Solidaritit“, liefen die konkreten Be-
stimmungen dessen, was nun ,Freiheit“ oder ,Solidari-
tit“ genau bedeuten sollte, auseinander. Die pluralisti-
sche Gesellschaft scheint daher als vorgangige Grundlage
oder Primisse lediglich die Anerkennung des Pluralis-
mus selbst geltend machen zu kdnnen. Die starke gesell-
schaftliche Differenzierung erlaubt dabei nur eine extrem
»generalisierte“ als verbindliche Symbolik des Gesamtge-
sellschaftlichen;% auch wenn ,Pluralismus“ als formaler

57 ]. Habermas: Konnen komplexe Gesellschaften eine verniinftige
Idenutit ausbilden?, in: ders., Dieter Henrich: Zwei Reden. Aus Anlaff
des Hegel-Preises, Frankfurt a. M. 1974, 23-84, 51 {.

% So N. Luhmann: Grundwerte als Zivilreligion? Zur wissenschaftli-

206

- am 17.01.2026, 14:45:1 Op


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Konsens unterstellt werden kann, heifit dies, dafl eine
neu zu bestimmende Konkretion nicht konsensuell, son-
dern nur in Diskussionen mit gegensitzlichen Meinun-
gen und eventuellem Mehrheitsentscheid zu gewinnen
wire. Einigkeit besteht daher nur, solange der ,Kon-
sens“ tatsichlich nicht ,hinterfragt“ wird.

Auch der Pluralismus existiert daher zwar nur, solange
er ,gewollt“ wird; er verdankt seine Lebensfihigkeit
aber keinem expliziten ,Ubereinstimmen® aller Einzel-
nen, die sich individuell identisch auf eine feste Grofle
orientiert hitten, sondern der Tatsache, daff er sich histo-
risch durchgesetzt hat, weiter tradiert worden ist und
solchermaflen als Teil der Politischen Kultur fortgefihrt
wird. Die Anerkennung des Pluralismus beruht in erster
Linie auf der tradierten Kultur, als deren integraler Be-
standteil er sich als die angemessene Form gesellschaftli-
chen Zusammenlebens im Zuge der neuzeitlichen Frei-
heitsprozesse herausgebildet und bewihrt hat. Nur als
solchermaflen ,bewihrte“ Tradition hat der Pluralismus
selbst die Kraft sozialer Integration.

d) Nationale Identitat

Gerade im Sinne eines Konsenses wurde im 19. und
20. Jahrhundert gerne die Nation berufen — als Name fur
ein material verstandenes Gemeinwohl. Die Tendenz zur
Integrations,,ideologie“ ergibt sich dann nicht allzu
schwer. Immer wieder wurde und wird versucht, natio-
nale Identitit als Rahmen der pluralistischen Gesellschaft
neu zu beschworen; neue Symbolisierungen sollen eine
Gemeinsamkeit vor Augen fithren, die als kollektiver Be-

chen Karriere eines Themas, in: H. Kleger, A. Miiller (Hg.): a. a. O.
175-194.

207

- am 17.01.2026, 14:45:1 Op


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zugspunkt konsensstiftend zu wirken verspricht. Das
Problem der Differenz von formaler Verbindlichkeit und
konkreter Interpretation stellt sich aber auch hier. Wie
im Falle der Zivilreligion, des Rahmen- oder Pramissen-
konsenses und auch der Politischen Kultur scheint Ge-
meinsamkeit dann zu bestehen, wenn sie als Gegebenheit
analysiert, nicht jedoch, wenn sie erst gefordert wird.
Auch auf Nation als mégliche Grundlage der Integration
wie Legitimation scheint dies zuzutreffen: das Geltend-
machen nationaler Identitit kann ebenso delegitimierend
wirken.

Ein wichtiger Unterschied zwischen der Charakterisie-
rung der Nation als politischer wie gesellschaftlicher
Grundlage und den konsensbeschworenden Theorien
jenseits des Pluralismus besteht jedoch; wihrend das eine
Theorien oder normative Vorstellungen sind, ist Nation
nach wie vor der faktisch gegebene sowie der wirksamste
Legitimationsrahmen politischer Ordnungen. Die ,,iber-
waltigend-mehrheitliche Zustimmung® zu den Grund-
strukturen von Staat und Gesellschaft ,ergibt sich nicht
als ein vom Staat verordnetes bewuf3tseinsbildendes Pro-
dukt kollektiver Orientierung. Sie stellt sich vielmehr ein
als die Folge faktisch vorhandener Eigenschaften kollek-
tiver Bindung auf einer fundamentalen Ebene der Gesell-
schaft.“* Sinnstiftungsversuche mit dem erkennbaren
Ziel gesellschaftlicher Integration oder staatlicher Legiti-
mation bewirken in einer pluralistischen, ausdifferenzier-
ten Gesellschaft nicht Einheit, sondern wecken die Diffe-
renzen; sie konnen damit stets nur partikulare, individu-
elle, aber nicht die erwiinschte soziale Bedeutung haben.
Die Dauerhaftigkeit der nationalen Legitimation beruht

% W. Becker: Elemente der Demokratie, Stuttgart 1985, 57.

208

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

demgegenuber offensichtlich gerade auf ihrer Faktizitit;
faktische Grundlage ist die nationale Identitit, die als
Gegebenheit ja nicht zur Disposition steht. Was sich un-
ter anderen, etwa universalistischen Gesichtspunkten als
»Argernis erweist, nimlich die Kontingenz im Sinne
von Faktizitit und die Naturwiichsigkeit im Sinne von
Vorgegebenheit der Nation, macht in legitimatorischer
Hinsicht somit offensichtlich ihre Stirke aus.

Das Prinzip des Nationalstaats verdankt sich historisch
der Verbindung der gegebenen nationalen Identitit des
Kollektivs mit der Idee demokratischer Selbstbestim-
mung: auf diese Weise ist der Nationalstaat mehr als jede
andere denkbare Form von Staatlichkeit durch ein aufler-
ordentlich hohes Maf} an Integration und Legitimation
gekennzeichnet. Die Zugehorigkeit zur eigenen Nation,
zu ihrer spezifischen Eigenart in Sprache, Geschichte,
Mentalitdt verbindet die Burger untereinander in sozialer
Solidaritat sowie die Buirger und ,ithren“ Staat in Loyali-
tat. Nationalstaatlichkeit stiitzt damit die Legitimitit des
Staatswesens und des politischen Handelns im Dienste
der Gemeinschaft — wenn namlich die Nation als Trager
des Staates sich positiv mit thm identifizieren kann.

Die Nation als Integrationsform von Gesellschaft und
politischer Ordnung wird daher auch des weiteren nicht
durch andere Konzepte ersetzbar sein. Vielmehr erwies
sich die ,political culture“ als Variante des volkerpsy-
chologischen Nationenkonzepts, angemessen abgewan-
delt, soziologisch abgesichert und so neu applizierbar;
»civil religion® bezieht sich ebenfalls auf einen gegebenen
nationalen Rahmen im speziellen Hinblick auf die reli-
giése Dimension des Politischen; ein vorgingiger Kon-
sens als indisponible Bezugsgrofle kann sich entweder
rein formal verstehen oder unausgesprochen auf gegebe-
ne Traditionen rekurrieren, die das tatsichlich , Indispo-

209

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nible“ und der Entscheidung entzogene ,Jenseitige“ sein
koénnen.

4. Westdeutsche Bundesrepublik Deutschland

Zum Abschluf§ der Arbeit die nunmehr ,alte“ — im folgen-
den ,westdeutsch® genannte — Bundesrepublik Deutsch-
land als Beispiel fir unser Thema ,Nation und Ethos“
heranzuziehen, mag auf den ersten Blick paradox er-
scheinen, hatten und haben , Nation®, , nationale Identi-
tat“ und ,Patriotismus® in diesem TFall ithre besondere
Problematik. Die bisherige westdeutsche Situation ist da-
mit aber gerade fur unseren Zusammenhang geeignet:
was niamlich bedeutet es eigentlich, wenn die Nation so
problematisch ist wie eben in der westdeutschen Bundes-
republik? Was heifit dies fur das Ethos einer Gesell-
schaft, die sich inmitten von Nationen nicht ,ungebro-
chen“ zu ihrer eigenen nationalen Identitit verhalten
kann und in deren Ethos daher ,Nation“ kein ,integra-
ler” Bestandteil ist?

Fir den Einzelnen mufite das Fehlen eines positiven
Wertes ,,Nation“ unmittelbar gar nichts heiflen — nur im
Blick auf die Gesamtgesellschaft, das Kollektiv, lafit sich,
wie in den bisherigen Untersuchungen, ein Problem zei-
gen und behandeln, das als solche gesamtgesellschaftliche
Gegebenheit dann auch fiir den Einzelnen Bedeutung im
Sinne des Ethos hat. Hauptaugenmerk ist hier nicht die
deutsche Teilung, sondern die ,moralische” Frage nach
dem Zusammenhang von Nation und Ethos. Dabei muff
man sich nun nicht mit bloflen Vermutungen begniigen,
sondern kann sich auf empirisch erhobenes sozialwissen-
schaftliches Datenmaterial stiitzen.

210

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

a) Deutsche Spezifititen im ,Wertewandel“

Im Rahmen der grof} angelegten Untersuchungen zum
sogenannten Wertewandel haben sich im internationalen
Vergleich — Bundesrepublik Deutschland, Frankreich,
Spanien, Italien, Schweden, Danemark, Holland, Bel-
gien, Grofibritannien, Nordirland, Republik Irland,
USA, Japan — in der Tat deutsche Spezifitaten feststellen
lassen. Bei den fraglichen Eigenheiten ging es dabei gera-
de nicht um Themen, die ausdriicklich mit Nation und
Nationalbewufltsein zu tun haben; sie zeigten sich viel-
mehr ,,unter der Hand“, nimlich erst in der Zusammen-
schau mit anderen Industriestaaten und im Gegenlesen
verschiedenster Untersuchungsergebnisse. Zusammenge-
tragen und belegt sind sie in der Veroffentlichung von
Elisabeth Noelle-Neumann und Renate Kocher, ,,Die
verletzte Nation®, von 1987, der unsere Darstellung da-
her folgt.5

,Sind Sie stolz auf Thre Arbeit, den Beruf?“ beantworte-
ten nur 15% der Bundesdeutschen mit ,Ja“ gegeniiber
83 % bei den Amerikanern, 79 % bei den Englindern;
die befragten Deutschen geben ein stirkeres Ruhebe-
dirfnis an, nimlich 41%, bei einem europiischen
Durchschnitt von 28 % und 24 % in den USA; sie emp-
finden ihre Gesundheit nur zu 14 % als ,sehr gut“ ge-
geniiber 22 % im europiischen Durchschnitt und 40 % in
USA und bezeichnen sich zum geringsten Prozentsatz
von 10% als ,sehr glicklich®, zum héchsten von 33 %
als gelegentlich sehr ,einsam“. Dieses schlechte Stim-

% Die einzelnen Tabellen lassen sich auch so lesen, dafl die Bundesre-
publik als guter europiischer Durchschnitt erscheint; erst im Vergleich
der Einzelergebnisse und in der Zusammenschan der Aussagen zeigen
sich die iberraschenden, spezifisch ,deutschen® Resultate, die auch
Noelle-Neumann und Kécher, wie sie sagen, geradezu , widerfuhren®.

211

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mungsbild wird nicht durch hausliche Zufriedenheit aus-
geglichen, denn nur 46 % der Deutschen fihlen sich zu
Hause ,oft glicklich“, im Vergleich zu 60 % in Europa
allgemein und 72% in den Vereinigten Staaten. Dazu
trigt auch das disharmonische Verhaltnis von Eltern und
Kindern bei. ,In welchen Bereichen haben Sie und Thre
Eltern ihnliche Ansichten? wurde in bezug auf 5 Berei-
che gefragt: in den Moralvorstellungen gaben 49 % der
erwachsenen jungen Bundesdeutschen Nihe zu den El-
tern an gegeniiber 63 % im europiischen Durchschnitt,
in den Einstellungen zur Religion 47 % gegenuber 56 %
in ganz Europa, in den Einstellungen gegentiber anderen
Menschen 44 % im Vergleich zu 55 % europawetit, in den
politischen Ansichten 28% gegeniiber europiischen
36 % und in Ansichten zur Sexualitit ganze 13 % gegen-
tiber europaischen 23 %.

Wihrend die Familie nach wie vor sehr hoch geschitzt
wird — eine glickliche Ehe, Kinder gehéren fur die grofie
Mehrheit zum Lebensglick —, gilt dies nicht fiir ihre in-
stitutionelle Absicherung: die Frage, ob die Ehe eine
nicht mehr zeitgemifle Einrichtung sei, wurde von 13 %
bejaht, 11 % blieben unentschieden, ,so daff immerhin
rund ein Viertel der deutschen Bevolkerung an der Exi-
stenzberechtigung einer Institution zweifelt, die anni-
hernd 90 Prozent im Laufe ihres Lebens eingehen®.®!
Meinung und Verhalten klafften des weiteren auseinan-
der, wenn die tberwiltigende Mehrheit verheirateter
Minner und Frauen die eigene Ehe fur gliicklich, aber
die meisten Ehen fiir ungliicklich hielt; Geschiedene be-
schreiben ihre Situation am negativsten, obwohl Schei-
dungen allgemein als ,Befreiung® von bedriickenden Be-
ziehungen gelten; ,Voten fir die ungehinderte Entfal-

' Ebd. 81.

212

- am 17.01.2026, 14:45:1 Op


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tung sexueller Bedurfnisse erfolgen in einem Atemzug
mit Forderungen nach festen, von allen anerkannten Re-
geln fiir den moralischen und sexuellen Bereich; eine un-
vermindert hohe Bewertung ehelicher Treue geht mit
wachsendem Verstindnis fiir Ehebruch einher; allgemein
wird die Uberzeugung geteilt, ein Kind brauche ... Vater
und Mutter, um sich gut zu entwickeln, und gleichzeitig
billigen viele die bewufite Entscheidung einer alleinste-
henden Frau, ein Kind zu bekommen®.62 Maf3stab fiir die
Beurteilung einer Ehe sind primir die personlichen ge-
fuhlsmifigen Beziehungen — Verstiandnis, Toleranz, Lie-
be —, hinter denen objektive Faktoren — weltanschauli-
che, religiose, soziale Ubereinstimmung — zuriicktreten,
und dies in der Bundesrepublik stirker als in anderen eu-
ropdischen Lindern.®® Die Bindung der Kinder an das
Elternhaus ist in der Bundesrepublik distanzierter, ge-
geniiber 55% in USA und 52% in Europa empfinden
nur 44 % hier die Beziehung zur Mutter als ,.eng“, zum
Vater hatten nach ihrer subjektiven Einschitzung 40 %
der Amerikaner, 41 % der Europier, aber nur 27 % der
Deutschen eine ,enge Beziehung®; nur 18 % gaben eine
sehr enge Bezichung zu beiden Eltern an.®* Dementspre-
chend wird auch die Empfindung von sozialen Ver-
pflichtungen, die aus der Familie erwachsen, geringer.
Die geringe weltanschauliche Ubereinstimmung mit den
Eltern, oben dargestellt, entspricht der Distanz in den
Beziehungen: ,so teilen 63 Prozent der beiden Eltern
emotional Verbundenen die religiose Anschauung der
Eltern, aber nur 32 Prozent derjenigen, die weder zu ih-
rem Vater noch zu ihrer Mutter eine enge emotionale

62 Ebd. 94; vgl. 300 ff.
> Ebd. 87, 119.
+ Ebd. 94 f.

213

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bindung haben“.%> Vertrauen in Institutionen, Hoffnung
fur die Zukunft, Einstellungen zu Parlament, Sicher-
heitskriften, Gesetzen u. 4. hingen deutlich von der
weltanschaulichen Verbundenheit zum Elternhaus ab.®
Ein besonders auffilliges westdeutsches Spezifikum ist
die Ablehnung jeglicher Autoritit, die weder generatio-
nenbedingt — durch den europiischen Vergleich — noch
durch tatsichliche gesellschaftliche Repressionen zu er-
klaren ist. Damit hangt wiederum die Einstellung zu -
notwendig Autoritit fordernden — gesellschaftlichen In-
stitutionen zusammen; ,,je ausgepragter die Permissivitit
in den Bereichen Sexualmoral, Achtung vor Eigentum,
gegeniiber physischer Gewalt und der Miflachtung
menschlichen Lebens, desto geringer ist die Unterstit-
zung fur eine Stirkung von Autoritat“.*” In Fragen der
Sexualmoral, des Eigentums, Dingen wie Ligen und un-
berechtigter Beanspruchung staatlicher Leistungen stellte
sich die Haltung der deutschen Bevolkerung durchge-
hend permissiver als der europaische Durchschnitt dar.

Die genuin ,deutsche” Problematik, die sich im interna-
tionalen Vergleich ergibt, 133t sich, will man sie auf einen
Nenner bringen, als die des ,,Wertetransfers“ beschrei-
ben: die Briiche betreffen offensichtlich die Weitergabe
und Tradierung von Wertvorstellungen und Werthaltun-
gen in der Familie wie in den Institutionen. Nirgendwo
sitzen der Generationenkonflikt, die Distanz zum El-
ternhaus, die Ablehnung von Autoritit jeglicher Art, von
Institutionen und Verpflichtungen so tief wie in der bis-
herigen Bundesrepublik Deutschland. Zugleich sind die
Widerspriichlichkeiten sowohl von Meinung und Ver-

6 Ebd. 102.
% Ebd. 162 f.
¢ Ebd. 296 f.

214

- am 17.01.2026, 14:45:1 Op


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

halten als auch von Meinungen untereinander — man
denke nur an den Bereich der Sexualmoral — derart gra-
vierend wie in keinem Vergleichsland. Das bedeutet je-
doch, daff die ,,Entlastungsfunktion” der tradierten mo-
ralischen Kultur gerade nicht eintritt; die dargestellten
Eigenheiten zeigen im Gegenteil eine Belastung durch
die ,deutsche” Situation. Die Erhohung der Permissivi-
tait und Toleranz macht die Bundesrepublikaner nicht
sbefreiter und glicklicher, wie die im europiischen
Vergleich erstaunlich bedriickte Selbsteinschitzung zeig-
te.

Die Haltung zur nationalen Identitit lafit sich dazu par-
allelsetzen. Es verwundert zwar nicht, daff im Gegensatz
zu 79% der Amerikaner und 38 % der Europier insge-
samt nur 21 % der Bundesdeutschen ,sehr stolz“ sind
auf ihre Nationalitit, 38 % ,,ziemlich stolz“ (Europa ins-
gesamt 38 %), 18 % ,nicht sehr stolz“ (12 %) und 11 %
»uberhaupt nicht stolz“ (7 %) bei 12 % Unentschiedenen
(5%).%8 Aber dem steht entgegen, dafl 70% National-
stolz prinzipiell fir eine ,gute Eigenschaft“ halten und
nur 12 % fiir ,etwas Schlechtes“ bei 18 % Unentschiede-
nen; die Frage, ,,angenommen, Sie wiirden noch einmal
auf die Welt kommen, und Sie konnten es sich aussu-
chen: mochten Sie dann wieder Deutscher sein oder
nicht so gern?“ beantworteten nur 6% mit ,nicht so
gern“ und 26 % mit ,egal, wihrend 68 % wieder Deut-
sche sein wollten.®” Diese Diskrepanz in den Aussagen
ist es, die im internationalen Vergleich tberrascht. Des
weiteren ergaben sich eindeutig feststellbare Zusammen-
hinge zwischen den genannten deutschen Spezifititen
des ,Wertewandels“ und dem , Nationalstolz“ — so die

6 Ebd. 50.
9 Ebd. 27.

215

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kategorie fur ,Patriotismus“ in der Umfrage —, indem
weiter differenziert wurde: ,Personen mit ausgepragtem
Nationalstolz sind zufriedener, froher als Personen ohne
entwickelten Nationalstolz, die sich seltener vorbehaltlos
als gliicklich bezeichnen, hiufiger an dem Sinn des Le-
bens zweifeln und auch ihre hausliche Situation ungiin-
stiger beschreiben. Sinkender Nationalstolz ist nicht
Ausdruck eines Riickzugs auf ein privates Glick; indivi-
duelle Lebenszufriedenheit ist ein Korrelat der Identifi-
kation mit dem eigenen Land.“’® Der Zusammenhang
von Nationalgefithl und Zufriedenheit mit der Arbeit,
der Familie und den ubergreifenden gesellschaftlichen
Institutionen ist eindeutig nachweisbar. Das Verhiltnis
besonders der Unterdreifligjahrigen ohne Nationalbe-
wufltsein zu den Institutionen wie Parlament, Gesetzge-
ber, Sicherheitskrafte ist von Mif8trauen gepragt; aber die
Familie und der private Bereich sind kein Ersatz, son-
dern hier gilt es ebenfalls, ,individuelle Ziele iber Grup-
pen- und Sachinteressen zu stellen“.”" An Erzichungszic-
len werden bei nicht-nationalstolzen Personen Hoflich-
keit, Loyalitat, Leistungsbereitschaft geringer geschitzt
als Unabhingigkeit und Selbstindigkeit. Auch die Ver-
teidigungsbereitschaft ist natirlich betroffen: bereit, fur
thr Land zu kimpfen, wenn es zu einem Krieg kime,
sind in Europa insgesamt 43 %, nicht bereit 40% und
17 % unentschieden, in der Bundesrepublik Deutschland
sind 35 % dafir, 41 % dagegen und 24 % unentschieden.
Nach Nationalstolz differenziert, sind 52% von den
Bundesrepublikanern verteidigungsbereit, die ,sehr
stolz“ auf ihre Nationalitat sind, 38 % der ,,ziemlich stol-

zen“ und 22 % der ,uberhaupt nicht stolzen“.”?

70 Ebd. 34.

7t Ebd. 33.
72 Ebd. 61.

216

- am 17.01.2026, 14:45:1 Op


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Im Gegensatz zu gingigen Thesen der 1960er und 1970er
Jahre stellt die Untersuchung daher fest, daf} ,National-
stolz“ nicht ein gestortes, ,entfremdetes“ Verhiltnis in
der sozialen Verhaltensweise bedeutet, dem gegentiber
unmittelbare Mitmenschlichkeit Platz greifen sollte; viel-
mehr ,deuten die Ergebnisse der internationalen Studie
in die entgegengesetzte Richtung, Menschen mit Natio-
nalstolz hitten in jedem der Lander, die einbezogen wa-
ren, ein gliicklicheres Familienleben, in hoherem Anteil
Freude an ihrer Arbeit und am Leben allgemein“.”> Die
»Gepflogenheit, Bereiche wie Arbeit, Familie, National-
gefiihl, Gesundheit, Gliick mit getrennter Zustindigkeit
zu behandeln, vertrigt sich nicht mit der Realitdt, wie sie
die internationale Wertestudie zeigt“.”*

Soweit die empirische Datenbasis — sie erweist, daff im
westdeutschen Teilstaat mit dem Nationalen zugleich
noch einiges mehr, nimlich der gelungene , Wertetrans-
fer, fehlte (b). Die Erhebung des Materials allein besagt
dabei aber nicht, ob diese Entwicklungen hin zu einem
»universalistischen Individualismus“ zu begriflen oder
zu kritisieren sind; dies kann sich erst durch Einordnung
in der Ethik des Ethos zeigen (c), die dann auch Mog-
lichkeiten, Bedingungen und Folgen des spezifisch bun-
desdeutschen Nationalgefiihls erheben und beurteilen
kann (d). Das konkrete Beispiel der bisherigen Bundesre-
publik wird daher den systematisch grundgelegten An-
satz einer philosophischen Ethik der Nation nochmals
verdeutlichen konnen.

73 Ebd. 29.
74 Ebd. 45.

217

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

b) Der Wertetransfer

»Der — gemessen an anderen Lindern — schwichere Wer-
tetransfer zwischen den Generationen in der Bundesre-
publik betrifft und verindert alle Bereiche, Religion, Ar-
beit, Politik, auch die Familie selbst ... Ein schwacher
Wertetransfer geht mit verringerter Familienorientierung
einher, mit einem kritischeren Verhiltnis gegentber jeg-
licher Autoritit, mit verstirkter Distanz zum Arbeitsbe-
reich und deutlich vermindertem Vertrauen in gesell-
schaftliche Institutionen ... richtet sich direkt gegen den
Staat und die thn und seine ethisch-moralischen Grund-
lagen reprisentierenden Institutionen.“”® Ist der man-
gelnde bzw. schwicher werdende Transfer von Wertvor-
stellungen ein offensichtlich deutsches Problem - und
nicht, wie man vermuten konnte, eine allgemeine Er-
scheinung moderner Industriestaaten —, das mit den
Schwierigkeiten der nationalen Identitit verknupft ist,
mufl der ,Bruch“ die geschichtliche Kontinuitat der
Werttraditionen betreffen: der geschichtliche Hinter-
grund dieser ,Verletztheit“ der Nation kann daher nur
die deutsche Besonderheit des Nationalsozialismus, mit
seiner Gewaltherrschaft, dem Kriegsbeginn und der Ju-
denvernichtung sein. Die deutsche Teilung ist dabei si-
cherlich als Verstirker dieses Trends wirksam gewesen —
auf keinen Fall als Hauptursache —, insofern die man-
gelnde nationalstaatliche Normalitat nicht ein schlichtes
Wiederanknipfen an Werttraditionen unter ,,Ausschal-
tung® der sogenannten ,,dunklen Jahre“ erlaubte. Es mufl
dennoch nicht mit Habermas unterstellt werden, daf} es
nach wie vor dieselbe ,Lebensform“ sei, ,in der das
moglich war® und in der die Nachgeborenen aufwach-

75 Ebd. 102 f.

218

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sen.”® Die nationale Identitit, die geschichtliche Her-
kunft und Kontinuitit als Nation ist es vielmehr, die die
heutigen Deutschen mit ihrer Geschichte verbindet.””
Die Herkunft aus dieser Nation mit ihrer spezifischen
Geschichte ist nicht ohne weiteres affirmierbar, so dafl
die kollektive Identitit ebenfalls nicht einfach zu affir-
mieren ist; damit ist jedoch auch die sittliche kollektive
Identitat betroffen — so die These zum mangelnden
»Wertetransfer.

Der Ausweis eines Ethos als ,gut“ zeigt sich in seiner
Erméglichung und dem Wirklichwerden des ,,guten Le-
bens“; insofern der einzelne Deutsche in der Bundesre-
publik gestern wie heute gut leben kann, mufl er mit
Recht keinen Anlafl sehen, dieses gesellschaftliche Ethos
nicht zu bejahen. Aber der Qualititsausweis zeigt sich
auch im Hinblick auf seine historische Bewdahrung, seine
kontinuierliche Leistung und ,Vernunftigkeit“. Eine
Sinngebung des geschichtlich Uberkommenen ist aber im
deutschen Fall gerade nicht in der selbstverstandlichen
Kontinuierung eines gegebenen verniinftigen und be-
wihrten Bestandes moglich; die Geschichte der Nation
trat den Westdeutschen vielmehr geradezu als Verwer-
fung von Sinn ins Gedichtnis — die Sinngebung erschien
daher einzig vertretbar als negative Reaktion.

Wie stellte sich die Rekonstruktion des in diesem Jahr-
hundert als spezifisch ,,deutsch historisch Zugewachse-
nen dar — nicht als etwas, dessen Kontinuitit gewtinscht

76 J. Habermas: Vom offentlichen Gebrauch der Historie, in: Histori-

kerstreit, Miinchen 1987, 243-255, 247.

77 Vgl. H. Schulze: Fragen, die wir stellen miissen, in: Historikerstreit,
a. a. O. 143-150, 148: ,nur als Teilhaber an der gemeinsamen histori-
schen Identitit der deutschen Nation haften wir auch heute fiir unsere
nationale Geschichte wie fur deren Folgen*.

219

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

werden konnte. Diese Geschichte ist aber die der Na-
tion; die Nachgeborenen sind durch die nationale Identi-
tit unabweisbar mit ihr verbunden. Mit dem Bruch in
der historischen Kontinuitat wird auch die Sinngebung
des ,Wertes“ Nation problematisch; wihrend nimlich
die naturwiichsige Zugehorigkeit zur Nation nicht auf-
hebbar ist, ist die Verkntpfung dieser kollektiven Ord-
nungsform mit einem ethischen Sinn zur Schwierigkeit
geraten. Die natural bedingte Herkunft des einzelnen aus
einer Nation bleibt aber unbewaltigt-schicksalhaft, wenn
sie nicht mit positiver Bedeutung im Kontext des Ethos
verbunden wird, die sich als Sinngebung der geschichtli-
chen Uberlieferung der national identifizierbaren Gesell-
schaft ausdriickt, aus und in der der einzelne seine natio-
nale, geschichtliche und sittliche Identitit erfihrt. Der
nationalen Zugehorigkeit kann sich aber auch nicht ein-
fach entzogen werden, weil die Aufteilung der Welt in
Nationen weiterhin ,,gilt“; eine Nation wird immer auch
von auflen als solche identifiziert. Die auf der Ebene des
Kollektivs geschichtlich zugewachsene und fiir den ein-
zelnen durch das naturale Abstammungsverhaltnis gege-
bene nationale Identitit wird daher ebenso von den an-
deren zugewiesen; Aufgabe ist es, unter Einbeziehung
der Vorgaben dieser indisponiblen Identitat im prakti-
schen Kontext einen Sinn zu geben.

Auch die rein ,westdeutsche Bundesrepublik Deutsch-
land konnte sich dem Thema ,Nation“ daher nicht ent-
zichen; aufgrund der spezifischen deutschen Geschichte
war — und ist — aber eine Sinnstiftung der historischen
Identitit der Nation schwierig: blieb und bleibt die ein-
fache Tradierung der Nationalgeschichte ausgeschlossen,
lief sich in der positiven Identifizierung eben mit dem
historischen Bruch, mit der Unterbrechung der ,,schlech-
ten“ Kontinuitdt ein moglicher Sinn der Geschichte se-

220

- am 17.01.2026, 14:45:1 Op


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hen: die deutsche Geschichte verpflichtet so als ihr histo-
risches Erbe, dafir Sorge zu tragen, dafl Vergleichbares
nie wieder vorkommen moge! Die nationalsozialistische
Verachtung der Menschenwiirde wie tberhaupt alles
dessen, was sich mit dem Stichwort ,Humanitit“ verbin-
det, wird als geschichtliche Verpflichtung verstehbar,
sich fir Menschen- und Freiheitsrechte einzusetzen. Die
Geschichte der Nation wird also zwar positiv in das gel-
tende gesellschaftliche Ethos aufgenommen, aber nicht
im Sinne einer bewihrten Uberlieferung, sondern als Ge-
genreaktion, die der ,sinnlosen“ Geschichte nachtraglich
einen guten Sinn verleihen will.

Der Ausfall einer positiven nationalen Kontinuitit bein-
haltet auch Schwierigkeiten in der Kontinuierung der
sittlichen kollektiven Identitit. Zum einen wird die
»Entlastung“ und ,Hintergrunderfillung® durch Tradi-
tionen und Institutionen nicht geleistet. Man kann zwar
unterstellen, dafl es — da ein totaler Umbruch simtlicher
kultureller Uberlieferungen kaum méglich ist — eine ge-
wisse Hintergrunderfillung durch dennoch ,unter-
schwellig® weiter geltende Traditionen gibt, deren be-
wuflte Problematisierung erst zur ,Brechung® fithren
wirde. Untersuchungen zur Politischen Kultur der Bun-
desrepublik etwa zeigen, dafl nach 1945 die deutsche
Wohlfahrts- und Rechtsstaatstradition des Kaiserreichs
wiederaufgenommen und durch die neue demokratische
»Iradition erginzt wurde.”® Dem widerspricht jedoch
der bisherige Befund nicht, dafl Ursache der Schwichung
— nicht des vélligen Ausfalls — des ,,Wertetransfers“ das
problematisch gewordene, be-lastende Verhiltnis zur ei-
genen Herkunft ist. Wiederaufnahmen von Traditionen
bedirfen somit ebenfalls einer bewufiten Entscheidung

7% So K. Rohe: a.a. O.

221

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und sind nicht einfach Teil des Uberlieferten: alles ist of-
fener, verfugbarer, aber auch anfilliger fir kurzfristige
Einfliisse — ein Befund, der sich durch die neue national-
staatliche Einheit nicht gedndert hat.

¢) Universalistischer Individualismus

Das ,,moralische“ Problem ist durch den Hinweis auf die
mangelnde Entlastung aber noch nicht geklart. Die da-
durch gegebene Offenheit wurde und wird auch als
Chance bewertet, die die Deutschen als Vorreiter eines
tberfilligen Trends hin zu einer supranationalen
Menschheitsgesellschaft ~ sieht; tberlieferte, konkrete
Ethosformen partikularer Art erscheinen dabei ebenso
als Hindernis wie nationale Bindungen. Der Mangel an
positiver, affirmierter Identifikation mit der Nation und
ihren sittlichkeitsrelevanten Pragungen gibt unter diesem
Gesichtspunkt der subjektiven Moralitat in einer Weise
Bedeutung, daf} diese selbst unmittelbar und unbedingt
normierend und nicht erst in der sozialen Vermittlung
durch ein bedingtes Ethos real wirksam wirde. Der In-
dividualismus, der sich im mangelnden Wertetransfer
Bahn bricht, wire im Interesse einer unmittelbaren allge-
meinen Moralitit daher ,,gut; es handelt sich nicht not-
wendig um den ,schlechten®, da egoistisch verzerrten
Individualismus, sondern um einen ausdriicklich ,uni-
versalistischen® Individualismus, der nimlich das Indivi-
duelle und Subjektive als unvermittelte Verwirklichung
des Universalen begreift. Die Stirke dieser hier ,ideal-
typisch“ charakterisierten moralphilosophischen Posi-
tion” ist die Allgemeinheit der menschlichen Vernunft,

7 Als Beispiele liefen sich Habermas und die Diskursethik nennen;
vgl. W. Kuhlmann (Hg.): Moralitat und Sittlichkeit, a. a. O.; K. O.

222

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die jedes verniinftige Individuum gleichermaflen und un-
mittelbar auszeichnet; die subjektive Moralitit mufite
dieser unmittelbaren und allgemeinen, d. h. fir jedes
Subjekt direkt geltenden Vernunftigkeit entsprechen.

Der tatsachlich beobachtbare universalistische Individua-
lismus in der Bundesrepublik driickt sich nun so aus, daf§
»universalistische Anliegen als Bestandteile der personli-
chen, individuellen Moral aufgenommen und Zustim-
mung von allen als moralische Pflicht verlangt wird“,*
wobel aber die Absolutheit des Einzelnen und des Mora-
lischen nicht in Beziehung gesetzt wird zur Konkretheit
der jeweiligen Gesellschaft, ihrer staatlichen Verfafitheit
und geschichtlichen Uberlieferung: sie wird ,,nicht mit
der konkreten Freiheit vermittelt, sondern in abstrakter
Unbedingtheit gegen diese eingesetzt“.®! Wenn die Na-
tion als Vermittlungsinstanz zwischen Individuum und
Menschheit ,ausfallt“, fillt die Vermittlung von Allge-
meinem und Konkretem im Ethos insofern ebenfalls
»aus, als die Struktur und damit die Notwendigkeit die-
ser Konkretion gegeniiber einer nun méglich scheinen-
den unvermittelten Normativitat der allgemeinen Ver-
nunft defizient wirken mufl. Die Struktur dieser ,Ver-
mittlung® ergab sich in der dargestellten Ethik des Ethos
nun aber solchermaflen, daff die inhaltlich ,leere“ Mora-
litit des Subjekts ihre normativen Inhalte nicht anders als
aus der kollektiven Sittlichkeit bezieht, weil das Ethos
der Gruppe die einzige Weise ist, wie das moralisch ver-
antwortliche Individuum Sittlichkeit real und konkret

Apel, D. Bohler, K. Rebel (Hg.): Funkkolleg Praktische Philosophie/
Ethik, Weinheim/Basel 1984.

80 W. Kluxen: Ethische Fundamente, in: trend. Zeitschrift fiir soziale
Marktwirtschaft (1986) 61-65, 64 f.

81 Ebd. 65.

223

- am 17.01.2026, 14:45:1 Op


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

erfahren kann. Mit dem Begriff des Ethos sollte nicht —
yneoaristotelisch“ — eine blof§ faktische Sittlichkeit gegen
einen kritischen Universalismus ausgespielt, sondern
vielmehr verdeutlicht werden, daf es in der Struktur der
Verntinftigkeit selbst begriindet ist, daf} ihre Allgemein-
heit dem stets konkreten Menschen nur in Form der kol-
lektiven Vernunftigkeit begegnet; wie die theoretische
Vernunft zum Ausdruck ihres — allgemeingultigen —
Denkens auf eine bestimmte, begrenzte und einschrin-
kende Sprache verwiesen ist, so die — absolute — Morali-
tit auf die normative Ausgelegtheit des Handlungsfelds
in einem bestimmten, historisch konkret bedingten
Ethos.

Die Existenzweise des Allgemeinen im Gemeinsamen
tritt daher nicht als ,Reduzierung® moralischer Unbe-
dingtheit auf, sondern als notwendige Konkretion; die
~Konkretion® mufl sich dementsprechend auf ihre
»Allgemeinheit“ und deren Verwirklichung hin tberpri-
fen lassen. Die Mehrstufigkeit des Ethos, das als ,Inbe-
griff der geltenden Normen und normativen Gehalte
definiert ist, erlaubt dabei Pluralismus innerhalb des Ge-
samtethos sowie die Kommunikationsfihigkeit verschie-
dener Formen von Ethos miteinander. Die Partikularitat
des positiven Ethos ist fur die kritische Vernunft jeder-
zeit erfahrbar. Erscheinen die Kollektivformen menschli-
cher Sozialitit wie die Nation nicht mehr als positive
konkrete Mittler zwischen Individuum und Welt, ist da-
her auch die generelle Vermittlungsleistung des Ethos
nicht mehr ohne weiteres deutlich. Wo die faktische na-
tionale Identitit nicht affirmativ aufgenommen ist und
auch im moralischen Haushalt einer Gesellschaft keine
anerkannte Rolle spielt, erscheint diese Konkretheit nur
als Hindernis einer allgemeingiltigen, endlich ,hu-
manen“ Moral. Die Unmittelbarkeit menschlichen Mit-

224

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

einanders wird zum Ideal, das sich ausdriicklich in Ge-
gensatz zum Nationalen setzt; dem entspricht in der al-
ten Bundesrepublik die Favorisierung der kleinen, nam-
lich unmittelbar erlebbaren und tiberschaubaren Einbheit,
die sich im modischen Regionalismus, der ,Alltagsge-
schichte“ und Stadtteilkultur ausdriickt. Dieser ,,univer-
salistische Individualismus® ist kein ,universales®, son-
dern ein spezifisch deutsches Phinomen — bedingt durch
die katastrophale deutsche Geschichte, die eine Affirma-
tion der daraus zugewachsenen nationalen und ge-
schichtlichen Identitit und damit auch ihrer moralischen
Kultur und sittlichen Identitit erschwert. Die neue Ver-
wiesenheit des Individuums auf seine eigene Moralitit,
der gegentiber die kollektive Sittlichkeit nicht ,entla-
stend* fungiert, stellt die generelle Vermittlungsstruktur
von ,Nation“ und von ,Ethos“ in Frage; das Indivi-
duum kann sich ,,moralisch auch unmittelbar ,univer-
salistisch verstehen: die Moralitat wird nicht als nur in
der Vermittlung durch die Sittlichkeit moglich und wirk-
lich erkannt, sondern ausdriicklich dagegen eingeklagt.
Eine Berufung auf historische Kontinuititen durch ge-
zielte Sinnstiftung und neue, ,erlebbare“ Symbolisierun-
gen kann gegeniber dieser universalistischen Position
smoralisch® kaum bestehen. Es gilt vielmehr, die Ver-
mittlung in der konkreten Freiheit dieses konkreten Ge-
meinwesens neu zu zeigen.

Will man einen in der Bundesrepublik stets allgemein an-
erkannten, ja auflerordentlich hochgehaltenen politischen
»Wert“ nennen, bietet sich der Begriff der ,Demokratie®
an. Demokratie ist dabei ein universalistisches Konzept;
nichtsdestoweniger beruht die Emphase, die sich mit thm
in der Bundesrepublik verbindet, auf der besonderen
deutschen Geschichte. Die Verwirklichung des allgemei-
nen Demokratiebegriffs als einer wichtigen politischen

225

- am 17.01.2026, 14:45:1 Op


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Aufgabe ist historischer Auftrag. Das heutige bundes-
deutsche Nation-Verstindnis ist daher einerseits stark
universalistisch gefarbt, was aber andererseits der kon-
tingenten historischen Bedingtheit und nationalen Pra-
gung gerade nicht widerspricht. Die deutsche Besonder-
heit macht vielmehr aus, dafl die Konkretion des Allge-
meinen — obwohl ,historische® Verantwortung aus der
deutschen Geschichte — nur gegen den ,,Sinn“ dieser Ge-
schichte verwirklicht und stabilisiert werden zu konnen
scheint. Das solchermaflen ,negativ historisch Zuge-
wachsene besteht nun fiir den Einzelnen, sofern er in die
national identifizierte Gemeinschaft hineingeboren wor-
den ist, als evident kontingentes Faktum der Geschichte,
mit dem sich aber zugleich besonders ,,moralische* An-
spriche verbinden. Nur in der Affirmation dieser — ne-
gativ gegen die geschichtliche Entwicklung verstandenen
— neuen ethischen Verpflichtungen wird ein Sinn der Ge-
schichte deutlich, der moralisch bestehen kann. Die Al-
ternative wire das Belassen der nationalen Herkunft in
ithrer Naturwichsigkeit, die dann lediglich Schicksal als
Verwerfung von Sinn bedeuten wiirde. Eine Aufnahme
universalistischer Ideen #nd deren konkrete Vermittlung
im Ethos der Gesellschaft ist dagegen fiir ein verniinfti-
ges Nationverstandnis notwendig.

Konkretisiert erscheinen auch universalistische ,, Wert“-
vorstellungen stets als ,,partikular, namlich positiviert in
einem bestimmten Sinne, der andere Konkretionsformen
dadurch ausschliefit. Thr Universales ist daher nicht un-
mittelbar erkennbar. So erklirt sich das Bediirfnis, die
konkrete Tradition und Institution immer wieder auf
ihre allgemeine Vernunftigkeit hin zu tberprifen; auch
die Kritik an prinzipiell allem Partikularen und Kontin-
genten, das gegentuber dem abstrakt Allgemeinen defi-
zient erscheint, ist moglich. Wird die ,Vermittlungs-

226

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

struktur® nicht als ,verniinftig und ,,gut“ begriffen, be-
trifft dies die historisch kontingente Kollektivform Na-
tion ebenso wie das sozial ,,s0 und nicht anders“ gegebe-
ne Ethos.

d) Nationalbewufitsein

In der internationalen Wertestudie ergab sich ein nach-
weisbarer Zusammenhang von Nationalbewufitsein ei-
nerseits und Zufriedenheit mit der Arbeit, Familie, Ge-
sundheit und Lebenssituation andererseits. Nationalge-
fuhl, immer verstanden als ausdriicklich nicht-aggressive
Einstellung, bedeutet ,Identifikation mit dem eigenen
Land“# und meint daher dasselbe wie , Affirmation“:
nicht nur de facto in einem Land zu leben, sondern diese
Gegebenheit mit einem guten Sinn zu verbinden und
auch moralisch zu bejahen. Die Identifikation mit der
sozialen Gemeinschaft ist sowohl als ,Hintergrunderful-
lung® zu verstehen wie auch als moralisch motivierte
Aufnahme des sozial bestehenden Anspruchs dieser Ge-
meinschaft, im Rahmen derer der Einzelne Sittlichkeit
und ein ,gutes Leben erfahrt. Wenn sich durch das na-
tionalstaatliche Ordnungsprinzip Staaten und analog Ge-
sellschaften dabei als Nationen formieren, ist National-
bewufltsein mit der Affirmation der gegebenen staatli-
chen und gesellschaftlichen Institutionen eingeschlossen.
Obwohl sich ,Staat“ und , Nation® in keinem Falle dek-
ken, ist die nationale Identitit als prinzipielle Grundlage
des Staates — im Sinne der Integration und Legitimation —
unbestritten; auch fir die Bundesrepublik Deutschland
gilt, daf} sie ein national identifizierter, nimlich deut-
scher Staat war wie ist, auch wenn sie nicht alle Deut-

82 Vgl. E. Noelle-Neumann, R. Kocher: a. a. O. 34.

227

- am 17.01.2026, 14:45:1 Op


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schen umfafite und nach wie vor starke nationale Min-
derheiten beherbergt.

Die Untersuchungen im Hinblick speziell auf das Natio-
nalgefithl der Bundesdeutschen zeigen, daff durch die
mangelnde positive Identifizierbarkeit mit der Nation
auch die Affirmation des Staates ,,Bundesrepublik stets
gelitten hat. Nun kann man die staatliche Verfafltheit ei-
ner Gesellschaft auch rein funktional verstehen: der Staat
ist primidr die allgemeine Instanz, die ,wertneutral“ fir
den Biirgerfrieden nach innen und die Sicherheit nach
auflen Sorge tragt. Ob ein Staat zusitzlich eines ,,emotio-
nalen“ sofern bejahenden und identifikatorischen Mo-
ments bedarf, wie es die nationalstaatliche Gleichsetzung
von Nation und Staat impliziert, ist umstritten — die hi-
storische deutsche ,Staatsvergottung® 1afit ein funktional
orientiertes Staatsverstindnis begriflenswert erscheinen,
die konservative Gegenthese, in Krisenzeiten brauche
der Staat mehr als ,Schonwetterstimmung®, kann nicht
bewiesen werden. Indem der Staat aber das ,,Uberleben
sichert, indem er das ,Miteinanderleben® garantiert,
wird durch seine Friedens- und Rechtsordnung auch das
individuelle ,gute Leben“ moglich und wirklich. Da-
durch kommt ihm nicht nur Sittlichkeit als Dienst an der
Sittlichkeit der Birger, sondern an ithm selbst zu: der
Staat gewinnt durch den Schutz der moralischen Wiirde
selbst sittliche Dignitit und kann einen eigenen, nicht
abgeleiteten sittlichen Anspruch stellen. Tatsichlich ist
auch in der Bundesrepublik der Staat nicht ,wertneu-
tral“, sondern ausgesprochen ,moralisch® betrachtet
worden: ethische Diskussionen waren und sind zugleich
politische Diskussionen um das, was der Gesetzgeber
normieren soll. Die tbliche Erwartungshaltung an den
Dienstleistungsapparat ,Staat“, zu dem sich der Birger
lediglich in einem Verhiltnis von Angebot und Konsum

228

- am 17.01.2026, 14:45:1 Op


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

befindet, steht daher im Gegensatz zur unter morali-
schen Gesichtspunkten gefithrten Diskussion dessen,
was derselbe Staat veranlassen oder verbieten sollte: das
Verhiltnis der Biirger zum Staat ist nicht eindeutig — es
fehlt fir den Untersuchungszeitraum aber sichtlich die
affirmative, patriotische Komponente.

Das Modell des Nationalstaats verdankte seine Durch-
setzungskraft nicht zuletzt der Plausibilitat, daf§ alle Biir-
ger zur Nation gehoren, so dafl die Volkssouveranitit ei-
nen hohen Identifizierungsgrad der Biirger mit ihrem
Gemeinwesen erlaubte. Dagegen kann man geltend ma-
chen, daff ,Volkssouverinitit“ heute bereits durch die
Demokratisierung der modernen Staaten gegeben ist und
eine zusitzliche emotional aufladbare Bindung, sofern
emotional, nur ,schlecht® sein konne, keinesfalls aber
tiber die demokratische Partizipation hinaus zur Legiti-
mitdt des Staates beitragt. Aber: ,,Affirmation“ und auch
SPatriotismus“ sind nicht ohne weiteres mit ,,Emotio-
nen® irrationaler Natur gleichzusetzen, sondern beinhal-
ten eine grundsitzliche Bejahung des Gemeinwesens, mit
dem man sich insofern eins weif}, als in ihm ein gutes Le-
ben moglich und wirklich ist, das ohne die Leistung des
Staates nicht zustandekime. ,Nation“ ist dann der
»Label fiir die historisch gewachsene, sprachlich zusam-
menhingende und konkrete soziale Gemeinschaft.

Ist der Staat dagegen ausschliefflich Dienstleistungsappa-
rat, der Moglichkeiten individueller Lebensgestaltung zu
bieten hat, ohne selbst Sittlichkeit reklamieren zu kon-
nen, wird die Loyalitit in dem Augenblick gekiindigt
werden, wo der Staat das sittliche, moralisch gute Leben
nur dadurch gewahrleisten kann, dafl er fur dessen Ver-
teidigung das Uberleben zur Disposition stellt und even-
tuell auch opfert. Ist der Staat lediglich fiir die Garantie
des Uberlebens zustindig, hat er im notwendig geworde-

229

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nen Verteidigungsfall in dieser seiner Funktion versagt
und hebt sich damit auf: er kann nicht den Einsatz der
Soldaten und Biirger verlangen. Die Verteidigung der
Birger ist aber unbestritten eine der Hauptaufgaben des
Staates, in der er durch keine gesellschaftliche Institution
ersetzbar ist, sofern er eben die allgemeinen Interessen
der Gesamtgesellschaft wahren soll. Seitdem sich Volker
und Staaten als Nationen verstehen, besonders aber im
demokratischen Zeitalter, sind es nicht mehr Herrscher,
Soldnerheere und Regierungen, die Kriege gegeneinander
tithren, sondern die Nationen selbst. Der Staat darf da-
her den Einsatz des Lebens des einzelnen Biirgers for-
dern, weil es erst in seiner Friedens- und Rechtsordnung
ein gelungenes ,moralisches“ Leben gibt, das das Indivi-
duum von sich aus nicht erbringen kénnte. Zu dessen
Gewihrleistung ist die Verteidigung gerechtfertigt, ohne
die der Staat diese seine Aufgabe nicht wahrnehmen
kann.

Obwohl die Verteidigung genuin staatliche Angelegen-
heit ist — der Staat, nicht die Nation ist politisch hand-
lungsfihig —, hingt die Bereitschaft der Biirger, wie sich
nachweislich zeigte, mit ihrem Nationalbewuf8tsein zu-
sammen. Auch der Staat ist daher in seinen Funktionen
mitbetroffen vom Wandel in der Wertschitzung der na-
tionalen Identitit der Bevolkerung. Bei gesunkenem Na-
tionalbewufitsein fehlt auch der Wille zum Einsatz fiir
den Staat, den diese Nation trigt. ,Patriotismus® ist ein
Verhiltnis zum Gemeinwesen, das nicht rein funktional
ausgerichtet ist, sondern, sofern dieses Gemeinwesen in
seiner staatlichen Verfafitheit und nationalen Identitit es
ist, in und von dem man lebt, positiv als Anspruch aufge-
nommen wird, der moralisch zu bejahen ist — im Sinne
dieser Moralitat ist dann gegebenenfalls auch das Opfer
des eigenen Lebens ein erfahrbarer ,Anspruch®, wenn

230

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

auch als ,Ernstfall®, nicht als Regelfall des Patriotismus.
Wenn hierbei die gegebene Nationalitit als positiver Be-
stand wegfillt, sind daher nicht nur spezielle Bereiche,
wie das Nationalgefiihl, betroffen, sondern der ganze Le-
benszusammenhang der Gemeinschaft, die faktisch in
nationaler Identitat verbunden ist. Das Fehlen eines affir-
mierbaren Sinnes, der mit dem Stichwort ,,Nation® ver-
bunden werden konnte, erschwert die generelle Identifi-
zierung mit Ubergeordneten Kollektivformen. Das gilt
fur den ,Wertetransfer, namlich die Vermittlung des
Ethos der Gesellschaft, bei dem gerade die allgemein-
heitsrelevanten Werte ausfallen, aber auch fiir den jewei-
ligen Staat, dessen sittlicher Charakter in der generellen
Verstellung des Sinns kollektiver Einheiten ebenfalls
nicht so erkennbar ist, wie es seiner Inanspruchnahme als
moralisch zu beurteilender Grofle entspriche.

Am Prinzip ,Nation“ hingt also mehr, als vom reinen
Begriff her gedacht werden kann: erst aufgrund der hi-
storischen Durchsetzung ,,gilt“ die Nation. Die Histori-
zitit legt die Anderbarkeit nahe; solange die national-
staatliche Aufteilung der Welt aber weiterbesteht, ist es
kaum moglich, sich der tatsichlichen nationalen Identitit
und Identifizierbarkeit durch andere zu entziehen; des-
halb sollte ihr ein Sinn verliehen werden, der sich beja-
hen lifft. In diesem Geiste versteht sich der , Verfas-
sungspatriotismus®, der die Verpflichtung auf allgemeine
Humanititswerte eben als spezifisch nationale Verant-
wortung begreift.

Nation ist nicht etwas unmittelbar Erlebbares und An-
schauliches; das ,,Prinzip“ braucht ebenso wie der Staat
eine ,integrative Idee“,®> die sich symbolisch erfahren

8 Vgl. M. Hittich: Einheit der Nation und Nationalbewufitsein im ge-

231

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

laflt. Das Symbol ist einerseits ,anschaulich®, anderer-
seits aber offen und unterliegt der Kommunikation und
Interpretation, so dafl es der Verabsolutierung von sich
aus widersteht. Dem Versuch, Symbole in der alten Bun-
desrepublik wieder zur Geltung zu bringen, entsprach
das verstarkte Abspielen der Nationalhymne, das Hissen
der Flagge, Staatsfeiertage sowie die zeitweiligen Bemii-
hungen um ein Nationaldenkmal. Gegeniiber dem ,kon-
ventionellen® Versuch, Nationalbewuf{tsein und in die-
sem Sinne auch Einsatzbereitschaft fir den freiheitlichen
deutschen Teilstaat ,Bundesrepublik“ durch solche Sym-
bole wiederzubeleben, bot sich im Zusammenhang mit
der spezifisch deutschen Situation der universalistisch
kontrollierte Verfassungspatriotismus aber stets besser
an. Der beliebte Einwand gegen den Verfassungspatrio-
tismus, er sei zu ,abstrakt®, trifft nicht, wenn die Ver-
pflichtung auf humanistische Ideale als Erbe der nationa-
len Geschichte erscheint.

Noch a8t sich nicht eindeutig und in den dafiir erforder-
lichen Studien feststellen, wie sich die patriotische ,Iden-
tifikation mit dem eigenen Land“ fiir die gesamtdeutsche
Bundesrepublik bis jetzt neu gestaltet hat und gestalten
wird. Die historischen Belastungen unserer gemeinsamen
deutschen Geschichte sind nach wie vor wirksam; ihre
Erinnerung ist wertvoll und zu bewahren mit dem mora-
lischen Imperativ, daf}, wie es heiflt, ,,Gleiches nie wieder
geschehen moge“. Die Geschichte der letzten beiden Jah-
re, die die gemeinsame deutsche Geschichte wiederauf-
nimmt, wird allgemein positiv gesehen: die grofie Frei-
heitsbewegung der Deutschen in der ehemaligen DDR,
die Erfahrung gesamtdeutscher Solidaritit bei der Off-

teilten Deutschland, in: K. Weigelt (Hg.): Heimat und Nation, Mainz
1984, 206-219.

232

Hitps://dol.org/10.5771/0783495096751-71 - am 17.01.2026, 14:45:15. [E—



https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nung der Grenzen und das Angehen der neuen Chance
eines deutschen Nationalstaats, der sich im Inneren
durch Rechtsstaatlichkeit, Freiheit und Demokratie und
nach auflen durch Europa-Engagement und internationa-
le Vertraglichkeit auszeichnet. Die neue Geschichts-
schreibung im Dienste des Selbstverstindnisses der nun
gesamtdeutschen Gesellschaft scheint eine Ankniipfung
an Traditionslinien zu gestatten, die nun nicht mehr in
der ,Sackgasse 1933“ enden miissen. Dabei ist jedoch
Vorsicht geboten, denn nicht nur kann und soll die Ge-
schichte nicht einfach ,umgeschrieben® werden, es ist
dariiber hinaus die ebenfalls , deutsche“ Geschichte der
ehemaligen DDR mit der ihr eigenen totalitiren Proble-
matik wie die Haltung der ehemaligen Bundesrepublik
nun angemessen zu verarbeiten. Der humanistisch und
universalistisch kontrollierte ,,Verfassungspatriotismus®
stinde so auf jeden Fall der neuen Bundesrepublik
Deutschland gut an und konnte fir alle Deutschen die
angemessene Form eines positiven Patriotismus werden.
Ein positiv bewertetes Nationverstindnis der wesentlich
durch Freiheit und Demokratie geeinten deutschen Na-
tion wiirde vielleicht auch manche ,Verletztheiten“ der
kollektiven Identitat heilen helfen. Dennoch gilt die Si-
tuationsbeschreibung der ,alten” Bundesrepublik weiter,
insofern sie deren Ausgangsbasis fir den Prozefl des
staatlichen und gesellschaftlichen Zusammenwachsens
ausmacht. Der universalistische Individualismus hat sich
bereits deutlich geauflert, ist doch fir diese Position die
Nationalstaatlichkeit selbstverstindlich kein Ziel politi-
schen Handelns, dessen Erreichung zu férdern gewesen
und nun zu begriflen wire. Sein Menschheitspathos 1afit
thm Menschen ,,Menschen® sein und fordert die Solidari-
tit im globalen Rahmen; die konkrete nationale Solidari-
titszumutung ist demgegeniiber nicht als Pflicht erkenn-

233

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bar — so dafl aber schlieflich jede Forderung zur Solida-
ritat als unzumutbar zuriickgewiesen wird.

Das Problem kollektiver Identitit, nationaler Solidaritit
und der Loyalitit zum nun nationalstaatlich verfafiten
Staat ,Bundesrepublik — kurzum das Problem des Pa-
triotismus — ist daher im Deutschland des Jahres 1990
noch nicht automatisch oder gar endgiltig geklirt. Die
Frage nach Wertvorstellungen und -haltungen, nach In-
stitutionen und ibergeordneten Autorititen und Kollek-
tivformen wird sich vielmehr in den nichsten Jahren ve-
hementer als zum jetzigen Zeitpunkt stellen und den
Hauptkonfliktstoff der offenen deutschen Gesellschaft

ausmachen.

234

- am 17.01.2026, 14:45:1 Ope


https://doi.org/10.5771/9783495996751-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	A. Der ethische Ansatz
	1. Individuum, Staat, Gesellschaft
	a) Das Individuum
	b) Die Gesellschaft
	c) Die Sittlichkeit der Gesellschaft
	d) Der Staat
	e) Die Sittlichkeit des Staates
	f) Staat und Gesellschaft

	2. Ethos
	a) Begriff des Ethos
	b) Moralität im Ethos
	c) Ethos, Gesellschaft, Staat

	3. Ethos und Geschichte
	a) Geschichtlichkeit des Ethos
	b) „Geschichte“ und „Geschichtlichkeit“
	c) Geschichte als Konstrukt


	B. Ethos und Nation
	1. Begriffsbestimmung
	a) Charakteristika von „Nation“
	b) Nation, Gesellschaft, Staat
	c)  harakteristika von Nation in ethischer Perspektive

	2. Nation, Geschichte, Ethos
	a) Geschichtliche Prägung
	b) Geschichte und Selbstverständnis
	c) Identität
	d) Naturwüchsigkeit, Anspruch und Affirmation
	e) Nationspezifisches


	III. Einzelprobleme
	1. Patriotismus
	a) Treue zur Herkunft
	b) Patriotismus und Nation
	c) Patriotismus im „Ernstfall“

	2. Nationalismus
	a) Begriff des Nationalismus
	b) Nationalismus als Integrationsideologie
	c) Nationalismus als Ersatzreligion
	d) Nationalismus als Totalisierung

	3. Politische Kultur, Zivilreligion, Konsens und nationale Identität
	a) Politische Kultur
	b) Zivilreligion
	c) Konsens
	d) Nationale Identität

	4. Westdeutsche Bundesrepublik Deutschland
	a) Deutsche Spezifitäten im „ W ertewandel“
	b) Der Wertetransfer
	c) Universalistischer Individualismus
	d) Nationalbewußtsein



