
312 Rezensionen

einem Jahrzehnt Kuba bereist, vorwiegend in Havanna
forscht und die Entwicklung des Landes sowie der afro-
kubanischen Religionen verfolgt.

Die Achtung und Ehrung der Totengeister und den
religiösen Umgang mit ihnen stellt die Autorin als ge-
meinsames “Element” aller afrokubanischen Religionen
dar. Sie bilden sozusagen die religiöse Schnittmenge,
und sie gehen mit einer großen Durchlässigkeit einher:
Priester oder Ritualexperten der einen Religion sind auch
in die andere initiiert oder eingeführt, d. h. sie agieren
in mehreren religiösen Kontexten, ohne diese jedoch zu
vermischen. Die Konturen und Durchlässigkeit der afro-
kubanischen Religionen hinsichtlich der wahrnehmbaren
Geister anschaulich zu machen und sich dennoch auf die
spiritistische Tradition zu konzentrieren, ist ein Vorzug
dieser Arbeit. Im übrigen werden auch die Geisterwesen
selbst in ihrer Vielfalt präsentiert (69ff.). Neben konkre-
ten verstorbenen Individuen können bestimmte Geister-
typen wie auch diffuse Geister wahrgenommen werden.
In unterschiedlichen Konstellationen begleiten sie die
Lebenden, und beide Seiten können sich in der rituellen
Praxis gegenseitig helfen: die Toten den Lebenden mit
Ratschlägen zur Lösung von Problemen, und die Leben-
den den Toten bei der Fortentwicklung zu Lichtgestalten.

Der eigentliche empirische Hauptteil (Kap. 3) be-
ginnt mit der Beschreibung der ersten Begegnungen der
Gewährsleute mit ihren Geistwesen, die anschließend
(Kap. 4) im Hinblick auf den weiteren Lebensweg die-
ser Menschen vertieft werden. Es folgt in Kapitel 5 ei-
ne ausführliche Darlegung der rituellen Praxis des ku-
banischen Spiritismus. Anhand von ganz konkreten, aus
der Feldforschung resultierenden Begebenheiten wird ei-
ne Vielzahl von Phänomenen beschrieben, bei der Geis-
terwahrnehmung eine Rolle spielt: Vom Erlernen und
Entwickeln der Wahrnehmungsfähigkeit in privat organi-
sierten Zirkeln oder “Schulen” (100ff.), über die Arbeit
mit den Totengeistern (129) bis hin zum Umgang mit
“dunklen Toten” (148ff.), die sich an die Lebenden hef-
ten und ihnen Unglück bescheren. Die gesamte rituelle
Praxis (152ff.) wird dargelegt. Darin flicht die Autorin
immer wieder theoretische Überlegungen ein. Darunter
wird auf Ansätze zu Performativität am ausführlichsten
eingegangen.

Das 6. Kapitel (185ff.) kommt dem Phänomen der
Besessenheit wirklich “nahe”. Es werden die Gewährs-
leute nach ihrem Erleben und ihrer Erfahrung während
des entrückten Zustands befragt. Hier verwendet die Au-
torin den Begriff der “Trance”, der für die Inkorpora-
tion von Geistern und Gottheiten nicht ganz zu passen
scheint, vor allem weil es Trance auch ohne die Gegen-
wart von Geistern und Gottheiten gibt. Andererseits ist
es der Begriff, der sich in Kuba (span. trance) weitge-
hend durchgesetzt hat, sofern nicht der gebräuchlichere
Begriff des “Berittenwerdens” Verwendung findet.

Im 7. Kapitel wird das Phänomen der beGeisterten
Wahrnehmung mit der Sicht der Psychiatrie konfrontiert.
Neben der Darlegung der wissenschaftlichen Debatte
über außergewöhnliche Wahrnehmungsphänomene aus
psychopathologischer Sicht (220ff.) ist vor allem die ku-
banische Auseinandersetzung bemerkenswert. Von Wan-

genheim hat neben der Auswertung der Literatur auch
kubanische Psychiater interviewt und dabei vereinzelt
eingeweihte Ifá-Orakelpriester getroffen. Obgleich damit
das Spannungsverhältnis von Biomedizin und Religion
auch in Kuba noch nicht aufgehoben ist, stieg vor diesem
Hintergrund doch die Bereitschaft, zwischen “kultureller
Eigentümlichkeit”, also Religion, und psychischer Stö-
rung zu unterscheiden. Und dass diese Differenzierung in
Kuba vorgenommen wird, markiert den wichtigsten Un-
terschied zu den wiederholt kritisierten, psychosozialen
Studien aus dem Miami der späten 1970er Jahre, welche
die santería insgesamt als System zur psychomentalen
Krisenbewältigung ihrer Anhänger charakterisierten.

In Kuba haben sich Ansätze einer transkulturellen
Psychiatrie nicht nur in der Theorie, sondern auch in der
Behandlungspraxis formiert. Psychiater “überweisen”
Patienten in das “andere Lager”, d. h. zu Priestern, und
umgekehrt. Die Spezialisten der afrokubanischen Reli-
gionen diagnostizieren ihrerseits psychische Erkrankun-
gen und verfügen über eigene spirituelle Heilverfahren.

Die Arbeit endet mit einem philosophischen Epilog,
der den espiritismo als eine Art Seinslehre in seiner
Qualität als Lebensphilosophie beschreibt. Ein Glossar
hilft beim Verständnis der Insiderbegrifflichkeiten der
afrokubanischen Religionen.

Insgesamt beeindruckt die Arbeit durch ihre ethno-
graphische Nähe zu Ritualen, Zeremonien und Begeben-
heiten, welche die Autorin im engen Kontakt mit ih-
ren spiritistisch arbeitenden Gewährsleuten in Havanna
in Erfahrung bringen konnte. An der Qualität der Feld-
forschung besteht kein Zweifel. Hierbei ist besonders
die kenntnisreiche Darstellung der verschiedenen afri-
kanisch beeinflussten Religionen Kubas zu nennen, die
durchaus nicht alle Autoren in gleicher Weise in ihrer
wechselseitigen Verflochtenheit zu verstehen und zu be-
schreiben in der Lage sind.

Immer wieder nimmt die Autorin in guter ethnologi-
scher Tradition eine kulturkritische Perspektive ein, die
das religiös Fremdkulturelle auch kritisch gegen west-
liche Rationalitätsdiskurse zu wenden versteht. Dies ist
bei einem Thema wie der Geisterwahrnehmung durch-
aus kein einfaches Unterfangen. Zudem ist die Arbeit
angenehm zu lesen, wobei unterschiedliche Theoriean-
sätze anregend an das ethnographische Material herange-
führt wurden. Lediglich zum Konzept der “BeGeisterten
Wahrnehmung”, das sich der Leser weitgehend selbst er-
schließen muss, hätte man sich eine etwas ausführliche
Erläuterung der Autorin gewünscht.

Lioba Rossbach de Olmos

Weller, Robert P.: Discovering Nature. Globalization
and Environmental Culture in China and Taiwan. Cam-
bridge: Cambridge University Press, 2006. 189 pp. ISBN
978-0-521-54841-1. Price: £ 15.99

This interesting book retells well the story of why and
how the Taiwanese public has discovered “nature” and
“environment” through suffering, protest, and apprecia-
tion since the 1980s, though the comparative discussion
between that and the experience in China has not been

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-312 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:32:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-312


Rezensionen 313

really accomplished. That shortcoming has been evident
in the fact that the empirical findings from People’s Re-
public of China are not compatible with those in Taiwan.
The rationale behind the author’s intention to compare
both are two: first, the traditional cultures they have had
inherited, and the second, the impact of globalization of
nature that they have experienced. However, such ad-
mirable ambition is not fulfilled judged after the sub-
stance of the discussion. So the title of this book may
be a little bit misleading. It is not difficult for a serious
reader to discover this imbalance in the course of the
presentation and argumentation.

The first two chapters are interesting and rich in cul-
tural and historical discourse. But the analytical link with
the remaining chapters may appear to be weak. Espe-
cially in the final chapter, the author singles out the crit-
ical role of the two different states in transforming the
cultural traditions, responding to the globalization influ-
ences, and dealing with public environmental protests
that have made the “discovering nature” experiences in
Taiwan and China fundamentally different. That final
word appears to be the counterargument to the overall
theme of the book.

In spite of the above mentioned overall reservations,
this book is indeed an achievement of environmental
sociological endeavor in the recent years, especially in
the Asian contexts. Speaking of the discovery of nature
and environment in modernizing Taiwan, this book has
in effect quite convincingly demonstrated how the two
environment-related social movements, i.e., localized an-
tipollution protests and islandwide nature conservation
efforts, have actually paved the way for such public
discovery. The victim-centered antipollution movements
amounted to more than 2,200 cases between 1980 and
2000, which alone have fostered the new concept of “en-
vironmental rights” among the general public. On the
other hand, the professional middle class-initiated nature
conservation movement aiming at saving forestry, river,
wilderness, wetlands, costal areas, and migratory birds
on the island, has directly facilitated the new develop-
ment of eco-tourism by means of the establishment of
various national parks and nature protection areas. This
book, however, does not deal with the third stream of
Taiwan’s environmental movements, that is, antinuclear
movement since 1988. It should be also considered as
an integral part of the collective discovery of nature and
environment in contemporary Taiwan society.

The discussion on the historical “nonexistence” of the
Chinese and Taiwanese traditional conception equivalent
to nature/environment in its modern sense is very illu-
minating. Such important antithesis to the conventional
philosophical notion of “unity of heaven and human”
points to the historical significance of the rise of the “new
perception” of the existence of “environmental-pollution
problems” and “natural resources depletion” in mod-
ern days. It is indeed a breakdown as well as a break-
through in the traditional and modern discourse on na-
ture/environment, most noticeably in Taiwan.

No direct equivalence in terminology concerning the
environmental awareness does not prevent the emergence

of environmental actions and eco-tourism, and it cer-
tainly does not mean that there were no other useful cul-
tural practices and religious beliefs which could actually
be mobilized to transcend and even facilitate the modern
day concerns about pollution issues. Various Buddhist
and Taoist temples played both politically protective and
financially supportive roles in several cases of antipollu-
tion protests in Taiwan, and so demonstrated that cultural
affinity.

Finally, the institutionalization of the new environ-
mentalism as manifested in the rise of environmental
civic groups and organizations has once again disclosed
the sharp differences in politics and society in Taiwan and
China, due to which two different environmentalisms had
developed.

All in all, Weller has done a very good job in tracing
and telling the story of the rise of environmentalism in
Taiwan, and the preliminary comparison with China also
provided a useful base for a further fruitful analysis.
This anthropological book on the environment should be
recommended to those scholars who are watching the
ever-changing social contexts in modern Asia.

Hsin-Huang Michael Hsiao

Wreford, Jo Thobeka: Working with Spirit. Experi-
encing Izangoma Healing in Contemporary South Africa.
New York: Berghahn Books, 2008. 260 pp. ISBN 978-
1-84545-476-0. (Epistemologies of Healing, 3) Price:
$ 85.00

Jo Thobeka Wreford is one of a growing number of
Europeans or “Whites” who have been initiated to the
Izangoma – her title which will be used through this re-
view – healing tradition widely represented in the Nguni-
speaking societies of South Africa, Swaziland, Mozam-
bique, parts of Botswana, Zimbabwe, and beyond. The
book is an account of her calling and initiation, as well
as of her apprenticeship to anthropology, based on her
doctoral research. It, therefore, has the double agenda
of situating izangoma healing in contemporary South
Africa, as well as elucidating the study trance healing in
current anthropological research.

The “Introduction” lays out the issues of the work and
Dr. Wreford’s pilgrimage from growing up in Zimbabwe,
becoming a professional architect, a time in England dur-
ing which she experienced personal crisis and serious
illness, to her return to South Africa. Chapter 1 “Conver-
sations in Anthropological Theory and Method” tackles
scholarly engagement with healers. Chapter 2 “On the
Question of Ancestors” looks at the history of the an-
thropological construction of African ancestors and sets
out to recreate another paradigm that is more approach-
able as knowledge and experience – a “sacred prag-
matism” that permits a closer approach to “otherness.”
Chapter 3 examines the misunderstanding-filled relation-
ship of biomedicine to izangoma and argues for more
transparent collaboration. Chapters 4–6 relate Wreford’s
course “through the white”: sickness and “being called,”
accepting the call, having her dreams and experiences
interpreted by her teacher-counselors (4); sacrifices and

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-312 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:32:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-312

