Liebe zum Endlichen: Sondierungen zu Absurditit und
Absolutem bei Camus und Hegel

Sarah Rosenhauer

Abstract

The Paper searches for Christian resources in dealing with experiences of the absurd. Based on a
performative understanding of Christian faith, it finds them in a style of vulnerable touchability
and hospitality. This idea suits with the revolution of the absolute from an absolute master to the
omnipotent impotence of love in Hegels philosophy of religion and the fragments of a philosophy
of love in Camus’ writings. The style of love is not a private matter but a groundbreaking
metapolitical virtue in the service of a politics of hospitality and a democracy to come.

Key-Words
The Absurd, The Absolute, Style, Love, Touchability, Hospitality, Political theology

Wir leben in einer Welt, die die These der Absurditét als etwas ziemlich
Plausibles erscheinen ldsst. Hat die Theologie dazu etwas zu sagen?

1. Dem Absurden begegnen: Eine Frage des Stils

Meine Uberlegungen zum Absurden und dazu, was die Theologie dazu
zu sagen haben konnte, stehen im Zusammenhang mit dem, was man
als eine performative Wende oder Perspektiverweiterung in der Theologie
bezeichnen konnte. Sie fuflt auf der These, dass das, was das Christentum
ausmacht und auch heute relevant sein lasst, weniger das Festhalten an
einer bestimmten Lehre, das Haben bestimmter Uberzeugungen theoreti-
scher und priskriptiver Natur ist, sondern eine bestimmte Art zu leben und
mit anderen, der Welt und sich selbst umzugehen.

Entsprechend bestimmt Bruno Latour das Spezifikum einer religiosen
Sprache und Lebensform nicht {iber ihren informativen, sondern ihren
performativ-transformativen Charakter. Religidser Sprache geht es nicht so
sehr um Information: ,Die sogenannten religidsen Worte haben keinerlei
Referenz - nicht mehr als der Austausch zwischen Liebenden® (Latour
2016: 43). Nicht die Ubermittlung von Informationen steht in der Religion
im Vordergrund. Thre Wirkweise besteht vielmehr darin, Menschen zu

117

Ihttps://dol.org/10.5771/8783748965695-117 - am 10.02.2026, 01:13:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748965695-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sarah Rosenhauer

verdndern. ,Strenggenommen sagt sie [die Religion] nichts, sie macht etwas
Besseres: Sie bekehrt, sie rettet, sie transportiert Transformationen, sie
erweckt Personen wieder zum Leben® (Latour 2014: 440). Sie teilt nichts
mit, ,,[s]ie transformiert Abwesende in Anwesende, Tote in Auferstandene“
(Latour 2014: 175).

Das heif8t im Blick auf die eingangs formulierte Frage: Wenn es theolo-
gische Ressourcen fiir den Umgang mit dem Absurden gibt, dann sind
diese weniger im Doktrindr-Bekenntnishaften — bestimmten theologischen
Wahrheiten - und auch nicht im moralisch Préskriptiven - bestimmten
theologischen Wertvorstellungen - zu finden, sondern darin, dass religiose
Rede und religiose Praktiken Transformationen bewirken - die Transfor-
mation von Tod in Leben. Sie behaupten nicht nur etwas - sie bewirken,
was sie behaupten.

Diese performativ-transformative — statt doktrindre oder moralische -
Dimension und Stofirichtung des Glaubens fasst Christoph Theobald im
Begriff des Stils. Mit Merleau-Ponty versteht er Stil dabei als ,Kennzeichen
einer Art und Weise, die Welt zu bewohnen® (nach Theobald 2018: 53). Er
zielt damit auf eine Art, der Welt zu begegnen, die aber nicht rein rezeptiv
ist, sondern zugleich eine andere Welt schaftt (Theobald 2018: 53). Das
Spezifikum des christlichen Stils besteht fiir Theobald darin, dass ,unsere
Beziehungen in einen Raum heiliger Gastfreundschaft oder gastfreundli-
cher Heiligkeit verwandelt® (ebd.: 45) werden. Was das bedeutet, will ich
spater weiter ausfithren, zunichst interessiert mich daran v.a., dass auch fiir
Theobald mit dieser Verwandlung eine Uberwindung des Todes verbunden
ist.

Sowohl Theobald als auch Latour fokussieren auf die transformative
Wirkung des religiésen bzw. christlichen Stils und beschreiben sie als
Transformation von Tod in Leben, als Uberwindung der Macht des Todes
tiber das Leben. Offensichtlich meint Tod dabei nicht einfach das Ende des
biologischen Lebens, sondern, wie Theobald schreibt, eine ,,Art existenziel-
ler Blindheit und Taubheit“ (2018: 155), zielt also auf einen bestimmten Mo-
dus des (Nicht-)Lebens, der durch Nichtbegegnung und Nichtbeziehung
gekennzeichnet ist. Und entsprechend ist das Leben als Gegenpol zum Tod
auch nicht als physisch vegetatives Uberleben zu verstehen, sondern im
emphatischen Sinn als ein wacher, sehender und hérender Stil.

Die folgenden Uberlegungen folgen diesem Grundgedanken, dass der -
existenzielle — Tod etwas ist, was durch die Art und Weise, die Welt zu
bewohnen, mit ihr und sich selbst in Beziehung zu treten, entsteht — und
die Transformation von Tod in Leben entsprechend in der Transformation

118

Ihttps://dol.org/10.5771/8783748965695-117 - am 10.02.2026, 01:13:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748965695-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Liebe zum Endlichen

dieses Stils besteht. Dazu soll zunichst im Riickgriff auf einige Uberlegun-
gen Albert Camus und G.EW. Hegels argumentiert werden, dass der Tod
einerseits unvermeidbar zum Leben gehort (2.). Zu einer versklavenden
Macht wird er durch den Versuch, ihn auf die eine oder andere Art zu ver-
meiden. Das soll an einigen Figuren und Protagonisten Camus’ und Hegels
veranschaulicht werden (3.), um darauf aufbauend in Camus’ Schilderun-
gen der Liebe und Hegels Revolutionierung des Gottesgedankens einen An-
satzpunkt fiir einen anderen Stil zu finden, der der existenziellen Blindheit
und Taubheit nicht den grofien Sinnentwurf oder das utopische Programm
entgegensetzt, sondern eine Haltung verletzlicher Beriihrbarkeit, die dem
ahnelt, was Theobald als Gastfreundschaft beschrieben hat (4.). Diese Hal-
tung ist es, so die allem zugrundeliegende These, die einen christlichen
Stil wesentlich ausmacht und eine wichtige Ressource fiir den Umgang mit
dem Absurden darstellen kann (5.). Dabei wird, um das gleich vorwegzu-
schicken, Hegel (angeregt durch Kurt Appel und Slavoj Zizek) ein wenig
existenzialistisch gelesen und Camus (angeregt durch Anne-Kathrin Reif)
als Dialektiker (womit natiirlich weit nicht alles {iber sie gesagt ist, aber
hoffentlich Interessantes fiir die Fragestellung gewonnen werden kann).

2. Absurditit und Wahnsinn: der Tod als Geburtsstunde des Subjekts

Sowohl fiir Camus als auch fiir Hegel bildet die Erfahrung des Bruches, der
Nichtbegegnung oder Nichtbeziehung zur Welt, die Theobald als Kennzei-
chen des Todes bestimmt, einen wesentlichen Ausgangspunkt ihrer Denk-
bewegung. Camus fasst sie unter dem Begriff des Absurden und widmet
ihm seine ersten literarischen und philosophischen Werke. Und Hegel setzt
u.a. in einem seiner Hauptwerke — der Phdnomenologie des Geistes — bei
der Erfahrung des Bruchs ein, den das neuzeitliche Ich in seinem Weltbe-
zug erfahrt und die es auf einen Weg verzweifelter Suche nach Verortungs-
moglichkeiten schickt (vgl. Appel 2015: 32).

Das Absurde ist bei Camus durch einen Bruch mit der Welt, durch einen
Verlust von Einheit gekennzeichnet. Es besteht in einem Daseinsgefiihl,
das aus der Konfrontation des menschlichen Sinnbediirfnisses mit der
Sinnlosigkeit oder dem Schweigen der Wirklichkeit entsteht (vgl. Camus
2021: 29). Camus beschreibt die Erfahrung des Absurden im Mythos des
Sisyphos nach dem Muster des Siindenfalls: Leben wir in unserem Alltag
in vertrautem Einklang mit der Welt, im Zustand einer paradiesischen,
fraglosen Einheit, so gibt es doch in jedem Leben irgendwann einen Mo-

119

Ihttps://dol.org/10.5771/8783748965695-117 - am 10.02.2026, 01:13:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748965695-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sarah Rosenhauer

ment, da ,stiirzen die Kulissen ein“ (Camus 2021: 24) - unsere Entwiirfe
und Behausungen brechen zusammen und wir stehen entkleidet einem
gleichgiiltigen und resonanzlosen Universum gegeniiber. Dieser Moment
des Bruches ist zugleich verbunden mit einem Erwachen - dem Erwachen
des Geistes.

Solange der Geist in der reglosen Welt seiner Hoffnungen schweigt,
spiegelt und ordnet sich alles zu jener Einheit, die sein Heimweh ersehnt.
Bei seiner ersten Regung aber wird diese Welt briichig, sie stiirzt ein,
und eine Unzahl schillernder Bruchstiicke bietet sich der Erkenntnis
dar. Wir miissen es verzweifelt aufgeben, aus ihnen jemals die vertraute
und ruhige Oberfliche, die uns den Frieden des Herzens geben wiirde,
wiederherzustellen. (Camus 2021: 30f.)

Die paradiesische Einheit zerbricht, wenn der Geist erwacht, wenn der
Mensch gendtigt wird, Fragen zu stellen - und die Welt nicht antwortet,
sondern ,vernunftwidrig schweigt (Camus 2021: 29).

Diese Erfahrung der verlorenen Einheit, des Bruchs mit der Welt, steht
auch im Mittelpunkt der spekulativ-existenziellen (Selbst)Erfahrungsreise,
die das Bewusstsein in Hegels Phénomenologie des Geistes zuriicklegt.
»Ausgangslage des Werkes ist die Situation des (neuzeitlichen) Ichs, welches
versucht, sich in der ihm gegeniiberstehenden Welt zu verorten und wider-
zuspiegeln, um damit Gewalt iiber sich (und andere) zu gewinnen“ (Appel
2015: 32).

Die Situation des neuzeitlichen Ichs entspricht der Beschreibung des
Absurden bei Camus. Es ist die Situation nach dem Siindenfall. Die fraglose
Einheit mit der Welt ist unwiederbringlich verloren. Es ist nicht mehr Teil
der Welt, sondern steht der Welt gegeniiber. Es ist, so Zizek, die Situation
des Wahnsinns: die ,existenzielle Erfahrung des radikalen Selbst-Riickzugs,
der Suspension der gesamten Realitdt um mich herum® (2016: 94) - die
Erfahrung des Abgrundes, die ,Nacht der Welt* (Hegel 1987: 172).

Gerade diese Vertreibung aus dem Paradies einer bergenden Welt in den
Abgrund des Wahnsinns und des Nichts bildet zugleich den Ubergang zu
einer menschlichen (im Unterschied zu einer animalischen) Existenz: In
der einsamen Nacht, in der nichts mehr Bestand hat, ist das Selbst auf sich
zuriickgeworfen. ,Das Subjekt’, so Zizek,

ist nicht langer das Licht der Vernunft im Gegensatz zum intranspa-
renten, undurchdringlichen Stoff (der Natur, der Tradition usw.); sein
innerster Kern, die Geste, die den Raum fiir das Licht des Logos 6ftnet,

120

Ihttps://dol.org/10.5771/8783748965695-117 - am 10.02.2026, 01:13:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748965695-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Liebe zum Endlichen

ist die absolute Negativitit, die ,Nacht der Welt; der Punkt duflersten
Wahnsinns (Zizek 2016: 96).

Der Geist der menschlichen Subjektivitit ist die ,aktive Kraft [...] die per-
manent die ganze unbewegliche und stabile Realitdt unterminiert (negiert)
und verandert er ist die

Wunde der Natur, [...] die Macht der Differenzierung, des ,Abstrahie-
rens, des Trennens [..] Geist ist nichts anderes als der Prozess der
Uberwindung der natiirlichen Unmittelbarkeit und organischen Einheit,
der Prozess der Ausarbeitung (Vermittlung) dieser Unmittelbarkeit, des
In-sich-Gehens [...] von ihr, der Selbstentfremdung von ihr. (Zizek 2016:
49)

~Konsequenterweise gibt es keine Subjektivitit ohne diese Geste des Riick-
zugs” (Zizek 2016: 96), der Trennung, der Ur-Teilung.

Die Erfahrungen des Absurden bei Camus und der Negativitét bei Hegel
sind so gewissermaflen unvermeidliche Begleiterscheinungen der Subjekt-
konstitution, des Griindungsereignisses von Subjektivitat: der Vertreibung
aus dem Paradies fragloser Einheit. Ohne den Tod unmittelbarer Einheit,
ohne Negativitit, keine Subjektivitat, keine Freiheit.

Doch diese grundlegende und griindende Form des Todes (der Tren-
nung, des Bruchs, der Negativitit) ist etwas anderes als die versklavende
Macht des Todes, die Theobald als existenzielle Blindheit und Taubheit
beschrieben hat. Die Frage nach Leben und Tod (im existenziellen Sinn)
entscheidet sich vielmehr daran, wie wir — im Denken und Leben — mit
dieser Wunde der Trennung und des Einheitsverlustes umgehen.

Was konnen wir tun (oder: was muss passieren), damit der unvermeidli-
che Bruch mit der Welt nicht in eine Beziehung existenzieller Taubheit und
Blindheit fithrt, in der wir uns beziehungslos und tot gegeniiberstehen? Wie
ist eine Welt zu bewohnen, die uns nicht fraglos birgt und sich gleichzeitig
vor unseren Sinnofferten und Bestimmungsversuchen zuriickzieht?

3. Negationen des Todes

Sowohl Camus als auch Hegel stellen diese Frage und lassen ihre Protago-
nisten — das Bewusstsein in der Phdnomenologie des Geistes, die absurden
Helden und Rebellen Camus’ - verschiedene Strategien, den Bruch zu
tiberwinden, realisieren.

121

Ihttps://dol.org/10.5771/8783748965695-117 - am 10.02.2026, 01:13:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748965695-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sarah Rosenhauer
3.1. Don Juan oder das konsumistische Selbst

Da wire zundchst die Strategie, die Trennung von Selbst und Welt durch
neue Formen der Unmittelbarkeit zu iiberwinden. Diese Unmittelbarkeit
kann sehr sinnlich konkret verstanden werden. Camus’ Don Juan etwa
setzt der Sinnlosigkeit des Ganzen, dem Schweigen der Welt, die Intensitit
des Augenblicks der Lust entgegen. Sein Gliick besteht in Augenblicken
unmittelbarer, sinnlicher Einheit und Intensitat. Und dass er das Leben im
Jetzt sucht, in den Liebesmoglichkeiten, die die Welt bietet, statt in einem
abstrakten oder jenseitigen Sinn, macht ihn fiir Camus zum Helden. Er
opfert das Singuldre nicht dem Allgemeinen, die Gegenwart nicht dem
Jenseits.

3.2. Das totale Wir oder das identitare Selbst

Eine andere Strategie der Unmittelbarkeit sucht nicht nach unmittelbaren
sinnlichen Einheitserfahrungen, sondern nach Einheit in und durch Ge-
meinschaft. Die Ortlosigkeit des Selbst soll domestiziert werden durch das
gleichsam organische Aufgehen in einer Gemeinschaft, deren Gepflogen-
heiten, Werte und Normen es quasi natiirlich - unmittelbar - bestimmen,
ihm seinen Platz in der Welt und seine Bestimmung vorgeben. Das Ich
ist nicht ortlos, denn es ist Teil eines Wir. Aus dieser Einheit erwéchst
seine Identitat. Wer es ist und wozu es da ist, wird ihm - so das neurechte
Konzept identitdrer Gemeinschaft — durch eine ,Ethnokultur*! vorgegeben,

1 Im Denken der Neuen Rechten wird der hierarchische Rassebegriff durch den plura-
ler ethnokultureller Identititen ersetzt, die durch je eigene Traditionen, Sprachen,
Kulturen ,gewachsen® sind. Das entscheidende Ziel des Kulturkampfes der Neuen
Rechten besteht, so Alain de Benoist, Vordenker der franzdsischen Nouvelle Droite,
darin, diese gewachsene Identitit gegen den ,gleichmachenden® Universalismus des
westlichen Liberalismus amerikanischer Pragung zu verteidigen (vgl. Benoist 2017:
105-120; 179-204; Lichtmesz 2020). Sebastian Pittl analysiert: ,Dem uniformierenden
Universum des Liberalismus stellt Benoist mit Carl Schmitt die Vielfalt des ethnokul-
turellen ,,Pluriversums® gegeniiber. Dieses wird imaginiert als eine Welt ,klarer und
starker* kollektiver Identitaten, die eine Vielfalt unterschiedlicher Weisen menschlichen
Daseins in der Welt représentieren wiirden. Schadlich ist fiir Benoist und die ND in
diesem Sinn nicht das Bestehen dieser Pluralitdt an sich, sondern ihre Vermischung.
Der Multikulturalismus sei wie der Neoliberalismus ein Regime der Homogenisierung
und Vernichtung kultureller Unterschiede, was bei allen Beteiligten letztendlich Ent-
fremdung und Entwurzelung beférdern wiirde. (Pittl 2019: 8)

122

Ihttps://dol.org/10.5771/8783748965695-117 - am 10.02.2026, 01:13:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748965695-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Liebe zum Endlichen

aus der es stammt und die fortzufithren - und reinzuhalten - seine Bestim-
mung ist.

Doch beide Formen der Unmittelbarkeit - die sinnliche Lust und die
substanzielle/identitdre Gemeinschaft — erweisen sich, so Kurt Appel, als
»Formen der Anerkennung des Toten, nicht des Lebendigen® (2015: 36).
Das reine, unmittelbare Sein, so die Ausgangsiiberlegung in Hegels Wissen-
schaft der Logik, ist als blof3e Positivitdt vom Nichts nicht zu unterschei-
den. Ein Werden, Entwicklung, kann es nur geben, wenn Sein und Nichts
vermittelt werden. Das Problem der genannten Formen der Unmittelbar-
keit — so unterschiedlich sie in sich sind - besteht (formal oder existenziell
betrachtet) darin, dass sie auf bloflen Positivititen griinden, zu denen sie
nicht in einer lebendigen Beziehung stehen:

Don Juan sucht in der schonen Frau die Erfahrung absoluter Liebe - und
bekommt dadurch nur Tinder-Sex. Sein Ungliick ist nicht die Vergéanglich-
keit, dass jede Nacht unweigerlich endet und dem Tag weicht. Sein Ungliick
besteht darin, dass die Erfahrungen, als blof unmittelbare, unterschiedslos
werden, bloff quantitative Wiederholung des immer Gleichen. Gerade der
Fokus auf den Augenblick in seiner unvergleichlich-unmittelbaren Présenz,
seiner sinnlichen Intensitdt und Gegenwartigkeit, ldsst den Augenblick aus-
tauschbar und unterschiedslos werden, beraubt ihn seiner Singularitét (die
der Verfiihrer doch gerade sucht). Liebe wird zum Intensitatskonsum.?

Das identitare Subjekt sucht Gemeinschaft — doch indem es das, was die
Gemeinschaft ausmacht, ihre Identitat, als etwas durch (ethnokulturelle)
Abstammung organisch-natiirlich Vorgegebenes — als Positivitdt — begreift,
bekommt sie etwas totalitir Abgeschlossenes. Es gibt, so Appel (2015:
37), keine Entsprechung zur Negativitit des lebendigen Ich, wenn das
Ich nur Besonderung eines vorgegebenen Allgemeinen ist. Das Negative,
Nichtidentische, Andere, muss vielmehr durch Freund-Feind-Unterschei-
dungen aus der identitiren Gemeinschaft ausgelagert werden. Sie muss
sich ihrer positiven Identitit permanent durch Abgrenzungsoperationen
vergewissern. ,Wer wissen mochte, wer er ist", so die identitdre Logik, ,der
muss wissen, wer er nicht ist und gegen wen er ist. (Manemann 2019: 24)
»~Am Anfang der Genese der identitiren Wir", erldutert Jiirgen Manemann
mit Blick auf Carl Schmitt, ,steht der Feind“ (2019: 22). Das identitare
Subjekt, das seine Identitdt als Positivitdt begreift — als etwas, das durch
seine Abstammung gleichsam naturwiichsig vorgegeben ist — kann nicht

2 Vgl. dazu die Studien von Eva Illouz (2007; 2023) zur konsumistisch-6konomistischen
Zurichtung der Liebe in kapitalistischen Gesellschaften.

123

Ihttps://dol.org/10.5771/8783748965695-117 - am 10.02.2026, 01:13:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748965695-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sarah Rosenhauer

in eine lebendige Beziehung zu sich selbst treten und kann den Anderen,
den, wie Caroline Sommerfeld sagt, ,Nichtabstammungsdeutschen oder
»Passdeutschen nur als ,leiblichen Fremdkorper® (2019: 33) in der Volks-
gemeinschaft betrachten.

Was die Strategien Konsum und identitdre Gemeinschaft - trotz aller
Unterschiede — verbindet, ist, dass es sich um Formen der Nichtbeziehung
handelt: Im Konsum wird der begegnende Andere zum Verbrauchsgut ob-
jektiviert, in der identitdren Gemeinschaft als Feind betrachtet, den es um
des eigenen Identitdtsphantasmas willen zu bekdmpfen gilt. Beide konnen
nur auf gewaltsame Weise beim Anderen ihrer selbst sein.

3.3. Das absolute Ich und das revoltierende Selbst

Die der Suche nach neuer Unmittelbarkeit entgegengesetzte Strategie sucht
Einheit nicht in der unmittelbaren Vereinigung mit der Welt, sondern
in sich selbst. Es versucht nicht, die Trennung zur Welt zu iiberwinden,
sondern zieht sich ganz aus dem Sein in sich selbst zuriick.

Dies ist die - epistemische und praktische - Strategie des modernen Sub-
jekts. Es griindet in einer Geste radikaler Negation. Epistemisch vollzieht
sich diese Geste paradigmatisch im Zweifel des cartesischen Subjekts, das
nur noch seiner Selbstgegebenheit im Zweifel traut. Praktisch politisch
vollzieht sie sich in Akten der Selbstbehauptung, die sich in abstrakten
Geltungsanspriichen gegeniiber der Gemeinschaft artikulieren. Das Subjekt
behauptet sich gegeniiber der Gemeinschaft, indem es die Unantastbarkeit
seines Besitzes, sein Eigentum gegeniiber der Gemeinschaft behauptet, in-
dem es seine Rechte geltend macht (vgl. Hegel 1986: 355-359).

Die das moderne Subjekt konstituierende Geste der Negation — des Nein
zu den Vorgaben und Vereinnahmungen durch das Vorhandene - arbeitet
Camus in ,Lhomme revolte® aus. Der rebellierende Mensch ist ein Mensch,
der Nein sagt. Camus sieht, dass der Negationsakt der Revolte in etwas
zutiefst Positivem griindet: dem Bewusstsein der unverduflerlichen Wiir-
de des Menschen, deren Nichtanerkennung nicht toleriert werden kann.
Die einsame Revolte griindet in und zielt auf Solidaritdt. Doch zugleich
eignet ihr eine Gefahr, vielleicht sogar ein innerer Widerspruch. ,Der Wi-
derspruch entsteht’ so fasst Anne-Kathrin Reif Camus’ Uberlegungen zu-
sammen, ,wenn die solidarische Revolte in einer geschichtlichen Situation
zur Revolution wird, unter Umstdnden werden muss, und damit wiederum
zusammenfillt mit einer Zustimmung zum Mord.“ (2013: 133) Die konkre-

124

Ihttps://dol.org/10.5771/8783748965695-117 - am 10.02.2026, 01:13:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748965695-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Liebe zum Endlichen

te Negation des Unrechts, des Nichtseinsollens von Leid, wird zu einem
Programm, das, um sein Ziel zu erreichen (die hohere Gerechtigkeit, die
bessere Menschheit) wiederum Leid in Kauf nimmt.

Die gewaltsame Revolution gibt den Wert des Lebens und auch die
Solidaritdt gegeniiber allen Mitlebenden preis, indem sie namlich die
Gegenwart der Zukunft opfert, das imagindre Gliick des zukiinftigen
iber das reale Leid des gegenwirtigen Menschen stellt — so verliert die
Revolte als Revolution jedes Mafl und endet in der Abstraktion. (Reif
2013: 133)

Darin liegt die innere Verbindung der Revolte zum Terror. Die in blofier,
abstrakter Negation griindende Befreiung erreicht ihren konsequenten Ho-
hepunkt in der absoluten Freiheit des Terrors, einer souveranen Willkiir,
die durch nichts gebunden ist und sich so als absoluter Nihilismus erweist.?

Jetzt konnte man natiirlich sagen, dass die Situation des Terrors faktisch
eher selten anzutreffen ist. Doch die souverdne Gewalt, die die willkiirliche
Freiheit des Souverans zum Mafd aller Dinge erklart,* lebt auch in weniger
krassen Formen fort. Darauf zielt Hegels Analyse der Moral und des Gewis-
sens, die er als ,gehemmtem® bzw. ,internalisierten Terror® (Appel 2015:
40) bezeichnet. Das terroristische Moment liegt dabei in der Abstraktion
vom konkreten Anderen.> Das moralische Urteil, das seine Geltung nur
aus den allgemeinen Kategorien des urteilenden Subjekts bezieht, kann den
konkreten Anderen nur als Fall betrachten. Es subsummiert ihn unter ein
Allgemeines, das seiner Singularitdt nicht gerecht wird. Gerade feministi-
sche und postkoloniale Theorien haben auf die epistemische Gewalt® eines
unhinterfragten Allgemeinheitsanspruchs aufmerksam gemacht, der sich
auf Kosten der Alteritit seines Gegenstandes absolut setzt — und dabei seine
eigene kontingent-partikulare Genese vergisst.

Das terroristische Moment der negationsbasierten Selbstbehauptung, sei-
ne Gefahrdung, sein innerer Widerspruch, liegen wieder in einer Form der

3 Vgl. dazu das Kapitel ,,Die absolute Freiheit und der Schrecken® in Hegel 1986: 431-441.

4 Vgl. dazu paradigmatisch und im Blick auf die politisch-theologischem Implikationen
instruktiv Schmitt 2015: 11-21.

5 Zu einem analogen Ergebnis kommen etwa Adorno 2010; Derrida 2013.

6 Vgl. zum Begriff epistemischer Gewalt die Arbeiten von Gayatari Spivak. Sie zielt mit
dem Begriff auf diskursive Praktiken des Silencing und des systematischen Auflerkraft-
setzens von Erfahrung und Wissen anhand rassistisch-vergeschlechtlichter epistemi-
scher Grenzziehungen, die Wissens- und Sinnbestinde marginalisierter Akteur:innen
in den Bereich des Nichthorbaren, Nichtverstehbaren, der Nichtanerkennbarkeit dran-
gen (Spivak 1988).

125

Ihttps://dol.org/10.5771/8783748965695-117 - am 10.02.2026, 01:13:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748965695-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sarah Rosenhauer

Nicht-Beziehung: in der Abstraktion, der Opferung des konkreten Anderen
fir die Zukunft der revolutiondren Utopie oder die allgemeine Geltung des
moralischen Urteils.

3.4. Religion

Bleibt also nur der Ausweg in die Religion, sodass die eigentliche Alternati-
ve lautet: Glaube oder Nihilismus? So einfach ist es nicht. In den religiésen
Gottesvorstellungen, so Appel, wiederholt, mehr noch: steigert sich nur der
Nihilismus des Geistes. Es zeigt sich,

dass alle traditionellen Konzeptionen des Gottesgedankens letztlich auf
den Tod hinauslaufen: Der absolute Herr, die reine Reflexion, der pan-
theistische und absolute Gott, der grofie Andere - all dies sind in Wahr-
heit Chiffren fiir einen Todeskult, fiir eine Inthronisation des Todes, die
im geistigen Bewusstsein ihre Entsprechung in der Familie und der Polis
hatten (die das kontingente Selbst in das unlebendige Selbst eines die Al-
teritat des Einzelnen authebenden, scheinbar unsterblichen Allgemeinen
- die Familie, die Nation — aufgehoben haben). Die Selbstreflexion des
Ichs, die den Geist kennzeichnete, und die religiose Authebung des Sub-
jekts als Manifestation der Gétterwelt laufen jeweils auf einen absoluten
Herren hinaus, der sich in letzter Konsequenz als Nichts erweist, sei es in
Form des jeden kontingenten Inhalt authebenden selbstreflexiven Urteils
(als Schrecken abstrakter Freiheit, als Moralitat oder als Gewissen), oder
sei es als Religion, die in Wahrheit die Allmacht des Todes anbetet. Das
Ergebnis ist jeweils das Gleiche, ndmlich die Totalitat des Nihilismus.
(2021: 243)

Wie die absolute Freiheit sich in ihrer ungebundenen Souveranitat nicht
von Willkiir, vom Nichts willkiirlicher Macht, unterscheidet, so ist auch
die Vorstellung Gottes als eines absoluten, souverdnen Herren iiber die
Welt nicht eine Rettung vor dem Nihilismus, sondern seine Steigerung ins
Unendliche. Die einfache Gleichung Glaube statt Nihilismus funktioniert
nicht.

126

Ihttps://dol.org/10.5771/8783748965695-117 - am 10.02.2026, 01:13:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748965695-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Liebe zum Endlichen

3.5. Sisyphos

An dieser Stelle kommt bei Camus Sisyphos ins Spiel. Mit ihm gibt Camus
uns ein Beispiel, wie man sich zu verhalten hat, wenn man weder an die
Vernunft noch an Gott glaubt.

Sisyphos ist der absurde Held. [...] Seine Verachtung der Gétter, sein
Hass auf den Tod und sein leidenschaftlicher Lebenswille haben ihm
die unsagbare Marter eingebracht, bei der sein ganzes Sein sich abmiiht,
ohne etwas zu vollenden. Das ist der Preis fiir die Leidenschaften dieser
Welt. (Camus 2021: 142)

Sisyphos ist nicht bereit, den Nihilismus und die Herrschaft des Todes
hinzunehmen und er ist nicht bereit, seine Liebe zum Leben, ,das Wasser
und die Sonne, die warmen Steine und das Meer® (Camus 2021: 142) der
Unterwerfung unter einen Gott oder der Aussicht auf ein géttliches Jenseits
zu opfern. Er opfert das Konkrete nicht einem Allgemeinen. Darin liegt der
Ansatzpunkt zu seinem Gliick:

Sisyphos [...] lehrt uns die héhere Treue, die die Goétter leugnet und
Felsen hebt. Auch er findet, dass alles gut ist. Dieses Universum, das
nun keinen Herrn mehr kennt, kommt ihm weder unfruchtbar noch
wertlos vor. Jeder Gran dieses Steins, jedes mineralische Aufblitzen in
diesem in Nacht gehiillten Berg ist eine Welt fiir sich. Der Kampf gegen
Gipfel vermag ein Menschenherz auszufiillen. Wir miissen uns Sisyphos
als einen gliicklichen Menschen vorstellen. (Camus 2021: 145)

Sisyphos’ Revolte gegen die Gétter hat einen hohen Preis und zugleich, so
Anne-Kathrin Reif, einen Ertrag, der in einem ,Zuwachs an Leidenschaft,
d.h. an unbedingter Hinwendung an das Leben und in dem Zuwachs an
Bewusstheit, mit der wir unsere Gegenwart ganz ausschopfen und von der
Zukunft absehen, die nicht bei uns steht (2013: 125), besteht. ,Es gibt", so
Reif,

auch fiir den absurden Menschen das Gliick im emphatischen Sinne, den
je und je momenthaften ganz und gar gliicklichen Augenblick, den Au-
genblick vollkommener Prisenz, wenn das ,auf dieser Erde fiihlen auch
wirklich als die ,reinste aller Freuden' erfahren wird, und der Mensch
sich nicht durch eine Kluft von der Welt getrennt fiihlt (2013: 126).

Diese Augenblicke gegliickter Einheit, der Vereinigung, wie sie hier im My-
thos des Sisyphos beschrieben werden, aber auch an zahlreichen anderen

127

Ihttps://dol.org/10.5771/8783748965695-117 - am 10.02.2026, 01:13:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748965695-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sarah Rosenhauer

Stellen in Camus’ Werk auftauchen’, versteht Reif als Ansatzpunkt, Camus
als einen Philosophen der Liebe zu lesen. Sie stiitzt sich dabei auf Camus
selbst, der in einem Interview erkldrte, nach der Auseinandersetzung mit
dem Absurden und der Revolte wolle er in der dritten Phase seines Werkes
eine Philosophie der Liebe schreiben.® Mit dem Absurden und der Revolte
ist bei Camus noch nicht alles gesagt.

4. Der Tod des Todes oder die Liebe zum Endlichen

Die Erfahrung des Absurden verweist auf eine Liicke oder ein Fehlendes.
Dieses Fehlende ist aber nicht ein bestimmtes Objekt - die schone Frau, die
beheimatende Gemeinschaft, die allgemeingiiltige Moral, der allméchtige
Gott. Als Effekt einer existenziellen Nicht-Begegnung, einer Art existenziel-
ler Blindheit und Taubheit, verweist das Absurde darauf, dass das Fehlende
Begegnung ist. ,Denkend, so beschreibt Reif Camus’ Haltung,

kénnen wir den absurden Zwiespalt der menschlichen Existenz, an dem
wir leiden, niemals aufheben. Wie aber dann? [... | Indem wir die Liebes-
moglichkeiten annehmen, die die Welt uns trotz allem bietet und ihnen
liebend entsprechen - denn die Welt bietet eben keine Wahrheiten, dafiir
aber Liebesmoglichkeiten - und das ist zugleich ihr Elend und ihre
Grofle. (2013: 126)

Das Gliick des Sisyphos besteht im augenblickshaften Erfahren und Aus-
kosten dieser Liebesmdoglichkeiten: der Berithrung durch den Sand des
Berges, die raue Oberfliche des Steins, seines Steins. Camus zeigt uns
Sisyphos in all seinem Elend als einen Liebenden.’

7 Einen Uberblick gibt Reif 2013: 126-130.

8 ,Oui, javais un plan precis quand jai commencé mon oeuvre: je voulais d’abord
exprimer la negation. Sous trois formes. Romanesque: ce fut I’ Etranger. Dramatique:
Caligula, Le Malentendu. Ideologique: Le Mythe de Sisyphe. Je n’aurais pu en parler si
je ne I'avais vecu; je n'ai aucune imagination. Mais C’etait pour moi, si vous voulez bien,
le doute methodique de Descartes. Je savais que 'on ne peut vivre dans la negation
et je 'annoncais dans la preface au Mythe de Sisyphe; je prevoyais le positif sous les
trois formes encore. Romanesque: La Peste. Dramatique: L'etat de siege et Les Justes.
Ideologique: LHomme revolte. J’entrevoyais deja une troisieme couche, autour du
theme de 'amour. Ce sont les projets que j’ai en train“ (Camus 1965: 1610, zit. nach Reif
2013: 131).

9 Liebe meint hier weniger oder nicht nur eine interpersonale Liebesbeziehung, sondern
zielt fundamentaler auf eine Form der Begegnung — sowohl mit anderen Menschen als

128

Ihttps://dol.org/10.5771/8783748965695-117 - am 10.02.2026, 01:13:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748965695-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Liebe zum Endlichen

Und Entsprechendes gilt fiir die Revolte: Ihr Nein ist vom nihilistischen
Terror nur zu unterscheiden durch ,die leidenschaftliche Bejahung, die in
der Bewegung der Revolte mitlduft und sie vom Ressentiment unterschei-
det. Scheinbar negativ, da sie nichts erschafft, ist die Revolte dennoch
zutiefst positiv, da sie offenbart, was im Menschen allezeit zu verteidigen
ist.“ (Camus 1969: 35) Verliert sie ihre Riickbindung an die Liebe - opfert
den konkreten Menschen hier und jetzt einer abstrakten Idee humaner
Zukunft -, dann verliert die Revolte ihr einziges Maf3 und kippt in Terror.
Oder in den Worten der Revolutionarin Dora aus ,,Les Justes®: ,Wenn der
Tod die einzige Losung ist, befinden wir uns nicht auf dem rechten Weg.
Der rechte Weg fiihrt zum Leben, an die Sonne. (zit. nach Reif 2013: 133)
Das Absurde und die Revolte verweisen auf die Liebe als ihr geheimes Ziel.

Genau diese Einsicht, dass wir dem existenziellen Tod nicht von der
Schippe springen, indem wir ihm spekulative Wahrheit, Handlungsmacht,
Willen, einen allmédchtigen Gott entgegensetzen, sondern durch Begeg-
nung, legt Appel auch als den entscheidenden Punkt in Hegels Konzeption
des Absoluten frei. Denn auch bei Hegel ist mit dem Untergang des absolu-
ten Herren bekanntlich nicht alles gesagt.

Wie wir Gott zu verstehen haben, wird nicht im absoluten Herren offen-
bar, sondern im gekreuzigten Jesus. Die Selbstentduf3erung, die Gott in der
Menschwerdung vollzogen hat, geht im Kreuzestod Christi in die letzte
Konsequenz. Er markiert das definitive Ende des weltenthobenen Macht-
gottes. Im Verzicht auf souverdne Verfiigungsmacht, die bis in die letzte
Konsequenz vollstandiger Selbstnegation durchgehalten wird, offenbart der
gekreuzigte Jesus das wahre Gesicht des Absoluten: Es besteht nicht in
Souverdnitdt — hochster, ungehinderter Machtfiille, die, wie wir sahen, in
Nihilismus kippt. Die wahre Struktur des Absoluten ist Liebe. Thre Macht
ist von Ohnmacht nicht zu unterscheiden - jedenfalls dann nicht, wenn
man Macht in Kategorien kausaler Bestimmung, Domination und Beméch-
tigung denkt. Gottes Allmacht, wie sie sich am Kreuz zeigt, besteht nicht in
Herrschaft, sondern in einer Liebe, die nicht zwingt, sondern sich ereignet,
wenn wir beriithrbar sind.

Der Gegenbegriff zum Nihilismus ist nicht absolute Macht, sondern
Beriihrbarkeit.

auch Nichtmenschlichem -, die mit Hegel als Haltung der Anerkennung beschrieben
werden kann. Vgl. dazu ausfiihrlicher: Rosenhauer 2024. Zur Frage des Verhiltnisses
interpersonaler und natur- oder sachbezogener Anerkennung ebd: 112-114.

129

Ihttps://dol.org/10.5771/8783748965695-117 - am 10.02.2026, 01:13:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748965695-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sarah Rosenhauer

Was Jesus am Kreuz als neues Gesicht des Absoluten offenbart, ist ein
neuer Modus der Beziehung, eine neue Form, uns selbst und der Welt
zu begegnen. Der gekreuzigte Jesus verweist auf ,eine Sphére absoluter
Beriihrbarkeit und Verletzbarkeit, die zum einzigen ,Aufenthaltsort® Gottes
wird, gleichsam als Haut des Absoluten® (Appel 2015: 47). Das Absolute er-
eignet sich, wo wir berithrbar sind, wo die eigene Selbstentzogenheit nicht
entweder voreilig in irgendeiner Positivitit aufgehoben wird (ein sittliches
Wir, ein Lustobjekt) oder sich zum absoluten Nichts totaler Macht oder
Geltung erklért, sondern zur ,absolute[n] Offenheit fiir anderes“ (Appel
2015: 48) wird, zu einer Sphire der Begegnung mit dem Anderen, die sich
von ihm/ihr beriihren lasst statt es/ihn/sie zu beherrschen.

Was Jesus in seinem Sterben offenbart: dass Gottes Macht die Form be-
rithrbarer Liebe hat, entspricht dem, was er auch durch den Stil seines Le-
bens vergegenwirtigt. Diesen Stil eines liebenden Raumgebens beschreibt
Theobald als Stil der Gastfreundschaft. ,Jesu Art und Weise, die Welt zu
bewohnen® (2018: 58) ist geprégt von einer ,Gastfreundschaft, die sich auf
einer ganz elementaren, alltdglichen Ebene abspielt” (ebd.: 58). Er realisiert
eine ,,Distanz zu sich selbst", eine ,Freiheit bzw. Loslassen von sich selbst*
(ebd.: 60), die es ihm erlaubt, ,fiir Jedermann da zu sein, hier und jetzt
anwesend und gegenwartig“ (ebd.: 60). Durch seine Gegenwart schenkt er
den Menschen einen ,Freiheitsraum?, einen neuen Lebensraum (vgl. ebd.:
59). ,Dieser neue Lebensraum erlaubt diesen Menschen, ihre eigene Singu-
laritat zu entdecken, die bereits in der Tiefe ihrer Existenz verborgen da ist
und sich nun plétzlich, in der Begegnung mit diesem Mann aus Nazareth,
als ,Glaubensakt artikuliert* (ebd.: 59) Die Begegnung mit Jesus erweckt
Menschen zum Leben, erweckt sie aus ihrer existenziellen Blindheit und
Taubheit, indem er sie vom Drang nach Selbstbehauptung befreit, sie sein
lasst.

Jesu Leben und Sterben zeigt: Die Macht des Todes wird nicht iiber-
wunden durch Macht und Stiarke, sondern durch Liebe, Bertihrbarkeit,
Gastfreundschaft. Diese Begegnungsweisen oder Beziehungsformen basie-
ren alle darauf, dass das Selbst darin auf Selbstbehauptung verzichtet, um
Anderem gastfreundlich Raum zu geben, um beriihrbar zu sein durch das,
was sich gibt. Wir miissen sterben, um zu leben.

Missen wir also, um dem existenziellen Tod, dem Gefiihl der Absurditat
entkommen zu konnen, ein inneres Regime der Selbstpreisgabe und Liebe
kultivieren, uns einfach mehr zum Lieben zwingen?

Das wird nicht funktionieren. Denn den beschriebenen Beziehungswei-
sen eignet eine eigentiimliche Struktur: In ihnen verbindet sich vollstindige

130

Ihttps://dol.org/10.5771/8783748965695-117 - am 10.02.2026, 01:13:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748965695-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Liebe zum Endlichen

Hingabe mit hochster Selbstgegenwart, reine Passivitdt mit absoluter Spon-
tanitét, unverfiigbares Ereignis mit willentlichem Entschluss.

Die liebende Beriihrtheit ist etwas, das uns widerfahrt, das wir nicht
selbst herstellen konnen. ,Aber die Liebe“ so analysiert Reif mit Blick auf
Camus Schilderungen,

enthilt auch Wesensmerkmale, die in der Verfiigbarkeit des Menschen
selbst stehen - sie machen seine Fihigkeit zur Liebe aus und sie sind
nicht unverfiigbar, sie bediirfen der eigenen Entschlossenheit. Es sind
im Wesentlichen zwei Elemente, in denen sich diese manifestiert: die
Hingabe und die Treue. (2013: 128)

»Hingabe verlangt die Bereitschaft, sich zu 6ffnen und offenzuhalten; sie
hat den Charakter der Gabe, des Von-sich-selbst-abgebens, das zugleich
ein Von-sich-selbst-absehen ist, um sich auf ein Anderes einzulassen und
Anderes in sich einzulassen. (Reif 2013: 128) Es bedarf, um es mit Hegel
zu sagen, der Selbstentduflerung, um beim Anderen zu sein. Deshalb, so
Appel, ist das Absolute keine spekulative Abschlussfigur, sondern ein ,,Ex-
erzitium® (2021: 246). Es ist wirklich und wirksam nur, wenn wir es tun:
wenn wir zu Liebenden werden.

Und es bedarf der Treue. Sie wird uns von Camus gezeigt als eine Treue
zur Welt, zum Endlichen, Konkreten, Singuldren: Jene ,hohere Treue, die
die Gotter leugnet und die Steine wilzt* (Camus 2021: 145). Diese Form
der Treue zum Konkreten, die das Konkrete nicht dem Abstrakten opfert,
findet sich auch in der jesuanischen Liebesethik, wo von der Einheit der
Gottes- und Nichstenliebe die Rede ist. Wir dirfen Gott nicht am konkre-
ten Anderen, an der Welt vorbei — oder gar gegen die Welt lieben. Dass wir
seine Jiinger sind, wird offenbar an der Liebe, die wir leben (vgl. Joh 13,35).

Als Ereignis ist die Liebe Gnade - oder Zufall. Als Hingabe und Treue ist
sie eine Pflicht. \Wenn ich hier eine Morallehre schreiben miisste, so heifst
es in einer Tagebuchaufzeichnung von Camus, ,wiirde das Buch 100 Seiten
umfassen, und davon waren 99 leer. Auf die letzte wiirde ich schreiben: ,Ich
kenne nur eine einzige Pflicht, und das ist die Pflicht zu lieben* (1972: 36).

5. Liebe zum Endlichen als christlicher Stil!?

Die Liebe als einzige Pflicht. Ein schéner Gedanke. Doch sollte ein christli-
cher Stil wirklich so prominent auf die Liebe setzen? Befordert der Fokus
auf die Liebesbotschaft des Christentums nicht vielmehr die Gefahr, die

131

Ihttps://dol.org/10.5771/8783748965695-117 - am 10.02.2026, 01:13:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748965695-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sarah Rosenhauer

Bedeutung der Religion ins Private zu verlagern und sie dadurch einerseits
zu entpolitisieren und andererseits, durch die Emphase der Hingabe und
Selbstentduflerung, besonders missbrauchsanfallig zu machen? So duflert
Elisabeth Schiissler-Fiorenza (2011: 33f.) im Blick auf den ersten Punkt
den Verdacht, das Ideal der Liebe sei letztlich ein (strukturell) ménnliches
Herrschaftsinstrument, das zu einer selbstlosen Weiblichkeit im Dienst fiir
andere normieren soll. Analog dazu wiirde die Liebesethik der Religion
politisch die Position der ,alten weiflen Dame“ zuweisen, deren Aufgabe es
ist, eine auf Privatisierung zielende Religionspraxis zu schaffen, die einer-
seits passiv-dienend ist (statt lautstark aufbegehrend und fordernd) und
andererseits als Zufluchtsort vor den Harten des Kapitalismus dient und so
letztlich systemstabilisierend wirkt. Im Blick auf den zweiten Punkt warnt
etwa Hildegund Keul (2023: 169-177) vor einer machtblinden Idealisierung
von Tugenden, die Vulneranz erhdhen: Die rein positive Konnotation lie-
bender Hingabe und Selbstentduflerung kann spirituellen und sexuellen
Missbrauch begiinstigen. Sie macht es Tater:innen leichter, Widerstand
abzubauen, indem sie grenzziehende Selbstbehauptungen als ethisch frag-
wiirdig oder unvollkommen erscheinen lasst. Dariiber hinaus stellt sich die
Frage, ob das Liebesideal realiter nicht ziemlich unpraktikabel und zahnlos
ist mit Blick auf die realen Konflikte dieser Welt — weil sie auf die Quali-
tat unmittelbarer Beziehungen statt auf die Gerechtigkeit tibergeordneter
Strukturen setzt?

Dadurch sind grundlegende Gefihrdungen christlicher Liebesethik
adressiert. Und doch ist von Camus zu lernen, dass das einzige Mafl und
Mittel, das davor bewahrt, dass Revolten um der Gerechtigkeit willen in
Revolutionen kippen, in der Liebe besteht:

Wissend, dass wir das Absurde nicht aus der Welt schaffen konnen, be-
steht die wahre Revolte darin, in der Gegenwart das Leid zu verringern,
und so viel Gliick und Leben dagegen zu setzen, wie nur méglich. Und
dieses Maf3, das die historische Revolte entbehrt, findet die Revolte in der
Liebe. Denn die Liebe richtet sich nicht auf etwas Imagindres, sondern
auf den konkreten, den gegenwirtigen Menschen; und sie setzt nicht
einen zukiinftigen, vorgestellten Wert voraus, sie ist selbst Wert setzend.
(Reif 2013: 134)

Und in ,,L’Homme revolte“ schreibt Camus:

Die wahre Grof3ziigigkeit der Zukunft gegeniiber besteht darin, in der
Gegenwart alles zu geben. Die Revolte beweist dadurch, dass sie die Be-

132

Ihttps://dol.org/10.5771/8783748965695-117 - am 10.02.2026, 01:13:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748965695-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Liebe zum Endlichen

wegung des Lebens selbst ist und dass man sie nicht leugnen kann, ohne
auf das Leben zu verzichten. [...] Sie ist somit Liebe und Fruchtbarkeit,
oder sie ist nichts. (Camus 1969: 246, zit. nach Reif 2013: 134)

Liebe ist das entscheidende Maf$ und Mittel gegen ethische Gewalt. Der
Einsatz fiir Gerechtigkeit droht, gewaltsam zu werden, wenn er allein auf
die Macht iibergeordneter, rechtlicher Strukturen setzt. So wichtig und
unverzichtbar diese sind - niemand mdéchte, dass die Respektierung der
eigenen Grundrechte von der existenziellen Gestimmtheit des Gegeniibers
abhidngt -, so unzureichend sind sie. Recht und Gerechtigkeit stehen, so
Derrida (2013: 33), in einem aporetischen Zusammenhang der wechselsei-
tigen Erméglichung und Verunméglichung. Einerseits ist das Recht Voraus-
setzung von Gerechtigkeit, denn eine gerechte Entscheidung muss regelhaft
oder: rechtsformig, allgemeingiiltig, sein, um dem Grundsatz der Gleich-
heit und Nicht-Willkiir gerecht werden zu konnen. Zugleich verunmaglicht
gerade diese Rechtsformigkeit oder Allgemeingiiltigkeit, dass eine Entschei-
dung gerecht sein kann, denn als allgemeingiiltige kann sie der Singularitat
des konkreten Anderen nicht gerecht werden.® Was Gerechtigkeit - in
Form von Gleichheit und Nicht-Willkiir — verbiirgt, tritt dem Einzelnen
als Gewalt gegeniiber. Um ihm/ihr gerecht zu werden, muss ich seine/ihre
Singularitdt zum Mafstab machen. Die Haltung der Liebe zeigt sich im
Blick auf den/die Einzelne:n in seiner/ihrer nichtsubsummierbaren Singu-
laritat so als ebenso konstitutiv fiir Gerechtigkeit wie es die rechtsformige
Allgemeinheit mit Blick auf die Forderung der Gleichheit ist.!!

10 Voraussetzung der Gerechtigkeit ist ,die Richtigkeit des Sich-Richtens-an® (Derrida
2013: 34), weil ,sich diese Gerechtigkeit immer an das vielfaltige Besondere [singula-
rites] richtet, an die Besonderheit des anderen, unbeschadet oder gerade aufgrund
ihres Anspruchs auf Universalitat® (Derrida 2013: 41). Zu einer theologischen Deu-
tung der Aporien der Gerechtigkeit vgl. Rosenhauer 2018: 26-40; 257-340.

11 Das bedeutet freilich nur, dass Liebe ein unverzichtbares Maf$ ist, um abstrakte Urtei-
le und Regelexekutionen zu korrigieren, indem sie fiir das Singuldre Partei ergreift.
Den formalen Konflikt von Allgemeinheit und Singularitét 16st die Haltung der Liebe
nicht auf. Sowohl in Form der Liebe als auch in Form des Rechts wird Gerechtigkeit
durch ,Gewalttaten” konstituiert: ,der Gewalt der Unterbrechung der allgemeinen
Normen im Namen des individuellen Besonderen und der Gewalt der Uberformung
des individuellen Besonderen durch allgemeine Normen der Gleichheit® (Menke
2004: 91). Diese Aporie ldsst sich wohl nur im Zustand universeller Verséhntheit
auflésen, in dem Liebe das universelle, gleiche Maf3 aller ist bzw. einem Zustand
der Freundschaft, in der Freiheit und Gleichheit ,dem Maf3 ihres Unmafies gemaf3
wire[n]“ (Derrida 2002: 409).

133

Ihttps://dol.org/10.5771/8783748965695-117 - am 10.02.2026, 01:13:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748965695-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sarah Rosenhauer

Und Liebe ist das entscheidende Mafl und Mittel gegen politische Ge-
walt. Die eminent politische Dimension der Liebe wird dann sichtbar,
wenn man den Begriff der Politik nicht einseitig auf deliberativ-diskur-
sive Praktiken und rechtlich-exekutive Institutionen beschrankt.!? Politik
beginnt nicht mit und erschopft sich nicht in deliberativen Meinungsbil-
dungspraktiken und der Legalisierung diskursiv erzeugter Konsense. Thr
Ursprung und Fundament ist das vor-deliberative Politische. Hier, im Po-
litischen, liegen die Voraussetzungen institutionalisierter Politik, die der
Staat, dem berithmten Diktum Bockenférdes zufolge, aus eigenen Mitteln
nicht herstellen kann.

Gerade in Zeiten, in denen das Feld des vor-deliberativen Politischen
von immer mehr Menschen (wieder oder nach wie vor) nach der Freund-
Feind-Logik Carls Schmitts, die auf Ausschluss und identitiren Abschluss
zielt, verstanden und gelebt wird, ist es wichtig, diesen affektgeladenen
Ursprung der Politik nicht aus den Augen zu verlieren oder als irrelevant
abzutun.®

Denn das wirksamste Mittel, diese Logik zu unterlaufen, ist nicht die De-
liberation allein. Sie produziert ihre eigenen Exklusionen.!* Es ist Camus’
Pflicht zu lieben, die sich im Politischen als eine Haltung alltaglicher Gast-
freundschaft realisiert.!® Sie entdeckt im begegnenden Anderen Liebesmog-

12 Das soll nun nicht die Notwendigkeit deliberativer, auf Fakten und Vernunftgriinden
basierender diskursiver Meinungsbildungsprozesse als geltungstheoretischer Grund-
lage demokratischer Politik in Abrede stellen, sondern darauf verweisen, dass diese
Prozesse — sowohl hinsichtlich ihrer epistemischen Grundlage als auch ihrer moti-
vationalen Kraft — von nichtdiskursiven Voraussetzungen abhdngen. Dies wird von
Hegel, Paul Ricoeur und Stanley Cavell als Vorrang der Anerkennung vor der Er-
kenntnis gefasst. Vgl. zum Begriff der Anerkennung eingehender Rosenhauer 2024.

13 Darauf verweist eindriicklich Jiirgen Manneman (2019: 49-66).

14 Exemplarisch fiir die Exklusionsmechanismen diskursiver Vernunft sei auf die Kritik
Jacques Rancieres (2002) verwiesen, dass der Frage, was innerdiskursiv als verniinftig
oder nicht verniinftig gelten kann, die Frage danach vorausliegt, was tiberhaupt als
vernunftfahig und damit diskursiv beachtenswert gelten kann: die Unterscheidung
von Stimme und Gerausch. ,Souveran ist, der entscheidet, was sichtbar ist und
was unsichtbar bleiben soll; so Achille Mbembe (2014: 211). Gayatari Spivak (2008)
verweist darauf, dass diskursives Wissen in Machtsystemen produziert wird, die ei-
nerseits vorgeben, was als Wahrheit und als Wissen gelten kann — und was nicht. Und
wer als Sprecher:in gehort wird — und wer nicht. Diesen Ausschlussmechanismus
bezeichnet Spivak als epistemische Gewalt.

15 Epistemisch und moralphilosophisch liefle sich diese Pflicht mit Hegel, Paul Ricoeur
und Stanley Cavell durch den Vorrang der Anerkennung vor der Erkenntnis begriin-
den. Ohne eine Haltung emphatischer Offenheit und Resonanz gegeniiber dem mir
begegnenden Anderen konnen seine/ihre Belange nur nach Mafigabe meiner eigenen

134

Ihttps://dol.org/10.5771/8783748965695-117 - am 10.02.2026, 01:13:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748965695-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Liebe zum Endlichen

lichkeiten, statt ihn als Feind zu exkludieren: ,Der eigentliche politische
Akt oder die eigentliche politische Handlung besteht darin, so viel Freund-
schaft wie moglich zu stiften. [...] Sie ist ein Akt, bevor sie eine Situation ist,
der Akt dessen, der liebt.“ (Derrida 2002: 27)

Literaturverzeichnis

Adorno, Theodor W.: Probleme der Moralphilosophie, hg. von Thomas Schréder
(= stw 1983). Frankfurt am Main 2010.

Appel, Kurt: Gott — Mensch - Zeit: Geschichtsphilosophisch-theologische Erwagun-
gen zu Christentum und Neuem Humanismus im Ausgang von Bibel, Hegel und
Musil, in: Ders. (Hg.): Preis der Sterblichkeit. Christentum und Neuer Humanismus
(= QD 271). Freiburg im Breisgau 2015, 19-60.

Appel, Kurt: Hegel und das Offene der Gottesfrage, in: Aaron Langenfeld, Sarah
Rosenhauer, Stephan Steiner (Hg.): Menschlicher Geist — Gottlicher Geist: Beitrage
zur Philosophie und Theologie des Geistes (= Studien zur systematischen Theologie,
Ethik und Philosophie 22). Miinster 2021, 229-248.

Camus, Albert: Essais. Introduction par Roger Quilliot: Textes tablis et annots par
Roger Quilliot et Louis Faucon (= Bibliotheque de la Pliade). Paris 1965.

Camus, Albert: Der Mensch in der Revolte, tibersetzt von Justus Streller, neubearbeitet
von Georges Schlocker. Reinbek bei Hamburg 1969.

Camus, Albert: Tagebiicher 1935-1951. Ubersetzt von Guido Meister. Reinbek bei Ham-
burg 1972.

Camus, Albert: Der Mythos des Sisyphos, deutsch und mit Nachwort von Vincent von
Wroblewsky. 31. Auflage, Reinbek bei Hamburg 2021.

De Benoist, Alain: Kulturrevolution von rechts. Dresden 2017.

Derrida, Jacques: Politik der Freundschaft, aus dem Franzosischen von Stefan Loren-
zer. Frankfurt am Main 2002.

Derrida, Jacques: Gesetzeskraft: Der ,mystische Grund der Autoritit; aus dem Franzo-
sischen von Alexander Garcia Diittmann. 3. Auflage, Frankfurt am Main 2013.

Hegel, Georg Friedrich Wilhelm: Werke in zwanzig Bianden, Band 7: Grundlinien
der Philosophie des Rechts, hg. von Eva Moldenhauer und Karl Markus Michel,
Frankfurt am Main 1986.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich, Jenaer Systementwiirfe III: Naturphilosophie und
Philosophie des Geistes, hg. von Rolf-Peter Horstmann, Hamburg 1987.

Illouz, Eva: Der Konsum der Romantik: Liebe und die kulturellen Widerspriiche des

Kapitalismus. Mit einem Vorwort von Axel Honneth (stw 1858). Frankfurt am Main
2007.

Kategorien wahrgenommen werden, im Modus der Objektivierung. Um ihn/sie in
seiner/ihrer Subjektivitdt wahrzunehmen, miissen wir, wie Hegel sagt, beim Anderen
sein.

135

Ihttps://dol.org/10.5771/8783748965695-117 - am 10.02.2026, 01:13:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748965695-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sarah Rosenhauer

Illouz, Eva: Gefiihle in Zeiten des Kapitalismus: Frankfurter Adorno-Vorlesungen 2004
(stw 1857). 9. Auflage, Frankfurt am Main 2023.

Keul, Hildegund: Gastfreundschaft — vulnerabel und vulnerant: Gefahrliche Fallstricke
und tiberraschend gliickliche Wendungen, in: Dominik Arenz, Jonas Maria Hoff
(Hg.), Theologische Anndherungen an einen Begriff in der Spannung von Inkultura-
tion, Katholizitdt und Synkretismus. Regensburg 2023, 165-182.

Latour, Bruno: Existenzweisen: Eine Anthropologie der Modernen, aus dem Franzosi-
schen von Gustav Rofiler. Berlin 2014.

Latour, Bruno: Jubilieren: Uber religiose Rede, aus dem Franzdsischen von Achim
Russer. Berlin 2016.

Lichtmesz, Martin: Ethnopluralismus: Kritik und Verteidigung. 2. Auflage, Schnellroda
2021.

Manemann, Jirgen: Demokratie und Emotion: Was ein demokratisches Wir von einem
identitdren Wir unterscheidet. Bielefeld 2019.

Mbembe, Achille: Kritik der schwarzen Vernunft. Frankfurt am Main 2014.
Menke, Christoph: Spiegelungen der Gleichheit (= stw 1663). Frankfurt am Main 2004.

Pittl, Sebastian: Die Politische Theologie neurechter Bewegungen, in: Michael Klocker,
Udo Tworuschka (Hg.): Handbuch der Religionen: Kirchen und andere Glaubens-
gemeinschaften in Deutschland und im deutschsprachigen Raum. Hohenwarsleben
1997-2019.

Ranciere, Jacques: Das Unvernehmen: Politik und Philosophie, aus dem Franzosischen
von Richard Steurer, Frankfurt am Main 2002.

Reif, Anne-Kathrin: Vom absurden zur Liebe — der unbekannte Camus, in: Willi Jung
(Hg.): Albert Camus oder der gliickliche Sisyphos (= Deutschland und Frankreich
im wissenschaftlichen Dialog 004). Géttingen 2013, 119-139.

Rosenhauer, Sarah: Die Unverfiigbarkeit der Kraft und die Kraft des Unverfiigbaren:
Subjekttheoretische und gnadentheologische Anndherungen an das Phédnomen der
Kontingenz. Paderborn 2018.

Rosenhauer, Sarah: Anerkennung als (Auf)Gabe von Freiheit: Streifziige um eine hege-
lianische Grundfigur in theologischer Absicht, in: dies, Magnus Lerch, Georg Essen
(Hg.): Das Andere der Freiheit: Christoph Menkes Philosophie der Befreiung im
Diskurs der Theologie (= ratio fidei 84). Regensburg 2024, 65-120.

Schmitt, Carl: Politische Theologie: Vier Kapitel zur Lehre von der Souverdnitit.10.
Auflage, Berlin 2015.

Schiissler-Fiorenza, Elisabeth: Die kritisch-feministische The*ologie der Befreiung:
Eine entkolonisierend-politische Theologie, in: dies., Klaus Tanner, Michael Welker
(Hg.): Politische Theologie: Neuere Geschichte und Potenziale. Neukirchen-Vluyn
2011, 23-41.

Sommerfeld, Caroline: Wer gehort zu uns?, in: Sezession 88 (2019), 33-37.

Spivak, Gayatri Chakravorty: In Other Worlds: Essays in Cultural Politics. New York/
London 1988.

Spivak, Gayatri Chakravorty: Can the Subaltern Speak? Postkolonialitdt und subalterne
Artikulation. Wien 2008.

136

Ihttps://dol.org/10.5771/8783748965695-117 - am 10.02.2026, 01:13:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748965695-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Liebe zum Endlichen

Theobald, Christoph: Christentum als Stil: Fiir ein zeitgemafles Glaubensverstdndnis
in Europa. Freiburg im Breisgau 2018.

Zizek, Slavoj: Was ist ein Ereignis?, aus dem Englischen von Karen Genschow. Frank-
furt am Main 2016.

137

Ihttps://dol.org/10.5771/8783748965695-117 - am 10.02.2026, 01:13:19. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748965695-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ihttps://dol.org/10.5771/8783748965695-117 - am 10.02.2026, 011



https://doi.org/10.5771/9783748965695-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

