
Liebe zum Endlichen: Sondierungen zu Absurdität und 
Absolutem bei Camus und Hegel

Sarah Rosenhauer

Abstract
The Paper searches for Christian resources in dealing with experiences of the absurd. Based on a 
performative understanding of Christian faith, it finds them in a style of vulnerable touchability 
and hospitality. This idea suits with the revolution of the absolute from an absolute master to the 
omnipotent impotence of love in Hegels philosophy of religion and the fragments of a philosophy 
of love in Camus’ writings. The style of love is not a private matter but a groundbreaking 
metapolitical virtue in the service of a politics of hospitality and a democracy to come.
Key-Words
The Absurd, The Absolute, Style, Love, Touchability, Hospitality, Political theology

 
 

Wir leben in einer Welt, die die These der Absurdität als etwas ziemlich 
Plausibles erscheinen lässt. Hat die Theologie dazu etwas zu sagen?

1. Dem Absurden begegnen: Eine Frage des Stils

Meine Überlegungen zum Absurden und dazu, was die Theologie dazu 
zu sagen haben könnte, stehen im Zusammenhang mit dem, was man 
als eine performative Wende oder Perspektiverweiterung in der Theologie 
bezeichnen könnte. Sie fußt auf der These, dass das, was das Christentum 
ausmacht und auch heute relevant sein lässt, weniger das Festhalten an 
einer bestimmten Lehre, das Haben bestimmter Überzeugungen theoreti­
scher und präskriptiver Natur ist, sondern eine bestimmte Art zu leben und 
mit anderen, der Welt und sich selbst umzugehen.

Entsprechend bestimmt Bruno Latour das Spezifikum einer religiösen 
Sprache und Lebensform nicht über ihren informativen, sondern ihren 
performativ-transformativen Charakter. Religiöser Sprache geht es nicht so 
sehr um Information: „Die sogenannten religiösen Worte haben keinerlei 
Referenz – nicht mehr als der Austausch zwischen Liebenden“ (Latour 
2016: 43). Nicht die Übermittlung von Informationen steht in der Religion 
im Vordergrund. Ihre Wirkweise besteht vielmehr darin, Menschen zu 

117

https://doi.org/10.5771/9783748965695-117 - am 10.02.2026, 01:13:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verändern. „Strenggenommen sagt sie [die Religion] nichts, sie macht etwas 
Besseres: Sie bekehrt, sie rettet, sie transportiert Transformationen, sie 
erweckt Personen wieder zum Leben“ (Latour 2014: 440). Sie teilt nichts 
mit, „[s]ie transformiert Abwesende in Anwesende, Tote in Auferstandene“ 
(Latour 2014: 175).

Das heißt im Blick auf die eingangs formulierte Frage: Wenn es theolo­
gische Ressourcen für den Umgang mit dem Absurden gibt, dann sind 
diese weniger im Doktrinär-Bekenntnishaften – bestimmten theologischen 
Wahrheiten – und auch nicht im moralisch Präskriptiven – bestimmten 
theologischen Wertvorstellungen – zu finden, sondern darin, dass religiöse 
Rede und religiöse Praktiken Transformationen bewirken – die Transfor­
mation von Tod in Leben. Sie behaupten nicht nur etwas – sie bewirken, 
was sie behaupten.

Diese performativ-transformative – statt doktrinäre oder moralische – 
Dimension und Stoßrichtung des Glaubens fasst Christoph Theobald im 
Begriff des Stils. Mit Merleau-Ponty versteht er Stil dabei als „Kennzeichen 
einer Art und Weise, die Welt zu bewohnen“ (nach Theobald 2018: 53). Er 
zielt damit auf eine Art, der Welt zu begegnen, die aber nicht rein rezeptiv 
ist, sondern zugleich eine andere Welt schafft (Theobald 2018: 53). Das 
Spezifikum des christlichen Stils besteht für Theobald darin, dass „unsere 
Beziehungen in einen Raum heiliger Gastfreundschaft oder gastfreundli­
cher Heiligkeit verwandelt“ (ebd.: 45) werden. Was das bedeutet, will ich 
später weiter ausführen, zunächst interessiert mich daran v.a., dass auch für 
Theobald mit dieser Verwandlung eine Überwindung des Todes verbunden 
ist.

Sowohl Theobald als auch Latour fokussieren auf die transformative 
Wirkung des religiösen bzw. christlichen Stils und beschreiben sie als 
Transformation von Tod in Leben, als Überwindung der Macht des Todes 
über das Leben. Offensichtlich meint Tod dabei nicht einfach das Ende des 
biologischen Lebens, sondern, wie Theobald schreibt, eine „Art existenziel­
ler Blindheit und Taubheit“ (2018: 155), zielt also auf einen bestimmten Mo­
dus des (Nicht-)Lebens, der durch Nichtbegegnung und Nichtbeziehung 
gekennzeichnet ist. Und entsprechend ist das Leben als Gegenpol zum Tod 
auch nicht als physisch vegetatives Überleben zu verstehen, sondern im 
emphatischen Sinn als ein wacher, sehender und hörender Stil.

Die folgenden Überlegungen folgen diesem Grundgedanken, dass der – 
existenzielle – Tod etwas ist, was durch die Art und Weise, die Welt zu 
bewohnen, mit ihr und sich selbst in Beziehung zu treten, entsteht – und 
die Transformation von Tod in Leben entsprechend in der Transformation 

Sarah Rosenhauer

118

https://doi.org/10.5771/9783748965695-117 - am 10.02.2026, 01:13:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dieses Stils besteht. Dazu soll zunächst im Rückgriff auf einige Überlegun­
gen Albert Camus und G.F.W. Hegels argumentiert werden, dass der Tod 
einerseits unvermeidbar zum Leben gehört (2.). Zu einer versklavenden 
Macht wird er durch den Versuch, ihn auf die eine oder andere Art zu ver­
meiden. Das soll an einigen Figuren und Protagonisten Camus’ und Hegels 
veranschaulicht werden (3.), um darauf aufbauend in Camus’ Schilderun­
gen der Liebe und Hegels Revolutionierung des Gottesgedankens einen An­
satzpunkt für einen anderen Stil zu finden, der der existenziellen Blindheit 
und Taubheit nicht den großen Sinnentwurf oder das utopische Programm 
entgegensetzt, sondern eine Haltung verletzlicher Berührbarkeit, die dem 
ähnelt, was Theobald als Gastfreundschaft beschrieben hat (4.). Diese Hal­
tung ist es, so die allem zugrundeliegende These, die einen christlichen 
Stil wesentlich ausmacht und eine wichtige Ressource für den Umgang mit 
dem Absurden darstellen kann (5.). Dabei wird, um das gleich vorwegzu­
schicken, Hegel (angeregt durch Kurt Appel und Slavoj Zizek) ein wenig 
existenzialistisch gelesen und Camus (angeregt durch Anne-Kathrin Reif ) 
als Dialektiker (womit natürlich weit nicht alles über sie gesagt ist, aber 
hoffentlich Interessantes für die Fragestellung gewonnen werden kann).

2. Absurdität und Wahnsinn: der Tod als Geburtsstunde des Subjekts

Sowohl für Camus als auch für Hegel bildet die Erfahrung des Bruches, der 
Nichtbegegnung oder Nichtbeziehung zur Welt, die Theobald als Kennzei­
chen des Todes bestimmt, einen wesentlichen Ausgangspunkt ihrer Denk­
bewegung. Camus fasst sie unter dem Begriff des Absurden und widmet 
ihm seine ersten literarischen und philosophischen Werke. Und Hegel setzt 
u.a. in einem seiner Hauptwerke – der Phänomenologie des Geistes – bei 
der Erfahrung des Bruchs ein, den das neuzeitliche Ich in seinem Weltbe­
zug erfährt und die es auf einen Weg verzweifelter Suche nach Verortungs­
möglichkeiten schickt (vgl. Appel 2015: 32).

Das Absurde ist bei Camus durch einen Bruch mit der Welt, durch einen 
Verlust von Einheit gekennzeichnet. Es besteht in einem Daseinsgefühl, 
das aus der Konfrontation des menschlichen Sinnbedürfnisses mit der 
Sinnlosigkeit oder dem Schweigen der Wirklichkeit entsteht (vgl. Camus 
2021: 29). Camus beschreibt die Erfahrung des Absurden im Mythos des 
Sisyphos nach dem Muster des Sündenfalls: Leben wir in unserem Alltag 
in vertrautem Einklang mit der Welt, im Zustand einer paradiesischen, 
fraglosen Einheit, so gibt es doch in jedem Leben irgendwann einen Mo­

Liebe zum Endlichen

119

https://doi.org/10.5771/9783748965695-117 - am 10.02.2026, 01:13:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ment, da „stürzen die Kulissen ein“ (Camus 2021: 24) – unsere Entwürfe 
und Behausungen brechen zusammen und wir stehen entkleidet einem 
gleichgültigen und resonanzlosen Universum gegenüber. Dieser Moment 
des Bruches ist zugleich verbunden mit einem Erwachen – dem Erwachen 
des Geistes.

Solange der Geist in der reglosen Welt seiner Hoffnungen schweigt, 
spiegelt und ordnet sich alles zu jener Einheit, die sein Heimweh ersehnt. 
Bei seiner ersten Regung aber wird diese Welt brüchig, sie stürzt ein, 
und eine Unzahl schillernder Bruchstücke bietet sich der Erkenntnis 
dar. Wir müssen es verzweifelt aufgeben, aus ihnen jemals die vertraute 
und ruhige Oberfläche, die uns den Frieden des Herzens geben würde, 
wiederherzustellen. (Camus 2021: 30f.)

Die paradiesische Einheit zerbricht, wenn der Geist erwacht, wenn der 
Mensch genötigt wird, Fragen zu stellen – und die Welt nicht antwortet, 
sondern „vernunftwidrig schweigt“ (Camus 2021: 29).

Diese Erfahrung der verlorenen Einheit, des Bruchs mit der Welt, steht 
auch im Mittelpunkt der spekulativ-existenziellen (Selbst)Erfahrungsreise, 
die das Bewusstsein in Hegels Phänomenologie des Geistes zurücklegt. 
„Ausgangslage des Werkes ist die Situation des (neuzeitlichen) Ichs, welches 
versucht, sich in der ihm gegenüberstehenden Welt zu verorten und wider­
zuspiegeln, um damit Gewalt über sich (und andere) zu gewinnen“ (Appel 
2015: 32).

Die Situation des neuzeitlichen Ichs entspricht der Beschreibung des 
Absurden bei Camus. Es ist die Situation nach dem Sündenfall. Die fraglose 
Einheit mit der Welt ist unwiederbringlich verloren. Es ist nicht mehr Teil 
der Welt, sondern steht der Welt gegenüber. Es ist, so Zizek, die Situation 
des Wahnsinns: die „existenzielle Erfahrung des radikalen Selbst-Rückzugs, 
der Suspension der gesamten Realität um mich herum“ (2016: 94) – die 
Erfahrung des Abgrundes, die „Nacht der Welt“ (Hegel 1987: 172).

Gerade diese Vertreibung aus dem Paradies einer bergenden Welt in den 
Abgrund des Wahnsinns und des Nichts bildet zugleich den Übergang zu 
einer menschlichen (im Unterschied zu einer animalischen) Existenz: In 
der einsamen Nacht, in der nichts mehr Bestand hat, ist das Selbst auf sich 
zurückgeworfen. „Das Subjekt“, so Zizek,

ist nicht länger das Licht der Vernunft im Gegensatz zum intranspa­
renten, undurchdringlichen Stoff (der Natur, der Tradition usw.); sein 
innerster Kern, die Geste, die den Raum für das Licht des Logos öffnet, 

Sarah Rosenhauer

120

https://doi.org/10.5771/9783748965695-117 - am 10.02.2026, 01:13:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ist die absolute Negativität, die ‚Nacht der Welt‘, der Punkt äußersten 
Wahnsinns (Zizek 2016: 96).

Der Geist der menschlichen Subjektivität ist die „aktive Kraft […] die per­
manent die ganze unbewegliche und stabile Realität unterminiert (negiert) 
und verändert“, er ist die

Wunde der Natur, […] die Macht der Differenzierung, des ‚Abstrahie­
rens‘, des Trennens [...] Geist ist nichts anderes als der Prozess der 
Überwindung der natürlichen Unmittelbarkeit und organischen Einheit, 
der Prozess der Ausarbeitung (Vermittlung) dieser Unmittelbarkeit, des 
In-sich-Gehens […] von ihr, der Selbstentfremdung von ihr. (Zizek 2016: 
49)

„Konsequenterweise gibt es keine Subjektivität ohne diese Geste des Rück­
zugs“ (Zizek 2016: 96), der Trennung, der Ur-Teilung.

Die Erfahrungen des Absurden bei Camus und der Negativität bei Hegel 
sind so gewissermaßen unvermeidliche Begleiterscheinungen der Subjekt­
konstitution, des Gründungsereignisses von Subjektivität: der Vertreibung 
aus dem Paradies fragloser Einheit. Ohne den Tod unmittelbarer Einheit, 
ohne Negativität, keine Subjektivität, keine Freiheit.

Doch diese grundlegende und gründende Form des Todes (der Tren­
nung, des Bruchs, der Negativität) ist etwas anderes als die versklavende 
Macht des Todes, die Theobald als existenzielle Blindheit und Taubheit 
beschrieben hat. Die Frage nach Leben und Tod (im existenziellen Sinn) 
entscheidet sich vielmehr daran, wie wir – im Denken und Leben – mit 
dieser Wunde der Trennung und des Einheitsverlustes umgehen.

Was können wir tun (oder: was muss passieren), damit der unvermeidli­
che Bruch mit der Welt nicht in eine Beziehung existenzieller Taubheit und 
Blindheit führt, in der wir uns beziehungslos und tot gegenüberstehen? Wie 
ist eine Welt zu bewohnen, die uns nicht fraglos birgt und sich gleichzeitig 
vor unseren Sinnofferten und Bestimmungsversuchen zurückzieht?

3. Negationen des Todes

Sowohl Camus als auch Hegel stellen diese Frage und lassen ihre Protago­
nisten – das Bewusstsein in der Phänomenologie des Geistes, die absurden 
Helden und Rebellen Camus‘ – verschiedene Strategien, den Bruch zu 
überwinden, realisieren.

Liebe zum Endlichen

121

https://doi.org/10.5771/9783748965695-117 - am 10.02.2026, 01:13:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3.1. Don Juan oder das konsumistische Selbst

Da wäre zunächst die Strategie, die Trennung von Selbst und Welt durch 
neue Formen der Unmittelbarkeit zu überwinden. Diese Unmittelbarkeit 
kann sehr sinnlich konkret verstanden werden. Camus’ Don Juan etwa 
setzt der Sinnlosigkeit des Ganzen, dem Schweigen der Welt, die Intensität 
des Augenblicks der Lust entgegen. Sein Glück besteht in Augenblicken 
unmittelbarer, sinnlicher Einheit und Intensität. Und dass er das Leben im 
Jetzt sucht, in den Liebesmöglichkeiten, die die Welt bietet, statt in einem 
abstrakten oder jenseitigen Sinn, macht ihn für Camus zum Helden. Er 
opfert das Singuläre nicht dem Allgemeinen, die Gegenwart nicht dem 
Jenseits.

3.2. Das totale Wir oder das identitäre Selbst

Eine andere Strategie der Unmittelbarkeit sucht nicht nach unmittelbaren 
sinnlichen Einheitserfahrungen, sondern nach Einheit in und durch Ge­
meinschaft. Die Ortlosigkeit des Selbst soll domestiziert werden durch das 
gleichsam organische Aufgehen in einer Gemeinschaft, deren Gepflogen­
heiten, Werte und Normen es quasi natürlich – unmittelbar – bestimmen, 
ihm seinen Platz in der Welt und seine Bestimmung vorgeben. Das Ich 
ist nicht ortlos, denn es ist Teil eines Wir. Aus dieser Einheit erwächst 
seine Identität. Wer es ist und wozu es da ist, wird ihm – so das neurechte 
Konzept identitärer Gemeinschaft – durch eine „Ethnokultur“1 vorgegeben, 

1 Im Denken der Neuen Rechten wird der hierarchische Rassebegriff durch den plura­
ler ethnokultureller Identitäten ersetzt, die durch je eigene Traditionen, Sprachen, 
Kulturen „gewachsen“ sind. Das entscheidende Ziel des Kulturkampfes der Neuen 
Rechten besteht, so Alain de Benoist, Vordenker der französischen Nouvelle Droite, 
darin, diese gewachsene Identität gegen den „gleichmachenden“ Universalismus des 
westlichen Liberalismus amerikanischer Prägung zu verteidigen (vgl. Benoist 2017: 
105-120; 179-204; Lichtmesz 2020). Sebastian Pittl analysiert: „Dem uniformierenden 
Universum des Liberalismus stellt Benoist mit Carl Schmitt die Vielfalt des ethnokul­
turellen „Pluriversums“ gegenüber. Dieses wird imaginiert als eine Welt ‚klarer und 
starker‘ kollektiver Identitäten, die eine Vielfalt unterschiedlicher Weisen menschlichen 
Daseins in der Welt repräsentieren würden. Schädlich ist für Benoist und die ND in 
diesem Sinn nicht das Bestehen dieser Pluralität an sich, sondern ihre Vermischung. 
Der Multikulturalismus sei wie der Neoliberalismus ein Regime der Homogenisierung 
und Vernichtung kultureller Unterschiede, was bei allen Beteiligten letztendlich Ent­
fremdung und Entwurzelung befördern würde.“ (Pittl 2019: 8)

Sarah Rosenhauer

122

https://doi.org/10.5771/9783748965695-117 - am 10.02.2026, 01:13:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aus der es stammt und die fortzuführen – und reinzuhalten – seine Bestim­
mung ist.

Doch beide Formen der Unmittelbarkeit – die sinnliche Lust und die 
substanzielle/identitäre Gemeinschaft – erweisen sich, so Kurt Appel, als 
„Formen der Anerkennung des Toten, nicht des Lebendigen“ (2015: 36). 
Das reine, unmittelbare Sein, so die Ausgangsüberlegung in Hegels Wissen­
schaft der Logik, ist als bloße Positivität vom Nichts nicht zu unterschei­
den. Ein Werden, Entwicklung, kann es nur geben, wenn Sein und Nichts 
vermittelt werden. Das Problem der genannten Formen der Unmittelbar­
keit – so unterschiedlich sie in sich sind – besteht (formal oder existenziell 
betrachtet) darin, dass sie auf bloßen Positivitäten gründen, zu denen sie 
nicht in einer lebendigen Beziehung stehen:

Don Juan sucht in der schönen Frau die Erfahrung absoluter Liebe – und 
bekommt dadurch nur Tinder-Sex. Sein Unglück ist nicht die Vergänglich­
keit, dass jede Nacht unweigerlich endet und dem Tag weicht. Sein Unglück 
besteht darin, dass die Erfahrungen, als bloß unmittelbare, unterschiedslos 
werden, bloß quantitative Wiederholung des immer Gleichen. Gerade der 
Fokus auf den Augenblick in seiner unvergleichlich-unmittelbaren Präsenz, 
seiner sinnlichen Intensität und Gegenwärtigkeit, lässt den Augenblick aus­
tauschbar und unterschiedslos werden, beraubt ihn seiner Singularität (die 
der Verführer doch gerade sucht). Liebe wird zum Intensitätskonsum.2

Das identitäre Subjekt sucht Gemeinschaft – doch indem es das, was die 
Gemeinschaft ausmacht, ihre Identität, als etwas durch (ethnokulturelle) 
Abstammung organisch-natürlich Vorgegebenes – als Positivität – begreift, 
bekommt sie etwas totalitär Abgeschlossenes. Es gibt, so Appel (2015: 
37), keine Entsprechung zur Negativität des lebendigen Ich, wenn das 
Ich nur Besonderung eines vorgegebenen Allgemeinen ist. Das Negative, 
Nichtidentische, Andere, muss vielmehr durch Freund-Feind-Unterschei­
dungen aus der identitären Gemeinschaft ausgelagert werden. Sie muss 
sich ihrer positiven Identität permanent durch Abgrenzungsoperationen 
vergewissern. „Wer wissen möchte, wer er ist“, so die identitäre Logik, „der 
muss wissen, wer er nicht ist und gegen wen er ist.“ (Manemann 2019: 24) 
„Am Anfang der Genese der identitären Wir“, erläutert Jürgen Manemann 
mit Blick auf Carl Schmitt, „steht der Feind“ (2019: 22). Das identitäre 
Subjekt, das seine Identität als Positivität begreift – als etwas, das durch 
seine Abstammung gleichsam naturwüchsig vorgegeben ist – kann nicht 

2 Vgl. dazu die Studien von Eva Illouz (2007; 2023) zur konsumistisch-ökonomistischen 
Zurichtung der Liebe in kapitalistischen Gesellschaften.

Liebe zum Endlichen

123

https://doi.org/10.5771/9783748965695-117 - am 10.02.2026, 01:13:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in eine lebendige Beziehung zu sich selbst treten und kann den Anderen, 
den, wie Caroline Sommerfeld sagt, „Nichtabstammungsdeutschen“ oder 
„Passdeutschen“ nur als „leiblichen Fremdkörper“ (2019: 33) in der Volks­
gemeinschaft betrachten.

Was die Strategien Konsum und identitäre Gemeinschaft – trotz aller 
Unterschiede – verbindet, ist, dass es sich um Formen der Nichtbeziehung 
handelt: Im Konsum wird der begegnende Andere zum Verbrauchsgut ob­
jektiviert, in der identitären Gemeinschaft als Feind betrachtet, den es um 
des eigenen Identitätsphantasmas willen zu bekämpfen gilt. Beide können 
nur auf gewaltsame Weise beim Anderen ihrer selbst sein.

3.3. Das absolute Ich und das revoltierende Selbst

Die der Suche nach neuer Unmittelbarkeit entgegengesetzte Strategie sucht 
Einheit nicht in der unmittelbaren Vereinigung mit der Welt, sondern 
in sich selbst. Es versucht nicht, die Trennung zur Welt zu überwinden, 
sondern zieht sich ganz aus dem Sein in sich selbst zurück.

Dies ist die – epistemische und praktische – Strategie des modernen Sub­
jekts. Es gründet in einer Geste radikaler Negation. Epistemisch vollzieht 
sich diese Geste paradigmatisch im Zweifel des cartesischen Subjekts, das 
nur noch seiner Selbstgegebenheit im Zweifel traut. Praktisch politisch 
vollzieht sie sich in Akten der Selbstbehauptung, die sich in abstrakten 
Geltungsansprüchen gegenüber der Gemeinschaft artikulieren. Das Subjekt 
behauptet sich gegenüber der Gemeinschaft, indem es die Unantastbarkeit 
seines Besitzes, sein Eigentum gegenüber der Gemeinschaft behauptet, in­
dem es seine Rechte geltend macht (vgl. Hegel 1986: 355-359).

Die das moderne Subjekt konstituierende Geste der Negation – des Nein 
zu den Vorgaben und Vereinnahmungen durch das Vorhandene – arbeitet 
Camus in „L’homme revolte“ aus. Der rebellierende Mensch ist ein Mensch, 
der Nein sagt. Camus sieht, dass der Negationsakt der Revolte in etwas 
zutiefst Positivem gründet: dem Bewusstsein der unveräußerlichen Wür­
de des Menschen, deren Nichtanerkennung nicht toleriert werden kann. 
Die einsame Revolte gründet in und zielt auf Solidarität. Doch zugleich 
eignet ihr eine Gefahr, vielleicht sogar ein innerer Widerspruch. „Der Wi­
derspruch entsteht“, so fasst Anne-Kathrin Reif Camus’ Überlegungen zu­
sammen, „wenn die solidarische Revolte in einer geschichtlichen Situation 
zur Revolution wird, unter Umständen werden muss, und damit wiederum 
zusammenfällt mit einer Zustimmung zum Mord.“ (2013: 133) Die konkre­

Sarah Rosenhauer

124

https://doi.org/10.5771/9783748965695-117 - am 10.02.2026, 01:13:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


te Negation des Unrechts, des Nichtseinsollens von Leid, wird zu einem 
Programm, das, um sein Ziel zu erreichen (die höhere Gerechtigkeit, die 
bessere Menschheit) wiederum Leid in Kauf nimmt.

Die gewaltsame Revolution gibt den Wert des Lebens und auch die 
Solidarität gegenüber allen Mitlebenden preis, indem sie nämlich die 
Gegenwart der Zukunft opfert, das imaginäre Glück des zukünftigen 
über das reale Leid des gegenwärtigen Menschen stellt – so verliert die 
Revolte als Revolution jedes Maß und endet in der Abstraktion. (Reif 
2013: 133)

Darin liegt die innere Verbindung der Revolte zum Terror. Die in bloßer, 
abstrakter Negation gründende Befreiung erreicht ihren konsequenten Hö­
hepunkt in der absoluten Freiheit des Terrors, einer souveränen Willkür, 
die durch nichts gebunden ist und sich so als absoluter Nihilismus erweist.3

Jetzt könnte man natürlich sagen, dass die Situation des Terrors faktisch 
eher selten anzutreffen ist. Doch die souveräne Gewalt, die die willkürliche 
Freiheit des Souveräns zum Maß aller Dinge erklärt,4 lebt auch in weniger 
krassen Formen fort. Darauf zielt Hegels Analyse der Moral und des Gewis­
sens, die er als „gehemmtem“ bzw. „internalisierten Terror“ (Appel 2015: 
40) bezeichnet. Das terroristische Moment liegt dabei in der Abstraktion 
vom konkreten Anderen.5 Das moralische Urteil, das seine Geltung nur 
aus den allgemeinen Kategorien des urteilenden Subjekts bezieht, kann den 
konkreten Anderen nur als Fall betrachten. Es subsummiert ihn unter ein 
Allgemeines, das seiner Singularität nicht gerecht wird. Gerade feministi­
sche und postkoloniale Theorien haben auf die epistemische Gewalt6 eines 
unhinterfragten Allgemeinheitsanspruchs aufmerksam gemacht, der sich 
auf Kosten der Alterität seines Gegenstandes absolut setzt – und dabei seine 
eigene kontingent-partikulare Genese vergisst.

Das terroristische Moment der negationsbasierten Selbstbehauptung, sei­
ne Gefährdung, sein innerer Widerspruch, liegen wieder in einer Form der 

3 Vgl. dazu das Kapitel „Die absolute Freiheit und der Schrecken“ in Hegel 1986: 431-441.
4 Vgl. dazu paradigmatisch und im Blick auf die politisch-theologischem Implikationen 

instruktiv Schmitt 2015: 11-21.
5 Zu einem analogen Ergebnis kommen etwa Adorno 2010; Derrida 2013.
6 Vgl. zum Begriff epistemischer Gewalt die Arbeiten von Gayatari Spivak. Sie zielt mit 

dem Begriff auf diskursive Praktiken des Silencing und des systematischen Außerkraft­
setzens von Erfahrung und Wissen anhand rassistisch-vergeschlechtlichter epistemi­
scher Grenzziehungen, die Wissens- und Sinnbestände marginalisierter Akteur:innen 
in den Bereich des Nichthörbaren, Nichtverstehbaren, der Nichtanerkennbarkeit drän­
gen (Spivak 1988).

Liebe zum Endlichen

125

https://doi.org/10.5771/9783748965695-117 - am 10.02.2026, 01:13:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nicht-Beziehung: in der Abstraktion, der Opferung des konkreten Anderen 
für die Zukunft der revolutionären Utopie oder die allgemeine Geltung des 
moralischen Urteils.

3.4. Religion

Bleibt also nur der Ausweg in die Religion, sodass die eigentliche Alternati­
ve lautet: Glaube oder Nihilismus? So einfach ist es nicht. In den religiösen 
Gottesvorstellungen, so Appel, wiederholt, mehr noch: steigert sich nur der 
Nihilismus des Geistes. Es zeigt sich,

dass alle traditionellen Konzeptionen des Gottesgedankens letztlich auf 
den Tod hinauslaufen: Der absolute Herr, die reine Reflexion, der pan­
theistische und absolute Gott, der große Andere – all dies sind in Wahr­
heit Chiffren für einen Todeskult, für eine Inthronisation des Todes, die 
im geistigen Bewusstsein ihre Entsprechung in der Familie und der Polis 
hatten (die das kontingente Selbst in das unlebendige Selbst eines die Al­
terität des Einzelnen aufhebenden, scheinbar unsterblichen Allgemeinen 
– die Familie, die Nation – aufgehoben haben). Die Selbstreflexion des 
Ichs, die den Geist kennzeichnete, und die religiöse Aufhebung des Sub­
jekts als Manifestation der Götterwelt laufen jeweils auf einen absoluten 
Herren hinaus, der sich in letzter Konsequenz als Nichts erweist, sei es in 
Form des jeden kontingenten Inhalt aufhebenden selbstreflexiven Urteils 
(als Schrecken abstrakter Freiheit, als Moralität oder als Gewissen), oder 
sei es als Religion, die in Wahrheit die Allmacht des Todes anbetet. Das 
Ergebnis ist jeweils das Gleiche, nämlich die Totalität des Nihilismus. 
(2021: 243)

Wie die absolute Freiheit sich in ihrer ungebundenen Souveränität nicht 
von Willkür, vom Nichts willkürlicher Macht, unterscheidet, so ist auch 
die Vorstellung Gottes als eines absoluten, souveränen Herren über die 
Welt nicht eine Rettung vor dem Nihilismus, sondern seine Steigerung ins 
Unendliche. Die einfache Gleichung Glaube statt Nihilismus funktioniert 
nicht.

Sarah Rosenhauer

126

https://doi.org/10.5771/9783748965695-117 - am 10.02.2026, 01:13:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3.5. Sisyphos

An dieser Stelle kommt bei Camus Sisyphos ins Spiel. Mit ihm gibt Camus 
uns ein Beispiel, wie man sich zu verhalten hat, wenn man weder an die 
Vernunft noch an Gott glaubt.

Sisyphos ist der absurde Held. […] Seine Verachtung der Götter, sein 
Hass auf den Tod und sein leidenschaftlicher Lebenswille haben ihm 
die unsagbare Marter eingebracht, bei der sein ganzes Sein sich abmüht, 
ohne etwas zu vollenden. Das ist der Preis für die Leidenschaften dieser 
Welt. (Camus 2021: 142)

Sisyphos ist nicht bereit, den Nihilismus und die Herrschaft des Todes 
hinzunehmen und er ist nicht bereit, seine Liebe zum Leben, „das Wasser 
und die Sonne, die warmen Steine und das Meer“ (Camus 2021: 142) der 
Unterwerfung unter einen Gott oder der Aussicht auf ein göttliches Jenseits 
zu opfern. Er opfert das Konkrete nicht einem Allgemeinen. Darin liegt der 
Ansatzpunkt zu seinem Glück:

Sisyphos […] lehrt uns die höhere Treue, die die Götter leugnet und 
Felsen hebt. Auch er findet, dass alles gut ist. Dieses Universum, das 
nun keinen Herrn mehr kennt, kommt ihm weder unfruchtbar noch 
wertlos vor. Jeder Gran dieses Steins, jedes mineralische Aufblitzen in 
diesem in Nacht gehüllten Berg ist eine Welt für sich. Der Kampf gegen 
Gipfel vermag ein Menschenherz auszufüllen. Wir müssen uns Sisyphos 
als einen glücklichen Menschen vorstellen. (Camus 2021: 145)

Sisyphos’ Revolte gegen die Götter hat einen hohen Preis und zugleich, so 
Anne-Kathrin Reif, einen Ertrag, der in einem „Zuwachs an Leidenschaft, 
d.h. an unbedingter Hinwendung an das Leben und in dem Zuwachs an 
Bewusstheit, mit der wir unsere Gegenwart ganz ausschöpfen und von der 
Zukunft absehen, die nicht bei uns steht“ (2013: 125), besteht. „Es gibt“, so 
Reif,

auch für den absurden Menschen das Glück im emphatischen Sinne, den 
je und je momenthaften ganz und gar glücklichen Augenblick, den Au­
genblick vollkommener Präsenz, wenn das ‚auf dieser Erde fühlen‘ auch 
wirklich als die ‚reinste aller Freuden‘ erfahren wird, und der Mensch 
sich nicht durch eine Kluft von der Welt getrennt fühlt (2013: 126).

Diese Augenblicke geglückter Einheit, der Vereinigung, wie sie hier im My­
thos des Sisyphos beschrieben werden, aber auch an zahlreichen anderen 

Liebe zum Endlichen

127

https://doi.org/10.5771/9783748965695-117 - am 10.02.2026, 01:13:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Stellen in Camus’ Werk auftauchen7, versteht Reif als Ansatzpunkt, Camus 
als einen Philosophen der Liebe zu lesen. Sie stützt sich dabei auf Camus 
selbst, der in einem Interview erklärte, nach der Auseinandersetzung mit 
dem Absurden und der Revolte wolle er in der dritten Phase seines Werkes 
eine Philosophie der Liebe schreiben.8 Mit dem Absurden und der Revolte 
ist bei Camus noch nicht alles gesagt.

4. Der Tod des Todes oder die Liebe zum Endlichen

Die Erfahrung des Absurden verweist auf eine Lücke oder ein Fehlendes. 
Dieses Fehlende ist aber nicht ein bestimmtes Objekt – die schöne Frau, die 
beheimatende Gemeinschaft, die allgemeingültige Moral, der allmächtige 
Gott. Als Effekt einer existenziellen Nicht-Begegnung, einer Art existenziel­
ler Blindheit und Taubheit, verweist das Absurde darauf, dass das Fehlende 
Begegnung ist. „Denkend“, so beschreibt Reif Camus’ Haltung,

können wir den absurden Zwiespalt der menschlichen Existenz, an dem 
wir leiden, niemals aufheben. Wie aber dann? [… ] Indem wir die Liebes­
möglichkeiten annehmen, die die Welt uns trotz allem bietet und ihnen 
liebend entsprechen – denn die Welt bietet eben keine Wahrheiten, dafür 
aber Liebesmöglichkeiten – und das ist zugleich ihr Elend und ihre 
Größe. (2013: 126)

Das Glück des Sisyphos besteht im augenblickshaften Erfahren und Aus­
kosten dieser Liebesmöglichkeiten: der Berührung durch den Sand des 
Berges, die raue Oberfläche des Steins, seines Steins. Camus zeigt uns 
Sisyphos in all seinem Elend als einen Liebenden.9

7 Einen Überblick gibt Reif 2013: 126-130.
8 „Oui, j’avais un plan precis quand j’ai commencé mon oeuvre: je voulais d’abord 

exprimer la negation. Sous trois formes. Romanesque: ce fut L’ Etranger. Dramatique: 
Caligula, Le Malentendu. Ideologique: Le Mythe de Sisyphe. Je n’aurais pu en parler si 
je ne l’avais vecu; je n’ai aucune imagination. Mais c’etait pour moi, si vous voulez bien, 
le doute methodique de Descartes. Je savais que l’on ne peut vivre dans la negation 
et je l’annoncais dans la preface au Mythe de Sisyphe; je prevoyais le positif sous les 
trois formes encore. Romanesque: La Peste. Dramatique: L’etat de siege et Les Justes. 
Ideologique: L’Homme revolte. J’entrevoyais deja une troisieme couche, autour du 
theme de l’amour. Ce sont les projets que j’ai en train“ (Camus 1965: 1610, zit. nach Reif 
2013: 131).

9 Liebe meint hier weniger oder nicht nur eine interpersonale Liebesbeziehung, sondern 
zielt fundamentaler auf eine Form der Begegnung – sowohl mit anderen Menschen als 

Sarah Rosenhauer

128

https://doi.org/10.5771/9783748965695-117 - am 10.02.2026, 01:13:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Und Entsprechendes gilt für die Revolte: Ihr Nein ist vom nihilistischen 
Terror nur zu unterscheiden durch „die leidenschaftliche Bejahung, die in 
der Bewegung der Revolte mitläuft und sie vom Ressentiment unterschei­
det. Scheinbar negativ, da sie nichts erschafft, ist die Revolte dennoch 
zutiefst positiv, da sie offenbart, was im Menschen allezeit zu verteidigen 
ist.“ (Camus 1969: 35) Verliert sie ihre Rückbindung an die Liebe – opfert 
den konkreten Menschen hier und jetzt einer abstrakten Idee humaner 
Zukunft –, dann verliert die Revolte ihr einziges Maß und kippt in Terror. 
Oder in den Worten der Revolutionärin Dora aus „Les Justes“: „Wenn der 
Tod die einzige Lösung ist, befinden wir uns nicht auf dem rechten Weg. 
Der rechte Weg führt zum Leben, an die Sonne.“ (zit. nach Reif 2013: 133) 
Das Absurde und die Revolte verweisen auf die Liebe als ihr geheimes Ziel.

Genau diese Einsicht, dass wir dem existenziellen Tod nicht von der 
Schippe springen, indem wir ihm spekulative Wahrheit, Handlungsmacht, 
Willen, einen allmächtigen Gott entgegensetzen, sondern durch Begeg­
nung, legt Appel auch als den entscheidenden Punkt in Hegels Konzeption 
des Absoluten frei. Denn auch bei Hegel ist mit dem Untergang des absolu­
ten Herren bekanntlich nicht alles gesagt.

Wie wir Gott zu verstehen haben, wird nicht im absoluten Herren offen­
bar, sondern im gekreuzigten Jesus. Die Selbstentäußerung, die Gott in der 
Menschwerdung vollzogen hat, geht im Kreuzestod Christi in die letzte 
Konsequenz. Er markiert das definitive Ende des weltenthobenen Macht­
gottes. Im Verzicht auf souveräne Verfügungsmacht, die bis in die letzte 
Konsequenz vollständiger Selbstnegation durchgehalten wird, offenbart der 
gekreuzigte Jesus das wahre Gesicht des Absoluten: Es besteht nicht in 
Souveränität – höchster, ungehinderter Machtfülle, die, wie wir sahen, in 
Nihilismus kippt. Die wahre Struktur des Absoluten ist Liebe. Ihre Macht 
ist von Ohnmacht nicht zu unterscheiden – jedenfalls dann nicht, wenn 
man Macht in Kategorien kausaler Bestimmung, Domination und Bemäch­
tigung denkt. Gottes Allmacht, wie sie sich am Kreuz zeigt, besteht nicht in 
Herrschaft, sondern in einer Liebe, die nicht zwingt, sondern sich ereignet, 
wenn wir berührbar sind.

Der Gegenbegriff zum Nihilismus ist nicht absolute Macht, sondern 
Berührbarkeit.

auch Nichtmenschlichem –, die mit Hegel als Haltung der Anerkennung beschrieben 
werden kann. Vgl. dazu ausführlicher: Rosenhauer 2024. Zur Frage des Verhältnisses 
interpersonaler und natur- oder sachbezogener Anerkennung ebd: 112-114.

Liebe zum Endlichen

129

https://doi.org/10.5771/9783748965695-117 - am 10.02.2026, 01:13:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Was Jesus am Kreuz als neues Gesicht des Absoluten offenbart, ist ein 
neuer Modus der Beziehung, eine neue Form, uns selbst und der Welt 
zu begegnen. Der gekreuzigte Jesus verweist auf „eine Sphäre absoluter 
Berührbarkeit und Verletzbarkeit, die zum einzigen ‚Aufenthaltsort‘ Gottes 
wird, gleichsam als Haut des Absoluten“ (Appel 2015: 47). Das Absolute er­
eignet sich, wo wir berührbar sind, wo die eigene Selbstentzogenheit nicht 
entweder voreilig in irgendeiner Positivität aufgehoben wird (ein sittliches 
Wir, ein Lustobjekt) oder sich zum absoluten Nichts totaler Macht oder 
Geltung erklärt, sondern zur „absolute[n] Offenheit für anderes“ (Appel 
2015: 48) wird, zu einer Sphäre der Begegnung mit dem Anderen, die sich 
von ihm/ihr berühren lässt statt es/ihn/sie zu beherrschen.

Was Jesus in seinem Sterben offenbart: dass Gottes Macht die Form be­
rührbarer Liebe hat, entspricht dem, was er auch durch den Stil seines Le­
bens vergegenwärtigt. Diesen Stil eines liebenden Raumgebens beschreibt 
Theobald als Stil der Gastfreundschaft. „Jesu Art und Weise, die Welt zu 
bewohnen“ (2018: 58) ist geprägt von einer „Gastfreundschaft, die sich auf 
einer ganz elementaren, alltäglichen Ebene abspielt“ (ebd.: 58). Er realisiert 
eine „Distanz zu sich selbst“, eine „Freiheit bzw. Loslassen von sich selbst“ 
(ebd.: 60), die es ihm erlaubt, „für Jedermann da zu sein, hier und jetzt 
anwesend und gegenwärtig“ (ebd.: 60). Durch seine Gegenwart schenkt er 
den Menschen einen „Freiheitsraum“, einen neuen Lebensraum (vgl. ebd.: 
59). „Dieser neue Lebensraum erlaubt diesen Menschen, ihre eigene Singu­
larität zu entdecken, die bereits in der Tiefe ihrer Existenz verborgen da ist 
und sich nun plötzlich, in der Begegnung mit diesem Mann aus Nazareth, 
als ‚Glaubensakt‘ artikuliert.“ (ebd.: 59) Die Begegnung mit Jesus erweckt 
Menschen zum Leben, erweckt sie aus ihrer existenziellen Blindheit und 
Taubheit, indem er sie vom Drang nach Selbstbehauptung befreit, sie sein 
lässt.

Jesu Leben und Sterben zeigt: Die Macht des Todes wird nicht über­
wunden durch Macht und Stärke, sondern durch Liebe, Berührbarkeit, 
Gastfreundschaft. Diese Begegnungsweisen oder Beziehungsformen basie­
ren alle darauf, dass das Selbst darin auf Selbstbehauptung verzichtet, um 
Anderem gastfreundlich Raum zu geben, um berührbar zu sein durch das, 
was sich gibt. Wir müssen sterben, um zu leben.

Müssen wir also, um dem existenziellen Tod, dem Gefühl der Absurdität 
entkommen zu können, ein inneres Regime der Selbstpreisgabe und Liebe 
kultivieren, uns einfach mehr zum Lieben zwingen?

Das wird nicht funktionieren. Denn den beschriebenen Beziehungswei­
sen eignet eine eigentümliche Struktur: In ihnen verbindet sich vollständige 

Sarah Rosenhauer

130

https://doi.org/10.5771/9783748965695-117 - am 10.02.2026, 01:13:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hingabe mit höchster Selbstgegenwart, reine Passivität mit absoluter Spon­
tanität, unverfügbares Ereignis mit willentlichem Entschluss.

Die liebende Berührtheit ist etwas, das uns widerfährt, das wir nicht 
selbst herstellen können. „Aber die Liebe“ so analysiert Reif mit Blick auf 
Camus Schilderungen,

enthält auch Wesensmerkmale, die in der Verfügbarkeit des Menschen 
selbst stehen – sie machen seine Fähigkeit zur Liebe aus und sie sind 
nicht unverfügbar, sie bedürfen der eigenen Entschlossenheit. Es sind 
im Wesentlichen zwei Elemente, in denen sich diese manifestiert: die 
Hingabe und die Treue. (2013: 128)

„Hingabe verlangt die Bereitschaft, sich zu öffnen und offenzuhalten; sie 
hat den Charakter der Gabe, des Von-sich-selbst-abgebens, das zugleich 
ein Von-sich-selbst-absehen ist, um sich auf ein Anderes einzulassen und 
Anderes in sich einzulassen.“ (Reif 2013: 128) Es bedarf, um es mit Hegel 
zu sagen, der Selbstentäußerung, um beim Anderen zu sein. Deshalb, so 
Appel, ist das Absolute keine spekulative Abschlussfigur, sondern ein „Ex­
erzitium“ (2021: 246). Es ist wirklich und wirksam nur, wenn wir es tun: 
wenn wir zu Liebenden werden.

Und es bedarf der Treue. Sie wird uns von Camus gezeigt als eine Treue 
zur Welt, zum Endlichen, Konkreten, Singulären: Jene „höhere Treue, die 
die Götter leugnet und die Steine wälzt“ (Camus 2021: 145). Diese Form 
der Treue zum Konkreten, die das Konkrete nicht dem Abstrakten opfert, 
findet sich auch in der jesuanischen Liebesethik, wo von der Einheit der 
Gottes- und Nächstenliebe die Rede ist. Wir dürfen Gott nicht am konkre­
ten Anderen, an der Welt vorbei – oder gar gegen die Welt lieben. Dass wir 
seine Jünger sind, wird offenbar an der Liebe, die wir leben (vgl. Joh 13,35).

Als Ereignis ist die Liebe Gnade – oder Zufall. Als Hingabe und Treue ist 
sie eine Pflicht. „Wenn ich hier eine Morallehre schreiben müsste“, so heißt 
es in einer Tagebuchaufzeichnung von Camus, „würde das Buch 100 Seiten 
umfassen, und davon wären 99 leer. Auf die letzte würde ich schreiben: ‚Ich 
kenne nur eine einzige Pflicht, und das ist die Pflicht zu lieben‘“ (1972: 36).

5. Liebe zum Endlichen als christlicher Stil!?

Die Liebe als einzige Pflicht. Ein schöner Gedanke. Doch sollte ein christli­
cher Stil wirklich so prominent auf die Liebe setzen? Befördert der Fokus 
auf die Liebesbotschaft des Christentums nicht vielmehr die Gefahr, die 

Liebe zum Endlichen

131

https://doi.org/10.5771/9783748965695-117 - am 10.02.2026, 01:13:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bedeutung der Religion ins Private zu verlagern und sie dadurch einerseits 
zu entpolitisieren und andererseits, durch die Emphase der Hingabe und 
Selbstentäußerung, besonders missbrauchsanfällig zu machen? So äußert 
Elisabeth Schüssler-Fiorenza (2011: 33f.) im Blick auf den ersten Punkt 
den Verdacht, das Ideal der Liebe sei letztlich ein (strukturell) männliches 
Herrschaftsinstrument, das zu einer selbstlosen Weiblichkeit im Dienst für 
andere normieren soll. Analog dazu würde die Liebesethik der Religion 
politisch die Position der „alten weißen Dame“ zuweisen, deren Aufgabe es 
ist, eine auf Privatisierung zielende Religionspraxis zu schaffen, die einer­
seits passiv-dienend ist (statt lautstark aufbegehrend und fordernd) und 
andererseits als Zufluchtsort vor den Härten des Kapitalismus dient und so 
letztlich systemstabilisierend wirkt. Im Blick auf den zweiten Punkt warnt 
etwa Hildegund Keul (2023: 169-177) vor einer machtblinden Idealisierung 
von Tugenden, die Vulneranz erhöhen: Die rein positive Konnotation lie­
bender Hingabe und Selbstentäußerung kann spirituellen und sexuellen 
Missbrauch begünstigen. Sie macht es Täter:innen leichter, Widerstand 
abzubauen, indem sie grenzziehende Selbstbehauptungen als ethisch frag­
würdig oder unvollkommen erscheinen lässt. Darüber hinaus stellt sich die 
Frage, ob das Liebesideal realiter nicht ziemlich unpraktikabel und zahnlos 
ist mit Blick auf die realen Konflikte dieser Welt – weil sie auf die Quali­
tät unmittelbarer Beziehungen statt auf die Gerechtigkeit übergeordneter 
Strukturen setzt?

Dadurch sind grundlegende Gefährdungen christlicher Liebesethik 
adressiert. Und doch ist von Camus zu lernen, dass das einzige Maß und 
Mittel, das davor bewahrt, dass Revolten um der Gerechtigkeit willen in 
Revolutionen kippen, in der Liebe besteht:

Wissend, dass wir das Absurde nicht aus der Welt schaffen können, be­
steht die wahre Revolte darin, in der Gegenwart das Leid zu verringern, 
und so viel Glück und Leben dagegen zu setzen, wie nur möglich. Und 
dieses Maß, das die historische Revolte entbehrt, findet die Revolte in der 
Liebe. Denn die Liebe richtet sich nicht auf etwas Imaginäres, sondern 
auf den konkreten, den gegenwärtigen Menschen; und sie setzt nicht 
einen zukünftigen, vorgestellten Wert voraus, sie ist selbst Wert setzend. 
(Reif 2013: 134)

Und in „L’Homme revolte“ schreibt Camus:

Die wahre Großzügigkeit der Zukunft gegenüber besteht darin, in der 
Gegenwart alles zu geben. Die Revolte beweist dadurch, dass sie die Be­

Sarah Rosenhauer

132

https://doi.org/10.5771/9783748965695-117 - am 10.02.2026, 01:13:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wegung des Lebens selbst ist und dass man sie nicht leugnen kann, ohne 
auf das Leben zu verzichten. […] Sie ist somit Liebe und Fruchtbarkeit, 
oder sie ist nichts. (Camus 1969: 246, zit. nach Reif 2013: 134)

Liebe ist das entscheidende Maß und Mittel gegen ethische Gewalt. Der 
Einsatz für Gerechtigkeit droht, gewaltsam zu werden, wenn er allein auf 
die Macht übergeordneter, rechtlicher Strukturen setzt. So wichtig und 
unverzichtbar diese sind – niemand möchte, dass die Respektierung der 
eigenen Grundrechte von der existenziellen Gestimmtheit des Gegenübers 
abhängt –, so unzureichend sind sie. Recht und Gerechtigkeit stehen, so 
Derrida (2013: 33), in einem aporetischen Zusammenhang der wechselsei­
tigen Ermöglichung und Verunmöglichung. Einerseits ist das Recht Voraus­
setzung von Gerechtigkeit, denn eine gerechte Entscheidung muss regelhaft 
oder: rechtsförmig, allgemeingültig, sein, um dem Grundsatz der Gleich­
heit und Nicht-Willkür gerecht werden zu können. Zugleich verunmöglicht 
gerade diese Rechtsförmigkeit oder Allgemeingültigkeit, dass eine Entschei­
dung gerecht sein kann, denn als allgemeingültige kann sie der Singularität 
des konkreten Anderen nicht gerecht werden.10 Was Gerechtigkeit – in 
Form von Gleichheit und Nicht-Willkür – verbürgt, tritt dem Einzelnen 
als Gewalt gegenüber. Um ihm/ihr gerecht zu werden, muss ich seine/ihre 
Singularität zum Maßstab machen. Die Haltung der Liebe zeigt sich im 
Blick auf den/die Einzelne:n in seiner/ihrer nichtsubsummierbaren Singu­
larität so als ebenso konstitutiv für Gerechtigkeit wie es die rechtsförmige 
Allgemeinheit mit Blick auf die Forderung der Gleichheit ist.11

10 Voraussetzung der Gerechtigkeit ist „die Richtigkeit des Sich-Richtens-an“ (Derrida 
2013: 34), weil „sich diese Gerechtigkeit immer an das vielfältige Besondere [singula­
rites] richtet, an die Besonderheit des anderen, unbeschadet oder gerade aufgrund 
ihres Anspruchs auf Universalität“ (Derrida 2013: 41). Zu einer theologischen Deu­
tung der Aporien der Gerechtigkeit vgl. Rosenhauer 2018: 26-40; 257-340.

11 Das bedeutet freilich nur, dass Liebe ein unverzichtbares Maß ist, um abstrakte Urtei­
le und Regelexekutionen zu korrigieren, indem sie für das Singuläre Partei ergreift. 
Den formalen Konflikt von Allgemeinheit und Singularität löst die Haltung der Liebe 
nicht auf. Sowohl in Form der Liebe als auch in Form des Rechts wird Gerechtigkeit 
durch „Gewalttaten“ konstituiert: „der Gewalt der Unterbrechung der allgemeinen 
Normen im Namen des individuellen Besonderen und der Gewalt der Überformung 
des individuellen Besonderen durch allgemeine Normen der Gleichheit“ (Menke 
2004: 91). Diese Aporie lässt sich wohl nur im Zustand universeller Versöhntheit 
auflösen, in dem Liebe das universelle, gleiche Maß aller ist bzw. einem Zustand 
der Freundschaft, in der Freiheit und Gleichheit „dem Maß ihres Unmaßes gemäß 
wäre[n]“ (Derrida 2002: 409).

Liebe zum Endlichen

133

https://doi.org/10.5771/9783748965695-117 - am 10.02.2026, 01:13:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Und Liebe ist das entscheidende Maß und Mittel gegen politische Ge­
walt. Die eminent politische Dimension der Liebe wird dann sichtbar, 
wenn man den Begriff der Politik nicht einseitig auf deliberativ-diskur­
sive Praktiken und rechtlich-exekutive Institutionen beschränkt.12 Politik 
beginnt nicht mit und erschöpft sich nicht in deliberativen Meinungsbil­
dungspraktiken und der Legalisierung diskursiv erzeugter Konsense. Ihr 
Ursprung und Fundament ist das vor-deliberative Politische. Hier, im Po­
litischen, liegen die Voraussetzungen institutionalisierter Politik, die der 
Staat, dem berühmten Diktum Böckenfördes zufolge, aus eigenen Mitteln 
nicht herstellen kann.

Gerade in Zeiten, in denen das Feld des vor-deliberativen Politischen 
von immer mehr Menschen (wieder oder nach wie vor) nach der Freund-
Feind-Logik Carls Schmitts, die auf Ausschluss und identitären Abschluss 
zielt, verstanden und gelebt wird, ist es wichtig, diesen affektgeladenen 
Ursprung der Politik nicht aus den Augen zu verlieren oder als irrelevant 
abzutun.13

Denn das wirksamste Mittel, diese Logik zu unterlaufen, ist nicht die De­
liberation allein. Sie produziert ihre eigenen Exklusionen.14 Es ist Camus’ 
Pflicht zu lieben, die sich im Politischen als eine Haltung alltäglicher Gast­
freundschaft realisiert.15 Sie entdeckt im begegnenden Anderen Liebesmög­

12 Das soll nun nicht die Notwendigkeit deliberativer, auf Fakten und Vernunftgründen 
basierender diskursiver Meinungsbildungsprozesse als geltungstheoretischer Grund­
lage demokratischer Politik in Abrede stellen, sondern darauf verweisen, dass diese 
Prozesse – sowohl hinsichtlich ihrer epistemischen Grundlage als auch ihrer moti­
vationalen Kraft – von nichtdiskursiven Voraussetzungen abhängen. Dies wird von 
Hegel, Paul Ricoeur und Stanley Cavell als Vorrang der Anerkennung vor der Er­
kenntnis gefasst. Vgl. zum Begriff der Anerkennung eingehender Rosenhauer 2024.

13 Darauf verweist eindrücklich Jürgen Manneman (2019: 49-66).
14 Exemplarisch für die Exklusionsmechanismen diskursiver Vernunft sei auf die Kritik 

Jacques Rancieres (2002) verwiesen, dass der Frage, was innerdiskursiv als vernünftig 
oder nicht vernünftig gelten kann, die Frage danach vorausliegt, was überhaupt als 
vernunftfähig und damit diskursiv beachtenswert gelten kann: die Unterscheidung 
von Stimme und Geräusch. „Souverän ist, der entscheidet, was sichtbar ist und 
was unsichtbar bleiben soll“, so Achille Mbembe (2014: 211). Gayatari Spivak (2008) 
verweist darauf, dass diskursives Wissen in Machtsystemen produziert wird, die ei­
nerseits vorgeben, was als Wahrheit und als Wissen gelten kann – und was nicht. Und 
wer als Sprecher:in gehört wird – und wer nicht. Diesen Ausschlussmechanismus 
bezeichnet Spivak als epistemische Gewalt.

15 Epistemisch und moralphilosophisch ließe sich diese Pflicht mit Hegel, Paul Ricoeur 
und Stanley Cavell durch den Vorrang der Anerkennung vor der Erkenntnis begrün­
den. Ohne eine Haltung emphatischer Offenheit und Resonanz gegenüber dem mir 
begegnenden Anderen können seine/ihre Belange nur nach Maßgabe meiner eigenen 

Sarah Rosenhauer

134

https://doi.org/10.5771/9783748965695-117 - am 10.02.2026, 01:13:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lichkeiten, statt ihn als Feind zu exkludieren: „Der eigentliche politische 
Akt oder die eigentliche politische Handlung besteht darin, so viel Freund­
schaft wie möglich zu stiften. […] Sie ist ein Akt, bevor sie eine Situation ist, 
der Akt dessen, der liebt.“ (Derrida 2002: 27)

Literaturverzeichnis

Adorno, Theodor W.: Probleme der Moralphilosophie, hg. von Thomas Schröder 
(= stw 1983). Frankfurt am Main 2010.

Appel, Kurt: Gott – Mensch – Zeit: Geschichtsphilosophisch-theologische Erwägun­
gen zu Christentum und Neuem Humanismus im Ausgang von Bibel, Hegel und 
Musil, in: Ders. (Hg.): Preis der Sterblichkeit. Christentum und Neuer Humanismus 
(= QD 271). Freiburg im Breisgau 2015, 19-60.

Appel, Kurt: Hegel und das Offene der Gottesfrage, in: Aaron Langenfeld, Sarah 
Rosenhauer, Stephan Steiner (Hg.): Menschlicher Geist – Göttlicher Geist: Beiträge 
zur Philosophie und Theologie des Geistes (= Studien zur systematischen Theologie, 
Ethik und Philosophie 22). Münster 2021, 229-248.

Camus, Albert: Essais. Introduction par Roger Quilliot: Textes tablis et annots par 
Roger Quilliot et Louis Faucon (= Bibliotheque de la Pliade). Paris 1965.

Camus, Albert: Der Mensch in der Revolte, übersetzt von Justus Streller, neubearbeitet 
von Georges Schlocker. Reinbek bei Hamburg 1969.

Camus, Albert: Tagebücher 1935–1951. Übersetzt von Guido Meister. Reinbek bei Ham­
burg 1972.

Camus, Albert: Der Mythos des Sisyphos, deutsch und mit Nachwort von Vincent von 
Wroblewsky. 31. Auflage, Reinbek bei Hamburg 2021.

De Benoist, Alain: Kulturrevolution von rechts. Dresden 2017.
Derrida, Jacques: Politik der Freundschaft, aus dem Französischen von Stefan Loren­

zer. Frankfurt am Main 2002.
Derrida, Jacques: Gesetzeskraft: Der ‚mystische Grund der Autorität‘, aus dem Franzö­

sischen von Alexander Garcia Düttmann. 3. Auflage, Frankfurt am Main 2013.
Hegel, Georg Friedrich Wilhelm: Werke in zwanzig Bänden, Band 7: Grundlinien 

der Philosophie des Rechts, hg. von Eva Moldenhauer und Karl Markus Michel, 
Frankfurt am Main 1986.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich, Jenaer Systementwürfe III: Naturphilosophie und 
Philosophie des Geistes, hg. von Rolf-Peter Horstmann, Hamburg 1987.

Illouz, Eva: Der Konsum der Romantik: Liebe und die kulturellen Widersprüche des 
Kapitalismus. Mit einem Vorwort von Axel Honneth (stw 1858). Frankfurt am Main 
2007.

Kategorien wahrgenommen werden, im Modus der Objektivierung. Um ihn/sie in 
seiner/ihrer Subjektivität wahrzunehmen, müssen wir, wie Hegel sagt, beim Anderen 
sein.

Liebe zum Endlichen

135

https://doi.org/10.5771/9783748965695-117 - am 10.02.2026, 01:13:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Illouz, Eva: Gefühle in Zeiten des Kapitalismus: Frankfurter Adorno-Vorlesungen 2004 
(stw 1857). 9. Auflage, Frankfurt am Main 2023.

Keul, Hildegund: Gastfreundschaft – vulnerabel und vulnerant: Gefährliche Fallstricke 
und überraschend glückliche Wendungen, in: Dominik Arenz, Jonas Maria Hoff 
(Hg.), Theologische Annäherungen an einen Begriff in der Spannung von Inkultura­
tion, Katholizität und Synkretismus. Regensburg 2023, 165-182.

Latour, Bruno: Existenzweisen: Eine Anthropologie der Modernen, aus dem Französi­
schen von Gustav Roßler. Berlin 2014.

Latour, Bruno: Jubilieren: Über religiöse Rede, aus dem Französischen von Achim 
Russer. Berlin 2016.

Lichtmesz, Martin: Ethnopluralismus: Kritik und Verteidigung. 2. Auflage, Schnellroda 
2021.

Manemann, Jürgen: Demokratie und Emotion: Was ein demokratisches Wir von einem 
identitären Wir unterscheidet. Bielefeld 2019.

Mbembe, Achille: Kritik der schwarzen Vernunft. Frankfurt am Main 2014.
Menke, Christoph: Spiegelungen der Gleichheit (= stw 1663). Frankfurt am Main 2004.
Pittl, Sebastian: Die Politische Theologie neurechter Bewegungen, in: Michael Klöcker, 

Udo Tworuschka (Hg.): Handbuch der Religionen: Kirchen und andere Glaubens­
gemeinschaften in Deutschland und im deutschsprachigen Raum. Hohenwarsleben 
1997-2019.

Ranciere, Jacques: Das Unvernehmen: Politik und Philosophie, aus dem Französischen 
von Richard Steurer, Frankfurt am Main 2002.

Reif, Anne-Kathrin: Vom absurden zur Liebe – der unbekannte Camus, in: Willi Jung 
(Hg.): Albert Camus oder der glückliche Sisyphos (= Deutschland und Frankreich 
im wissenschaftlichen Dialog 004). Göttingen 2013, 119-139.

Rosenhauer, Sarah: Die Unverfügbarkeit der Kraft und die Kraft des Unverfügbaren: 
Subjekttheoretische und gnadentheologische Annäherungen an das Phänomen der 
Kontingenz. Paderborn 2018.

Rosenhauer, Sarah: Anerkennung als (Auf )Gabe von Freiheit: Streifzüge um eine hege­
lianische Grundfigur in theologischer Absicht, in: dies, Magnus Lerch, Georg Essen 
(Hg.): Das Andere der Freiheit: Christoph Menkes Philosophie der Befreiung im 
Diskurs der Theologie (= ratio fidei 84). Regensburg 2024, 65-120.

Schmitt, Carl: Politische Theologie: Vier Kapitel zur Lehre von der Souveränität.10. 
Auflage, Berlin 2015.

Schüssler-Fiorenza, Elisabeth: Die kritisch-feministische The*ologie der Befreiung: 
Eine entkolonisierend-politische Theologie, in: dies., Klaus Tanner, Michael Welker 
(Hg.): Politische Theologie: Neuere Geschichte und Potenziale. Neukirchen-Vluyn 
2011, 23-41.

Sommerfeld, Caroline: Wer gehört zu uns?, in: Sezession 88 (2019), 33-37.
Spivak, Gayatri Chakravorty: In Other Worlds: Essays in Cultural Politics. New York/

London 1988.
Spivak, Gayatri Chakravorty: Can the Subaltern Speak? Postkolonialität und subalterne 

Artikulation. Wien 2008.

Sarah Rosenhauer

136

https://doi.org/10.5771/9783748965695-117 - am 10.02.2026, 01:13:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Theobald, Christoph: Christentum als Stil: Für ein zeitgemäßes Glaubensverständnis 
in Europa. Freiburg im Breisgau 2018.

Zizek, Slavoj: Was ist ein Ereignis?, aus dem Englischen von Karen Genschow. Frank­
furt am Main 2016.

Liebe zum Endlichen

137

https://doi.org/10.5771/9783748965695-117 - am 10.02.2026, 01:13:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748965695-117 - am 10.02.2026, 01:13:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

