Kapitel I. Dingerfahrung und Welterfahrung

Dieses einfithrende Kapitel stitzt sich auf den Gedanken, dass mit der wach-
senden Bedeutsamkeit des Unterschieds zwischen der Welterfahrung und der
Dingerfahrung eine eigene Zeitanalyse hinsichtlich der Welt fiir die Phianome-
nologie erforderlich wird und in der konstitutiven Phinomenologie ausgefihrt
werden muss. Die Differenz zwischen der Welt und dem binnenweltlichen
Ding, die Husserl in der Krzsss als die Differenz der zwei Seinsweisen verkindet,
»schreibt offenbar beiden die grundverschiedenen korrelativen Bewusstseins-
weisen vor“.! Durch die Vieldeutigkeit des Weltbegriffs in der Phanomenologie
bleibt jedoch gelegentlich die wesentliche Differenz verborgen. Die Welt war in
den frihen Phasen der Phinomenologie zwar nicht blof§ als Alldinglichkeit be-
stimmt, jedoch wurde sie zumeist im Schatten des Dinges und als Inbegriff des
transzendenten Seienden betrachtet. Schon in den frithen Phasen verschafft die
Wahrnehmungsanalyse Klarheit dartber, dass die Welt sich im Ding meldet.
Die Wahrnehmungsanalyse bringt die Mitgegebenheit der Welt als AufSenho-
rizont des Dinges ans Licht. Freilich, wie die folgende Untersuchung zeigen
soll, erst durch Eingehen auf die Mitgegebenheit als Vorgegebenheit kann die
genetische Phinomenologie dazu gelangen, der Welt und ihrem eigenstindigen
Wesen gerecht zu werden. Diese Arbeit schliet sich nicht der Kritik von Eugen
Fink an Husserls Weltbegriff an (s. Einleitung), sondern es wird versucht, die
nach und nach klar gewordene ,kosmologische Differenz“?> anhand Husserls
Zeitanalysen aufzuzeigen.

Von jedem Ding aus ist die Welt als Horizont zu enthillen, aber weder das
einzelne weltimmanente Ding noch das Kollektivum von allen Dingen sind fir
das Ich notwendig. Die Festlegung der Welt als Horizont der zufilligen Dinge
kann auf die bedenkliche These hinauslaufen, dass die Welt in demselben
Sinne wie das Ding zufillig ist. In einem Manuskript von 1933 verortet Husserl
den Grundfehler der Cartesianischen Epoché in ,jene[r] scheinbare[n], aber
nicht wirkliche[n] Tautologie, dass, da doch jedes Erfahrungsobjekt moglicher-
weise nicht sein muss, selbstverstandlich alle in eins nicht zu sein brauchen®.3
Die versteckte Unterstellung der Welt unter die Dingkategorie kann als der
Ausloser von Fehlinterpretationen der frithen Phasen der Phinomenologie be-
trachtet werden. Im Folgenden soll die aussichtslose Unterstellung der Welt
unter die dingliche Transzendenz und die Umwandlung dieser These anlisslich
der Entwicklung verschiedener phinomenologischer Motive dargelegt werden.
Da, wie Blumenberg zurecht bemerkt, ,,[d]er erste Schritt zur phanomenologi-
schen Klirung des Problems der Weltzeit [...] in der deskriptiven Klirung,

I Hua VI, S. 146.
2 Fink (1990), S. 19.
3 Hua XXXIV, S. 408.



https://doi.org/10.5771/9783956508424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

was Welt sei, [besteht]“,* wird die Beschreibung der Welt in dieser Arbeit ein
immer wieder auftauchendes Thema sein. Die Hervorhebung der Besonderheit
der Welt und ihrer eigenartigen Transzendenz soll den Weg fir die Auslegung
der Intentionalanalyse der Weltzeit als des Hohepunktes der konstitutiven Pha-
nomenologie’ bahnen. Diesem Vorhaben folgend, wird zuerst die problemati-
sche Welt-Annihilationsmoéglichkeit in zwei von Husserls Werken, die verschie-
denen Etappen seines Denkweges entstammt, untersucht und verglichen (§ 1,
§2). Danach wird anhand der von Husserl selbst erhobenen Einwinde die Wi-
derlegung der Hypothese des Nichtseins der Welt geschildert (§ 3).

§ 1. Auflosung der Dingkategorie als Abbruch der unterliegenden und
umfassenden Ordnung in Ding und Raum

Es ist weithin bekannt, dass Husserl in den Ideen I der Welt ,die im Wesen je-
der dinglichen Transzendenz liegende Moglichkeit des Nichtseins“¢ zuschreibt.

Um den Anspruch dieser Zuweisung zu entfalten, wire es hier angebracht,
den Sinn des Nichtseins der dinglichen Transzendenz zu verstehen. In den Vor-
lesungen Ding und Raum (1907) bietet sich eine Erlauterung der Bedeutung des
Nichtseins eines Dinges an. Das dingliche Nichtsein besagt, ,dass Erscheinun-
gen auftreten, die sich der Gesetzmafigkeit des anderweitig gesetzten Seins und
in fester Gewissheit gesetzten Seins nicht fiigen®.” Ein Ding ist nicht, wenn es
den tbrigen aktuell einstimmig gesetzten Gesamtrealititen widerstreitet und mit
ithnen in keiner einstimmigen Synthese zu stehen vermag. Ein Nichtseiendes
ist ein Fiktum, das in keiner realen Verbindung mit den ubrigen gesetzten
Realititen steht. Die Setzungsqualitit ist nur in Beziehung zu artikulieren.
In der Erfahrung der Unstimmigkeit und des Widerstreits mit der sonstigen
gewissen umgebenden Gesamtdinglichkeit verwandelt sich das Sein des wahr-
genommenen Dinges im Fiktum, die vermeinte Realitit wird zur Irrealitat.
Nichtsein des Dinges besagt schlieflich Nicht-Ding-Sein, Nicht-real-Sein. Hus-
serl erlautert diese Bedeutung des Nichtseienden anhand des Beispiels des Bild-
und des Widerstreitbewusstseins. Bei der Wahrnehmung eines an die Wand
gehingten Bildes bleibt die gemalte Landschaft, der Intentionsinhalt oder im
Sinne der Bildbewusstseinstheorie® das Bildsujet weiter dasselbe. Der Intentions-

4 Blumenberg, H.: Lebenszeit und Welizeit, S. Aufl., Frankfurt am Main: Suhrkamp, 2001.
S.299.

Vgl. Mat VIIL, S. 217.

Hua I1I/1, S. 104.

Hua XVI, S. 286.

Husserl unterscheidet im Rahmen des Bildbewusstseins zwischen dem Bild als physischem
Ding (bedrucktes Papier, bemalte Leinwand etc.), dem Bild als Bildobjekt (die erscheinen-
den Farben, Striche, Formen und Figuren etc.) und dem abgebildeten Objekt als Bildsujet
(Landschaft, Portrat etc.). Vgl. Hua XXIII, S. 18 {f.

0 N N »n

30



https://doi.org/10.5771/9783956508424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

inhalt wird erfillt, aber ihre Setzung als reales Ding steht mit dem Bildding
(der Leinwand) und der ganzen Bildumgebung (der realen Wand, dem Zim-
mer usw.) im Widerstreit. Demgemaf§ wird seine reale Existenz negiert: Die
wahrgenommene Landschaft ist nicht real, sie wird zum Nichtseienden.

»An der Wand hingt ein Bild. Es erscheint, und zwar in der Weise der Wahrnehmung,
eine Landschaft, die sich zwar setzt in die Einheit der Wand; die Wand ist aber
durchgehend, und nicht durchbrochene Wand. Als das wird sie aufgefasst und in
Gewissheitsweise gesetzt. Eben damit aber wird die Landschaft, so sehr sie wahrneh-
mungsmafig erscheint, zum Fiktum, zum Nichtseienden herabgesetzt.*?

Das, was in einem Dingzusammenhang, d. h. in der Welt und auf dem Boden
des Weltglaubens, mit dem dinglichen Nichtsein gemeint ist, ist im Sinne
des Werks Erfabrung und Urteil die Negation als Modifikation der Position:
eine partielle Durchstreichung.’® Das dingliche Nichtsein griindet somit in
der Moglichkeit der Unstimmigkeit und des Widerstreits und diese beruht
seinerseits auf der Moglichkeit der universalen Einstimmigkeit und Harmonie.
Die Moglichkeit der Nichtexistenz des wahrgenommenen Dinges griindet in
der Erfahrung selbst; sie ist von der Erfahrung motiviert, sie ist eine reale
Moglichkeit.!!

Wenn unter Nichtsein nur Durchstreichen auf Grund des Seins zu verstehen
wire, dann wiese sich die Moglichkeit der Nichtexistenz des Ganzen, der Welt,
als widersinnig auf. Es ist festzustellen:

? Hua XVI, S. 286.

10 Vgl. Husserl, E.: Erfabrung und Urteil, Untersuchung zur Genealogie der Logik, 7. Aufl.,
Hamburg: Meiner, 1999, S. 94-98. Auch in Hua XXXIV ist zu lesen: ,,Jede Modalisierung
und so jede Negation setzt voraus einen Boden positiver, unbetroffener, unmodalisierter
Geltungen.“ Hua XXXIV, S. 416.

Die Uberlegungen zum Moglichkeitsbewusstsein, die sowohl fir die Wesensanschauung
als auch fir die Modalitits- und Evidenzlehre von enormer Bedeutung sind, finden sich
in verschiedenen Werken: in den Logischen Untersuchungen (Hua XVIII/1) und ihrer
Umarbeitung (Hua XX/1), den Ideen I (Hua I1I/1) sowie in den Cartesianischen Mediatio-
nen (Hua I) und in den Nachlasstexten zu Phantasie, Bildbewusstsein, Erinnerung (Hua
XXIII). In den Texten zur Umarbeitung der VI. Logischen Untersuchung unterscheidet
Husserl zwischen zwei Grundformen von Méglichkeiten, den realen Méglichkeiten und
den idealen Moglichkeiten. Die realen Moglichkeiten haben ihre Motivation in der
Erfahrung. Sie sind prinzipiell entscheidbar, weil sie Gberhaupt das Gewicht besitzen,
fir eine Abwigung herangezogen zu werden, wihrend die idealen Mdglichkeiten, die
allerdings die realen Mdglichkeiten in sich einschlieffen, insofern sie blof§ ideale Mog-
lichkeiten sind, der Seinssetzung nach indifferent bleiben. Die idealen Moglichkeiten
grinden in Sinn und Wesen tberhaupt. Vgl. Hua XX, S.177ff. In den Cartesianischen
Meditationen wird von Husserl auf Basis des Phantasierens ,ein neuer allgemeiner Begriff
von Moglichkeit verkindet, ,der in der Weise der blofen Erdenklichkeit [...] alle Seins-
modi, angefangen von der schlichten Seinsgewissheit, modifiziert wiederholt; Hua I,
S. 94. Allerdings scheint der neue Begriff nichts anderes zu sein als die ideale Moglichkeit
in ihrer exklusiven Bedeutung. Vgl. Tugendhat, E.: Der Wahrheitsbegriff bei Husserl und
Heidegger, 2. Aufl., Berlin: W. de Gruyter, 1970, S. 149 ff.; Vgl. auch Rollinger, R. & So-
wa, R.: Einleitung, in: Transzendentaler Idealismus. Texte aus dem Nachlass (1908-1921),
Dordrecht u. a.: Kluwer Academic Publishers, 2003. S. IX-XXXVII. Hier S. XXI-XXV.

11

31

19.01.2026, 22:30:50.


https://doi.org/10.5771/9783956508424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

,Wenn so Nichtsein, wie schon die Ausdrucksweise andeuten konnte, sein Maf§ im
Sein hat [...] so mochte man sagen: dass absolut nichts sei, dass alles und jedes
erscheinende Sein blofe Fiktion, also Einbildung, Halluzination, Traum sei, ist ein
Widersinn.“12

Nichtsein der Welt setzt ihr Sein voraus.!> Mit der Moglichkeit des Nichtseins
der Welt kann aus prinzipiellen Grinden keine reale Moglichkeit, die auf der
Erfahrung und auf das Widerstreitbewusstsein basiert, gemeint sein. Der Spiel-
raum jener Moglichkeit darf nicht die Welt selbst sein, sondern reznes Denken.
Somit kann die Moglichkeit des Nichtseins der Welt nicht eine motivierte Mog-
lichkeit sein. Die Moglichkeit des Nichtseins der Welt bedeutet nur, dass das
Denken mit dem Erwigen dieser Moglichkeit auf keinen Widerspruch stoft.
Das, was keine absolute Notwendigkeit hat, gibt dem Denken die Freiheit, des-
sen Gegenteil auszudenken und fir madglich zu halten. Die Weltexistenz sowie
ihre Essenz entbehren der absoluten Notwendigkeit, sodass reines Denken sich
ihr Gegenteil anmaft. Daraus erschliet Husserl, dass die Modalisierung des
Weltglaubens nicht ausgeschlossen ist — ein Satz, dessen Geltung auf das ange-
wiesen ist, was unter Modalisierung verstanden und wie sie vollzogen wird. Der
Angelpunkt dieser Zumutung wire aber, nach der Enthaltung des nichtreflexiv
vollzogenen Weltglaubens das absolute Bewusstsein, das Enthaltung vollziehen-
de Bewusstsein, als ein weltloses Bewusstsein zu behaupten.

In der Schlussbetrachtung der Vorlesungen Ding und Raum gibt Husserl
nicht auf und tberprift die Denkbarkeit der Maoglichkeit des plotzlichen Nich-
tigwerdens der Welt. Insofern die Nichtexistenz des Dinges die Weltexistenz
voraussetzt, ist schon klar, dass die Weltvernichtung ringsum im prozessualen
Ubergang von einer dinglichen Nichtexistenz zu einer anderen ausgeschlossen
ist. Somit darf die Moglichkeit nur in einem Schlag gedacht werden, eine
abrupte und plétzliche Vernichtung. Husserl prift diese Moglichkeit an Stelle
von und im Namen einer vom Widerstreitbewusstsein unabhangigen Moglich-
keit. Jedoch muss er spater einriumen (s. §3), dass sie keine absolut leere
Moglichkeit, eher eine reale Moglichkeit schildert. Husserl fragt nach der Mog-
lichkeit, dass der ganze Erscheinungsfluss und seine Einheit sich in ,ein blofes
Gewtihl von sinnlosen Empfindungen“'# auflosen.!s

12 Hua XVI, S. 287.

13 Gewiss, ohne Sein kein Nichtsein.“ Hua XVI, S.287. ,Die allgemeine Moglichkeit des
Nichtseins eines jeden Realen, das ich (und irgendjemand) erfahrt, ergibt nicht die Mog-
lichkeit des Nichtseins der von mir (von uns) erfahrenen Welt, sondern setzt bestandig
das Sein der Welt voraus.“ Hua XXXIV, S. 428.

4 Hua XVI, S. 288.

1S 7ur Hypothese des sinnlosen Gewiihls vgl. Kern (1964), S.293f. Vgl. auch Summa, M.:
Ein sinnloses Gewiihl? Die Hypothese des Chaos und ihre Implikationen bei Kant und Husserl,
in: Asthetisches Wissen, Hgg. Asmuth, C. & Remmers, P., Berlin: W. de Gruyter, 2015.
S. 189-210.

32

19.01.2026, 22:30:50.


https://doi.org/10.5771/9783956508424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Die Auflosung in ein Empfindungsgewiihl ist nicht ausgeschlossen. Der hy-
pothetische Ansatz der Nichtexistenz der Welt wird auf diese Weise anhand der
Hypothese des Gewiihls weiterverfolgt.'¢ Nach dem hypothetischen Abbrechen
der Erscheinungsgesetzlichkeit wandelt sich die Gesamtrealitit nicht, wie es
bei der Einzelrealitit der Fall ist, in die Irrealitit, sondern sie wandelt sich in
ein Chaos, in ein Gewiihl von sinnlosen Empfindungen, ohne Dingauffassun-
gen und ohne Erscheinungen, ohne irgendeine Verbindung und Einheit. Eine
Frage, die sich direkt aufdringt, ist die Frage nach dem Vollzug und dem
Wesen der Ordnung, deren totaler fortdauernder Bruch in dieser Hypothese fur
moglich gehalten wird.

Zugespitzt formuliert: Warum und wie kann die RegelmafSigkeit des ganzen
Erscheinungsflusses fir immer gehemmt werden? Diese Frage fihrt zum Kern
des Problems. Gerade die Moglichkeit dieser Fragestellung weist darauf hin,
dass eine motivierte Quelle fir diese Moglichkeit zu erwarten ist, d. h., die
hier erwogene Hypothese veranschaulicht gar keine absolut leere Moglichkeit,
sondern eine reale Moglichkeit. Die Erfiillungsverhiltnisse einer absolut leeren
Moglichkeit entziehen sich dem Denken, und sobald sie erreichbar, genauer
formuliert, realisierbar sind, ist die Moglichkeit nicht mehr absolut leer, viel-
mehr weist sie sich als eine reale Moglichkeit auf.!”

Aus Sicht der genetischen Phinomenologie ware die gestellte Frage in der
Art zu beantworten, dass durch diese Hypothese nicht nur die Moglichkeit
der Auflosung der aktiven sinngebenden Synthesis (die Apperzeption), sondern
auch des Abbrechens der passiven Synthesis (die Assoziation) angenommen ist.
Die Sinnlosigkeit der Empfindungen besagt die Nichtigkeit aller Auffassungen
und Apperzeptionen, wihrend das Gewiihl der Auflosung der grundlegenden
Einigung entsprechen soll. Wenn Husserl im Rahmen der genetischen Analy-
sen und durch die abstraktive Methode des Abbaus zur unteren Schicht der
Erfahrung gelangt, zeigt sich trotz des Abstrahierens von allen aktiven ichli-
chen Leistungen, von allen Auffassungen und Apperzeptionen, ,doch nicht
ein blofles ,Gewuhl‘ von ,Daten‘, sondern ein Feld von bestimmter Struktur,
von Abgehobenheiten und gegliederten Einzelheiten®.!® Das gegliederte Emp-
findungsfeld ist die Leistung einer passiv-assoziativen Synthesis, die selbst das
immanente Zeitbewusstsein als Ursynthesis voraussetzt.! In der Ausfithrung
der Hypothese des Gewtihls in den der statischen Phinomenologie gewidmeten
Vorlesungen Ding und Raum hilt Husserl offensichtlich das Abbrechen der

16 ygl. Summa (2015), S. 203.

17" Dass selbst unter motivierten realen Méglichkeiten eine Gradualitit des Gewichts bzw.
eine gradunterschiedliche Wahrscheinlichkeit anzunehmen ist, ist eine andere Sache. Der
Unterschied zwischen realer und absolut leerer Moglichkeit ist aber ein wesentlicher.
Nichts spricht fiir die absolut leere Moglichkeit.

18 Husserl (1999), S. 75.

19 Husserl (1999), S. 75.

33



https://doi.org/10.5771/9783956508424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

passiven Assoziation — das Grundprinzip der genetischen Phanomenologie —
far moglich, daher ist von dem Empfindungsgewiihl die Rede.

Wenn diese Chaosmoglichkeit weitergedacht wird, was in Ding und Raum
schon der Fall ist, zeigt sich jedoch die Moglichkeit, dass eine Reihe von
Einheiten sich abermals innerhalb des hyletischen Gewtihls oder von diesem
abheben. Sollte nach der hypothetischen Auflosung das Bewusstsein trotzdem
weiterbestehen und sollte es ein Durcheinander von Empfindungen besitzen,
dann muss die Realisierung der Assoziation wohl wieder moglich sein. Dank
threm Zusammenspiel mit bzw. in dem kinasthetischen Prozess konnten die
Kontraste und Verschmelzungen der sinnlosen Empfindungen den Aufbau der
Reihenfolge von Einheiten regeln.?® Die geregelten Einheiten konnten sich
wieder von diesem Gewihl abheben. Diese Gedanken sind aber erst aus der
Sicht der genetischen Phinomenologie zu Ende zu fithren. Die mogliche
Wiederherstellung der RegelmafSigkeiten im Chaos ist eine Moglichkeit, die
Husserl schon in diesen Vorlesungen erwihnt; so schreibt Husserl: ,,Es mag
sein, dass Einheit sich im Rohen und Groben ansetzen und durchsetzen lisst.“2!
Dennoch spielt er erst spater und nach der Entwicklung der genetischen Pha-
nomenologie diese Moglichkeit durch und sieht darin die unausweichlichen
Grinde fiir den Ablauf der Gultigkeit dieser Hypothese und der daran gekntpf-
ten Motive.

Trotz der erwogenen Moglichkeit der Abhebung hat Husserl keine Aussicht
auf die Wiederherstellung der durchhaltenden Einheiten, insofern nach der Hy-
pothese die Dingauffassung als Regel und Norm moglicher Erscheinungen??
nicht gesetzt wird. Die aus dem Gewiihl abgehobene nachtrigliche Reihe der
Einheiten in der ,praempirischen Zeitfolge“? reicht nicht fir die Welterschei-
nung aus, weil die Einheiten der Erscheinungsfunktion entbehren. Das Gewiihl
bleibt ohne jeden Erscheinungszusammenhang. Die groben und zufilligen ab-
gehobenen Einheiten haben keine feste und voraussichtliche RegelmifRigkeit; sie
scheitern an der Weltkonstitution. Die Assoziation und ihre vorausgesetzten
sachlichen Abhebungen auf Grund der sachlichen Homogenitit und des Kon-
trastes konnen weiterbestehen und trotzdem herrscht nur Chaos unter sporadi-
schen Empfindungseinheiten. Die aus Assoziation entstandene Ordnung ohne
Festigkert bleibt dem hypothetischen Gewiihl nicht fern. Obwohl dem ersten
Anschein nach die Annahme der Weltvernichtung auf der Moglichkeit der fort-
wahrenden Hemmung der Assoziation (abgesehen davon, ob ihrer sachlichen

20" Die Urformen der Ordnung im hyletischen Feld, nimlich die Verschmelzung und den

Kontrast, analysiert Husserl vor allem in § 28. und § 29. der Analysen zur passiven Synthe-
sis. Vgl. Hua XI, S. 128-142.

21" Hua XVI, S. 289.

22 Vgl. Hua 1V, S. 86; vgl. Hua XX, S. 197.

23 Hua XVI, S. 288.

34



https://doi.org/10.5771/9783956508424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

oder ichlichen Struktur) beruht, ist schlie€lich die Preisgabe der Dingauffas-
sung maf$geblich fir die Moglichkeit der Annahme der Weltvernichtung.

Nach der Entwahrung einer Einzeldingerfahrung besteht weiterhin das Fik-
tum. Der Erlebniszusammenhang besteht fort, wihrend die Seinssetzung sich
als nicht wahr erweist. Dagegen fiihrt die Resignation der Dingsetzung tber-
haupt zu Chaos und Sinnlosigkeit. Es bestehen weiter Empfindungen, aber in
einem solchen Chaos, ,dass es kein Ich gibt und kein Du gibt und dass es keine
physische Welt gibt, kurz, keine Realitit im pragnanten Sinn*“.2

Die erwogene Moglichkeit der Auflosung der einstimmigen Erfahrung im
Gewtihl fuhrt zur Auflésung der individuellen Seele. Weder die Erscheinungs-
zusammenhinge, die eine dingliche Welt konstituieren, noch diejenigen, die
fur die Einheit der Personlichkeit reprasentativ sind, mussen gesetzmafSig ab-
laufen; der personale Selbstmord ist die Konsequenz dieser Hypothese.?> Weder
ich als Mensch in der Welt noch die ganze Welt brauchen zu sein: Sie haben
keine absolute Notwendigkeit.26

Die Erscheinungswelt, deren Moglichkeit des Nichtseins anhand der Hypo-
these erwogen wird, wird zwar nicht als die Alldinglichkeit angesehen, jedoch
wird ihr Ordnungs- und Strukturcharakter sogar in der unterliegenden Schicht
fur eine dinglich aufgefasste Ordnung gehalten, deren abrupte Auflosung im
Empfindungsgewiihl mindet. Im Endeffekt wird in diesen Vorlesungen die
erwogene Resignation der Welt mit der Preisgabe ,der strengen Idee des Din-
ges“?’ gleichgesetzt.

24 Hua XVI, S. 289.

25 TIso Kern zitiert aus einem bis heute unveréffentlichten Manuskript (Angaben nach Kern:
Ms. orig. F IV 3, S.57a (wohl 1925): ,warum soll es nicht ein ,vielfarbiges® Selbst
geben konnen. Ist das eigentlich nicht in der Tat denkmdglich, kann ich nicht durch
Abbau der assoziativen Erfahrungskonstitution sozusagen einen personalen Selbstmord
begehen, wihrend doch als Unterlage fir diese Moglichkeit mein Leben, wenn auch
<nicht> als objektiv-sinnliches, verbleibt mitsamt der Ichpolarisierung, wenn schon dieser
Ichpol keinen personalen habituellen Sinn hat. Ja, man konnte sagen: Auch dann bin ich
identisches Ich einer identischen Habitualitit, auch dann habe ich meine bleibende Habe
— nicht eine Umwelt als objektive, aber die Einheit meines Lebens, die Mannigfaltigkeit
meiner Empfindungsdaten in der Einheit der immanenten Zeit. Ich bin aber nicht in
Bezug auf eine Natur, eine Welt und nicht in einer Welt, weltlos ... So wire der Tod
vorstellbar als bloSe Aufldsung meines Ich als Ich einer transzendentalen Apperzeption —
als Ausscheiden aus der Welt, die weiter ist das durch eine Intersubjektivitat konstituiert,
der ich selbst nicht mehr zugehore. Kern (1964), S.294. Kern hebt die Uberlegungen
zur Moglichkeit der Weltvernichtung in Husserls Auseinandersetzung mit Kant und den
Neukantianern hervor, insbesondere hinsichtlich der Lehre von ,der transzendentalen
Apperzeption®. Kern (1964), S. 294.

»Warum muss aber eine Welt existieren und existieren miissen <sic!>? Ich sehe in der Tat
nicht ein, dass sie das miisste. Das betrifft die Welt im weitesten Sinn einschlielich das
Ich als Personlichkeit und andere Ich.“ Hua XVI, S. 288.

»Sie [scil. die abgehobenen Einheiten] wiren zufilliges Anders- und Immer-wieder-an-
ders-Sein, wenn man die Dingidee als strenge aufgibe.“ Hua XVI, S. 289.

26

27

35

19.01.2026, 22:30:50.


https://doi.org/10.5771/9783956508424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Bei der Seinssetzung des Einzeldinges ist zwar auf den Bodencharakter der
Welt far die Entscheidung tber empirisches Sein oder Schein hingedeutet;
dieses Bodencharakters der Welt ungeachtet wird sie jedoch beim Erwigen der
Moglichkeit ihrer Vernichtung von der Dingkategorie her betrachtet.

Wie schon erwihnt geht Husserl in den Vorlesungen Ding und Raum nicht
detailliert auf die fir moglich gehaltene Auflosung des Ganzen ein und stellt
sich nicht die spater von ihm selbst aufgeworfene Frage, ,[...] wie diese Auflo-
sung aussehen soll“.2% Es ist allein zu bemerken, dass die Auflosung als ein
kiinftiges Gescheben und von einem Zeitmoment ab erwogen wird. Setzt das Ge-
schehen des Chaos die Raumzeitlichkeit voraus, dann ist die Hypothese als eine
reale Moglichkeit erwogen und darf daher nicht als aquivalent zur Moglichkeit
der Nichtexistenz der Welt iberhaupt betrachtet werden. Die Moglichkeit des
Nichtseins der Welt darf nur als eine unmotivierte Moglichkeit gedacht wer-
den.

Besitzen diese Gedanken nicht blof§ pathologischen Sinn und besagen ei-
gentlich fir die Moglichkeit der Nichtexistenz der Welt gar nichts? Der spat
von Husserl selbst erhobene ,,Einwand der Verrtcktheit“? tritt in dieser Vor-
lesung nicht auf. Dieser Einwand, in Verbindung mit der Moglichkeit der
Wiederherstellung der RegelmafSigkeit im Chaos, tragt in Husserls Spatphiloso-
phie zum Revidieren dieser Hypothese und schlieflich zur Umwandlung der
Cartesianischen Epoché bei.

Es verdient Erwihnung, dass Husserl am Ende der Ausfithrung der Hypothe-
se und ihr zum Trotz die weltkonstituierende Erfahrung zu einer ,Vernunft-
gewalt“ erklart, der gemaf§ alle denkbaren Moglichkeiten und Hypothesen
des Nichtseins der Welt sich als grundlos und unverniinftig, allerdings nicht
sinnlos, erweisen.3! Es ist zu bedenken, dass sich dabei schliefSlich doch eine
Art Konkurrenz, wenn auch eine ungleiche, ergibt, der gemafS die ausgedachte
Moglichkeit abgewogen und als wiiste Moglichkeit erklart wird.?? Ist nicht diese
Abschitzung schon eine Art Abwigung und der Offenheit einer leeren Mog-
lichkeit zuwider? Zu dem transzendentalen Schein, ,dass die Welt in Wahrheit
doch nicht sei®,?? gehort, so schreibt Husserl in den 1920er-Jahren,

»dass nach einer Korrektur durch eine entsprechende Wahrheit zu suchen bzw. nach

einem wahren Sein zu fragen, das anstatt, an Stelle dieser nicht seienden Welt zu setzen

sei, vollig sinnlos wire®.34

28 Hya XXXIX, S. 228.

29 Hua VII/2, S. 304.

30 Hua XVI, S. 290.

31 Hua XVI, S.290f.

32 ygl. Hua XVI, S. 290.

33 Hua VIII, S. 54.

34 Hua VIII, S. 54. (Hervorh. durch d. Verf.)

36



https://doi.org/10.5771/9783956508424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Er vergleicht den auf Entscheidung gezielten Ansatz hinsichtlich des transzen-
dentalen Scheins mit der sinnwidrigen Bemiithung, anstelle der fre: phantasier-
ten Nixe das wabre Ding, das uns trigerisch als Nixe erscheint, zu finden.?
Ist damit gemeint, dass eine dergestalt erwogene Moglichkeit der Nichtexis-
tenz der Welt etwa das Produkt des reinen Phantasierens sei und dass sie in
keinem echten Widerstreit mit der Wirklichkeit stehe?¢ Ist das Erwagen der
Moglichkeit der Nichtexistenz der Welt die ,,Quasi-Positionalitat*> einer nicht
sezenden Welt, einer phantasierten Welt? Die am Leitfaden der dinglichen Trans-
zendenz erwogene Hypothese kann nicht als absolut leere Moglichkeit betrach-
tet werden, weil eine absolut leere dingliche Intention ausgeschlossen ist. Eine
dingliche ideale Moglichkeit besitzt trotz ihrer angenommenen indifferenten
Seinssetzung zumindest die typische Dingapperzeption und ist insofern nie
absolut leer.>®

Abschlieffend ist hier zu bemerken, dass zwar gerade auf Grund der Domi-
nanz der Dingauffassung bei der Weltvernichtungshypothese darauf bestanden
werden kann, dass das phanomenologische Wagnis nur die Thesis der Dingwelt
und die Einstimmigkeit der dufferen Wahrnehmung betrifft. Es darf dennoch
nicht verschwiegen werden, dass Husserl in den frithen Phasen der Phinome-
nologie mit einer gewissen Ungenauigkeit mit den verschiedenen Weltbegrif-

35 Vgl. Hua VIIL, S. 54.

36 7u der reinen Phantasie bei Husserl vgl. Bernet, R.: Phantasieren und Phantasma bei
Husserl und Freud, in: Founding Psychoanalysis Phenomenologically, Hgg. Lohmar, D.
& Brudziriska, J., Dordrecht u. a.: Springer. 2012. S. 1-21. Bernet bringt die besondere
Eigenschaft der Phantasie mit folgenden Worten auf den Punkt: ,Die Enthaltung vom
Glauben an die Wirklichkeit des anschaulich gegebenen Gegenstandes, welche jede
Art von Phantasie kennzeichnet, wird mir keineswegs von auffen her durch das wahr-
nehmungsmifige Erscheinen eines (anderen) wirklichen Gegenstandes aufgezwungen,
dessen Existenz mit dem unwirklichen Charakter meines Phantasiegegenstandes streiten
wirde. Es ist nimlich prinzipiell ausgeschlossen, dass zwischen einem wirklichen Gegen-
stand und einem Phantasiegegenstand ein echter Konflikt oder Widerstreit entstehen
kann.“ Bernet (2012), S. 4.

% Hual, S.94.

38 Husserls Beispiel fiir eine leere Moglichkeit in den Ideen I ist die Moglichkeit, dass ein
Tisch, den Husserl von oben wahrnimmt, auf der nicht sichtbaren Unterseite zehn Fiifle
hat statt vier. Vgl. Hua III/1, S. 325. Diese dingliche leere Moglichkeit ist nur insofern
leer, dass in bisherigen Erfahrungen Husserls vom Tisch keine Motivation dafiir zu fin-
den ist. Abgesehen davon, dass ein Artefakt ein problematisches Beispiel ist, ist der Man-
gel an Motivation blof ein Mangel an Erfahrungen. Es spricht verschwindend wenig dafiir,
aber nicht nichts. Vgl. Hua XX/1, S. 178. In den Texten zur Umarbeitung der VI. Logischen
Untersuchung wird dieses Beispiel revidiert, so dass nun auch die unwahrscheinlichste, im
Vorhinein zur Enttiuschung verurteilte Protention als reale Moglichkeit gilt. Ein Beispiel
fir die leere Moglichkeit sind die Nixe oder der Zentaur. Vgl. Hua XX/1, 177-186.
Immerhin griindet eine dinglich leere Moglichkeit letztendlich in dem noematischen
Sinn und Wesen. Somit steht diese Moglichkeit zumindest unter Berticksichtigung der
Regeln der Dingregion und ist also nie absolut leer. Daher erfordert m. E. die absolut leere
Moglichkeit des Nichtseins der Welt eine eigene Definition. Trotz der Hervorhebung des
transzendentalen Scheins als eines ganz eigenartigen und besonderen wird die absolut
leere Moglichkeit oft mit der dinglichen leeren Moglichkeit vermengt.

37

19.01.2026, 22:30:50.


https://doi.org/10.5771/9783956508424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

fen umgeht und dass in diesen frithen Phasen, wie in der ganzen statischen
Phinomenologie, die hohere fertig konstituierte Einheit der Dingwelt im Vor-
dergrund steht. Die vorpridikative Meldung der Welt wird erst spat berticksich-
tigt.

§ 2. Dingliche Transzendenz der Welt und thre Ablosbarkeit von der
Region des Bewusstseins in den Ideen |

Im Folgenden geht diese Arbeit nun auf die Paragraphen in den Ideen I ein, die
bis heute zu den bestimmten Fehlinterpretationen der ganzen Phinomenologie
Husserls fihren. In den Ideen I ist Husserls Ziel bei der Thematisierung der
Nichtseinsmoglichkeit der Welt, ,die prinzipielle Ablosbarkeit der gesamten
nattirlichen Welt von der Domiane des Bewusstseins“® zu zeigen. Um dieses
Ziel, ausgehend von dem wesentlichen Unterschied zwischen der Transzendenz
und der Immanenz, zu erreichen, schildert Husserl die Gegebenheit der ding-
lichen Transzendenz als perspektivisch, inadaquat, zufillig und deshalb pra-
sumptiv. Die auf dem Wesen der dinglichen Transzendenz basierte Nichtseins-
moglichkeit weist sich in der Gegebenheit des Dinges aus. Die perspektivische
Gegebenheit des Dinges ist prasumptiv nicht nur im So-Sein, sondern auch im
Sein. Die Fortsetzbarkeit der dufSeren Wahrnehmung und ihre stindige Bewah-
rungsbedurftigkeit fithrt nicht nur zu den Andersbestimmungen und den Kor-
rekturen, sondern woméglich zu der totalen Entwahrung, zu der Bewahrung
des Nichtseins. Die Preisgabe eines Dinges im Ganzen ist nicht ausgeschlossen,
denn die ,[d]ingliche Existenz ist nie eine durch die Gegebenheit als notwen-
dig geforderte, sondern in gewisser Art immer zufallige“.#’ Die Zufalligkeit
der dinglichen Existenz lasst die Moglichkeit ihres Durchstreichens offen. Be-
deutend ist aber, dass selbst das Durchstreichen eine enttiuschende Erfillung
der Intention ist. Wihrend die fir die Nichtseinsmoglichkeit der dinglichen
Transzendenz grundlegende Zufilligkeit, die in den Ideen I unmittelbar der
Welt zugeschrieben wird, auf der Fortsetzbarkeit der Erfahrung, genauer ausge-
dricke, auf der Fortsetzbarkeit der aufferen Wahrnehmung beruht, setzt die
Zufalligkeit der Welt die Moglichkeit des totalen Verfalls der Wahrnehmung
tberhaupt voraus.

Der naheliegende niachste Gedankengang in den Ideen I hinsichtlich der
erwogenen Nichtseinsmoglichkeit der Welt sollte von der folgenden Frage ge-
leitet sein: Ist die Gegebenheit der Welt von derselben Art wie die Gegebenheit
des Dinges? Sind die Einzelerfahrung und die Welterfahrung von demselben
Wesen, so dass sich die im Wesen jeder dinglichen Transzendenz liegende Mog-
lichkeit des Nichtseins auf die Welt Gbertragen lasst? Husserl verzichtet hier

39 HuaIlI/1, S. 99.
40 Hua III/1, S. 97.

38



https://doi.org/10.5771/9783956508424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

auf diese Frage und misst unmittelbar der Welt die fiir die Dinge denkbare An-
nihilationsmoglichkeit bei. Die Moglichkeit der Anhdufung des Wimmelns in
der Erfahrung und schliefSlich des Verfalls der Regelordnung der Erfahrung
wird als dquivalent mit der Moglichkeit betrachtet, ,dass es keine Welt mehr
gibt“.#! Wie in den Vorlesungen Ding und Raum wird auch in den Ideen I von
der Moglichkeit der Authebung ,,[der] festen Regelordnungen der Abschattun-
gen, Auffassungen, Erscheinungen“® als der Moglichkeit des Nichtseins der
Welt gesprochen.

Um das Bewusstsein als absolutes Sein gegentiber der Welt und ihrem sekun-
daren, relativen Sein hervorzuheben, vollzieht Husserl einen Gedankengang,
der das Bewusstsein nicht nur von seiner weltlichen Situation, seiner natirli-
chen Einstellung zur Welt, sondern ginzlich von der Welt zu befreien scheint.
Wihrend der Nichtseinsmoglichkeit der Welt behauptet Husserl das Weiterbe-
stehen des Bewusstseins, allerdings eines modifizierten. Resignation der Welt
fordert keineswegs, dass fir das Bewusstsein ,andere Erlebnisse und Erlebnis-
zusammenhinge ausgeschlossen waren®.# Ist unter dieser Modifikation des Be-
wusstseins ein dumpfes Bewusstsein zu verstehen? In dieser Gedankenphase be-
jaht Husserl die Frage nicht. IThm zufolge bestehen die Erlebniszusammenhinge
weiter, nur ohne irgendeine reale Seinssetzung.** Das Bewusstsein wird als eine
fur sich abgeschlossene Region vom Durchstreichen der Weltexistenz nicht
beschidigt. Der zu vielen Missverstindnissen fihrende Cartesianische Weg der
Reduktion legt hier das absolute Bewusstsein als Residuum der Weltvernichtung
dar.

Somit wird in den Ideen I die Moglichkeit der Nichtexistenz der Welt
am Leitfaden der dinglichen Transzendenz erwogen. Auch die Beschreibung
der Welt als des Aufienhorizontes der Dingwahrnehmung vermag nicht die
versteckte Gleichsetzung der Welt mit dem Ding und daher ihre Annihilations-
moglichkeit zu korrigieren, da in den Ideen I von einem moglichen inaktuellen
Horizont, d. h. von einem Horizont ohne Dinge, noch keine Rede ist.

§ 3. Einwand der Verriicktheit und Einwand der Moglichkeit der
Wiederberstellung der Ordnung aus Chaos

Die Moglichkeit der Auflésung der Erfahrung in einem blofen Gewiihl der
sinnlosen Empfindungen wird als stellvertretend fiir die Méglichkeit der Nicht-
existenz der Welt gedacht. In dieser Arbeit sind schon zwei Einwande kurz

4l Hua III/1, S. 103.

42 Hua III/1, S. 103.

43 Hua I1I/1, S. 104; vgl. Hua XXXVI, S. 124.

Schlief8lich betrachtet Husserl in der Krisis das absolute Bewusstsein als Gewinn der
Cartesianischen Epoché als inhaltsleer. Vgl. Hua VI, S. 158.

39



https://doi.org/10.5771/9783956508424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

angedeutet worden, die angesichts der hypothetischen Auflésungsmoglichkeit
eine Umwandlung der Cartesianischen Epoché und das Einschlagen eines neu-
en Wegs der Reduktion fordern, der letztendlich dem phianomenologischen
Begriff der Welt gerecht werden kann.# Es wird sich dabei als aufschlussreich
erweisen, die erwahnten Einwande zu studieren und anhand dieser Kritiken
Husserls spateren Ansatz zum Weltproblem zu thematisieren.

Der Einwand der Verriicktheit versteht die scheinbare Moglichkeit der
Weltvernichtung bloff als die Moglichkeit des pathologischen Falls: Zwar ist
ein Bewusstsein ohne Assoziationsmoglichkeit, ohne Identifikationsvermogen,
schlieflich ohne Fihigkeit der Natur- und der Welterkenntnis faktisch nicht
auszuschlielen; der Mensch kann verriickt werden, aber ,[dJie Moglichkeit der
Verrtcktheit kann doch nichts besagen zur Moglichkeit der Nichtexistenz der
Welt“.46 Als reale Moglichkeit setzt sie gerade die Weltexistenz voraus. Ein
Mensch kann der Vernunft entbehren, wihrend die anderen Menschen durch
ithren harmonischen Welterfahrungsverlauf weiterhin zur Weltkonstitution im-
stande sind.

Husserls Antwort auf diesen Einwand ist in den 1920er-Jahren weiterhin
von seinem Ansatz zum solipsistischen Anfang der Phinomenologie bestimmt.
Die reale Moglichkeit der Verriicktheit setzt andere Subjekte voraus, die diese
abnormale Situation erkennen und sie mit dem Titel Verriicktheit versehen.
Aber fir den anfangenden Philosophen fallen die Anderen unter die Realité-
ten, die bezweifelbar sind und eingeklammert werden miissen.#” Somit sieht
Husserl in diesem Einwand den erkenntnistheoretischen Zirkel.#® Die Fremder-

45 Dariiber, dass die Hypothese der Welt-Annihilation ihr Ziel nicht erreicht hat, schreibt
Rudolf Bernet in seinem Beitrag Husserl’s concept of the world: , The hypothesis of the anni-
hilation of the world thus does not meet the aims of the program of phenomenological
reduction: it allows to appear niether the world as phenomenon, nor the transcendental
being of the subject, nor the correlation or belonging-together of subject and world. The
annihilation of the world does not even merit its own name, since the world (insofar as
it exceeds the real existence of things) is not even taken into consideration.“ Bernet, R.:
Husserl’s concept of the world, in: Crises in Continental Philosophy, Hgg. Dallery, A. B. u.
a., Albaby: Suny Press, 1990, S. 3-21. Hier S. 7.

46 Hua VIIL S. 55.

47 Dieser Einwand sollte uns zum Nachweis dienen, dass die Selbstbesinnung, die der

anfangende Philosoph zu vollziehen hat, nicht in der natiirlichen kommunikativen Ein-

stellung, sondern sozusagen in der solipsistischen vollzogen werden muss.“ Hua VIII,

S.59.

»Neben all dem hat unsere lange Uberlegung des Einwandes von der moglichen Ver-

riicktheit auch das Gute gehabt, uns ein fiir allemal auf die Gefahr des spezifisch erkennt-

nistheoretischen Zirkels aufmerksam zu machen, der darin besteht, dass man argumen-
tierend, und ohne es zu merken, in Besonderheit beniitzt, was in der Allgemeinheit des
kritischen Themas in Frage steht.“ Hua VIII, S. 66. ,,Da also alle mégliche Erfahrung von

Menschen raumdingliche Erfahrung voraussetzt, so kann eine universale Kritik der Welt-

erfahrung auch andere Menschen nicht als gegeben hinnehmen, wie es das Argument der

Verriicktheit tut, das damit einen erkenntnistheoretischen Zirkel begeht.“ Hua VIII/2,

S.305.

48

40

19.01.2026, 22:30:50.


https://doi.org/10.5771/9783956508424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

fahrung, die den Einwand der Verrticktheit geltend machen mag, ist gerade
von der erdenklichen Méglichkeit der Auflosung meiner Erfahrung im Gewtihl
betroffen, weil beim solipsistischen Ansatz des Philosophieanfangs die Anderen
nur Gegenstinde meiner Erfahrung und nicht selbst konstituierende Erfahrung
sind. ,,Die universale Kritik meiner Erfahrung ist also die universale Erfahrungs-
kritik iberhaupt.“# Infolgedessen wird jedweder mogliche Boden fir die Set-
zung der Welt, d. h. die Fremderfahrungen, zurtickgezogen.

Daher betrachtet Husserl diesen Einwand nur als einen Pseudoeinwand. Wie
der Herausgeber der Husserliana III/1 — abgesehen von den spiten Ausfithrun-
gen dieses Einwands — zu Recht betont, besteht seine Funktion ,darin, die
Gultigkeit des ,hypothetischen Ansatzes der Nichtexistenz der Welt“ zu unter-
mauern®.>°

Aber im Rahmen der weiterentwickelten genetischen Phinomenologie ge-
winnt dieser Einwand eine eigene Bedeutung. Wenn die Weltkonstitution
als der Erwerb des entwickelten Bewusstseins betrachtet wird, welches selbst
eine Genesis hat, stellt sich die Frage nach der Notwendigkeit der Weltkonsti-
tution als die Frage nach der Notwendigkeit der gewissen Entwicklung des
Bewusstseins. Die Frage ist, ob es moglich ist, dass das Bewusstsein keine
solche Entwicklung absolviert, die zur Weltkonstitution fihrt. Die Antwort
ist positiv und weist auf ein pathologisches Bewusstsein hin. Die Debatte um
die Moglichkeit der Nichtexistenz der Welt wird nun im Rahmen der transzen-
dentalen Bedeutung der Normalitit gefithre.’! Fur das genetische Bewusstsein
ist es wohl moglich, sich derart zu entwickeln, dass es sich keiner Weltkonstitu-
tion ermachtigt. Anders als in Vorlesung § 34 der Ersten Philosophie ist in den
1930er-Jahren bei der Gleichsetzung der Nichterfillung der Weltkonstitution
mit der pathologischen Moglichkeit nicht mehr von dem unumginglichen
verpflichtenden Solipsismus des anfangenden Philosophen die Rede: ,[D]as
Monadenall wire doch konstituiert und die Welt, und ich wire, ohne es zu
wissen, pathologischer Mensch innerhalb einer Welt.“2 Das Erwagen der Mog-
lichkeit der Nichterftllung der Weltkonstitution entspricht der pathologischen

4 Hua VIIL S. 58.

50 Schuhmann, K.: Einleitung des Herausgebers, in: Husserl, E.: Ideen zu einer reinen Phino-
menologie und phinomenologischen Philosophie. Erstes Buch: Allgemeine Einfithrung
in die reine Phanomenologie, Den Haag: Martinus Nijhoff, 1976. S. XV-LVIIL Hier S.
LIV.

»S0ll eine Welt sein, sollen Subjekte selbst sein, fir sich und miteinander sein, soll eine
Zahlenwelt, sollen Wesenswahrheiten und Wesen selbst sein konnen usw., so muss es
normale Subjektivitat geben; ich gehe nicht nur tberhaupt als unbestimmtes ego allem,
was fiir mich ist, vorher, sondern als normales Vernunftsubjekt [...].“ Hua XV, S. 36.

52 Hua XXXIX, S. 226.

51

41

19.01.2026, 22:30:50.


https://doi.org/10.5771/9783956508424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Moglichkeit,’ im weitesten Sinne der Anomalitat,>* die selbst eine weltliche
Moglichkeit ist.

Die Moglichkeit der Nichtexistenz der Welt wird mit der realen Moglichkeit
der Verricktheit gleichgesetzt. Warum geraten wir nicht dadurch wieder in
einen erkenntnistheoretischen Zirkel? Die anderen Menschen, die zum Auswei-
sen des Verriickten sowie zur Weltkonstitution befugt sind, sind nicht blof
konstituierte Objekte in der Welt, blof Komponenten der Weltkonstitution,
sondern vielmehr die (mit)konstituierenden Subjekte der Welt.

Der methodologische Vorrang der Egologie’s erweist sich bei der transzen-
dentalen Entfaltung der Weltkonstitution als unzulidnglich, wobei nur aus dem
sletzt-transzendentalen Standpunkt®,’¢ d. h. der transzendentalen Intersubjekti-
vitat, moglich ist, uber die jeweilige Weltvorstellung hinaus zur wahren Welt
zu gelangen.”

Dariiber hinaus wird in der genetischen Phianomenologie herausgestellt,
»dass Subjektivitat nur in der Intersubjektivitat ist, was sie ist: konstitutiv fun-
gierendes Ich®.’8 Es ist zu bemerken, dass gerade die Verflechtung der transzen-
dentalen Subjektivitit und der Intersubjektivitit den Grund fiir das Revidieren
der immer einseitig betonten Relativitit der konstituierten Welt anfiihrt, denn
es gilt: ,Das Sein einer Intersubjektivitat transzendentaler Subjekte setzt bereits
(und wohl auch schon das Sein einer Mehrheit solcher tiberhaupt) Weltkonsti-
tution voraus.“¥’

Jede denkbare Moglichkeit setzt das denkende Ich voraus und ,[dJie Denk-
barkeit des Verriuickten setzt voraus den Nichtverrickten®.®® Die Verrtcktheit
ist das Unvermogen, die Unfihigkeit, die gemeinsame Welt zu konstituieren,
aber sie tritt nicht nur bei den hoheren Schichten der Konstitution auf, sondern

33 Zwar sieht Husserl ,die absoluten Grenzen fiir alle Verrticktheit® darin, dass das patho-

logische Bewusstsein trotz aller Abweichungen und Abstinde ,doch ein welterfahrenes

Wesen“ sein muss — solange es fiir mich als Bewusstsein, wenngleich als anormales,

gilt. Dennoch ist nicht ausgeschlossen, dass seine Welt im radikalsten Fall eine unzuging-

liche und geschlossene solipsistische Welt ist. Somit gilt seine Welt fiir mich blof in

Analogie.“ Hua XXXIX, S. 227.

Zu diesen weltlichen Moglichkeiten gehort auch das tierische Bewusstsein, das ,viel-

leicht* keine Welt hat. Fir die Anomalititen nach Husserl vgl. Breyer, T.: Unsichtbare

Grenzen. Zur Phianomenologie der Normalitit, Liminalitit und Anomalitit, in: Geist —

Person — Gemeinschaft. Freiburger Beitriage zur Aktualitit Husserls, Hgg. Merz, P. u. a.,

Wiirzburg: Ergon, 2010. S. 109-127.

55 Hua VIIL S. 173.

5¢ Hua VIII, S. 480.

37 Vgl. Meist (1980), S.561-589. Hier S.584. Auch Dan Zahavi vertritt die These, dass
Husserl spiter seine Stellungnahme zur Prioritit der solipsistischen Phinomenologie in
sehr entscheidenden Punkten modifiziert hat. Vgl. Zahavi (1996), S. 23 f.

58 Hua VI, S.175.

57 Hua XXXIX, S. 241.

€ HuaXV, . 34.

54

42

19.01.2026, 22:30:50.


https://doi.org/10.5771/9783956508424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ist sogar als eine ,,Wahrnehmungsverriicktheit“¢! denkbar, ,d. h., das betreffen-
de Subjekt kann in seinen Wahrnehmungen eine einheitliche Welt tberhaupt
nicht mehr durchhalten®.6?

Somit bekommt der sogenannte Einwand der Verriicktheit sein urspringliches
Recht zuriick und lauft auf die Feststellung hinaus, dass die Moglichkeit der
anormalen Entwicklung als meine vergangene Moglichkeit mein aktuelles, ent-
wickeltes, welterfahrendes Ich voraussetzt und sie daher gar nicht die Moglich-
keit der Nichtexistenz der Welt bestimmen kann. Das Apriori der statischen
Korrelation des Bewusstseins und der Welt hat eine Genesis und es ist hervor-
zuheben, dass zwar diese Genesis im Einzelfall keine Notwendigkeit hat, aber
dennoch die faktische Korrelation wesentlich notwendig ist, reziprok notwen-
dig.

Weder die Evidenz des habituellen Erwerbs noch die Evidenz der Antizipa-
tion scheint unangreifbar zu sein. Demgemif§ bedroht mich neben meiner
vergangenen Moglichkeit der anormalen Entwicklung und der Weltlosigkert von
vornherein auch die zuktnftige Moglichkeit der Auflésung meiner einstimmi-
gen Erfahrung in einem Gewtuhl. In Beilage XVIII in Hua XXXIX, welche
den Titel ,Mogliches Nichtsein der Welt® trigt und vom Herausgeber mit
»wohl 1930“ datiert ist, greift Husserl wieder auf die Frage der Moglichkeit
der Auflosung des Ganzen im Gewiihl zuriick. Dabei wirft er angesichts der
weiterentwickelten Lehre der eidetischen Variation und unter der Berticksichti-
gung des Wesensgesetzes, dass jede Variation des Ich eine Variation der Welt
nachzeichnet und umgekehrt,* die Frage nach der Moglichkeit des Nichtseins
der Welt auf, diesmal in Form der Frage nach der Moglichkeit des ganz freien
Variierens des Ich, ohne Bindung an die Einstimmigkeit der Erfahrung, d.
h. als Moglichkeit eines blofen Ich mit einem sinnlosen Gewiihl. Husserl
erganzt die in Frage stechende Moglichkeit der Auflosung im Gewiihl nun mit
einem beschreibenden Konzessivsatz, der fir alle bislang von ihm durchgespiel-
ten Gedankenexperimente der Weltvernichtung von offensichtlich destruktiver
Wirkung ist: ,,[Alber so, dass sich keine Leiblichkeit fir mich, keine orientierte
Natur etc. konstituierte?“6+

Die apriorische Leiblichkeit des transzendentalen Ich, unsere leibliche Ver-
ankerung in der Welt® — so Merleau-Pontys Ausdruck —, erschwert jeden Ge-
danken, der die Weltvernichtung und das weltlose Subjekt fiir giltig hélt. Die
ausgezeichnete Funktion des Leibbewusstseins, die Stellung der ungebrochenen

61 Huya XIV, S. 123.

62 Hya XIV, S. 123.

63 Hua XLI, S.373; vgl. Fonfara, D.: Einleitung des Herausgebers, in: Husserl, E.: Zur Lehre
vom Wesen und zur Methode der eidetischen Variation. Texte aus dem Nachlass (1891—
1935), Dordrecht u. a.: Springer, 2012. S. XVII-XLV. Hier S. XLIIL

64 Hua XXXIX, S.227.

65 [...1und der Leib ist unsere Verankerung in der Welt.“ Merleau-Ponty (1974), S. 174.

43



https://doi.org/10.5771/9783956508424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Seinsgewissheit meines Leibes fur die Weltgewissheit weist auf ein faktisches
Ich als die weltkonstituierende Subjektivitat hin.®¢

Husserl bezeichnet in der eben genannten Beilage die Fragestellung des
Gewtihls als eine Riickkehr ,auf die Betrachtungsweise der Ideen (und auf die
Méglichkeiten), die dort als giiltige Moglichkeiten angesetzt waren®.67

Die Auswertung der friheren Betrachtungsweise sowie die frither fir gultig
gehaltene Moglichkeit, die jetzt viele unlosbare Schwierigkeiten zu bereiten
scheint, fihren zu der Diagnose eines Relikts des sensualistischen Empirismus
in den frithen Phasen der psychologisch gepragten Phanomenologie.®® Die Ziel-
scheibe dieser Selbstkritik ist das auch in Husserl-Forschungen viel diskutierte
Schema Auffassungsinhalt-Auffassung.®’

Bezugnehmend auf die Logischen Untersuchungen betont Husserl in den Ide-
en I den prinzipiellen Unterschied zwischen dem primaren Inhalt und dem
Intentionalititsmoment des Aktes. Das Empfindungsdatum, die sensuelle Hyle,
entbehrt der Intentionalitit. Es bedarf der Auffassung, der intentionalen Mor-
phe, die das quasi tote Empfindungsdatum beseelt, damit es seine darstellende
Funktion, seine Rolle als Reprasentant spielen kann. Dieses an Dingwahrneh-
mung gerichtete Modell erhilt in den Ideen I seine Dominanz durch das Ver-
schweigen des Zeitproblems. Die passive Konstitution der unteren Schicht des

%6 Vgl. Hua XXXIX, S. 246 ff.

67" Hua XXXIX, S. 228.

¢ Hua XXXIX, S. 229.

69 Aguirre bringt die entscheidende Stellungnahme zu diesem Schema mit folgenden Wor-
ten auf den Punkt: ,Denker, die in anderer Hinsicht viel und sehr viel von Husserl tiber-
nommen haben und im Grunde nur seine Phinomenologie fortsetzen wollen, trennen
sich an dieser Stelle von Husserl, erklaren, sie wollten jenen ,Dualismus‘ von Auffassung
und Hyle hinter sich lassen bzw. tiberwinden, und versuchen zu beweisen, dass Husserl
selbst ithn nicht als die letzte und wahre Gestalt der Lehre von der Intentionalitat ansah,
vgl. Aguirre, A.: Genetische Phinomenologie und Reduktion, Den Haag: Martinus Nijhoff,
1970. S. XVIII; die Debatte um das Schema hat sich hauptsachlich anhand von Husserls
Zeitanalysen entwickelt. Wahrend einige Forscher auf die Zurticknahme des Schemas
als eine Wende hin zur transzendental-phinomenologischen Reduktion in Husserls
Phinomenologie hinweisen und im absoluten Bewusstseinsfluss eine Verabschiedung
von diesem Schema erkennen, behauptet die andere Partei, dass die Anwendung des
Schemas nur begrenzt, aber nie aufgegeben wird. Bezugnehmend auf den aktuellen
Stand der Forschung konnte man Bernet, Bochm und Rodemeyer als Vertreter der
ersten Gruppe nennen, wihrend Lohmar und Mensch fiir die begrenzte Verwendung des
Schemas stehen. Vgl, Bernet, R.: Einleitung, in: Texte zur Phinomenologie des inneren
Zeitbewusstseins (1893-1917), Hamburg: Meiner, 1985. S. XI-LXVII. Hier S. XXXIX. Vgl.
Boehm, R.: Vom Gesichtspunkt der Phanomenologie. Husserl-Studien, Den Haag: Martinus
Nijhoff, 1968. S.110-118. Vgl. Rodemeyer (2006), S. 23-30. Vgl. Lohmar, D.: Synthesis in
Husserls Phdnomenologie. Das grundlegende Modell von Auffassung und aufgefasstem Inbalt in
Wabrnehmung, Erkennen und Zeitkonstitution, in: Metaphysik als Wissenschaft. Festschrift
fir Klaus Dising zum 65. Geburtstag, Hg. Fonfara, D., Freiburg & Miinchen: Karl Alber,
2006. S. 387-407. Vgl. auch Mensch, J.: Retention and Schema, in: On Time. New Contri-
butions to the Husserlian Phenomenology of Time, Hgg. Lohmar, D. & Yamaguchi, L.,
Dordrecht u. a.: Springer, 2010. S. 153-168.

44

19.01.2026, 22:30:50.


https://doi.org/10.5771/9783956508424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Bewusstseins, die nicht an dem aktiv-synthetischen Model ausgefiithrt wird, son-
dern von sich selbst ausgeht, wurde in der gegenstandsorientierten statischen
Phinomenologie der Ideen I mitsamt der Dimension der Zeit verschwiegen.”®

Husserls Selbstkritik an dieser Stelle fithrt zur Behauptung, dass die Auffas-
sung von dem Empfindungsdatum ungeschieden ist. Die Erscheinungsfunktion
der immanenten Daten ist nicht das Produkt der Auffassung: ,das Aufgefasst-
sein, das ,Reprisentation‘-Sein ist eingeboren®.”! Anlasslich der Hypothese des
Chaos schlief§t diese Ansicht die Sinnlosigkeit der Empfindungsdaten aus. Die
Enthebung des an die Dingwahrnehmung gerichteten Schemas Auffassungsin-
halt-Auffassung im hyletischen Bereich und beim urspringlichen Zeitbewusst-
sein weist auf eine nicht dinglich-aufgefasste Ordnung auf, die nie vollig gebro-
chen werden kann.

Im Rahmen dieser Untersuchung wird sich die weitere Gelegenheit bieten,
auf das als problematisch herausgestellte Schema Auffassungsinhalt-Auffassung
einzugehen. Daher gentigt vorlaufig die Feststellung, dass das Ausrangieren die-
ses Schemas im immanenten Bereich zum Revidieren des wesentlichen Bezugs
des Ich zur Welt fihrt.

In der Beilage XI (zur 33. Vorlesung der Ersten Philosophie) entwickelt Hus-
serl die Gedanken der moglichen Wiederherstellung der Regelstruktur im Cha-
os, die er in Ding und Raum nicht bis zum Ende durchgedacht hat, weiter.
Das Chaos ist nichts Uniiberwindbares. Disharmonie muss nicht Disharmonie
motivieren. Eine in Unendlichkeit motivierte Disharmonie ist sogar absurd.
Die Absurditit der Moglichkeit der motivierten fortlaufenden Disharmonie ist
die Paradoxie der Idee der notwendig fortgehenden Disharmonie.

»Die Moglichkeit, dass die Welt in Wahrheit nichts sei, hat die Bedeutung einer Idee,
niamlich der Idee einer ins Unendliche fortgehenden Disharmonie, die aber nicht
zufillige sein soll. Was liegt aber in diesem Beisatz?*72

Nur die absolute Notwendigkeit schlieSt die Moglichkeit ihres Gegenteils aus.
Dies ist schon das Axzom, demgemafS die Moglichkeit des Nichtseins der Welt
fur denkbar gehalten wird und demzufolge Husserl die Hypothese des totalen
Chaos® aufstellt. Um als die Moglichkeit des Nichtseins der Welt zu gelten,
muss eben das hypothetische Chaos Totalitit und Notwendigkeit aufweisen, so
dass es keine Aussicht auf die Wiederherstelleng der Ordnung zulasst. Schon
die geringste Moglichkeit der Wiederherstellung der Ordnung beseitigt die
Universalitit des Chaos‘. Zugespitzt formuliert: Die Hoffnung annulliert das
Chaos. Die Bezeichnung der Welt als absolute Faktizitit kann anhand dieser
Notwendigkeitsforderung der Gegenmoglichkeit der Welt erlautert werden.
Die Totalitaitsdimension der Welt und nicht zuletzt ihre relative Notwendig-

70 Hua III/1, S. 182.
71 Hua XXXIX, S. 229.
72 Hua VIII, S. 392.

45



https://doi.org/10.5771/9783956508424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

keit konnen die Existenz der Welt in einem guten Sinne garantieren. Ein
sporadisches Chaos schadet nicht der auf Korrektur und Wiederherstellung
der Einstimmigkeit gerichteten Welterfahrung, vielmehr gehort es zu ihrem
wesentlichen Stil.

Die wiederhergestellte Ordnung, die Husserl frither als eine nicht vorausseh-
bare Ordnung und fir die Welterscheinung unzulinglich betrachtete, kann
nun zum Grad der Welterscheinung hochsteigen. Aus der Disharmonie kann
wieder die Ordnung entstehen, d. h. die Welt kann wiederhergestellt werden
und die wiederhergestellte Welt kann nur als identisch mit der vorher vermein-
ten Welt gelten.”? Schlieflich wire die Auflosung blof als vorlaufiger Bruch
der Einstimmigkeit, als Zwischenphase der Verrtcktheit oder im weitesten
Sinne als ,eine Strecke des unbewussten Bewusstseins“74 und freilich nur mit
Hilfe der Anderen denkbar. Das mogliche sinnlose Gewtihl kann die Strecke
des noch nicht zum Weltleben erwachten Ich sowie das Stadium nach dem
Tod darstellen,” besagt aber nichts tber die Moglichkeit der Nichtexistenz der
Welt.

Die wihrend der Auflosung der Welt mogliche Erinnerung ,an eine in
einer friheren, zeitweise durchaus einstimmigen Erfahrung erschienene und
in Gewissheit geglaubte Welt“,7¢ die Husserl in den Vorlesungen zur Ersten
Philosophie als das, was bestenfalls tbrigbleibe, betrachtet, erklart er jetzt fiir
nicht bestehend.

»Die Welt ist mein Erinnerungsfeld als meine Umwelt. Wo ich keine Welt habe, also
kein personales Ich bin oder, was dasselbe, kein Interessenfeld habe, da habe ich auch
keine Moglichkeiten, mich zu erinnern.“’”

Zudem zeigt Husserl anhand von Gedankenexperimenten wie dem ,,Gedanken-
experiment zweier periodisch alternierender Einstimmigkeitssysteme®,”8 dass
die Weltverdoppelung ausgeschlossen ist.

Die Ergebnisse dieses Experimentes kann man wie folgt zusammenfassen:
Gemif§ wesentlicher Korrelation der Subjektivitat und der Welt und angesichts
des Tatbestands, dass die transzendentale Subjektivitit je eigene Personlichkeit

73 In Beilage XI (zur 33. Vorlesung) der Ersten Philosophie, die ,Uber die Moglichkeit der
Nichtexistenz der Welt“ heiflt, schreibt Husserl: ,Namlich wenn die Auflésung eingetre-
ten wire, so bliebe doch die offene Moglichkeit, dass sich wieder ein Weltphanomen
konstituierte, und zwar so, dass in Wiederankntpfung an die fritheren Perioden einstim-
migen Glaubens die eine und selbe Welt wieder Geltungswert erhalt.“ Hua VIII, S. 391.

74 Hua XXXIX, S.229.

75, Und ich sterbe. - Ubergang in ein Gewiihl oder in unterschiedslose Empfindungseinfor-
migkeit, die weltlos ist™“ Hua XXXIX, S.228. Die Hypothese der Aufldsung wird spéter
in den Uberlegungen zu Grenzproblemen des Todes und der Geburt als Schwinden des
Bewusstseins und Verschwinden der Welt weitergedacht. Vgl. Hua XLII, S. 2 ff.

76 Hua VIII, S. 49.

77" Hua XXXIX, S. 229.

78 Hua XXXIX, S.219.

46

19.01.2026, 22:30:50.


https://doi.org/10.5771/9783956508424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

eine bestimmte Bewusstseinsgeschichte ist, fordert die hypothetische Weltver-
doppelung die Verdoppelung einer Person. Die Seelenwanderung mitsamt
der erforderlichen Verdoppelung des Leibes mag vielleicht bei einem Ich als
solus ipse keine Probleme bereiten. Die Einheit eines erfahrenden Lebens vor
dem Bruch wiirde einem gewissen Einstimmigkeitssystem korrelieren, wihrend
nach dem Bruch das erfahrende Leben ein ganz anderes sowie sein korrelatives
Einstimmigkeitssystem ein neues waren.”” Jedoch die transzendentale Intersub-
jektivitat, das Apriori der Kommunikation, gestattet keine Weltverdoppelung.
Die Erfahrungsgemeinschaft als die ,,Urtatsache“$? konstituiert die Welt stets als
ein Einstimmigkeitssystem. Somit begriindet Husserl,

»dass Strome zeitweise einstimmigen und dann zeitweise unstimmigen Gesamterfah-
rens nicht mehrere, zeitlich getrennte Welten in sich tragen konnen, sondern, wenn
tiberhaupt, so nur eine, im einen Weltraum und der einen Weltzeit.“8!

Die Moglichkeit der Wiederherstellung der Welt aus dem Gewihl entwertet
die Auflosungshypothese als den gleichwertigen hypothetischen Ansatz zum
Nichtsein der Welt.

Es gilt, wie rickwarts die Moglichkeit der pathologischen Entwicklung, so
vorwirts die Moglichkeit der Auflésung im Chaos nur als eine reale Moglich-
keit des lebendig stromenden Bewusstseins zu denken. Die Welt als Geltungs-
boden ist Boden aller Moglichkeiten und Hypothesen. Die Hypothese des Cha-
os, die die Apodiktizitit des prasumptiven Charakters der Welt auf die Probe
stellen soll, weist sich schlieflich als eine reale Moglichkeit aus, die selbst die
Weltgewissheit voraussetzt. Die Weltgewissheit ist nicht modalisierbar, sondern
sie ,ist apodiktischer Boden fiir alle Modalisierungen®.?? Jede Erfahrung ist eine
Erfahrung i# der Welt, jedes Phantasieren ist ein Phantasieren im Horizont
der Welt. Und die Hypothesen und Phantasiemoglichkeiten, welche die Welt-
vernichtung erdenken, sind im Endeffekt gescheiterte®> Versuche der Subjekte,
die selbst in der Welt sind. Nicht nur die bereits genannte Hypothese, die

79 Aber bei mir selbst schien es doch méglich, dass ich trotz einer durchgehenden Einheit

eines Lebensstromes zwei Personalititen in mir trug. Ich hatte in jeder Welt andere

Erfahrungen, andere Schicksale, einen anderen empirischen Charakter, z. B. in einer

Welt war ich Konig, in der anderen Bettler. Das hinderte nicht, dass ich als A-Person von

der B-Person wusste und ihre Erlebnisse erinnerungsmifig in mir trug. Ich war dasselbe

JIch’, wie ich dasselbe Ich war als Traumkonig, meine Befehle erteilend etc., dasselbe, das

ich als waches Ich bin. Nur dass ich den Traum durchstreiche, die A-Welt streiche ich

aber als B-Subjekt nicht aus.“ Hua XXXIX, S. 219.

Hua XXXIX, S.233. Zu den vier Gruppen von Urtatsachen bei Husserl, vgl. Tengelyi, L.:

Welt und Unendlichkeit. Zum Problem phinomenologischer Metaphystk, Freiburg & Miun-

chen: Karl Alber, 2014. S. 184-187.

81 Hua VIII, S. 392.

82 Hua XXXIX, S. 128.

85 Diese Versuche sind jedoch in ihrem richtig verstandenen Sinn und Zweck vielverspre-
chend, da sie den Menschen zur klaren Einsicht bringen konnen, dass die Welt sein
intentionales Sinngebilde ist und ihn als Geltungsquelle hat.

80

47

19.01.2026, 22:30:50.


https://doi.org/10.5771/9783956508424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

schon vom ersten Durchbruch der Phinomenologie immer wieder vollgezogen
wurde und in der radikalen Reduktion kulminiert, sondern auch die sogenann-
te Methode des Abbaus der Primordialitat, die quasi eine Vorwelt erschliefSt,
fallt unter dieselbe Kategorie der weltlichen, genauer gesagt der menschlichen
Moglichkeiten.®* In diesem Zusammenhang schreibt Husserl:

,Ich kann mich auch hinsichtlich dessen, was ich von mir und meinem konstituieren-
den Leben schon fir mich bin, umdenken und damit die anderen und die Welt
frei umdenken und sogar die vorgegebene Primordialitit ganz abbauen und damit
Weltvernichtung erdenken. Aber ich, der Umdenkende, der mich der faktischen Wirk-
lichkeit Enthebende, bin apodiktisch das Ich der faktischen Wirklichkeit, und ich bin
das Ich der Vermogen, die ich insbesondere als eidetisch denkendes und sehendes Ich
mir faktisch erworben habe.“85

Das transzendentale Ich ist das faktische und in all seinen Variationen, seinen
Vermogen und Vermoglichkeiten gebunden an die Wirklichkeit. ,Somit geht
die Wirklichkeit den Moglichkeiten voraus.“¢ Und es ist von grundlegender
Wichtigkeit, dass der Primat der Wirklichkeit beim transzendentalen Ich der
von Husserl in den Ideen I anerkannten ,alte[n] ontologische[n] Lehre, dass
die Erkenntnis der Moglichkeiten der der Wirklichkeiten vorhergehen musse®,%
nicht widerspricht. Die Erkenntnis der Moglichkeit setzt den Erkennenden
voraus und der Erkennende ist ein Faktisches. Der ganze eidetische Bereich
ist die Leistung der eidetischen Variationen, die ein faktisches Ich mit seinen
faktisch erworbenen Vermogen vollziehen kann.

Die Welterkenntnis, deren Kontingenz anhand des hypothetischen Ansatzes
der Nichtexistenz der Welt unterstrichen werden soll,88 erweist sich fir das
lebendig faktische Bewusstsein, insofern es ein intersubjektiv normales ist, als
wesentlich notwendig.

Husserl bezeichnet die Weltgewissheit als die apodiktische Antizipation. Die
Evidenz der Antizipation der Welt ist eine historische Apodiktizitat.®® Das Auf-
horen der Geltung der Welt oder die Enttduschung der Antizipation besagt,
so Husserl, das Aufhoren des Je-gewesen-Seins.”® In diesem Zusammenhang

84 Luft ordnet die Eroffnung des Weges zur Verweltlichung in der Hervorhebung der

phianomenologischen Titigkeit als einer menschlichen Tatigkeit, vgl. Luft, S., Phinomeno-
logische und Mundane Reduktion, in: Die Sichtbarkeit des Unsichtbaren, Hgg. Bernet, R. &
Kapust, A., Paderborn: Wilhelm Fink, 2009. S. 57-72. Hier S. 67.

85 Hua XXIX, S. 85.

86 Hua XXIX, S.86. Zum Primat der Wirklichkeit vor der Moglichkeit des transzendenta-
len Ich und seiner Konsequenz fiir die ganze eidetische Phanomenologie Husserls vgl.
Landgrebe, L.: Faktizitit und Individuation. Studien zu Grundfragen der Phidnomenologe,
Hamburg: Meiner, 1982. S. 120 f.

87 HuaIlI/1, S.178.

88 Hua VIIL, S. 50.

89 Hua XXXIX, S. 215

%0 Hua XLIL S. 20.

48

19.01.2026, 22:30:50.


https://doi.org/10.5771/9783956508424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

lasst sich die Unmoglichkeit der Erinnerung als angeblich weiterbestehenden
intentionalen Erlebniszusammenhangs des weltlosen Bewusstseins beweisen.

Die Weltgewissheit ist auf das einstimmig erfahrende Leben angewiesen;
und ,solange ich lebe, diese Gewissheit nicht autheben kann“! Sie bekraftigt
sich im Laufe des zur Erfahrung erwachten Lebens und immunisiert sich im-
merfort gegen eine durchgehende Erschitterung kraft der Evidenz der Antizi-
pation.

Im Unterschied zur Einzelerfahrung ist die Welterfahrung durch die Evidenz
der Antizipation apodiktisch gesichert. Husserl betont,

»dass die Dignitdt der Welterfahrung, d. i. der im laufenden Strom der Gesamteinheit

der Erfahrungen liegenden Erfahrungsgewissheit von der Welt, von einer ungleich

héheren Dignitit der Evidenz ist als diejenige der Einzelerfahrung“.92

Die Erfahrung des Realen, die Selbstgebung der Wahrnehmung, birgt in sich
die Moglichkeiten der Bewihrung und der Entwihrung. Einstimmigkeit einer
im Laufe der Zeit erwachsenden Einzelerfahrung steht stindig in Gefahr, da sie
immer von Unstimmigkeit mit anderen Erfahrungen bedroht ist. Da es keine
isolierte selbstandige Erfahrung gibt und jede Erfahrung der Ubereinstimmung
mit anderen Erfahrungen bedarf, kann eine Einzelerfahrung sogar wihrend der
Erfahrung zweifelhaft werden. Die Gewissheit eines Dinges lasst die Moglich-
keit der Tauschung stets offen.

Wie beim erwahnten Beispiel des Bildes kann fiir jede Einzelwahrnehmung
staindig eine Probe der Realitit vollzogen werden, indem ihre Zustimmung
mit den gesamten zustimmenden anderweitigen Erfahrungen untersucht wird.
Aber konnen die Welt bzw. die Welterfahrung auf die Probe gestellt werden?
»Erfahrung® ist ,nur durch Erfahrung bewihrbar und aufhebbar“,”? aber wie
Husserl zu Recht fragt: ,Womit soll die Welterfahrung streiten? Nichts kann als
Gegenerfahrung sie aufheben.“* Die Kraft des Weltglaubens kann durch keine
andere Kraft Gberwunden werden, da jede Kraft der Kraft des Weltglaubens
entspringt. Der Universalhorizont, der Horizont aller Horizonte, hat ,keinen
konstituierten Horizont moglicher Nichtbestatigung®.?s

Weder fir Durchstreichen und Aufhebung noch fiir Bestatigen und Bekrafti-
gung der Weltgewissheit sind externe Zeugen und Grinde aufzurufen. Ebenso
ist keine gottliche veracitas erforderlich.

o1 Hua XXXIX, S. 215.
92 Hua XXXIX, S. 236.
93 Hua XXXIX, S. 231.
94 Hua XXXIX, S. 236.
95 Hua XXXIX, S. 236.

49



https://doi.org/10.5771/9783956508424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Das ,prasumtive Recht“¢ der Weltexistenz, das Husserl frither als ein relati-
ves Recht betrachtet hat,”” bezeichnet er nun als ,,Urrecht“,”® welches wir der
Welt nie aberkennen kénnen.

Die gegenwartige Welterfahrung hat nicht nur die Evidenz der Selbstge-
bung, vielmehr hat sie die Evidenz der Antizipation. Nicht die Schicksalsgottin-
nen, sondern die Welterfahrung selbst zeichnet mit ihrem Stil den kinftigen
Weltlauf vor. Wihrend die Bewahrung der Einzelerfahrung eine bisherige Evi-
denz, eine vorldufige Evidenz ist, beruht die stindige Bewihrung und Geltung
der totalen Welterfahrung auf der apodiktischen Evidenz der Antizipation,
»dass <eine?> einzelne Unstimmigkeit entscheidbar ist und so, dass das Ganze
total eznstimmig wird.“”

Die evidente Voraussicht der Welt, die Vorgewissheit des Zustandekommens
der Einstimmigkeit ist nach Husserl ,eine lebendige, die in jedem wachen Le-
bensmoment sich bestatigt und neu entzindet, sich neu steigert und in diesem
Prozess eine undurchbrechliche Kraft hat“.!% Die Lebendigkeit der Evidenz der
Antizipation ist die bedeutungsvolle Eigenschaft dieser Gewissheit. Solange ich
wach lebe, lebe ich in der Gewissheit der Evidenz der Voraussicht der Welt. Ich
kann nicht, wihrend ich die Welt erfahre — was solange ich wach lebe der Fall
ist —, ihre Existenz bezweifeln; zudem kann fiir mich die Weltexistenz nicht in
der Zukunft zweifelhaft werden.

Die Apodiktizitit der Praisumtion der Welt kommt aus meinem aktuellen
Leben, sie kommt von der lebendigen Gegenwart. Das ist also eine subjektiv
relative Apodiktizitat, sie ist relativ zu der ganzen Lebensaktualitat. Die Welt-
gewissheit ist eine geradehin Gewissheit, ich lebe in diese Gewissheit hinein.
Allerdings kann sie auch dergestalt thematisiert werden, dass ich mein Leben
tiberschaue und sein Korrelat erkenne, die Identitat der Welt. Ich kann auch
in der Zukunft, solange ich lebe, immer wieder den bewihrenden Zugang zur
Welt haben. Somit spiegelt sich die Weltgewissheit in der Gewissheit meiner
Vermogen. Husser] wiirde so weit gehen zu behaupten:

»Welt bezeichnet ein Vermogen, systematisch erfahren und auf Wegen des Erfahrens

identischen Seinssinn bewihren zu kénnen, dabei Unstimmiges ausscheiden, statt
dessen das Richtige einfiigen. 101

%6 Hua XXXIX, S. 235.

77 Bestandig setzen wir sie [scil. die Welt] in Form der unausgesprochenen Generalthe-
sis. Diese Thesis ist also eine zufillige und trotz des ihr innewohnenden Rechts eine
aufhebbare. Das Recht ist eben selbst ein relatives Recht, das prinzipiell aufgewogen und
tiberwogen werden kann.“ Hua XXXVI, S. 110. (Hervorh. durch d. Verf.)

’% Hua XXXIX, S. 234.

%2 Hua XXXIX, S. 186. (Hervorh. durch d. Verf.)

100 Hya XXXIX, S. 235.
" Hua XV, S. 621,

50

19.01.2026, 22:30:50.


https://doi.org/10.5771/9783956508424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Riickblickend auf seine hypothetischen Ansitze schreibt Husser] nun in den
1930er-Jahren:

»Gelingt mein Versuch, mir den Fortgang dieser sinnlichen Erfahrung zu erdenken in
einer Weise, die zur Evidenz der Nichtigkeit fihren konnte?“102

Die Antwortet lautet: ,Nattrlich gelingt das nicht.“1%3

Die von Husserl, so wie von jedem kithnen Denker, ausgedachten Moglich-
keiten des Nichtseins der Welt bleiben nicht offen, sondern sind vergebliche
Versuche, die nicht nur auf Grund der Erfahrung als wiiste Ansitze zu erklaren
sind, sondern weil diese Moglichkeiten an die Grenzen der Variation des Egos,
des Denkers selbst stoffen. In diesem Sinne ist die Frage der Moglichkeit des
Nichtseins der Welt dquivalent mit der Frage: ,[m]uss ich die transzendentale
Gestalt des menschlichen Ich haben?“1%4 Alle spekulativen Bemithungen um
diese Frage wiren letztendlich menschliche Zumutung,.

Die Ausdenkbarkeit der moglichen Nichtexistenz der Welt bleibt in dem
Sinne offen, dass es nicht ausgeschlossen ist, dass wir uns anormale Subjekte
ausdenken konnen, ,,in denen vielleicht keine Welt konstituiert ist“.1% Und wie
Husserl betont: ,Jedenfalls im Voraus kann man dartber nichts sagen, nicht
einmal, wie weit die Denkbarkeit reicht.“1% Somit ist mit der Abweichung von
der friheren Deutung die Moglichkeit der Nichtexistenz der Welt blof als eine
reale Moglichkeit und im Widerstreit mit der wirklichen Evidenz denkbar.1%”

So koénnen wir behaupten, dass das fir das alltagliche Leben licherliche
Zweifelhaftsein der Welt auch fiir den Phanomenologen apodiktisch ausge-
schlossen ist. Allerdings ist es die Phinomenologie, welche die verborgene
antizipatorische Gewissheit der Welt ans Licht bringt. Die Phinomenologie
versteht den Seinssinn der Welt ,als intentionales Korrelat mit der wesens-
maflig zugehorigen Gewissheit der Antizipation, wie sie zum Geltungsstil der
konstituierenden Erfahrung gehort“.!% Durch ihre aufergewobnliche Leistung,
das habituelle Grundfeld aller Urteile, aller Bewihrungen und aller Themen
selbst zu thematisieren, enthillt die konstitutive Phinomenologie die Welt ,,als
Prasumtionseinheit aus konsequenter Bewahrung“.!” Das, was man in Aktion
setzt, kann nicht zugleich und wihrend der Aktion selbst das Thema sein,
weshalb die Thematisierung der Welt nur in Form der universalen Epoché und

102 Hyua XXXIX, S. 245.
103 Hya XXXIX, S. 245.
104 Hya XLII, S. 20.

105 Hyua XXXIX, S. 241.
106 Hyua XXXIX, S. 241.
107 Hya XXXIX, S. 241.
108 Hya XXXIX, S. 215.
109 Hyua XXXIV, S. 61.

S1

19.01.2026, 22:30:50.


https://doi.org/10.5771/9783956508424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

der Enthaltung der geradehin Erfahrung auf dem Boden der Welt stattfinden
kann.!0

Schlieflich ist an Stelle solcher Hypothesen die Epoché als die ,radikale
Reflektion“!!! zu vollziehen:

,Ich, der Erfahrende, ich Giberhaupt in meinem Leben bin immerfort im Weltglauben.
Daran kann ich nichts dndern. Was ich aber kann, ist jede Einzelerfahrung und die To-
talerfahrung reflektiv wenden. Und ich kann in meinem Urteilen wollen das allgemei-
ne Absehen verfolgen auf eine Wissenschaft aus reiner und konsequent durchgefiihrter
Reflexion.“112

Der Phinomenologe als ,,Reflexionsforscher“!'3 entdeckt und erforscht die kon-
stituierende Subjektivitit sowie ihr Korrelat, die konstituierte Welt, als zwei bis-
her anonyme Themen. Die systematische Erforschung dieser Themen in ihrer
universalen Korrelation wird von der konstitutiven Phinomenologie aufgegrif-
fen. Die konstitutive Phinomenologie findet ihr doppelseitiges Thema''* im
Erklaren des Weltsinnes aus den Leistungen der konstituierenden Subjektivitat.
Hauptthema dieser Konstitution ist Husserl zufolge die ,Konstitution einer
intersubjektiven Stellenzeit mit festbestimmten Stellen, fest fiir jedermann un-
terscheidbaren und identifizierbaren,!'S also die Konstitution der Weltzeit.

10 Hya VI, S. 156.

1T Mae VIII, S. 9.

12 Hyua XXXIV, S. 306.
13 Hya XXXIV, S. 307.
14 Vgl. Hua VI, S. 148.
15 Mat VIII, S. 217.

52

19.01.2026, 22:30:50.


https://doi.org/10.5771/9783956508424-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

	§ 1. Auflösung der Dingkategorie als Abbruch der unterliegenden und umfassenden Ordnung in Ding und Raum
	§ 2. Dingliche Transzendenz der Welt und ihre Ablösbarkeit von der Region des Bewusstseins in den Ideen I
	§ 3. Einwand der Verrücktheit und Einwand der Möglichkeit der Wiederherstellung der Ordnung aus Chaos

