
1. Einleitung

1.1. Vorbemerkung

Begonnen hat meine Geschichte mit dem Madhya Pradesh (MP) Tribal Museum in

Bhopal (im Folgenden auch: Tribal Museum) 2014, ein Jahr nach seiner offiziellen

Eröffnung und wenige Monate nach meinem Umzug von Berlin nach Neu-Delhi.

Ich glaubte damals recht genau zu wissen, was ein Museum ist, wie seine Besu-

cher*innen es nutzenundwelche kulturmanagerialenBedürfnisse diese Institution

hat. Meine Erfahrungen mit den indischen Gegebenheiten waren damals noch zu

sporadisch, als dass sie meine jahrzehntelang eingeübte europäische Kulturpraxis

grundsätzlich hätten herausfordern können. So begegnete ich dem neuenMuseum

in Bhopalmit den typischen Fragen einer westlichen Kulturmanagerin:Welche kul-

turmanagerialen Instrumente ließen sich einsetzen, um das Museum besser und

den Aufenthalt für Besucher*innen angenehmer zu machen? Welche Marketing-

maßnahmen wären nötig, damit das Museum bekannter wird undmehr Publikum

anzieht?

Je mehr ich jedoch zum Kulturleben vor Ort recherchierte und mit verschiede-

nen lokalen Institutionen, Künstler*innen und Kulturschaffenden arbeitete, desto

nachdrücklicher wurden diese Annahmen in Frage gestellt. Der kamerunische Ku-

rator und Kunstkritiker Bonaventure Soh Bejeng Ndikung1 nennt diesen Prozess

»Verlernen des Gegebenen« (»unlearning the given«)2 und identifiziert ihn als eine

Voraussetzung dafür, sich überhaupt für neue Eindrücke und neues Wissen öffnen

zu können.Die Postkolonialismus-Forscher*innenMadina Vladimirovna Tlostano-

va und Walter D. Mignolo sprechen von »learning to unlearn« (Tlostanova, Migno-

lo 2012). »[T]he given« im Sinne von Ndikung sind Narrationen, Deutungsmuster

und Lesarten, die uns zur Selbstverständlichkeit geworden sind. Somusste ich fest-

stellen, dass ich aus der eng fokussierten Perspektive einer in Deutschland ausge-

bildeten Kulturmanagerin nicht wirklich verstehen konnte, warum indische Besu-

1 Ndikung ist Gründer des Berliner Projektes SAVVY Contemporary, das sich als Kontaktzone

westlicher und nicht-westlicher Kulturen versteht.

2 Vgl. SAVVY Contemporary Veranstaltung kuratiert von Elena Agudio und Bonaventure Soh

Bejeng Ndikung in Zusammenarbeit mit dem Außwärtigen Amt vom 13.04.-15.04.2016.

https://doi.org/10.14361/9783839464496-002 - am 13.02.2026, 21:54:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


16 Die Eroberung des Museums

cher*innen ins Museum gehen, welche Kriterien sie für einen gelungenen Aufent-

halt haben und ob undwann sie eine tiefere emotionale Beziehung zu der Instituti-

on eingehen.Die einheimischen Besucher*innen3 waren fürmich unlesbareWesen

und ihre Beziehung zumMuseum ein undeutliches Feld.

So wurde mir klar, dass zunächst ein Stück Grundlagenforschung zu leisten

war. Statt in gewohnter kulturmanagerialer Art Empfehlungen zu erarbeiten, wie

man ein Publikum interessieren und binden kann, musste ich das Publikum des

TribalMuseum auf ganz fundamentaleWeise erst einmal kennenlernen –nicht nur

seine soziale Zusammensetzung, sondern auch seineMotivation für denMuseums-

besuch, seine Bedürfnisse und Nutzungsweisen, sein Verständnis davon, was ein

Museum überhaupt ist und welche Rolle es im Leben der Besucher*innen spielen

kann und soll. Mir wurde deutlich, wie viel es hier zu entdecken gab, wie sehr sich

dieses Publikum von den mir vertrauten westlichen Museumsbesucher*innen un-

terschied, und was für prinzipielle Fragen aufzuwerfen und zu diskutieren waren,

bevor man Marketing-Ratschläge und -Strategien daraus ableiten konnte. Gerade

wenn man von kulturmanagerialen Interessen geleitet war, mussten zunächst

grundlegende Klärungen vorgenommen werden, die (neben der auch sonst übli-

chen Herausarbeitung der Organisationsstruktur des Museums) in diesem Falle

eben vor allemdas Publikumbetrafen.Dazu orientierte ichmich an ethnologischen

und kulturanthropologischen Ansätzen, die mir helfen konnten, die Besucher*in-

nenschaft und ihrenUmgangmit demMuseum typologischwie begrifflich genauer

zu fassen. Die vorliegende Arbeit ist das Ergebnis dieser eingehenden, möglichst

voraussetzungsarmen Verständnisbemühung. Sie soll die Basis etablieren, auf der

kulturmanageriale Konsequenzen im engeren pragmatischen und präskriptiven

Sinne erst möglich werden, und eine weiterführende Diskussion in diesem Sinne

produktiv anregen.

Gleich zu Beginnmeines Projektes war noch ein anderer Komplex zu bedenken,

für denmich (wie viele andere Akademiker*innen und Zeitgenoss*innen) vor allem

Edward Saids mittlerweile klassisches Buch »Orientalism« (1978) sensibilisiert hat-

te: die Problematik der angemessenen Repräsentation und der damit verbundenen

Fragen von Macht, Dominanz und Unterdrückung im Diskursverhältnis zwischen

»West« und »Ost«. Zu den einprägsamsten Beispielen in Saids Traktat gehört der

Fall des französischen Romanciers Gustave Flaubert und seines Verhältnisses zur

ägyptischen Tänzerin und Kurtisane Kuchuk Hanem, die der Erzähler zum Vorbild

3 Unter »einheimischem« Publikum werden in meiner Arbeit Besucher*innen verstanden, die

indische Staatsbürger*innen sind. Als »lokales« Publikumbezeichne ich dagegen (besonders

im Kap. 11) Besucher*innen, die in Bhopal oder im Einzugsgebiet der Stadt wohnen und da-

mit das Museum regelmäßig nutzen können. Die museumseigene Statistik unterscheidet

zwar zwischen »ausländischen« und »indischen« Besucher*innen, differenziert aber inner-

halb der »indischen« Gruppe nicht weiter.

https://doi.org/10.14361/9783839464496-002 - am 13.02.2026, 21:54:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


1. Einleitung 17

für mehrere literarische Figuren genommen hat. Hanem wird von Flaubert zum

Modell einer orientalischen Frau stilisiert (in seinen Augen ein Wesen von ostenta-

tiver Weiblichkeit, emotionaler Unbekümmertheit und schrankenloser Sexualität),

ohne jemals selbst zu Wort zu kommen und ihre eigenen Emotionen ausdrücken

zu können. Flaubert spricht die ganze Zeit über und für sie, während er seinen Le-

ser*innen erklärt, was das typisch Orientalische an ihr sei (Said 1995: 186–187). Dar-

in steckt trotz der Besonderheit des literarischen Diskurses und der Zeitumstän-

de des 19. Jahrhunderts ein allgemeineres Problem, das ebenso für wissenschaftli-

che und akademische Texte bedeutsam ist: Auch ich musste mich fragen, wie ich

sicherstellen konnte, dass ich oder andere Repräsentant*innen nicht in unkontrol-

lierter Diskursanmaßung für die einheimischen Besucher*innen sprechen würde,

sondern dass die Angehörigen des Museumspublikums genügend Raum für ihre

Selbstaussagen und -einschätzungen bekommen würden. Ich bemühe mich dar-

um, indem ich imUntersuchungsdesign den Schwerpunkt der gesamten Arbeit auf

den empirischen Teil lege, der ausführlich die Besucher*innen selbst zuWort kom-

men lässt und die weiterreichenden Deutungen aus eingehenden Interpretationen

konkreter Gespräche mit den Museumsnutzer*innen entwickelt und meine Kate-

gorienbildungen in engem Bezug zu den eigenen Äußerungen der Besucher*innen

vornimmt.4 Das Herantragen von Begriffen von außen versuche ich nach Möglich-

keit zu vermeiden.

Seit die britischenKolonialherren in IndienMuseen etabliert haben, gibt es eine

Diskussion über die einheimischen Besucher*innen, ihr Verhalten, ihre Nutzungs-

interessen und ihren »Entwicklungsstand« (für die koloniale Ära u.a. Markham,

Hargreaves 1936; Guha-Thakurta 2004; Singh 2009; Mathur, Singh 2015a; Prakash

1999, 2015; für die Zeit nach der Unabhängigkeit5 u.a. Sahasrabudhe 1966; Diwedi

1970–72; Bedekar 1974–75). Vor dem Hintergrund der aus westlichen Kultur- und

Wissenschaftsdiskursen hervorgegangenen Institution erscheinen ihre indischen

Nutzer*innen oft als defizitär: als nicht oder jedenfalls noch nicht kompetent im

Sinne der Erwartungen der Betrachter*innen und daher bestenfalls eingeschränkt

zu einem erfolgreichen, lohnenden Museumsbesuch fähig. Entgegen dieser Denk-

und Wertungstradition stelle ich in meiner Arbeit die Handlungsfähigkeit (»agen-

cy«) von indischen Besucher*innen in den Mittelpunkt der Aufmerksamkeit.

Obwohl manche von ihnen zum ersten Mal überhaupt ein Museum betraten oder

jedenfalls noch nie in einem anderen Museum waren, nimmt diese Arbeit sie

4 Siehe dazu ausführlich Kap. 2, S. 28–29.

5 Am 15. August 1947 wurde Indien unter seinem neuen Premierminister Jawaharlal Nehru

vom damaligen britischen Empire unabhängig. Am 26. November 1949 konstituierte es sich

als Republik. Die heutige Verfassung des unabhängigen Landes trat am 26. Januar 1950 in

Kraft.

https://doi.org/10.14361/9783839464496-002 - am 13.02.2026, 21:54:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


18 Die Eroberung des Museums

gewissermaßen als Expert*innen ihres eigenen Museumsaufenthaltes, als kompe-

tente Nutzer*innen der Institution und als kulturelle Bedeutungsproduzent*innen

ernst. Der »failure«-Diskurs, der, wie die Kunsthistorikerin Kavita Singh feststellt,

mit Besucher*innen in Indien oft verbunden ist (Singh 2017: 1), soll abgelöst oder

wenigstens in Frage gestellt und ergänzt werden durch die Wahrnehmung eines

durchaus eigensinnigen und aktiven Publikums, das als Teil des »Museumsma-

chens«, der »Museumsproduktion« in Indien eine wichtige Rolle spielt.

DasMuseumwirdhiernichtprimärüber seineObjekte,Sammlungoderkurato-

rische Praxis und auch nicht aus derManagement-Perspektive vorgestellt, sondern

anhand der kulturellen und emotionalen Produktionsleistung seiner Besucher*in-

nen. Die Arbeit bietet damit einen detaillierten und differenzierten Einblick in das

Verhältnis vonMuseumund Publikumund bezieht dabei zivilisatorische und tradi-

tionelle ebenso wie subjektiv-emotionale Aspekte ein. Sie eröffnet damit, bei Aner-

kennung allerHerausforderungen, eine positive Zukunftsperspektive für dieMuse-

en in Indien und ihre Beziehung zu ihren Besucher*innen. In diesemSinne ergänzt

diese Studie die Diskussionen überMuseen zu budgetären, personellen oder recht-

lichen Aspekten um eine weitere Dimension.

Die Einleitung wird zunächst den Kontext, d.h. die Situation der Museen im

postkolonialen Indien,beleuchten, in demsich das TribalMuseumverortet.Hierbei

werden Autor*innen aus verschiedenen wissenschaftlichen Feldern herangezogen,

umdieHerausforderungen, vor denen die Institution aktuell steht, konkret zu cha-

rakterisieren. Anschließendwird die Perspektive auf die Besucher*innen des Tribal

Museums, die diese Studie einnimmt, im Vergleich zu anderen wissenschaftlichen

wie offiziellen Sichtweisen auf einheimischeKulturnutzer*innen herausgearbeitet.

In diesem Zusammenhang werden die wenigen vorliegenden empirischen Studi-

en zum indischen Museumspublikummit ihren Positionen vorgestellt. Dabei zeigt

sich,dassdieDebattebisherkeinwirklichbefriedigendesVerständnisdes indischen

Museumpublikums erreicht hat.

Im Anschluss wird der theoretische Rahmen meiner Arbeit vorgestellt, die na-

mentlich von den Forschungsansätzen der Cultural Studies und der Subaltern Stu-

dies inspiriert ist. Die Darstellung konzentriert sich vor allem auf solche Elemen-

te dieser Konzepte (wie »agency« oder »Aneignung«), die für meine Beschäftigung

mit den Besucher*innen des Tribal Museums tatsächlich maßgeblich waren. Der

Schluss dieser Einleitung stellt dann die These der Gesamtarbeit vor, die die vor-

her skizzierte Perspektive des Museumsestablishments auf die einheimischen Be-

sucher*innen in ihrenGrundannahmenherausfordert.Dochzunächst einigeWorte

über die Gruppe, die demMuseum Inhalt und Namen gegeben hat.

https://doi.org/10.14361/9783839464496-002 - am 13.02.2026, 21:54:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


1. Einleitung 19

1.2. Die Adivasi

Indien ist Heimat verschiedener indigener Gruppen und Gemeinschaften, die viel-

fach in geografisch abgelegen Wald- und Berggegenden leben und sich in ihrer re-

ligiösen und kulturellen Prägung, Sozialstruktur und ökonomischen Lage von der

Mehrheitsgesellschaft deutlich unterscheiden. Mit der zunehmenden wirtschaftli-

chen Entwicklung und Urbanisierung des Landes schwinden die traditionellen Le-

benssphären dieser Gruppen beträchtlich; viele ihrer Angehörigenmigrieren in die

Städte.

Laut den Soziologen Byomakesh Tripathy und Basanta Kumar Mohanta hat

Indien »the second largest concentration of tribal population which comes next to the

African continent« (Tripathy, B.; Mohanta, B. 2016: 1). Nach dem letzten indischen

Bevölkerungszensus von 2011 (die nächste Zählungwar für 2021 geplant,wurde aber

aufgrund der Covid-Pandemie verschoben) machten indigene Gemeinschaftenmit

rund 104.3 Millionen Personen ca. 8.6 % der Gesamtbevölkerung aus. Sie stellten

11,3 % der ländlichen und 2,4 % der städtischen Population. Die Zahl der unter-

schiedlichen Gemeinschaften liegt nach offizieller Zählung bei 705 (Ministry of

Tribal Affairs 2014: 36).

Die Mehrheit dieser Gruppen lebt in den Bundesstaaten Madhya Pradesh,

Chhattisgarh, Jharkhand, Maharashtra, Gujarat, Rajasthan, Andhra Pradesh, Odi-

sha und Westbengalen. Eigen ist diesen Gemeinschaften durchgängig eine vom

Hinduismus, aber auch von den anderen in Indien vertretenen Religionen, klar

unterscheidbare Glaubenswelt. Ihr Glaube hat nicht, wie Raghav Chandra in einer

Studie über die religiöse Praxis indigener Gruppen in Indien feststellt, vorrangig

eine soziale Funktion, um die Regulierung der Lebensführung oder die die Etablie-

rungmoralischerNormensicherzustellen. IhreReligion ist vielmehr eng verbunden

mit der Natur und ihrem natürlichen Lebensbereich, der für viele Gemeinschaften

immer noch der Dschungel ist. Im Wald wohnen die Götter. Der Glaube der Indi-

genen schreibt Bäumen, Bergen, Pflanzen oder Steine Seele und Bewusstsein zu.

Ahnenkulte bilden einen integralen Bestandteil ihrer sakralen Praxis; die eigenen

Vorfahren sind wichtige Akteure im indigenen Pantheon (Chandra 2019: 33–36).

Trotz der Eigenständigkeit ihrer religiösen Vorstellungswelt und Kultpraxis finden

sich bei den Indigenen jedoch auch Aneignungen aus oder Überschneidungen

mit anderen religiösen Traditionen wie Hinduismus oder Buddhismus, etwa die

Adaption von Gottheiten.

Viele dieser Gemeinschaften nutzen den Begriff »Adivasi« zur Selbstkennzeich-

nung, auch in der politischen Diskussion.6 Der indische Staat dagegen verwendet,

6 Für indigene Gemeinschaften wird in Indien im Allgemeinen sowohl der Begriff »Tribe«

(Stamm) als auch das einheimische Wort »Adivasi« gebraucht. Beide werden oft synonym

oder zumindest ohne klare Bedeutungsunterscheidung verwendet. So nennt sich z.B. das

https://doi.org/10.14361/9783839464496-002 - am 13.02.2026, 21:54:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


20 Die Eroberung des Museums

trotz seiner kolonialen Herkunft und Geschichte, immer noch vielfach den Aus-

druck »Tribe« (Stamm). In der Verfassung des Landes werden die Adivasi im Artikel

342 unter der Sammelkategorie »Scheduled Tribes« geführt; Gemeinschaften, die

unter diesen Begriff gelistet sind, können bestimmte Sonderechte geltend machen

und auf Begünstigungen Anspruch erheben. Da in der Verfassung selbst nicht

spezifiziert ist, welche Gruppen oder Gemeinschaften unter diese Klassifikation

fallen,wurden 1965 Kriterien zur Identifikation erarbeitet, die bis heute gültig sind.

Ausschlaggebend für eine Zuordnung zu den »Scheduled Tribes« sind danach das

Vorhandensein von »(1) primitive traits, (2) distinct culture, (3) geographical isolation,

(4) shyness of contact with the community at large and (5) backwardness« (Ministry of

Tribal Affairs 2014: 25). Mit diesen Kriterien wurden die paternalistischen und

abwertenden (»rückständig«, »primitiv«) Einstellungen der britischen kolonialen

Administration gegenüber den Adivasi genauso wie ihre romantisierenden Zu-

schreibungen (»isoliert«, »scheu«) weitgehend ungebrochen in das administrative

Weltbild des unabhängigen Indien übernommen.

Trotz spezieller Regierungsprogramme vor allem zur Förderung von Bildung,

Frauenrechten und Gesundheit sowie intensiven Bemühungen von NGOs und Ak-

tivist*innenvereinigungen gehören die Adivasi immer noch zu den ärmsten und

am stärkstenmarginalisierten Gruppen der indischen Gesellschaft. Viele der tradi-

tionellen Adivasi-Lebensräume liegen in bodenschatz- und mineralreichen Gebie-

ten, die für Bergbauunternehmen besonders interessant sind und tief eingreifen-

de staatliche Infrastrukturinvestitionen anziehen. Sie wurden in den letzten Jahr-

zehnten zunehmend Gegenstand einer aggressiven Erschließungsstrategie, die für

Adivasi oft den Verlust ihrer bisherigen Einkommensquellen und ihres hergebrach-

ten Lebensumfelds sowie unfreiwillige Umsiedlungen und Migration zur Folge ha-

ben.Vor allemAngehörige der jüngerenGeneration sind gezwungen, als ungelernte

Arbeiter*innen in die Städte zu gehen (Douglas 2020: 73). Indische Aktivist*innen,

als prominenteste unter ihnen die international bekannte Schriftstellerin und Lite-

raturnobelpreisträgerin Arundhati Roy, kritisieren die offiziellen Bekenntnisse zur

fortschrittlichen Entwicklung der Adivasi-Regionen als unaufrichtig: »Each time [the

government] needed to displace a large population—for dams, irrigation projects, mines—it

talked of ›bringing tribals into the mainstream‹ or of giving them ›the fruits of modern deve-

lopment‹« (Roy 2011: 5). Seit dem politischen Erstarken der hindu-nationalistischen

von mir untersuchte Museum »MP Tribal Museum«, während die Akademie, in deren Ver-

antwortungsbreich es fällt, »Adivasi Lok Kala Evam Boli Vikas Academy« heißt. Da es in die-

ser Arbeit nicht um indigene Gemeinschaften und ihre sprachliche Repräsentation in Indien

geht, sondern um die Institution Museum und ihr Publikum, wird auf eine ausführlichere

Begriffsdiskussion an dieser Stelle verzichtet. Für alle Passagen, die sich mit indigenen Ge-

meinschaften in Indien beschäftigen, wird der Begriff »Adivasi« verwendet. »Adivasi« setzt

sich zusammen aus den Hindi-Worten »adi«, das »Anfang« oder »frühere Zeiten« meint, und

»vasi«, das sich mit »Bewohner*innen« übersetzen lässt (Bates 1995: 104).

https://doi.org/10.14361/9783839464496-002 - am 13.02.2026, 21:54:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


1. Einleitung 21

Bewegung ist zudem eine Tendenz erkennbar, den Adivasi eine »wahre« Identität

als ursprüngliche Hindus zuzuschreiben und sie damit gegen Muslim*innen oder

Christ*innen in Stellung zu bringen (Froer 2006: 41).

Sowohl die Ahnenerinnerung als auch die Göttergeschichten der Adivasi wer-

denmündlich tradiert. Diese Erzählungen undMythen, in den Gemeinschaften oft

in bardischer Tradition als Lieder vorgetragen, bilden die Grundlage der heutigen

indigenen Kunst, wie wir sie sowohl im Kunsthandel als auch im Tribal Museum in

Bhopal vorfinden. Seit einigen Jahren hat diese Kunst einiger indigener Gemein-

schaften (vor allemderGond,Warli, Saura,Bhil undMadhubani/Mithila) den inter-

nationalen Kunstmarkt erreicht. Ein Meilenstein der internationalen Karriere in-

digener Kunst aus Indien war die Ausstellung »Magiciens de la Terre« (Magier der

Erde) 1989 imCentrePompidou inParis,kuratiert von Jean-HubertMartinunterBe-

teiligung von vier indischen Künstler*innen, darunter zwei Vertreter*innen von in-

digenen Gemeinschaften: des Pardhan-Gond-Künstlers Jangarh Singh Shyam und

der Mithila-Künstlerin Bowa Devi.

1.3. Das Museum und sein Publikum in Indien:
Situation und Forschungsstand

1.3.1. Das Museum in Indien

Das Kulturleben im urbanen Indien durchlebt seit der ökonomischen Liberalisie-

rung des Landes in den 1990er Jahren eine Umbruchphase. Kulturinstitutionen wie

dasMuseummüssen in einer zunehmend vielfältigen Freizeit- undUnterhaltungs-

landschaft verschärft um Aufmerksamkeit kämpfen (u.a. Appadurai, Breckenridge

1995; Lukose 2005, 2009; Brosius 2010; Vajpeyi 2014; Bhattacharya 2006). Gleichzei-

tig gibt es eine kritische Diskussion über den Zustand der vorhandenen kulturellen

Einrichtungen, speziell derMuseen, und über ihre Fähigkeit, überhaupt eine signi-

fikante Rolle im aktuellen Kulturleben zu spielen.

Wie imKapitel über historische Perspektiven auf dasMuseum in Indien gezeigt

wird (Kapitel 4), stand bereits sein institutioneller Beginn als kolonialer »Import«

unter schwierigen Vorzeichen. Die Situation, in der sich die Besucher*innen oder

Nutzer*innen dieser »geborgten Institution« (so der Schriftsteller und Literaturno-

belpreisträger V.S. Naipaul) bis heute finden, kann manmit gutem Grund als »ent-

fremdet« kennzeichnen: Es wird ihnen die Anpassung an eine von außen übernom-

mene,durch die früherenKolonialherren ihres Landes eingeführteKulturpraxis ab-

verlangt. Wie Bedekar zusammenfasst: »In India […] there is a general dissatisfaction

with the models of museums which we have inherited from the British« (Bedekar 1989: 7).

In diesem Sinne identifiziert Kreps für Museen in »developing areas« als größte

Aufgabe: »overcoming the museum’s image (generally held over from colonial era style mu-

https://doi.org/10.14361/9783839464496-002 - am 13.02.2026, 21:54:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


22 Die Eroberung des Museums

seums)« als rückwärtsgewandte, allenfalls für die akademische Forschung relevante,

elitäre Institution (Kreps 2003: 121).Ob undwie das Publikumdiese Entfremdungs-

konstellation zu überwinden und sich die Institution Museum »anzueignen« ver-

mag, wird daher entscheidend für die Frage nach einem bedeutungsvollen Verhält-

nis zwischenMuseum und Besucher*in.

Bisher werden Museen von einer breiten Schicht der Öffentlichkeit überhaupt

nicht wahrgenommen, was auch der Forschung bewusst ist. Die Anthropologin

Shaila Bhatti, die sich mit den verzerrenden Auswirkungen des Eurozentrismus

auf das Bild nicht-westlicher Museen beschäftigt7, stellt fest, dass postkoloniale

Museen in Südasien allgemein als »dysfunctional containers of dust«angesehenwerden

(Bhatti 2012: 130). Kavita Singh, eine Expertin für die kolonialen und postkolonialen

Museen Indiens, charakterisiert deren Zustand als »deep slumber« (Singh 2014: o.S.).

Eine verschlafene Institution also, ohne wirkliche Bedeutung für die meisten Bür-

ger*innen.DerMuseumsexperte V.P.Dwivedi sieht einen Grund für die verbreitete

Gleichgültigkeit darin, dass die Öffentlichkeit zu keinem historischen Zeitpunkt in

die Etablierung undGestaltung derMuseen einbezogenwurde und daher auch kein

Interesse an ihrenAktivitätenundAngeboten entwickelt hat (Dwivedi 1970–72: 104).

DieHistorikerin Ananya Vajpeyi, die sichmit den ideengeschichtlichenGrundlagen

des modernen Indiens beschäftigt, diagnostiziert ein »miasma of defeat and failure«,

das seit Jahrzehnten über den traditionellen Kulturinstitutionen Indiens liege

und die Museen in »dire straits« lasse (Vajpeyi 2014: o.S.), im Gegensatz zu einer

lebendigen zeitgenössischen Kunst- und Kulturszene.

Nebender kolonialenGründungsbürdeunddemschlechtenZustandund Image

vieler Häuser wird als ein wichtiger Grund für die fehlende Beziehung zwischen

dem einheimischen Publikum und demMuseum dessen Irrelevanz für das persön-

liche Leben namhaft gemacht. Der Kunsthistoriker P. Chandra erklärte schon Ende

der 1940er Jahre aus historischer Sicht: »The great storehouses of Indian culture have un-

fortunately remained for a long timea closedbook to ourmasses, andnoamount of propaganda

will awaken them to their cultural heritage until and unless there is a personal touch about the

whole business« (Chandra 1948: 30).Nach seiner Einschätzung kann dasMuseum, so-

lange es keine inhaltliche Berührung zwischen ihm und der Lebenswelt seines ein-

heimischen Publikums gibt, als Institution in Indien nicht erfolgreich sein. Hinzu

kommt, dass,wie Chowdhry kritisiert, dieMuseen einenwichtigen Teil des eigenen

Erbesnicht präsentieren,nämlichdie »intangibleaspects ofheritage«.Nach seinemUr-

teil konzentrieren sich dieMuseen in positivistischerWeise aufObjekte, schaffen es

aber nicht, eine Kultur darzustellen. »As a result these museums are not able to present a

holistic view to the visitors« (Chowdhry 2008: 47). So werde die Möglichkeit vergeben,

eine Brücke zwischen der Lebenswelt des einheimischen Publikums, ihrer lebendi-

gen Kultur und der Ausstellung und ihren Objekten zu schlagen.

7 Am Beispiel des Lahore Museum in Pakistan.

https://doi.org/10.14361/9783839464496-002 - am 13.02.2026, 21:54:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


1. Einleitung 23

1.3.2. Das Museumspublikum in Indien

Kritisch sehen sowohl die Forschung als auch eine neue Generation von Museum-

spraktiker*innen das Verhältnis der Museen zu ihrem Publikum. Der Kulturwis-

senschaftler und Museumsexperte Jyotindra Jain diagnostiziert: »[T]he conventional

museummodel from another cultural milieu has largely failed in India in terms of wider pub-

lic engagement«; es sei Zeit »for us to rethink the model« (Jain 2012 o. S). Die indische

Öffentlichkeit hat sich die Museen nach seiner Einschätzung bis heute nicht wirk-

lich zu eigen gemacht. Über solche eher allgemein kritische Feststellungen hinaus

kristallisieren sich imDiskurs drei Positionen zu den konkretenGründen der unbe-

friedigenden Situation heraus (neben der kolonialen Hypothek des Museums).

Erstens wird darauf hingewiesen, dass Besucher*innen und ihr Kommen von

indischen Museumsadministrator*innen als selbstverständlich genommen wer-

den. Eine Vertreterin einer neuen Generation von Museumspraktiker*innen ist

Tejshvi Jain, Kuratorin und Gründerin von ReReeti8, einer Initiative, die indische

Museen revitalisieren, d.h. sie näher an ihr Publikum heranführen und relevanter

für die lokale Gemeinschaft machen möchte. Sie stellt fest: »[A]udience development

was never a priority. It was always taken for granted that visitors would come to themuseum«

(Jain 2018: 25). Die zweite Gruppe von Beiträgen baut auf dieser Beobachtung auf

und stellt fest, dass die scheinbare Selbstverständlichkeit des Museumsbesuchs

mit einemMangel an empirischer Forschung zu den Bedürfnissen und Aktivitäten

von Museumsbesucher*innen einhergeht. So bemerkt die Kulturwissenschaftlerin

Savia Viegas in Abgrenzung zur Situation der Publikumsforschung in Großbri-

tannien: »[N]o significant surveys have been conducted in India« (Viegas 2001: 15). Die

Museologin Lalima Chakrabarti erklärt aus managerialer Sicht: »[T]he state of vis-

itors’ survey as a tool of museum management in India is still in its infancy. None of the

museums in India conduct regular surveys of visitors«.Die Gründe dafür sieht sie neben

der unzureichenden Qualifikation des lokalen Museumsmanagements vor allem

in einer budgetären Kalkulation. Das einheimische Publikum stelle (wegen der

niedrigen Eintrittspreise) keinen bedeutenden Faktor für die Finanzierung dar

und sei dementsprechend für Administrator*innen kein zentraler Adressat ihrer

Überlegungen und Bemühungen (Chakrabarti 2007: 118).9

In einem dritten Diskussionssegment stimmt man den Feststellungen von

Viegas und Chakrabarti über Defizite bei der Besucher*innenforschung zu, kommt

jedoch zu einer anderen Einschätzung der Ursachen. In einem Report des British

8 Vgl. https://www.rereeti.org/about-us/ (letzter Aufruf 21.10.19).

9 Chakrabarti vergleicht hierbei die Situation der indischen Museen mit der US-amerikanis-

chen, nicht der europäischen. Für die staatlichen Museen vielerorts in Europa sind die Ein-

trittsgelder oft ebenfalls weniger relevant im Gesamtbudget. Gleichwohl werden den Be-

sucher*innen und ihrer Zufriedenheit hohe Bedeutung beigemessen.

https://doi.org/10.14361/9783839464496-002 - am 13.02.2026, 21:54:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://doi.org/10.14361/9783839464496-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/


24 Die Eroberung des Museums

Council von 2014 über die Situation der indischen Museen heißt es, die meisten

Museen seien »collection- and exhibition-focused and have no monitoring or evaluation

of audience reaction or response« (British Council 2014: x). Damit wird als Grund für

eine fehlende Besucher*innenforschung der starke Fokus der einheimischenMuse-

umsadministrator*innen auf Sammlung, Exponate und Ausstellung identifiziert,

der das Interesse am Publikum in den Hintergrund treten lasse. Der Kurator und

Experte für südasiatische Museumspraxis Mark Elliott geht in diesem Kontext

noch einen Schritt weiter. Er sieht nicht nur innerhalb der einzelnen Institutionen,

sondern auch im gesamten lokalen Museumsdiskurs eine Konzentration auf die

Objekte bei gleichzeitiger Vernachlässigung der Publikumsperspektive. Er fordert

daher eine Neuausrichtung der Museumsarbeit und ihrer Reflexion jenseits des

ausschließlichen Fokus auf die Exponate, denn »that is not alwayswhere visitors’ atten-

tion is focused« (Elliot:2006: 72).10 Damit tritt er für die Perspektive des Publikums,

seine Interessen und Bedürfnisse als entscheidende Orientierungspunkte für die

Bemühungen der Museumsmacher*innen ein. Elliotts Perspektive wird in meiner

Arbeit aufgegriffen.Meine Untersuchung zeigt, dass Publikumsinteresse und -mo-

tivation breiter aufgefächert sind, als dass sie sich rein objektbezogen verstehen

oder museumspraktisch befriedigen ließen.

1.3.3. Publikumsforschung im europäischen und nordamerikanischen Raum

Bislang gibt es nur wenige Studien, die einen empirischen Beitrag zum Verständ-

nisdes indischenMuseumspublikums leisten (Mehta 195511;Naqvy,Venugopal,Falk,

Dierking 1991; Viegas 2001; Chakrabarti 2007 und Bhatti 2012 zumLahoreMuseum,

Pakistan12).

10 Die anders gerichtete Aufmerksamkeit der Besucher*innen, auf die Elliott verweist, hat im

Übrigen eine historische Dimension. Kavita Singh stellt fest, dass während der britischen

Kolonialzeit in Indien die Besucher*innen nicht ins Museum kamen, um sich Zu bilden,

sondern um sich selbst zu feiern, zu essen und zu trinken und sich unterhalten zu lassen,

vorzugsweise von Attraktionen, die nichts mit der Ausstellung oder selbst mit Kunst zu tun

hatten (Singh 2009: 51–52).

11 Diese frühe Besucher*innenstudie »A study of the behaviour of visitors in a pre-historic exhi-

bition« des Archäologen R.N. Mehta von 1955 stammt aus den Anfangsjahren der unabhän-

gigenMusemsarbeit in Indien.Wie die darin vorgestellten Ergebnisse erhobenwurden, wird

im Artikel nicht dargelegt. Wegen dieser methodischen Unklarheiten und ihres Alters wird

diese frühe Studie an dieser Stelle nur als historische Referenz erwähnt.

12 Auch wenn Lahore heute nicht mehr (wie unter britischer Herrschaft) zu Indien gehört (son-

dern zu Pakistan), hat diese Studie durch die gemeinsame koloniale institutionelle Vergan-

genheit dennoch Relevanz für die Beschäftigung mit indischer Museumspraxis.

https://doi.org/10.14361/9783839464496-002 - am 13.02.2026, 21:54:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


1. Einleitung 25

Im Kontrast dazu steht die weitreichende Publikumsforschung besonders im

englisch- und deutschsprachigen Raum13, deren historischer Beginn von Wegner

bis in die 1920er Jahre in denVereinigten Staaten zurückverfolgtwird (Wegner 2016:

256).14

Der Schwerpunkt der meisten Arbeiten zur Publikumsforschung (besonders

ausgeprägt gilt das für jene, die mit neuen digitalen Messverfahren arbeiten) liegt

dabei auf dem Verhältnis der Besucher*innen zum Exponat oder zur Ausstellung.

Nicht das Museum als Raum des Verhaltens und der Interaktion, sondern die

lineare Beziehung zwischen Betrachter*in und Objekt steht im Mittelpunkt des

Interesses. Das Besuchserlebnis wird eng fokussiert auf den Vorgang der Rezepti-

on.15WährendMotivationen16 und gesellschaftlicheMerkmale der Besucher*innen

durchaus detailliert und differenziert dargestellt werden (u.a. Klein 1990, 1997;

Treinen 1991; Falk, Dierking 1992, 2013; Falk 2013; Pekarik, Doering 1999; Kirchberg

2005; Hooper-Greenhill 2006), wird das Besuchserlebnis selbst seltener als soziales

Phänomen17 analysiert und gedeutet; worin ein Museumsbesuch besteht und was

sein Inhalt und Ziel ist (nämlich die Betrachtung von Ausstellungsobjekten), wird

weitgehend selbstverständlich vorausgesetzt und kaum hinterfragt. Schon meine

ersten noch unsystematischen empirischen Beobachtungen von einheimischen

Besucher*innen in indischen Museen (Ross 2015) zeigten dagegen eine für mich

als Europäerin überraschende Vielfalt von Nutzungs-, Verhaltens- und Interak-

tionsformen des Publikums, die sich keineswegs auf die Beziehung zwischen

Besucher*in und Objekt/Ausstellung beschränkten. Dass ein Museum in Indien

etwa ein bevorzugter Treffpunkt für unverheiratete Paare oder ein gern genutzter

Ort für Picknicks ist, hat in der europäischen oder nordamerikanischenMuseums-

13 Diese Publikumsforschung hat in den vergangenen Jahren durch die Digitalisierung noch

einmal erheblich an Präzision undQuantifizierungsmöglichkeiten gewonnen. Sowerden z.B.

durch mobiles Eye-Tracking (Eghbal-Azar, Widlok 2013; Eghbal-Azar 2016) oder durch Loka-

lisierungstechniken wie etwa RFID (Radio Frequency Identication) die Verweildauer vor Ob-

jekten und die Wege des Publikums durch die Ausstellung exakt erfasst. Durch die digitale

Messung von Herzfrequenzen der Besucher*innen vor

Exponaten werden Rückschlüsse auf Aufmerksamkeit und emotionale Beteiligung gezogen,

wie z.B. im Projekt »eMotion – Mapping Museum Experience« (Tröndle et al. 2012).

14 Wegner nennt in diesem Zusammenhang zwei Studien von Edward S. Robinson, 1928 und

Arthur W. Melton, 1938. Reussner legt

den Anfang von Publikumsforschung sogar in die 1880er Jahre nach Großbritannien und

Deutschland (Reussner 2010: 28).

15 Ein Grund dafür liegt auch darin, dass viele Befragungen sich vor allem an das Publikum von

Sonderausstellungen richten (Wegner 2016: 276).

16 Vgl. dazu vor allem die Arbeiten von Falk und Dierking und ihre Motivationstypologien für

Museumsbesucher*innen.

17 Außer in der allgemeinen Kategorie »Zeitverbringen mit Freunden und Familie«.

https://doi.org/10.14361/9783839464496-002 - am 13.02.2026, 21:54:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


26 Die Eroberung des Museums

realität keine Entsprechung und tritt dementsprechend nicht in den Horizont der

westlichen Publikumsforschung.

Die Arbeiten aus demenglisch- unddeutschsprachigenRaumgehenmithin von

so grundlegend anderen Voraussetzungen in Bezug auf das Besuchserlebnis aus,

dass sie nur sporadisch als ergänzendes Material herangezogen werden können,

während sich die Diskussion der relevanten Literatur vor allem auf die Arbeitenmit

lokalen Besucher*innen indischer Museen konzentrieren muss.

1.3.4. Publikumsforschung in Indien

Was die indische Diskussion angeht, so finden sich mit Blick auf die unterschiedli-

chen Vorgehensweisen und Zielsetzungen einmal Arbeiten, die einem vorwiegend

positivistischen Ansatz folgen, der die Reaktion der Besucher*innen auf äußere

Einflüsse imMuseum dokumentiert. Die Studien sind entweder Bestandteile einer

allgemeinen managerialen Bestandsaufnahme der Institution (Chakrabarti 2007:

116ff.)18 oder Einzelerhebungen (Naqvy, Venugopal, Falk, Dierking 1991)19. Das

Hauptinteresse gilt hier der Evaluierung der Zufriedenheit der Besucher*innenmit

den kuratorischen Angeboten des Museums, die entweder an Publikumsaussagen

oder an der Verweildauer vor Exponaten abgelesen wird.

In dieser positivistischen Perspektive wird das Bild eines/einer vor allem

reagierenden Besuchers*in gezeigt, man findet weder nuancierte Einblicke in

Nutzungsinteresse, Motivation und Erfahrungen des Museumspublikums noch zu

seinem Verhältnis zur Institution Museum. Die Bedeutung der Exponate für die

Besucher*innen wird nicht in Verbindung mit sozialer Tradition, biografischen

Referenzen oder anderen kulturellen Praktiken diskutiert. Wie jedoch Appadurai

und Breckenridge feststellen: In »societies such as India, since in them the connoisseur-

ship of ›art‹ as a distinct category is relatively underdeveloped, the visiting of museums is

not sharply separated from other forms of leisure and learning« (Appadurai, Breckenridge

18 Chakrabartis Studie imNationalMuseumNeu-Delhi erfasste 500 Besucher*innen; die Befra-

gung wurde über einen Zeitraum von vier Monaten quantitativ, in vollstandardisierter Form,

unternommen. Erhoben wurde vor allem statistisches Material wie z.B. geografische Prove-

nienz, durchschnittliche Dauer des Aufenthalts im Museum, Geschlecht und Beruf der Be-

sucher*innen. Die Motivation für den Besuch wurde in generalisierten Antwortoptionen wie

dem Interesse an »places of interest in the city«, »seeing objects of art and civilization«, »knowing

more about Indian art and civilization«, »place for research« oder »outings« erfasst (Chakrabarti

2007: 121).

19 Naqvy, Venugopal, Falk and Dierking haben über einen Zeitraum von sechs Monaten im Na-

tionalMuseumofNaturalHistory inNeu-Delhi gemessen,wieviel Zeit fünfzig indische Fami-

lien jeweils vor einzelnen Exponaten verbrachten, und ihre Beobachtungen in Interviews ve-

rifiziert (Naqvy, Venugopal, Falk, Dierking 1991). Die Studie konzentriert sich ausschließlich

auf die Beziehung von Besucher*innen und Exponaten und fasst dieses Verhältnis vermittels

der Kategorie der »viewing time«.

https://doi.org/10.14361/9783839464496-002 - am 13.02.2026, 21:54:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


1. Einleitung 27

2015: 180). Diese unscharfe Abgrenzung des Museumsbesuchs von anderen kultu-

rellen und sozialen Praktiken spricht sehr dafür, den Rahmenweiter zu stecken und

größere Zusammenhänge einzubeziehen, als es in den weitgehend schematischen,

quantifizierenden und denMuseumsbesuch isolierenden Ansätzenmöglich ist.

Andere Studien folgen dagegen einem gesellschaftlich konkreteren, sich aus

dem südasiatischen Kontext herleitenden Ansatz (Viegas 2001, Bhatti 2012). Viegas

Arbeit konzentriert sich dabei auf eine durch soziale (untere Schichten) und geogra-

fische (aus ländlichenGegenden kommend)Merkmale gekennzeichnete Subgruppe

von Museumsbesucher*innen.20 Die Arbeit geht der Verbindung zwischen Muse-

umsnutzung einerseits und kulturellen sowie religiösen Praktiken andererseits

nach. Es stellt sich heraus, dass sich das Interesse an bestimmten Götterdarstel-

lungen im Museum auf die eigenen Präferenzen der Besucher*innen innerhalb

des hinduistischen Pantheons zurückführen lässt. Ebenso zeigt sich etwa, dass

orale Traditionen in der lokalen Kultur der Besucher*innen ihre Hinwendung zu

bestimmten Exponaten imMuseum beeinflussen. Viegas Studie ist trotz methodi-

scher Unklarheiten21 ein wichtiger Beitrag in der sonst unzureichendenDiskussion

um das indischenMuseumspublikum.

Bei Bhatti ist die Beschäftigung mit den Besucher*innen Teil einer postkolo-

nialen Institutionenanalyse, in der das Publikum gleichberechtigt mit der kurato-

rischen Praxis und dem Institutionskonzept diskutiert wird.22 Bhatti unternimmt

20 Besucher*innen des Chhatrapati Shivaji Maharaj Vastu Sangrahalaya Mumbai (CSMVS), das

frühere Prince ofWalesMuseum. Ihre Beschäftigungmit dieser Besucher*innengruppe dau-

erte zwei Jahre; dem besonderen Fokus auf dieses soziale Segment lag die Beobachtung zu

Grunde, dass trotz des als elitär empfundenen Charakters der Institution (hinsichtlich des

darin repräsentierten Geschmacks und wegen des kuratorischen Arrangements) bildungs-

ferne und einkommensschwache Bevölkerungsgruppen den größten Teil des indischen Mu-

seumspublikums ausmachen (Viegas 2001: 17).

21 Viegas Studie arbeitet mit Besucher*innenbeobachtung; open ended interviews, die sowohl

mit Gruppen als auch mit individuellen Besucher*innen geführt werden (das deutet auf

eine teilstandardisierte Befragung hin); Beobachtungen von Besucher*innenbewegungen;

schließlich zwanglosen Unterhaltungen außerhalb des Museums mit Besucher*innen nach

ihrem Rundgang. Etwas später in ihren Ausführungen werden ausgeteilte Fragebögen er-

wähnt, und es wird beklagt, dass Besucher*innen sie wegwerfen oder dass Fragen von Frauen

in der Gruppe nicht ausgefüllt werden. Das nun klingt nach einer (unbefriedigend verlaufe-

nen) vollstandardisierten Erhebung. Es geht also aus der Darstellung nicht klar hervor, wel-

che methodischen Ansätze verfolgt wurden. Keine Angaben finden sich über die Größe der

befragten und beobachteten Gruppe, auch fehlt eine systematische Unterscheidung vonMo-

tivationen, Verhalten oder Nutzungen der Besucher*innen. Hinzu kommt, dassViegas keine

segmentierten Daten über ländliches, urbanes oder internationales Publikum des CSMVS

zur Verfügung standen; sie greift zu diesem Punkt auf Schätzungen undMeinungen des Per-

sonals zurück. Insgesamt stellt ihre Studie keine empirisch belastbaren Aussagen über die

Besucher*innen zur Verfügung, sondern lediglich Eindrücke und Einblicke.

22 Zeitraum der Untersuchung 2001 bis 2002.

https://doi.org/10.14361/9783839464496-002 - am 13.02.2026, 21:54:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


28 Die Eroberung des Museums

keine systematische empirische Feldforschung.23 Für meine Untersuchung ist ihre

Arbeit dennoch besonders interessant, weil sie zum ersten Mal in der Forschungs-

literatur einen beachtlichen Grad an Autonomie von Publikumsverhalten und Re-

zeptionspraxis gegenüber der offiziellen, von denMuseumsautoritäten vertretenen

Perspektive andeutet: eine Realität, die in meiner Arbeit eine zentrale Rolle spielen

wird. Der Begriff der Autonomie wird allerdings bei Bhatti nicht weiter untersucht

oder konzeptionell ausgearbeitet. Sie versteht ihn vor allem negativ, als das Nicht-

Gebundensein durch versuchte Beschränkungen, und nicht so sehr aktiv, als Eröff-

nung und Kultivierung von Praxisräumen. Hier setzt das besondere Forschungsin-

teresse meiner Arbeit an.

1.3.5. Erfahrungs- und Praxisberichte als ergänzende Deutungsquellen

Im Kontrast zu den wenigen empirischen Forschungsarbeiten liegt ein umfangrei-

ches Schrifttum von Erfahrungs- und Praxisberichten von Museumsdirektor*in-

nen, Sammlungsleiter*innen und Museumsadministrator*innen vor, das sich mit

den Besucher*innen beschäftigt. Diese vom indischen Museumsestablishment ge-

führte Diskussion nimmt typischerweise eine normativ bestimmte, wertende und

pädagogische Haltung gegenüber dem einheimischen Publikum ein. Das in dieser

Literatur vorherrschende Publikumsbild24 geht einher mit der Forderung, dass die

Besucher*innen erzogen werden müssten (wie Kinder), um den Erwartungen des

Museums zu genügen. Was für Erwartungen das sind, ist diesen Texten ebenfalls

zu entnehmen: in der rhetorischen Figur des »idealen Besuchers«, der »idealen Be-

sucherin«, seines/ihres Verhaltens und seiner/ihrer »richtigen« Nutzung der Insti-

tution.25

Den museumsautoritativen Texten zum Besuchs- und Rezeptionsverhalten

des einheimischen Publikums liegt die Vorstellung eines weitgehend einseitigen,

durch ein hierarchisches Gefälle geprägten Verhältnisses zwischen Museum und

Besucher*innen zu Grunde. Unabhängige Dynamiken von Seiten des Publikums,

die vielleicht auch über das zugrundeliegende Modell des Museums als Bildungs-

einrichtung oder Ausstellungsort hinausführen könnten, sind nicht vorgesehen.

In einem Spannungsverhältnis zu dieser schematischen Konstruktion stehen

meine Erfahrungen mit den Besucher*innen des MP Tribal Museums in Bhopal.26

23 Ihre Ergebnisse zum Engagement des Publikums basieren auf Beobachtungen von Besu-

cher*innenverhalten und -reaktionen, aufmitgehörtenUnterhaltungender Besucher*innen,

sowie auf Gesprächen mit Museumspersonal.

24 Zum Bild des einheimischen Publikums als defizitär siehe Kap. 3.

25 Zum »›child‹ state« des einheimischen Publikums wie der rhetorischen Figur vom »idealen

Besucher« oder von der »idealen Besucherin« ebd., S. 43ff.

26 Zur ausführlichen Begründung der Fallauswahl siehe Kap. 2, S. 28.

https://doi.org/10.14361/9783839464496-002 - am 13.02.2026, 21:54:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


1. Einleitung 29

Die Publikumsbeobachtung in diesem Museum zeigt, dass es diverse Rezeptions-

interessen und vielfältige Formen der Nutzung durch das einheimische Publikum

gibt, die eigenständig von den Besucher*innen und nicht auf Initiative oder Anre-

gung der Museumsautoritäten ausgeübt werden. Diese unkonventionellen, gleich-

sam nicht programmgemäßen Nutzungsinteressen des Publikums haben sich bis-

her wenig in der Diskussion über indischeMuseen niedergeschlagen. Sie zeigen je-

doch einen eigensinnigen und kreativen Umgang der Besucher*innen sowohl mit

den Ausstellunginhalten als auch mit dem Museumsraum. Die geringe Aufmerk-

samkeit für dieses Phänomen hat einerseits mit demMangel an empirischemMa-

terial zu tun, andererseits jedoch auch mit der Dominanz des »failure«-Diskurses,

selbst wenn er in der Literatur kritisch diskutiert wird. Die eingespielten Positio-

nen und Argumentationen verstellen den Blick auf die indischen Besucher*innen

und ihr Nutzungsinteresse und -verhalten imMuseum.

1.4. These dieser Studie

Meine Studie vertritt dieThese, dass dieMuseumsnutzung durch das einheimische

Publikummit den vomMuseumsestablishment eingeführten Kategorienwie »defi-

zitär« oder »notmuseum-minded« nicht angemessen charakterisiert ist. Sie entwi-

ckelt am hier untersuchten Fallbeispiel einen alternativen Zugang. Die Arbeit wird

zeigen,dass es den einheimischenBesucher*innendesMPTribalMuseumauf eige-

nenWegen gelingt, zu einer (besonders durch ihre historische koloniale Belastung)

problematischen Institution ein selbstbestimmtes Verhältnis aufzubauen. Im Zuge

der empirischen Auswertung wird beschrieben und typologisch rekonstruiert, wie

die Besucher*innen eine solche belangvolle und eigenständige Beziehung zumMu-

seumentwickeln.Diese praktische, eigensinnige InbesitznahmedesMuseums lässt

sich als Aneignung verstehen.

Die Besucher*innen nutzen das Museum als einen Ort, der ihnen soziale Ak-

tivitäten erlaubt, die in anderen lokalen öffentlichen oder semi-öffentlichen Räu-

men nicht im gleichen Ausmaß oder mit ähnlicher Freiheit möglich wären. Die-

se Möglichkeiten sind besonders für Gruppen relevant, die in der urbanen Öffent-

lichkeit aufgrund der dort geltenden Normen benachteiligt und in ihrer Entfaltung

besonders eingeschränkt sind: Frauen, unverheiratete Paare oder Angehörige sozi-

al schwächerer Schichten. Besucher*innen, die aus diesen Gruppen stammen, bie-

tet dasMuseum die Gelegenheit, die einengenden oder hinderlichen Bedingungen,

die in der lokalen öffentlichen Infrastruktur herrschen, zumindest zeitweise und

in einem Sonderraum zu überwinden. Das Museum ist zudem Inspirationsquelle

für alltägliche und festive Handlungen sowie für kulturelle Aktivitäten seiner Besu-

cher*innenundübernimmtauchdamitFunktionen in ihremAlltag.MitdiesenNut-

zungsformen, die über die Rezeption der Ausstellungen hinausgehen, gelingt dem

https://doi.org/10.14361/9783839464496-002 - am 13.02.2026, 21:54:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


30 Die Eroberung des Museums

Museumspublikum in Bhopal die selbstbestimmte Aneignung einer Institution, die

im dominierenden Diskurs normalerweise als Fremdkörper im lokalen kulturellen

Kontext erscheint.

Selbstbestimmte Aktivitäten sozialer Gruppen, denen die herrschende Wahr-

nehmung die Fähigkeit abspricht, sich auf eigenständige und produktiveWeisemit

ihren Lebensbedingungen auseinanderzusetzen, sind in zwei theoretischen Ansät-

zen in der zweitenHälfte des 20. Jahrhunderts auf besonders fruchtbareWeise the-

matisiert worden: den Cultural Studies und den Subaltern Studies im Rahmen der

postkolonialen Studien. Diese Studie nimmt auf beide Ansätze Bezug. Die Subal-

tern Studies haben im geografischen und historischen Kontext Südasiens die Be-

deutung der Eigeninitiative marginaler sozialer Gruppen herausgearbeitet; daran

lehnt sich das Verständnis von »agency« an, das in meiner Arbeit zur Anwendung

kommt. Die Cultural Studies zeigen im europäischen Zusammenhang, wie die An-

gehörigen solcherGruppen dieNormenundVerhaltensstandards hegemonialer In-

stitutionen unterlaufen und diese Institutionen damit verwandeln und sich aneig-

nen; auf den so geprägten Aneignungsbegriff greife ich in der vorliegenden Studie

zurück.Die in diesen Forschungsrichtungen untersuchtenDynamiken einer eigen-

ständigen Interpretation und Aneignung treten auch in der Art und Weise hervor,

in der die Besucher*innen das TribalMuseumnutzen.Deshalb bilden diese Ansätze

die maßgeblichen theoretischen Bezugspunkte der vorliegenden Analyse.

1.5. Theoretisch-methodische Ansätze der Arbeit

1.5.1. Subaltern Studies: Fundierung des »agency«-Begriffes

Begonnen als eine akademische Bewegung zur alternativen Geschichtsschreibung,

bezeichnet Subaltern Studies heute eine durch Ausrichtung und Gegenstandsbe-

reich definierte Variante sozialwissenschaftlicher Forschung vornehmlich in Indi-

en, die in mehreren Disziplinen (wie Geschichte, Politologie, Anthropologie oder

Literaturwissenschaft) ihre Anwendung findet. Im Folgenden zeichne ich kurz Ge-

schichte und leitende Ideen der Subaltern Studies nach, um dann zu skizzieren, in

welchem Sinne der Ansatz dieser Studie inspiriert. Im Kern geht es darum, auch

nicht-dominante Aneignungsformen wahrzunehmen und ihre gesellschaftsgestal-

tende Kraft zu erkennen.

Subalternität kann in verschiedenen Kategorien gesellschaftlicher Existenz

festgestellt werden, etwa in Bezug auf Klasse, Kaste, Geschlecht, ethnische Gruppe,

Sprache, Kultur oder eine Kombination dieser Kategorien.27 »Subaltern« bezeich-

27 Das Phänomen der Intersektionalität ist erst spät in den Blickpunkt der Subaltern Studies

gekommen.

https://doi.org/10.14361/9783839464496-002 - am 13.02.2026, 21:54:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


1. Einleitung 31

net in diesem Kontext nicht nur Gruppen, die unter struktureller Gewalt leiden,

sondern auch solche, denen keine Stimme in offiziellen Diskursen zuerkannt wird.

Den Subaltern Studies liegt die Einschätzung zugrunde, dass selbst kritische intel-

lektuelle Ansätzewie diemarxistische Perspektive den vielfältigen und spezifischen

Formen undDynamiken derMarginalisierung, Zurücksetzung undUngleichheit in

Indien nicht gerecht werden und es einer umfassenderen Perspektive bedarf. Der

Begriff »subaltern« selbst geht auf Antonio Gramsci zurück, der das Konzept der

subalternen Identität in die Theorie des Klassenkampfes eingeführt hat. Die Sub-

altern Studies interpretieren Gramscis Begriff nun neu für den indischen Kontext

(Ludden 2002: 1).

Die Anfänge der Subaltern Studies lassen sich zurück zumEnde der 1970er Jah-

re und nach Großbritannien verfolgen, wo eine Gruppe indischer und englischer

Historiker*innen denThemenkomplex erstmals diskutierte.Der akademischenÖf-

fentlichkeit ist der Ansatz seit demErscheinender Essay-Bände »Subaltern Studies:

Writings on South Asian History and Society« (mit den Autoren: Shahid Amin, Da-

vid Arnold,GautamBhadra,Dipesh Chakrabarty,N.K.Chandra, Partha Chatterjee,

ArvindN.Das,DavidHardiman,StephenHenningham,GyanendraPandeyundSu-

mit Sarkar) seit 1982 in Indien bekannt geworden (Ludden 2002: 1). Konzentrierten

die Subaltern Studies sich zunächst auf die Geschichtsschreibung Südasiens, so er-

streckten sie sich bald auf das ganze Feld der postkolonialen Kritik (Prakash 1994:

1476). Regional reicht das Interessemittlerweile längst über den indischen Subkon-

tinent hinaus und bezieht etwa auchAfrika oder Lateinamerika ein.Gayatri Spivaks

einflussreicher Aufsatz »Can the subaltern speak?« von 1985 machte die Subaltern

Studies zu einem prominenten akademischenThema und rückte vor allem dasThe-

ma der Repräsentation und Artikulation der Subalternität in den Vordergrund. In

diesem Sinne stellt Spivak Fragen wie: »Withwhat voice-consciousness can the subaltern

speak?«Oder: Gibt es ein »unrepresentable subaltern subject […] that can know and speak

itself« (Spivak 1988: 27)?

Forschungsgeschichtlich und wissenschaftspolitisch erheben die Subaltern

Studies den Anspruch, den elitären und voreingenommenen Charakter vieler aka-

demischer Arbeiten im Bereich der Südasienkunde zu korrigieren (Guha 1982, vii).

Sie unternehmen den Versuch, das historische und gesellschaftliche Handeln von

Gruppen wahrzunehmen und zu deuten, die ansonsten als historische Subjekte

nicht ernstgenommen wurden. Die Subaltern Studies schreiben diesen Gruppen

und ihren Mitgliedern Eigeninitiative und Handlungsfähigkeit zu »as […] makers

of their own destiny« (Chakrabarty 2000: 11): Eigenschaften, die der dominante Dis-

kurs ihnen aberkennt, und damit ihre Nicht-Wahrnehmung legitimiert. Wie etwa

Prakash am Beispiel der Unruhen von Landarbeiter*innen im kolonialen Indien

diskutiert, wurden solche Proteste von der herrschenden gelehrten Meinung als

präpolitische Spontanphänomene interpretiert, die letztlich keine geschichtli-

che Bedeutung besäßen (Prakash 1994: 1483). Eine andere Ursache, warum diese

https://doi.org/10.14361/9783839464496-002 - am 13.02.2026, 21:54:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


32 Die Eroberung des Museums

Gruppen »unhörbar« für die dominanten Narrative bleiben, sind ihre angebliche

Irrationalität, ihre vermeintliche Unfähigkeit, sich logisch kohärent zu artikulieren

oder ihr sogenannter Aberglaube: lauter Hinderungsgründe, in ihnen belastbare

Zeug*innen in einem modernen säkularen Geschichtsschreibungsprozess zu se-

hen. Ihre Rationalitäten lassen sich nicht ins dominante Narrativ übersetzen und

können aus ihm heraus nicht verstanden werden; sie werden daher verworfen und

ignoriert.

Eine wichtige Voraussetzung für den neuen Ansatz ist, wie Guha feststellt,

das »Hören« der »small voices«, die wir normalerweise nicht wahrnehmen, weil

sie »are drowned in the noise of statist commands« (Guha 1996: 3). Angewandt auf die

Diskussion über Besucher*innen im indischen Museum lässt sich sagen, dass

hier das übertönende »Geräusch« die dominante, zunächst koloniale und später

postkoloniale Interpretation der Institution ist, die das Verhalten des Publikums,

seine Nutzungsmuster und Rezeptionsweise vorschreibt, ohne die »Stimmen«

(d.h. sowohl die Selbstbeschreibung und das Selbstverständnis als auch die kultu-

relle Prägung und die kollektiven Bedürfnisse) der einheimischen Besucher*innen

hinreichend einzubeziehen. Die Nicht-Wahrnehmung dieser Gruppen wird mit

Zuschreibungen von »failure« (Versagen), »lack« (Nichtvorhandensein) und »in-

adequacy« (Unangemessenheit, Ungenügendsein), also von lauter Markern von

Negativität und Defizienz, legitimiert (Chakrabarty 2000: 11).28

Das Zuhören im Sinne von Wahrnehmen und das Hören als Beachten (ent-

sprechend dem englischen »I hear you«) bedeuten nicht einfach eine allgemeine

Offenheit, sondern setzen bereits eine grundsätzliche »Geneigtheit« in Richtung

Verständnis voraus; Guha drückt dasmit einem einprägsamenBild aus: »one inclines

a little on one side in order to listen« (Guha 1996: 9).Damit ist auf die Rolle der Empathie,

womöglich sogar eines gewissen Maßes von Sympathie, im Erkenntnisprozess

verwiesen. Gleichzeitig kommt ein Problem in den Blick: die (Macht-)Beziehung

und ein eventuelles Gefälle zwischen Zuhörer*in (Forscher*in) und Sprecher*in

(beforschte Person), die sich in unterschiedlicher Bildung, sozialem Status und

(wie in meinem Fall) verschiedener nationaler und kultureller Verortung ausdrü-

cken kann. Es stellt sich die Frage: Wie kann der Forscher oder die Forscherin

»avoid the inevitable risk of presenting herself as an authoritative representative of subaltern

consciousness« (Gandhi 1998: 2)?

Ein weiterer zentraler Begriff in den Subaltern Studies, der für diese Studie

Bedeutung besitzt, ist »agency« (Handlungsfähigkeit). »Agency« ist mehr als Au-

tonomie (Bhatti 2012) gegenüber oder Ignorieren von hegemonialen Regeln oder

Limitationen; vielmehr bedeutet sie ein Aktivsein in einem prägnanten Sinne, als

Ausdruck von Subjektivität und Eigeninitiative. Gruppen, deren Tun und Verhalten

28 Wie ich im Kap. 3 aus den historischen Dokumenten detailliert herausarbeite.

https://doi.org/10.14361/9783839464496-002 - am 13.02.2026, 21:54:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


1. Einleitung 33

aus der quasi-offiziellen Perspektive staatlicher Autoritäten und bisheriger histori-

scher oder sozialwissenschaftlicher Forschung als außengeleitet oder unbeachtlich

erscheinen, werden in den Subaltern Studies Gestaltungsfähigkeit und Kompetenz

zuerkannt. Es wird »both the emergence and displacement of subaltern agency in dominant

discourses« (Prakash 1994: 1483) zum Thema gemacht, also die Tatsache, dass die

Aktivität der Subalternen selbst dann, wenn sie unterdrückt oder verleugnet wird,

in der Realität und im herrschenden Diskurs ihre Spuren hinterlässt.

Mit Blick auf das Museum und seine Besucher*innen kann man feststellen:

»small voices« im Sinne der Subaltern Studies sind hier nicht nur die Armen,

Frauen, Angehörigen der niedrigen Kasten oder religiösen Minderheiten sowie die

übrigen Unterprivilegierten der indischen Sozialhierarchie. Sondern die indischen

Besucher*innen insgesamt (Angehörige der privilegierten Gesellschaftsschichten

eingeschlossen) stellen eine von der ursprünglich kolonialen Institution und dem

sie bis heute umgebenden Diskurs unzureichend beachtete und in ihrem Potential

unterschätzte Gruppe dar, deren Eigensinn und »agency« es herauszuarbeiten gilt.

Auch diese Infragestellung der vom Kolonialismus geprägten Hierarchien und

Wertungsmuster gehört wesentlich zum Impuls der Subaltern Studies, die sich als

Teil des größeren Feldes postkolonialer Reflexion, Theoriebildung und Forschung

verstehen.Mit derWahrnehmung und Anerkennung solcher widerspenstigen oder

eigensinnigenAneignungenwerdendie koloniale Institutionund ihre Festlegungen

selbst einerWandlung unterzogen.Damitwird das Element desDialogs in das star-

reGerüst der Institution eingeführt.Die Subaltern Studies haben nach eigener Ein-

schätzung »a radical rethinking of knowledge and social identities authored and authorized

by colonialism andWestern domination« erzwungen (Prakash 1994: 1475). Als Ziel wird

dabei jedoch inderRegel nicht »rejectingordiscardingEuropean thought« (Chakrabarty,

D. 2000: 16) oder »postcolonial revenge […] to seek finally tomarginalise theWest« (Gandhi

1998: x) gesetzt. Sondern es geht den Autor*innen eher um »the task of exploring how

this thought –which is noweverybody’s heritage andwhichaffect us all –maybe renewed from

and for themargins« (Chakrabarty 2000: 16).Spivak bestreitet in einer bemerkenswer-

ten Wendung den Randcharakter dieser »Ränder« und nennt sie stattdessen: »the

silent, silenced center« (Spivak 1988: 25).

1.5.2. Cultural Studies: Fundierung des Aneignungsbegriffs

Ein Konzept, das in der Lage wäre, den von den Subaltern Studies vertretenen An-

spruch im Hinblick auf eine empirische Analyse von Verhaltensweisen, kulturellen

Praktiken und Orientierungen der als »subaltern« charakterisierten Gruppen und

Akteur*innen einzulösen, wurde systematisch bislang wenig ausgearbeitet. Daher

lohnt sich ein Blick auf die Birmingham School der Cultural Studies. Hier wurden

Zugänge entwickelt, die ein ähnlich gelagertes Interesse verfolgen. Auch sie thema-

tisieren ein Machtgefälle von Eliten und »Volkskultur« wie sie auch in Europa zur

https://doi.org/10.14361/9783839464496-002 - am 13.02.2026, 21:54:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


34 Die Eroberung des Museums

Ausgrenzung bestimmter Formen der Kunst und des sozialen Verhaltens geführt

haben. Die Cultural Studies untersuchen ursprünglich Gruppen, die innerhalb der

westlichen kapitalistischen Länder nicht die Standards der dominanten Kultur be-

dienen und repräsentieren, sondern Praktiken, die von der herrschenden Kultur

(darunter auch derWissenschaft) diskriminiert werden. Sie nehmen also,mit Blick

auf die westlichen Länder, eine Perspektive ein, die sich analog zu jener verhält, die

durch die Subaltern Studies nahegelegt wird.29 Insofern sind, nach einer Formulie-

rung vonRolf Lindner,die »Cultural Studies immer schon ›SubalternStudies‹, denen es um

Kritik und Relativierung der dominanten Sichtweise geht« (Lindner 2000: 86).

Die Cultural Studies haben ihre spezifische Sichtweise zuerst vor allem imRah-

men von Analysen entwickelt, die sich mit Subkulturen von Arbeiterjugendlichen

beschäftigten und deren kreative Stilschöpfungen zumThema machten (u.a. Clar-

ke 1981). FürmeineFragestellung sind vor allem jeneUntersuchungenvon Interesse,

die Paul Willis vorgelegt hat. In »Learning to Labour: HowWorking Class Kids Get

Working Class Jobs« (Willis 1981) zeigt er, wie gesellschaftlich vorherrschende Vor-

stellungen von einem Aufstieg durch Bildung von den Arbeiterjugendlichen unter-

laufen werden. Sie eignen sich die sozial-räumlichen Bedingungen der Schule und

die dort geltenden Erwartungen auf eine eigene Art undWeise an, gerade indem sie

eigene kulturelle Praktiken vor demHintergrundder eigenenPosition in einerKlas-

sengesellschaft geprägten Erfahrungen entwickeln und diese Praktiken den schuli-

schen Verhaltensstandards als Inbegriff eines authentischen Lebens entgegenset-

zen. In seinen empirischen Studien und theoretischen Generalisierungen (Willis

2000) akzentuiertWillis, in Auseinandersetzungmit Bourdieu (Bourdieu 2018), ge-

genüber dem Gesichtspunkt der kulturellen Reproduktion jenen der »kulturellen

Produktion«, wobei er dem Begriff der Aneignung (»appropriation«, Willis 2000:

74ff.) einen zentralen Stellenwert zuweist.

Ganz ähnlich der Intention der Subaltern Studies sehen diese Studien die Prak-

tiken subkultureller oder »subalterner« Gruppen nicht, wie die herrschendenTheo-

rien abweichenden Verhaltens, im Sinne eines Handelns, das hegemonialen Erwar-

tungen und Normen nicht gerecht wird und damit gewissermaßen vor ihnen ver-

sagt, das also nur als defizitär oder deviant beschrieben werden kann. Willis ver-

sucht vielmehr, die Verhaltensweisen als eigene Praktiken zu begreifen, in denen

die Kreativität und Authentizität dieser Gruppen zum Ausdruck kommen. Er be-

schreibt dies als eine eigene Form der symbolischen Produktion, als spezifische Art

und Weise der Erzeugung von Bedeutungen (»meaning-making«) (Willis 2000: xiv),

»asmaking sense of themselves as actors in their own cultural worlds« (ebd.).

29 Dies gilt vor allem für die frühen Studien, die das Forschungsprogramm der »Cultural Stu-

dies« begründeten. Später hat sich vor allem Stuart Hall mit dem postkolonialen Themen-

bereich auseinandergesetzt (vgl. u.a. Hall 1995).

https://doi.org/10.14361/9783839464496-002 - am 13.02.2026, 21:54:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


1. Einleitung 35

Konstitutiv für diese Form ist der selektive Zugriff auf Objekte und gesellschaft-

liche Arrangements. Er wird gesteuert durch die eigenen Erwartungen, Erfahrun-

gen, Interessen und Probleme, vor derenHintergrund die sozialen Gegenstände als

gleichsam passend angesehen und ausgewählt werden, um den eigenen Bedürfnis-

sen und Orientierungen Ausdruck zu verleihen. Es ist nicht eine den Objekten und

Arrangements schlechthin innewohnende Qualität, die diese Auswahl anregt und

leitet. Sondern die Objekte und Arrangements eröffnen einen Selektionsraum für

den auswählendenZugriff der Akteur*innen.Sie erweisen sich als absorptionsfähig

fürdieZuschreibungeigenerBedeutungenundsiewerden inAnspruchgenommen,

um die eigenen Handlungsmöglichkeiten zu erweitern. Die Akteur*innen nehmen

so die Objekte gleichsam in Besitz. Willis benutzt im Rückgriff auf Marx den Be-

griff der »Aneignung« im Sinne von: »appropriation of images, materials and meaning

for personal use and meaning-making. This includes the locking and mooring of the ›objec-

tive possibilities‹ of select items to the sensibilities and interests, hopes and passions, dilemmas

and fears of their users« (Willis 2000: 74). Das Spektrum dieser Praktiken kann bis zur

Aneignung öffentlicher Räume reichen, die kollektiv von Gruppen in die Arenen ei-

ner eigenen Praxis verwandelt undmit eigenen Bedeutungen ausgestattet werden.

Willis betont immer wieder »the active and productive nature« (Willis 2000: 69) dieser

Prozesse, in denen die Akteur*innen ihre eigene Identität zum Ausdruck bringen

und sich ihrer versichern. Dies ist im Kontext meiner Arbeit besonders für die Be-

ziehung der Besucher*innen zu denMuseumsräumen relevant.

Mit dem Begriff der »Aneignung« verbinden die Cultural Studies eine theore-

tisch-methodologische Perspektive, an diemeine Analyse der Verhaltensweisen der

Museumsbesucher*innen anknüpft. Das geschieht auf dreifache Weise. Einmal

wird der Umgang des Publikums mit dem Museum nicht vor dem Hintergrund

eines einfachen Schemas von Konformität und Abweichung interpretiert. Dieses

Schema liegt den imdritten Kapitel detailliert vorgestellten Perspektiven desMuse-

umsestablishments zugrunde. Das Verhältnis der Besucher*innen zum Museum,

seinen Objekten und sozial-räumlichen Arrangements wird in dieser traditionellen

Sichtweise stets im Rückgriff auf Normen betrachtet, die als maßgeblich für eine

korrekte und erfolgreiche Museumsnutzung gelten. Weichen die Besucher*innen

von diesen Erwartungsmustern ab, so kann dies nur, wie oben erwähnt, als Defizit

registriert werden. Sie leiden, so jene Argumentation, prinzipiell oder jedenfalls bis

zum Erreichen eines höheren Bildungsstands, unter kulturellen Ausstattungsmän-

geln, die, wie Singh feststellt: »affect […] their capacity to enjoy and to ›own‹ the treasures

within the museum« (Singh 2003: 335).

Zweitenswird durch das Aneignungskonzept dieMöglichkeit eröffnet, denUm-

gang der Besucher*innen mit demMuseum als ein eigenes, aktives Herangehen in

den Blick zu nehmen, mit dem die musealen Objekte und Arrangements genutzt,

ihnen Bedeutungen zugeschrieben und sie mit Sinn ausgestattet werden. Die Fra-

https://doi.org/10.14361/9783839464496-002 - am 13.02.2026, 21:54:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


36 Die Eroberung des Museums

ge wird möglich, ob der Umgangmit demMuseum und seinen Exponaten auch als

produktive Praxis der Besucher*innen begriffen werden kann.

Drittens lässt sich dann der Versuch unternehmen, das »Eigene« der Praxis vor

dem Hintergrund der verschiedenen individuellen oder kollektiven Erfahrungen

der Akteur*innen und ihrer Lebensbedingungen zu spezifizieren und zu konkreti-

sieren. Auf diesemWege gelange ich zur Identifizierung von Aneignungsmustern,

die den Fluchtpunktmeiner Arbeit bilden.MeineUntersuchungwird imMuseums-

publikum Gruppen mit unterschiedlichen Nutzungsinteressen ausmachen und

charakterisieren; dabei wird jeweils das Spannungsfeld zwischen den Bedürfnissen

der Besucher*innen, den sozialen und gesellschaftlichen Rahmenbedingungen

sowie den spezifischen Eigenschaften des Museums vermessen. Im Sinne meiner

These, die sich gegen die Annahme einer Desinteressiertheit richtet, lässt sich

zeigen, dass die Museumsbesucher*innen sehr wohl in eine belangvolle Beziehung

zur Institution treten.

1.6. Struktur der Arbeit und Kapitelübersicht

Im ersten Teil (Kapitel 3 und 4) wird zunächst der Blick des kolonialen und danach

des indischen Museumsestablishments auf die einheimischen Besucher*innen re-

konstruiert (Kapitel 3). Dabei tritt der in dieser Sichtweise eingebettete Diskurs des

Versagens, Defizitärseins und Nichtgenügens zu Tage, dessen Wirkungen sich im

Verhältnis zwischen dem indischenMuseum und seinem einheimischen Publikum

bis heute bemerkbar machen. Kapitel 4 arbeitet das institutionelle Selbstverständ-

nis desMuseums in Indien auf Grundlage der Fachliteratur heraus und unterschei-

det dabei drei Sichtweisen: Die »fremde« Institution und ihr institutioneller Beginn

als kolonialer »Import«; das Museum im Prozess von »nation building« nach der

Unabhängigkeit; und schließlich dasMuseum imKontext einer offensiven religiös-

kulturellen Selbstdefinition im gegenwärtigen Indien. Der erste Teil der Untersu-

chung bietet damit einen konzeptionell-geschichtlichen Rahmen, in dem sichmein

Untersuchungsgegenstand, das 2013 gegründete MP Tribal Museum, faktisch und

diskursiv verorten lässt. Darüber hinaus geben diese Kapitel Einblick in die Erfah-

rungenundErwartungen,mit denendas Publikumdes TribalMuseum inBhopal an

den Museumsbesuch und an die Institution herantritt. Insgesamt wird in diesem

Teil meiner Arbeit die vorherrschende Perspektive auf Museum und Museumspu-

blikum in Indien umrissen und entwickelt, von der sich dann meine Studie in der

Herangehensweise und in den Ergebnissen absetzt.

Der zweite Teil (Kapitel 5, 6 und 7) stellt das MP Tribal Museum Bhopal in Sta-

tistiken, nach seinen Organisationsprinzipien und seiner Geschichte, hinsichtlich

seiner kuratorischenMerkmale undBesonderheiten und schließlich in der Formei-

nes Gangs durch das Haus vor.Wie Kreps über tribale Museen im nicht-westlichen

https://doi.org/10.14361/9783839464496-002 - am 13.02.2026, 21:54:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


1. Einleitung 37

Kontext feststellt, sind sie zwar »similar toWestern-stylemuseums in their basic functions,

how they carry out these functions and forwhat purposes often differs dramatically frommain-

streammuseumpractices« (Kreps 2003: 105). In diesen einführendenKapiteln zumMP

Tribal Museum wird deutlich werden, dass es sich in inhaltlicher Programmierung

und Zielsetzung sowie in der Ausstellungspraxis von anderenMuseen in Indien un-

terscheidet. Die Kapitel machen mit Szenario, Atmosphäre und Hintergrund be-

kannt, in deren Zusammenhang Besucher*innennutzung und -verhalten sich voll-

ziehen und sichtbar werden.

Der dritte Teil bildet den Kern der Arbeit (Kapitel 8 bis 16): die empirische,

auf eingehenden und flexibel geführten Besucher*innengesprächen basierende

Untersuchung des Museumspublikums, die zur typologischen Unterscheidung

unterschiedlicher Nutzungsweisen (Kapitel 10 bis 15) führt. Es treten dabei sechs

Nutzer*innengruppen hervor, die vom Museum auf verschiedene, doch in allen

Fällen von der Museumskonvention abweichende Art Gebrauch machen: als Ort

fürs Dating; als Platz für Picknick und »adda«30; als Lernraum und Ort der Wis-

sensaneignung; als kollektiver Nostalgie- und persönlicher Erinnerungsraum; als

Kulisse für Selfies und fotografische Selbstdarstellungen; als Ort für künstlerische

Erfahrung und Inspiration sowie als Ideengeber für Kunsthandwerk und Anre-

gung für die Alltagsgestaltung der Besucher*innen. Diese Nutzungen werden im

Kontext der übergreifenden kulturellen und sozialen Voraussetzungen und Bedin-

gungen diskutiert, die für Indien prägend sind. Die herausgearbeiteten Logiken

der Museumsnutzung bilden die Grundlage dafür, anschließend auf einer höhe-

ren Abstraktionsebene ein Ensemble von Aneignungsmustern identifizieren und

gegeneinander ausdifferenzieren zu können (Kapitel 16). Der empirische Teil wird

eröffnetmit der Auswertung des Besucher*innenbuchs (Kapitel 8), das bereits erste

Hinweise auf die Nutzungsinteressen und die emotionale Disposition der Besu-

cher*innen gibt. Insgesamt zeigt dieser Hauptteil meiner Arbeit, dass es von Seiten

des Publikums sehr wohl Bereitschaft und Fähigkeit gibt, ein intensives Verhältnis

zumMuseum aufzubauen. Hier liegt, aus der Perspektive des Kulturmanagements

betrachtet, ein Potential der Besucher*innenentwicklung, das bislang von den

meistenMuseen in Indien nur unzureichend adressiert undmobilisiert wird.

30 Hindi für lange Gespräche und gemeinsames Zeitverbringen.

https://doi.org/10.14361/9783839464496-002 - am 13.02.2026, 21:54:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839464496-002 - am 13.02.2026, 21:54:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464496-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

