1. Einleitung

1.1.  Vorbemerkung

Begonnen hat meine Geschichte mit dem Madhya Pradesh (MP) Tribal Museum in
Bhopal (im Folgenden auch: Tribal Museum) 2014, ein Jahr nach seiner offiziellen
Eroffnung und wenige Monate nach meinem Umzug von Berlin nach Neu-Delhi.
Ich glaubte damals recht genau zu wissen, was ein Museum ist, wie seine Besu-
cher*innen es nutzen und welche kulturmanagerialen Bediirfnisse diese Institution
hat. Meine Erfahrungen mit den indischen Gegebenheiten waren damals noch zu
sporadisch, als dass sie meine jahrzehntelang eingeiibte europdische Kulturpraxis
grundsitzlich hitten herausfordern kénnen. So begegnete ich dem neuen Museum
in Bhopal mit den typischen Fragen einer westlichen Kulturmanagerin: Welche kul-
turmanagerialen Instrumente liefRen sich einsetzen, um das Museum besser und
den Aufenthalt fiir Besucher*innen angenehmer zu machen? Welche Marketing-
mafinahmen wiren nétig, damit das Museum bekannter wird und mehr Publikum
anzieht?

Je mehr ich jedoch zum Kulturleben vor Ort recherchierte und mit verschiede-
nen lokalen Institutionen, Kiinstler*innen und Kulturschaffenden arbeitete, desto
nachdriicklicher wurden diese Annahmen in Frage gestellt. Der kamerunische Ku-
rator und Kunstkritiker Bonaventure Soh Bejeng Ndikung' nennt diesen Prozess
»Verlernen des Gegebenen« (»unlearning the given«)* und identifiziert ihn als eine
Voraussetzung dafiir, sich iiberhaupt fiir neue Eindriicke und neues Wissen 6ffnen
zu konnen. Die Postkolonialismus-Forscher*innen Madina Vladimirovna Tlostano-
va und Walter D. Mignolo sprechen von »learning to unlearn« (Tlostanova, Migno-
lo 2012). »[T]he given« im Sinne von Ndikung sind Narrationen, Deutungsmuster
und Lesarten, die uns zur Selbstverstindlichkeit geworden sind. So musste ich fest-
stellen, dass ich aus der eng fokussierten Perspektive einer in Deutschland ausge-
bildeten Kulturmanagerin nicht wirklich verstehen konnte, warum indische Besu-

1 Ndikung ist Griinder des Berliner Projektes SAVVY Contemporary, das sich als Kontaktzone
westlicher und nicht-westlicher Kulturen versteht.

2 Vgl. SAVVY Contemporary Veranstaltung kuratiert von Elena Agudio und Bonaventure Soh
Bejeng Ndikung in Zusammenarbeit mit dem Auflwartigen Amt vom 13.04.-15.04.2016.

hittps://dol.org/10:14361/9783830464496-002 - am 13.02.2026, 21:54:33. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=) R


https://doi.org/10.14361/9783839464496-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Die Eroberung des Museums

cher*innen ins Museum gehen, welche Kriterien sie fiir einen gelungenen Aufent-
halt haben und ob und wann sie eine tiefere emotionale Beziehung zu der Instituti-
on eingehen. Die einheimischen Besucher*innen?® waren fiir mich unlesbare Wesen
und ihre Beziehung zum Museum ein undeutliches Feld.

So wurde mir klar, dass zunichst ein Stiick Grundlagenforschung zu leisten
war. Statt in gewohnter kulturmanagerialer Art Empfehlungen zu erarbeiten, wie
man ein Publikum interessieren und binden kann, musste ich das Publikum des
Tribal Museum auf ganz fundamentale Weise erst einmal kennenlernen — nicht nur
seine soziale Zusammensetzung, sondern auch seine Motivation fiir den Museums-
besuch, seine Bediirfnisse und Nutzungsweisen, sein Verstindnis davon, was ein
Museum iiberhaupt ist und welche Rolle es im Leben der Besucher*innen spielen
kann und soll. Mir wurde deutlich, wie viel es hier zu entdecken gab, wie sehr sich
dieses Publikum von den mir vertrauten westlichen Museumsbesucher*innen un-
terschied, und was fiir prinzipielle Fragen aufzuwerfen und zu diskutieren waren,
bevor man Marketing-Ratschlige und -Strategien daraus ableiten konnte. Gerade
wenn man von kulturmanagerialen Interessen geleitet war, mussten zunichst
grundlegende Klirungen vorgenommen werden, die (neben der auch sonst ibli-
chen Herausarbeitung der Organisationsstruktur des Museums) in diesem Falle
eben vor allem das Publikum betrafen. Dazu orientierte ich mich an ethnologischen
und kulturanthropologischen Ansitzen, die mir helfen konnten, die Besucher*in-
nenschaft und ihren Umgang mit dem Museum typologisch wie begrifflich genauer
zu fassen. Die vorliegende Arbeit ist das Ergebnis dieser eingehenden, méglichst
voraussetzungsarmen Verstindnisbemithung. Sie soll die Basis etablieren, auf der
kulturmanageriale Konsequenzen im engeren pragmatischen und praskriptiven
Sinne erst méglich werden, und eine weiterfithrende Diskussion in diesem Sinne
produktiv anregen.

Gleich zu Beginn meines Projektes war noch ein anderer Komplex zu bedenken,
fiir den mich (wie viele andere Akademiker*innen und Zeitgenoss*innen) vor allem
Edward Saids mittlerweile klassisches Buch »Orientalism« (1978) sensibilisiert hat-
te: die Problematik der angemessenen Reprisentation und der damit verbundenen
Fragen von Macht, Dominanz und Unterdriickung im Diskursverhiltnis zwischen
»West« und »Ost«. Zu den einprigsamsten Beispielen in Saids Traktat gehort der
Fall des franzdsischen Romanciers Gustave Flaubert und seines Verhiltnisses zur
agyptischen Tinzerin und Kurtisane Kuchuk Hanem, die der Erzihler zum Vorbild

3 Unter »einheimischem« Publikum werden in meiner Arbeit Besucher*innen verstanden, die
indische Staatsbiirger*innen sind. Als »lokales« Publikum bezeichne ich dagegen (besonders
im Kap. 11) Besucher*innen, die in Bhopal oder im Einzugsgebiet der Stadt wohnen und da-
mit das Museum regelmafiig nutzen kénnen. Die museumseigene Statistik unterscheidet
zwar zwischen »ausldndischen« und »indischen« Besucher*innen, differenziert aber inner-
halb der »indischen« Gruppe nicht weiter.

hittps://dol.org/10:14361/9783830464496-002 - am 13.02.2026, 21:54:33. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=) R


https://doi.org/10.14361/9783839464496-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

1. Einleitung

fiir mehrere literarische Figuren genommen hat. Hanem wird von Flaubert zum
Modell einer orientalischen Frau stilisiert (in seinen Augen ein Wesen von ostenta-
tiver Weiblichkeit, emotionaler Unbekiimmertheit und schrankenloser Sexualitit),
ohne jemals selbst zu Wort zu kommen und ihre eigenen Emotionen ausdriicken
zu kénnen. Flaubert spricht die ganze Zeit iiber und fiir sie, wihrend er seinen Le-
ser*innen erklirt, was das typisch Orientalische an ihr sei (Said 1995: 186-187). Dar-
in steckt trotz der Besonderheit des literarischen Diskurses und der Zeitumstin-
de des 19. Jahrhunderts ein allgemeineres Problem, das ebenso fiir wissenschaftli-
che und akademische Texte bedeutsam ist: Auch ich musste mich fragen, wie ich
sicherstellen konnte, dass ich oder andere Reprisentant*innen nicht in unkontrol-
lierter Diskursanmafdung fir die einheimischen Besucher*innen sprechen wiirde,
sondern dass die Angehérigen des Museumspublikums geniigend Raum fir ihre
Selbstaussagen und -einschitzungen bekommen wiirden. Ich bemithe mich dar-
um, indem ich im Untersuchungsdesign den Schwerpunkt der gesamten Arbeit auf
den empirischen Teil lege, der ausfiihrlich die Besucher*innen selbst zu Wort kom-
men lisst und die weiterreichenden Deutungen aus eingehenden Interpretationen
konkreter Gespriche mit den Museumsnutzer*innen entwickelt und meine Kate-
gorienbildungen in engem Bezug zu den eigenen Auflerungen der Besucher*innen
vornimmt.* Das Herantragen von Begriffen von auflen versuche ich nach Moglich-
keit zu vermeiden.

Seit die britischen Kolonialherren in Indien Museen etabliert haben, gibt es eine
Diskussion iiber die einheimischen Besucher*innen, ihr Verhalten, ihre Nutzungs-
interessen und ihren »Entwicklungsstand« (fiir die koloniale Ara u.a. Markham,
Hargreaves 1936; Guha-Thakurta 2004; Singh 2009; Mathur, Singh 2015a; Prakash
1999, 2015; fiir die Zeit nach der Unabhingigkeit® u.a. Sahasrabudhe 1966; Diwedi
1970-72; Bedekar 1974-75). Vor dem Hintergrund der aus westlichen Kultur- und
Wissenschaftsdiskursen hervorgegangenen Institution erscheinen ihre indischen
Nutzer*innen oft als defizitir: als nicht oder jedenfalls noch nicht kompetent im
Sinne der Erwartungen der Betrachter*innen und daher bestenfalls eingeschrinkt
zu einem erfolgreichen, lohnenden Museumsbesuch fihig. Entgegen dieser Denk-
und Wertungstradition stelle ich in meiner Arbeit die Handlungsfihigkeit (»agen-
cy«) von indischen Besucher®innen in den Mittelpunkt der Aufmerksambkeit.
Obwohl manche von ihnen zum ersten Mal itberhaupt ein Museum betraten oder
jedenfalls noch nie in einem anderen Museum waren, nimmt diese Arbeit sie

4 Siehe dazu ausfihrlich Kap. 2, S. 28—29.

5 Am 15. August 1947 wurde Indien unter seinem neuen Premierminister Jawaharlal Nehru
vom damaligen britischen Empire unabhingig. Am 26. November 1949 konstituierte es sich
als Republik. Die heutige Verfassung des unabhingigen Landes trat am 26. Januar 1950 in
Kraft.

hittps://dol.org/10:14361/9783830464496-002 - am 13.02.2026, 21:54:33. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=) R

17


https://doi.org/10.14361/9783839464496-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Die Eroberung des Museums

gewissermafien als Expert*innen ihres eigenen Museumsaufenthaltes, als kompe-
tente Nutzer*innen der Institution und als kulturelle Bedeutungsproduzent*innen
ernst. Der »failure«-Diskurs, der, wie die Kunsthistorikerin Kavita Singh feststellt,
mit Besucher*innen in Indien oft verbunden ist (Singh 2017: 1), soll abgelést oder
wenigstens in Frage gestellt und erginzt werden durch die Wahrnehmung eines
durchaus eigensinnigen und aktiven Publikums, das als Teil des »Museumsma-
chens«, der »Museumsproduktion« in Indien eine wichtige Rolle spielt.

Das Museum wird hier nicht primir iiber seine Objekte, Sammlung oder kurato-
rische Praxis und auch nicht aus der Management-Perspektive vorgestellt, sondern
anhand der kulturellen und emotionalen Produktionsleistung seiner Besucher*in-
nen. Die Arbeit bietet damit einen detaillierten und differenzierten Einblick in das
Verhiltnis von Museum und Publikum und bezieht dabei zivilisatorische und tradi-
tionelle ebenso wie subjektiv-emotionale Aspekte ein. Sie erdffnet damit, bei Aner-
kennung aller Herausforderungen, eine positive Zukunftsperspektive fiir die Muse-
enin Indien und ihre Beziehung zu ihren Besucher*innen. In diesem Sinne erganzt
diese Studie die Diskussionen itber Museen zu budgetiren, personellen oder recht-
lichen Aspekten um eine weitere Dimension.

Die Einleitung wird zunichst den Kontext, d.h. die Situation der Museen im
postkolonialen Indien, beleuchten, in dem sich das Tribal Museum verortet. Hierbei
werden Autorinnen aus verschiedenen wissenschaftlichen Feldern herangezogen,
um die Herausforderungen, vor denen die Institution aktuell steht, konkret zu cha-
rakterisieren. Anschlieflend wird die Perspektive auf die Besucher*innen des Tribal
Museums, die diese Studie einnimmt, im Vergleich zu anderen wissenschaftlichen
wie offiziellen Sichtweisen auf einheimische Kulturnutzer*innen herausgearbeitet.
In diesem Zusammenhang werden die wenigen vorliegenden empirischen Studi-
en zum indischen Museumspublikum mit ihren Positionen vorgestellt. Dabei zeigt
sich, dass die Debatte bisher kein wirklich befriedigendes Verstindnis des indischen
Museumpublikums erreicht hat.

Im Anschluss wird der theoretische Rahmen meiner Arbeit vorgestellt, die na-
mentlich von den Forschungsansitzen der Cultural Studies und der Subaltern Stu-
dies inspiriert ist. Die Darstellung konzentriert sich vor allem auf solche Elemen-
te dieser Konzepte (wie »agency« oder »Aneignung«), die fiir meine Beschiftigung
mit den Besucher*innen des Tribal Museums tatsichlich mafigeblich waren. Der
Schluss dieser Einleitung stellt dann die These der Gesamtarbeit vor, die die vor-
her skizzierte Perspektive des Museumsestablishments auf die einheimischen Be-
sucher*innen in ihren Grundannahmen herausfordert. Doch zunichst einige Worte
tiber die Gruppe, die dem Museum Inhalt und Namen gegeben hat.

hittps://dol.org/10:14361/9783830464496-002 - am 13.02.2026, 21:54:33. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=) R


https://doi.org/10.14361/9783839464496-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

1. Einleitung

1.2. Die Adivasi

Indien ist Heimat verschiedener indigener Gruppen und Gemeinschaften, die viel-
fach in geografisch abgelegen Wald- und Berggegenden leben und sich in ihrer re-
ligiésen und kulturellen Prigung, Sozialstruktur und 6konomischen Lage von der
Mehrheitsgesellschaft deutlich unterscheiden. Mit der zunehmenden wirtschaftli-
chen Entwicklung und Urbanisierung des Landes schwinden die traditionellen Le-
benssphiren dieser Gruppen betrichtlich; viele ihrer Angehérigen migrieren in die
Stadte.

Laut den Soziologen Byomakesh Tripathy und Basanta Kumar Mohanta hat
Indien »the second largest concentration of tribal population which comes next to the
African continent« (Tripathy, B.; Mohanta, B. 2016: 1). Nach dem letzten indischen
Bevolkerungszensus von 2011 (die nichste Zihlung war fiir 2021 geplant, wurde aber
aufgrund der Covid-Pandemie verschoben) machten indigene Gemeinschaften mit
rund 104.3 Millionen Personen ca. 8.6 % der Gesamtbevolkerung aus. Sie stellten
11,3 % der lindlichen und 2,4 % der stidtischen Population. Die Zahl der unter-
schiedlichen Gemeinschaften liegt nach offizieller Zihlung bei 705 (Ministry of
Tribal Affairs 2014: 36).

Die Mehrheit dieser Gruppen lebt in den Bundesstaaten Madhya Pradesh,
Chhattisgarh, Jharkhand, Maharashtra, Gujarat, Rajasthan, Andhra Pradesh, Odi-
sha und Westbengalen. Eigen ist diesen Gemeinschaften durchgingig eine vom
Hinduismus, aber auch von den anderen in Indien vertretenen Religionen, klar
unterscheidbare Glaubenswelt. Ihr Glaube hat nicht, wie Raghav Chandra in einer
Studie iiber die religiose Praxis indigener Gruppen in Indien feststellt, vorrangig
eine soziale Funktion, um die Regulierung der Lebensfithrung oder die die Etablie-
rung moralischer Normen sicherzustellen. Ihre Religion ist vielmehr eng verbunden
mit der Natur und ihrem natiirlichen Lebensbereich, der fiir viele Gemeinschaften
immer noch der Dschungel ist. Im Wald wohnen die Gétter. Der Glaube der Indi-
genen schreibt Biumen, Bergen, Pflanzen oder Steine Seele und Bewusstsein zu.
Ahnenkulte bilden einen integralen Bestandteil ihrer sakralen Praxis; die eigenen
Vorfahren sind wichtige Akteure im indigenen Pantheon (Chandra 2019: 33-36).
Trotz der Eigenstindigkeit ihrer religiosen Vorstellungswelt und Kultpraxis finden
sich bei den Indigenen jedoch auch Aneignungen aus oder Uberschneidungen
mit anderen religiosen Traditionen wie Hinduismus oder Buddhismus, etwa die
Adaption von Gottheiten.

Viele dieser Gemeinschaften nutzen den Begriff »Adivasi« zur Selbstkennzeich-
nung, auch in der politischen Diskussion.® Der indische Staat dagegen verwendet,

6 Fir indigene Gemeinschaften wird in Indien im Allgemeinen sowohl der Begriff »Tribe«
(Stamm) als auch das einheimische Wort »Adivasi« gebraucht. Beide werden oft synonym
oder zumindest ohne klare Bedeutungsunterscheidung verwendet. So nennt sich z.B. das

hittps://dol.org/10:14361/9783830464496-002 - am 13.02.2026, 21:54:33. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=) R


https://doi.org/10.14361/9783839464496-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

20

Die Eroberung des Museums

trotz seiner kolonialen Herkunft und Geschichte, immer noch vielfach den Aus-
druck »Tribe« (Stamm). In der Verfassung des Landes werden die Adivasi im Artikel
342 unter der Sammelkategorie »Scheduled Tribes« gefiihrt; Gemeinschaften, die
unter diesen Begriff gelistet sind, kénnen bestimmte Sonderechte geltend machen
und auf Begiinstigungen Anspruch erheben. Da in der Verfassung selbst nicht
spezifiziert ist, welche Gruppen oder Gemeinschaften unter diese Klassifikation
fallen, wurden 1965 Kriterien zur Identifikation erarbeitet, die bis heute giiltig sind.
Ausschlaggebend fiir eine Zuordnung zu den »Scheduled Tribes« sind danach das
Vorhandensein von »(1) primitive traits, (2) distinct culture, (3) geographical isolation,
(4) shyness of contact with the community at large and (5) backwardness« (Ministry of
Tribal Affairs 2014: 25). Mit diesen Kriterien wurden die paternalistischen und
abwertenden (»riickstindig«, »primitiv«) Einstellungen der britischen kolonialen
Administration gegeniiber den Adivasi genauso wie ihre romantisierenden Zu-
schreibungen (»isoliert«, »scheu«) weitgehend ungebrochen in das administrative
Weltbild des unabhingigen Indien ibernommen.

Trotz spezieller Regierungsprogramme vor allem zur Férderung von Bildung,
Frauenrechten und Gesundheit sowie intensiven Bemithungen von NGOs und Ak-
tivist*innenvereinigungen gehéren die Adivasi immer noch zu den drmsten und
am stirksten marginalisierten Gruppen der indischen Gesellschaft. Viele der tradi-
tionellen Adivasi-Lebensriume liegen in bodenschatz- und mineralreichen Gebie-
ten, die fiir Bergbauunternehmen besonders interessant sind und tief eingreifen-
de staatliche Infrastrukturinvestitionen anziehen. Sie wurden in den letzten Jahr-
zehnten zunehmend Gegenstand einer aggressiven ErschlieBungsstrategie, die fir
Adivasi oft den Verlust ihrer bisherigen Einkommensquellen und ihres hergebrach-
ten Lebensumfelds sowie unfreiwillige Umsiedlungen und Migration zur Folge ha-
ben. Vor allem Angehorige der jiingeren Generation sind gezwungen, als ungelernte
Arbeiter*innen in die Stidte zu gehen (Douglas 2020: 73). Indische Aktivist*innen,
als prominenteste unter ihnen die international bekannte Schriftstellerin und Lite-
raturnobelpreistrigerin Arundhati Roy, kritisieren die offiziellen Bekenntnisse zur
fortschrittlichen Entwicklung der Adivasi-Regionen als unaufrichtig: »Each time [the
government] needed to displace a large population—for dams, irrigation projects, mines—it
talked of >bringing tribals into the mainstreame or of giving them >the fruits of modern deve-
lopment« (Roy 2011: 5). Seit dem politischen Erstarken der hindu-nationalistischen

von mir untersuchte Museum »MP Tribal Museum«, wihrend die Akademie, in deren Ver-
antwortungsbreich es fillt, »Adivasi Lok Kala Evam Boli Vikas Academy« heifdt. Da es in die-
ser Arbeit nicht um indigene Gemeinschaften und ihre sprachliche Reprasentation in Indien
geht, sondern um die Institution Museum und ihr Publikum, wird auf eine ausfiihrlichere
Begriffsdiskussion an dieser Stelle verzichtet. Fir alle Passagen, die sich mit indigenen Ce-
meinschaften in Indien beschaftigen, wird der Begriff »Adivasi« verwendet. »Adivasi« setzt
sich zusammen aus den Hindi-Worten »adi«, das »Anfang« oder »frithere Zeiten« meint, und
»vasi«, das sich mit »Bewohner*innen« (ibersetzen lasst (Bates 1995: 104).

hittps://dol.org/10:14361/9783830464496-002 - am 13.02.2026, 21:54:33. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=) R


https://doi.org/10.14361/9783839464496-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

1. Einleitung

Bewegung ist zudem eine Tendenz erkennbar, den Adivasi eine »wahre« Identitit
als urspriingliche Hindus zuzuschreiben und sie damit gegen Muslim*innen oder
Christ*innen in Stellung zu bringen (Froer 2006: 41).

Sowohl die Ahnenerinnerung als auch die Gottergeschichten der Adivasi wer-
den miindlich tradiert. Diese Erzdhlungen und Mythen, in den Gemeinschaften oft
in bardischer Tradition als Lieder vorgetragen, bilden die Grundlage der heutigen
indigenen Kunst, wie wir sie sowohl im Kunsthandel als auch im Tribal Museum in
Bhopal vorfinden. Seit einigen Jahren hat diese Kunst einiger indigener Gemein-
schaften (vor allem der Gond, Warli, Saura, Bhil und Madhubani/Mithila) den inter-
nationalen Kunstmarke erreicht. Ein Meilenstein der internationalen Karriere in-
digener Kunst aus Indien war die Ausstellung »Magiciens de la Terre« (Magier der
Erde) 1989 im Centre Pompidou in Paris, kuratiert von Jean-Hubert Martin unter Be-
teiligung von vier indischen Kiinstler*innen, darunter zwei Vertreter*innen von in-
digenen Gemeinschaften: des Pardhan-Gond-Kiinstlers Jangarh Singh Shyam und
der Mithila-Kiinstlerin Bowa Devi.

1.3. Das Museum und sein Publikum in Indien:
Situation und Forschungsstand

1.3.1.  Das Museum in Indien

Das Kulturleben im urbanen Indien durchlebt seit der 6konomischen Liberalisie-
rung des Landes in den 1990er Jahren eine Umbruchphase. Kulturinstitutionen wie
das Museum miissen in einer zunehmend vielfiltigen Freizeit- und Unterhaltungs-
landschaft verschirft um Aufmerksamkeit kimpfen (u.a. Appadurai, Breckenridge
1995; Lukose 2005, 2009; Brosius 2010; Vajpeyi 2014; Bhattacharya 2006). Gleichzei-
tig gibt es eine kritische Diskussion iiber den Zustand der vorhandenen kulturellen
Einrichtungen, speziell der Museen, und itber ihre Fahigkeit, iberhaupt eine signi-
fikante Rolle im aktuellen Kulturleben zu spielen.

Wie im Kapitel itber historische Perspektiven auf das Museum in Indien gezeigt
wird (Kapitel 4), stand bereits sein institutioneller Beginn als kolonialer »Import«
unter schwierigen Vorzeichen. Die Situation, in der sich die Besucher*innen oder
Nutzer*innen dieser »geborgten Institution« (so der Schriftsteller und Literaturno-
belpreistriger V.S. Naipaul) bis heute finden, kann man mit gutem Grund als »ent-
fremdet« kennzeichnen: Es wird ihnen die Anpassung an eine von aufien itbernom-
mene, durch die fritheren Kolonialherren ihres Landes eingefithrte Kulturpraxis ab-
verlangt. Wie Bedekar zusammentfasst: »In India [...] there is a general dissatisfaction
with the models of museums which we have inherited from the British« (Bedekar 1989: 7).

In diesem Sinne identifiziert Kreps fiir Museen in »developing areas« als grofite
Aufgabe: »overcoming the museunt’s image (generally held over from colonial era style mu-

hittps://dol.org/10:14361/9783830464496-002 - am 13.02.2026, 21:54:33. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=) R

2


https://doi.org/10.14361/9783839464496-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

22

Die Eroberung des Museums

seums)« als riickwirtsgewandte, allenfalls fiir die akademische Forschung relevante,
elitire Institution (Kreps 2003:121). Ob und wie das Publikum diese Entfremdungs-
konstellation zu iberwinden und sich die Institution Museum »anzueignen« ver-
mag, wird daher entscheidend fiir die Frage nach einem bedeutungsvollen Verhilt-
nis zwischen Museum und Besucher*in.

Bisher werden Museen von einer breiten Schicht der Offentlichkeit iiberhaupt
nicht wahrgenommen, was auch der Forschung bewusst ist. Die Anthropologin
Shaila Bhatti, die sich mit den verzerrenden Auswirkungen des Eurozentrismus
auf das Bild nicht-westlicher Museen beschiftigt’, stellt fest, dass postkoloniale
Museen in Siidasien allgemein als »dysfunctional containers of dust« angesehen werden
(Bhatti 2012: 130). Kavita Singh, eine Expertin fiir die kolonialen und postkolonialen
Museen Indiens, charakterisiert deren Zustand als »deep slumber« (Singh 2014: 0.S.).
Eine verschlafene Institution also, ohne wirkliche Bedeutung fir die meisten Biir-
ger*innen. Der Museumsexperte V.P. Dwivedi sieht einen Grund fiir die verbreitete
Gleichgiiltigkeit darin, dass die Offentlichkeit zu keinem historischen Zeitpunkt in
die Etablierung und Gestaltung der Museen einbezogen wurde und daher auch kein
Interesse an ihren Aktivititen und Angeboten entwickelt hat (Dwivedi 1970-72:104).
Die Historikerin Ananya Vajpeyi, die sich mit den ideengeschichtlichen Grundlagen
des modernen Indiens beschiftigt, diagnostiziert ein »miasma of defeat and failurex,
das seit Jahrzehnten tiber den traditionellen Kulturinstitutionen Indiens liege
und die Museen in »dire straits« lasse (Vajpeyi 2014: 0.S.), im Gegensatz zu einer
lebendigen zeitgendssischen Kunst- und Kulturszene.

Neben der kolonialen Griindungsbiirde und dem schlechten Zustand und Image
vieler Hiuser wird als ein wichtiger Grund fiir die fehlende Beziehung zwischen
dem einheimischen Publikum und dem Museum dessen Irrelevanz fir das persén-
liche Leben namhaft gemacht. Der Kunsthistoriker P. Chandra erklirte schon Ende
der 1940er Jahre aus historischer Sicht: »The great storehouses of Indian culture have un-
fortunately remained for a long time a closed book to our masses, and no amount of propaganda
will awaken them to their cultural heritage until and unless there is a personal touch about the
whole business« (Chandra 1948: 30). Nach seiner Einschitzung kann das Museum, so-
lange es keine inhaltliche Berithrung zwischen ihm und der Lebenswelt seines ein-
heimischen Publikums gibt, als Institution in Indien nicht erfolgreich sein. Hinzu
kommt, dass, wie Chowdhry kritisiert, die Museen einen wichtigen Teil des eigenen
Erbes nicht prisentieren, nimlich die »intangible aspects of heritage«. Nach seinem Ur-
teil konzentrieren sich die Museen in positivistischer Weise auf Objekte, schaffen es
aber nicht, eine Kultur darzustellen. »As a result these museums are not able to present a
holistic view to the visitors« (Chowdhry 2008: 47). So werde die Moglichkeit vergeben,
eine Briicke zwischen der Lebenswelt des einheimischen Publikums, ihrer lebendi-
gen Kultur und der Ausstellung und ihren Objekten zu schlagen.

7 Am Beispiel des Lahore Museum in Pakistan.

hittps://dol.org/10:14361/9783830464496-002 - am 13.02.2026, 21:54:33. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=) R


https://doi.org/10.14361/9783839464496-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

1. Einleitung

1.3.2. Das Museumspublikum in Indien

Kritisch sehen sowohl die Forschung als auch eine neue Generation von Museum-
spraktiker*innen das Verhiltnis der Museen zu ihrem Publikum. Der Kulturwis-
senschaftler und Museumsexperte Jyotindra Jain diagnostiziert: »[TThe conventional
museum model from another cultural milieu has largely failed in India in terms of wider pub-
lic engagement«; es sei Zeit »for us to rethink the model« (Jain 2012 o. S). Die indische
Offentlichkeit hat sich die Museen nach seiner Einschitzung bis heute nicht wirk-
lich zu eigen gemacht. Uber solche eher allgemein kritische Feststellungen hinaus
kristallisieren sich im Diskurs drei Positionen zu den konkreten Griinden der unbe-
friedigenden Situation heraus (neben der kolonialen Hypothek des Museums).

Erstens wird darauf hingewiesen, dass Besucher*innen und ihr Kommen von
indischen Museumsadministrator*innen als selbstverstindlich genommen wer-
den. Eine Vertreterin einer neuen Generation von Museumspraktiker*innen ist
Tejshvi Jain, Kuratorin und Griinderin von ReReeti®, einer Initiative, die indische
Museen revitalisieren, d.h. sie niher an ihr Publikum heranfiithren und relevanter
fir die lokale Gemeinschaft machen mochte. Sie stellt fest: »[AJudience development
was never a priority. It was always taken for granted that visitors would come to the museum«
(Jain 2018: 25). Die zweite Gruppe von Beitrigen baut auf dieser Beobachtung auf
und stellt fest, dass die scheinbare Selbstverstindlichkeit des Museumsbesuchs
mit einem Mangel an empirischer Forschung zu den Bediirfnissen und Aktivititen
von Museumsbesucher*innen einhergeht. So bemerkt die Kulturwissenschaftlerin
Savia Viegas in Abgrenzung zur Situation der Publikumsforschung in Grof3bri-
tannien: »[N]o significant surveys have been conducted in India« (Viegas 2001: 15). Die
Museologin Lalima Chakrabarti erklirt aus managerialer Sicht: »[TThe state of vis-
itors’ survey as a tool of museum management in India is still in its infancy. None of the
museums in India conduct regular surveys of visitors«. Die Griinde dafiir sieht sie neben
der unzureichenden Qualifikation des lokalen Museumsmanagements vor allem
in einer budgetiren Kalkulation. Das einheimische Publikum stelle (wegen der
niedrigen Eintrittspreise) keinen bedeutenden Faktor fir die Finanzierung dar
und sei dementsprechend fiir Administrator*innen kein zentraler Adressat ihrer
Uberlegungen und Bemithungen (Chakrabarti 2007: 118).°

In einem dritten Diskussionssegment stimmt man den Feststellungen von
Viegas und Chakrabarti iiber Defizite bei der Besucher*innenforschung zu, kommt
jedoch zu einer anderen Einschitzung der Ursachen. In einem Report des British

8 Vgl. https://www.rereeti.org/about-us/ (letzter Aufruf 21.10.19).

9 Chakrabarti vergleicht hierbei die Situation der indischen Museen mit der US-amerikanis-
chen, nicht der europiischen. Fiir die staatlichen Museen vielerorts in Europa sind die Ein-
trittsgelder oft ebenfalls weniger relevant im Gesamtbudget. Gleichwohl werden den Be-
sucher®innen und ihrer Zufriedenheit hohe Bedeutung beigemessen.

hittps://dol.org/10:14361/9783830464496-002 - am 13.02.2026, 21:54:33. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=) R

23


https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://doi.org/10.14361/9783839464496-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/
https://www.rereeti.org/about-us/

24

Die Eroberung des Museums

Council von 2014 iiber die Situation der indischen Museen heifdt es, die meisten
Museen seien »collection- and exhibition-focused and have no monitoring or evaluation
of audience reaction or response« (British Council 2014: x). Damit wird als Grund fir
eine fehlende Besucher*innenforschung der starke Fokus der einheimischen Muse-
umsadministrator*innen auf Sammlung, Exponate und Ausstellung identifiziert,
der das Interesse am Publikum in den Hintergrund treten lasse. Der Kurator und
Experte fiir siidasiatische Museumspraxis Mark Elliott geht in diesem Kontext
noch einen Schritt weiter. Er sieht nicht nur innerhalb der einzelnen Institutionen,
sondern auch im gesamten lokalen Museumsdiskurs eine Konzentration auf die
Objekte bei gleichzeitiger Vernachlissigung der Publikumsperspektive. Er fordert
daher eine Neuausrichtung der Museumsarbeit und ihrer Reflexion jenseits des
ausschliefilichen Fokus auf die Exponate, denn »that is not always where visitors’ atten-
tion is focused« (Elliot:2006: 72)."° Damit tritt er fiir die Perspektive des Publikums,
seine Interessen und Bediirfnisse als entscheidende Orientierungspunkte fir die
Bemithungen der Museumsmacher*innen ein. Elliotts Perspektive wird in meiner
Arbeit aufgegriffen. Meine Untersuchung zeigt, dass Publikumsinteresse und -mo-
tivation breiter aufgefichert sind, als dass sie sich rein objektbezogen verstehen
oder museumspraktisch befriedigen lief3en.

1.3.3. Publikumsforschung im europdischen und nordamerikanischen Raum

Bislang gibt es nur wenige Studien, die einen empirischen Beitrag zum Verstind-
nis des indischen Museumspublikumsleisten (Mehta 1955"; Naqvy, Venugopal, Falk,
Dierking 1991; Viegas 2001; Chakrabarti 2007 und Bhatti 2012 zum Lahore Museum,
Pakistan').

10 Die anders gerichtete Aufmerksamkeit der Besucher*innen, auf die Elliott verweist, hat im
Ubrigen eine historische Dimension. Kavita Singh stellt fest, dass wihrend der britischen
Kolonialzeit in Indien die Besucher®innen nicht ins Museum kamen, um sich Zu bilden,
sondern um sich selbst zu feiern, zu essen und zu trinken und sich unterhalten zu lassen,
vorzugsweise von Attraktionen, die nichts mit der Ausstellung oder selbst mit Kunst zu tun
hatten (Singh 2009: 51-52).

11 Diese frithe Besucher*innenstudie »A study of the behaviour of visitors in a pre-historic exhi-
bition« des Archdologen R.N. Mehta von 1955 stammt aus den Anfangsjahren der unabhin-
gigen Musemsarbeitin Indien. Wie die darin vorgestellten Ergebnisse erhoben wurden, wird
im Artikel nicht dargelegt. Wegen dieser methodischen Unklarheiten und ihres Alters wird
diese frithe Studie an dieser Stelle nur als historische Referenz erwihnt.

12 Auch wenn Lahore heute nicht mehr (wie unter britischer Herrschaft) zu Indien gehért (son-
dern zu Pakistan), hat diese Studie durch die gemeinsame koloniale institutionelle Vergan-
genheit dennoch Relevanz fiir die Beschaftigung mit indischer Museumspraxis.

hittps://dol.org/10:14361/9783830464496-002 - am 13.02.2026, 21:54:33. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=) R


https://doi.org/10.14361/9783839464496-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

1. Einleitung

Im Kontrast dazu steht die weitreichende Publikumsforschung besonders im
englisch- und deutschsprachigen Raum®, deren historischer Beginn von Wegner
bis in die 1920er Jahre in den Vereinigten Staaten zuriickverfolgt wird (Wegner 2016:
256).14

Der Schwerpunkt der meisten Arbeiten zur Publikumsforschung (besonders
ausgeprigt gilt das fir jene, die mit neuen digitalen Messverfahren arbeiten) liegt
dabei auf dem Verhiltnis der Besucher*innen zum Exponat oder zur Ausstellung.
Nicht das Museum als Raum des Verhaltens und der Interaktion, sondern die
lineare Beziehung zwischen Betrachter*in und Objekt steht im Mittelpunkt des
Interesses. Das Besuchserlebnis wird eng fokussiert auf den Vorgang der Rezepti-
on.” Wihrend Motivationen'® und gesellschaftliche Merkmale der Besucher*innen
durchaus detailliert und differenziert dargestellt werden (u.a. Klein 1990, 1997;
Treinen 1991; Falk, Dierking 1992, 2013; Falk 2013; Pekarik, Doering 1999; Kirchberg
2005; Hooper-Greenhill 2006), wird das Besuchserlebnis selbst seltener als soziales
Phinomen" analysiert und gedeutet; worin ein Museumsbesuch besteht und was
sein Inhalt und Ziel ist (nimlich die Betrachtung von Ausstellungsobjekten), wird
weitgehend selbstverstindlich vorausgesetzt und kaum hinterfragt. Schon meine
ersten noch unsystematischen empirischen Beobachtungen von einheimischen
Besucher*innen in indischen Museen (Ross 2015) zeigten dagegen eine fiir mich
als Europderin iiberraschende Vielfalt von Nutzungs-, Verhaltens- und Interak-
tionsformen des Publikums, die sich keineswegs auf die Beziehung zwischen
Besucher®in und Objekt/Ausstellung beschrinkten. Dass ein Museum in Indien
etwa ein bevorzugter Treffpunkt fiir unverheiratete Paare oder ein gern genutzter
Ort fiir Picknicks ist, hat in der europiischen oder nordamerikanischen Museums-

13 Diese Publikumsforschung hat in den vergangenen Jahren durch die Digitalisierung noch
einmal erheblich an Prazision und Quantifizierungsmoglichkeiten gewonnen. So werden z.B.
durch mobiles Eye-Tracking (Eghbal-Azar, Widlok 2013; Eghbal-Azar 2016) oder durch Loka-
lisierungstechniken wie etwa RFID (Radio Frequency Identication) die Verweildauer vor Ob-
jekten und die Wege des Publikums durch die Ausstellung exakt erfasst. Durch die digitale
Messung von Herzfrequenzen der Besucher*innen vor
Exponaten werden Riickschliisse auf Aufmerksamkeit und emotionale Beteiligung gezogen,
wie z.B. im Projekt »eMotion — Mapping Museum Experience« (Trondle et al. 2012).

14 Wegner nennt in diesem Zusammenhang zwei Studien von Edward S. Robinson, 1928 und
Arthur W. Melton, 1938. Reussner legt
den Anfang von Publikumsforschung sogar in die 1880er Jahre nach Grof3britannien und
Deutschland (Reussner 2010: 28).

15 Ein Grund dafiir liegt auch darin, dass viele Befragungen sich vor allem an das Publikum von
Sonderausstellungen richten (Wegner 2016: 276).

16  Vgl. dazu vor allem die Arbeiten von Falk und Dierking und ihre Motivationstypologien fiir
Museumsbesucher*innen.

17 Auferin der allgemeinen Kategorie »Zeitverbringen mit Freunden und Familie«.

hittps://dol.org/10:14361/9783830464496-002 - am 13.02.2026, 21:54:33. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=) R

25


https://doi.org/10.14361/9783839464496-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

26

Die Eroberung des Museums

realitit keine Entsprechung und tritt dementsprechend nicht in den Horizont der
westlichen Publikumsforschung.

Die Arbeiten aus dem englisch- und deutschsprachigen Raum gehen mithin von
so grundlegend anderen Voraussetzungen in Bezug auf das Besuchserlebnis aus,
dass sie nur sporadisch als erginzendes Material herangezogen werden kénnen,
wihrend sich die Diskussion der relevanten Literatur vor allem auf die Arbeiten mit
lokalen Besucher*innen indischer Museen konzentrieren muss.

1.3.4.  Publikumsforschung in Indien

Was die indische Diskussion angeht, so finden sich mit Blick auf die unterschiedli-
chen Vorgehensweisen und Zielsetzungen einmal Arbeiten, die einem vorwiegend
positivistischen Ansatz folgen, der die Reaktion der Besucher*innen auf duflere
Einfliisse im Museum dokumentiert. Die Studien sind entweder Bestandteile einer
allgemeinen managerialen Bestandsaufnahme der Institution (Chakrabarti 2007:
116ff.)® oder Einzelerhebungen (Naqvy, Venugopal, Falk, Dierking 1991)"°. Das
Hauptinteresse gilt hier der Evaluierung der Zufriedenheit der Besucher*innen mit
den kuratorischen Angeboten des Museums, die entweder an Publikumsaussagen
oder an der Verweildauer vor Exponaten abgelesen wird.

In dieser positivistischen Perspektive wird das Bild eines/einer vor allem
reagierenden Besuchers*in gezeigt, man findet weder nuancierte Einblicke in
Nutzungsinteresse, Motivation und Erfahrungen des Museumspublikums noch zu
seinem Verhiltnis zur Institution Museum. Die Bedeutung der Exponate fiir die
Besucher*innen wird nicht in Verbindung mit sozialer Tradition, biografischen
Referenzen oder anderen kulturellen Praktiken diskutiert. Wie jedoch Appadurai
und Breckenridge feststellen: In »societies such as India, since in them the connoisseur-
ship of »art« as a distinct category is relatively underdeveloped, the visiting of museums is
not sharply separated from other forms of leisure and learning« (Appadurai, Breckenridge

18  Chakrabartis Studie im National Museum Neu-Delhi erfasste 500 Besucher*innen; die Befra-
gung wurde Uber einen Zeitraum von vier Monaten quantitativ, in vollstandardisierter Form,
unternommen. Erhoben wurde vor allem statistisches Material wie z.B. geografische Prove-
nienz, durchschnittliche Dauer des Aufenthalts im Museum, Ceschlecht und Beruf der Be-
sucher*innen. Die Motivation fiir den Besuch wurde in generalisierten Antwortoptionen wie
dem Interesse an »places of interest in the city«, »seeing objects of art and civilization«, »knowing
more about Indian art and civilization«, »place for research« oder »outings« erfasst (Chakrabarti
2007:121).

19 Naqvy, Venugopal, Falk and Dierking haben ber einen Zeitraum von sechs Monaten im Na-
tional Museum of Natural History in Neu-Delhi gemessen, wieviel Zeit fiinfzig indische Fami-
lien jeweils vor einzelnen Exponaten verbrachten, und ihre Beobachtungen in Interviews ve-
rifiziert (Naqvy, Venugopal, Falk, Dierking 1991). Die Studie konzentriert sich ausschliefllich
auf die Beziehung von Besucher*innen und Exponaten und fasst dieses Verhiltnis vermittels
der Kategorie der »viewing time«.

hittps://dol.org/10:14361/9783830464496-002 - am 13.02.2026, 21:54:33. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=) R


https://doi.org/10.14361/9783839464496-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

1. Einleitung

2015: 180). Diese unscharfe Abgrenzung des Museumsbesuchs von anderen kultu-
rellen und sozialen Praktiken spricht sehr dafiir, den Rahmen weiter zu stecken und
groflere Zusammenhinge einzubeziehen, als es in den weitgehend schematischen,
quantifizierenden und den Museumsbesuch isolierenden Ansitzen moglich ist.

Andere Studien folgen dagegen einem gesellschaftlich konkreteren, sich aus
dem siidasiatischen Kontext herleitenden Ansatz (Viegas 2001, Bhatti 2012). Viegas
Arbeit konzentriert sich dabei auf eine durch soziale (untere Schichten) und geogra-
fische (aus lindlichen Gegenden kommend) Merkmale gekennzeichnete Subgruppe
von Museumsbesucher*innen.?® Die Arbeit geht der Verbindung zwischen Muse-
umsnutzung einerseits und kulturellen sowie religiésen Praktiken andererseits
nach. Es stellt sich heraus, dass sich das Interesse an bestimmten Gétterdarstel-
lungen im Museum auf die eigenen Priferenzen der Besucher*innen innerhalb
des hinduistischen Pantheons zuriickfithren lisst. Ebenso zeigt sich etwa, dass
orale Traditionen in der lokalen Kultur der Besucher*innen ihre Hinwendung zu
bestimmten Exponaten im Museum beeinflussen. Viegas Studie ist trotz methodi-
scher Unklarheiten™ ein wichtiger Beitrag in der sonst unzureichenden Diskussion
um das indischen Museumspublikum.

Bei Bhatti ist die Beschiftigung mit den Besucher*innen Teil einer postkolo-
nialen Institutionenanalyse, in der das Publikum gleichberechtigt mit der kurato-
rischen Praxis und dem Institutionskonzept diskutiert wird.** Bhatti unternimmt

20 Besucher*innen des Chhatrapati Shivaji Maharaj Vastu Sangrahalaya Mumbai (CSMVS), das
frithere Prince of Wales Museum. lhre Beschaftigung mit dieser Besucher*innengruppe dau-
erte zwei Jahre; dem besonderen Fokus auf dieses soziale Segment lag die Beobachtung zu
Grunde, dass trotz des als elitir empfundenen Charakters der Institution (hinsichtlich des
darin repréasentierten Geschmacks und wegen des kuratorischen Arrangements) bildungs-
ferne und einkommensschwache Bevolkerungsgruppen den grofiten Teil des indischen Mu-
seumspublikums ausmachen (Viegas 2001: 17).

21 Viegas Studie arbeitet mit Besucher*innenbeobachtung; open ended interviews, die sowohl
mit Gruppen als auch mit individuellen Besucher*innen gefiihrt werden (das deutet auf
eine teilstandardisierte Befragung hin); Beobachtungen von Besucher*innenbewegungen;
schlieftlich zwanglosen Unterhaltungen aufierhalb des Museums mit Besucher*innen nach
ihrem Rundgang. Etwas spater in ihren Ausfithrungen werden ausgeteilte Fragebogen er-
wihnt, und es wird beklagt, dass Besucher*innen sie wegwerfen oder dass Fragen von Frauen
in der Gruppe nicht ausgefiillt werden. Das nun klingt nach einer (unbefriedigend verlaufe-
nen) vollstandardisierten Erhebung. Es geht also aus der Darstellung nicht klar hervor, wel-
che methodischen Ansdtze verfolgt wurden. Keine Angaben finden sich tiber die Gréfie der
befragten und beobachteten Gruppe, auch fehlt eine systematische Unterscheidung von Mo-
tivationen, Verhalten oder Nutzungen der Besucher*innen. Hinzu kommt, dassViegas keine
segmentierten Daten (ber landliches, urbanes oder internationales Publikum des CSMVS
zur Verfligung standen; sie greift zu diesem Punkt auf Schatzungen und Meinungen des Per-
sonals zuriick. Insgesamt stellt ihre Studie keine empirisch belastbaren Aussagen iiber die
Besucher*innen zur Verfiigung, sondern lediglich Eindriicke und Einblicke.

22 Zeitraum der Untersuchung 2001 bis 2002.

hittps://dol.org/10:14361/9783830464496-002 - am 13.02.2026, 21:54:33. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=) R

27


https://doi.org/10.14361/9783839464496-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

28

Die Eroberung des Museums

keine systematische empirische Feldforschung.” Fiir meine Untersuchung ist ihre
Arbeit dennoch besonders interessant, weil sie zum ersten Mal in der Forschungs-
literatur einen beachtlichen Grad an Autonomie von Publikumsverhalten und Re-
zeptionspraxis gegeniiber der offiziellen, von den Museumsautorititen vertretenen
Perspektive andeutet: eine Realitit, die in meiner Arbeit eine zentrale Rolle spielen
wird. Der Begriff der Autonomie wird allerdings bei Bhatti nicht weiter untersucht
oder konzeptionell ausgearbeitet. Sie versteht ihn vor allem negativ, als das Nicht-
Gebundensein durch versuchte Beschrinkungen, und nicht so sehr aktiv, als Er6ff-
nung und Kultivierung von Praxisriumen. Hier setzt das besondere Forschungsin-
teresse meiner Arbeit an.

1.3.5. Erfahrungs- und Praxisberichte als erganzende Deutungsquellen

Im Kontrast zu den wenigen empirischen Forschungsarbeiten liegt ein umfangrei-
ches Schrifttum von Erfahrungs- und Praxisberichten von Museumsdirektor*in-
nen, Sammlungsleiter*innen und Museumsadministrator*innen vor, das sich mit
den Besucher*innen beschiftigt. Diese vom indischen Museumsestablishment ge-
fihrte Diskussion nimmt typischerweise eine normativ bestimmte, wertende und
pidagogische Haltung gegeniiber dem einheimischen Publikum ein. Das in dieser
Literatur vorherrschende Publikumsbild** geht einher mit der Forderung, dass die
Besucher*innen erzogen werden miissten (wie Kinder), um den Erwartungen des
Museums zu geniigen. Was fitr Erwartungen das sind, ist diesen Texten ebenfalls
zu entnehmen: in der rhetorischen Figur des »idealen Besuchers«, der »idealen Be-
suchering, seines/ihres Verhaltens und seiner/ihrer »richtigen« Nutzung der Insti-
tution.?

Den museumsautoritativen Texten zum Besuchs- und Rezeptionsverhalten
des einheimischen Publikums liegt die Vorstellung eines weitgehend einseitigen,
durch ein hierarchisches Gefille geprigten Verhiltnisses zwischen Museum und
Besucher*innen zu Grunde. Unabhingige Dynamiken von Seiten des Publikums,
die vielleicht auch tiber das zugrundeliegende Modell des Museums als Bildungs-
einrichtung oder Ausstellungsort hinausfithren konnten, sind nicht vorgesehen.

In einem Spannungsverhiltnis zu dieser schematischen Konstruktion stehen
meine Erfahrungen mit den Besucher*innen des MP Tribal Museums in Bhopal.®

23 lhre Ergebnisse zum Engagement des Publikums basieren auf Beobachtungen von Besu-
cher*innenverhalten und -reaktionen, auf mitgehorten Unterhaltungen der Besucher*innen,
sowie auf Gesprachen mit Museumspersonal.

24 Zum Bild des einheimischen Publikums als defizitir siehe Kap. 3.

25 Zum mchild« state« des einheimischen Publikums wie der rhetorischen Figur vom »idealen
Besucher«oder von der »idealen Besucherin«ebd., S. 43ff.

26  Zurausfihrlichen Begriindung der Fallauswahl siehe Kap. 2, S. 28.

hittps://dol.org/10:14361/9783830464496-002 - am 13.02.2026, 21:54:33. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=) R


https://doi.org/10.14361/9783839464496-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

1. Einleitung

Die Publikumsbeobachtung in diesem Museum zeigt, dass es diverse Rezeptions-
interessen und vielfiltige Formen der Nutzung durch das einheimische Publikum
gibt, die eigenstindig von den Besucher*innen und nicht auf Initiative oder Anre-
gung der Museumsautorititen ausgeiibt werden. Diese unkonventionellen, gleich-
sam nicht programmgemiflen Nutzungsinteressen des Publikums haben sich bis-
her wenig in der Diskussion iiber indische Museen niedergeschlagen. Sie zeigen je-
doch einen eigensinnigen und kreativen Umgang der Besucher*innen sowohl mit
den Ausstellunginhalten als auch mit dem Museumsraum. Die geringe Aufmerk-
samkeit fir dieses Phinomen hat einerseits mit dem Mangel an empirischem Ma-
terial zu tun, andererseits jedoch auch mit der Dominanz des »failure«-Diskurses,
selbst wenn er in der Literatur kritisch diskutiert wird. Die eingespielten Positio-
nen und Argumentationen verstellen den Blick auf die indischen Besucher*innen
und ihr Nutzungsinteresse und -verhalten im Museum.

1.4. These dieser Studie

Meine Studie vertritt die These, dass die Museumsnutzung durch das einheimische
Publikum mit den vom Museumsestablishment eingefithrten Kategorien wie »defi-
zitir« oder »not museum-minded« nicht angemessen charakterisiert ist. Sie entwi-
ckelt am hier untersuchten Fallbeispiel einen alternativen Zugang. Die Arbeit wird
zeigen, dass es den einheimischen Besucher*innen des MP Tribal Museum auf eige-
nen Wegen gelingt, zu einer (besonders durch ihre historische koloniale Belastung)
problematischen Institution ein selbstbestimmtes Verhiltnis aufzubauen. Im Zuge
der empirischen Auswertung wird beschrieben und typologisch rekonstruiert, wie
die Besucher*innen eine solche belangvolle und eigenstindige Beziehung zum Mu-
seum entwickeln. Diese praktische, eigensinnige Inbesitznahme des Museums lisst
sich als Aneignung verstehen.

Die Besucher*innen nutzen das Museum als einen Ort, der ihnen soziale Ak-
tivititen erlaubt, die in anderen lokalen 6ffentlichen oder semi-6ffentlichen Riu-
men nicht im gleichen Ausmaf’ oder mit dhnlicher Freiheit moglich wiren. Die-
se Méglichkeiten sind besonders fiir Gruppen relevant, die in der urbanen Offent-
lichkeit aufgrund der dort geltenden Normen benachteiligt und in ihrer Entfaltung
besonders eingeschrankt sind: Frauen, unverheiratete Paare oder Angehérige sozi-
al schwicherer Schichten. Besucher*innen, die aus diesen Gruppen stammen, bie-
tet das Museum die Gelegenheit, die einengenden oder hinderlichen Bedingungen,
die in der lokalen 6ffentlichen Infrastruktur herrschen, zumindest zeitweise und
in einem Sonderraum zu iiberwinden. Das Museum ist zudem Inspirationsquelle
fiir alltigliche und festive Handlungen sowie fiir kulturelle Aktivititen seiner Besu-
cher*innen und itbernimmt auch damit Funktionen in ihrem Alltag. Mit diesen Nut-
zungsformen, die tiber die Rezeption der Ausstellungen hinausgehen, gelingt dem

hittps://dol.org/10:14361/9783830464496-002 - am 13.02.2026, 21:54:33. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=) R

29


https://doi.org/10.14361/9783839464496-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

30

Die Eroberung des Museums

Museumspublikum in Bhopal die selbstbestimmte Aneignung einer Institution, die
im dominierenden Diskurs normalerweise als Fremdkorper im lokalen kulturellen
Kontext erscheint.

Selbstbestimmte Aktivititen sozialer Gruppen, denen die herrschende Wahr-
nehmung die Fihigkeit abspricht, sich auf eigenstindige und produktive Weise mit
ihren Lebensbedingungen auseinanderzusetzen, sind in zwei theoretischen Ansit-
zen in der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts auf besonders fruchtbare Weise the-
matisiert worden: den Cultural Studies und den Subaltern Studies im Rahmen der
postkolonialen Studien. Diese Studie nimmt auf beide Ansitze Bezug. Die Subal-
tern Studies haben im geografischen und historischen Kontext Siidasiens die Be-
deutung der Eigeninitiative marginaler sozialer Gruppen herausgearbeitet; daran
lehnt sich das Verstindnis von »agency« an, das in meiner Arbeit zur Anwendung
kommt. Die Cultural Studies zeigen im europiischen Zusammenhang, wie die An-
gehorigen solcher Gruppen die Normen und Verhaltensstandards hegemonialer In-
stitutionen unterlaufen und diese Institutionen damit verwandeln und sich aneig-
nen; auf den so geprigten Aneignungsbegriff greife ich in der vorliegenden Studie
zuriick. Die in diesen Forschungsrichtungen untersuchten Dynamiken einer eigen-
stindigen Interpretation und Aneignung treten auch in der Art und Weise hervor,
in der die Besucher*innen das Tribal Museum nutzen. Deshalb bilden diese Ansitze
die mafigeblichen theoretischen Bezugspunkte der vorliegenden Analyse.

1.5.  Theoretisch-methodische Ansatze der Arbeit
1.5.1.  Subaltern Studies: Fundierung des »agency«-Begriffes

Begonnen als eine akademische Bewegung zur alternativen Geschichtsschreibung,
bezeichnet Subaltern Studies heute eine durch Ausrichtung und Gegenstandsbe-
reich definierte Variante sozialwissenschaftlicher Forschung vornehmlich in Indi-
en, die in mehreren Disziplinen (wie Geschichte, Politologie, Anthropologie oder
Literaturwissenschaft) ihre Anwendung findet. Im Folgenden zeichne ich kurz Ge-
schichte und leitende Ideen der Subaltern Studies nach, um dann zu skizzieren, in
welchem Sinne der Ansatz dieser Studie inspiriert. Im Kern geht es darum, auch
nicht-dominante Aneignungsformen wahrzunehmen und ihre gesellschaftsgestal-
tende Kraft zu erkennen.

Subalternitit kann in verschiedenen Kategorien gesellschaftlicher Existenz
festgestellt werden, etwa in Bezug auf Klasse, Kaste, Geschlecht, ethnische Gruppe,
Sprache, Kultur oder eine Kombination dieser Kategorien.”” »Subaltern« bezeich-

27  Das Phianomen der Intersektionalitdt ist erst spat in den Blickpunkt der Subaltern Studies
gekommen.

hittps://dol.org/10:14361/9783830464496-002 - am 13.02.2026, 21:54:33. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=) R


https://doi.org/10.14361/9783839464496-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

1. Einleitung

net in diesem Kontext nicht nur Gruppen, die unter struktureller Gewalt leiden,
sondern auch solche, denen keine Stimme in offiziellen Diskursen zuerkannt wird.
Den Subaltern Studies liegt die Einschitzung zugrunde, dass selbst kritische intel-
lektuelle Ansitze wie die marxistische Perspektive den vielfiltigen und spezifischen
Formen und Dynamiken der Marginalisierung, Zuriicksetzung und Ungleichheit in
Indien nicht gerecht werden und es einer umfassenderen Perspektive bedarf. Der
Begriff »subaltern« selbst geht auf Antonio Gramsci zuriick, der das Konzept der
subalternen Identitit in die Theorie des Klassenkampfes eingefiihrt hat. Die Sub-
altern Studies interpretieren Gramscis Begriff nun neu fir den indischen Kontext
(Ludden 2002:1).

Die Anfinge der Subaltern Studies lassen sich zuriick zum Ende der 1970er Jah-
re und nach GrofRbritannien verfolgen, wo eine Gruppe indischer und englischer
Historiker*innen den Themenkomplex erstmals diskutierte. Der akademischen Of-
fentlichkeitist der Ansatz seit dem Erscheinen der Essay-Binde »Subaltern Studies:
Writings on South Asian History and Society« (mit den Autoren: Shahid Amin, Da-
vid Arnold, Gautam Bhadra, Dipesh Chakrabarty, N.K. Chandra, Partha Chatterjee,
Arvind N. Das, David Hardiman, Stephen Henningham, Gyanendra Pandey und Su-
mit Sarkar) seit 1982 in Indien bekannt geworden (Ludden 2002: 1). Konzentrierten
die Subaltern Studies sich zunichst auf die Geschichtsschreibung Siidasiens, so er-
streckten sie sich bald auf das ganze Feld der postkolonialen Kritik (Prakash 1994:
1476). Regional reicht das Interesse mittlerweile lingst iiber den indischen Subkon-
tinent hinaus und bezieht etwa auch Afrika oder Lateinamerika ein. Gayatri Spivaks
einflussreicher Aufsatz »Can the subaltern speak?« von 1985 machte die Subaltern
Studies zu einem prominenten akademischen Thema und riickte vor allem das The-
ma der Reprisentation und Artikulation der Subalternitit in den Vordergrund. In
diesem Sinne stellt Spivak Fragen wie: »With what voice-consciousness can the subaltern
speak?« Oder: Gibt es ein »unrepresentable subaltern subject [...] that can know and speak
itself« (Spivak 1988: 27)?

Forschungsgeschichtlich und wissenschaftspolitisch erheben die Subaltern
Studies den Anspruch, den elitiren und voreingenommenen Charakter vieler aka-
demischer Arbeiten im Bereich der Siidasienkunde zu korrigieren (Guha 1982, vii).
Sie unternehmen den Versuch, das historische und gesellschaftliche Handeln von
Gruppen wahrzunehmen und zu deuten, die ansonsten als historische Subjekte
nicht ernstgenommen wurden. Die Subaltern Studies schreiben diesen Gruppen
und ihren Mitgliedern Eigeninitiative und Handlungsfihigkeit zu »as [...] makers
of their own destiny« (Chakrabarty 2000: 11): Eigenschaften, die der dominante Dis-
kurs ihnen aberkennt, und damit ihre Nicht-Wahrnehmung legitimiert. Wie etwa
Prakash am Beispiel der Unruhen von Landarbeiter*innen im kolonialen Indien
diskutiert, wurden solche Proteste von der herrschenden gelehrten Meinung als
pripolitische Spontanphinomene interpretiert, die letztlich keine geschichtli-
che Bedeutung besifien (Prakash 1994: 1483). Eine andere Ursache, warum diese

hittps://dol.org/10:14361/9783830464496-002 - am 13.02.2026, 21:54:33. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=) R

3


https://doi.org/10.14361/9783839464496-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

32

Die Eroberung des Museums

Gruppen »unhdrbar« fiir die dominanten Narrative bleiben, sind ihre angebliche
Irrationalitit, ihre vermeintliche Unfihigkeit, sich logisch kohidrent zu artikulieren
oder ihr sogenannter Aberglaube: lauter Hinderungsgriinde, in ihnen belastbare
Zeug“innen in einem modernen sikularen Geschichtsschreibungsprozess zu se-
hen. Thre Rationalititen lassen sich nicht ins dominante Narrativ iibersetzen und
konnen aus ihm heraus nicht verstanden werden; sie werden daher verworfen und
ignoriert.

Eine wichtige Voraussetzung fiir den neuen Ansatz ist, wie Guha feststellt,
das »Horen« der »small voices«, die wir normalerweise nicht wahrnehmen, weil
sie »are drowned in the noise of statist commands« (Guha 1996: 3). Angewandt auf die
Diskussion iiber Besucher*innen im indischen Museum lisst sich sagen, dass
hier das iiberténende »Gerausch« die dominante, zunichst koloniale und spiter
postkoloniale Interpretation der Institution ist, die das Verhalten des Publikums,
seine Nutzungsmuster und Rezeptionsweise vorschreibt, ohne die »Stimmen«
(d.h. sowohl die Selbstbeschreibung und das Selbstverstindnis als auch die kultu-
relle Prigung und die kollektiven Bediirfnisse) der einheimischen Besucher*innen
hinreichend einzubeziehen. Die Nicht-Wahrnehmung dieser Gruppen wird mit
Zuschreibungen von »failure« (Versagen), »lack« (Nichtvorhandensein) und »in-
adequacy« (Unangemessenheit, Ungeniigendsein), also von lauter Markern von
Negativitit und Defizienz, legitimiert (Chakrabarty 2000: 11).2

Das Zuhoren im Sinne von Wahrnehmen und das Héren als Beachten (ent-
sprechend dem englischen »I hear you«) bedeuten nicht einfach eine allgemeine
Offenheit, sondern setzen bereits eine grundsitzliche »Geneigtheit« in Richtung
Verstindnis voraus; Guha driickt das mit einem einpragsamen Bild aus: »one inclines
a little on one side in order to listen« (Guha 1996: 9). Damit ist auf die Rolle der Empathie,
womoglich sogar eines gewissen Mafles von Sympathie, im Erkenntnisprozess
verwiesen. Gleichzeitig kommt ein Problem in den Blick: die (Macht-)Beziehung
und ein eventuelles Gefille zwischen Zuhérer*in (Forscher*in) und Sprecher*in
(beforschte Person), die sich in unterschiedlicher Bildung, sozialem Status und
(wie in meinem Fall) verschiedener nationaler und kultureller Verortung ausdrii-
cken kann. Es stellt sich die Frage: Wie kann der Forscher oder die Forscherin
»avoid the inevitable risk of presenting herself as an authoritative representative of subaltern
consciousness« (Gandhi 1998: 2)?

Ein weiterer zentraler Begriff in den Subaltern Studies, der fiir diese Studie
Bedeutung besitzt, ist »agency« (Handlungsfihigkeit). »Agency« ist mehr als Au-
tonomie (Bhatti 2012) gegeniiber oder Ignorieren von hegemonialen Regeln oder
Limitationen; vielmehr bedeutet sie ein Aktivsein in einem prignanten Sinne, als
Ausdruck von Subjektivitit und Eigeninitiative. Gruppen, deren Tun und Verhalten

28  Wieich im Kap. 3 aus den historischen Dokumenten detailliert herausarbeite.

hittps://dol.org/10:14361/9783830464496-002 - am 13.02.2026, 21:54:33. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=) R


https://doi.org/10.14361/9783839464496-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

1. Einleitung

aus der quasi-offiziellen Perspektive staatlicher Autorititen und bisheriger histori-
scher oder sozialwissenschaftlicher Forschung als aufiengeleitet oder unbeachtlich
erscheinen, werden in den Subaltern Studies Gestaltungsfihigkeit und Kompetenz
zuerkannt. Es wird »both the emergence and displacement of subaltern agency in dominant
discourses« (Prakash 1994: 1483) zum Thema gemacht, also die Tatsache, dass die
Aktivitit der Subalternen selbst dann, wenn sie unterdriickt oder verleugnet wird,
in der Realitit und im herrschenden Diskurs ihre Spuren hinterlisst.

Mit Blick auf das Museum und seine Besucher*innen kann man feststellen:
»small voices« im Sinne der Subaltern Studies sind hier nicht nur die Armen,
Frauen, Angehorigen der niedrigen Kasten oder religiésen Minderheiten sowie die
iibrigen Unterprivilegierten der indischen Sozialhierarchie. Sondern die indischen
Besucher*innen insgesamt (Angehorige der privilegierten Gesellschaftsschichten
eingeschlossen) stellen eine von der urspriinglich kolonialen Institution und dem
sie bis heute umgebenden Diskurs unzureichend beachtete und in ihrem Potential
unterschitzte Gruppe dar, deren Eigensinn und »agency« es herauszuarbeiten gilt.

Auch diese Infragestellung der vom Kolonialismus geprigten Hierarchien und
Wertungsmuster gehort wesentlich zum Impuls der Subaltern Studies, die sich als
Teil des grofReren Feldes postkolonialer Reflexion, Theoriebildung und Forschung
verstehen. Mit der Wahrnehmung und Anerkennung solcher widerspenstigen oder
eigensinnigen Aneignungen werden die koloniale Institution und ihre Festlegungen
selbst einer Wandlung unterzogen. Damit wird das Element des Dialogs in das star-
re Geriist der Institution eingefiihrt. Die Subaltern Studies haben nach eigener Ein-
schitzung »a radical rethinking of knowledge and social identities authored and authorized
by colonialism and Western domination« erzwungen (Prakash 1994: 1475). Als Ziel wird
dabeijedoch in der Regel nicht »rejecting or discarding European thought« (Chakrabarty,
D. 2000:16) oder »postcolonial revenge [ ...] to seek finally to marginalise the West « (Gandhi
1998: x) gesetzt. Sondern es geht den Autor*innen eher um »the task of exploring how
this thought —which is now everybody’s heritage and which affect us all - may be renewed from
and forthe margins« (Chakrabarty 2000:16). Spivak bestreitet in einer bemerkenswer-
ten Wendung den Randcharakter dieser »Rinder« und nennt sie stattdessen: »the
silent, silenced center« (Spivak 1988: 25).

1.5.2.  Cultural Studies: Fundierung des Aneignungsbegriffs

Ein Konzept, das in der Lage wire, den von den Subaltern Studies vertretenen An-
spruch im Hinblick auf eine empirische Analyse von Verhaltensweisen, kulturellen
Praktiken und Orientierungen der als »subaltern« charakterisierten Gruppen und
Akteur*innen einzulésen, wurde systematisch bislang wenig ausgearbeitet. Daher
lohnt sich ein Blick auf die Birmingham School der Cultural Studies. Hier wurden
Zuginge entwickelt, die ein dhnlich gelagertes Interesse verfolgen. Auch sie thema-
tisieren ein Machtgefille von Eliten und »Volkskultur« wie sie auch in Europa zur

hittps://dol.org/10:14361/9783830464496-002 - am 13.02.2026, 21:54:33. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=) R

33


https://doi.org/10.14361/9783839464496-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

34

Die Eroberung des Museums

Ausgrenzung bestimmter Formen der Kunst und des sozialen Verhaltens gefiithrt
haben. Die Cultural Studies untersuchen urspriinglich Gruppen, die innerhalb der
westlichen kapitalistischen Linder nicht die Standards der dominanten Kultur be-
dienen und reprisentieren, sondern Praktiken, die von der herrschenden Kultur
(darunter auch der Wissenschaft) diskriminiert werden. Sie nehmen also, mit Blick
auf die westlichen Linder, eine Perspektive ein, die sich analog zu jener verhilt, die
durch die Subaltern Studies nahegelegt wird.* Insofern sind, nach einer Formulie-
rung von Rolf Lindner, die »Cultural Studies immer schon >Subaltern Studies<, denen es um
Kritik und Relativierung der dominanten Sichtweise geht« (Lindner 2000: 86).

Die Cultural Studies haben ihre spezifische Sichtweise zuerst vor allem im Rah-
men von Analysen entwickelt, die sich mit Subkulturen von Arbeiterjugendlichen
beschiftigten und deren kreative Stilschépfungen zum Thema machten (u.a. Clar-
ke 1981). Fiir meine Fragestellung sind vor allem jene Untersuchungen von Interesse,
die Paul Willis vorgelegt hat. In »Learning to Labour: How Working Class Kids Get
Working Class Jobs« (Willis 1981) zeigt er, wie gesellschaftlich vorherrschende Vor-
stellungen von einem Aufstieg durch Bildung von den Arbeiterjugendlichen unter-
laufen werden. Sie eignen sich die sozial-raumlichen Bedingungen der Schule und
die dort geltenden Erwartungen auf eine eigene Art und Weise an, gerade indem sie
eigene kulturelle Praktiken vor dem Hintergrund der eigenen Position in einer Klas-
sengesellschaft geprigten Erfahrungen entwickeln und diese Praktiken den schuli-
schen Verhaltensstandards als Inbegriff eines authentischen Lebens entgegenset-
zen. In seinen empirischen Studien und theoretischen Generalisierungen (Willis
2000) akzentuiert Willis, in Auseinandersetzung mit Bourdieu (Bourdieu 2018), ge-
geniiber dem Gesichtspunkt der kulturellen Reproduktion jenen der »kulturellen
Produktion«, wobei er dem Begriff der Aneignung (»appropriation«, Willis 2000:
74fF.) einen zentralen Stellenwert zuweist.

Ganz dhnlich der Intention der Subaltern Studies sehen diese Studien die Prak-
tiken subkultureller oder »subalterner« Gruppen nicht, wie die herrschenden Theo-
rien abweichenden Verhaltens, im Sinne eines Handelns, das hegemonialen Erwar-
tungen und Normen nicht gerecht wird und damit gewissermaflen vor ihnen ver-
sagt, das also nur als defizitir oder deviant beschrieben werden kann. Willis ver-
sucht vielmehr, die Verhaltensweisen als eigene Praktiken zu begreifen, in denen
die Kreativitit und Authentizitit dieser Gruppen zum Ausdruck kommen. Er be-
schreibt dies als eine eigene Form der symbolischen Produktion, als spezifische Art
und Weise der Erzeugung von Bedeutungen (»meaning-making«) (Willis 2000: xiv),
»as making sense of themselves as actors in their own cultural worlds« (ebd.).

29  Dies gilt vor allem fiir die frithen Studien, die das Forschungsprogramm der »Cultural Stu-
dies« begriindeten. Spater hat sich vor allem Stuart Hall mit dem postkolonialen Themen-
bereich auseinandergesetzt (vgl. u.a. Hall 1995).

hittps://dol.org/10:14361/9783830464496-002 - am 13.02.2026, 21:54:33. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=) R


https://doi.org/10.14361/9783839464496-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

1. Einleitung

Konstitutiv fiir diese Form ist der selektive Zugriff auf Objekte und gesellschaft-
liche Arrangements. Er wird gesteuert durch die eigenen Erwartungen, Erfahrun-
gen, Interessen und Probleme, vor deren Hintergrund die sozialen Gegenstinde als
gleichsam passend angesehen und ausgewihlt werden, um den eigenen Bediirfnis-
sen und Orientierungen Ausdruck zu verleihen. Es ist nicht eine den Objekten und
Arrangements schlechthin innewohnende Qualitit, die diese Auswahl anregt und
leitet. Sondern die Objekte und Arrangements erdffnen einen Selektionsraum fiir
den auswihlenden Zugriff der Akteur*innen. Sie erweisen sich als absorptionsfihig
fiir die Zuschreibung eigener Bedeutungen und sie werden in Anspruch genommen,
um die eigenen Handlungsméglichkeiten zu erweitern. Die Akteur*innen nehmen
so die Objekte gleichsam in Besitz. Willis benutzt im Rickgriff auf Marx den Be-
griff der »Aneignung« im Sinne von: »appropriation of images, materials and meaning
for personal use and meaning-making. This includes the locking and mooring of the >objec-
tive possibilities< of select items to the sensibilities and interests, hopes and passions, dilemmas
and fears of their users« (Willis 2000: 74). Das Spektrum dieser Praktiken kann bis zur
Aneignung 6ffentlicher Riume reichen, die kollektiv von Gruppen in die Arenen ei-
ner eigenen Praxis verwandelt und mit eigenen Bedeutungen ausgestattet werden.
Willis betont immer wieder »the active and productive nature« (Willis 2000: 69) dieser
Prozesse, in denen die Akteur*innen ihre eigene Identitit zum Ausdruck bringen
und sich ihrer versichern. Dies ist im Kontext meiner Arbeit besonders fiir die Be-
ziehung der Besucher*innen zu den Museumsrdumen relevant.

Mit dem Begriff der »Aneignung« verbinden die Cultural Studies eine theore-
tisch-methodologische Perspektive, an die meine Analyse der Verhaltensweisen der
Museumsbesucher*innen ankniipft. Das geschieht auf dreifache Weise. Einmal
wird der Umgang des Publikums mit dem Museum nicht vor dem Hintergrund
eines einfachen Schemas von Konformitit und Abweichung interpretiert. Dieses
Schema liegt den im dritten Kapitel detailliert vorgestellten Perspektiven des Muse-
umsestablishments zugrunde. Das Verhiltnis der Besucher*innen zum Museum,
seinen Objekten und sozial-rdumlichen Arrangements wird in dieser traditionellen
Sichtweise stets im Riickgriff auf Normen betrachtet, die als mafigeblich fiir eine
korrekte und erfolgreiche Museumsnutzung gelten. Weichen die Besucher*innen
von diesen Erwartungsmustern ab, so kann dies nur, wie oben erwihnt, als Defizit
registriert werden. Sie leiden, so jene Argumentation, prinzipiell oder jedenfalls bis
zum Erreichen eines hoheren Bildungsstands, unter kulturellen Ausstattungsmin-
geln, die, wie Singh feststellt: »affect [...] their capacity to enjoy and to ~own« the treasures
within the museum« (Singh 2003: 335).

Zweitens wird durch das Aneignungskonzept die Méglichkeit erdffnet, den Um-
gang der Besucher*innen mit dem Museum als ein eigenes, aktives Herangehen in
den Blick zu nehmen, mit dem die musealen Objekte und Arrangements genutzt,
ihnen Bedeutungen zugeschrieben und sie mit Sinn ausgestattet werden. Die Fra-

hittps://dol.org/10:14361/9783830464496-002 - am 13.02.2026, 21:54:33. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=) R

35


https://doi.org/10.14361/9783839464496-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

36

Die Eroberung des Museums

ge wird moglich, ob der Umgang mit dem Museum und seinen Exponaten auch als
produktive Praxis der Besucher*innen begriffen werden kann.

Drittens lisst sich dann der Versuch unternehmen, das »Eigene« der Praxis vor
dem Hintergrund der verschiedenen individuellen oder kollektiven Erfahrungen
der Akteur*innen und ihrer Lebensbedingungen zu spezifizieren und zu konkreti-
sieren. Auf diesem Wege gelange ich zur Identifizierung von Aneignungsmustern,
die den Fluchtpunkt meiner Arbeit bilden. Meine Untersuchung wird im Museums-
publikum Gruppen mit unterschiedlichen Nutzungsinteressen ausmachen und
charakterisieren; dabei wird jeweils das Spannungsfeld zwischen den Bediirfnissen
der Besucher*innen, den sozialen und gesellschaftlichen Rahmenbedingungen
sowie den spezifischen Eigenschaften des Museums vermessen. Im Sinne meiner
These, die sich gegen die Annahme einer Desinteressiertheit richtet, lisst sich
zeigen, dass die Museumsbesucher*innen sehr wohl in eine belangvolle Beziehung
zur Institution treten.

1.6.  Struktur der Arbeit und Kapiteliibersicht

Im ersten Teil (Kapitel 3 und 4) wird zunichst der Blick des kolonialen und danach
des indischen Museumsestablishments auf die einheimischen Besucher*innen re-
konstruiert (Kapitel 3). Dabei tritt der in dieser Sichtweise eingebettete Diskurs des
Versagens, Defizitirseins und Nichtgeniigens zu Tage, dessen Wirkungen sich im
Verhaltnis zwischen dem indischen Museum und seinem einheimischen Publikum
bis heute bemerkbar machen. Kapitel 4 arbeitet das institutionelle Selbstverstind-
nis des Museums in Indien auf Grundlage der Fachliteratur heraus und unterschei-
det dabei drei Sichtweisen: Die »fremde« Institution und ihr institutioneller Beginn
als kolonialer »Import«; das Museum im Prozess von »nation building« nach der
Unabhingigkeit; und schlieflich das Museum im Kontext einer offensiven religios-
kulturellen Selbstdefinition im gegenwirtigen Indien. Der erste Teil der Untersu-
chung bietet damit einen konzeptionell-geschichtlichen Rahmen, in dem sich mein
Untersuchungsgegenstand, das 2013 gegriindete MP Tribal Museum, faktisch und
diskursiv verorten lisst. Dariiber hinaus geben diese Kapitel Einblick in die Erfah-
rungen und Erwartungen, mit denen das Publikum des Tribal Museum in Bhopal an
den Museumsbesuch und an die Institution herantritt. Insgesamt wird in diesem
Teil meiner Arbeit die vorherrschende Perspektive auf Museum und Museumspu-
blikum in Indien umrissen und entwickelt, von der sich dann meine Studie in der
Herangehensweise und in den Ergebnissen absetzt.

Der zweite Teil (Kapitel 5, 6 und 7) stellt das MP Tribal Museum Bhopal in Sta-
tistiken, nach seinen Organisationsprinzipien und seiner Geschichte, hinsichtlich
seiner kuratorischen Merkmale und Besonderheiten und schliefilich in der Form ei-
nes Gangs durch das Haus vor. Wie Kreps tiber tribale Museen im nicht-westlichen

hittps://dol.org/10:14361/9783830464496-002 - am 13.02.2026, 21:54:33. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=) R


https://doi.org/10.14361/9783839464496-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

1. Einleitung

Kontext feststellt, sind sie zwar »similar to Western-style museums in their basic functions,
how they carry out these functions and for what purposes often differs dramatically from main-
stream museum practices« (Kreps 2003:105). In diesen einfithrenden Kapiteln zum MP
Tribal Museum wird deutlich werden, dass es sich in inhaltlicher Programmierung
und Zielsetzung sowie in der Ausstellungspraxis von anderen Museen in Indien un-
terscheidet. Die Kapitel machen mit Szenario, Atmosphire und Hintergrund be-
kannt, in deren Zusammenhang Besucher*innennutzung und -verhalten sich voll-
ziehen und sichtbar werden.

Der dritte Teil bildet den Kern der Arbeit (Kapitel 8 bis 16): die empirische,
auf eingehenden und flexibel gefithrten Besucher*innengesprichen basierende
Untersuchung des Museumspublikums, die zur typologischen Unterscheidung
unterschiedlicher Nutzungsweisen (Kapitel 10 bis 15) fithrt. Es treten dabei sechs
Nutzer*innengruppen hervor, die vom Museum auf verschiedene, doch in allen
Fillen von der Museumskonvention abweichende Art Gebrauch machen: als Ort
fiirs Dating; als Platz fiir Picknick und »adda«*’; als Lernraum und Ort der Wis-
sensaneignung; als kollektiver Nostalgie- und personlicher Erinnerungsraum; als
Kulisse fuir Selfies und fotografische Selbstdarstellungen; als Ort fiir kiinstlerische
Erfahrung und Inspiration sowie als Ideengeber fiir Kunsthandwerk und Anre-
gung fiir die Alltagsgestaltung der Besucher*innen. Diese Nutzungen werden im
Kontext der iibergreifenden kulturellen und sozialen Voraussetzungen und Bedin-
gungen diskutiert, die fiir Indien pragend sind. Die herausgearbeiteten Logiken
der Museumsnutzung bilden die Grundlage dafiir, anschliefend auf einer héhe-
ren Abstraktionsebene ein Ensemble von Aneignungsmustern identifizieren und
gegeneinander ausdifferenzieren zu kénnen (Kapitel 16). Der empirische Teil wird
erdffnet mit der Auswertung des Besucher*innenbuchs (Kapitel 8), das bereits erste
Hinweise auf die Nutzungsinteressen und die emotionale Disposition der Besu-
cher*innen gibt. Insgesamt zeigt dieser Hauptteil meiner Arbeit, dass es von Seiten
des Publikums sehr wohl Bereitschaft und Fahigkeit gibt, ein intensives Verhiltnis
zum Museum aufzubauen. Hier liegt, aus der Perspektive des Kulturmanagements
betrachtet, ein Potential der Besucher*innenentwicklung, das bislang von den
meisten Museen in Indien nur unzureichend adressiert und mobilisiert wird.

30 Hindi fiir lange Gesprache und gemeinsames Zeitverbringen.

hittps://dol.org/10:14361/9783830464496-002 - am 13.02.2026, 21:54:33. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=) R

37


https://doi.org/10.14361/9783839464496-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839464488-002

:33. https://www.Inlibra.com/de/agb - Open Access - [l G-


https://doi.org/10.14361/9783839464496-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

