Il Zweideutiges Theater

Platons politeia und der Rhythmus'

1. RHYTHMISCHER DIALOG, RHYTHMISCHE ERZIEHUNG:
DAs SOKRATISCHE GESPRACH
UBER DAS GEMEINWESEN

Schon die ersten Reaktionen auf die Wanderjahre merken an, dass die padagogi-
sche Provinz mit ihrer Ausspezialisierung der Titigkeiten an das von Platon in
seiner politeia ungefihr 370 Jahre vor unserer Zeitrechnung entworfene Ideal
des Gemeinwesens erinnert. Ebenfalls findet Erwidhnung, dass Goethe das Erzie-
hungspersonal die Theaterfeindlichkeit rezitieren ldsst, die Platon der Figur des
Sokrates in den Mund legt.2 Noch nicht fillt auf, dass das Theater wie bei Platon
einen Doppelauftritt hat: einen eher versteckten im ersten Teil, in welchem es
wegreguliert und produktiv gemacht wird, sowie einen expliziten im zweiten
Teil, in welchem es polemisch aus dem Gemeinwesen ausgeschlossen wird: Das
Theater und mit ihm jegliche Form der Mimesis korrumpiert, bringt Unordnung
und desorganisiert das in diesem Text imaginierte >gerechte< bzw. >gute« Ge-
meinwesen. Gleichzeitig ist die theatermifige Eigenschaft des Menschen, sein
mimetisches Vermdogen, fiir die Erziehung unumginglich — und unumgénglich
damit auch fiir die Hervorbringung dieses >guten< Gemeinwesens: Mit der Ver-
doppelung markiert Platon die Zwiespiltigkeit und Zweideutigkeit, mit der eine
wirkméchtige Tradition Theater und Theatralitdt seither zwischen Bildungsme-

1 Voriiberlegungen zu diesem Kapitel sind erschienen in: Martin Jorg Schifer: »Mime-
tischer Rhythmus. Zur Bedingtheit von Platons politischem Theater«, in: Jorn Etzold
/Moritz Hannemann (Hg.): rhythmos. Formen des Unbestindigen nach Holderlin.
Miinchen 2016, S. 125-153.

2 Vgl. Kapitel II.

- am 14.02.2026, 21:37:2:


https://doi.org/10.14361/9783839434888-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

dium und Bildungsbedrohung konzipiert. Mit dieser Verdoppelung markiert die
politeia auch die zugehorige politische Dimension, die sich in Goethes pddago-
gischer Provinz spiter durch die dem Theater angedrohten polizeilichen Maf3-
nahmen ausbuchstabiert findet.

Goethes literarisch inszenierter Verweis auf das Erziehungstheater der poli-
teia lenket den Blick auf einen zwar immer wieder benannten, aber in seiner
Konsequenz bisher wenig beachteten Aspekt an Platons vielbesprochener3 Vor-
geschichte des >Theaters der Erziehung<: Das Theater und die Mimesis werden
nicht nur theoretisiert; der Umgang mit ihnen wird auch inszeniert und vorge-
fiihrt: in Anlehnung an die Mittel des Theaters. Die Doppelbodigkeit des platoni-
schen Unterfangens insgesamt besteht darin, dass es selbst alle dem Theater und
der Mimesis unterstellten Register zieht: Beim platonischen Dialog allgemein
handelt es sich um Theater.* Dessen Protagonist Sokrates agiert — darauf verwei-
sen etwa in Alain Badious Neufassung der politeia fiir das 21. Jahrhundert seine
Gesprachspartner bestindig — hochstselbst als Poet, wenn auch als »Poet in Pro-
sa«’, der nichtsdestoweniger gleich dem kritisierten Theater darauf aus ist zu
verfithren und in seinen Bann zu schlagen: »Ich schwérme fiir den Fabulierer,
der du bist.<’ Wo Sokrates stellvertretend fiir die Mimetiker die Dichter in ihrer
Eigenschaft als theatrale Rhapsoden des guten Gemeinwesens verweist, da ldsst
Badiou ihn selbstverliebt sagen: »Diese Vision vom Dichter, der der Stadt ver-
wiesen wurde, die wird beriihmt werden, glaubt mir!« Von der von Badiou ein-
gefiihrten Partnerin in seinem theatralen Dialog erhilt er die Antwort: »Aber der
Dichter mit der dunklen Sprache und den verfiihrerischen Bildern, das bist doch
dul« — Und, so liee sich fiir den Text der politeia insgesamt hinzufiigen, mit
einer Anordnung dieser Sprache und dieser Bilder, deren dramaturgische Abfol-
ge, Steigerung, Riicknahme, Wiederaufnahme und Variation sie erst so »verfiih-
rerisch« wirken ldsst: Das platonische Theater verfdhrt in seiner Anordnung und
Mischung von Argumenten, Bildern und Fabeln nicht zuletzt rhythmisch. Und
diesen Rhythmus gilt es im Folgenden mitzulesen: zum einen, wo es um die
Abwehr der Mimesis und ihrer Komponenten geht, unter denen sich dann zuletzt
auch der Rhythmus genannt findet; zum anderen beziiglich des Zusammenhangs,

3 Vgl. zusammenfassend Matthew Potolsky: Mimesis. New York 2006, S. 15-30.
Vgl. Martin Puchner: The Drama of Ideas. Platonic Provocations in Theater and Phi-
losophy. New York 2010.

5 Alain Badiou: Platons »>Staat<. Ziirich/Berlin 2013, S. 107.
Ebd., S. 99.

7 Ebd, S.112.

- am 14.02.2026, 21:37:2:


https://doi.org/10.14361/9783839434888-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEIDEUTIGES THEATER | 77

der Mimesis und Rhythmus mit dem erzieherischen und politischen Projekt Pla-
tons, der Hervorbringung des »guten< wie >gerechten< Gemeinwesens, verbindet.

In der pddagogischen Provinz Goethes stellt der Rhythmus (der Arbeit, der
Feste, der komponierten Musik) ein Ordnungsprinzip dar, das vom Auftritt des
Theaters gestort zu werden droht. Die Vorgeschichte der padagogischen Provinz
in Platons politeia fithrt hingegen mit durchaus theatralen Mitteln vor, dass die
bedrohliche Unordnung potentiell bereits im Ordnungsprinzip Rhythmus selbst
angelegt ist. In der theatralen Inszenierung von Sokrates’ Erkldrungen zum
Rhythmus schwingt, wie im Folgenden rekonstruiert werden soll, implizit mit,
dass in dieser drohenden Unordnung auch die Moglichkeit zu einer ganz anderen
Erziehung und Bildung der Elemente des Allgemeinwesens, zu ganz anderen
Verkniipfungen zwischen ihnen und damit nicht zuletzt zu einer ganz anderen
Politik liegen.

Mit der Abwertung des als Mimesis gefassten Theaters (und des Zutrittsver-
bots fiir Praktiker der Mimesis zum gerechten Gemeinwesen) entledigt Platons
philosophisches Projekt sich auf der thematischen Ebene einer Parallelveranstal-
tung: Setzt Sokrates doch der schlechten, weil Instabilitit erzeugenden Mimesis,
fiir die das Schauspiel paradigmatisch stehen soll, seine eigene an einer trans-
zendenten Stabilitét orientierte Mimesis entgegen, auch und gerade wo diese oft
nicht als solche benannt werden darf:® Statt des verfiihrerischen Rhapsoden soll
letztlich die transzendente Welt der Ideen geschaut und vorbildlich werden. In
den spidteren nomoi wird den um Einlass bittenden Tragddiendichtern gar be-
schieden, die Gesetzgeber seien doch die Schopfer der wahren Tragddien.” Die
folgenden Uberlegungen wollen hingegen einen Aspekt dieser Konstellation pro-
filieren, der eher auf einer Hinterbiihne stattfindet und den Bedingungen des hier
inszenierten Konflikts einer schlechten und einer guten Mimesis bzw. eines ge-
fahrlichen und eines produktiven Theaters gilt.

Zu dieser Hinterbiihne gelangt man iiber den Umweg der platonischen Erzie-
hung und des ihr eigenen Theaters: Im Zuge der Erziehung der Wichter des Ge-
meinwesens kommt eine gute Mimesis zur Anwendung, wobei Sokrates dem
»wohlgemessenen [...] Rhythmus« eine herausragende Rolle zuschreibt:

8 Vgl mit vollig unterschiedlichen Akzentsetzungen, aber einem strukturell dhnlichen
Argument einerseits Derrida: Dissemination, S. 151-161, S. 206-213. Vgl. anderer-
seits Arbogast Schmitt: »Mimesis bei Platon«, in: Gertrud Koch/Martin Vohler/
Christiane Voss (Hg.): Die Mimesis und ihre Kiinste. Miinchen 2010, S. 231-254,
hier: 242-245.

9 Vgl. Platon: nomoi, in: Ders: Séimtliche Werke. Band 6. Hamburg 1959, S. 81f. (817a-
817d).

- am 14.02.2026, 21:37:2:


https://doi.org/10.14361/9783839434888-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

»Wohlgestaltung und Mif3gestaltung« der Seele, so Sokrates, sind »die Folge des
wohlgemessenen oder des schlecht gemessenen Rhythmus« (P 127, 400c). Mit
dem im Dialog eigentlich bloS am Rande auftauchenden Rhythmus steht also das
groe Ganze auf dem Spiel: Der Rhythmus wirft eine erzieherische Frage nach
der Formung von Individuen auf; ebenso eine politische Frage nach der Einrich-
tung des aus diesen Individuen bestehenden gerechten Gemeinwesens, um die es
dieser Schrift zu tun ist. Verhandelt findet sich dieses grofle Ganze an einer fiir
die Argumentation des Sokrates hochst prekiren Stelle. Greift die Formung der
zukiinftigen Wichter des Gemeinwesens, um deren seelische >Wohlgestaltung
und Missgestaltung« es hier geht, doch auf die theatrale Praktik der Mimesis zu-
riick: Mimetisch préigen sich dem Kind die guten statt der schlechten Rhythmen
ein. Notorischer Weise soll die Mimesis in ihren kiinstlerischen Formen eigent-
lich keinen Platz in diesem Gemeinwesen finden. Die Anwesenheit von Dich-
tern, Malern, Rhapsoden und vor allem diejenige von Theaterleuten gilt Sokrates
als Symptom fiir ein krankhaft aufgeblasenes Gemeinwesen. Mimesis produziert
den Luxus tiberfliissigen Scheins, statt das Gemeinweisen auf die Wahrheit der
transzendenten Ideen auszurichten, um die es Sokrates zu tun ist. Theatrale Mi-
mesis, die paradigmatisch fiir alle anderen mimetischen Praktiken zu stehen
kommt, 16st bei ihren Rezipienten mimetische Verhaltensweisen aus: Sie erzeugt
wechselnde Identifizierungen mit dem Vorgefiihrten, verriickt die Individuen
von der festen Stelle, die sie einnehmen miissen, um das von Sokrates imaginier-
te Gemeinwesen gut und gerecht, d.h. vor allem stabil sein zu lassen. Kurz: Mit
der Mimesis und ihrem Theater kommt die Instabilitdt selbst ins Spiel, das
>schlecht Gemessene<. Mittels des >wohlgemessenen< Rhythmus hingegen soll
sich diese theatrale Instabilitit mit einem Schlag in Wohlgestalt verkehren und
die schone Seele wie das gerechte Gemeinwesen ermoglichen.

Von dieser thythmischen Erziehung her wird sich aber im Folgenden zeigen,
wie sehr der platonische Sokrates das Theater in all seiner Instabilitit und Gefahr
benotigt, um seine politeia und die sie ausmachenden Individuen iiberhaupt erst
als solche in Erscheinung treten lassen zu konnen: Das Theater muss nicht nur
als Gefahr beschworen werden, damit es tiberwéltigt, vertrieben oder domesti-
ziert werden kann. Erst diese Uberwiltigung ermoglicht ein nicht mehr Theater
genanntes >gutes< Theater — sei es eines der Erziehung oder der transzendenten
Wahrheit. In dem von Sokrates suggerierten Kampf zwischen der irdischen thea-
tralen und der transzendenten theoretischen Schaulust (und der immer impliziten
Annahme, diese seien klar unterscheidbar) bleibt die stabile Trennung zwischen
Biihne und dem vom Theater verfithrbaren bzw. zu den ewigen Ideen hinfiihrba-
ren Publikum immer vorausgesetzt. Ohne die Ordnung des Theaters gébe es kein
Publikum, das zum Guten oder Schlechten beeinflusst werden konnte. Hinter der

- am 14.02.2026, 21:37:2:


https://doi.org/10.14361/9783839434888-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEIDEUTIGES THEATER | 79

so lautstark behaupteten Gefahr des Theaters lauert die noch viel groBere Gefahr
seiner Abwesenheit: dass Gleiche mit Gleichen verkehren, dass niemand von ei-
ner erhohten Position her verfiihrt oder erzogen werden kann, dass sich die nega-
tiven Effekte des Theaters und die positiven der Erziehung und der politischen
Organisation nicht mehr vorherbestimmen und kalkulieren lassen. Ohne die vom
Theater bereitgestellten Ordnungen von Biihne und Publikum droht in Platons
politeia Anarchie, welche sowohl mit Chaos bedroht wie auch die Freiheit der
Selbstorganisation verspricht.10 Mit der Vertreibung des Theaters droht die vom
platonischen Sokrates befiirwortete Unterwerfung unter der Tyrannei der Ver-
nunft der Philosophenkonige, denen allein der Zugriff auf die transzendente >gu-
te< Ordnung des Gemeinwesens gestattet ist.'' Zwischen diesen drei Fixpunkten
von Freiheit, Chaos und Zwang stehen in der politeia das Erscheinen des Thea-
ters, seine Instrumentalisierung fiir die Erziehung und die markante Rolle, die
dabei der Rhythmus erhilt: Die theatrale Erziehung im guten Rhythmus wird
zum Umschlagpunkt zwischen Freiheitsversprechen, anarchischer Gefahr und
der Strenge platonischer Ordnungsmacht.

2. DIE ZENTRALE ROLLE UND DER RANDSTANDIGE
AUFTRITT DES RHYTHMUS

Im doppelten Sinne priagender Charakter fiir europdische Konzeptionen und De-
finitionen von Rhythmus12 kommt den der Figur des Sokrates in den Mund ge-
legten Beschreibungen in der politeia zu. Priagend einerseits im Sinne von histo-
risch einflussreich und hegemonial, andererseits im Sinne von stabil: Sokrates
bekundet zwar mit einer seiner gingigen Gesprichsstrategien die eigene Unwis-
senheit beziiglich des Rhythmus, aber unter vagem Verweis auf die Autoritit an-
derer assoziiert er dann den >wohlgemessenen< Rhythmus mit den Begriffen des
Takts und des Metrums, denen er aufliege und mit denen er verbunden sei. In
diesen gehe der Rhythmus zwar nicht auf; er akzentuiere sie oder laufe ihnen
auch manchmal zuwider. Letztlich bilde er aber doch deren Oberbegriff. Die pla-
tonische Tradition bezieht den Rhythmus auf eine stabile Struktur, iiber die er
sich durch die Zeit bewegt. Abschitzig beurteilt Sokrates hingegen Rhythmen,

10 Vgl. Hannah Arendt: The Human Condition. Chicago/London 1998, S. 192-199.

11 Vgl. Jacques Ranciere: Das Unvernehmen. Politik und Philosophie. Frankfurt a.M.
2002, S. 14-32.

12 Vgl. zum Kontext Thrasybulos Georgiades: Musik und Rhythmus bei den Griechen.
Zum Ursprung der abendlindischen Musik. Hamburg 1958, S. 7-18.

- am 14.02.2026, 21:37:2:


https://doi.org/10.14361/9783839434888-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

die in sich instabil sind, d.h. die nicht ungemischt bleiben, sondern als »bunt-
wechselnde[] Rhythmen mannigfachen Taktarten nachlaufen« (P 126, 398c) und
durch plétzliche Verdnderung Metrum und Takt durcheinanderwirbeln.

Emile Benveniste beschreibt in einem seinerseits einflussreichen Text von
1951 diese Auffassung von Rhythmus als die Ordnung »eines Tanzes, eines
Gangs, eines Liedes, einer Aussprache, einer Arbeit [...], die durch das Metrum
in alternierende Tempi«13 zerlegt wird. Das stabile Metrum gibt demnach der
Bewegung des Rhythmus seine Struktur vor: RegelmifBigkeit und Wiederholbar-
keit im Sinne einer regelmidBigen Wellenbewegung scheinen die Grundvoraus-
setzungen fiir jene >wohlgemessenen< Rhythmen zu sein, von denen Sokrates
spricht, ohne je richtig zu ihrer Bestimmung vorzustoBen. Benveniste zweifelt
die entsprechende Etymologie von s>rhein« (flieBen) an und damit auch die sich in
ihrem Namen durchsetzende platonische Auffassung, die fiir ihn eine Verengung
der in dlteren Texten nachweisbaren Auffassung darstellt. Zwar durchaus proto-
platonisch zeigt sich darin laut Benveniste die Vorstellung von Rhythmus als der
»charakteristischen Anordnung der Teile in einem Ganzen«. Nicht in der plato-
nischen Bindung an Takt und Metrum gehe aber die flieBende Dynamik dieses
Rhythmus auf, der sich als »improvisierte, momentane und veridnderliche
Form«'* manifestiere. Gegeniiber der Stabilitit und Prigekraft des Metrischen
wire ein solcher Rhythmus prinzipiell sprunghaft, offen fiir Neues und instabil.
Benveniste deutet hier auf jene Bestimmung von Rhythmus voraus, die spitere
Theorien dem Begriff geben werden' und die sich statt an der GleichmiBigkeit
des FlieBens eher an einem alternativen etymologischen Bezugspunkt orientie-
ren: dem unterbrechenden Moment der Stauung.'®

Der Rhythmus scheint in der politeia zunédchst eher am Rande eingefiihrt: als
eine Unterkategorie des Gesangs. »Zunédchst kannst du auf alle Fille sagen [...],
daf sich das Lied aus drei Dingen zusammensetzt, aus dem Text, der Tonart und
dem Rhythmus.« (P 126, 399¢). Diesem kommt aber durchaus ein privilegierter
Status zu: Gemeinsam mit der Tonart kann er, so Sokrates, »am tiefsten in das In-

13 Emile Benveniste: »Der Begriff des >Rhythmus< und sein sprachlicher Ausdrucke, in:
Ders.: Probleme der allgemeinen Sprachwissenschaft. Miinchen 1974, S. 363-373,
hier: S. 371.

14 Ebd,, S. 365.

15 Vgl. Patrick Primavesi/Simone Mahrenholz: »Einleitung«, in: Dies. (Hg.): Geteilte
Zeit. Zur Kritik des Rhythmus in den Kiinsten. Schliengen 2005, S. 9-33.

16 Vgl. zur Etymologie auch Wilhelm Seidel: »Rhythmus/numerus, in: Albrecht Rieth-
miiller/Hans Heinrich Eggebrecht (Hg.): Handwdrterbuch der musikalischen Termino-
logie. Wiesbaden 1980, S. 1-32.

- am 14.02.2026, 21:37:2:


https://doi.org/10.14361/9783839434888-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEIDEUTIGES THEATER | 81

nere der Seele dringen« und »ihr Wohlgestalt« bringen — oder auch »das Gegen-
teil« (P 129, 401d), ndmlich Entstaltung und Zerriittung. Um die einzelne Seele
geht es Sokrates in seiner Untersuchung von Tonart und Rhythmus aber nur im
Namen des >guten< Gemeinwesens. Der Rhythmus hat seinen Auftritt im Dialog
im Zusammenhang mit der Erziehung der Wichter, welche dieses verteidigen
sollen. Zwar ist, als es an die Besprechung von Tonart und Rhythmus geht, die-
ser Kontext schon ein wenig in Vergessenheit geraten, aber eben am Ubergang
von der Tonart zum Rhythmus verweist Sokrates darauf: Er hatte zuvor die Un-
terscheidung zwischen einer >gesunden< und >kranken< Stadt, zwischen einer
»echte[n]« und einer »lippig aufgeblasene[n] Stadt« (P 85, 372¢) aufgestellt. Auf
diese Differenz kommt Sokrates etwas spiter im Gesprich beim Ubergang zwi-
schen der Erorterung der Tonarten und der dem Rhythmus gewidmeten Passagen
zuriick. Die Entscheidungen eines als Zensor auftretenden Sokrates dariiber,
welche die in seiner imaginierten Stadt zuldssigen Tonarten (und Instrumente)
seien und welche nicht, schlieBen mit der wie iiberrascht eingeflochtenen Be-
merkung, man habe mit diesen Entscheidungen auch gleichzeitig und in Génze
»die Stadt, die wir als iippig bezeichnet hatten, ganz unvermerkt wieder berei-
nigt«. Der Rhythmus soll zu dieser katharsis anschlieBend sein Ubriges tun:
»Nun gut, [...] so wollen wir auch das iibrige noch reinigen.« (P 126, 399¢). Die
gelungene Erziehung eines kleinen, wenn auch wichtigen Teils der Bewohner
zeichnet plotzlich fiir das >gesunde< Gemeinwesen insgesamt verantwortlich. Der
Rhythmus muss daher vor dem Hintergrund des Problems der >iippigen Stadt<
und ihrer Reinigung in den Blick genommen werden.

3. POSSESSIVE, REGULIERTE
UND RHYTHMISIERTE MIMESIS

Zentrale Bedeutung erlangt fiir dieses Problem bekanntlich die komplizierte Fra-
ge nach der Mimesis. Nédhere Ausfithrungen am Ende der politeia lassen darauf
schlieBen, dass Platon sie im Sinne von »Nachahmung« (P 101, 382b) verwen-
det. Dies ist zwar meist nicht falsch; doch es schwingen auch zahlreiche weitere
und oft gegenldufige Bedeutungen mit, die von der sprachlichen Benennung von
Welt bis zur éltesten nachweisbaren Wortverwendung, der tidnzerischen Darstel-
lung (mimesthai) reichen.'” Friedrich Schleiermacher iibersetzt: »Darstellun-

17 Halliwell unterscheidet zehn zwischen diesen Extremen aufgespannte unterschiedliche
Bedeutungen von Mimesis in der politeia. Vgl. Stephen Halliwell: Aristotle’s Poetics.
London 1986, S. 121.

- am 14.02.2026, 21:37:2:


https://doi.org/10.14361/9783839434888-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

gen«18 und betont so das produktive Moment, mit dem die platonische Mimesis
sich nicht nur auf Welt bezieht, sondern auch selbst Welt produziert. Um die
Bewertung und Verortung der so produzierten Welten geht es bekanntlich in So-
krates’ Auseinandersetzung mit der Mimesis, — und die wie am Rande eingefiihr-
te Frage nach dem Rhythmus wirft auf diese oft zitierte Auseinandersetzung ein
iberraschendes Licht.

Wihrend die »gesunde« Stadt fiir Sokrates die an den von ihm als grundle-
gend erachteten Bediirfnissen orientierte ist, schwelgen die Bewohnerinnen und
Bewohner der »iippig aufgeblasene[n] Stadt«, die folgerichtig die kranke Stadt
zu sein scheint, im Luxus: Diese ist »durch eine Menge Menschen aufgefiillt
[...], die nun nicht mehr um des Notwendigen willen in den Stiddten wohnen, wie
zum Beispiel die Jager aller Art und« — das scheint nun mehr als ein Beispiel —
»die nachahmenden Kiinstler, die vielen ndmlich, die zeichnen oder malen, und
auch die vielen, die sich mit der Musenkunst abgeben, wie Dichter und ihre Ge-
hilfen, Rhapsoden, Schauspieler, Ténzer, Theaterunternehmer«. Damit hat in der
politeia zum ersten Mal die Mimesis ihren Auftritt. Sie findet sich als iiberfliissi-
ger Luxus eingefiihrt, iiber den die »echte, gleichsam die gesunde Stadt« (P 85,
372e-373c) sich erhaben weil.

Eine Stadt, in der sich Mimetiker herumtreiben, ist einerseits krank. Anderer-
seits ldsst Sokrates sich mit ihrer Einfiihrung auf eine Forderung eines seiner Ge-
spriachspartner, Glaukons, ein, dem die »echte< Stadt zu bescheiden eingerichtet
scheint: »Wenn du eine Stadt fiir Schweine gegriindet hittest, Sokrates — was
wiirdest du ihnen anderes zu fressen geben als das?« (P 84, 372d) Die wenig spa-
ter zum Lied, seiner Tonart und seinem Rhythmus angestellten Uberlegungen
beziehen sich nun auf das Leben in der >iippigen Stadt«. Dass deren Uppigkeit
Sokrates so gar nicht behagt, wird allerdings nicht weiter problematisiert. Weder
muss Glaukon sich fiir seine Bevorzugung des Luxus rechtfertigen noch versucht
Sokrates, ihm die Vorteile von Bescheidenheit, d.h. Gesundheit, verstindlich zu
machen. Ganz im Gegenteil folgt die weitere Behandlung des Gemeinwesens
Glaukons Einwand: Zu besserem Essen ist auch ein wenig Lebensstandard not-
wendig, »Hausrat, [...] Zuspeisen, Salben und Raucherwerk, Freudenmédchen
und Leckereien, und alles das in mannigfacher Art.« (P 85, 373a) Hinterriicks
fiihrt Sokrates hier bereits den Luxus mimetischer Darstellungsweisen ein: Auch
»Malerei und bunte Stickerei« gehoren in den Kontext der angenehmen Mahlzeit
und lassen wenige Sitze spiter das Erscheinen der Mimetiker in der >lippigen
Stadt« folgerichtig erscheinen. — Und folgerichtig erscheint auch Sokrates’ an-
schlieBende Argumentation: Eine so groBe Stadt mag nach innen den sie Be-

18 Plato: Der Staat. Berlin 1828, S. 395.

- am 14.02.2026, 21:37:2:


https://doi.org/10.14361/9783839434888-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEIDEUTIGES THEATER | 83

wohnenden ein angenehmes Leben bieten; dadurch wird sie aber nach auflen an-
fallig: Mit Zustimmung Glaukons fiihrt Sokrates das »Amt der Wichter« (P 88,
375a) ein. Wie alle anderen Individuen in dem hier imaginierten Gemeinwesen
sind auch die Wichter auf nur eine Tétigkeit spezialisiert. Aber sie scheinen sich
dadurch von allen anderen zu unterscheiden, dass sie einer Erziehung bediirfen.
Zumindest ist in der politeia von einer Erziehung etwa zum Handwerkertum
nicht die Rede, wihrend hingegen darauf verwiesen wird, dass die Erziehung
zum Wichter derjenigen zum Philosophen entspricht.19 Gleich nach ihrer Ein-
filhrung als tiberfliissiger Luxus zeigt die Mimesis dann auch ihr zweites Ge-
sicht: Fiir die Erziehung erweist sie sich als unerlésslich.

Unnotigen, ja gefihrlichen Luxus erblickt Sokrates in der Mimesis, so erldu-
tert er es gegen Ende der politeia bekanntlich, aus mehreren Griinden theoreti-
scher, praktischer und moralischer Art, die nicht unbedingt in Ubereinstimmung
zu bringen sind. Da wire vor allem die doppelte Entfernung von der Idee des
Schonen, Wahren und Guten. Die sinnliche Welt besteht aus unvollkommenen
Abbildern der ewigen Formen. Die in der sinnlichen Welt vorliegenden Formen
sind geprigt von der jeweiligen ewigen Form, dem sogenannten eidos (»Gepri-
ge« (P 131, 402d)), ohne an diesen heranreichen zu konnen. Demgegeniiber ar-
beitet die Mimesis sich am sinnlich Gegebenen ab und ist diesem gegeniiber
nachrangig: In der Malerei etwa liefert sie Reproduktionen von bereits blof} irdi-
schen Abbildern der Ideen; in der Schauspielerei verkorpert sie falsche Identitd-
ten. Unter Vorspiegelung falscher Tatsachen tut der Schauspieler so, als wire er
ein mutiger Kiimpfer, weiB aber nicht mit Waffen umzugehen und ist oft feige.”
Damit zeigt sich der Schauspieler als Paradigma jener Falschheit, Verzerrung
und Verwirrung, die in der politeia der Mimesis zugeschrieben werden.

Entsprechend erlédutert der platonische Sokrates anhand des Schauspiels, was
die Mimesis nicht nur so epistemologisch und moralisch minderwertig, sondern
auch fiir das gerechte Gemeinwesen so gefdhrlich macht: Der Schauspieler gibt
vor, ein »Mann [...] vielfacher Art« (P 123, 397d) zu sein: Indem er sich seiner
Spezialisierung auf das Schauspiel hingibt, konterkariert er gleichzeitig die im
Gemeinwesen herrschende Spezialisie:rung.21 Er kann verschiedene Rollen ver-
korpern, tut so als wiirde er bald dieses und bald jenes unternehmen, kann aber
eigentlich gar nichts. Das ist nicht nur sein eigenes Problem: Seine Vieltuerei

19 Vgl. P90, 376a.

20 Vgl. P 424-438, 595b-603b.

21 Vgl. Jacques Ranciere: Le Philosophe et ses pauvres. Paris 1983, S. 26-29, S. 33-36.
Vgl. Juliane Rebentisch: Die Kunst der Freiheit. Zur Dialektik demokratischer Exis-
tenz. Berlin 2012, S. 56-60.

- am 14.02.2026, 21:37:2:


https://doi.org/10.14361/9783839434888-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

droht sich auszubreiten. Weniger als in der Uberfliissigkeit und Nachrangigkeit
des Nachahmens liegt das Problem der Mimesis, sondern im von ihr ausgeldsten
Prozess der Ansteckung: Mimesis breitet sich aus. Ihre Diffusion driickt sich be-
reits in der Verwendung des Begriffs in der politeia aus: Bei der Praxis des
Schauspielens, die eine andere Person verkorpert, handelt es sich um Mimesis;
bei der Praxis des Zuschauens aber auch.” Zuniichst erliutert Sokrates sowohl
das Schauspielern als auch das Zuschauen iiber die Logik des Nachahmens: Der
Schauspieler ahmt eine Rolle nach; der von ihm faszinierte Zuschauer droht sei-
nerseits den Schauspieler nachzuahmen und aus der ihm im Gemeinwesen zu-
gewiesenen Rolle zu fallen. Die hier der Mimesis zukommende geradezu magi-
sche Macht ist als Nachahmung nur noch unzureichend beschrieben: Eher geht
es um eine Identifizierung des Schauspielers mit seiner Rolle, wodurch er diese
Rolle nicht mehr zweitrangig nachahmt, sondern verkorpert. Angespielt ist damit
weniger auf Techniken des Nachahmens oder auf die tatsichlichen Gegebenhei-
ten der attischen Tragddie mit ihren distanzierenden Masken und der Ubernahme
wechselnder Rollen durch denselben Schauspieler. Vielmehr geht es Platon um
eine religiosen Praktiken innewohnende magische Dimension: Bei der Schau-
spielerei handelt es sich um eine »possessive Mimesis«>, die um sich herum
konzentrische Kreise zieht. Nur graduell ist dann die mimetische Ergriffenheit
des Publikums von der des Schauspielers unterschieden.

Machtvoll spricht die Mimesis die sinnliche Seite des Publikums an und sti-
muliert dessen mimetisches Vermogen: Wer vieles auf der Biihne getan sieht,
wird selbst nicht mehr nur eines tun wollen. Wer etwa »Trunkenheit, Verweich-
lichung und Miiliggang« (P 125, 398e), allesamt beliebte Beispiele des platoni-
schen Sokrates, durch einen Schauspieler dargestellt sieht, wird sich dadurch
selbst zu >Trunkenheit, Verweichlichung und MiiBiggang« verfiihrt finden. Aus
stabilen Menschen werden instabile.” Das gerechte Gemeinwesen, in dem jede
und jeder seinen und ihren Platz hat und jeder Schuster bei seinen Leisten bleibt,
gerit in Verwirrung, aus der Balance, bléht sich auf und franst aus. Die Mimesis
zeigt sich als gleichzeitig das gefihrlichste und machtvollste aller Vermogen. Sie
muss in Schach gehalten und reguliert werden.

22 Vgl. Eric A. Havelock: Preface to Plato. Cambridge/London 1963, S. 24.

23 Vgl. in Anschluss an Havelock dazu Friedrich Balke: »Possessive Mimesis. Eine
Skizze und ein Beispiel«, in: Gertrud Koch/Martin Vohler/Christiane Voss (Hg.): Die
Mimesis und ihre Kiinste, Miinchen 2010, S. 111-126, hier: 113-118.

24 Dafiir, dass hier bevorzugt Beispiele der Instabilitdt und Zerriittung gewihlt werden,

vgl. Lacoue-Labarthe: Typography, S. 130.

- am 14.02.2026, 21:37:2:


https://doi.org/10.14361/9783839434888-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEIDEUTIGES THEATER | 85

Zur Regulierung der Mimesis schldgt der platonische Sokrates zwei Strate-
gien vor: Erstens wird stellvertretend fiir simtliche Mimetiker den Dichtern der
Zugang zur Stadt verboten. Gemeint sind hier nicht zuletzt die Dichter als Rhap-
soden, also, obwohl Sokrates auf einer stabilen Unterteilung zwischen den Ti-
tigkeiten insistiert, als Schauspieler ihrer Dichtungen. Zweitens aber ist die Mi-
mesis ein, wenn nicht das grundlegende Mittel der frithen Erziehung der Wich-
ter: »Was [der junge Mensch, M.J.S.] in diesen Jahren in seine Vorstellungen
aufnimmt, das bleibt in der Regel unausléschlich und unverédnderlich haften.«
(P 95, 378e) Diese Aufnahme erfolgt durch Stimulation der Sinnlichkeit, sprich
iiber das kindliche mimetische Vermdgen. Uber dieses wird ihnen nicht nur Wis-
sen vermittelt, sondern (so lieBe sich mit der Soziologie des 20. Jahrhunderts sa-
gen) kulturelle Normen werden in ihr Korpergedichtnis eingeschrieben.” Die
mit den Dichtern aus der Stadt verschwundene Instabilitit der mimetischen Ge-
fahr kehrt gleichzeitig mit der Erziehung inmitten der Stadt zuriick: bei ihrer
Selbstreproduktion. Mit dem Verschwinden der Dichter scheint diese Gefahr
aber zu einem guten Stiick gebannt. Die Zoglinge werden nur mit solchen mime-
tischen Artefakten konfrontiert, die zuvor eine strenge Zensur durchlaufen ha-
ben. Verboten sind Vorbilder, die jegliche Form von Instabilitidt zeigen, z.B.
>Trunkenheit, Verweichlichung und Miifliggang<. Gewihlt sind Vorbilder, in de-
nen die Gotter konstant und gerecht, die Helden ehrenhaft und wahre Ménner
und iiberhaupt keine Arten von Instabilitidt zu entdecken sind. Gebannt wird die
Instabilitdt der Mimesis also mittels der gefihrlichen Macht der Mimesis: Das
instabile mimetische Vermogen der Zoglinge hidngt sich an mimetische Vorbil-
der einer Stabilitit, die der inneren Instabilitit der Mimesis zuwiderlduft. Das in-
stabile mimetische Vermogen wandelt sich dank Mimesis in Stabilitidt und ldsst
die eigene Instabilitit hinter sich. Gefahr und Macht des Theaters werden mobi-
lisiert, um Gefahr und Macht des Theaters zu bannen, mitten im Inneren des ge-
rechten Gemeinwesens. Statt Instabilitéit soll sich nunmehr Stabilitdt osmotisch
ausbreiten.

Damit aber wird, ohne dass dies Erwidhnung finde, die Mimesis rhythmisiert:
So wie sie die »gesunde< Stadt zu einer »iippigen< Stadt anschwellen ldsst, um
durch Abweisung der Dichter wieder zur schlanken, kleinen, eben zur gesunden
Stadt zu werden, genauso stimuliert die Erziehung die Mimesis und lésst sie an-
schwellen, um sich ihrer zu entledigen, und sie mit der néchsten Generation wie-
der anschwellen zu lassen. Platons Sokrates imaginiert die gleichmiBige Wel-

25 Vgl. Pierre Bourdieu: Sozialer Sinn. Kritik der theoretischen Vernunft. Frankfurt a.M.
1987, S. 126ff.. Vgl. Gunter Gebauer/Christoph Wulf: Spiel — Ritual — Geste. Mimeti-
sches Handeln in der sozialen Welt. Hamburg 1998.

- am 14.02.2026, 21:37:2:


https://doi.org/10.14361/9783839434888-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

lenbewegung einer anschwellenden Mimesis, die sich an sich selbst bricht und
gleich wieder abschwillt. Die Notwendigkeit des Verbots einer eigenstindigen
mimetischen Aktivitét abseits der Erziehung deutet darauf hin: Diese Wellenbe-
wegung kann jederzeit aus ihrer GleichmiBigkeit ausbrechen, jederzeit kann die
Instabilitit tiberhand nehmen und die gesunde Stadt destabilisieren, vielleicht
zerstoren. — Folgerichtig erscheint es daher, dass die >Reinigung< der »lippigenc¢
Stadt spéter bei der Verhandlung des Rhythmus erneut thematisch wird.

4. ZWEIDEUTIGKEIT: ENTAUSSERUNG
UND VERINNERLICHUNG DER MIMESIS

Sokrates erstmalige Aufzéhlung der Mimetiker anlésslich seiner Beschreibung
der >iippigen Stadt< erhebt keinen Anspruch auf Vollstidndigkeit; trotzdem fallt
eine Abwesenheit bzw. eine nur indirekte Anwesenheit der Musik auf: Der epi-
sche Gedichte in Begleitung seines Saiteninstruments vortragende Rhapsode ist
natiirlich auch ein Sénger; der Tdnzer bewegt sich zur Musik, die aber nur als
>Gehilfe« des Dichters auftritt. Auf dhnliche Art, wie die Problematik der Mime-
sis in ihrer Uberfliissigkeit und Zweitrangigkeit liegt, scheinen Tonart und
Rhythmus zunichst ihrerseits so zweitrangig, dass sie in der Illustration dessen,
was die >gesunde Stadt< denn nun >lippig< und krank mache, auch fehlen kénnen.
Deswegen ist es mehr als tiberraschend, dass eben zwischen der Behandlung von
Tonart und Rhythmus und inmitten der Beschreibung der >gutens, die eigentliche
Instabilitidt wegregulierenden Mimesis behauptet wird, die >lippige Stadt< sei
nunmehr zur >gesunden«< zurechtgeschrumpft bzw. >gereinigt<. Wie zitiert: >Die
Stadt, die wir als lippig bezeichnet hatten, [ist] ganz unvermerkt wieder berei-
nigt«. Mittels der Bestimmung des >gesunden< Rhythmus>wollen wir auch das
tibrige noch reinigen< (katharein).

Aus dem Bisherigen ergibt sich, dass es sich bei dieser »Reinigung< um die
Erzeugung von Stabilitiit aus Instabilitidt gehandelt haben wird. Diese Erzeugung
von Stabilitét soll mit der Behandlung des Rhythmus zu ihrem Abschluss kom-
men und vielleicht, aber das wire angesichts der zuerst angedeuteten Zweit-
rangigkeit des Rhythmus iiberraschend, ihren Hohepunkt, zumindest jedoch ih-
ren Endpunkt finden. Tonart und Rhythmus unterscheiden sich in Sokrates’ Aus-
filhrungen nicht von den vorhergehenden mimetischen Darstellungspraktiken.
Wie bei den Themen der Kindermérchen sucht Sokrates auch hier die beizube-
haltenden >gesundenc< heraus und trennt sie von den >iippigen< oder gar >kran-
ken«. Offensichtlich scheint auch, was mit der >unvermerkten< Reinigung ge-
meint ist: Auf Glaukons Protest hin wurde trotz Sokrates’ Widerwillen eine >iip-

- am 14.02.2026, 21:37:2:


https://doi.org/10.14361/9783839434888-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEIDEUTIGES THEATER | 87

pige« statt einer >gesunden< Stadt beschrieben, der auch die iiberfliissigen Mime-
tiker angehoren. Nun konnte Sokrates aber mit philosophischen Mitteln nach-
weisen, dass in unreguliertem Zustand die mimetischen Praktiken der fiir die
Stadt notigen Erziehung Schaden bringen. Glaukon hatte eigentlich nur besseres
Essen und ein bisschen alltdgliches Wohlsein eingefordert, woraufhin Sokrates
gleich simtliche Mimetiker in die Stadt holte. Mit der Reinigung von der Mime-
sis ist wohl auch dieser letzte Luxus aus der kultivierten Stadt verschwunden.
Aber Glaukon hat sich nunmehr vom Gang des Arguments hinreilen lassen:
»Und das war verstindig von uns« (P 126, 399d), kommentiert er bestitigend
Sokrates’ plotzlichen Ausbruch aus den Spezifika des Erziehungsprogramms
und den Riickgriff auf die Griindungserzdhlung des Gemeinwesens, ohne seine
vorherige Position zu erwihnen oder sich auch nur an sie zu erinnern. Damit
schleicht sich aber auch eine gehorige Portion Ironie in den Dialog ein; scheint
Glaukon hier doch alles andere als >verstandig«. Vielmehr stellt seine Replik aus,
dass im Text Mimesis nicht nur die Ergriffenheit des Schauspielens und Zu-
schauens, nicht nur die osmotische frithkindliche Prigung, sondern auch die phi-
losophische Aneignung von Wissen im Lehrer-Schiiler-Verhiltnis benennt.*
Diese Wissensiibertragung scheint hier aber mehr auf identifizierter Faszination
als auf der philosophischen Uberzeugung durch Folgerichtigkeit zu beruhen.

Der Rhythmus des Dialogs ist an dieser Stelle auch von der Argumentation
her merkwiirdig gebrochen. Denn explizit wurde schon kurz vorher (und auch
hier ohne Widerspruch Glaukons) gekennzeichnet, dass das entworfene Ge-
meinwesen keinen Platz fiir die Mimetiker hat:

»Wenn also ein Mann, der dank seiner Weisheit alles mogliche sein und alle Dinge nach-
ahmen kann, in unsere Stadt kdme und uns seine Dichtungen vorfiithren wollte, dann wiir-
den wir ihn wohl als einen heiligen und wunderbaren und liebenswiirdigen Mann vereh-
ren, wiirden ihm aber sagen, da3 es einen solchen Mann in unserer Stadt nicht gebe und
nicht geben diirfe. Wir wiirden Salbol auf sein Haupt gieBen und es mit Wolle bekrinzen
und ihn dann in eine andere Stadt weiterziehen lassen. Wir selbst aber wiirden, zu unserem
Nutzen, mit dem strengeren und weniger anmutigen Dichter und Mythenerzihler Vorlieb
nehmen, der uns die Vortragsweise des anstindig Denkenden nachahmte und seine Worte
nach jenen Richtlinien setzte, die wir am Anfang als Gesetze aufgestellt haben, als wir mit

der Erziehung der Krieger begannen.« (P 123, 398a)

26 Vgl. Havelock: Preface to Plato, S. 24. Affirmativ statt ironisch liest diese Stelle
Schmitt: »Mimesis bei Platon«, S. 245-247.

- am 14.02.2026, 21:37:2:


https://doi.org/10.14361/9783839434888-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

Die Dichter, mit denen hier Vorlieb genommen wird, sind wie der vor allem be-
handelte Homer schon lange verstorben, ihre Texte von der sokratischen Zensur
verstimmelt bzw. fiir die Erziehung zurechtgeschnitten. Es handelt sich also
nicht um die Dichter, die Sokrates dem Glaukon untergeschoben hatte. Diese
scheinen vielmehr gar nicht mehr in der »iippigen< Stadt zu verweilen. Es findet
also auch gar keine Vertreibung der Mimetiker statt; diese werden gleich am Be-
treten der Stadt gehindert. Von Vertreibung, Austreibung etc., von der zu spre-
chen zum Topos geworden ist, geht nirgends die Rede.”” Wenn tiberhaupt, dann
ist die »unvermerkte Reinigung« bereits hier geschehen, und zwar keineswegs
sunvermerkt<, sondern hochst offensichtlich. Im Anschluss erst geht es an die
Behandlung des Liedes und dabei von Tonart und Rhythmus, zwischen denen
dann diese Unvermerktheit der Reinigung behauptet wird.

Es ist, als sollte der Rhythmus des Texts, der bei der Abweisung des Dichters
so sehr den Anfang der Erziehung betont, seinerseits verdecken, dass er die Fra-
ge nach dem Anfang mehr als verwirrt und nicht in geordneter Reihenfolge ver-
handelt: Die >am Anfang aufgestellten Gesetze< mogen die Erziehung der Wich-
ter begriinden (und die Abweisung des Dichters notwendig machen). Aber die
Erziehung der Wichter wurde nur nétig, weil Glaukon die Mahlzeiten in der
Stadt nicht auf >das Notwendige«< beschrinken wollte. Sokrates vergroferte die
Stadt; mit dem Luxus hielten die Mimetiker Einzug. Die Wichter wurden nétig,
um die >aufgeblasene« Stadt zu verteidigen. Ihre Erziehung zu stabilen Individu-
en unter Benutzung der Mimesis aber wurde unter Abwehr der ihr eigenen Insta-
bilitdt notwendig, um ihre Spezialisierung auf das Kriegshandwerk zu gewéhr-
leisten. Aber, so verdeckt es die von Sokrates eingeschmuggelte >unvermerkte
Reinigungs, der Text hatte die Figur des Wichters zunichst eingefiihrt, um eine
die Mimetiker beherbergende Stadt zu verteidigen, nicht um den Dichter am
Stadttor abweisen zu konnen. Seine Funktion hat sich unter der Hand vollkom-
men gewandelt. — Denn wer setzt im Zweifelsfall wohl durch, dass der bekrinzte
Dichter zur nédchsten Stadt weiterzieht?

Die Mimesis ermoglicht den Wichter also nicht nur ontogenetisch durch Er-
ziehung, um als Katalysator gleich wieder verschwinden zu miissen; sozusagen
phylogenetisch ermoglicht, ja bewirkt sie geradezu seine Entstehung. Die durch
die Uppigkeit der inneren Mimesis notwendig gewordenen Wichter schlieBen
die Stadt nach auflen gegen die Mimesis ab. Die geregelte Ordnung von Anfang

27 Vgl. Thomas Glaser: »Theater vs. Archi-Politik. Zur Einrichtung der Politik durch die
Mimesis in Platons Politeia«. Unverdffentlichtes Manuskript eines Vortrags, gehalten
auf der Tagung »Zwiespiltige Mimesis. Positionsbestimmungen der Literaturwissen-

schaften und ihrer Nachbarwissenschaften« am 10.01.2013 an der Universitit Siegen.

- am 14.02.2026, 21:37:2:


https://doi.org/10.14361/9783839434888-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEIDEUTIGES THEATER | 89

und Ende ist durcheinander geraten, ebenso die von innen und auflen. Die >ge-
sunde« Stadt mag ohne professionelle Mimetiker auskommen. Diese miissen sie
aber immer schon bewohnt haben, um spiter vor den Toren abgewiesen werden
zu konnen. Die Mimetiker sind Bedingung fiir die Notwendigkeit der Wichter.
Die Wichter verteidigen die innere Mimesis also gegen sich selbst. Oder bewa-
chen sie das Innere, zu dessen Schutz nach auflen sie erzogen werden? Die >Rei-
nigungs, von der verschoben und unter Unterbrechung des Arguments die Rede
geht, hat in der Tat >unvermerkt< stattgefunden — vielleicht bereits bei der Ein-
fiihrung der Wichter. Diese hatte bereits eine auf die >gesunde< Stadt vorausdeu-
tende Pointierung: Zuerst argumentiert Sokrates, die »lippige< Stadt miisse durch
den »unbegrenzten Erwerb von Giitern« iiber das »Maf} des Notwendigen hin-
ausgehen«. Eine im »>gesunden< Zustand gerechte Giiterverteilung suggerierend
fragt Sokrates rhetorisch »Dann werden wir also Krieg zu fithren haben, Glau-
kon?« Das einzufiihrende »Heer« soll dann jedoch »gegen die Angreifer« (P 86,
373e) eingesetzt werden und nicht selbst die fiir die eigene >Uppigkeit< notwen-
digen Giiter erobern. Zwar mag die Stadt eben wegen ihrer >Uppigkeit< zum An-
griffsziel geworden sein. Die implizite Wertung deutet aber eher darauf hin, dass
eine >gesunde< Stadt sich gegen die Ubergriffe der anderen verteidigt — auch
wenn dies erst spiter explizit gemacht wird.

Der Text der politeia suggeriert einerseits das in seiner Rezeption inzwischen
topische Bild der Vertreibung der Mimetiker, von der eigentlich nirgends ein
Wort gesagt wird. Andererseits ldsst sich vor lauter Theatereffekten, verschobe-
nen und iiberraschenden Anfingen und Begrenzungen, die stabile Ordnung der
Stadt nicht mehr besonders gut wahrnehmen. >Unvermerkt< macht der Text dar-
auf aufmerksam, dass er seine angebliche Logik iiber einen prizisen, wenn auch
nicht ganz >wohlgemessenen« Rhythmus entfaltet — und dies tut er exakt, bevor
es an die Behandlung jenes Rhythmus gehen wird, welcher Stabilitdt und Ord-
nung gewihren soll.

5. STABILE UND INSTABILE SEELEN:
GUTE UND SCHLECHTE RHYTHMEN

Inmitten der regelmifBigen Wellenbewegung der fiir die Erziehung der Wichter
stimulierten und dann regulierten Mimesis zeigt sich ein plotzlicher Umbruch:
eine Verschiebung hin zu einer moglichen Lesart der politeia, in welcher deren
Ordnung nicht ganz so ordentlich scheint wie von Sokrates proklamiert und von
seinen Dialogpartnern bestitigt: Mit der Mimesis kommen auch zwei Auf-
fassungen von Rhythmus ins Spiel. Mit dem Regelmal ist die nach Platon domi-
nant werdende Auffassung von Rhythmus angesprochen. Mit dem plotzlichen

- am 14.02.2026, 21:37:2:


https://doi.org/10.14361/9783839434888-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

Umbruch scheint aber auch eine andere Auffassung von Rhythmus prisent zu
sein, ndmlich eine fiir Platon gefdhrliche Bestimmung des Rhythmus, die auf In-
stabilitdt deuten wiirde: ein >schlecht gemessener Rhythmus«.

In einem doppelten Sinne beschreibt Platon den Rhythmus als mimetisch —
und zwar gleichermaflen im Sinne von verkorpernd wie nun durchaus im Sinne
von nachahmend: Bei der Erziehung der Wichter fiir das gerechte Gemeinwesen
soll der gute Rhythmus, indem er der Idee eines »geordneten und tapferen Le-
bens« (P 127, 399e) entspricht, diese Idee der Seele einprigen: als dieser Seele
Gestalt bzw. Form, eben als sogenannter eidos. Prigend wirkt der Ideen nach-
ahmende Rhythmus in der Erziehung wegen der erwihnten volligen Formbarkeit
der Kinderseelen durch ihre mimetische Ausrichtung auf die Welt. Es geht also
wieder um Mimesis im doppelten Sinne: Rhythmen sind sinnliche Nachahmun-
gen und Verkorperungen der Idee eines >geordneten und tapferen Lebens<; der
junge Mensch verhilt sich sdmtlichen sinnlichen Eindriicken mimetisch gegen-
iiber. Uber diese doppelte Nachahmung lisst sich die Idee eines >geordneten und
tapferen Lebens< in seiner Seele installieren. Die Abwesenheit eines stabilen
Rhythmus kann hingegen die Seele schwichen, ins Chaos stiirzen und auf das
ganze Gemeinwesen libergreifen. In diesem Sinne ist das Pathos verstindlich,
das der platonische Sokrates fiir den Rhythmus aufbringt: >Wohlgestaltung und
Missgestaltung der Seele sind die Folge des wohlgemessenen oder des schlecht
gemessenen Rhythmus.<

Welche Rhythmen dies sind, dariiber verbleibt die ansonsten oft bis in
kleinste Kleinigkeiten so ausfiihrliche politeia im Unklaren. Wihrend die home-
rische Epik an markanten Beispielen, von allem >gereinigt« wird, was zu etwa
>Trunkenheit, Verweichlichung und Miiliggang« anstiften konnte, bezeugen So-
krates und sein Gesprachspartner Glaukon beziiglich der Rhythmen blo3 Unwis-
senheit, ohne dass sie diese Liicke besonders wichtig finden. Sokrates verweist
auf den den Phytagoridern nahestehenden Musiktheoretiker Damon:

»Doch habe ich so dunkel in Erinnerung, einmal gehort zu haben, wie er von einem zu-
sammengesetzten Enoplios und dann von einem Daktylos und einem heroischen Versmaf
sprach und diese, ich weifl nicht wie, ordnete und die Hebungen und Senkungen ausglich
und sie mit einer Kiirze oder einer Linge endigen lie. Und eine andere Taktart nannte er,
glaube ich, lambos und eine andere Trochaios und wies ihnen Lingen und Kiirzen zu. Und
an einigen von ihnen tadelte oder lobte er das Tempo des Fufies nicht weniger als den

Rhythmus selbst, oder etwas an beiden — ich kann es nicht sagen.« (P 127, 400a-c)

Angesichts der Wichtigkeit, die der Wahl des richtigen Rhythmus in diesem Pro-
jekt zugeschrieben wird, erscheint die Ahnungslosigkeit, die Sokrates und sein

- am 14.02.2026, 21:37:2:


https://doi.org/10.14361/9783839434888-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEIDEUTIGES THEATER | 91

Gesprichspartner ganz unbekiimmert an den Tag legen, erstaunlich. Die Ent-
scheidung iiber die guten (wohl reinen) Rhythmen und die schlechten (wohl ge-
mischten oder gar unrhythmischen) Rhythmen wird der Autoritdt Damons iiber-
tragen: »Doch iiberlassen wir das [...] dem Damon. Denn um das auseinander-
zusetzen, braucht es eine lingere Untersuchung, oder bist du anderer Meinung?«
(P 127, 400c) — Mitten in der Begriindung des europdischen Denkens iiber den
Rhythmus bleibt die letztendliche Bestimmung des Rhythmus also aufgescho-
ben. Angeblich weil diese Aufgabe viel zu wichtig, diffizil, groBangelegt und
komplex sei. Nichtsdestoweniger: Der Rhythmus selbst, die Beantwortung der
Frage, welches denn ein guter Rhythmus sei, stellt eine Synkope im Denken iiber
den Rhythmus dar. Der Text lédsst offen, welcher Rhythmus genau mit welcher
Prigekraft die Seele der jungen Menschen affizieren soll. Ein restriktiver Begriff
des Rhythmus, der ihn an die Stabilitit von Takt und Metrum bindet, scheint zu-
nichst offen zu bleiben fiir andere Bestimmungen, fiir die das Wesen des
Rhythmus gerade in seiner Offenheit bestiinde.

Diese angedeutete Offnung nimmt der platonische Dialog in einem niichsten
Schritt jedoch zuriick, indem er die vorher behauptete Bedeutsamkeit und Wirk-
michtigkeit des Rhythmus so sehr reduziert, dass seine konkrete Bestimmung
plotzlich nicht weiter wichtig ist. Denn was sich sagen lésst, ist offensichtlich die
Unterscheidung zwischen dem Wohlgemessenen und dem schlecht Gemessenen,
zwischen dem MaBvollen und dem, was das Maf} sprengt: Der falsche Rhythmus
ist fiir Platon, das kann man in den spiteren nomoi noch viel deutlicher nachle-
sen,” ein instabiler Rhythmus, ein ungeordneter Rhythmus, ein unbestindiger
Rhythmus, d.h. ein Rhythmus, der Uberraschungen bringt, der aus dem von ihm
suggerierten Schema ausbricht, der die von ihm suggerierte Ordnung unterwan-
dert, auflost oder, noch schlimmer, letztlich gar keine Ordnung erkennen ldsst.
Wie in allen anderen Belangen lehnt der platonische Sokrates Zwitterwesen, d.h.
hier: Mischrhythmen, ab. So wie der Schuster im Gemeinwesen bei seiner Spe-
zialisierung bleiben soll, so miissen auch die Rhythmen >ungemischt< bleiben,
wie es heiBit. Wie bei den anderen mimetischen Praktiken, insbesondere beim
Schauspiel, stellt sich auch hier wieder das selbe Problem: Die gemischten
Rhythmen sind »weitaus am reizvollsten [...] fiir die Knaben und die Erzieher
und auch fiir die grole Menge« (P 122, 397d). Wie beziiglich aller anderen mi-
metischen Praktiken gilt es diese instabilen Mischformen aus der Erziehung,
aber auch aus dem Gemeinwesen insgesamt zu verbannen. Mit der Stabilitéit des
guten Rhythmus manifestiert sich in der vergénglichen, unkonstanten und unsi-
cheren Welt die Gestalt der Ideen, ein eidos. In der Instabilitidt des schlechten

28 Vgl. Platon: nomoi, S. 28ft. (643e ff.)

- am 14.02.2026, 21:37:2:


https://doi.org/10.14361/9783839434888-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

92 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

Rhythmus geht der Bezug zum eidos und damit zu den Ideen verloren. Die vom
schlechten Rhythmus affizierte Seele stof3t nicht zum jenseitigen Wahren, Guten
und Schonen vor und muss selbst instabil, d.h. hisslich, bleiben.

Wegen des Einbezugs in die anderen mimetischen Praktiken miissen die an-
sonsten so wichtigen Rhythmen dann gar nicht weiter gesondert behandelt wer-
den. Sind sie als blo mimetische Phianomene letztlich doch nachgeordnet. Denn
qualifiziert fiir die platonische Behandlungen sind, obwohl die Rhythmen doch
am Tiefsten in die Seele dringen und also eine iibergeordnete Kategorie darzu-
stellen scheinen, nur solche Rhythmen, die sich der musikalischen Tonart und
der theatralen Art des Vortrags unterordnen: »[GJuter und schlechter Rhythmus
ergeben sich [...] aus dem guten Vortrag oder seinem Gegenteil [...], da sich ja
Rhythmus [...] nach dem Text richte[t], und nicht der Text nach diese[m].«
(P 128, 400d) Gemeint sind damit die Inhalte, die von >Trunkenheit, Verweichli-
chung und Miifliggang« und iiberhaupt von jedweder Unbestindigkeit bereinigt
sein sollen. Ein nicht trunkener, verweichlichter, miiffiger Text provoziert folge-
richtig einen Rhythmus, welcher >Trunkenheit, Verweichlichung und Miiig-
gang« bei seinem Publikum vorbeugt.

Allerdings indiziert ein solcher Rhythmus bei angemessener Ausfiithrung von
auflen her, was im Inneren der Vortragenden zu finden sei: »Art des Vortrags
[...] und [...] Text [...] richte[n] sich nach dem Charakter der Seele.« (P 128,
400e) Nicht nur nimmt der Rhythmus also Einfluss auf die Seele. Der angemes-
sene, der gute Rhythmus ist derjenige, welcher der guten und schonen Seele ent-
spricht, in welcher die gute und schone Seele sich ausprigt. Nicht vorstellbar ist
ein Rhythmus, der der Art des Vortrags, dem Inhalt des Texts oder gar der Form
der Seele zuwiderliefe. Ein solcher Rhythmus brichte deren innere Balance aus
dem Gleichgewicht, vielleicht auch aus dem Rhythmus ihres Widerspiels. Er wi-
re als schlechter Rhythmus auch per se ein Indikator fiir einen schlechten Vor-
trag, einen unausgeglichenen Text, eine aus der Balance geratenen Seele. Diese
aus der Balance geratene Seele konnte sich nur in einer inneren Instabilitit des
Rhythmus manifestieren. Der Entsprechungszusammenhang vom guten und sta-
bilen Rhythmus zur guten Art des Vortrags zum stabile Vorbilder liefernden
Text zur schonen, weil stabilen Seele ist ginzlich und in beide Richtungen von
der Prigekraft des eidos durchwirkt: Sie manifestieren sich als sich wechselseitig
bedingender Gesamtzusammenhang einer stabilen Gestalt.”

Vom guten, stabilen und angemessenen Rhythmus kommt der platonische
Sokrates nach all den zum Rhythmus hinfithrenden Umwegen nun plotzlich sehr
direkt zum philosophischen End- und Zielpunkt der platonischen Existenz. Aber

29 Vgl. fiir die Gesamtproblematik Lacoue-Labarthe: Typography, S. 43-138.

- am 14.02.2026, 21:37:2:


https://doi.org/10.14361/9783839434888-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEIDEUTIGES THEATER | 93

dieser End- und Zielpunkt entpuppt sich entgegen aller anders lautenden Beteue-
rungen des Sokrates nicht nur als Selbstzweck. Vielmehr ist er theatral verfasst;
er erscheint vor den Augen der anderen: »Wenn also [...] der Seele des Men-
schen ein schoner Charakter innewohnt und gleichzeitig seine duBere Gestalt
diesem entspricht und mit ihm iibereinstimmt, indem sie dasselbe Geprige trigt,
so mufl das wohl fiir einen, der das sehen darf, der schonste Anblick sein.«
(P 131, 402d) — Der gute swohlgemessene< Rhythmus manifestiert sich in dieser
schonen Seele und wird so zu einer Art Theater des Wissens: zu einer in der ma-
teriellen Welt erscheinenden theoria. Er ist eine Ausprigung der iibersinnlichen
Ideen: ihre Gestalt, ihr eidos. Er prigt der verginglichen und instabilen Materie
diese Gestalt ein. D.h. er kann als Agent und Medium der jenseitigen Wahrheit
der Ideenwelt dienen: Deshalb kann der Rhythmus iiber den Charakter mitent-
scheiden; die Wahl des richtigen Rhythmus geht notwendig mit der der richtigen
Vortragsart, der richtigen Textinhalte und des richtigen Charakters einher, um
den anderen den >schonsten denkbaren Anblick« zu bieten.

Beim Theater des schonen Wissens, das auf den stabilen Rhythmen basiert,
handelt es sich also um eine Konkurrenzveranstaltung zum mimetischen Theater
der Schauspieler, Rhapsoden, Dichter, Maler usw. Diese verstirken durch ihre
Nachahmungen die Instabilitit der ohnehin schon instabilen sinnlichen Welt und
verbreiten diese Instabilitdt mittels der kaum domestizierbaren Ansteckungs-
macht der Mimesis. Nicht um sich horizontal ausbreitende mimetische, d.h. in-
stabile Ahnlichkeiten, Identifizierungen und Verkorperungen soll es sich hinge-
gen bei den Entsprechungsverhiltnissen handeln, die vom stabilen Rhythmus di-
rekt bis zur schonen Seele fiihren. Diese sind vertikal von oben bis unten, von
unten bis oben vom eidos, von der stabilen Form, geprégt. Ihre Wirkung auf die
sie Schauenden lduft der Ansteckungswirkung der Mimesis parallel — nur, dass
die Schauenden jetzt inspiriert werden sollen, um selbst zum guten Leben, zur
schonen Seele und letztlich zur philosophischen Schau der Ideen vorzudringen.
Die Perfektion der vom stabilen Rhythmus geprigten schonen Seele und die Zer-
riittung des Instabilitét produzierenden Schauspiels erscheinen als Doppelgéinge-
rinnen. Nachtrigliche, fliichtige Mimesis und prigender, dem Gepriagtem immer
vorldufiger eidos stehen ihrerseits in einem Ahnlichkeitsverhiltnis. Die Mimesis,
so lieBe sich im platonischen Register sagen (und im Timaios findet sich dieses
Vokabular tatsdchlich), ist eine Mimesis des eidos. Sie ist seine nachtrégliche,
instabile Zweit- bzw. Drittfassung, die von seiner stabilen Pragekraft zehrt, diese

30 Vgl fiir den Timaios und die darin markierte Zeitvorstellung Klaus Held: »Zeit als Zahl.
Der pythagoreische Zug im Zeitverstindnis der Antike«, in: Forum fiir Philosophie Bad
Homburg (Hg.): Zeiterfahrung und Personalitt. Frankfurt a.M. 1992, S. 13-33.

- am 14.02.2026, 21:37:2:


https://doi.org/10.14361/9783839434888-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

94 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

aber auch vermindert. Der Rhythmus ist in der Erziehung der politeia so wichtig,
weil es sich bei ihm einerseits um den wohl sinnlichsten Teil aller aufgefiihrten
mimetischen Darstellungspraktiken handelt. Er ist potentiell am weitesten von
der Prigekraft des eidos entfernt. Eben darum ist es ihm gleichzeitig moglich, als
>wohlgemessener« die Idealitét des eidos direkt liber die Sinne einzuspeisen. Wer
dem guten Rhythmus ausgesetzt wird, findet sich wenn nicht direkt zum Theater
des guten Wissens emporgehoben, so doch auf dieses vorbereitet. Wer dem
schlechten Rhythmus ausgesetzt wird, droht sich in der unbestindigen Welt der
mimetischen Praktiken zu verlieren.

6. MIMETISCHER RHYTHMUS: ZWEIDEUTIGE ERZIEHUNG

Alles steht und fillt mit dem mimetischen Rhythmus: Als Mimesis des stabilen ei-
dos kann der Rhythmus den Bezug zu diesem erst erzeugen. Als Rhythmus des
mimetischen Vermogens wirft er immer aus der Bahn. Umgekehrt gesprochen:
Der mimetische Rhythmus wirft immer aus der Bahn beziehungsweise er schligt
iiberhaupt erst eine Bahn ein. Er bestimmt, ob es eine einzige Bahn gibt, ndmlich
die zum eidos oder ob der dislozierende Rhythmus mal diese, mal jene Bahn ein-
schldgt — und das heift fiir Platon: keine Bahn. Wie die Mimesis miisste der
>wohlgemessene< Rhythmus dessen allererste Eigenschaft (ndmlich die, eine neue
Bahn einzuschlagen) im Laufe der Erziehung abschaffen: Er miisste auf der einmal
vorgegebenen Bahn bleiben und so mit seiner Stabilitit diejenige des eidos vorbe-
reiten. Er miisste, wie die Mimesis, im und als Regelmal} wiederkehren.

Die zeitliche Dislozierung, fiir die der Rhythmus bei Platon in einem >gutenc<
wie im >schlechten« Sinne steht, ldsst sich an der mit ihm enggefiihrten Mimesis
gleichzeitig als eine raumliche beschreiben: Die Einfithrung der Mimesis 6ffnete
die Stadt nach auBen und machte so Wichter notig, die diese Stadt gegen dufere
Angriffe verteidigen — und sie gegen eine Mimesis abschirmen, die gleichzeitig
innen wie auflen ist: Sie kann nur nach aulen abgewehrt werden, wenn sie innen
vorher schon da ist. Die sunvermerkte Reinigung« der Stadt, ihre katharsis, fin-
det durch eine Dislokation im rdumlichen Sinne statt: durch eine Versetzung von
innen nach auflen. Durch diese Versetzung kann ein stabiles Inneres erst behaup-
tet werden; seine Rahmung bleibt aber ausgerichtet auf etwas, das weder richtig
innen noch auflen ist. Der in der mimetischen Wichtererziehung behauptete Au-
Benraum der Mimesis disloziert den die Wichtererziehung erst ermdglichenden
Innenraum und umgekehrt.

All dies heif3t auch, dass in beiden Féllen, dem des Rhythmus und dem der
Mimesis, das entduflernde Moment immer bereits da ist, bevor es etwas zu ent-

- am 14.02.2026, 21:37:2:


https://doi.org/10.14361/9783839434888-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEIDEUTIGES THEATER | 95

dulern gibt. Die Nachrangigkeit der Mimesis und die zeitlich-riumliche Entglei-
sung des Rhythmus gehen den in der politeia prisentierten Ordnungen auch im-
mer voraus.

Uber die Mimesis soll der eidos im zu erziehenden Individuum installiert
werden: zuerst iiber den stabilen Rhythmus, dann iiber die Vortragsart und
schlieBlich iiber die Inhalte. Der eidos préigt von oben nach unten. Dies aber wird
erst mit dem Abschluss der Erziehung, mit der schonen Seele einsichtig. Die
Mimesis installiert den eidos hingegen von unten nach oben. Seine Stabilitit,
ganz am Anfang der Erziehung die Stabilitit eines an Metren gebundenen
Rhythmus, geht immer aus einer Instabilitédt hervor, einer Nachtriglichkeit, einer
Abweichung, einer Verschiebung, einer Entfernung, einer Verfehlung seiner
selbst. Die mimetische Aneignung des stabilen und kontrollierten Rhythmus er-
folgt also selbst gegenrhythmisch, mischrhythmisch, destabilisierend. Sie ist of-
fen fiir die von der Mimesis ausgehenden Abweichungen, Unterbrechungen und
Verschiebungen. Das will heiflen: Es féllt schwer bei der Erziehung der schonen
Seele zwischen dem guten, stabilen Rhythmus zu unterscheiden, mit dem mime-
tisch affiziert werden soll, und seinem eigenen Gegenrhythmus: einer Mimesis,
die verschiebt, entstellt, destabilisiert und die Stabilitidt des Rhythmus auseinan-
derbringt. Die Mimesis des stabilen und ans Metrum gebundenen Rhythmus im-
pliziert auch immer die Moglichkeit einer, mit einem Holderlin-Wort, gegen-
rhythmischen Unterbre:chung:31 dass ein falsch oder angeschwicht wiederholter
Rhythmus plotzlich anders als vorgesehen wiederholt wird und den Rhythmus
von einem Metrum ablenkt. Durch seine Rhythmik miisste eigentlich auch der
stabilste Rhythmus potentiell so instabil, fragil und angreifbar sein wie die Mi-
mesis selbst. Wie in der platonischen Erziehung wird er sich immer erst im
Nachhinein als >wohlgemessener< Rhythmus entpuppt haben.

Ganz im Sinne der von Sokrates betonten Wichtigkeit des Rhythmus erhilt
dieser vorgiangigen Charakter beziiglich der >Subjektbildung« (in heutigem Vo-
kabular und im Vokabular, das etwa Badiou fiir seine Aktualisierung der politeia
fiirs 21. Jahrhundert benutzt):*> Das platonische Subjekt wird sich riickwirkend
iber den Rhythmus gebildet haben. Seine angestrebte Stabilitét bleibt iiber den
Rhythmus auf eine in dessen Innerem wirksame Instabilitit ausgerichtet. Statt
das bei Platon fiir Instabilitéit schlechthin einstehende mimetische Vermogen zu
domestizieren, richtet der Rhythmus das Individuum immer wieder neu auf des-
sen Offnung der Welt gegeniiber aus. Riumlich gesprochen: Statt aus sich selbst

31 Friedrich Holderlin: » Anmerkungen zum Oedipus, in: Ders.: Samtliche Werke. Band
16. Sophokles. Frankfurt a.M. 1988, S. 247-258, hier: S. 250.
32 Vgl. Badiou: Platons >Staat<, S. 13-16.

- am 14.02.2026, 21:37:2:


https://doi.org/10.14361/9783839434888-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

96 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

auf den >schonsten Anblick« des eidos oder von der Stadtmauer auf die abgewie-
sene Mimesis zu schauen, stiftet die dislozierende Mimesis in ihrem Rhythmus
zuallererst einen Bezug des Subjekts gleichzeitig zu sich wie zur Welt: Sein In-
nenraum Offnet es auch nach auBien; sein Weltbezug bezieht sich auch auf es
selbst. Dieses Subjekt blickt nicht als Publikum auf den eidos oder den verwerf-
lichen Rhapsoden, sondern die Dislozierung eroffnet erst den Abstand einer Sze-
ne, in der das Subjekt sich selbst als einen anderen trifft, und in der das Subjekt
auch mit anderen (den Mimetikern, den Wichtern etc.) existiert. Erst nach Stabi-
lisierung dieses Raums zum Theater — sei es zum den eidos erblickenden Theater
des Wissens, sei es zum Theater der Rhapsoden und Tragoden — kann dieses
Subjekt Publikum werden. Vorher ist es die skandierte Abfolge wechselnder
Zeitraumverhiltnisse: kein Theater auf einer Biihne, sondern eben mit einem
Wort Samuel Webers ein »Theater der Dislozierung«’”.

Philippe Lacoue-Labarthe hat diese Dynamik in zahlreichen Texten als ein
»urspriinglich[es] Gebrechen am Subjekt«34 im Zeichen der Mimesis themati-
siert. In spdteren Texten benutzt er fiir diese immer schon gegebene Aushohlung
des Subjekts im Zeichen der Mimesis einen ihm von Jacques Derrida gewidme-
ten Begriff: »Desistenz«>". Eine solche Desistenz wiire rhythmisch, aber nicht im
platonischen Sinne: nicht als stabilisierende Einteilung des Gegebenen, sondern
als Offnung auf Andersheit, als Abhingigkeit von dem, was es zur Mimesis
animiert, ohne dass — darin besteht die dislozierende Wirkungsmacht der Mime-
sis — ein stabiles Vorbild je Prigekraft erlangen und Nachbilder zur schonen See-
le formen konnte: als ein Rhythmus a priori, dessen Voraussetzung darin besteht,
jegliche Voraussetzung immer infrage gestellt und verschoben zu haben. »We
(>we<) are rhythmed.«<’°; >Man (»man«) ist rhythmisiert¢; >wir (»wir«) sind
rhythmisiert< heifit es bei Lacoue-Labarthe unter Verweis auf die Behandlung
des Rhythmus in der politeia. Denn wer weil}, wer dieses >man< oder gar dieses
>wir< eigentlich anderes ist als dieser Rhythmus, der es sich selbst und jedem
Gemeinwesen, in das es eingebunden werden soll oder sich einbinden mochte,
bereits entzogen hat. Rhythmisiert ist >man< dann nicht im Sinne des ans Metrum
gebundenen Rhythmus, sondern als Aussetzung an etwas, das anders bleibt als
man selbst. Dieses etwas gibt in seinem Andersbleiben erst die Moglichkeit des

33 Vgl. Samuel Weber: »Taking Place: Toward a Theater of Dislocation, in: David J.
Levin (Hg.): Opera Through Other Eyes. Stanford 1993, S. 107-146.

34 Lacoue-Labarthe: Die Fiktion des Politischen, S. 122.

35 Ebd., S. 123.

36 Lacoue-Labarthe: Typography, S. 202.

- am 14.02.2026, 21:37:2:


https://doi.org/10.14361/9783839434888-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEIDEUTIGES THEATER | 97

eigenen Existierens: mit sich selbst, in der Welt und mit anderen, sich selbst, der
Welt und anderen ausgesetzt, ohne dies in einem eidos fixieren zu konnen.”’

Der mimetische Rhythmus in der politeia verweist nicht blofl auf die Stabili-
tit einer vom eidos gepriagten Ordnung und auf die diese Ordnung reproduzie-
rende Erziehung. Der mimetische Rhythmus verweist auch auf eine Bedingtheit
dieser Ordnung, die nicht in dieser Ordnung aufgeht. Im Gegenteil muss die
Ordnung immer wieder vom mimetischen Rhythmus >gereinigt< werden, der sie
doch bedingt und immer wieder aus der angestrebten >Wohlordnung« bringt. —
Allerdings wird das >gerechte Gemeinwesenc< hier in der ihrerseits mimetischen
Form des platonischen Dialogs skizziert und dabei in seinen eigenen Unterbre-
chungen und Spriingen immer wieder zur Schau gestellt. Dies mag nicht nur dar-
auf hindeuten, dass sich hier die hochste Form einer erzieherischen Mimesis
praktiziert findet,38 sondern auch darauf, dass der Text die UnabschlieBbarkeit
einer solchen >Reinigung«< der Mimesis von sich selbst anerkennt.

7. DAS »GERECHTE GEMEINWESEN «
UND DIE ANARCHIE: POLITISCHE DIMENSION

Der mimetische Rhythmus, den Sokrates fiir sein Erziehungsprogramm und die
Begriindung von Ordnung funktionalisieren mochte, weist auch immer >hinter«
die Erziehung und >hinter< die platonische Ordnung auf deren ungeordnete, ja im
Wortsinne anarchische Bedingtheit. Diese Bedingtheit begriindet und ordnet
nichts. Wo der platonische Sokrates sich nichts anderes vorstellen mag, als dass
eine solche Anarchie der vielen mimetischen Rhythmen von auflen bzw. von
oben geordnet werden miisse, da verweist diese Bedingtheit auf die Moglichkeit
von Formen eines Miteinander, die nicht von einem Philosophenkonig oder sei-
nen Aquivalenten bestimmt (und dann wohl von den Wichtern durchgesetzt)
wiirden. Die strenge Regulierung der Mimesis soll andere Ordnungen oder Un-
ordnungen, die sich aus der Immanenz der vielen sich einander aussetzenden
mimetischen Rhythmen ergeben, unmoglich machen. Deren wechselseitigen
Identifizierungen, Verkniipfungen und Unterbrechungen sind dem platonischen
Sokrates ein Griuel. Er richtet sich nicht nur gegen die éltere, >magische< Wis-
sensform, die einer Mimesis eigen ist und Unbekanntes durch Verkorperung an-

37 Vgl. fiir diese mit und gegen Heidegger ausgearbeitete Konzeption Jean-Luc Nancy:
Die undarstellbare Gemeinschaft. Stuttgart 1988.
38 Vgl. Schmitt: »Mimesis bei Platon, S. 252.

- am 14.02.2026, 21:37:2:


https://doi.org/10.14361/9783839434888-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

98 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

zueignen sucht,” sondern auch gegen das sich mit den anderen in Beziehung
setzende Moment der Mimesis, das nicht notwendig etwas von den anderen zu
wissen vermeint, diese anderen nicht zu- und einordnet und das sich auch nicht
notwendig um den sich oder den anderen in der Ordnung zugewiesenen Platz
schert:*’ Sokrates” striktes Erziehungsprogramm fiir die Wiichter richtet sich ge-
gen die Moglichkeiten alternativer sozialer Ordnungen, die sich aus der eigenen
Immanenz statt vertikal organisierten und deren Organisation wegen der mimeti-
schen Dislozierung immer neu infrage stiinde.

Einseitig sieht Platons Sokrates in der Vorherrschaft der Mimesis Chaos her-
aufziehen: die Verhinderung des Wissens wie des guten Lebens (was fiir ihn al-
lerdings dasselbe ist). Ebenso einseitig vermuten andere in der grundlegenden
Anarchie, welche die politeia bedingt aber von ihr reguliert werden soll, die
Moglichkeit einer wahren Demokratie.*' Beide Radikalpositionen mogen inso-
fern Recht haben, als dass die anarchische Bedingtheit der platonischen Ordnung
beide ermoglicht: Der mimetische Rhythmus steht fiir eine Freiheit, die sich
nicht notwendig als Agentin der Befreiung entpuppen wird, ohne deren Einbe-
ziehung aber wohl keine Freiheit je wirklich frei sein kann.” Der mimetische
Rhythmus liefert die Bedingung einer Freiheit kollektiver Selbstorganisation. Er
iberldsst dieser Freiheit die Moglichkeit, in Chaos und Gewalt umzuschlagen.

In Umkehrung der platonischen Wertung hat die europdische Theoretisierung
des Theaters gegen Ende des 20. Jahrhunderts der Mimesis in ihrer >magischenc<
d.h. verkorpernden, identifizierenden und >ansteckenden< Dimension eine soziale
Kraft zugeschrieben, die zumindest fiir die Zeit des Theaterereignisses platonische
oder protoplatonische Ordnungen verstéren oder gar aussetzen kann: Die Verkor-
perung, die auf der Biihne des traditionellen Theaters statthat oder den theatralen
Raum einer >Performance« konstituiert, tritt in einen Austausch mit den entspre-
chenden Reaktionen des Publikums.” Die von Platons Sokrates gefiirchteten mi-

39 Vgl. Balke: »Possessive Mimesis«, S. 115ff.

40 Vgl. in diesem Sinne Hans-Thies Lehmann: »Einleitung«, in: Ders. (Hg.): Beitrdge zu
einer materialistischen Theorie der Literatur. Frankfurt a.M. 1977, S. 9-108, hier: S.
55-57.

41 Vgl. Arendt: The Human Condition, S. 192-199. Kai van Eikels versucht, Arendts Ein-
satz theoretisch zu schirfen, indem er aus ihm die Frage nach der Selbstorganisation die-
ses Gemeinwesens ableitet. Vgl. Kai van Eikels: Die Kunst des Kollektiven. Perfor-
mance zwischen Theater, Politik und Sozio-Okonomie. Miinchen 2013, S. 19-33.

42 Vgl. Jean-Luc Nancy: L’Experience de la liberté. Paris 1988.

43 Vgl. Hans-Thies Lehmann: »Notiz tiber Mimesis«, in: Gertrud Koch/Martin Vohler/
Christiane Voss (Hg.): Die Mimesis und ihre Kiinste. Miinchen 2010, S. 69-74.

- am 14.02.2026, 21:37:2:


https://doi.org/10.14361/9783839434888-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEIDEUTIGES THEATER | 99

metischen Verhaltensweisen konnen als wechselseitige Zirkulation beschrieben
werden, z. B. als diejenige von >>Energie<<.44 — Die Vesuche der Performance-Kunst
seit dem 20. Jahrhundert, seine Trennung vom Publikum abzuschiitteln,45 in einem
social turn nicht dem theatralen Schaudispositiv zugehorige Praktiken einzubezie-
hen* und Weisen des sich selbst organisierenden Versammelns durchzuprobie-
ren,47 verweisen aber auch auf eine Ordnung, die der platonische Sokrates mit viel-
leicht gutem Grund nicht antasten mag: Solange die theatrale Mimesis ihren eige-
nen Ort hat, nimlich den der theatralen Auffiihrung jeglicher Art, wirkt sie nur in
eine Richtung. Der Schauspieler und der Rhapsode identifizieren sich mit etwas,
das sie nicht sind, und sie konnen iiber ihre eigene theatrale Ansteckung das Publi-
kum mit diesem Moment von Andersheit anstecken. Vielleicht treten sie auch, ob-
wohl Platon Sokrates dies nicht erwihnen ldsst, in eine sich gegenseitig steigernde
Wechselbeziehung mit ihrem Publikum. Die Zuordnung dessen, wer hier Schau-
spieler ist und wer Publikum, bleibt aber unangetastet.48 Der Blick geht in eine
Richtung; die Erziehung durch Sokrates kann sich dieses Blickes beméchtigen und
ihn in die Transzendenz, auf den eidos richten. Diese Erziehung braucht die Ord-
nung des Theaters. — So gar nicht gebrauchen kann sie mimetische Rhythmen, die
sich nicht mehr in eine Richtung lenken lassen. Nicht vorstellbar ist ihr eine Situa-
tion, in der die Blicke und die mimetischen Verkniipfungen in beide Richtungen
gehen: in der Schauspieler und Publikum sich genauso wenig unterscheiden lassen
wie Lehrer und Schiiler; in der sich nicht von vornherein bestimmen lisst, wer was
von wem lernen soll.* Wahrscheinlich wiirde gelernt, wahrscheinlich wiirde sich

44 Vgl. Fischer-Lichte: Asthetik des Performativen, S. 114-129. Vgl. Hans-Thies Leh-
mann: Postdramatisches Theater. Frankfurt a.M. 2011, S. 56-58.

45 Vgl. Claire Bishop: Artificial Hells. Participatory Art and the Politics of Spectator-
ship. New York/London 2012.

46 Vgl. Jacques Rancitre: Das Unbehagen in der Asthetik. Wien 2007, S. 57-73. Vgl.
Shannon Jackson: Social Works. Performing Art, Supporting Publics. New York 2011.

47 Vgl. insgesamt van Eikels: Die Kunst des Kollektiven.

48 »In der Stadt entstanden und folglich bedingt durch das Phanomen der Sesshaftma-
chung, hatte die Theaterauffithrung immer zum obersten Ziel, den Zuschauer an der
Bewegung zu hindern. Die Pracht der antiken Zirkusse und Theater ldsst letztlich die
Erfindung eines allerersten statischen Vehikels erkennen, das pathologische Sesshaft-
machen eines aufmerksamen Zuschauers, der die Auffithrung des optischen Leibes
des sich bewegenden Schauspielers verfolgt.« (Paul Virilio: Rasender Stillstand. Es-
say. Frankfurt a.M. 1997, S. 150f.)

49 Vgl. (abziiglich der aufkldrerischen Emphase) Jacques Ranciére: Der unwissende

Lehrmeister. Fiinf Lektionen iiber die intellektuelle Emanzipation. Wien 2007.

- am 14.02.2026, 21:37:2:


https://doi.org/10.14361/9783839434888-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

100 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

aus der Immanenz heraus eine gesellschaftliche Organisation ergeben. Nur welche,
das bliebe zunichst noch vollig offen.

Geschichtsschreiber der Erziehung haben die Entstehung der staatlich orga-
nisierten europdischen Pddagogik im spiten 18. Jahrhundert verortet und konsta-
tiert, vorher habe man bei aller Vielfalt der erzieherischen Methoden letztlich auf
die Macht der »Sozialisierung«™ vertraut: Die Zoglinge wiirden sich schon ir-
gendwie in die gesellschaftliche Ordnung einfiigen. Sprich: Sie wiirden die gin-
gigen Gebrduche schon irgendwie (gezwungen oder zwanglos) nachahmen. Die
Erziehung der Wichter in der politeia vertraut (wie Jahrhunderte lang an Platon
ausgerichtete Erziehungsmethoden) auf eine solche Macht der Sozialisierung,
will sie aber durch Auswahl und Zensur der nachzuahmenden Vorbilder steuern.
Aber selbst diese Steuerung ist nur moglich, solange die Richtung, in die mime-
tische >Ansteckung< und Verkettung verlaufen, nicht infrage steht. Das heilit
dann aber: Was als Platons Theaterfeindlichkeit und Kampf gegen die Mimetiker
erscheint, ist auch zu einem guten Stiick einem Horror vor einer Wirkungslosig-
keit, einem Leerlaufen oder einer Anarchie der Erziehung geschuldet. Die plato-
nische Ordnung braucht das Theater als ihr Feindbild, um dem Horror einer
schlichten Sozialisierung, die in alle beliebigen Richtungen laufen und jede mog-
liche Form annehmen kann, zu entkommen. In diesem Sinne ist ein Theater, das
auf ein Publikum wirken will, schon platonisch genug: Es fixiert das fluide Mo-
ment der Mimesis an einem bestimmten Ort sowie in bestimmten kulturellen
Praktiken und lenkt sie in eine bestimmte Richtung; die Differentialitit der Mi-
mesis markiert es als Einheit.

In der Auseinandersetzung mit den zeitgenossischen Techniken und Prakti-
ken des Theaters als kultureller Institution in Platons nomoi zeigt sich, dass die
auch hier proklamierte Theaterfeindschaft auf das Theater erst anhebt, sobald
dieses mobil wird und potentiell jeden moglichen Ort einnehmen kann.”' Aber so
lange sich noch gegen das Wort >Theater< und die so genannte Institution
schimpfen lidsst, ist auch diese Mobilitdt noch fixiert und nicht in die Anarchie
des mimetischen Rhythmus ausgebrochen: Die dem Theater zugeschriebene Ge-
fahr der Instabilitiit erhélt mit der theatralen Situation einen stabilen Ort, gegen
dessen bedrohliche Instabilitit sich zu Felde ziehen ldsst. Im Theater und den
ihm zugesellten mimetischen Praktiken hat die politeia die sie bedrohende Insta-
bilitit bereits dingfest gemacht. Die pompos proklamierte Uberwiltigung, Aus-
grenzung oder Domestikation der theatralen Mimesis verschleiert mit hochst

50 Vgl. Luhmann: Das Erziehungssystem der Gesellschaft, S. 48-81.
51 Vgl. Weber: Theatricality as Medium, S. 31-39. Vgl. Ranciere: Le Philosophe et ses
pauvres, S. 70-85.

- am 14.02.2026, 21:37:2:


https://doi.org/10.14361/9783839434888-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEIDEUTIGES THEATER | 101

theatralen Mitteln, dass ein solcherart dingfest gemachtes Theater bereits weit-
gehend tiberwiltigt, vertrieben, domestiziert und produktiv gemacht ist — und
dass ohne seine Evokation das gerechte Gemeinwesen sich auf eben die Arten
und Weisen desorganisierte, wie Sokrates es sich in seinen Albtrdumen von einer
Theatrokratie bzw. »Zuschauerherrschaft«’> ausmalt.

Die platonische Erziehung braucht das Theater und die Theaterfeindlichkeit
also nicht nur, um sich daran einerseits zu stimulieren und das Theater dabei an-
dererseits hinter sich zu lassen. Die platonische Erziehung braucht das Theater
und die Theaterfeindlichkeit, um sich iiberhaupt insofern als Erziehung zu er-
moglichen, als dass das Theater eine stabile, privilegiert in eine Richtung gehende
Ordnung von Auffithrung und Publikum einrichtet. Eine solche durch das Thea-
ter ermoglichte Erziehung ist zwar skandiert durch den Rhythmus, mit dem die
theatrale Mimesis immer wieder >gesalbt< und >bekréinzt< verabschiedet wird.
Was aber nun, wenn dies keine Verabschiedung wire, sondern eine Art des
WillkommensgruBes? Denn solange Theater und Erziehung sich, wie verschlun-
gen auch immer, differenzieren und aufeinander beziehen lassen, kann eine sol-
che Erziehung die Planung des »gesundens, »gerechten< und >guten< Gemeinwe-
sen planbar und organisierbar erscheinen lassen. Die von ihrem eigenen mimeti-
schen Rhythmus an die Erziehung aufgeworfenen Fragen muss sie bis heute —
und besonders heute, da die Erziehung uns zu flexiblen, diverse Rollen iiber-
nehmenden, iiber alle Fahigkeiten des platonischen mimetischen Kiinstlers ver-
fiigenden Wesen formen mochte™ — beantworten.

52 Platon: nomoi, S. 82 (701a, 701b). Vgl. Rebentisch: Die Kunst der Freiheit, S. 69-81.
Vgl. Ranciere: Le philosophe et ses pauvres, S. 74-77.

53 Vgl. Brockling: Das unternehmerische Selbst, S. 278-284. Vgl. Boltanski/Chiapello:
Der neue Geist des Kapitalismus. Vgl. Virno: Grammatik der Multitude, S. 61-99.

- am 14.02.2026, 21:37:2:


https://doi.org/10.14361/9783839434888-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

m 14.02.2026, 21:37:2;


https://doi.org/10.14361/9783839434888-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

