
III  Zweideutiges Theater 

  Platons politeia und der Rhythmus1 

 
 
 

1.  RHYTHMISCHER DIALOG, RHYTHMISCHE ERZIEHUNG: 

DAS SOKRATISCHE GESPRÄCH  
ÜBER DAS GEMEINWESEN 

 
Schon die ersten Reaktionen auf die Wanderjahre merken an, dass die pädagogi-
sche Provinz mit ihrer Ausspezialisierung der Tätigkeiten an das von Platon in 
seiner politeia ungefähr 370 Jahre vor unserer Zeitrechnung entworfene Ideal 
des Gemeinwesens erinnert. Ebenfalls findet Erwähnung, dass Goethe das Erzie-
hungspersonal die Theaterfeindlichkeit rezitieren lässt, die Platon der Figur des 
Sokrates in den Mund legt.2 Noch nicht fällt auf, dass das Theater wie bei Platon 
einen Doppelauftritt hat: einen eher versteckten im ersten Teil, in welchem es 
wegreguliert und produktiv gemacht wird, sowie einen expliziten im zweiten 
Teil, in welchem es polemisch aus dem Gemeinwesen ausgeschlossen wird: Das 
Theater und mit ihm jegliche Form der Mimesis korrumpiert, bringt Unordnung 
und desorganisiert das in diesem Text imaginierte ›gerechte‹ bzw. ›gute‹ Ge-
meinwesen. Gleichzeitig ist die theatermäßige Eigenschaft des Menschen, sein 
mimetisches Vermögen, für die Erziehung unumgänglich – und unumgänglich 
damit auch für die Hervorbringung dieses ›guten‹ Gemeinwesens: Mit der Ver-
doppelung markiert Platon die Zwiespältigkeit und Zweideutigkeit, mit der eine 
wirkmächtige Tradition Theater und Theatralität seither zwischen Bildungsme-

                                                             
1 Vorüberlegungen zu diesem Kapitel sind erschienen in: Martin Jörg Schäfer: »Mime-

tischer Rhythmus. Zur Bedingtheit von Platons politischem Theater«, in: Jörn Etzold 

/Moritz Hannemann (Hg.): rhythmos. Formen des Unbeständigen nach Hölderlin. 

München 2016, S. 125-153. 

2 Vgl. Kapitel II. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-003 - am 14.02.2026, 21:37:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

dium und Bildungsbedrohung konzipiert. Mit dieser Verdoppelung markiert die 
politeia auch die zugehörige politische Dimension, die sich in Goethes pädago-
gischer Provinz später durch die dem Theater angedrohten polizeilichen Maß-
nahmen ausbuchstabiert findet.  

Goethes literarisch inszenierter Verweis auf das Erziehungstheater der poli-

teia lenket den Blick auf einen zwar immer wieder benannten, aber in seiner 
Konsequenz bisher wenig beachteten Aspekt an Platons vielbesprochener3 Vor-
geschichte des ›Theaters der Erziehung‹: Das Theater und die Mimesis werden 
nicht nur theoretisiert; der Umgang mit ihnen wird auch inszeniert und vorge-
führt: in Anlehnung an die Mittel des Theaters. Die Doppelbödigkeit des platoni-
schen Unterfangens insgesamt besteht darin, dass es selbst alle dem Theater und 
der Mimesis unterstellten Register zieht: Beim platonischen Dialog allgemein 
handelt es sich um Theater.4 Dessen Protagonist Sokrates agiert – darauf verwei-
sen etwa in Alain Badious Neufassung der politeia für das 21. Jahrhundert seine 
Gesprächspartner beständig – höchstselbst als Poet, wenn auch als »Poet in Pro-
sa«5, der nichtsdestoweniger gleich dem kritisierten Theater darauf aus ist zu 
verführen und in seinen Bann zu schlagen: »Ich schwärme für den Fabulierer, 
der du bist.«6 Wo Sokrates stellvertretend für die Mimetiker die Dichter in ihrer 
Eigenschaft als theatrale Rhapsoden des guten Gemeinwesens verweist, da lässt 
Badiou ihn selbstverliebt sagen: »Diese Vision vom Dichter, der der Stadt ver-
wiesen wurde, die wird berühmt werden, glaubt mir!« Von der von Badiou ein-
geführten Partnerin in seinem theatralen Dialog erhält er die Antwort: »Aber der 
Dichter mit der dunklen Sprache und den verführerischen Bildern, das bist doch 
du!«7 – Und, so ließe sich für den Text der politeia insgesamt hinzufügen, mit 
einer Anordnung dieser Sprache und dieser Bilder, deren dramaturgische Abfol-
ge, Steigerung, Rücknahme, Wiederaufnahme und Variation sie erst so ›verfüh-
rerisch‹ wirken lässt: Das platonische Theater verfährt in seiner Anordnung und 
Mischung von Argumenten, Bildern und Fabeln nicht zuletzt rhythmisch. Und 
diesen Rhythmus gilt es im Folgenden mitzulesen: zum einen, wo es um die 
Abwehr der Mimesis und ihrer Komponenten geht, unter denen sich dann zuletzt 
auch der Rhythmus genannt findet; zum anderen bezüglich des Zusammenhangs, 

                                                             
3 Vgl. zusammenfassend Matthew Potolsky: Mimesis. New York 2006, S. 15-30. 

4 Vgl. Martin Puchner: The Drama of Ideas. Platonic Provocations in Theater and Phi-

losophy. New York 2010. 

5 Alain Badiou: Platons ›Staat‹. Zürich/Berlin 2013, S. 107. 

6 Ebd., S. 99. 

7 Ebd., S. 112. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-003 - am 14.02.2026, 21:37:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWEIDEUTIGES THEATER | 77 

 

der Mimesis und Rhythmus mit dem erzieherischen und politischen Projekt Pla-
tons, der Hervorbringung des ›guten‹ wie ›gerechten‹ Gemeinwesens, verbindet.  

In der pädagogischen Provinz Goethes stellt der Rhythmus (der Arbeit, der 
Feste, der komponierten Musik) ein Ordnungsprinzip dar, das vom Auftritt des 
Theaters gestört zu werden droht. Die Vorgeschichte der pädagogischen Provinz 
in Platons politeia führt hingegen mit durchaus theatralen Mitteln vor, dass die 
bedrohliche Unordnung potentiell bereits im Ordnungsprinzip Rhythmus selbst 
angelegt ist. In der theatralen Inszenierung von Sokrates’ Erklärungen zum 
Rhythmus schwingt, wie im Folgenden rekonstruiert werden soll, implizit mit, 
dass in dieser drohenden Unordnung auch die Möglichkeit zu einer ganz anderen 
Erziehung und Bildung der Elemente des Allgemeinwesens, zu ganz anderen 
Verknüpfungen zwischen ihnen und damit nicht zuletzt zu einer ganz anderen 
Politik liegen. 

Mit der Abwertung des als Mimesis gefassten Theaters (und des Zutrittsver-
bots für Praktiker der Mimesis zum gerechten Gemeinwesen) entledigt Platons 
philosophisches Projekt sich auf der thematischen Ebene einer Parallelveranstal-
tung: Setzt Sokrates doch der schlechten, weil Instabilität erzeugenden Mimesis, 
für die das Schauspiel paradigmatisch stehen soll, seine eigene an einer trans-
zendenten Stabilität orientierte Mimesis entgegen, auch und gerade wo diese oft 
nicht als solche benannt werden darf:8 Statt des verführerischen Rhapsoden soll 
letztlich die transzendente Welt der Ideen geschaut und vorbildlich werden. In 
den späteren nomoi wird den um Einlass bittenden Tragödiendichtern gar be-
schieden, die Gesetzgeber seien doch die Schöpfer der wahren Tragödien.9 Die 
folgenden Überlegungen wollen hingegen einen Aspekt dieser Konstellation pro-
filieren, der eher auf einer Hinterbühne stattfindet und den Bedingungen des hier 
inszenierten Konflikts einer schlechten und einer guten Mimesis bzw. eines ge-
fährlichen und eines produktiven Theaters gilt. 

Zu dieser Hinterbühne gelangt man über den Umweg der platonischen Erzie-
hung und des ihr eigenen Theaters: Im Zuge der Erziehung der Wächter des Ge-
meinwesens kommt eine gute Mimesis zur Anwendung, wobei Sokrates dem 
»wohlgemessenen […] Rhythmus« eine herausragende Rolle zuschreibt: 

                                                             
8 Vgl. mit völlig unterschiedlichen Akzentsetzungen, aber einem strukturell ähnlichen 

Argument einerseits Derrida: Dissemination, S. 151-161, S. 206-213. Vgl. anderer-

seits Arbogast Schmitt: »Mimesis bei Platon«, in: Gertrud Koch/Martin Vöhler/ 

Christiane Voss (Hg.): Die Mimesis und ihre Künste. München 2010, S. 231-254,

hier: 242-245. 

9 Vgl. Platon: nomoi, in: Ders: Sämtliche Werke. Band 6. Hamburg 1959, S. 81f. (817a-

817d). 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-003 - am 14.02.2026, 21:37:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

»Wohlgestaltung und Mißgestaltung« der Seele, so Sokrates, sind »die Folge des 
wohlgemessenen oder des schlecht gemessenen Rhythmus« (P 127, 400c). Mit 
dem im Dialog eigentlich bloß am Rande auftauchenden Rhythmus steht also das 
große Ganze auf dem Spiel: Der Rhythmus wirft eine erzieherische Frage nach 
der Formung von Individuen auf; ebenso eine politische Frage nach der Einrich-
tung des aus diesen Individuen bestehenden gerechten Gemeinwesens, um die es 
dieser Schrift zu tun ist. Verhandelt findet sich dieses große Ganze an einer für 
die Argumentation des Sokrates höchst prekären Stelle. Greift die Formung der 
zukünftigen Wächter des Gemeinwesens, um deren seelische ›Wohlgestaltung 
und Missgestaltung‹ es hier geht, doch auf die theatrale Praktik der Mimesis zu-
rück: Mimetisch prägen sich dem Kind die guten statt der schlechten Rhythmen 
ein. Notorischer Weise soll die Mimesis in ihren künstlerischen Formen eigent-
lich keinen Platz in diesem Gemeinwesen finden. Die Anwesenheit von Dich-
tern, Malern, Rhapsoden und vor allem diejenige von Theaterleuten gilt Sokrates 
als Symptom für ein krankhaft aufgeblasenes Gemeinwesen. Mimesis produziert 
den Luxus überflüssigen Scheins, statt das Gemeinweisen auf die Wahrheit der 
transzendenten Ideen auszurichten, um die es Sokrates zu tun ist. Theatrale Mi-
mesis, die paradigmatisch für alle anderen mimetischen Praktiken zu stehen 
kommt, löst bei ihren Rezipienten mimetische Verhaltensweisen aus: Sie erzeugt 
wechselnde Identifizierungen mit dem Vorgeführten, verrückt die Individuen 
von der festen Stelle, die sie einnehmen müssen, um das von Sokrates imaginier-
te Gemeinwesen gut und gerecht, d.h. vor allem stabil sein zu lassen. Kurz: Mit 
der Mimesis und ihrem Theater kommt die Instabilität selbst ins Spiel, das 
›schlecht Gemessene‹. Mittels des ›wohlgemessenen‹ Rhythmus hingegen soll 
sich diese theatrale Instabilität mit einem Schlag in Wohlgestalt verkehren und 
die schöne Seele wie das gerechte Gemeinwesen ermöglichen.  

Von dieser rhythmischen Erziehung her wird sich aber im Folgenden zeigen, 
wie sehr der platonische Sokrates das Theater in all seiner Instabilität und Gefahr 
benötigt, um seine politeia und die sie ausmachenden Individuen überhaupt erst 
als solche in Erscheinung treten lassen zu können: Das Theater muss nicht nur 
als Gefahr beschworen werden, damit es überwältigt, vertrieben oder domesti-
ziert werden kann. Erst diese Überwältigung ermöglicht ein nicht mehr Theater 
genanntes ›gutes‹ Theater – sei es eines der Erziehung oder der transzendenten 
Wahrheit. In dem von Sokrates suggerierten Kampf zwischen der irdischen thea-
tralen und der transzendenten theoretischen Schaulust (und der immer impliziten 
Annahme, diese seien klar unterscheidbar) bleibt die stabile Trennung zwischen 
Bühne und dem vom Theater verführbaren bzw. zu den ewigen Ideen hinführba-
ren Publikum immer vorausgesetzt. Ohne die Ordnung des Theaters gäbe es kein 
Publikum, das zum Guten oder Schlechten beeinflusst werden könnte. Hinter der 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-003 - am 14.02.2026, 21:37:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWEIDEUTIGES THEATER | 79 

 

so lautstark behaupteten Gefahr des Theaters lauert die noch viel größere Gefahr 
seiner Abwesenheit: dass Gleiche mit Gleichen verkehren, dass niemand von ei-
ner erhöhten Position her verführt oder erzogen werden kann, dass sich die nega-
tiven Effekte des Theaters und die positiven der Erziehung und der politischen 
Organisation nicht mehr vorherbestimmen und kalkulieren lassen. Ohne die vom 
Theater bereitgestellten Ordnungen von Bühne und Publikum droht in Platons 
politeia Anarchie, welche sowohl mit Chaos bedroht wie auch die Freiheit der 
Selbstorganisation verspricht.10 Mit der Vertreibung des Theaters droht die vom 
platonischen Sokrates befürwortete Unterwerfung unter der Tyrannei der Ver-
nunft der Philosophenkönige, denen allein der Zugriff auf die transzendente ›gu-
te‹ Ordnung des Gemeinwesens gestattet ist.11 Zwischen diesen drei Fixpunkten 
von Freiheit, Chaos und Zwang stehen in der politeia das Erscheinen des Thea-
ters, seine Instrumentalisierung für die Erziehung und die markante Rolle, die 
dabei der Rhythmus erhält: Die theatrale Erziehung im guten Rhythmus wird 
zum Umschlagpunkt zwischen Freiheitsversprechen, anarchischer Gefahr und 
der Strenge platonischer Ordnungsmacht.  

 
 

2.  DIE ZENTRALE ROLLE UND DER RANDSTÄNDIGE 

AUFTRITT DES RHYTHMUS 
 
Im doppelten Sinne prägender Charakter für europäische Konzeptionen und De-
finitionen von Rhythmus12 kommt den der Figur des Sokrates in den Mund ge-
legten Beschreibungen in der politeia zu. Prägend einerseits im Sinne von histo-
risch einflussreich und hegemonial, andererseits im Sinne von stabil: Sokrates 
bekundet zwar mit einer seiner gängigen Gesprächsstrategien die eigene Unwis-
senheit bezüglich des Rhythmus, aber unter vagem Verweis auf die Autorität an-
derer assoziiert er dann den ›wohlgemessenen‹ Rhythmus mit den Begriffen des 
Takts und des Metrums, denen er aufliege und mit denen er verbunden sei. In 
diesen gehe der Rhythmus zwar nicht auf; er akzentuiere sie oder laufe ihnen 
auch manchmal zuwider. Letztlich bilde er aber doch deren Oberbegriff. Die pla-
tonische Tradition bezieht den Rhythmus auf eine stabile Struktur, über die er 
sich durch die Zeit bewegt. Abschätzig beurteilt Sokrates hingegen Rhythmen, 

                                                             
10 Vgl. Hannah Arendt: The Human Condition. Chicago/London 1998, S. 192-199. 

11 Vgl. Jacques Rancière: Das Unvernehmen. Politik und Philosophie. Frankfurt a.M. 

2002, S. 14-32.  

12 Vgl. zum Kontext Thrasybulos Georgiades: Musik und Rhythmus bei den Griechen. 

Zum Ursprung der abendländischen Musik. Hamburg 1958, S. 7-18. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-003 - am 14.02.2026, 21:37:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

die in sich instabil sind, d.h. die nicht ungemischt bleiben, sondern als »bunt-
wechselnde[] Rhythmen mannigfachen Taktarten nachlaufen« (P 126, 398c) und 
durch plötzliche Veränderung Metrum und Takt durcheinanderwirbeln.  

Émile Benveniste beschreibt in einem seinerseits einflussreichen Text von 
1951 diese Auffassung von Rhythmus als die Ordnung »eines Tanzes, eines 
Gangs, eines Liedes, einer Aussprache, einer Arbeit […], die durch das Metrum 
in alternierende Tempi«13 zerlegt wird. Das stabile Metrum gibt demnach der 
Bewegung des Rhythmus seine Struktur vor: Regelmäßigkeit und Wiederholbar-
keit im Sinne einer regelmäßigen Wellenbewegung scheinen die Grundvoraus-
setzungen für jene ›wohlgemessenen‹ Rhythmen zu sein, von denen Sokrates 
spricht, ohne je richtig zu ihrer Bestimmung vorzustoßen. Benveniste zweifelt 
die entsprechende Etymologie von ›rhein‹ (fließen) an und damit auch die sich in 
ihrem Namen durchsetzende platonische Auffassung, die für ihn eine Verengung 
der in älteren Texten nachweisbaren Auffassung darstellt. Zwar durchaus proto-
platonisch zeigt sich darin laut Benveniste die Vorstellung von Rhythmus als der 
»charakteristischen Anordnung der Teile in einem Ganzen«. Nicht in der plato-
nischen Bindung an Takt und Metrum gehe aber die fließende Dynamik dieses 
Rhythmus auf, der sich als »improvisierte, momentane und veränderliche 
Form«14 manifestiere. Gegenüber der Stabilität und Prägekraft des Metrischen 
wäre ein solcher Rhythmus prinzipiell sprunghaft, offen für Neues und instabil. 
Benveniste deutet hier auf jene Bestimmung von Rhythmus voraus, die spätere 
Theorien dem Begriff geben werden15 und die sich statt an der Gleichmäßigkeit 
des Fließens eher an einem alternativen etymologischen Bezugspunkt orientie-
ren: dem unterbrechenden Moment der Stauung.16  

Der Rhythmus scheint in der politeia zunächst eher am Rande eingeführt: als 
eine Unterkategorie des Gesangs. »Zunächst kannst du auf alle Fälle sagen […], 
daß sich das Lied aus drei Dingen zusammensetzt, aus dem Text, der Tonart und 
dem Rhythmus.« (P 126, 399e). Diesem kommt aber durchaus ein privilegierter 
Status zu: Gemeinsam mit der Tonart kann er, so Sokrates, »am tiefsten in das In-

                                                             
13 Émile Benveniste: »Der Begriff des ›Rhythmus‹ und sein sprachlicher Ausdruck«, in: 

Ders.: Probleme der allgemeinen Sprachwissenschaft. München 1974, S. 363-373, 

hier: S. 371. 

14 Ebd., S. 365. 

15 Vgl. Patrick Primavesi/Simone Mahrenholz: »Einleitung«, in: Dies. (Hg.): Geteilte 

Zeit. Zur Kritik des Rhythmus in den Künsten. Schliengen 2005, S. 9-33. 

16 Vgl. zur Etymologie auch Wilhelm Seidel: »Rhythmus/numerus«, in: Albrecht Rieth-

müller/Hans Heinrich Eggebrecht (Hg.): Handwörterbuch der musikalischen Termino-

logie. Wiesbaden 1980, S. 1-32. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-003 - am 14.02.2026, 21:37:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWEIDEUTIGES THEATER | 81 

 

nere der Seele dringen« und »ihr Wohlgestalt« bringen – oder auch »das Gegen-
teil« (P 129, 401d), nämlich Entstaltung und Zerrüttung. Um die einzelne Seele 
geht es Sokrates in seiner Untersuchung von Tonart und Rhythmus aber nur im 
Namen des ›guten‹ Gemeinwesens. Der Rhythmus hat seinen Auftritt im Dialog 
im Zusammenhang mit der Erziehung der Wächter, welche dieses verteidigen 
sollen. Zwar ist, als es an die Besprechung von Tonart und Rhythmus geht, die-
ser Kontext schon ein wenig in Vergessenheit geraten, aber eben am Übergang 
von der Tonart zum Rhythmus verweist Sokrates darauf: Er hatte zuvor die Un-
terscheidung zwischen einer ›gesunden‹ und ›kranken‹ Stadt, zwischen einer 
»echte[n]« und einer »üppig aufgeblasene[n] Stadt« (P 85, 372e) aufgestellt. Auf 
diese Differenz kommt Sokrates etwas später im Gespräch beim Übergang zwi-
schen der Erörterung der Tonarten und der dem Rhythmus gewidmeten Passagen 
zurück. Die Entscheidungen eines als Zensor auftretenden Sokrates darüber, 
welche die in seiner imaginierten Stadt zulässigen Tonarten (und Instrumente) 
seien und welche nicht, schließen mit der wie überrascht eingeflochtenen Be-
merkung, man habe mit diesen Entscheidungen auch gleichzeitig und in Gänze 
»die Stadt, die wir als üppig bezeichnet hatten, ganz unvermerkt wieder berei-
nigt«. Der Rhythmus soll zu dieser katharsis anschließend sein Übriges tun: 
»Nun gut, […] so wollen wir auch das übrige noch reinigen.« (P 126, 399e). Die 
gelungene Erziehung eines kleinen, wenn auch wichtigen Teils der Bewohner 
zeichnet plötzlich für das ›gesunde‹ Gemeinwesen insgesamt verantwortlich. Der 
Rhythmus muss daher vor dem Hintergrund des Problems der ›üppigen Stadt‹ 
und ihrer Reinigung in den Blick genommen werden.  

 
 

3.  POSSESSIVE, REGULIERTE 
UND RHYTHMISIERTE MIMESIS 

 
Zentrale Bedeutung erlangt für dieses Problem bekanntlich die komplizierte Fra-
ge nach der Mimesis. Nähere Ausführungen am Ende der politeia lassen darauf 
schließen, dass Platon sie im Sinne von »Nachahmung« (P 101, 382b) verwen-
det. Dies ist zwar meist nicht falsch; doch es schwingen auch zahlreiche weitere 
und oft gegenläufige Bedeutungen mit, die von der sprachlichen Benennung von 
Welt bis zur ältesten nachweisbaren Wortverwendung, der tänzerischen Darstel-
lung (mimesthai) reichen.17 Friedrich Schleiermacher übersetzt: »Darstellun-

                                                             
17 Halliwell unterscheidet zehn zwischen diesen Extremen aufgespannte unterschiedliche 

Bedeutungen von Mimesis in der politeia. Vgl. Stephen Halliwell: Aristotle’s Poetics. 

London 1986, S. 121. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-003 - am 14.02.2026, 21:37:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

gen«18 und betont so das produktive Moment, mit dem die platonische Mimesis 
sich nicht nur auf Welt bezieht, sondern auch selbst Welt produziert. Um die 
Bewertung und Verortung der so produzierten Welten geht es bekanntlich in So-
krates’ Auseinandersetzung mit der Mimesis, – und die wie am Rande eingeführ-
te Frage nach dem Rhythmus wirft auf diese oft zitierte Auseinandersetzung ein 
überraschendes Licht. 

Während die »gesunde« Stadt für Sokrates die an den von ihm als grundle-
gend erachteten Bedürfnissen orientierte ist, schwelgen die Bewohnerinnen und 
Bewohner der »üppig aufgeblasene[n] Stadt«, die folgerichtig die kranke Stadt 
zu sein scheint, im Luxus: Diese ist »durch eine Menge Menschen aufgefüllt 
[…], die nun nicht mehr um des Notwendigen willen in den Städten wohnen, wie 
zum Beispiel die Jäger aller Art und« – das scheint nun mehr als ein Beispiel – 
»die nachahmenden Künstler, die vielen nämlich, die zeichnen oder malen, und 
auch die vielen, die sich mit der Musenkunst abgeben, wie Dichter und ihre Ge-
hilfen, Rhapsoden, Schauspieler, Tänzer, Theaterunternehmer«. Damit hat in der 
politeia zum ersten Mal die Mimesis ihren Auftritt. Sie findet sich als überflüssi-
ger Luxus eingeführt, über den die »echte, gleichsam die gesunde Stadt« (P 85, 
372e-373c) sich erhaben weiß. 

Eine Stadt, in der sich Mimetiker herumtreiben, ist einerseits krank. Anderer-
seits lässt Sokrates sich mit ihrer Einführung auf eine Forderung eines seiner Ge-
sprächspartner, Glaukons, ein, dem die ›echte‹ Stadt zu bescheiden eingerichtet 
scheint: »Wenn du eine Stadt für Schweine gegründet hättest, Sokrates – was 
würdest du ihnen anderes zu fressen geben als das?« (P 84, 372d) Die wenig spä-
ter zum Lied, seiner Tonart und seinem Rhythmus angestellten Überlegungen 
beziehen sich nun auf das Leben in der ›üppigen Stadt‹. Dass deren Üppigkeit 
Sokrates so gar nicht behagt, wird allerdings nicht weiter problematisiert. Weder 
muss Glaukon sich für seine Bevorzugung des Luxus rechtfertigen noch versucht 
Sokrates, ihm die Vorteile von Bescheidenheit, d.h. Gesundheit, verständlich zu 
machen. Ganz im Gegenteil folgt die weitere Behandlung des Gemeinwesens 
Glaukons Einwand: Zu besserem Essen ist auch ein wenig Lebensstandard not-
wendig, »Hausrat, […] Zuspeisen, Salben und Räucherwerk, Freudenmädchen 
und Leckereien, und alles das in mannigfacher Art.« (P 85, 373a) Hinterrücks 
führt Sokrates hier bereits den Luxus mimetischer Darstellungsweisen ein: Auch 
»Malerei und bunte Stickerei« gehören in den Kontext der angenehmen Mahlzeit 
und lassen wenige Sätze später das Erscheinen der Mimetiker in der ›üppigen 
Stadt‹ folgerichtig erscheinen. – Und folgerichtig erscheint auch Sokrates’ an-
schließende Argumentation: Eine so große Stadt mag nach innen den sie Be-

                                                             
18 Plato: Der Staat. Berlin 1828, S. 395. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-003 - am 14.02.2026, 21:37:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWEIDEUTIGES THEATER | 83 

 

wohnenden ein angenehmes Leben bieten; dadurch wird sie aber nach außen an-
fällig: Mit Zustimmung Glaukons führt Sokrates das »Amt der Wächter« (P 88, 
375a) ein. Wie alle anderen Individuen in dem hier imaginierten Gemeinwesen 
sind auch die Wächter auf nur eine Tätigkeit spezialisiert. Aber sie scheinen sich 
dadurch von allen anderen zu unterscheiden, dass sie einer Erziehung bedürfen. 
Zumindest ist in der politeia von einer Erziehung etwa zum Handwerkertum 
nicht die Rede, während hingegen darauf verwiesen wird, dass die Erziehung 
zum Wächter derjenigen zum Philosophen entspricht.19 Gleich nach ihrer Ein-
führung als überflüssiger Luxus zeigt die Mimesis dann auch ihr zweites Ge-
sicht: Für die Erziehung erweist sie sich als unerlässlich.  

Unnötigen, ja gefährlichen Luxus erblickt Sokrates in der Mimesis, so erläu-
tert er es gegen Ende der politeia bekanntlich, aus mehreren Gründen theoreti-
scher, praktischer und moralischer Art, die nicht unbedingt in Übereinstimmung 
zu bringen sind. Da wäre vor allem die doppelte Entfernung von der Idee des 
Schönen, Wahren und Guten. Die sinnliche Welt besteht aus unvollkommenen 
Abbildern der ewigen Formen. Die in der sinnlichen Welt vorliegenden Formen 
sind geprägt von der jeweiligen ewigen Form, dem sogenannten eidos (»Geprä-
ge« (P 131, 402d)), ohne an diesen heranreichen zu können. Demgegenüber ar-
beitet die Mimesis sich am sinnlich Gegebenen ab und ist diesem gegenüber 
nachrangig: In der Malerei etwa liefert sie Reproduktionen von bereits bloß irdi-
schen Abbildern der Ideen; in der Schauspielerei verkörpert sie falsche Identitä-
ten. Unter Vorspiegelung falscher Tatsachen tut der Schauspieler so, als wäre er 
ein mutiger Kämpfer, weiß aber nicht mit Waffen umzugehen und ist oft feige.20 
Damit zeigt sich der Schauspieler als Paradigma jener Falschheit, Verzerrung 
und Verwirrung, die in der politeia der Mimesis zugeschrieben werden.  

Entsprechend erläutert der platonische Sokrates anhand des Schauspiels, was 
die Mimesis nicht nur so epistemologisch und moralisch minderwertig, sondern 
auch für das gerechte Gemeinwesen so gefährlich macht: Der Schauspieler gibt 
vor, ein »Mann […] vielfacher Art« (P 123, 397d) zu sein: Indem er sich seiner 
Spezialisierung auf das Schauspiel hingibt, konterkariert er gleichzeitig die im 
Gemeinwesen herrschende Spezialisierung.21 Er kann verschiedene Rollen ver-
körpern, tut so als würde er bald dieses und bald jenes unternehmen, kann aber 
eigentlich gar nichts. Das ist nicht nur sein eigenes Problem: Seine Vieltuerei 

                                                             
19 Vgl. P 90, 376a. 

20 Vgl. P 424-438, 595b-603b. 

21 Vgl. Jacques Rancière: Le Philosophe et ses pauvres. Paris 1983, S. 26-29, S. 33-36. 

Vgl. Juliane Rebentisch: Die Kunst der Freiheit. Zur Dialektik demokratischer Exis-

tenz. Berlin 2012, S. 56-60. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-003 - am 14.02.2026, 21:37:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

droht sich auszubreiten. Weniger als in der Überflüssigkeit und Nachrangigkeit 
des Nachahmens liegt das Problem der Mimesis, sondern im von ihr ausgelösten 
Prozess der Ansteckung: Mimesis breitet sich aus. Ihre Diffusion drückt sich be-
reits in der Verwendung des Begriffs in der politeia aus: Bei der Praxis des 
Schauspielens, die eine andere Person verkörpert, handelt es sich um Mimesis; 
bei der Praxis des Zuschauens aber auch.22 Zunächst erläutert Sokrates sowohl 
das Schauspielern als auch das Zuschauen über die Logik des Nachahmens: Der 
Schauspieler ahmt eine Rolle nach; der von ihm faszinierte Zuschauer droht sei-
nerseits den Schauspieler nachzuahmen und aus der ihm im Gemeinwesen zu-
gewiesenen Rolle zu fallen. Die hier der Mimesis zukommende geradezu magi-
sche Macht ist als Nachahmung nur noch unzureichend beschrieben: Eher geht 
es um eine Identifizierung des Schauspielers mit seiner Rolle, wodurch er diese 
Rolle nicht mehr zweitrangig nachahmt, sondern verkörpert. Angespielt ist damit 
weniger auf Techniken des Nachahmens oder auf die tatsächlichen Gegebenhei-
ten der attischen Tragödie mit ihren distanzierenden Masken und der Übernahme 
wechselnder Rollen durch denselben Schauspieler. Vielmehr geht es Platon um 
eine religiösen Praktiken innewohnende magische Dimension: Bei der Schau-
spielerei handelt es sich um eine »possessive Mimesis«23, die um sich herum 
konzentrische Kreise zieht. Nur graduell ist dann die mimetische Ergriffenheit 
des Publikums von der des Schauspielers unterschieden.  

Machtvoll spricht die Mimesis die sinnliche Seite des Publikums an und sti-
muliert dessen mimetisches Vermögen: Wer vieles auf der Bühne getan sieht, 
wird selbst nicht mehr nur eines tun wollen. Wer etwa »Trunkenheit, Verweich-
lichung und Müßiggang« (P 125, 398e), allesamt beliebte Beispiele des platoni-
schen Sokrates, durch einen Schauspieler dargestellt sieht, wird sich dadurch 
selbst zu ›Trunkenheit, Verweichlichung und Müßiggang‹ verführt finden. Aus 
stabilen Menschen werden instabile.24 Das gerechte Gemeinwesen, in dem jede 
und jeder seinen und ihren Platz hat und jeder Schuster bei seinen Leisten bleibt, 
gerät in Verwirrung, aus der Balance, bläht sich auf und franst aus. Die Mimesis 
zeigt sich als gleichzeitig das gefährlichste und machtvollste aller Vermögen. Sie 
muss in Schach gehalten und reguliert werden.  

                                                             
22 Vgl. Eric A. Havelock: Preface to Plato. Cambridge/London 1963, S. 24. 

23 Vgl. in Anschluss an Havelock dazu Friedrich Balke: »Possessive Mimesis. Eine 

Skizze und ein Beispiel«, in: Gertrud Koch/Martin Vöhler/Christiane Voss (Hg.): Die 

Mimesis und ihre Künste, München 2010, S. 111-126, hier: 113-118. 

24 Dafür, dass hier bevorzugt Beispiele der Instabilität und Zerrüttung gewählt werden, 

vgl. Lacoue-Labarthe: Typography, S. 130. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-003 - am 14.02.2026, 21:37:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWEIDEUTIGES THEATER | 85 

 

Zur Regulierung der Mimesis schlägt der platonische Sokrates zwei Strate-
gien vor: Erstens wird stellvertretend für sämtliche Mimetiker den Dichtern der 
Zugang zur Stadt verboten. Gemeint sind hier nicht zuletzt die Dichter als Rhap-
soden, also, obwohl Sokrates auf einer stabilen Unterteilung zwischen den Tä-
tigkeiten insistiert, als Schauspieler ihrer Dichtungen. Zweitens aber ist die Mi-
mesis ein, wenn nicht das grundlegende Mittel der frühen Erziehung der Wäch-
ter: »Was [der junge Mensch, M.J.S.] in diesen Jahren in seine Vorstellungen 
aufnimmt, das bleibt in der Regel unauslöschlich und unveränderlich haften.« 
(P 95, 378e) Diese Aufnahme erfolgt durch Stimulation der Sinnlichkeit, sprich 
über das kindliche mimetische Vermögen. Über dieses wird ihnen nicht nur Wis-
sen vermittelt, sondern (so ließe sich mit der Soziologie des 20. Jahrhunderts sa-
gen) kulturelle Normen werden in ihr Körpergedächtnis eingeschrieben.25 Die 
mit den Dichtern aus der Stadt verschwundene Instabilität der mimetischen Ge-
fahr kehrt gleichzeitig mit der Erziehung inmitten der Stadt zurück: bei ihrer 
Selbstreproduktion. Mit dem Verschwinden der Dichter scheint diese Gefahr 
aber zu einem guten Stück gebannt. Die Zöglinge werden nur mit solchen mime-
tischen Artefakten konfrontiert, die zuvor eine strenge Zensur durchlaufen ha-
ben. Verboten sind Vorbilder, die jegliche Form von Instabilität zeigen, z.B. 
›Trunkenheit, Verweichlichung und Müßiggang‹. Gewählt sind Vorbilder, in de-
nen die Götter konstant und gerecht, die Helden ehrenhaft und wahre Männer 
und überhaupt keine Arten von Instabilität zu entdecken sind. Gebannt wird die 
Instabilität der Mimesis also mittels der gefährlichen Macht der Mimesis: Das 
instabile mimetische Vermögen der Zöglinge hängt sich an mimetische Vorbil-
der einer Stabilität, die der inneren Instabilität der Mimesis zuwiderläuft. Das in-
stabile mimetische Vermögen wandelt sich dank Mimesis in Stabilität und lässt 
die eigene Instabilität hinter sich. Gefahr und Macht des Theaters werden mobi-
lisiert, um Gefahr und Macht des Theaters zu bannen, mitten im Inneren des ge-
rechten Gemeinwesens. Statt Instabilität soll sich nunmehr Stabilität osmotisch 
ausbreiten. 

Damit aber wird, ohne dass dies Erwähnung fände, die Mimesis rhythmisiert: 
So wie sie die ›gesunde‹ Stadt zu einer ›üppigen‹ Stadt anschwellen lässt, um 
durch Abweisung der Dichter wieder zur schlanken, kleinen, eben zur gesunden 
Stadt zu werden, genauso stimuliert die Erziehung die Mimesis und lässt sie an-
schwellen, um sich ihrer zu entledigen, und sie mit der nächsten Generation wie-
der anschwellen zu lassen. Platons Sokrates imaginiert die gleichmäßige Wel-

                                                             
25 Vgl. Pierre Bourdieu: Sozialer Sinn. Kritik der theoretischen Vernunft. Frankfurt a.M. 

1987, S. 126ff.. Vgl. Gunter Gebauer/Christoph Wulf: Spiel – Ritual – Geste. Mimeti-

sches Handeln in der sozialen Welt. Hamburg 1998. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-003 - am 14.02.2026, 21:37:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

lenbewegung einer anschwellenden Mimesis, die sich an sich selbst bricht und 
gleich wieder abschwillt. Die Notwendigkeit des Verbots einer eigenständigen 
mimetischen Aktivität abseits der Erziehung deutet darauf hin: Diese Wellenbe-
wegung kann jederzeit aus ihrer Gleichmäßigkeit ausbrechen, jederzeit kann die 
Instabilität überhand nehmen und die gesunde Stadt destabilisieren, vielleicht 
zerstören. – Folgerichtig erscheint es daher, dass die ›Reinigung‹ der ›üppigen‹ 
Stadt später bei der Verhandlung des Rhythmus erneut thematisch wird. 

 
 

4.  ZWEIDEUTIGKEIT: ENTÄUSSERUNG  
UND VERINNERLICHUNG DER MIMESIS  

 
Sokrates erstmalige Aufzählung der Mimetiker anlässlich seiner Beschreibung 
der ›üppigen Stadt‹ erhebt keinen Anspruch auf Vollständigkeit; trotzdem fällt 
eine Abwesenheit bzw. eine nur indirekte Anwesenheit der Musik auf: Der epi-
sche Gedichte in Begleitung seines Saiteninstruments vortragende Rhapsode ist 
natürlich auch ein Sänger; der Tänzer bewegt sich zur Musik, die aber nur als 
›Gehilfe‹ des Dichters auftritt. Auf ähnliche Art, wie die Problematik der Mime-
sis in ihrer Überflüssigkeit und Zweitrangigkeit liegt, scheinen Tonart und 
Rhythmus zunächst ihrerseits so zweitrangig, dass sie in der Illustration dessen, 
was die ›gesunde Stadt‹ denn nun ›üppig‹ und krank mache, auch fehlen können. 
Deswegen ist es mehr als überraschend, dass eben zwischen der Behandlung von 
Tonart und Rhythmus und inmitten der Beschreibung der ›guten‹, die eigentliche 
Instabilität wegregulierenden Mimesis behauptet wird, die ›üppige Stadt‹ sei 
nunmehr zur ›gesunden‹ zurechtgeschrumpft bzw. ›gereinigt‹. Wie zitiert: ›Die 
Stadt, die wir als üppig bezeichnet hatten, [ist] ganz unvermerkt wieder berei-
nigt‹. Mittels der Bestimmung des ›gesunden‹ Rhythmus›wollen wir auch das 
übrige noch reinigen‹ (katharein). 

Aus dem Bisherigen ergibt sich, dass es sich bei dieser ›Reinigung‹ um die 
Erzeugung von Stabilität aus Instabilität gehandelt haben wird. Diese Erzeugung 
von Stabilität soll mit der Behandlung des Rhythmus zu ihrem Abschluss kom-
men und vielleicht, aber das wäre angesichts der zuerst angedeuteten Zweit-
rangigkeit des Rhythmus überraschend, ihren Höhepunkt, zumindest jedoch ih-
ren Endpunkt finden. Tonart und Rhythmus unterscheiden sich in Sokrates’ Aus-
führungen nicht von den vorhergehenden mimetischen Darstellungspraktiken. 
Wie bei den Themen der Kindermärchen sucht Sokrates auch hier die beizube-
haltenden ›gesunden‹ heraus und trennt sie von den ›üppigen‹ oder gar ›kran-
ken‹. Offensichtlich scheint auch, was mit der ›unvermerkten‹ Reinigung ge-
meint ist: Auf Glaukons Protest hin wurde trotz Sokrates’ Widerwillen eine ›üp-

https://doi.org/10.14361/9783839434888-003 - am 14.02.2026, 21:37:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWEIDEUTIGES THEATER | 87 

 

pige‹ statt einer ›gesunden‹ Stadt beschrieben, der auch die überflüssigen Mime-
tiker angehören. Nun konnte Sokrates aber mit philosophischen Mitteln nach-
weisen, dass in unreguliertem Zustand die mimetischen Praktiken der für die 
Stadt nötigen Erziehung Schaden bringen. Glaukon hatte eigentlich nur besseres 
Essen und ein bisschen alltägliches Wohlsein eingefordert, woraufhin Sokrates 
gleich sämtliche Mimetiker in die Stadt holte. Mit der Reinigung von der Mime-
sis ist wohl auch dieser letzte Luxus aus der kultivierten Stadt verschwunden. 
Aber Glaukon hat sich nunmehr vom Gang des Arguments hinreißen lassen: 
»Und das war verständig von uns« (P 126, 399d), kommentiert er bestätigend 
Sokrates’ plötzlichen Ausbruch aus den Spezifika des Erziehungsprogramms 
und den Rückgriff auf die Gründungserzählung des Gemeinwesens, ohne seine 
vorherige Position zu erwähnen oder sich auch nur an sie zu erinnern. Damit 
schleicht sich aber auch eine gehörige Portion Ironie in den Dialog ein; scheint 
Glaukon hier doch alles andere als ›verständig‹. Vielmehr stellt seine Replik aus, 
dass im Text Mimesis nicht nur die Ergriffenheit des Schauspielens und Zu-
schauens, nicht nur die osmotische frühkindliche Prägung, sondern auch die phi-
losophische Aneignung von Wissen im Lehrer-Schüler-Verhältnis benennt.26 
Diese Wissensübertragung scheint hier aber mehr auf identifizierter Faszination 
als auf der philosophischen Überzeugung durch Folgerichtigkeit zu beruhen. 

Der Rhythmus des Dialogs ist an dieser Stelle auch von der Argumentation 
her merkwürdig gebrochen. Denn explizit wurde schon kurz vorher (und auch 
hier ohne Widerspruch Glaukons) gekennzeichnet, dass das entworfene Ge-
meinwesen keinen Platz für die Mimetiker hat:  
 

»Wenn also ein Mann, der dank seiner Weisheit alles mögliche sein und alle Dinge nach-

ahmen kann, in unsere Stadt käme und uns seine Dichtungen vorführen wollte, dann wür-

den wir ihn wohl als einen heiligen und wunderbaren und liebenswürdigen Mann vereh-

ren, würden ihm aber sagen, daß es einen solchen Mann in unserer Stadt nicht gebe und 

nicht geben dürfe. Wir würden Salböl auf sein Haupt gießen und es mit Wolle bekränzen 

und ihn dann in eine andere Stadt weiterziehen lassen. Wir selbst aber würden, zu unserem 

Nutzen, mit dem strengeren und weniger anmutigen Dichter und Mythenerzähler Vorlieb 

nehmen, der uns die Vortragsweise des anständig Denkenden nachahmte und seine Worte 

nach jenen Richtlinien setzte, die wir am Anfang als Gesetze aufgestellt haben, als wir mit 

der Erziehung der Krieger begannen.« (P 123, 398a) 

 

                                                             
26 Vgl. Havelock: Preface to Plato, S. 24. Affirmativ statt ironisch liest diese Stelle 

Schmitt: »Mimesis bei Platon«, S. 245-247. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-003 - am 14.02.2026, 21:37:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

Die Dichter, mit denen hier Vorlieb genommen wird, sind wie der vor allem be-
handelte Homer schon lange verstorben, ihre Texte von der sokratischen Zensur 
verstümmelt bzw. für die Erziehung zurechtgeschnitten. Es handelt sich also 
nicht um die Dichter, die Sokrates dem Glaukon untergeschoben hatte. Diese 
scheinen vielmehr gar nicht mehr in der ›üppigen‹ Stadt zu verweilen. Es findet 
also auch gar keine Vertreibung der Mimetiker statt; diese werden gleich am Be-
treten der Stadt gehindert. Von Vertreibung, Austreibung etc., von der zu spre-
chen zum Topos geworden ist, geht nirgends die Rede.27 Wenn überhaupt, dann 
ist die ›unvermerkte Reinigung‹ bereits hier geschehen, und zwar keineswegs 
›unvermerkt‹, sondern höchst offensichtlich. Im Anschluss erst geht es an die 
Behandlung des Liedes und dabei von Tonart und Rhythmus, zwischen denen 
dann diese Unvermerktheit der Reinigung behauptet wird. 

Es ist, als sollte der Rhythmus des Texts, der bei der Abweisung des Dichters 
so sehr den Anfang der Erziehung betont, seinerseits verdecken, dass er die Fra-
ge nach dem Anfang mehr als verwirrt und nicht in geordneter Reihenfolge ver-
handelt: Die ›am Anfang aufgestellten Gesetze‹ mögen die Erziehung der Wäch-
ter begründen (und die Abweisung des Dichters notwendig machen). Aber die 
Erziehung der Wächter wurde nur nötig, weil Glaukon die Mahlzeiten in der 
Stadt nicht auf ›das Notwendige‹ beschränken wollte. Sokrates vergrößerte die 
Stadt; mit dem Luxus hielten die Mimetiker Einzug. Die Wächter wurden nötig, 
um die ›aufgeblasene‹ Stadt zu verteidigen. Ihre Erziehung zu stabilen Individu-
en unter Benutzung der Mimesis aber wurde unter Abwehr der ihr eigenen Insta-
bilität notwendig, um ihre Spezialisierung auf das Kriegshandwerk zu gewähr-
leisten. Aber, so verdeckt es die von Sokrates eingeschmuggelte ›unvermerkte 
Reinigung‹, der Text hatte die Figur des Wächters zunächst eingeführt, um eine 
die Mimetiker beherbergende Stadt zu verteidigen, nicht um den Dichter am 
Stadttor abweisen zu können. Seine Funktion hat sich unter der Hand vollkom-
men gewandelt. – Denn wer setzt im Zweifelsfall wohl durch, dass der bekränzte 
Dichter zur nächsten Stadt weiterzieht?  

Die Mimesis ermöglicht den Wächter also nicht nur ontogenetisch durch Er-
ziehung, um als Katalysator gleich wieder verschwinden zu müssen; sozusagen 
phylogenetisch ermöglicht, ja bewirkt sie geradezu seine Entstehung. Die durch 
die Üppigkeit der inneren Mimesis notwendig gewordenen Wächter schließen 
die Stadt nach außen gegen die Mimesis ab. Die geregelte Ordnung von Anfang 

                                                             
27 Vgl. Thomas Glaser: »Theater vs. Archi-Politik. Zur Einrichtung der Politik durch die 

Mimesis in Platons Politeia«. Unveröffentlichtes Manuskript eines Vortrags, gehalten 

auf der Tagung »Zwiespältige Mimesis. Positionsbestimmungen der Literaturwissen-

schaften und ihrer Nachbarwissenschaften« am 10.01.2013 an der Universität Siegen. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-003 - am 14.02.2026, 21:37:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWEIDEUTIGES THEATER | 89 

 

und Ende ist durcheinander geraten, ebenso die von innen und außen. Die ›ge-
sunde‹ Stadt mag ohne professionelle Mimetiker auskommen. Diese müssen sie 
aber immer schon bewohnt haben, um später vor den Toren abgewiesen werden 
zu können. Die Mimetiker sind Bedingung für die Notwendigkeit der Wächter. 
Die Wächter verteidigen die innere Mimesis also gegen sich selbst. Oder bewa-
chen sie das Innere, zu dessen Schutz nach außen sie erzogen werden? Die ›Rei-
nigung‹, von der verschoben und unter Unterbrechung des Arguments die Rede 
geht, hat in der Tat ›unvermerkt‹ stattgefunden – vielleicht bereits bei der Ein-
führung der Wächter. Diese hatte bereits eine auf die ›gesunde‹ Stadt vorausdeu-
tende Pointierung: Zuerst argumentiert Sokrates, die ›üppige‹ Stadt müsse durch 
den »unbegrenzten Erwerb von Gütern« über das »Maß des Notwendigen hin-
ausgehen«. Eine im ›gesunden‹ Zustand gerechte Güterverteilung suggerierend 
fragt Sokrates rhetorisch »Dann werden wir also Krieg zu führen haben, Glau-
kon?« Das einzuführende »Heer« soll dann jedoch »gegen die Angreifer« (P 86, 
373e) eingesetzt werden und nicht selbst die für die eigene ›Üppigkeit‹ notwen-
digen Güter erobern. Zwar mag die Stadt eben wegen ihrer ›Üppigkeit‹ zum An-
griffsziel geworden sein. Die implizite Wertung deutet aber eher darauf hin, dass 
eine ›gesunde‹ Stadt sich gegen die Übergriffe der anderen verteidigt – auch 
wenn dies erst später explizit gemacht wird.  

Der Text der politeia suggeriert einerseits das in seiner Rezeption inzwischen 
topische Bild der Vertreibung der Mimetiker, von der eigentlich nirgends ein 
Wort gesagt wird. Andererseits lässt sich vor lauter Theatereffekten, verschobe-
nen und überraschenden Anfängen und Begrenzungen, die stabile Ordnung der 
Stadt nicht mehr besonders gut wahrnehmen. ›Unvermerkt‹ macht der Text dar-
auf aufmerksam, dass er seine angebliche Logik über einen präzisen, wenn auch 
nicht ganz ›wohlgemessenen‹ Rhythmus entfaltet – und dies tut er exakt, bevor 
es an die Behandlung jenes Rhythmus gehen wird, welcher Stabilität und Ord-
nung gewähren soll. 
 
 

5.   STABILE UND INSTABILE SEELEN:  
GUTE UND SCHLECHTE RHYTHMEN 

 
Inmitten der regelmäßigen Wellenbewegung der für die Erziehung der Wächter 
stimulierten und dann regulierten Mimesis zeigt sich ein plötzlicher Umbruch: 
eine Verschiebung hin zu einer möglichen Lesart der politeia, in welcher deren 
Ordnung nicht ganz so ordentlich scheint wie von Sokrates proklamiert und von 
seinen Dialogpartnern bestätigt: Mit der Mimesis kommen auch zwei Auf-
fassungen von Rhythmus ins Spiel. Mit dem Regelmaß ist die nach Platon domi-
nant werdende Auffassung von Rhythmus angesprochen. Mit dem plötzlichen 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-003 - am 14.02.2026, 21:37:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

Umbruch scheint aber auch eine andere Auffassung von Rhythmus präsent zu 
sein, nämlich eine für Platon gefährliche Bestimmung des Rhythmus, die auf In-
stabilität deuten würde: ein ›schlecht gemessener Rhythmus‹. 

In einem doppelten Sinne beschreibt Platon den Rhythmus als mimetisch – 
und zwar gleichermaßen im Sinne von verkörpernd wie nun durchaus im Sinne 
von nachahmend: Bei der Erziehung der Wächter für das gerechte Gemeinwesen 
soll der gute Rhythmus, indem er der Idee eines »geordneten und tapferen Le-
bens« (P 127, 399e) entspricht, diese Idee der Seele einprägen: als dieser Seele 
Gestalt bzw. Form, eben als sogenannter eidos. Prägend wirkt der Ideen nach-
ahmende Rhythmus in der Erziehung wegen der erwähnten völligen Formbarkeit 
der Kinderseelen durch ihre mimetische Ausrichtung auf die Welt. Es geht also 
wieder um Mimesis im doppelten Sinne: Rhythmen sind sinnliche Nachahmun-
gen und Verkörperungen der Idee eines ›geordneten und tapferen Lebens‹; der 
junge Mensch verhält sich sämtlichen sinnlichen Eindrücken mimetisch gegen-
über. Über diese doppelte Nachahmung lässt sich die Idee eines ›geordneten und 
tapferen Lebens‹ in seiner Seele installieren. Die Abwesenheit eines stabilen 
Rhythmus kann hingegen die Seele schwächen, ins Chaos stürzen und auf das 
ganze Gemeinwesen übergreifen. In diesem Sinne ist das Pathos verständlich, 
das der platonische Sokrates für den Rhythmus aufbringt: ›Wohlgestaltung und 
Missgestaltung der Seele sind die Folge des wohlgemessenen oder des schlecht 
gemessenen Rhythmus.‹ 

Welche Rhythmen dies sind, darüber verbleibt die ansonsten oft bis in 
kleinste Kleinigkeiten so ausführliche politeia im Unklaren. Während die home-
rische Epik an markanten Beispielen, von allem ›gereinigt‹ wird, was zu etwa 
›Trunkenheit, Verweichlichung und Müßiggang‹ anstiften könnte, bezeugen So-
krates und sein Gesprächspartner Glaukon bezüglich der Rhythmen bloß Unwis-
senheit, ohne dass sie diese Lücke besonders wichtig fänden. Sokrates verweist 
auf den den Phytagoräern nahestehenden Musiktheoretiker Damon:  

 
»Doch habe ich so dunkel in Erinnerung, einmal gehört zu haben, wie er von einem zu-

sammengesetzten Enoplios und dann von einem Daktylos und einem heroischen Versmaß 

sprach und diese, ich weiß nicht wie, ordnete und die Hebungen und Senkungen ausglich 

und sie mit einer Kürze oder einer Länge endigen ließ. Und eine andere Taktart nannte er, 

glaube ich, Iambos und eine andere Trochaios und wies ihnen Längen und Kürzen zu. Und 

an einigen von ihnen tadelte oder lobte er das Tempo des Fußes nicht weniger als den 

Rhythmus selbst, oder etwas an beiden – ich kann es nicht sagen.« (P 127, 400a-c)  

 
Angesichts der Wichtigkeit, die der Wahl des richtigen Rhythmus in diesem Pro-
jekt zugeschrieben wird, erscheint die Ahnungslosigkeit, die Sokrates und sein 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-003 - am 14.02.2026, 21:37:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWEIDEUTIGES THEATER | 91 

 

Gesprächspartner ganz unbekümmert an den Tag legen, erstaunlich. Die Ent-
scheidung über die guten (wohl reinen) Rhythmen und die schlechten (wohl ge-
mischten oder gar unrhythmischen) Rhythmen wird der Autorität Damons über-
tragen: »Doch überlassen wir das […] dem Damon. Denn um das auseinander-
zusetzen, braucht es eine längere Untersuchung, oder bist du anderer Meinung?« 
(P 127, 400c) – Mitten in der Begründung des europäischen Denkens über den 
Rhythmus bleibt die letztendliche Bestimmung des Rhythmus also aufgescho-
ben. Angeblich weil diese Aufgabe viel zu wichtig, diffizil, großangelegt und 
komplex sei. Nichtsdestoweniger: Der Rhythmus selbst, die Beantwortung der 
Frage, welches denn ein guter Rhythmus sei, stellt eine Synkope im Denken über 
den Rhythmus dar. Der Text lässt offen, welcher Rhythmus genau mit welcher 
Prägekraft die Seele der jungen Menschen affizieren soll. Ein restriktiver Begriff 
des Rhythmus, der ihn an die Stabilität von Takt und Metrum bindet, scheint zu-
nächst offen zu bleiben für andere Bestimmungen, für die das Wesen des 
Rhythmus gerade in seiner Offenheit bestünde.  

Diese angedeutete Öffnung nimmt der platonische Dialog in einem nächsten 
Schritt jedoch zurück, indem er die vorher behauptete Bedeutsamkeit und Wirk-
mächtigkeit des Rhythmus so sehr reduziert, dass seine konkrete Bestimmung 
plötzlich nicht weiter wichtig ist. Denn was sich sagen lässt, ist offensichtlich die 
Unterscheidung zwischen dem Wohlgemessenen und dem schlecht Gemessenen, 
zwischen dem Maßvollen und dem, was das Maß sprengt: Der falsche Rhythmus 
ist für Platon, das kann man in den späteren nomoi noch viel deutlicher nachle-
sen,28 ein instabiler Rhythmus, ein ungeordneter Rhythmus, ein unbeständiger 
Rhythmus, d.h. ein Rhythmus, der Überraschungen bringt, der aus dem von ihm 
suggerierten Schema ausbricht, der die von ihm suggerierte Ordnung unterwan-
dert, auflöst oder, noch schlimmer, letztlich gar keine Ordnung erkennen lässt. 
Wie in allen anderen Belangen lehnt der platonische Sokrates Zwitterwesen, d.h. 
hier: Mischrhythmen, ab. So wie der Schuster im Gemeinwesen bei seiner Spe-
zialisierung bleiben soll, so müssen auch die Rhythmen ›ungemischt‹ bleiben, 
wie es heißt. Wie bei den anderen mimetischen Praktiken, insbesondere beim 
Schauspiel, stellt sich auch hier wieder das selbe Problem: Die gemischten 
Rhythmen sind »weitaus am reizvollsten […] für die Knaben und die Erzieher 
und auch für die große Menge« (P 122, 397d). Wie bezüglich aller anderen mi-
metischen Praktiken gilt es diese instabilen Mischformen aus der Erziehung, 
aber auch aus dem Gemeinwesen insgesamt zu verbannen. Mit der Stabilität des 
guten Rhythmus manifestiert sich in der vergänglichen, unkonstanten und unsi-
cheren Welt die Gestalt der Ideen, ein eidos. In der Instabilität des schlechten 

                                                             
28 Vgl. Platon: nomoi, S. 28ff. (643e ff.) 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-003 - am 14.02.2026, 21:37:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

Rhythmus geht der Bezug zum eidos und damit zu den Ideen verloren. Die vom 
schlechten Rhythmus affizierte Seele stößt nicht zum jenseitigen Wahren, Guten 
und Schönen vor und muss selbst instabil, d.h. hässlich, bleiben.  

Wegen des Einbezugs in die anderen mimetischen Praktiken müssen die an-
sonsten so wichtigen Rhythmen dann gar nicht weiter gesondert behandelt wer-
den. Sind sie als bloß mimetische Phänomene letztlich doch nachgeordnet. Denn 
qualifiziert für die platonische Behandlungen sind, obwohl die Rhythmen doch 
am Tiefsten in die Seele dringen und also eine übergeordnete Kategorie darzu-
stellen scheinen, nur solche Rhythmen, die sich der musikalischen Tonart und 
der theatralen Art des Vortrags unterordnen: »[G]uter und schlechter Rhythmus 
ergeben sich […] aus dem guten Vortrag oder seinem Gegenteil […], da sich ja 
Rhythmus […] nach dem Text richte[t], und nicht der Text nach diese[m].« 
(P 128, 400d) Gemeint sind damit die Inhalte, die von ›Trunkenheit, Verweichli-
chung und Müßiggang‹ und überhaupt von jedweder Unbeständigkeit bereinigt 
sein sollen. Ein nicht trunkener, verweichlichter, müßiger Text provoziert folge-
richtig einen Rhythmus, welcher ›Trunkenheit, Verweichlichung und Müßig-
gang‹ bei seinem Publikum vorbeugt.  

Allerdings indiziert ein solcher Rhythmus bei angemessener Ausführung von 
außen her, was im Inneren der Vortragenden zu finden sei: »Art des Vortrags 
[…] und […] Text […] richte[n] sich nach dem Charakter der Seele.« (P 128, 
400e) Nicht nur nimmt der Rhythmus also Einfluss auf die Seele. Der angemes-
sene, der gute Rhythmus ist derjenige, welcher der guten und schönen Seele ent-
spricht, in welcher die gute und schöne Seele sich ausprägt. Nicht vorstellbar ist 
ein Rhythmus, der der Art des Vortrags, dem Inhalt des Texts oder gar der Form 
der Seele zuwiderliefe. Ein solcher Rhythmus brächte deren innere Balance aus 
dem Gleichgewicht, vielleicht auch aus dem Rhythmus ihres Widerspiels. Er wä-
re als schlechter Rhythmus auch per se ein Indikator für einen schlechten Vor-
trag, einen unausgeglichenen Text, eine aus der Balance geratenen Seele. Diese 
aus der Balance geratene Seele könnte sich nur in einer inneren Instabilität des 
Rhythmus manifestieren. Der Entsprechungszusammenhang vom guten und sta-
bilen Rhythmus zur guten Art des Vortrags zum stabile Vorbilder liefernden 
Text zur schönen, weil stabilen Seele ist gänzlich und in beide Richtungen von 
der Prägekraft des eidos durchwirkt: Sie manifestieren sich als sich wechselseitig 
bedingender Gesamtzusammenhang einer stabilen Gestalt.29 

Vom guten, stabilen und angemessenen Rhythmus kommt der platonische 
Sokrates nach all den zum Rhythmus hinführenden Umwegen nun plötzlich sehr 
direkt zum philosophischen End- und Zielpunkt der platonischen Existenz. Aber 

                                                             
29 Vgl. für die Gesamtproblematik Lacoue-Labarthe: Typography, S. 43-138. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-003 - am 14.02.2026, 21:37:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWEIDEUTIGES THEATER | 93 

 

dieser End- und Zielpunkt entpuppt sich entgegen aller anders lautenden Beteue-
rungen des Sokrates nicht nur als Selbstzweck. Vielmehr ist er theatral verfasst; 
er erscheint vor den Augen der anderen: »Wenn also […] der Seele des Men-
schen ein schöner Charakter innewohnt und gleichzeitig seine äußere Gestalt 
diesem entspricht und mit ihm übereinstimmt, indem sie dasselbe Gepräge trägt, 
so muß das wohl für einen, der das sehen darf, der schönste Anblick sein.« 
(P 131, 402d) – Der gute ›wohlgemessene‹ Rhythmus manifestiert sich in dieser 
schönen Seele und wird so zu einer Art Theater des Wissens: zu einer in der ma-
teriellen Welt erscheinenden theoria. Er ist eine Ausprägung der übersinnlichen 
Ideen: ihre Gestalt, ihr eidos. Er prägt der vergänglichen und instabilen Materie 
diese Gestalt ein. D.h. er kann als Agent und Medium der jenseitigen Wahrheit 
der Ideenwelt dienen: Deshalb kann der Rhythmus über den Charakter mitent-
scheiden; die Wahl des richtigen Rhythmus geht notwendig mit der der richtigen 
Vortragsart, der richtigen Textinhalte und des richtigen Charakters einher, um 
den anderen den ›schönsten denkbaren Anblick‹ zu bieten. 

Beim Theater des schönen Wissens, das auf den stabilen Rhythmen basiert, 
handelt es sich also um eine Konkurrenzveranstaltung zum mimetischen Theater 
der Schauspieler, Rhapsoden, Dichter, Maler usw. Diese verstärken durch ihre 
Nachahmungen die Instabilität der ohnehin schon instabilen sinnlichen Welt und 
verbreiten diese Instabilität mittels der kaum domestizierbaren Ansteckungs-
macht der Mimesis. Nicht um sich horizontal ausbreitende mimetische, d.h. in-
stabile Ähnlichkeiten, Identifizierungen und Verkörperungen soll es sich hinge-
gen bei den Entsprechungsverhältnissen handeln, die vom stabilen Rhythmus di-
rekt bis zur schönen Seele führen. Diese sind vertikal von oben bis unten, von 
unten bis oben vom eidos, von der stabilen Form, geprägt. Ihre Wirkung auf die 
sie Schauenden läuft der Ansteckungswirkung der Mimesis parallel – nur, dass 
die Schauenden jetzt inspiriert werden sollen, um selbst zum guten Leben, zur 
schönen Seele und letztlich zur philosophischen Schau der Ideen vorzudringen. 
Die Perfektion der vom stabilen Rhythmus geprägten schönen Seele und die Zer-
rüttung des Instabilität produzierenden Schauspiels erscheinen als Doppelgänge-
rinnen. Nachträgliche, flüchtige Mimesis und prägender, dem Geprägtem immer 
vorläufiger eidos stehen ihrerseits in einem Ähnlichkeitsverhältnis. Die Mimesis, 
so ließe sich im platonischen Register sagen (und im Timaios findet sich dieses 
Vokabular tatsächlich), ist eine Mimesis des eidos.30 Sie ist seine nachträgliche, 
instabile Zweit- bzw. Drittfassung, die von seiner stabilen Prägekraft zehrt, diese 

                                                             
30 Vgl. für den Timaios und die darin markierte Zeitvorstellung Klaus Held: »Zeit als Zahl. 

Der pythagoreische Zug im Zeitverständnis der Antike«, in: Forum für Philosophie Bad 

Homburg (Hg.): Zeiterfahrung und Personalität. Frankfurt a.M. 1992, S. 13-33. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-003 - am 14.02.2026, 21:37:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

aber auch vermindert. Der Rhythmus ist in der Erziehung der politeia so wichtig, 
weil es sich bei ihm einerseits um den wohl sinnlichsten Teil aller aufgeführten 
mimetischen Darstellungspraktiken handelt. Er ist potentiell am weitesten von 
der Prägekraft des eidos entfernt. Eben darum ist es ihm gleichzeitig möglich, als 
›wohlgemessener‹ die Idealität des eidos direkt über die Sinne einzuspeisen. Wer 
dem guten Rhythmus ausgesetzt wird, findet sich wenn nicht direkt zum Theater 
des guten Wissens emporgehoben, so doch auf dieses vorbereitet. Wer dem 
schlechten Rhythmus ausgesetzt wird, droht sich in der unbeständigen Welt der 
mimetischen Praktiken zu verlieren. 

 
 

6.  MIMETISCHER RHYTHMUS: ZWEIDEUTIGE ERZIEHUNG  
 
Alles steht und fällt mit dem mimetischen Rhythmus: Als Mimesis des stabilen ei-

dos kann der Rhythmus den Bezug zu diesem erst erzeugen. Als Rhythmus des 
mimetischen Vermögens wirft er immer aus der Bahn. Umgekehrt gesprochen: 
Der mimetische Rhythmus wirft immer aus der Bahn beziehungsweise er schlägt 
überhaupt erst eine Bahn ein. Er bestimmt, ob es eine einzige Bahn gibt, nämlich 
die zum eidos oder ob der dislozierende Rhythmus mal diese, mal jene Bahn ein-
schlägt – und das heißt für Platon: keine Bahn. Wie die Mimesis müsste der 
›wohlgemessene‹ Rhythmus dessen allererste Eigenschaft (nämlich die, eine neue 
Bahn einzuschlagen) im Laufe der Erziehung abschaffen: Er müsste auf der einmal 
vorgegebenen Bahn bleiben und so mit seiner Stabilität diejenige des eidos vorbe-
reiten. Er müsste, wie die Mimesis, im und als Regelmaß wiederkehren.  

Die zeitliche Dislozierung, für die der Rhythmus bei Platon in einem ›guten‹ 
wie im ›schlechten‹ Sinne steht, lässt sich an der mit ihm enggeführten Mimesis 
gleichzeitig als eine räumliche beschreiben: Die Einführung der Mimesis öffnete 
die Stadt nach außen und machte so Wächter nötig, die diese Stadt gegen äußere 
Angriffe verteidigen – und sie gegen eine Mimesis abschirmen, die gleichzeitig 
innen wie außen ist: Sie kann nur nach außen abgewehrt werden, wenn sie innen 
vorher schon da ist. Die ›unvermerkte Reinigung‹ der Stadt, ihre katharsis, fin-
det durch eine Dislokation im räumlichen Sinne statt: durch eine Versetzung von 
innen nach außen. Durch diese Versetzung kann ein stabiles Inneres erst behaup-
tet werden; seine Rahmung bleibt aber ausgerichtet auf etwas, das weder richtig 
innen noch außen ist. Der in der mimetischen Wächtererziehung behauptete Au-
ßenraum der Mimesis disloziert den die Wächtererziehung erst ermöglichenden 
Innenraum und umgekehrt. 

All dies heißt auch, dass in beiden Fällen, dem des Rhythmus und dem der 
Mimesis, das entäußernde Moment immer bereits da ist, bevor es etwas zu ent-

https://doi.org/10.14361/9783839434888-003 - am 14.02.2026, 21:37:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWEIDEUTIGES THEATER | 95 

 

äußern gibt. Die Nachrangigkeit der Mimesis und die zeitlich-räumliche Entglei-
sung des Rhythmus gehen den in der politeia präsentierten Ordnungen auch im-
mer voraus.  

Über die Mimesis soll der eidos im zu erziehenden Individuum installiert 
werden: zuerst über den stabilen Rhythmus, dann über die Vortragsart und 
schließlich über die Inhalte. Der eidos prägt von oben nach unten. Dies aber wird 
erst mit dem Abschluss der Erziehung, mit der schönen Seele einsichtig. Die 
Mimesis installiert den eidos hingegen von unten nach oben. Seine Stabilität, 
ganz am Anfang der Erziehung die Stabilität eines an Metren gebundenen 
Rhythmus, geht immer aus einer Instabilität hervor, einer Nachträglichkeit, einer 
Abweichung, einer Verschiebung, einer Entfernung, einer Verfehlung seiner 
selbst. Die mimetische Aneignung des stabilen und kontrollierten Rhythmus er-
folgt also selbst gegenrhythmisch, mischrhythmisch, destabilisierend. Sie ist of-
fen für die von der Mimesis ausgehenden Abweichungen, Unterbrechungen und 
Verschiebungen. Das will heißen: Es fällt schwer bei der Erziehung der schönen 
Seele zwischen dem guten, stabilen Rhythmus zu unterscheiden, mit dem mime-
tisch affiziert werden soll, und seinem eigenen Gegenrhythmus: einer Mimesis, 
die verschiebt, entstellt, destabilisiert und die Stabilität des Rhythmus auseinan-
derbringt. Die Mimesis des stabilen und ans Metrum gebundenen Rhythmus im-
pliziert auch immer die Möglichkeit einer, mit einem Hölderlin-Wort, gegen-
rhythmischen Unterbrechung:31 dass ein falsch oder angeschwächt wiederholter 
Rhythmus plötzlich anders als vorgesehen wiederholt wird und den Rhythmus 
von einem Metrum ablenkt. Durch seine Rhythmik müsste eigentlich auch der 
stabilste Rhythmus potentiell so instabil, fragil und angreifbar sein wie die Mi-
mesis selbst. Wie in der platonischen Erziehung wird er sich immer erst im 
Nachhinein als ›wohlgemessener‹ Rhythmus entpuppt haben. 

Ganz im Sinne der von Sokrates betonten Wichtigkeit des Rhythmus erhält 
dieser vorgängigen Charakter bezüglich der ›Subjektbildung‹ (in heutigem Vo-
kabular und im Vokabular, das etwa Badiou für seine Aktualisierung der politeia 
fürs 21. Jahrhundert benutzt):32 Das platonische Subjekt wird sich rückwirkend 
über den Rhythmus gebildet haben. Seine angestrebte Stabilität bleibt über den 
Rhythmus auf eine in dessen Innerem wirksame Instabilität ausgerichtet. Statt 
das bei Platon für Instabilität schlechthin einstehende mimetische Vermögen zu 
domestizieren, richtet der Rhythmus das Individuum immer wieder neu auf des-
sen Öffnung der Welt gegenüber aus. Räumlich gesprochen: Statt aus sich selbst 

                                                             
31 Friedrich Hölderlin: »Anmerkungen zum Oedipus«, in: Ders.: Sämtliche Werke. Band 

16. Sophokles. Frankfurt a.M. 1988, S. 247-258, hier: S. 250. 

32 Vgl. Badiou: Platons ›Staat‹, S. 13-16. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-003 - am 14.02.2026, 21:37:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

auf den ›schönsten Anblick‹ des eidos oder von der Stadtmauer auf die abgewie-
sene Mimesis zu schauen, stiftet die dislozierende Mimesis in ihrem Rhythmus 
zuallererst einen Bezug des Subjekts gleichzeitig zu sich wie zur Welt: Sein In-
nenraum öffnet es auch nach außen; sein Weltbezug bezieht sich auch auf es 
selbst. Dieses Subjekt blickt nicht als Publikum auf den eidos oder den verwerf-
lichen Rhapsoden, sondern die Dislozierung eröffnet erst den Abstand einer Sze-
ne, in der das Subjekt sich selbst als einen anderen trifft, und in der das Subjekt 
auch mit anderen (den Mimetikern, den Wächtern etc.) existiert. Erst nach Stabi-
lisierung dieses Raums zum Theater – sei es zum den eidos erblickenden Theater 
des Wissens, sei es zum Theater der Rhapsoden und Tragöden – kann dieses 
Subjekt Publikum werden. Vorher ist es die skandierte Abfolge wechselnder 
Zeitraumverhältnisse: kein Theater auf einer Bühne, sondern eben mit einem 
Wort Samuel Webers ein »Theater der Dislozierung«33.  

Philippe Lacoue-Labarthe hat diese Dynamik in zahlreichen Texten als ein 
»ursprünglich[es] Gebrechen am Subjekt«34 im Zeichen der Mimesis themati-
siert. In späteren Texten benutzt er für diese immer schon gegebene Aushöhlung 
des Subjekts im Zeichen der Mimesis einen ihm von Jacques Derrida gewidme-
ten Begriff: »Desistenz«35. Eine solche Desistenz wäre rhythmisch, aber nicht im 
platonischen Sinne: nicht als stabilisierende Einteilung des Gegebenen, sondern 
als Öffnung auf Andersheit, als Abhängigkeit von dem, was es zur Mimesis 
animiert, ohne dass – darin besteht die dislozierende Wirkungsmacht der Mime-
sis – ein stabiles Vorbild je Prägekraft erlangen und Nachbilder zur schönen See-
le formen könnte: als ein Rhythmus a priori, dessen Voraussetzung darin besteht, 
jegliche Voraussetzung immer infrage gestellt und verschoben zu haben. »We 
(›we‹) are rhythmed.«36; ›Man (»man«) ist rhythmisiert‹; ›wir (»wir«) sind 
rhythmisiert‹ heißt es bei Lacoue-Labarthe unter Verweis auf die Behandlung 
des Rhythmus in der politeia. Denn wer weiß, wer dieses ›man‹ oder gar dieses 
›wir‹ eigentlich anderes ist als dieser Rhythmus, der es sich selbst und jedem 
Gemeinwesen, in das es eingebunden werden soll oder sich einbinden möchte, 
bereits entzogen hat. Rhythmisiert ist ›man‹ dann nicht im Sinne des ans Metrum 
gebundenen Rhythmus, sondern als Aussetzung an etwas, das anders bleibt als 
man selbst. Dieses etwas gibt in seinem Andersbleiben erst die Möglichkeit des 

                                                             
33 Vgl. Samuel Weber: »Taking Place: Toward a Theater of Dislocation«, in: David J. 

Levin (Hg.): Opera Through Other Eyes. Stanford 1993, S. 107-146. 

34 Lacoue-Labarthe: Die Fiktion des Politischen, S. 122. 

35 Ebd., S. 123. 

36 Lacoue-Labarthe: Typography, S. 202. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-003 - am 14.02.2026, 21:37:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWEIDEUTIGES THEATER | 97 

 

eigenen Existierens: mit sich selbst, in der Welt und mit anderen, sich selbst, der 
Welt und anderen ausgesetzt, ohne dies in einem eidos fixieren zu können.37  

Der mimetische Rhythmus in der politeia verweist nicht bloß auf die Stabili-
tät einer vom eidos geprägten Ordnung und auf die diese Ordnung reproduzie-
rende Erziehung. Der mimetische Rhythmus verweist auch auf eine Bedingtheit 
dieser Ordnung, die nicht in dieser Ordnung aufgeht. Im Gegenteil muss die 
Ordnung immer wieder vom mimetischen Rhythmus ›gereinigt‹ werden, der sie 
doch bedingt und immer wieder aus der angestrebten ›Wohlordnung‹ bringt. – 
Allerdings wird das ›gerechte Gemeinwesen‹ hier in der ihrerseits mimetischen 
Form des platonischen Dialogs skizziert und dabei in seinen eigenen Unterbre-
chungen und Sprüngen immer wieder zur Schau gestellt. Dies mag nicht nur dar-
auf hindeuten, dass sich hier die höchste Form einer erzieherischen Mimesis 
praktiziert findet,38 sondern auch darauf, dass der Text die Unabschließbarkeit 
einer solchen ›Reinigung‹ der Mimesis von sich selbst anerkennt. 

 
 

7.  DAS »GERECHTE GEMEINWESEN«  
UND DIE ANARCHIE: POLITISCHE DIMENSION 

 
Der mimetische Rhythmus, den Sokrates für sein Erziehungsprogramm und die 
Begründung von Ordnung funktionalisieren möchte, weist auch immer ›hinter‹ 
die Erziehung und ›hinter‹ die platonische Ordnung auf deren ungeordnete, ja im 
Wortsinne anarchische Bedingtheit. Diese Bedingtheit begründet und ordnet 
nichts. Wo der platonische Sokrates sich nichts anderes vorstellen mag, als dass 
eine solche Anarchie der vielen mimetischen Rhythmen von außen bzw. von 
oben geordnet werden müsse, da verweist diese Bedingtheit auf die Möglichkeit 
von Formen eines Miteinander, die nicht von einem Philosophenkönig oder sei-
nen Äquivalenten bestimmt (und dann wohl von den Wächtern durchgesetzt) 
würden. Die strenge Regulierung der Mimesis soll andere Ordnungen oder Un-
ordnungen, die sich aus der Immanenz der vielen sich einander aussetzenden 
mimetischen Rhythmen ergeben, unmöglich machen. Deren wechselseitigen 
Identifizierungen, Verknüpfungen und Unterbrechungen sind dem platonischen 
Sokrates ein Gräuel. Er richtet sich nicht nur gegen die ältere, ›magische‹ Wis-
sensform, die einer Mimesis eigen ist und Unbekanntes durch Verkörperung an-

                                                             
37 Vgl. für diese mit und gegen Heidegger ausgearbeitete Konzeption Jean-Luc Nancy: 

Die undarstellbare Gemeinschaft. Stuttgart 1988. 

38 Vgl. Schmitt: »Mimesis bei Platon«, S. 252. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-003 - am 14.02.2026, 21:37:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

zueignen sucht,39 sondern auch gegen das sich mit den anderen in Beziehung 
setzende Moment der Mimesis, das nicht notwendig etwas von den anderen zu 
wissen vermeint, diese anderen nicht zu- und einordnet und das sich auch nicht 
notwendig um den sich oder den anderen in der Ordnung zugewiesenen Platz 
schert:40 Sokrates’ striktes Erziehungsprogramm für die Wächter richtet sich ge-
gen die Möglichkeiten alternativer sozialer Ordnungen, die sich aus der eigenen 
Immanenz statt vertikal organisierten und deren Organisation wegen der mimeti-
schen Dislozierung immer neu infrage stünde. 

Einseitig sieht Platons Sokrates in der Vorherrschaft der Mimesis Chaos her-
aufziehen: die Verhinderung des Wissens wie des guten Lebens (was für ihn al-
lerdings dasselbe ist). Ebenso einseitig vermuten andere in der grundlegenden 
Anarchie, welche die politeia bedingt aber von ihr reguliert werden soll, die 
Möglichkeit einer wahren Demokratie.41 Beide Radikalpositionen mögen inso-
fern Recht haben, als dass die anarchische Bedingtheit der platonischen Ordnung 
beide ermöglicht: Der mimetische Rhythmus steht für eine Freiheit, die sich 
nicht notwendig als Agentin der Befreiung entpuppen wird, ohne deren Einbe-
ziehung aber wohl keine Freiheit je wirklich frei sein kann.42 Der mimetische 
Rhythmus liefert die Bedingung einer Freiheit kollektiver Selbstorganisation. Er 
überlässt dieser Freiheit die Möglichkeit, in Chaos und Gewalt umzuschlagen. 

In Umkehrung der platonischen Wertung hat die europäische Theoretisierung 
des Theaters gegen Ende des 20. Jahrhunderts der Mimesis in ihrer ›magischen‹ 
d.h. verkörpernden, identifizierenden und ›ansteckenden‹ Dimension eine soziale 
Kraft zugeschrieben, die zumindest für die Zeit des Theaterereignisses platonische 
oder protoplatonische Ordnungen verstören oder gar aussetzen kann: Die Verkör-
perung, die auf der Bühne des traditionellen Theaters statthat oder den theatralen 
Raum einer ›Performance‹ konstituiert, tritt in einen Austausch mit den entspre-
chenden Reaktionen des Publikums.43 Die von Platons Sokrates gefürchteten mi-

                                                             
39 Vgl. Balke: »Possessive Mimesis«, S. 115ff. 

40 Vgl. in diesem Sinne Hans-Thies Lehmann: »Einleitung«, in: Ders. (Hg.): Beiträge zu 

einer materialistischen Theorie der Literatur. Frankfurt a.M. 1977, S. 9-108, hier: S. 

55-57.  

41 Vgl. Arendt: The Human Condition, S. 192-199. Kai van Eikels versucht, Arendts Ein-

satz theoretisch zu schärfen, indem er aus ihm die Frage nach der Selbstorganisation die-

ses Gemeinwesens ableitet. Vgl. Kai van Eikels: Die Kunst des Kollektiven. Perfor-

mance zwischen Theater, Politik und Sozio-Ökonomie. München 2013, S. 19-33.  

42 Vgl. Jean-Luc Nancy: L’Experience de la liberté. Paris 1988. 

43 Vgl. Hans-Thies Lehmann: »Notiz über Mimesis«, in: Gertrud Koch/Martin Vöhler/ 

Christiane Voss (Hg.): Die Mimesis und ihre Künste. München 2010, S. 69-74. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-003 - am 14.02.2026, 21:37:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWEIDEUTIGES THEATER | 99 

 

metischen Verhaltensweisen können als wechselseitige Zirkulation beschrieben 
werden, z. B. als diejenige von »Energie«.44 – Die Vesuche der Performance-Kunst 
seit dem 20. Jahrhundert, seine Trennung vom Publikum abzuschütteln,45 in einem 
social turn nicht dem theatralen Schaudispositiv zugehörige Praktiken einzubezie-
hen46 und Weisen des sich selbst organisierenden Versammelns durchzuprobie-
ren,47 verweisen aber auch auf eine Ordnung, die der platonische Sokrates mit viel-
leicht gutem Grund nicht antasten mag: Solange die theatrale Mimesis ihren eige-
nen Ort hat, nämlich den der theatralen Aufführung jeglicher Art, wirkt sie nur in 
eine Richtung. Der Schauspieler und der Rhapsode identifizieren sich mit etwas, 
das sie nicht sind, und sie können über ihre eigene theatrale Ansteckung das Publi-
kum mit diesem Moment von Andersheit anstecken. Vielleicht treten sie auch, ob-
wohl Platon Sokrates dies nicht erwähnen lässt, in eine sich gegenseitig steigernde 
Wechselbeziehung mit ihrem Publikum. Die Zuordnung dessen, wer hier Schau-
spieler ist und wer Publikum, bleibt aber unangetastet.48 Der Blick geht in eine 
Richtung; die Erziehung durch Sokrates kann sich dieses Blickes bemächtigen und 
ihn in die Transzendenz, auf den eidos richten. Diese Erziehung braucht die Ord-
nung des Theaters. – So gar nicht gebrauchen kann sie mimetische Rhythmen, die 
sich nicht mehr in eine Richtung lenken lassen. Nicht vorstellbar ist ihr eine Situa-
tion, in der die Blicke und die mimetischen Verknüpfungen in beide Richtungen 
gehen: in der Schauspieler und Publikum sich genauso wenig unterscheiden lassen 
wie Lehrer und Schüler; in der sich nicht von vornherein bestimmen lässt, wer was 
von wem lernen soll.49 Wahrscheinlich würde gelernt, wahrscheinlich würde sich 

                                                             
44 Vgl. Fischer-Lichte: Ästhetik des Performativen, S. 114-129. Vgl. Hans-Thies Leh-

mann: Postdramatisches Theater. Frankfurt a.M. 2011, S. 56-58. 

45 Vgl. Claire Bishop: Artificial Hells. Participatory Art and the Politics of Spectator-

ship. New York/London 2012. 

46 Vgl. Jacques Rancière: Das Unbehagen in der Ästhetik. Wien 2007, S. 57-73. Vgl. 

Shannon Jackson: Social Works. Performing Art, Supporting Publics. New York 2011. 

47 Vgl. insgesamt van Eikels: Die Kunst des Kollektiven. 

48 »In der Stadt entstanden und folglich bedingt durch das Phänomen der Sesshaftma-

chung, hatte die Theateraufführung immer zum obersten Ziel, den Zuschauer an der 

Bewegung zu hindern. Die Pracht der antiken Zirkusse und Theater lässt letztlich die 

Erfindung eines allerersten statischen Vehikels erkennen, das pathologische Sesshaft-

machen eines aufmerksamen Zuschauers, der die Aufführung des optischen Leibes 

des sich bewegenden Schauspielers verfolgt.« (Paul Virilio: Rasender Stillstand. Es-

say. Frankfurt a.M. 1997, S. 150f.) 

49 Vgl. (abzüglich der aufklärerischen Emphase) Jacques Rancière: Der unwissende 

Lehrmeister. Fünf Lektionen über die intellektuelle Emanzipation. Wien 2007.  

https://doi.org/10.14361/9783839434888-003 - am 14.02.2026, 21:37:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

aus der Immanenz heraus eine gesellschaftliche Organisation ergeben. Nur welche, 
das bliebe zunächst noch völlig offen. 

Geschichtsschreiber der Erziehung haben die Entstehung der staatlich orga-
nisierten europäischen Pädagogik im späten 18. Jahrhundert verortet und konsta-
tiert, vorher habe man bei aller Vielfalt der erzieherischen Methoden letztlich auf 
die Macht der »Sozialisierung«50 vertraut: Die Zöglinge würden sich schon ir-
gendwie in die gesellschaftliche Ordnung einfügen. Sprich: Sie würden die gän-
gigen Gebräuche schon irgendwie (gezwungen oder zwanglos) nachahmen. Die 
Erziehung der Wächter in der politeia vertraut (wie Jahrhunderte lang an Platon 
ausgerichtete Erziehungsmethoden) auf eine solche Macht der Sozialisierung, 
will sie aber durch Auswahl und Zensur der nachzuahmenden Vorbilder steuern. 
Aber selbst diese Steuerung ist nur möglich, solange die Richtung, in die mime-
tische ›Ansteckung‹ und Verkettung verlaufen, nicht infrage steht. Das heißt 
dann aber: Was als Platons Theaterfeindlichkeit und Kampf gegen die Mimetiker 
erscheint, ist auch zu einem guten Stück einem Horror vor einer Wirkungslosig-
keit, einem Leerlaufen oder einer Anarchie der Erziehung geschuldet. Die plato-
nische Ordnung braucht das Theater als ihr Feindbild, um dem Horror einer 
schlichten Sozialisierung, die in alle beliebigen Richtungen laufen und jede mög-
liche Form annehmen kann, zu entkommen. In diesem Sinne ist ein Theater, das 
auf ein Publikum wirken will, schon platonisch genug: Es fixiert das fluide Mo-
ment der Mimesis an einem bestimmten Ort sowie in bestimmten kulturellen 
Praktiken und lenkt sie in eine bestimmte Richtung; die Differentialität der Mi-
mesis markiert es als Einheit.  

In der Auseinandersetzung mit den zeitgenössischen Techniken und Prakti-
ken des Theaters als kultureller Institution in Platons nomoi zeigt sich, dass die 
auch hier proklamierte Theaterfeindschaft auf das Theater erst anhebt, sobald 
dieses mobil wird und potentiell jeden möglichen Ort einnehmen kann.51 Aber so 
lange sich noch gegen das Wort ›Theater‹ und die so genannte Institution 
schimpfen lässt, ist auch diese Mobilität noch fixiert und nicht in die Anarchie 
des mimetischen Rhythmus ausgebrochen: Die dem Theater zugeschriebene Ge-
fahr der Instabilität erhält mit der theatralen Situation einen stabilen Ort, gegen 
dessen bedrohliche Instabilität sich zu Felde ziehen lässt. Im Theater und den 
ihm zugesellten mimetischen Praktiken hat die politeia die sie bedrohende Insta-
bilität bereits dingfest gemacht. Die pompös proklamierte Überwältigung, Aus-
grenzung oder Domestikation der theatralen Mimesis verschleiert mit höchst 

                                                             
50 Vgl. Luhmann: Das Erziehungssystem der Gesellschaft, S. 48-81. 

51 Vgl. Weber: Theatricality as Medium, S. 31-39. Vgl. Rancière: Le Philosophe et ses 

pauvres, S. 70-85. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-003 - am 14.02.2026, 21:37:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWEIDEUTIGES THEATER | 101 

 

theatralen Mitteln, dass ein solcherart dingfest gemachtes Theater bereits weit-
gehend überwältigt, vertrieben, domestiziert und produktiv gemacht ist – und 
dass ohne seine Evokation das gerechte Gemeinwesen sich auf eben die Arten 
und Weisen desorganisierte, wie Sokrates es sich in seinen Albträumen von einer 
Theatrokratie bzw. »Zuschauerherrschaft«52 ausmalt.  

Die platonische Erziehung braucht das Theater und die Theaterfeindlichkeit 
also nicht nur, um sich daran einerseits zu stimulieren und das Theater dabei an-
dererseits hinter sich zu lassen. Die platonische Erziehung braucht das Theater 
und die Theaterfeindlichkeit, um sich überhaupt insofern als Erziehung zu er-
möglichen, als dass das Theater eine stabile, privilegiert in eine Richtung gehende 
Ordnung von Aufführung und Publikum einrichtet. Eine solche durch das Thea-
ter ermöglichte Erziehung ist zwar skandiert durch den Rhythmus, mit dem die 
theatrale Mimesis immer wieder ›gesalbt‹ und ›bekränzt‹ verabschiedet wird. 
Was aber nun, wenn dies keine Verabschiedung wäre, sondern eine Art des 
Willkommensgrußes? Denn solange Theater und Erziehung sich, wie verschlun-
gen auch immer, differenzieren und aufeinander beziehen lassen, kann eine sol-
che Erziehung die Planung des ›gesunden‹, ›gerechten‹ und ›guten‹ Gemeinwe-
sen planbar und organisierbar erscheinen lassen. Die von ihrem eigenen mimeti-
schen Rhythmus an die Erziehung aufgeworfenen Fragen muss sie bis heute – 
und besonders heute, da die Erziehung uns zu flexiblen, diverse Rollen über-
nehmenden, über alle Fähigkeiten des platonischen mimetischen Künstlers ver-
fügenden Wesen formen möchte53 – beantworten. 

                                                             
52 Platon: nomoi, S. 82 (701a, 701b). Vgl. Rebentisch: Die Kunst der Freiheit, S. 69-81. 

Vgl. Rancière: Le philosophe et ses pauvres, S. 74-77. 

53 Vgl. Bröckling: Das unternehmerische Selbst, S. 278-284. Vgl. Boltanski/Chiapello: 

Der neue Geist des Kapitalismus. Vgl. Virno: Grammatik der Multitude, S. 61-99. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-003 - am 14.02.2026, 21:37:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-003 - am 14.02.2026, 21:37:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

