4. Methodologie: Kritische Theorie und Ethnographie

»Die kritische Theorie dagegen, die das
Glick aller Individuen zum Ziel hat,
vertragt sich, anders als die wissenschaft-
lichen Diener der autoritiren Staaten,
nicht mit dem Fortbestand des Elends.«
Max Horkheimer in »Traditionelle und kriti-
sche Theorie« (Horkheimer1937: 265)

Als wir am Abschiebegefingnis in Langenhagen ankommen, sind schon Menschen
hinter den vergitterten Fenstern und rufen uns zu. Freiheit, Huriya, Huriya. Eini-
ge Teilnehmer*innen der Demonstration laufen auf den hohen, mit Stacheldraht
iiberzogenenZaun zu. Sofort schubst die Polizei uns zuriick und fordert mich als
Anmelderin auf, die Leute zuriick auf die Demoroute zu rufen, sonst kénne ich
verantwortlich gemacht werden. Dafiir, dass Menschen an andere Menschen hin-
ter meterhohen Ziunen so nah wie moglich herankommen mochten. Dafir, dass
Menschen anderen Menschen zeigen mochten, dass sie nicht komplett vergessen
oder ignoriert werden. Wir gehen zuriick zum Weg, bleiben aber in Sichtkontake,
beantworten die Rufe, ein paar Menschen weinen. Auch ich habe einen dicken Klof3
im Hals und versuche die Stimmung iibers Mikro wiederzugeben: »Wir merken alle
diese Wut und Traurigkeit. Scheifle. Scheifie. Wir stehen hier draulen und kon-
nen nichts machen. Aber wir kommen wieder.« 13.05.2019: Jetzt, zwei Tage spiter,
sitze ich am Computer und komme nicht von Samstag los. Seit lingerem habe ich
Ereignisse und Erlebnisse emotional nicht mehr so sehr an mich herangelassen.
Fragen dazu, was zu tun ist, ob wir genug tun, nach Sinn und Unsinn von Aktion
und von Theoriearbeit kreisen wie so oft in meinem Kopf.

Der Abschiebeknast ist eine empirische Basis fiir Kritik. Die Ausweitung der
Abschiebehaft ist Teil einer Tendenz, die kritische Gesellschaftstheorie zu erkennen
hat, und dass es keine Abschiebekniste geben darf, ist Bedingung fiir eine andere
Gesellschaft. Diese Erkenntnisse sind leicht mit Kritischer Theorie einzuholen, in
Ideologiekritik auszuformulieren und aufgrund des Faktes des unnétigen Leidens
ist ein Existenzialurteil im Sinne Horkheimer zu fillen. Empirische Basis dieser
Arbeit sind jedoch nicht nur angeeignetes Wissen — sei es iiber Abschiebezahlen,

- 8m 14.02.2026, 16:58:40.


https://doi.org/10.14361/9783839459416-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

n2

Widerstandiges Wissen

Haftbedingungen, Selbstmordversuche, Polizeigewalt, sei es iiber eine Aufzihlung
all der Orte, an denen im letzten Jahrzehnt sichtbarer Widerstand geleistet wur-
de. Ausgangspunkt sind vielmehr eigene Erlebnisse und vor allem Gespriche mit
von repressiver Migrationspolitik betroffenen Menschen iiber ihre Analysen und
ihren Widerstand — also ein ethnographischer Zugang. Eine Verbindung dieser
personlichen Perspektive, anhand der objektive Verhiltnisse sichtbar werden, mit
kritischer Gesellschaftstheorie bedeutet fiir mich eine lebendige, undogmatische
und relevante KT. Doch wie ist diese methodologisch umzusetzen? Das gilt es hier
zu skizzieren und diese Arbeit in entsprechenden methodologischen Ansitzen zu
verorten.

Unter dem von Adorno so benannten »Positivismusstreit« wurde in den 1960er
Jahren eine Debatte zwischen Vertretern der Kritischen Theorie und Vertretern des
kritischen Rationalismus um Karl Popper gefiihrt (Adorno et al. 1973). Es ging im
Kern darum, ob eine wertfreie Wissenschaft moglich ist oder nicht. In einigen Es-
says setzte sich Adorno bereits zuvor, auch im Kontext der empirischen Studien
des IfS (s. Einleitung), mit quantitativen und qualitativen Methoden empirischer
Sozialforschung auseinander und warnte eindriicklich vor verdinglichten und ver-
dinglichenden Momenten in der vorherrschenden Sozialforschung:

»Die Dinghaftigkeit der Methode, ihr eingeborenes Bestreben, Tatbestande fest-
zunageln, wird auf ihre Gegenstinde, eben die ermittelten objektiven Tatbestin-
de, ibertragen, so als ob diese Dinge an sich wiren und nicht vielmehr verding-
licht. Die Methode droht sowohl ihre Sache zu fetischisieren wie selbst zum Fe-
tisch zu entarten.« (Adorno 1957: 200-201)

Wihrend die positivistische Sozialforschung also auf Objektivitit poche, hafte »sie
selber in vielen ihrer Anwendungen an der blofRen Subjektivitit derer, an die ihre
Fragenbdgen und Interviews sich wenden; an ihrer Meinung, Haltung, Verfahrens-
weise« (Adorno 2003: 358-359). Gleich in mehreren Texten fithrt Adorno als Beleg
dafiir, dass das subjektive Empfinden Befragter nicht der Wahrheit entsprechen
miisse, das Beispiel an, dass Menschen, auch wenn sie sich nicht der Arbeiter*in-
nenklasse zugehérig fithlten, dennoch Arbeiter*innen sein kénnen (vgl.ebd.: 359).
Die Gesellschaftstheorie hingegen hat »den Erkenntniswert der Erscheinung kri-
tisch zu relativieren« (Adorno 1957: 214)!. Er sieht andererseits das Potenzial em-
pirischer Methoden im Dialog mit Philosophie darin, die Theorie »vor Mytholo-
gisierung zu behiiten« (ebd.). Jedoch finde genau diese Verbindung aus metho-
denbasierter Forschung und Gesellschaftstheorie in der Soziologie mit wenigen
Ausnahmen nicht statt (ebd.: 212). Die verdinglichenden und verobjektivierenden

1 Fir das konkrete Beispiel der Integration der Arbeiter*innenklasse siehe die Relativierung
Marcuses, hier in Kapitel zwei und fiinf.

- 8m 14.02.2026, 16:58:40.


https://doi.org/10.14361/9783839459416-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Methodologie: Kritische Theorie und Ethnographie

Tendenzen, die Marcuse in EDM beschreibt, sieht dieser ebenfalls in den (zuneh-
mend postivistischen) Sozialwissenschaften (Marcuse 1964: 123-138). Dabei gibe es
nichts gegen Empirie zu sagen, solange der Bezug zu gesellschaftlicher Totalitit
bestehen bleibt und aus Empirie nicht eine wahre Identitit des untersuchten Ge-
genstandes gefolgert wird. Etwas begrifflich zu erfahren erfordert nicht nur seine
Identifikation, sondern auch eine Reflexion im historisch-gesellschaftlichen Kon-
text (ebd.: 124).

KT und empirische Sozialforschung trafen in den 1930er und 1940er Jahren,
in den USA auch unter Einfluss der dortigen empirischen Forschungstraditionen,
zusammen bzw. entwickelten sich gemeinsam weiter und nahmen somit metho-
dologisch eine Vorreiterfunktion ein. Sie bildeten einen Gegenpol beispielsweise zu
den positivistischen Ansitzen der Handlungs-/Systemtheorie nach Talcot Parsons.
Nicht nur die Konzeption der Fragebogen sowie die gesellschaftstheoretische Ein-
bettung war originell, vielmehr waren bereits partizipative Methoden angelegt®.
Dass diese Verbindung von Kritischer Theorie und US-amerikanischer Sozialfor-
schung sich nicht dermafen produktiv weiter entfalten konnte, hat sicherlich da-
mit zu tun, dass das IfS stets auf Drittmittel und Auftragsarbeiten angewiesen war
und dass es nach Deutschland zuriick migrierte, wo ein ganz anderer Standard vor-
herrschte als in den USA: Anthropologische und ethnographische Methoden waren
in Deutschland noch bis in die 1980er Jahre in der klassischen Ethnologie verortet
(vgl. Binder und Hess 2013: 33).

Auf mehreren Ebenen ist es spannend, an die Methodenreflexionen der ilteren
Kritischen Theorie anzukniipfen. Die Warnung Adornos, Methoden nicht zu feti-
schisieren und Forschungsergebnisse, seien es quantitative Erhebungen, seien es
die Aussagen Einzelner, nicht zu verdinglichen, ist weiter héchst relevant — und
gilt ebenso fiir Ethnographien, wie wir unten sehen werden. Es gibt nicht die kri-
tische Methode (Freikamp et al. 2008: 8-9). Andererseits hat sich die Forschungs-
landschaft seit den 1950er Jahren sehr ausdifferenziert und weiterentwickelt und
neue interdisziplinire Verbindungen sind gewachsen. Anthropologie (vgl. Binder
und Hess 2013) und Cultural Studies (vgl. Hall 2000) sind nur zwei Disziplinen,
die auch soziologisch basierte Forschung grundlegend beeinflusst haben. Mit ei-
ner feministischen Kritik, die das Postulat der Objektivitit angreift bzw. trans-
formiert sowie dem Aufkommen von Aktions- und Bewegungsforschung ab den
1970er Jahren wurden zudem neue methodologische Primissen einer emanzipa-
torischen Forschung gesetzt (s.u.). Und nicht zuletzt die postkolonialen Reprisen-
tationskritiken mit ihrem Bezug auf Poststrukturalismus haben Sozialforschung
verandert (vgl. bspw. Spivak und Adamson 1986, Said 1977).

2 Interessanterweise waren in den Studies in Prejudice auch Gruppendiskussionen mit Arbei-
ter*innen Gber Rassismus, Antisemitismus und Klassismus anvisiert, die jedoch scheiterten
(Ziege 2009:197).

- 8m 14.02.2026, 16:58:40.


https://doi.org/10.14361/9783839459416-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

N4

Widerstandiges Wissen

Es gibt eine Pluralitit an Ansitzen, die sich als kritisch oder emanzipatorisch
verstehen und einst selbstverstandlich erscheinende wissenschaftliche Grundsitze
wie den der Objektivitit hinterfragen, dekonstruieren und neu denken. In heuti-
ger deutschsprachiger kritischer Migrationsforschung, die in grofien Teilen ethno-
graphisch arbeitet, sind poststrukturalistische Zuginge vorherrschend (siehe oben
zu »Autonomie der Migration, vgl. bspw. Hess und Kasparek 2010, Heimeshoft
et al. 2014 oder Karakayali 2008). Es gibt jedoch auch ethnographische Arbeiten,
die KT als einen mehrerer theoretischer Bezugspunkte wihlen, wie etwa Gutiérrez
Rodriguez’ Studie zu Intellektuellen Migrantinnen (Gutiérrez Rodriguez 1999), oder
sozialpsychologisch fundiert sind (bspw. Freikamp et al. 2008).

Zugleich bedarf es auch einer Kritik der mannerdominierten Perspektive Kriti-
scher Theorie und eines expliziten Verweises auf feministische Kritische Theoreti-
ker*innen. Im deutschsprachigen Kontext sind etwa die feministischen Kritischen
Theoretikerinnen Regina Becker-Schmidt und Gudrun-Axeli Knapp ins Blickfeld zu
riicken, die klar verortet in der Tradition Kritischer Theorie eine Kritik an patri-
archal-biirgerlicher Perspektive iiben (vgl. bspw. Becker-Schmidt 2017b sowie Ab-
schnitt 6.2 dieser Arbeit). Gerade in Bezug auf feministische Perspektiven steht
vieles Erkidmpfte in Gefahr, wieder zuriickgenommen zu werden. Die neolibera-
le Transformation aller Bildungseinrichtungen, die nicht zuletzt die Universititen
massiv betrifft (vgl. bspw. Stapelfeldt 2015: 295ff.), ebenso wie ein rechter Backlash
drohen die erkimpften und weiter marginalen Perspektiven sowie Positionen von
Frauen® und PoC an den Universititen zu diskreditieren (vgl. bspw. Laufenberg et
al. 2018). Auch deshalb gilt es, kritische Theorien zusammenzudenken und nicht
gegeneinander ausspielen zu lassen.

Auch in Bezug auf Epistemologie gilt es in dieser Ethnographie an KT anzu-
kniipfen. Zum einen sehe ich in der Asthetik des Schreibens vieler Kritischer Theo-
retiker eine Parallele zu Ethnographien. Aus der Beobachtung kleiner Szenen oder
Momente menschlicher Interaktion werden weitergehende Uberlegungen abgelei-
tet. In dem essayistischen Schreibstil Adornos tritt dieser jedoch zum einen nicht
in Interaktion mit dem beobachteten Subjekt, zum anderen folgte fiir ihn aus sei-
nem Befremden, bzw. der Unméglichkeit des Verstehens und der Ubersetzung des
Anderen, lieber dort aktiv zu sein »wo die eigene Erfahrung sich zustindig weif3,
wo man zu unterscheiden, vor allem die Menschen wirklich zu begreifen vermag,
als dafd man der Anpassung ans andere Milieu zuliebe sich aufgibt« (Adorno 1965:
696). Dies mag zunichst als ein Kontrast zu ethnographischen Methoden erschei-
nen, doch die dahinterstehende Reflexion, die Gefahr umgehen zu wollen, die An-
deren reduktionistisch darzustellen, entspricht auch einer Reprisentationskritik.

Bei Marcuse hingegen findet sich in den 1960er/1970er Jahren in der explizi-
ten Unterstiitzung von Kimpfen marginalisierter Gruppen und in der Affirmation
von Sensibilitit und Feminismus und damit einhergehend nicht-verdinglichter Be-
ziehungen zwischen den Menschen der Versuch, Ubersetzungen sowohl zwischen

- 8m 14.02.2026, 16:58:40.


https://doi.org/10.14361/9783839459416-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Methodologie: Kritische Theorie und Ethnographie

verschiedenen Subjektpositionen als auch zwischen dem was ist und dem was sein
soll einzugehen. Isaac B. Balbus kritisiert jedoch, dass Marcuse diese Zuginge me-
thodologisch in seiner Arbeit nicht umgesetzt habe (Balbus 1994: 107). Sozusagen
Marcuse und seinen Ansatz der Sensibilitit selbst ernst nehmend, schligt er vor,
in feministischer Tradition der Gesprichsfithrung die eigene Person in Gespri-
chen mit Akteur*innen des erforschten Feldes mehr zu thematisieren, die eige-
nen personlichen Beziige zum Thema offenzulegen und die Anderen um Mithilfe
zur Beantwortung der Fragestellung zu bitten. Somit werde ein offenerer Prozess
gestartet, und die in Marcuses Werk geforderte Verbindung von Sensibilitit und
Rationalitit praktisch umgesetzt (ebd.: 114).

Ankniipfend an die durch Adorno und Marcuse vollzogene Objektivierungskri-
tik empirischer Forschung sowie die in Marcuses Tradition stehende solidarische
Positionierung zu denjenigen, die Widerstand leisten, mochte ich in dieser Arbeit,
wie Balbus es fordert, die iltere KT methodologisch neu denken®. Das bedeutet,
auch in Erweiterung der dlteren KT, auf Debatten um kritische Methodologien der
letzten Jahrzehnte zu schauen und meine Arbeit hierin zu verorten — und somit Er-
fahrungen wie die am Abschiebeknast zum Teil der empirischen Basis werden zu
lassen. Dafir skizziere ich zunichst das ethnographische Forschungsdesign, das
eine theoriebasierte Ethnographie begriindet (4.1). Im zweiten Abschnitt reflektie-
re ich meinen Forschungsprozess anhand feministischer und dekolonialer Primis-
sen (4.2). Der dritte Abschnitt dient einer Reflexion der Konzeption und konkreten
Methode der Gespriche, die den Kern dieser ethnographischen Forschung bilden
(4.3). Mit dem erneuten Aufgreifen der Figur der*des Intellektuellen in Bezug auf
meine Gesprichspartner*innen, Marcuse und mich und die Metapher der Uberset-

3 Konkrete Ansatze zu einer Umsetzung der alteren Kritischen Theorie in qualitative Forschung
heute gibt es kaum. So wird Kritische Theorie beispielsweise im Handbook of Action Research
(Reason und Bradbury 2006) zwar als eine Basis der Aktionsforschung beschrieben, doch
die Beziige bleiben schwammig. Heinz Mosers Buch mit dem vielversprechenden Titel Ak-
tionsforschung als kritische Theorie der Sozialwissenschaften (Moser 1975) postuliert zwar, auch
mit Bezug auf die Studentenbewegung, die Erkenntnis, dass Lebenspraxis und Forschung
nicht trennbar seien und Forschung die dialogische Interpretation der Lebenspraxis sei (Mo-
ser1975: 82), kommtaber nichtauf Marcuse zu sprechen, der tiber die Praxis des Protests stets
das Gesprach suchte. Stattdessen fiithren ihn die Diskurstheorien Habermas’ und Foucaults
auf eine wesentlich abstraktere Ebene, die zwar zur Erkenntnis der Notwendigkeit der Kom-
munikationsprozesse beitragen, aber keine inhaltlichen Ankniipfungen in Bezug auf konkre-
te Aktion bieten, geschweige denn eine Strategiediskussion erlauben. Auch Balbus kritisiert
im oben zitierten Text Michel Foucault und Jiirgen Habermas, die den Diskurs iber eman-
zipatorische Vernunft dominierten: Habermas wolle Emotionen aus einem gleichwertigen
Dialog verbannen und Foucault wolle und kénne nicht definieren, was emanzipatorisch ist.
Beides fiihre nicht zu einem offenen Austausch, zu einer wirklichen Zusammenfiihrung von
Sensibilitat und Vernunft, wie sie etwa mit Marcuses Theorie mdglich sei.

- 8m 14.02.2026, 16:58:40.


https://doi.org/10.14361/9783839459416-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

16

Widerstandiges Wissen

zung verorte ich diese Arbeit als den Versuch, zum Verstehen in von Ungleichheit
durchzogenen Begegnungen beizutragen.

4.1 Ethnographisches Forschungsdesign

Methodischer Fixpunkt dieser Arbeit ist eine Ethnographie mit einem starken sozi-
alwissenschaftlichen Theoriebezug (Burawoy 2000; Burawoy et al. 2010; Hirschauer
2001) und insbesondere die multi-sited ethnography nach dem Kulturanthropologen
George E. Marcus (Marcus 1995; Marcus 2009; Nadai und Maeder 2009). Mitte der
1980er Jahre konstatierte Marcus:

»Indeed, ethnography has shown the effects of minor events and large systems on
the everyday life of those usually portrayed as victims [...] but it has rarely been di-
rected to answering macrosociological questions about the causes of events or the
constitution of social systems and processes, usually represented more formally
and abstractly in other conceptual languages.« (Marcus 1986: 168)

In seiner Konzeption einer makrosoziologisch eingebetteten Ethnographie werden
die lokalen Beobachtungen entsprechend mit einer globalen Perspektive kontex-
tualisiert. Bei Marcus ist diese globale, theoretische Perspektive Immanuel Waller-
steins Weltsystemanalyse:

»Ethnography moves from its conventional single-site location, contextualized by
macro-constructions of a larger social order, such as the capitalist world system,
to multiple sites of observation and participation that cross-cut dichotomies such
as theslocal<and theglobals, the slifeworld<and the >system.« (Marcus 1995: 95)

Marcus benennt den Vorteil einer multi-sited ethnography nicht nur in der Erfassung
eines weiteren bzw. zerstreuteren Feldes, »but a more theoretical rethinking of
fieldwork itself« (Marcus 2009: 185). Michael Burawoy entwickelt in Ethnography
unbound. Power and resistance in the modern metropolis (Burawoy et al. 2000) einen
ethnographischen Ansatz, der explizit Theorien konsolidiert und weiterentwickelt
(Burawoy 2000: 26)*. Mein gewihlter Zugang, die Kritische Gesellschaftstheorie
Marcuses in einer Ethnographie zu iiberpriifen und zu aktualisieren, findet bei
Marcus und Burawoy Bestitigung.

4 Michael Burawoy bezieht seinen Zugang auf Theorien, die bereits ethnographisch basiert
sind und in denen dem Untersuchungsgegenstand als einer »Anomalie« begegnet wird.
Dann ginge es nicht darum, bestehende Theorien einfach zu verwerfen und eine zu finden
oder zu konstruieren, die genau passt, sondern das vorhandene zu iilberarbeiten: »The short-
comings of the theory become grounds for a reconstruction that locates the social situation
in its historically specific context of determination« (Burawoy 2000: 9).

- 8m 14.02.2026, 16:58:40.


https://doi.org/10.14361/9783839459416-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Methodologie: Kritische Theorie und Ethnographie

Eva Nadai und Christoph Maeder, die die multi-sited ethnography explizit als
soziologische Forschungsstrategie ausarbeiten, schreiben, dass die Konstruktion
des Feldes einer soziologischen Ethnographie, die in komplexen gesellschaftlichen
Verhiltnissen angesiedelt ist, stirker theoriegeleitet sein miisste als in einer klas-
sischen Ethnographie (Nadai und Maeder 2009: 236). Statt sich itber sehr lange
Zeit an einem bestimmten geographischen Ort aufzuhalten, gibt Marcus fiir den
Forschungsprozess mehrere mogliche Beziige an. Beispielsweise konne Menschen,
aber auch Dingen, Metaphern, Geschichten, Biographien oder Konflikten gefolgt
werden (Marcus 1995: 105-112). Dieser Ansatz ist fiir eine Ethnographie im Kontext
von Migration naheliegend und es wird sich dementsprechend auch ofter in eth-
nographischer Migrationsforschung auf Marcus bezogen (vgl. bspw. Weiffkoppel
2009 sowie Boccagni 2016). Meine Studie unterscheidet sich jedoch von Ethnogra-
phien, die den Prozess der Migration selbst in den Fokus stellen. Vielmehr besteht
das multilokale Feld aus den Orten des Refugee-Protestes ab 2012. Hier wurden
einzelne Akteure an verschiedenen Orten des Protests aufgesucht und mit ihnen
langere Diskussionen gefithrt. Auch wenn wir uns meist mehr als einmal begeg-
net sind und die Gespriche in eine ethnographische Konzeption eingebunden sind,
folgte ich weniger den einzelnen Personen, als dem theoretischen Konzept oder der
Metapher der »organischen Intellektualitit« und der Ubersetzung (siehe Abschnitt
4.4).

Es ergeben sich in meinem Projekt auch einige Abgrenzungen und Erginzun-
gen zu Marcus’ Konzeption. Er verortet eine klassisch aktionsforschungsorientierte
Position eher in einer single-sited ethnography, »that examines its local subjects’ ar-
ticulations primarily as subalterns to a dominating capitalist or colonial system«
(Marcus 1995: 110-111). In einer multi-sited ethnography sieht er den politischen oder
aktivistischen Beitrag hingegen in der Rolle der Forschenden selbst, die die globale
und lokale Ebene verkniipft und sich darin im Forschungsprozess stets selbst zu
verorten hat. Meine Konzeption, wenn auch unter dem Oberbegriff multi-sited eth-
nography, setzt auf beiden Ebenen zugleich an. Indem ich mit meinen Forschungs-
subjekten direkt iiber ihren Widerstand im Kontext globaler Ungleichheit diskutie-
re, stirke ich die Verbindung zwischen Mikro- und Makroebene und aktualisiere
sowohl meinen theoretischen Bezug, mache eine Meta-Ebene im Selbstverstindnis
meiner Gesprichspartner*innen sichtbar und iiberdenke nicht zuletzt meine Rolle
als forschende Aktivistin neu. Metaphern ebenso wie zentrale begriffliche Konzepte
Marcuses bieten dabei Ausgangspunkte und kénnen neu durchdacht und im ethno-
graphischen Schreiben weiterentwickelt werden (vgl. ethnographisches Schreiben
als theoretische Sozialforschung zur Begriffsbildung bei Hirschauer 2001: 449).

Fiir das ethnographische Forschungsdesign dienten einige Handbiicher (Da-
vies 1998, Breidenstein et al. 2013, Madden 2017, O'Reilly 2009) als Hilfestellung.
Ethnographisches Forschen und Schreiben muss vor allem als eine Methodologie
und Epistemologie betrachtet werden, weniger als eine genaue methodische Anlei-

- 8m 14.02.2026, 16:58:40.

n7


https://doi.org/10.14361/9783839459416-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

n8

Widerstandiges Wissen

tung. Neben der aus der Anthropologie/Ethnologie stammenden Ethnographie gilt
es Forschungsansitze aus den Sozialwissenschaften, die ebenfalls durch feministi-
sche und postkoloniale Reprisentationskritiken geprigt wurden, mit einzubezie-
hen (vgl. Hall 2004, Minh-ha 1991, Said 1977, Spivak und Adamson 1986). Basierend
auf der Annahme, dass »social contradictions and political struggles are generative
sources of knowledge« (Hale 2008b: 23), sind Activist Research und Activist Scholar-
ship (bspw. Reason und Bradbury 2006, Hale 2008a) sowie partizipative Forschung
(bspw. Unger 2014) mit dem Ansatz der Beteiligung nicht-universitirer Akteure als
Co-Forscher*innen (ebd.: 10) weitere methodologische Bezugspunkte. Wihrend es
bei partizipativer Forschung vor allem um das Wirken der Forschung geht, zielt
fiir die Herausgeber*innen des Handbook of Action Research hingegen Aktionsfor-
schung in erster Linie auf ein Uberdenken westlicher Forschungspraxis und des
dominanten Theoriekanons ab. Aktionsforschung ist fiir sie eine Forschung, mit
der Fragen der Wissensproduktion und Kritik hegemonialen westlichen Wissens
ins Zentrum riicken (Reason und Bradbury 2006: xxiii). Beides — die Reflexion des
Wissenskanons als auch der Anspruch, mit der Forschung eine emanzipatorische
Wirkung zu erzielen - sind Elemente dekolonialer und feministischer Wissens-
produktion, worauf ich in Abschnitt 4.2 mit konkretem Bezug auf mein Schreiben
zuriickkomme. Zunichst méchte ich jedoch einige Primissen kritischer ethnogra-
phischer Forschung einfiithren.

Fragen der Reprisentation wurden und werden in der ethnographischen For-
schung umfassend diskutiert. Im Kontext der sogenannten Writing Culture-Debatte
Mitte der 1980er Jahre (Clifford und Marcus 1986), in der ethnographisches Schrei-
ben als ein Schreiben auch iiber sich selbst verortet wurde und James Clifford mit
dem Paradigma der Partial Truth (Clifford 1986: 7) die Unmdoglichkeit einer objek-
tiven ethnographischen Darstellung von Kultur beschrieb, ging es zentral um Re-
prasentation in einer postkolonialen Realitit. Diese von Clifford und Marcus in
der Ethnographie zum Standardbezug gemachte Debatte um die Krise der Repri-
sentation hat ihren Ausgang jedoch in postkolonialen und feministischen Kritiken,
die in der nun von tiberwiegend weifSen Mannern gefithrten Writing Culture-Debatte
teilweise untergingen (vgl. Lengel 1998: 231).

Um nicht koloniale Reprisentationsmuster stetig zu reproduzieren und zu ver-
festigen, liegt zunichst der Bezug auf (Selbst-)Reflexivitit als Grundsatz nahe. Den
Imperativ, die eigene Position als weifSe Forscherin sowie den Forschungsverlauf
zu reflektieren, findet sich in Literatur zu Ethnographie und kritischer Sozialfor-
schung stets wieder (vgl. bspw. Kithner et al. 2013 oder Hametner 2013). Doch ge-
rade an Diskursen um Reflexivitit lisst sich aufzeigen, wie leicht der Anspruch zu
einer irgendwie kritisch-reflexiven Forschung sowie der Verweis auf Postkolonia-
litdt als abstraktes Konzept und modisches Schlagwort (vgl. Gutiérrez Rodriguez
2003) zu einem leeren Container werden konnen. Von zahlreichen Autor*innen
wird eine Hyperreflexivitit oder Selbstabsorption konstatiert (vgl. bspw. Alvesson

- 8m 14.02.2026, 16:58:40.


https://doi.org/10.14361/9783839459416-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Methodologie: Kritische Theorie und Ethnographie

2011: 106, Clifford 1986: 15, Davies 1998: 26, Schweder et al. 2013: 202-203). Sie war-
nen vor einer mit Bourdieu als »narzisstische Reflexivitit« bezeichneten Tendenz,
in der die Selbstreflexion so zentral angesetzt und vorgeblich so »tief« betrieben
wird, dass daraus die Legitimation fiir die Forschung gezogen wird — als kénnten
durch Selbstkritik die Forschungserkenntnisse »wahr« werden. Eine weitere Ebene
von Reflexivitit im Sinne einer Uberpriifung der eigenen Annahmen und Theorien
ist zudem nichts Neues und vielmehr in Sozialwissenschaften eigentlich als selbst-
verstindlich anzunehmen®.

Dass erst im Prozess der Forschung und des Schreibens an einem konkreten
Projekt der Container mit Inhalt gefiillt werden kann, und dass es dabei nicht nur
um den Bezug auf abstrakte Paradigmen gehen kann, habe ich an meiner eigenen
Arbeit gemerkt. In einer Version der Methodologie, die ich 2015 verfasst habe, die
also ziemlich zu Beginn dieses Projekts, und damit meiner ersten ethnographi-
schen Arbeit stand, wirken die aufgestellten Prinzipien, allen voran Reflexivitit,
wie leere Floskeln. Aus heutiger Perspektive kann ich aus der Debatte um Reflexi-
vitit vor allem zwei Elemente fiir die weiteren Ausfithrungen meiner Methodologie
und konkreten Methode mitnehmen.

Erstens ist mit einem reflexiven Zugang das eigene Schreiben zwar in gesell-
schaftliche Verhiltnisse und objektive Positionen eingebunden zu analysieren, dar-
in darf jedoch die eigene Autor*innenschaft und somit Macht iiber das Geschrie-
bene nicht negiert werden (Stacey 1988: 25). Den Text schreibe am Ende ich, nehme
aber die Stimmen vieler anderer Menschen auf und verwende sie. Der verantwor-
tungsvolle Umgang im Feld aber auch im Text und die Reflexion der verschiedenen
Ebenen und Stimmen muss in der Ethnographie sichtbar sein. Es geht, mit Clifford
ausgedriickt, darum, eine Polyvokalitit (Clifford 1986: 15) herzustellen.

Zweitens verweisen zahlreiche Autor*innen darauf, dass Reflexivitit als ein
Riickbezug ethnographischer und sozialwissenschaftlicher Forschung auf Theorie
und eine Metaebene in der Konzeption der Methodologie zu verstehen ist (vgl.
Marcus oben sowie Alvesson 2011: 107). Nicht nur die strukturell gegebene Positi-
on, mit der zwar sensibel und dem Feld angemessen umgegangen werden muss,
die aber nicht abgeschafft werden kann, sondern ebenso der politisch-theoretische
Bezug und die eigene Methodologie als den Ebenen der Forschung, die selbst ge-
wahlt und gestaltet werden konnen, sind zu hinterfragen und gerade durch Theorie
zu reflektieren. Auch im Forschungsprozess auftretende Schwierigkeiten miissen
dokumentiert und reflektiert werden (s.u.). Ergebnisse sind niemals naturgege-
ben, sondern resultieren aus einer bestimmten Sicht und Auswahl sowie in Bezug

5 Und zudem in der Soziologie nicht erst mit postmodernen Diskursen als Konzept eingefiihrt
worden, wie Andreas Langenohl in »Geschichte versus Genealogie. Warum die Debatte um
sozialwissenschaftliche Reflexivitdt die Ethnomethodologie vergafi« (Langenohl 2009) ana-
lysiert.

- 8m 14.02.2026, 16:58:40.


https://doi.org/10.14361/9783839459416-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

120

Widerstandiges Wissen

auf den eigenen theoretischen Hintergrund, der moglichst transparent sein soll-
te. Charlotte Aull Davies beschreibt Reflexivitit als den Versuch, ethnographische
Forschung philosophisch zu fundieren (Davies 1998: 26) und Fabienne Darling Wolf
formuliert: »Reflexivity, however, is only useful if integrated in the context of a lar-
ger political agenda and used as a starting point for theorizing« (Darling-Wolf 1998:
419). Reflexivitit mit einer Rickbindung an Theorie und die Ethnographie nicht
zum Selbstzweck werden zu lassen, fithrt zuriick zu der mit Adorno vorangestell-
ten Warnung, Methode nicht zu verdinglichen und zu fetischisieren.

Ein reflexiver Zugang impliziert fiir mich, den kapitalistischen, postkolonia-
len, patriarchalen Forschungskontext mit einzubeziehen. In meiner Ethnographie
sind politischer Kontext wie auch theoretische Fundierung von Beginn an offen ge-
legt bzw. der Ausgangspunkt. Daraus, dass Wissen niemals neutral, sondern im-
mer parteiisch ist (vgl. Marcuse in der Einleitung) folgt fiir mein akademisches
Forschen und Schreiben im Kontext der Refugee-Bewegung im nichsten Schritt
eine bewusste Parteinahme fiir den Kampf Gefliichteter um Aufenthaltsstatus und
menschenwiirdiges Leben. Des Weiteren gilt die Primisse, dass Theorie dem Wi-
derstand niitzlich sein muss. Ob diese Niitzlichkeit sich dabei vor allem indirekt
als Produktion von alternativem Wissen im akademischen Kontext ausdriickt oder
ob es auch einen direkten Nutzen der Forschung in der Bewegung geben kann ist
dabei ein Element, das an der Forschungspraxis zu iiberpriifen ist.

Anhand feministischer, postkolonialer und dekolonialer Beitrige zu Methodo-
logie werde ich im folgenden Abschnitt meine Interpretation einer kritischen Eth-
nographie mit Kritischer Theorie aufzeigen und dabei meinen Forschungsprozess
mit den mich begleitenden Fragen und Bedenken transparent machen.

4.2 Feministisches und Dekoloniales Forschen

Deutlich wurde, dass kritische ethnographische Forschung Gesellschaftstheorie als
einen Ausgangspunkt hat und diese bestindig erweitert und weiterentwickelt. Was
meine Arbeit jedoch von den mir bekannten Ansitzen unterscheidet, ist, dass ich
in die Gespriche ganz konkret meine Lesart Marcuses, teilweise sogar in Form
von Zitaten, eingebracht habe. Wenn sonst theoretische Konzepte und Ansitze in
Ethnographien angewandst, iiberdacht, weiterentwickelt und in neue Konstellatio-
nen gesetzt werden, werden diese hier direkt zur Diskussion gestellt und nehmen
daher in den Gesprichen viel Raum ein. Das warf fir mich zu Beginn in Bezug
auf den Anspruch, einer reflektierten, reziproken Ethnographie und der Erzeu-
gung einer Polyvokalitit einige Fragen auf. Wiirde »meine« Theorie iiberhaupt auf
Interesse stofRen? Bleibt in dieser speziellen Methodologie genug Raum fir die
Theorien und Analysen meiner Gesprichspartner®innen? Ein weiteres Bedenken
lag in der Konzeption, mit intellektuellen Gefliichteten an verschiedenen Orten

- 8m 14.02.2026, 16:58:40.



https://doi.org/10.14361/9783839459416-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Methodologie: Kritische Theorie und Ethnographie

des Protests zu sprechen — anders als in vielen aktivistischen Forschungen, in der
die Forscherin lingerfristig eine Verbiindete vor Ort ist, witrden meine Kontakte
zu den Gesprichspartner*innen eher punktuelle sein. Wie kann ich dennoch ein
zuverlissiges und verantwortliches Gegeniiber sein? Wie sieht Reziprozitit in die-
ser konkreten Konstellation aus? Diese Fragen mdchte ich hier unter Bezugnahme
auf feministische und dekoloniale Primissen einer ethnographischen Forschung
reflektieren.

Als ein Manifest parteilicher, feministischer Methodologie und Epistemolo-
gie gelten Maria Mies’ 1978 verdffentlichte Methodische Postulate zur Frauenforschung
(Mies 1984). Mies vertritt unter anderem die Annahme, »dass Frauen eine grofiere
Sensibilitit fiir die Analyse von Herrschaftsmechanismen haben als Minner« (Alt-
hoff et al. 2001: 39). Auch feministische Standpunkttheorie u.a. nach Sarah Harding
und Donna Haraway geht von einem besonderen Wissenszugang von Frauen® aus.
Demnach folgt daraus, dass Frauen® durch ihre Position und Erfahrung fiir Herr-
schaftsverhiltnisse einen ihnen vorbehaltenen Zugang zu Wissen haben. Fir Ha-
raway ist entsprechend Objektivitit neu zu definieren: Nur welche weif3, wovon sie
spricht, kann etwas objektiv beschreiben, eine neutrale Objektivitit gebe es nicht
(Darling-Wolf 1998: 418). Allerdings ist dieses Bewusstsein nicht automatisch da,
sondern wird in politischem Kampf verbunden mit einer theoretisch-philosophi-
schen Reflexion hergestellt. Erfahrung bedeutet nicht gleich Bewusstsein und noch
weniger, dies artikulieren und mitteilen zu kénnen. Die Annahme jede*r brauche
nur fiir sich selbst zu sprechen, sei eine »misguised illusion embedded in Western
individualistic ideology«, wie Darling-Wolf mit Bezug auf Haraway ausfiihrt (vgl.
ebd.: 417-418). Die vorgeschlagene Verbindung von Rationalitit und Sensibilitit,
von Erkenntnis durch eigene Erfahrung und theoretische Reflexion erinnert sehr
an Marcuses in ViidB oder auch Marxismus und Feminismus entwickelte Erkenntnis-
und Befreiungsperspektive® (siehe dazu Kapitel sechs).

Mit der Fehlannahme, jede Frau miisse nur fiir sich selbst sprechen, ist bereits
einer von mehreren Aspekten der Kritik Schwarzer Frauen, Women of Color und
postkolonialer Frauen an einem weiflen Mittelstandsfeminismus benannt. Zwei-
ter Aspekt ist eine oftmals angenommene gemeinsame Erfahrung aller Frauen als
Frauen, die zur vermeintlichen moglichen Reprisentanz aller Frauen durch wei-
f3e Frauen und insbesondere Wissenschaftlerinnen fithrt — also zum Gegenteil von

6 Vgl. Balbus oben zu Sensibilitat und Rationalitét. Peter Park beschreibt in »Knowledge and
Participatory Research« (Park 2006) unter Bezug auf KT, wie in kollektiver Praxis einerseits die
Welt verstanden und andererseits die Moglichkeit anderer sozialer Beziehungen manifest
wird. Das Konzept »conscientization« aus Paolo Freires Befreiungspiddagogik fliefdt hier mit
ein (ebd.: 89). Und ebenso wie Marcuse verwendet Park Feminismus als positives Beispiel,
denn »feminist movement provides a concrete example of how an oppressed segment of so-
ciety can organize to produce reflective knowledge and, in the process, empower themselves
and change the world« (ebd.: 90).

- 8m 14.02.2026, 16:58:40.



https://doi.org/10.14361/9783839459416-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

122

Widerstandiges Wissen

Selbstprasentation. Als dritter Aspekt ist die Konstruktion der »Dritten Welt-Frau«
als zu rettendes Subjekt zu nennen (ebd.: 417). In der Identifikation mit und ver-
meintlichen Reprisentation des Subalternen, durch die Darstellung als die Andere
Frau, werden die postkolonialen Subjekte in ihrer eigentlichen Subjektivitit un-
sichtbar gemacht und gesellschaftliche Probleme oftmals auf angebliche kulturel-
le Unterschiede reduziert. Wichtige Theoretikerinnen, die zu dieser Konstruktion
und Unsichtbarmachung der anderen Frau im akademischen und aktivistischen
Diskurs schreiben, sind Gayatri Chakravorty Spivak (1990), Trinh T. Minh-ha (1989)
und Chandra Talpade Mohanty (1984).

In Deutschland erfolgte eine literarische und sozialwissenschaftliche Ausein-
andersetzung um Schwarz-sein, das Verhiltnis zur weifSen (Frauen)Bewegung so-
wie eine Thematisierung deutscher Kolonialgeschichte ab den 1980er Jahren zuerst
durch afro-deutsche (Oguntoye et al. 1986) bzw. migrantische (FeMigra 1994) Frau-
en (vgl. Gutiérrez Rodriguez 2003: 29). Die Analysen im deutschen Kontext bezogen
sich auf die im englischsprachigen bereits geleisteten Kritiken. Das Zusammen-
finden afro-deutscher Frauen, das spiter zu der Verdffentlichung Farbe bekennen
(Oguntoye et al. 1986) und letztlich zur Griitndung der (nach Umbenennung) heu-
tigen Initiative Schwarzer Menschen in Deutschland (ISD) fithrte, war durch den
Aufenthalt der afro-amerikanischen Dichterin Audre Lorde in Berlin initiiert (Og-
untoye 2006). Trotz anderer (historischer) Ausgangsbedingungen, einer Leugnung
von Rassismus in Deutschland oder der Notwendigkeit der Auseinandersetzung
und Differenzierung von Rassismus und Antisemitismus im speziellen deutschen
Kontext, waren und sind die Grunderfahrungen Schwarzer Frauen dhnlich wie im
US-amerikanischen Kontext: Erstens die kulturalistische Konstruktion als Ande-
re, zweitens die Alibi-Funktion, die Schwarze/migrantische Frauen im Kontext der
Frauenbewegung oftmals einnahmen um die eigene Bewegung als nicht-rassis-
tisch darzustellen und drittens das auch in feministischer Forschung erfolgende
Silencing, wenn weifSe Frauen iiber sich sowie die Andere Frau schreiben diirfen,
die Andere aber hochstens als Beweis fiir ihre Andersheit zur Sprache kommt. An-
nita Kalpaka und Nora Rithzel leisteten Mitte der 1980er Jahre mit Die Schwierigkeit
nicht rassistisch zu sein eine grundlegende (Selbst-)Reflexion und Kritik der Frauen-
bewegung und Frauenforschung. 2017 gab es eine Neuauflage sowie Fortsetzung
der Diskussion in dem Sammelband Die Schwierigkeit nicht rassistisch zu sein — 30
Jahre danach (Kalpaka und Rithzel 2017). Innerhalb bzw. auch in kritischer Ausein-
andersetzung mit der deutschen Frauenforschung entstanden in den folgenden
Jahrzehnten zahlreiche Arbeiten, die ethnographisch-biographisch ansetzten. In
der Einleitung zum Sammelband Migration, Biographie und Geschlechterverhiltnisse
(Apitzsch und Jansen 2003) benennt Ursula Apitzsch die Ausrichtung dieser For-
schungen, die in Reaktion und Abgrenzung auf Verobjektivierung als Andere ent-
standen, als Méglichkeit und Ort »iiber die Entstehungsprozesse politischer und
sozialer Zugehorigkeit zu kommunizieren, ohne Differenz als Markierung zu ver-

- 8m 14.02.2026, 16:58:40.


https://doi.org/10.14361/9783839459416-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Methodologie: Kritische Theorie und Ethnographie

stehen. Es geht also in der biographischen Migrationsforschung nicht darum, den
Anderen durch den Bezug auf Herkunft fremd zu machen, sondern darum, si-
tuiertes relationales Wissen zu erzeugen [...]J« (Apitzsch 2003: 9). Situiert und re-
lational — das verstehe ich als Anspruch, das sich aus einer spezifischen Position
und Positionierung ergebende Wissen in Relation zu dem Wissen Anderer und zu
Wissen, das in Gesellschaftstheorie aufgehoben ist, zu stellen. Die feministische
Kritische Theoretikerin Gudrun Axeli-Knapp kritisiert, dass in Teilen der Frauen-
forschung auch unter Bezug auf eine simple Auslegung von Intersektionalitit als
Aufzihlung von Betroffenheiten diese gesellschaftstheoretische Einbettung immer
mehr verloren gegangen sei (Knapp 2012: 419). Auch Ilse Lenz schligt vor, die In-
tersektionalititsdebatte stirker gesellschaftstheoretisch einzubinden (Lenz 2010).

Neben feministisch-rassismuskritischer Methodologie ist mein weiterer me-
thodologischer Bezug die in Lateinamerika entwickelte dekoloniale Theorie, die
Kolonialitit zum Ausgangspunkt nimmt und die Aufforderung und Bemithung um
ein Loslésen von Kolonialitit in Theorie und Praxis impliziert (Quintero und Gar-
be 2013: 8). Wihrend es dem Konzept der Postkolonialitit in einer postmodernen
Pluralitit (de Sousa Santos 2010: 229) und popkulturellen Auslegung (Steyerl und
Gutiérrez Rodriguez 2003) teils an Materialitit verloren gegangen ist, hat deko-
loniale Soziologie ihre Verortung in einer Kapitalismus- und Modernititsanalyse,
die Kolonialitit als materielle Ausgangsbedingung fiir ebenjene thematisiert. Zum
anderen richtet dekoloniale Theorie methodologisch den Blick explizit auf wider-
stindige Epistemologien und alternative Epistemologien des globalen Siidens. Bot
Postkolonialitit die Moglichkeit einer radikalen Selbstkritik weifSer und europii-
scher Subjektivitit, eroffnet dekoloniale Theorie die Befreiungsperspektive durch
ihre Komplizenschaft mit sozialen Bewegungen in den Postkolonien und der For-
derung nach einer radikalen Dekolonisierung in Theorie und Praxis.

Aus rassismuskritischer, post- und dekolonialer Reflexion lassen sich fiir For-
schungsprojekte, die itber und mit den Anderen (Frauen/PoC/Migrant*innen/...)
schreiben, Ergdnzungen zu einer feministischen, aktivistischen Ethnographie ab-
leiten, in der zunichst von einer Nihe zwischen allen an der Forschung Beteilig-
ten auszugehen ist. Das bedeutet, dass ich als Forschende entweder fester Teil des
Kollektivs oder des politischen Kontexts sein sollte, in dem ich forsche. Ich sollte
also verbindlich und nicht nur im Rahmen der Forschung da sein. Die Forschung
sollte dann auch méglichst nicht an akademische Zwinge gebunden sein. Laura
B. Lengel geht in ihrer an Talal Asad und Mohanty anschliefenden Kritik jedoch
so weit zu sagen, dass manche feministische Ethnographin mehr Schaden anrich-
tet, wenn sie das koloniale Verhiltnis trotz allem guten Willen reproduziert. Ju-
dith Stacey fragt sich in »Can there be a feminist ethnography?« (Stacey 1988): »I
find myself wondering whether the appearance of greater respect for and equality
with research subjects in the ethnographic approach masks a deeper, more dan-
gerous form of exploitation« (ebd.: 22). Das korrespondiert mit Kritiken, die auch

- 8m 14.02.2026, 16:58:40.

123


https://doi.org/10.14361/9783839459416-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

124

Widerstandiges Wissen

von Aktivist*innen im Kontext von Refugee-Kiampfen geiibt werden. Beispielsweise
schreibt eine griechische Gruppe dariiber, wie durch den Wandel der Anthropolo-
gie im Rahmen einer postkolonialen Kritik Migrant*innen und solidarische Bewe-
gungen in Europa geradezu mit Forschenden iiberrannt wiirden (Fabrika Yfanet
squat 2017). Auch am O-Platz gab es, wie bereits dargestellt, Kritik an Forscherin-
nen, die sich als Aktivist*innen gaben, aber nach der Forschung wieder weg waren.
Radostin Kaloianov (2014) folgert aus der Ubertragung einer feministischen Epis-
temologie (nach Donna Harraway und Sandra Harding) sowie der Strategie zur
Ergreifung kollektiver Artikulationen des black feminism nach Patricia Hill Collins
auf migrantische Kritik in Deutschland eine »epistemische Privilegierung [..der
Stimmen migrantischer Forscher*innen, L.D.], die iitber Methoden oder sonstige
entomologische Hilfmittel [sic!] nicht wettgemacht werden kann« (ebd.: 159). Die-
ser epistemischen Privilegierung stimme ich durchaus zu — sowohl in Bezug auf
feministische, als auch postkoloniale, dekoloniale und rassismuskritische Ansitze.
Im Kontext der Refugee-Bewegung ist darin auf die wegweisende Arbeit des IWS
zu verweisen (siehe 6.2). Bedeutet das als nicht-migrantische Forscherin nicht zu
migrantischen Kimpfen forschen zu konnen?

Personlich wurden mir diese Bedenken zu meinem Zugang von meinen Ge-
sprichspartner*innen selbst genommen. Neben der im vorherigen Kapitel bereits
geschilderten Begegnung mit Turgay Ulu und seinem Interesse, KT zu diskutieren,
war vor allem ein Austausch iiber Forschung im Kontext der Refugee-Bewegung
im Rahmen eines Workshops des Netzwerks fiir kritische Migrations- und Grenz-
regimeforschung (kritnet) in Miinchen am 1. Midrz 2014 ermutigend. Die folgen-
den Sitze stammen aus meinen Notizen. Napuli Paul sagte hier, dass fiir sie die
solidarische Forschung in der Bewegung direkte Aktion zu Menschenrechten an
der Universitit sei. Und Arash Dosthossein legte anhand der Non-Citizen-Theorie
(siehe Kapitel funf) dar, dass Refugees selbst Theorien haben, jedoch meist auf-
grund der mangelnden Eingebundenheit diese nicht an die Universititen vermit-
teln kénnten. Das Wissen iiber Kolonialismus, Neoliberalismus, Kapitalismus und
Hegemonie sei vorhanden, nur die Sprache — worunter ich sowohl die deutsche
Sprache als auch ein akademisches Sprechen und einen Habitus und damit ver-
kniipfte Zuginge verstehe — dieses auszudriicken fehle. Genau dies war Ausgans-
punkt fir mich, meine Gesprichspartner®innen als Intellektuelle zu adressieren.
Es ging neben dem Interesse an ihrem Wissen, das ich in einer Aktualisierung Kri-
tischer Theorie verwenden wollte, auch darum, auszuloten, inwiefern aus unserer
Kooperation dieses Wissen auch in Riume vordringen kann, die durch ebenjene
als »Sprache« benannte Barrieren den intellektuellen Gefliichteten nicht zur Ver-
filgung stehen. Dosthossein betonte jedoch dariiber hinaus, dass es wichtig fir
Menschen wie mich sei, als solidarische Citizens auch unsere eigene Subjektivitit
zu entwickeln. Wortlich sagte er: »Your subjectivity is the university.« Universitits-
kontakte fiir die Anliegen von Non-Citizens zu nutzen und ein Buch zu schreiben sei

- 8m 14.02.2026, 16:58:40.


https://doi.org/10.14361/9783839459416-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Methodologie: Kritische Theorie und Ethnographie

organische Citizen-Aktivitit”. Dafiir briuchte ich nicht das OK der Refugees. Wih-
rend unserer Marcuse-Diskussion rund zweieinhalb Jahre spiter sagte er, dass ich
eine der wenigen Forscher*innen sei, die ihn als Theoretiker ernst nehmen. Durch
unseren Kontakt nahmen Dosthossein und Nasimi zudem 2017 an einer philoso-
phischen Tagung zum »Flichtlingsbegriff« teil. Hier hatten sie die Moglichkeit die
Non-Citizen-Theorie im akademischen Kontext zu prisentieren und in dem im An-
schluss daran erschienenen Sammelband zu publizieren (Dosthossein und Nasimi
2020). Bei Gespriachen am Rande der Konferenz wurde jedoch auch ihre Enttiu-
schung tiber den geringen Praxisbezug vieler Beitrage und die akademische Spra-
che sowie den vorherrschenden Habitus deutlich (eigene Notizen).

Auf oplatz.net findet sich unter der Rubrik »Kontakt« der vielsagende Satz:
»If you want to interview refugee activists for a research project, please consider
your position in relation to people categorized as refugees and being active politi-
cally, and how refugee protests and the activists themselves can benefit from your
project.«® Dabei gilt es auch danach zu fragen, welche Form des Schreibens der
Bewegung niitzt und welche vielmehr von den gefliichteten Aktivist*innen selbst
geleistet werden kann — im Falle der Refugee-Bewegung etwa braucht es keine
»Dokumentation« von auflen. Die Bewegung produziert selbst Texte und Theorie
(siehe auch Forschungsstand bzw. Uberblick Refugee Strike). Spitestens mit Mo-
vement — A Heroes Magazin (International Refugee Center 2015) hat die Bewegung
eine Quelle vorgelegt, die die bundesweiten Geschehnisse besser dokumentiert als
es ein*e aufenstehende Forscher*in kénnte. Zudem gibt es ebenfalls aus dem O-
Platz-Kontext die Zeitung Daily Resistance: »A newspaper published and written by
people, so-called refugees, who don't accept their disfranchisement by the Ger-
man state. They write about their fight and share their opinions to reach out to
people who are in the same situation.«® Solche Publikationen diirfen durch akade-
mische Arbeit nicht ignoriert oder gar konterkariert werden, etwa dadurch, dass
Wissenschaftler*innen Zugang zu Geld und Verlagen haben und ihre Veréffentli-
chungen als »seriése« Quelle vorgezogen werden. Vielmehr gilt es selbstorganisier-
te Publikationen finanziell zu unterstiitzen (was ich, wihrend ich ein Stipendium
bezog, auch machte). Das oben zitierte Gesprich sowie diese Erkenntnisse bestirk-
ten mich entsprechend darin, dass es in meiner Arbeit nicht in erster Linie darum
gehen muss, der Refugee-Bewegung Raum fiir einen Ausdruck zu geben — das ist

7 In Dosthosseins Aufterungen klingt sein Bezug auf Antonio Gramscis organischen Intellek-
tuellen durch.

8 Siehe: https://oplatz.net/contact/ [11.02.2020]. Den dekolonialen Ansatz, Regeln als Reaktion
auf zunehmende anthropologische Forschung aufzustellen, gibt es auch bei einigen indige-
nen Regierungen (vgl. Clifford 1986: 9).

9 Siehe: https://dailyresistance.oplatz.net/ [20.02.2020].

- 8m 14.02.2026, 16:58:40.

125


https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://doi.org/10.14361/9783839459416-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/

126

Widerstandiges Wissen

nicht mein Job. Vielmehr geht es darum, den fiir mich zuginglichen Raum zu nut-
zen und zu versuchen, diesen mit zu verindern. Ein Zugang, der auch Stacey und
Lengel entspricht: Sie folgern aus ihrer Kritik, eine feministische Methodologie mit
den traditionellen »minnlichen« kritischen Traditionen der Anthropologie und So-
ziologie zu vereinen (Stacey 1988: 24), sowie den Fokus auf die eigene Communi-
ty zu richten (vgl. Lengel 1998: 240-241). Ihr Vorschlag ist entsprechend, weniger
den Anspruch zu verfolgen, direkt durch die Ethnographie fiir die Forschungssub-
jekte niitzlich zu sein, sondern vielmehr indirekt. Mit Lengel und Stacey ist fir
eine Verinderung des eigenen (akademischen) Umfelds einzutreten, indem hier
bisher nicht gehérte Stimmen und Themen eingebracht werden. Letztlich sei die
»Politisierung der eigenen Klasse« die einzige Wirkung, »die ein schreibender Re-
volutiondr aus der Biirgerklasse heute sich vorsetzen kann« (Benjamin 1972: 225),
schreibt auch Walter Benjamin. Das heif3t hier tibertragen: eine Re-Politisierung
auch der akademischen KT durch die Beschiftigung mit Kimpfen und eine Theo-
retisierung in Kooperation mit denjenigen, die heute Kimpfen. Die »epistemische
Privilegierung« von der Kaloianov spricht, kann meines Erachtens auch geférdert
werden, wenn Refugees als Expert*innen zu Marcuses Theorie ernstgenommen
und befragt, die Theorie anhand ihrer Expertise neu gedacht wird.

Angstlicher war ich jedoch auch weiterhin in Bezug auf die Elemente, in denen
ich mit Marcuse die Bewegung reflektiere und auch problematische Momente auf-
zeige. Die Unsicherheit des Schreibens iiber die Refugee-Bewegung, insbesondere
wenn sich auch Kritiken an den Aussagen oder dem Verhalten einzelner Gefliich-
teter darin finden, resultiert auch aus einer vorherrschenden diffusen Angst, aus
dem Umfeld der Refugee-Bewegung als rassistisch bezeichnet zu werden. Nadiye
Unsal, selbst WoC, beschreibt in dem kurzen Gesprich, das wir nach Abschluss
des Dolmetschens Turgay Ulus hatten, dass auch sie vor der Veréffentlichung des
Textes »Challenging >Refugees< and >Supporters<. Intersectional Power Structures
in the Refugee Movement in Berlin« (Unsal 2015) befiirchtete, fiir ihre Kritik an der
Verharmlosung von Sexismus in der Bewegung angegriffen zu werden. Es herr-
sche ein Konsens darin, was gesagt werden diirfe und was nicht. Letztlich habe sie
aber sehr positive Reaktionen bekommen (I.UU 35.5-21). Das Thema einer pseu-
do-antirassistischen Kritikunfihigkeit sowohl einiger Gefliichteter aber vor allem
vieler solidarischer Aktivist*innen wurde in vielen Gesprichen zu einem gréfReren
Thema als erwartet oder auch als ich mich zunichst getraut hitte anzusprechen.

Meine Bedenken, ob ich zu viel vorgebe, wenn ich mit »meiner« Theorie an die
Gesprachspartner®innen herantrete, konnte ich durch die durchweg positiven Re-
aktionen meiner Gesprichspartner*innen ebenso wie durch ein Verstindnis einer
dekolonial-feministischen Methodologie, die die Stirke gerade in einem Wirken
auf und Erweiterung von oftmals minnlich-weif§ geprigter Gesellschaftstheorie
sieht, weitgehend beheben.

- 8m 14.02.2026, 16:58:40.


https://doi.org/10.14361/9783839459416-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Methodologie: Kritische Theorie und Ethnographie

Dennoch bleibt die Frage nach der Reziprozitit des Verhiltnisses zwischen mir
und meinen Gesprichspartner*innen und somit auch die Frage nach dem Nutzen
der Forschung fiir die Bewegung bestehen. Meine »Feldaufenthalte« wurden und
werden in erster Linie nicht mit Blick auf diese Arbeit durchgefiihrt, sondern wa-
ren und sind Teil meines politischen Aktivismus. Als ich im Sommer 2013 einige
Tage am O-Platz verbrachte, fragte zwar Keine*r kritisch nach, was ich dort machte
und es gab immer kleine Aufgaben, die ich auch als Auflenstehende iibernehmen
konnte (Kleidung sortieren, Essen einkaufen oder am Infopoint sitzen), aber ich
fithlte mich nicht wohl dabei. Insbesondere, wenn ich am Infopoint sitzen und so-
mit etwas reprisentieren sollte, womit ich nicht viel zu tun hatte. Beim March for
Freedom 2014 ergab sich, da ich gemeinsam mit Gefliichteten aus Osnabriick mit
dem Auto angereist war, ein Betitigungsfeld, dass mir wesentlich sinnvoller und
angemessener erschien: Als Fahrerin zur Infrastruktur des Protests beizutragen.

Da ich zu dem Zeitpunkt noch keine Finanzierung fiir die Doktorarbeit hatte
und lohnarbeitete, konnte ich nur wenige Tage bleiben. Doch nun hatte ich eine
Form des Aktivismus gefunden, mit der ich immer wieder punktuell unterstiitzen
konnte. Zudem war ich 2014 bis 2016 privat in einer Phase, in der ich durch Umziige
und das Leben in Stidten, in denen ich nicht richtig ankam, aktivistisch nicht so
stark wie vorher (Osnabriick) und heute (Hannover) in einen lokalen Antira-Kontext
eingebunden war. Als ich dann 2015 die Refugee Revolution Bustour und 2016 die
WiE-Sommerbustour unterstiitzte, tat ich das nicht bewusst mit dem Gedanken,
hier zu forschen oder Kontakte fiir die Gespriche zu finden. Vielmehr hatte ich
WIE bzw. Ngari als Gesprichspartnerin zu Beginn gar nicht bedacht, da ich mich
auf die Bewegung ab 2012 konzentrieren wollte. Letztlich erwies sich genau die-
ser Kontext als optimal: ich hatte mit Fahren und dem spontanen Ubernehmen
von organisatorischen Aufgaben eine klare Rolle, die mir auch noch sehr gut liegt.
Gegeniiber den gefliichteten Aktivist*innen oder den Friends von WiE war ich im
Vorteil, nicht so sehr in der Struktur absorbiert zu sein, dass ich Kapazititen hatte,
auch spontan Aufgaben zu iibernehmen und sie vielleicht an manchen Stellen zu
entlasten. Die Erfahrung mit WiE unterwegs zu sein, war sehr beeindruckend und
ich erlebte erstmals die Kraft der Solidaritit unter gefliichteten Frauen so intensiv
mit.

Auf den Fahrten war viel Zeit ins Gesprich zu kommen und Menschen, die in-
teressiert waren, konnte ich iiber mein Projekt erzihlen. Bei der Tour 2015 lernte
ich vor allem Paul besser kennen. Im Herbst 2016 hatte ich mit Dosthossein ver-
einbart, nach Miinchen zu kommen, als sie genau an dem Datum erneut einen
Protestmarsch starteten. Spontan blieb ich linger und war auch hier wieder fiir
ein paar Tage Fahrerin des Essensautos, was fiir unser spiteres Gesprich eine Ver-
trauensebene schuf.

Woher ich meine Gesprichspartner*innen kannte und wie die Kontakte zu-
stande kamen, habe ich in Kapitel drei beschrieben. Insgesamt wiirde ich sagen,

- 8m 14.02.2026, 16:58:40.

127


https://doi.org/10.14361/9783839459416-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

128

Widerstandiges Wissen

dass eine Wahrnehmung von mir als solidarische Mitstreiterin/Genossin/Suppor-
terin vorhanden war bzw. sich spitestens in den Gesprichen einstellte. Wie ich
beschrieben habe, kamen viele Gespriche nur zustande, da wir uns vorher kann-
ten bzw. auf eine vertraute Person Bezug genommen werden konnte. Ngari sagte
etwa, dass sie eigentlich kaum mehr Interviews geben wiirde. Eine Skepsis konnte
ich zu Beginn bei Osa wahrnehmen, der mich nicht aus aktivistischen Zusammen-
hingen erinnerte, allerdings 16ste sich dies ebenfalls im Gesprich. Oftmals nahmen
meine Diskussionspartner*innen sich mehr Zeit, als sie urspriinglich eingeplant
hatten. Den eigenen theoretischen Zugang offenzulegen hat meinem Empfinden
nach ebenfalls zu einem Vertrauensverhiltnis beigetragen. Denn ich habe etwas
iber den konkreten Aktivismus Hinausgehendes von mir preisgegeben. Was ich
mache, findet nicht von unseren Zusammentreffen getrennt an meinem Schreib-
tisch statt, vielmehr gebe ich bereits in den Gesprichen einen Einblick in meinen
theoretischen Hintergrund und in meine Arbeitsweise und lasse diese kommen-
tieren, mache mich also auch angreifbar. Dies entspricht meiner Lesart einer sen-
siblen Methodologie.

Eine feministisch-dekoloniale Methodologie kann nicht anhand abstrakter
Prinzipien konzipiert werden, sondern ergibt sich mit der entsprechenden Vor-
sicht, Verantwortlichkeit und Sensibilitit in Kombination mit einer theoretischen
Reflexion und Wissen iiber feministische und antirassistisch-kolonialismuskriti-
sche Positionen im jeweiligen Kontext. Ist die Forscherin selbst Teil des Kollektivs
oder kann sie nur punktuell an den Kiampfen beteiligt sein? In letzterem Falle ist
es aus Prinzipien der Transparenz und Verantwortlichkeit eventuell sinnvoller,
gezielte Gesprache zu fithren, anstatt den Eindruck zu erwecken, eine dauerhafte
zuverlissige Mitstreiterin zu sein. Mein selektiver Feldzugang, den ich zunichst
intuitiv wihlte, konnte fiir mich somit letztlich auch methodologisch bestitigt
werden. Mit meinem Ansatz, iiber die Theorie selbst zu reden, versuche ich meine
Autorinnenschaft bewusst und verantwortungsvoll einzusetzen, eine Polyvokalitit
des Textes herzustellen und mit dialogischen Formen der ethnographischen Repri-
sentation zu experimentieren, um den Grundlagen reflexiver Wissensproduktion
mit einem positioniert feministisch-dekolonialen Ethos gerecht zu werden.

Durch die besondere Konzeption meiner Ethnographie mit Interviews, in de-
nen ich in gewisser Weise schon meine Interpretation vorstelle und die Gesprichs-
partner*innen nach ihrer Meinung frage, ist Transparenz bereits in einem hoheren
Grad gegeben als in vielen anderen Studien. Dass eine Aneignung durch die Be-
wegung bereits durch die Gespriche stattfinden kann und nicht erst durch eine
mogliche spitere Publikation, war zwar theoretisch von Beginn Teil meiner Kon-
zeption, wurde mir so richtig jedoch erst bewusst, als die Miinchener ein Zitat
Marcuses aus unserem Interview ein paar Tage zuvor fiir ihre Pressemitteilung
vom 4.11.2016 verwendeten. Die Pressemitteilung mochte ich an dieser Stelle als
Abschluss der Reflexion des Forschungsprozesses in kompletter Linge zitieren:

- 8m 14.02.2026, 16:58:40.



https://doi.org/10.14361/9783839459416-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Methodologie: Kritische Theorie und Ethnographie

»Letzte Woche wurde zum dritten Mal das Protestzelt von Non-Citizens von der
bayerischen Regierung und [der] Stadt Miinchen brutal geriumt, obwohl sie sich
als Demokraten prasentieren. Die letzten Raumungen fanden im Jahr 2013 am
Rindermarkt und 2014 am Sendlinger Tor statt. Diese staatliche Gewalt ist in un-
seren Augen zu verurteilen, weil unser Protest einen demokratischen und legiti-
men Charakter hat. Die Forderungen nach dem Stopp aller Abschiebungen und
Bleiberecht sind natiirliche Menschenrechte. In diesem Sinne hat die Stadt mit
der gewaltigen [sic!] Riumung erneut gezeigt, dass sie keinerlei Interesse an einem
konstruktiven Dialog zur kollektiven Losung der dringlichen Probleme hat.

All diese Bedingungen zeigen, dass die Wurzeln unseres gerechten Wider-
standsin der neoliberalen und imperialistischen Ordnung dieser Cesellschaft, die
aufder Unterdriickung und der Ausbeutung basiert, liegen. Es scheint uns wichtig
zu sein, in diesem Kontext Herbert Marcuse zu zitieren:

»lch glaube, dafd es fiir unterdriickte und tberwiltigte Minderheiten ein >Na-
turrecht< auf Widerstand gibt, auRergesetzliche Mittel anzuwenden, sobald die
gesetzlichensich als unzuldnglich herausgestellt haben. Gesetz und Ordnungsind
Uberall und immer Cesetz und Ordnung derjenigen, welche die etablierte Hierar-
chie schiitzen; es ist unsinnig, an die absolute Autoritdt dieses Gesetzes und die-
ser Ordnung denen gegenliber zu appellieren, die unter ihr leiden und gegen sie
kimpfen—nicht fiir persénlichen Vorteil und aus persénlicher Rache, sondern weil
sie Menschen sein wollen. Es gibt keinen anderen Richter (iber ihnen auRer den
eingesetzten Behdrden, der Polizei und ihrem eigenen Gewissen. Wenn sie Ge-
walt anwenden, beginnen sie keine neue Kette von Gewalttaten, sondern zerbre-
chen die etablierte. Da man sie schlagen wird, kennen sie das Risiko, und wenn
sie gewillt sind, es auf sich zu nehmen, hat kein Dritter, und am allerwenigsten
der Erzieher und Intellektuelle, das Recht, ihnen Einhalt zu predigen.«

Der staatliche Rassismus spielt in die Hinde des rechten Terrors. Durch me-
diale Hetze, Asylrechtsverscharfungen und Abschiebungen fiihlen sich die rassis-
tischen Terroristen darin ermutigt, die Gefliichteten und Migranten anzugreifen sowie
Politiker vor allem wegsehen, wenn das Leben von Migranten und Geflichteten
aufdem Spiel steht. Ein aktuelles Beispiel ist der Brand in der Dachauerstrafie, wo-
durch ein Mann mit seinen zwei Téchtern ums Leben kam. Wahrenddessen wurde
in Neuperlach eine vier Meter hohe und 50 Meter lange Mauer gezogen, um ein
Wohngebiet von der Gefliichtetenunterkunft zu trennen. Diese Mauer bedeutet
Apartheid im Herzen Europas!

Der Versuch des Staates, unseren Widerstand mit Gewalt zu beenden oder uns ein-
zuschiichtern, kann nichterfolgreich sein. Unsere Geschichte zeigt, dass beijedem
Versuch der gewaltigen [sic!] Auflésung, wir mit weiteren Generationen auf den

- 8m 14.02.2026, 16:58:40.

129


https://doi.org/10.14361/9783839459416-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

130

Widerstandiges Wissen

Strafden erscheinen werden. Wir werden nicht unseren legitimen Protest aufge-
ben!«‘o

Hier vollzog sich eine Aneignung durch die Bewegung, mit der ich gar nicht ge-
rechnet hatte, die mich jedoch sehr freute. Ich hoffe, dass es noch weitere geben
wird. Um das moglich zu machen, ist auch eine aktivistische Broschiire mit zen-
tralen Thesen dieser Arbeit in Planung.

4.3 Methode: Vom Gesprach zum Text

Neben dem Forschungsprozess mochte ich an dieser Stelle ganz konkret die Kon-
zeption und Durchfithrung der Gespriche skizzieren und reflektieren, die den
Kern dieser Ethnographie bilden. Wie die gesamte Konzeption dieser Forschung,
erfolgte die Auswahl konkreter Themen durch eine Kombination aus der Beschifti-
gung mit Marcuses Schriften und meinen Beobachtungen und Reflexionen als Ak-
tivistin. Parallel zu der wachsenden Idee, eine lingere Forschungsarbeit zur Frage
der Aktualitit Herbert Marcuses zu machen, verschob sich wie beschrieben mein
Aktivismus in den Jahren 2013-2016 auf Teilnahme und Unterstiitzung von grofie-
ren bundesweiten Aktionen. Wie im vorangegangenen Kapitel beschrieben, kannte
ich Turgay Ulu bereits und durch das Treffen auf weitere intellektuelle gefliichtete
Aktivist“innen formte sich meine Idee mit ihnen lingere Theoriediskussionen zu
fithren und sie als Expert*innen fiir Gesellschaftskritik und Widerstand gezielt an-
zusprechen. Eingebettet in und entstanden aus ethnographischen Feldzugingen,
sind diese Gespriche das zentrale Material.

In der Konzeption der Gespriche habe ich mich an Literatur zum problemzen-
trierten Interview (Witzel und Reiter 2012), qualitativen Interview (Helfferich 2011)
sowie zum Expert*inneninterview (Bogner et al. 2005) orientiert. Dabei zeigen sich
auch in der eher traditionellen sozialwissenschaftlichen Interview-Konzeption Ver-
anderungen hin zur Integration ethnographischer Elemente. Zur Methode des Ex-
pert*inneninterviews konstatieren etwa Michael Meuser und Ulrike Nagel, dass
der Begriff »Experte/Expertin« von einer engen Konzeption als beruflicher oder
institutionell legitimierter Experte etwa auf Aktivist*innen, Ehrenamtliche, Sozi-
alarbeiter etc. auszuweiten sei (vgl. Meuser und Nagel 2009: 42-43). Auch heben
sie ihre frithere scharfe Trennung zu Ethnographien auf. Expert*inneninterviews
konnten demnach ethnographisch eingebettet und die ethnographische Grundhal-
tung fir die Qualitit der Interviews niitzlich sein (vgl. ebd.: 48).

10 4.11.2016, zitiert nach: https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstr
ation Die Seite ist nicht mehr verfiigbar. Hervorhebungen von mir.

- 8m 14.02.2026, 16:58:40.


https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://doi.org/10.14361/9783839459416-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration

4. Methodologie: Kritische Theorie und Ethnographie

Konkretere Bilder, an denen ich mich orientiert habe, waren die Figur des »ge-
meinsam an etwas arbeiten« (Helfferich 2011: 44) und des Interviews als Analyse
(Kreiner und Mouritsen 2005). Nach Kristian Kreiner und Jan Mouritsen ist Theo-
riebildung selbst Inhalt der analytischen Interviews. Der Interviewende solle theo-
retische Probleme offenlegen und zur Diskussion stellen (ebd.: 154). Vorausgesetzt
wird hier, wie in meiner Arbeit, ein gemeinsames Erkenntnisinteresse: »[...Alna-
lytical interviewing is a collaborative effort [...], a sort of conversation [..], in which
the classical distribution of interviewing roles is radically changed.« (Ebd.)" Die
Interviewsituation erfordere ein genaues Zuhoren und eine absolute Prisenz um
gemeinsam mit den Antworten weiter arbeiten zu kénnen. Die Planung tritt hier
hinter der Aufmerksamkeit fiir Inhalte zuriick (ebd.: 157). Meine Konzeption sah ei-
ne »unorthodoxe« Planung sowie eine starke Konzentration im Interview vor. Denn
anstelle eines klassischen Interviewleitfadens hatte ich mir zwar einen groben Ab-
lauf fir die Gespriche zurechtgelegt (siehe Anhang Nr. 2), war jedoch nur in man-
chen Situationen, in denen wir vom Thema meines Erachtens zu sehr abschweif-
ten oder wenn es darum ging, zum nichsten Punkt zu kommen, daran orientiert.
Wichtiger als dieser grobe Ablauf, war ein Dokument mit einem kurzen Lebenslauf
Marcuses, Fotos, sowie ein paar ausgewihlten Zitaten Marcuses auf Englisch und
Deutsch zu den Themen »Integration«, »Randgruppentheorie«, »repressive Tole-
ranz«, »Wie organisieren?«, »Intellektuelle«, »Feminismus«, »Sprache«, »Solidari-
tit« und »Utopie« (siehe Anhang Nr. 3). Diese Zitate habe ich anhand der ersten
Konzeption dieser Arbeit ausgewihlt, die vor allem auf einer Lektiire Marcuses be-
ruhte. Nachdem ich im ersten Gesprich mit Ulu nur meine eigenen Notizen und
Stichworte hatte und nichts, was ich ihm und der Dolmetscherin Unsal zur Orien-
tierung geben konnte, entschied ich mich zu dieser Neukonzeption. Anstelle eines
Interviewleitfadens mit Fragen, gab es eine inhaltliche Vorgabe, die jedoch nicht
befolgt werden musste, sondern die zu einer Orientierung und Inspiration diente.
Die Gespriche verliefen dann sehr unterschiedlich. Teils diskutierten wir konkre-
te Zitate, teils dienten meine Fragen, die auf meiner Marcuse-Lesart beruhen, als
Stichwortgeber fiir lingere Erzihlpassagen der Gesprichspartner*innen tiber be-
stimmte Themen/Problematiken im Protest. Mein »Fragebogen« — eine Auswahl an
Marcuse Zitaten zu den umrissenen Themen — wurde somit manchmal von vorne
bis hinten »abgearbeitet« (bspw. durch Dosthossein/Nasimi), manchmal fithrte ich
ein offenes Gesprich in welches ich nur ab und zu einen Verweis auf eines der
Zitate einstreute (bspw. mit Paul).

11 Kristian Kreiner und Jan Mouritsen entfalten ihr Verstindnis von analytischen Interviews am
Beispiel von Gesprachen mit Managern. Auch wenn die Ziele der jeweiligen »Arbeit« von
Aktivisten*innen und Managern vermutlich sehr verschieden sind, zeigt sich trotzdem eine
gute Ubertragbarkeit, da die Interviews jeweils mit Subjekten in einer planenden Funktion
gefithrt werden.

- 8m 14.02.2026, 16:58:40.


https://doi.org/10.14361/9783839459416-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

132

Widerstandiges Wissen

Laut Alexander Bogner und Wolfgang Menz ist Komplizenschaft im Rahmen
von Experteninterviews sehr voraussetzungsvoll (Bogner und Menz 2005: 59) — in
Bezug auf reflexiv-ethnographische, feministische, aktivistische Forschung eher
eine Grundvoraussetzung. Einige ethische Prinzipien der Interviewfithrung miis-
sen auf Grundlage dieser Vertrauensbasis nicht extra ausgesprochen werden. Zu
Beginn verwendete ich beispielsweise im Sinne des informierten Einverstindnis-
ses (Unger 2014: 91) Einverstindniserklirungen, sie erwiesen sich jedoch als iiber-
flissig bzw. eher die Kommunikation stérend. Ein Austausch iiber die Frage nach
Anonymisierung hingegen fand immer statt, wobei alle Gesprichspartner*innen
mit einem vollen Namen genannt werden wollten. Ausnahme ist A., die bei dem
Gesprich mit Byansi Byakuleka eher zufillig dabei war und deren Beitrag sich auf
ein paar Kommentare beschrinkte. Wie Charlotte Aull Davies beschreibt, wird An-
onymitit in einem vertrauensvollen, reziproken Verhiltnis oft nicht gewiinscht,
da die Forschungssubjekte bewusst ihren Beitrag leisten und diesen auch gewiir-
digt sehen wollen (vgl. Davies 1998: 61). Anonymitit gewahrleiste ich entsprechend
gegeniiber Dritten.

Alle Gespriche wurden aufgenommen, transkribiert (bei dem einen gedol-
metschten Interview habe ich nur die deutschen Elemente transkribiert) und
inhaltsanalytisch ausgewertet, mit dem Ziel »bestimmte Themen, Inhalte, Aspekte
aus dem Material herauszufiltern und zusammenzufassen. Welche Inhalte aus
dem Material extrahiert werden sollen, wird durch theoriegeleitet entwickelte Ka-
tegorien und (sofern notwendig) Unterkategorien bezeichnet.« (Mayring 2015: 103).
Die Grobkategorien waren durch die vorherige Themensetzung bereits festgelegt.
Auf einer weiteren Analyseebene fanden jedoch auch deduktive Auswertungsele-
mente Raum. Konkret habe ich alle Interviews in Abschnitte gegliedert, auf der
ersten Ebene den Oberthemen zugeordnet, auf der zweiten in Stichworten den
Inhalt zusammengefasst und auf einer dritten Notizen zu Verkniipfungen und
weiteren Gedanken gemacht. Passagen aus verschiedenen Interviews habe ich
entsprechend der Auswertungskriterien von Experteninterviews anhand themati-
scher Einheiten aufeinander bezogen (Meuser und Nagel 2009: 56). Entsprechend
der Einbettung in ein ethnographisches Forschungsdesign wurden Beziige nicht
nur zwischen den Gesprichen, sondern in eine weitere Kontextanalyse herge-
stellt (vgl. Mayring 2015: 90, Flick 2011: 387-402). Quelle fiir die Verschriftlichung
waren neben den transkribierten Gesprichen meine ethnographischen Notizen,
Erinnerungen und auch digital und analog gesammelte Materialien. Digitale
Materialien habe ich wie die Literatur im Zitationsprogramm Citavi verschlag-
wortet. Die Analyse fokussiert jedoch stark auf die in den Gesprichen getitigten
Aussagen sowie eine theoretische Einbettung in die jeweilige Literatur Marcuses
und hinzugezogene weitere Quellen. Fehler im Satzbau und Sprachstil wurden
bei der Transkription zunichst belassen, in den Zitaten dann geglittet. Da mit
den Interviewsprachen Deutsch und Englisch kein“e Gesprichspartner®innen in

- 8m 14.02.2026, 16:58:40.


https://doi.org/10.14361/9783839459416-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Methodologie: Kritische Theorie und Ethnographie

ihrer Erstsprache sprechen konnten bzw. das einzige Interview in Erstsprache ins
Deutsche gedolmetscht wurde, wird eine korrekte Widergabe der verwendeten
Grammatik unrelevanter. Fiir das Zitieren habe ich die Gespriche in Dokumente
mit Seiten- und Zeilennummerierung eingefiigt. Das Kiirzel »I.DN 28.12-24«
beispielsweise bedeutet Interview Dosthossen und Nasimi, S. 28, Zeile 12-24. Wer
gerade spricht (in diesem Beispiel Dosthossein, Nasimi oder ich) wird jeweils im
Text kenntlich gemacht. Eine Auflistung aller Gespriche findet sich im Anhang.

In der Konzeption zu Beginn der Gespriche und auch noch in fritheren Versio-
nen hatte ich weit mehr Kapitel und Themen vorgesehen. Doch im Schreiben spitz-
te es sich auf die Themenbereiche »Eindimensionalitit und Subjekt der Revoltex,
»Sensibilitit und Weiblichkeit« sowie »Organisation« zu. Intellektualitit findet als
sich durchziehende Figur in der gesamten Arbeit Eingang. Auch die Methodolo-
gie abschlieRend méchte ich auf die Figur der*des Intellektuellen zuriickkommen,
fasst sie doch den methodologischen Zugang zu und Interesse an Marcuse und
den Refugee-Intellektuellen sowie meine Position und Positionierung zusammen.
Ubersetzung wird zudem als Metapher eingefiihrt, die die Arbeit der Intellektuel-
len auf verschiedenen Ebenen begreifbar macht.

4.4 Intellektualitat und Ubersetzung

Marcuse kritisiert in seiner Analyse der Entwicklung der Neuen Linken, dass Marx’
berithmte elfte These iiber Feuerbach — »Die Philosophen haben die Welt nur ver-
schieden interpretiert; es kommt darauf an, sie zu verindern« (MEW 3: 535) — zu
Beginn der 1970er Jahre

»s0 interpretiert [wird], als sei es nicht mehr nétig, die Welt zu begreifen und zu
interpretieren; als konnten wir einfach losgehen und sie verindern. Das ist eine
blédsinnige Interpretation, denn nie war Theorie, nie war die Anstrengung des
Denkens, des Erkennens, was vor sich geht und was dagegen getan werden kann,
so notigwie heute. Heute mehralsjemals zuvor kann es keine revolutionére Praxis
geben ohne die Theorie, die diese Praxis anleitet.« (Marcuse 1971a: 127)

Der Aktionismus und von Marcuse als solcher benannte und kritisierte »Pseudo-
Radikalismus« der neuen Linken, autoritire Reflexe, orthodoxe Marx-Auslegungen
und Theoriefeindschaft ist der Kontext dieser Aussage. Als wir auf das Verhaltnis
von Theorie und Praxis zu sprechen kommen, nimmt Dosthossein unabhingig von
einem Verweis auf Marcuses Kommentar in unserer Diskussion ebenfalls Bezug
auf Marx’ Feuerbachthese:

»lthink [..]itis problematicif somebody just focuses on theory and somebody just
focuses on the praxis. [It is problematic] that people from the praxis don't want to

- 8m 14.02.2026, 16:58:40.

133


https://doi.org/10.14361/9783839459416-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

134

Widerstandiges Wissen

listen to theory. For example in the meetings, they tell you: >hey, we don't want to
hear more of that talking<and then people just separate. | think [to bring both to-
gether] is exactly the duty of the theoretical activist. [...] In the thesis on Feuerbach
[..], Marx very clearly talks about that mistake of the materialist philosopher. [...
As long as s*he stays] in the subjective discussion, all of that discussion is scholas-
ticism« (I.DN 28.12-24).

Dosthossein benennt hier das gleiche Problem wie Marcuse: der Unwille zur Be-
schiftigung mit Theorie durch Aktivist*innen. Er verweist aber auch auf das von
Marx in den Feuerbach-Thesen kritisierte Phinomen der Philosoph*innen/Theore-
tiker*innen, die meinen etwas zu sagen zu haben, ohne objektive Verhiltnisse und
Kimpfe mitzudenken.

Dieses Beispiel zeigt, dass dem Handeln einiger intellektueller Refugee-
Aktivist*innen ebenso wie dem Intellektuellen der Neuen Linken, Herbert
Marcuse, daran gelegen ist, Theorie und Praxis zusammenzudenken und eine
theoretische Reflexion von moglichst vielen Menschen einzufordern bzw. diese zu
fordern. Nachdem in Kapitel zwei Marcuse als zwar klassischer aber solidarischer
Intellektueller und in Kapitel drei meine Gesprichspartner®innen als organische
Intellektuelle vorgestellt wurden, schlief}e ich hier mit einem Zusammenden-
ken dieser Perspektiven durch Gesprich und Ubersetzung sowie einer Reflexion
meiner Rolle als akademisch-aktivistischer Soziologin an.

Beide Kommentare verdeutlichen ein Problem der jeweiligen Intellektuellen:
Nach einer kurzen Phase des Zusammentreffens von Theorie und Praxis — in der
seine Theorie durch die Praxen aufkommender Befreiungsbewegungen inspiriert
war und seine Theorie wiederum die Praxis der Studierendenbewegung beeinfluss-
te — begannen viele Aktivist*innen um 1970 der Kritischen Theorie gegeniiber un-
geduldig zu werden und sie abzulehnen. Auch Dosthosseins Kommentar verdeut-
licht, dass zum einen nur einige Aktivist*innen der Refugee-Bewegung Interesse
oder die Voraussetzungen fiir und Zuginge zu einer Auseinandersetzung mit Theo-
rie haben und dass zum anderen in Plena theoretische Diskussionen meist keinen
Raum haben. Welchen Anspruch kénnen Intellektuelle in und gegeniiber Bewe-
gungen iiberhaupt haben? Die Intellektuellen, ob tendenziell traditionelle Intellek-
tuelle oder auch organische Refugee-Intellektuelle und alle Aktivist*innen haben
nach Gramsci in Dialog zu treten, »um einen moralisch-intellektuellen Block zu
errichten, der einen massenhaften intellektuellen Fortschritt [...] politisch moglich

12 Bei Marx selbst heifdt es im handschriftlichen, nicht publizierten Gekrakel: »Die Philosophen
haben die Welt nur verschieden interpretiert; es kommt drauf an, sie zu verandern« (1. The-
se (iber Feuerbach. Originalfassung von 1845, MEW 3: 7). Engels macht dann daraus: »Die
Philosophen haben die Welt nur verschieden interpretiert; es kommt aber darauf an, sie zu
verandern« (11. These lber Feuerbach. Redigiert 1888 durch Engels, MEW 3: 534). Vielleicht
hat dieses »aber« den Unterschied kiinstlich gestarkt?

- 8m 14.02.2026, 16:58:40.


https://doi.org/10.14361/9783839459416-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Methodologie: Kritische Theorie und Ethnographie

macht« (Gramsci zit.n. Becker et al. 2013: 122). Allerdings kénne es nicht darum ge-
hen »eine Wissenschaft ins Individualleben >Aller< einzufiithren, sondern eine Ak-
tivitit zu erneuern und >kritisch« zu machen« (Gramsci zit.n. ebd.: 120). Damit
macht Gramsci eine realistische Perspektive auf: Es werden und wollen sich nicht
alle fir Theorie interessieren, aber an ihre konkrete Praxis anschlieffende Impul-
se konnen durchaus Anschluss finden und aufgenommen werden. Als ein Para-
debeispiel aus der Refugee-Bewegung kann die Durchsetzung der Selbstbezeich-
nung als Non-Citizens in Teilen der Bewegung gesehen werden, die dazu beitrug,
den Fokus innerhalb der Refugee-Bewegung inklusive den mit ihr solidarischen
Menschen von Antirassismus um strukturelle Verhiltnisse zu weiten (siehe Dis-
kussion in Kapitel fiinf). Marcuse wiederum konnte zumindest in einem kurzen
Zeitfenster (ca. 1967-1969) durch die Theoretisierung gesellschaftlicher Entwicklung
und der Gegenkrifte unter Schlagworten wie »Repressive Toleranz« und »Sensibi-
litdt« zur Erneuerung der Aktivitit beitragen. Uwe Hirschfeld bemerkt: »Dabei ist
sich Gramsci sehr wohl bewusst, dass dieser dialogische Kontakt, so unumginglich
und entscheidend er fiir die Philosophie der Praxis ist, keine leichte Aufgabe ist«
(Hirschfeld 2016). Wenn ich die vielen Hiirden bedenke, die sich in Dosthosseins
Kommentar andeuten, habe ich den grofiten Respekt gegeniiber den organischen
Intellektuellen, die diesen dialogischen — Dosthossein nennt es organischen — Kon-
takt permanent suchen.

Allerdings diirfen auch die organischen Intellektuellen der Bewegung in ih-
ren Interessen und Zugingen nicht homogenisiert werden. Wie in der Vorstellung
deutlich geworden sein sollte, sind alle meine Gesprichspartner*innen sehr un-
terschiedlich: Mal sind sie mehr theoretische Intellektuelle, deren Aktivismus stets
mit einer Reflexionsebene verbunden ist, die auf sozialphilosophische Theorien re-
kurriert, mal bezieht sich die Reflexion und auch das Handeln mehr auf die un-
mittelbare zwischenmenschliche Ebene, wie in Kapitel sieben ausfithrlicher und in
Bezug auf Marcuses Organisationstheorie diskutiert wird. Alle leisten auf unter-
schiedliche Weise Ubersetzungsarbeit.

Napuli Paul verweist mit einer Geschichte auf die Notwendigkeit, verschiedene
Wissensformen und verschiedene Weisen sich in der Bewegung einzubringen, an-
zuerkennen. In der Diskussion um Intellektualitit erzahlt sie die Geschichte eines
Geographieprofessors und eines sailors': Der Professor hat schon die halbe Welt
gesehen, wihrend der sailor immer nur auf dem gleichen Fluss segelt, da er das
von seinem Vater gelernt hat. Der Professor macht sich lustig iiber diesen Mann,
der so wenig von der Welt weif. Es zieht jedoch ein Sturm auf, das Boot bricht
auseinander und der Professor kann nicht schwimmen, »and then the man who
was a sailor, he took the professor to the other side« (I.P 39.11). Sie greift auf diese

13 Dasailor breiter in der Bedeutung ist als die naheliegende Ubersetzung »Segler« (auch See-
mann oder Matrose) behalte ich hier den originalen Ausdruck bei.

- 8m 14.02.2026, 16:58:40.

135


https://doi.org/10.14361/9783839459416-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

136

Widerstandiges Wissen

kleine Geschichte zuriick, um zu verdeutlichen, dass es darum geht, die Fihigkei-
ten anderer Menschen wahrzunehmen und weniger zu urteilen: »I think that these
other things, that we need to see, you know?« (I.P 29.16-17). Beim erneuten Lesen
des Gesprichs fiir dieses Kapitel fallen mir an Pauls Geschichte jedoch noch wei-
tere Metaphern auf: Der sailor hilft dabei, Menschen von einer Uferseite auf die
andere zu bringen, sie iiberzusetzen. Der welterfahrene Professor hingegen kann
sich und auch andere nicht iiber den Fluss bringen. Die Erzihlung kann also auch
so gelesen werden, dass der Professor durch sein geographisches Wissen tiber die
Welt nicht automatisch derjenige ist, der mit konkreten Herausforderungen um-
gehen und auch nicht unbedingt vermitteln, Verbindungen herstellen, Ubersetzen
kann. Vielleicht braucht es fiir einen Intellektuellen auch die Vereinigung von Bei-
den in einer Person: Wissen iiber die Welt und Zeit, Ruhe, Beharrlichkeit sich der
Aufgabe des Ubersetzens an einer kleinen Stelle in dem ganzen Chaos ausfiihrlich
zu widmen. Der Ubersetzungsversuch rein aus der abstrakten Anschauung heraus
jedoch muss scheitern. Die Figur des sailor, der eventuell gar nicht die Moglich-
keit hat wie der Professor durch die Welt zu reisen, enthilt zudem einen Verweis
auf das spezielle Wissen von Menschen, die aus materiellen Bedingungen in einer
bestimmten gesellschaftlichen Position sind und auf die mangelnde Anerkennung
dieses Wissens — der Professor macht sich zunichst lustig itber die Beschrinktheit
des sailor. Das Verstindnis iiber diesen konkreten Prozess hat er nicht durch An-
schauung oder abstrakte Analyse erworben, sondern durch tagtigliche kérperliche
Erfahrung, die sich iitber Generationen — sein Vater war auch sailor — fortsetzt (vgl.
zu Erkenntnis und Position Diskussion in 5.2).

Ubersetzer*in ist eine Metapher, die sich sowohl in der Diskussion um Intellek-
tuelle bei Gramsci und anderen marxistischen Theoretikern, im Kontext der Kriti-
schen Theorie vor allem in Anschluss an und in Ubertragung der Gedanken von
dem Philosoph Walter Benjamin zu literarischer Ubersetzung (Benjamin 1928),
und als Denkfigur, teils auch mit Bezug auf Benjamin, in Debatten um Migra-
tion, Diaspora und Transkulturalitit (bspw. Hall 1994b, Wolf und Pichler 2007,
Bhabha in: Rutherford 1990, Gutiérrez Rodriguez 2008 und Gutiérrez Rodriguez
2006, Bachmann-Medick 2018) als auch konkret in Literatur zum Refugee-Protest
(Mokre 2015, Fleischmann 2015) wiederfindet. Ubersetzen kann dabei sowohl das
wortliche Ubertragen von Sprachen - zum Beispiel von Urdu nach Englisch nach
Deutsch und anders herum - sein, aber auch die Vermittlung, das Zusammenbrin-
gen von Menschen, die Ubersetzung von Kultur, die Ubersetzung von Theorie und
Praxis, die Ubersetzung zwischen Klassengrenzen.

Bei Gramsci nimmt der Intellektuelle die Rolle im Sinne eines Ubersetzers zwi-
schen Fithlen und Wissen ein (Barfuss und Jehle 2014: 73-77). Die Aufgabe sei es, den
popularen Alltagsverstand dariiber, dass etwas nicht stimmt »in eine kritische und
kohirente Sprache« (ebd.: 55) zu iibersetzen und den Subalternen ein Bewusstsein
iber ihre Handlungsfihigkeit und Verantwortung fiir Verinderung zu vermitteln.

- 8m 14.02.2026, 16:58:40.


https://doi.org/10.14361/9783839459416-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Methodologie: Kritische Theorie und Ethnographie

Auch die/der Intellektuelle bei Marcuse ist in diesem Sinne Ubersetzer*in. In die-
sem Bild der/des Ubersetzenden steckt zum einen Theoriebildung aus den prak-
tischen Erlebnissen und Vergegenwirtigung der eigenen Position der Subalternen
durch Bezug auf Gesellschaftstheorie, also eine Vermittlung sowohl der Probleme
der Subalternen durch Theoretisierung nach aufien, als auch Bewusstseinsbildung
innerhalb der Gruppe der Subalternen. Gramsci sieht in der Vermittlung »nach au-
Ren« vor allem das Problem, dass die Subalternen es nicht gewohnt seien, gehort
zu werden und deshalb auch nicht getibt seien zu »sprechen«. Auch wenn Spivaks
Verstindnis von Subalternitit von dem Gramscis abweicht™* und sich ihre kon-
krete Reflexion auf literarische und akademische Reprisentation bezieht, ist ihre
Intervention zu Reprisentation in Reflexion von Ungleichheiten vs. problemati-
sche Einschreibung in das hegemoniale Skript auf Kimpfe und soziale Bewegun-
gen iibertragbar:

»[..] What can the intellectual do toward the texts of the oppressed? Represent
them and analyze them, disclosing one’s own positionality for other communities
in power. [..] And it seems to me that one’s practice is very dependent upon one’s
positionality, one’s situation. | come from a state where the illiterate — not the
functionally illiterate, but the real illiterate, who can't tell the difference between
one letter and another — are still possessed of a great deal of political sophistica-
tion, and are certainly not against learning a few things. I'm constantly struck by
the anti-intellectualism within the most opulent university systems in the world.
So that’s where | was speaking about de-skilling.« (Spivak und Adamson 1986: 57)

Aus dem kritisch-akademischen auf einen unmittelbar aktivistischen Kontext der
Refugee-Bewegung iibertragen bedeutet dies, in einer Reflexion der eigenen Po-
sition einen kritischen Umgang mit Privilegien und Reprisentation zu iiben, aber
die eigene Position auch zu nutzen, um den Text der »Anderen« horbar zu machen,
auch wenn Ubersetzung niemals komplett gelingen kann (vgl. Auseinandersetzung
zu Reprisentation oben).

Roger Behrens betitelt sein Marcuse-Buch mit Ubersetzungen — Studien zu Her-
bert Marcuse (Behrens 2000) und auch ich finde diese Metapher fiir mein Arbeiten
mit Marcuse sehr treffend. Die Figur des transkulturellen Ubersetzers méchte ich
daher mit Bezug auf Marcuse selbst noch einmal aufgreifen. Marcuse war Fliicht-
ling als Jude und als linker Intellektueller, der seine Arbeit im Exil zunichst nur
sehr bedingt fortsetzen konnte. Bedenken wir diesen Hintergrund und seine theo-
retische Ausbildung, gelang Marcuse eine enorme Ubersetzungsleistung. Marcuse
begann sofort auf Englisch zu schreiben und zu reden. Er hat sich auf die neuen

14 Bei Gramsci sind alle dem Kapital Unterworfenen subaltern —also eine grofie Mehrheit der
Bevélkerung, auch in der Metropole. Bei Spivak sind diejenigen Subaltern, die gar nicht ge-
hort werden kénnen und somit nicht sprechen.

- 8m 14.02.2026, 16:58:40.

137


https://doi.org/10.14361/9783839459416-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

138

Widerstandiges Wissen

Verhiltnisse eingelassen, auch in seiner Arbeit am OSS, die er, solange er Hoff-
nung hegte, dass die Arbeiten in der US-AufRenpolitik Beriicksichtigung finden,
in Teamarbeit mit anderen Exilant*innen und US-amerikanischen Kolleg*innen
durchfiihrte, und fiir die er viel Anerkennung erhielt. Marcuse lebte in keiner Exi-
lantenblase und auch nicht in einem akademischen Elfenbeinturm. Er verstand es
jedoch spiter auch in seiner Arbeit an verschiedenen Universititen, in denen eine
ganz andere Theorietradition bestand als in Deutschland, KT zu vermitteln. Mar-
cuse iibersetzte KT, indem er sie auf die US-amerikanische Gesellschaft anwandte
und mit dem EDM ein treffendes Bild dieser Gesellschaft und ihrer enormen Inte-
grationsleistung zeichnete. Mit der aufkommenden Neuen Linken gelang es ihm
als Ubersetzer von Kritischer Theorie in Praxis zu fungieren, aber auch von Praxis
in KT, ein Uberarbeiten und Anpassen der Theorie mit und durch die Praxis. Damit
erfillt er nach Edward Said »the critic’s job«, welcher es sei »to open it [theory]
up toward historical reality, toward society, toward human needs and interests, to
point up those concrete instances drawn from everyday reality that lie outside or
just beyond the interpretive area necessarily designated in advance and thereafter
circumscribed by every theory« (Said 1983: 242).

Neben konservativen bzw. reaktioniren Angriffen, denen eine kritische Wis-
sensproduktion sowieso ausgesetzt ist, riskiert die Ubersetzerin auch Angriffe von
Genoss*innen. Die grofie Welle von Antiintellektualismus, auf die Marcuse Be-
zug nimmt, die bis zu Forderungen nach Abschaffung der Universititen in den
1970er Jahren fithrt, ist Sinnbild eines Scheiterns von Ubersetzung. Rudi Dutsch-
ke spricht angesichts der Versuche Kader-Parteien aufzubauen von einer »Anti-
Marcuse-Welle« (Benicke 2010: 90). Alle sollen Aktivist*innen und am besten Pro-
letarier*innen sein (siehe Kritik daran oben). Die Identitit als Professor wird als
elitir und somit reaktionir gelesen und angegriffen. Die Gefahr des Scheiterns
der Ubersetzung zwischen Universitit und aufleruniversitirer Praxis ist grof und
auch fiir mich immer wieder wihrend dieser Arbeit spiirbar.

Kritische Analyse beginnt, wie wir gesehen haben, wo das Verstehen endet,
wo kein falscher Konsens herrscht, sondern Ubersetzungsversuche unternommen
werden. Mieke Bal beschreibt in Travelling Concepts in the Humanities, dass das Rei-
sen von Theorien nicht nur geographisch, sondern auch zwischen Disziplinen und
zwischen verschiedenen Rezipienten zu Diskussion und Analyse fithrten, die eine
angebliche Neutralitit entlarvt (Bal 2012: 31).

Wie Encarnacién Gutiérrez Rodriguez schreibt, ist Ubersetzung und somit
auch die Ubersetzerin, stets damit konfrontiert in eine binire und koloniale Logik
von Differenz und Identitit verwiesen zu werden. Ein Zuhéren, Verstehen, Uber-
setzen und Reprisentieren, das Allen gerecht wird, ist gar nicht méglich: »The goal
of translation, thus, is not to recreate the language from which it departs, but to
understand the process of translation as a moment of encounter with differences«
(Gutiérrez Rodriguez 2010: 21). Anders als etwa Homi Bhabha (Rutherford 1990:

- 8m 14.02.2026, 16:58:40.


https://doi.org/10.14361/9783839459416-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Methodologie: Kritische Theorie und Ethnographie

216), in dessen Konzeptualisierung des »Dritten Raumes«, in dem sich durch
das Aufeinandertreffen verschiedener Positioniertheiten und das Lesen neuer
Situationen ohne eingefahrene Schemata eine sehr positiv konnotierte Hybriditit
ergibt’®, stellt Gutiérrez Rodriguez zunichst die notwendige Analyse des »Da-
zwischen« in den Fokus. Was sie mit dem Begriff der »kulturellen Ubersetzung«
einbringt, ist gerade in Begegnungen von Menschen mit heterogenen Positionen
nicht von einer Ubersetzbarkeit und einem prinzipiellen Verstehen auszugehen,
sondern vielmehr danach zu fragen, wie »die Unterbrechung oder die Liicke,
die eine soziale Trennung innerhalb einer globalen Verschrinkung artikuliert«
(Gutiérrez Rodriguez 2006) zu lesen ist. Sie verschiebt damit den Fokus von
einem positiven Bezug auf das Neue auf eine kritisch-materialistische Analyse der
(Un-)Ubersetzbarkeit.

Mein Beitrag kann zum einen als ein Versuch verstanden werden, den Uberset-
zungsversuch, den organische Intellektuelle in der Refugee-Bewegung vollziehen,
in weitere aktivistische sowie akademische Bereiche auszudehnen. Durch die Ge-
spriche soll sowohl Raum fiir Reflexion der eigenen Rolle, Wissensvermittlung und
ein Ankniipfen an Kritische Theorie geschaffen werden. Zum anderen erfolgen hier
Impulse fiir die erneute Uberpriifung und Erweiterung der Theorie Marcuses (vgl.
Burawoy oben) und damit zugleich fiir eine Philosophie der Praxis. Marcuse hat
Wissen artikuliert, das er aus eigener Erfahrung und aus Theorie gewonnen hat.
Obwohl er Philosoph bleibt, soll Philosophie ihm dazu dienen, die Welt zu verste-
hen, weil er leidenschaftlich daran interessiert war, sie zu verindern. Diese Leiden-
schaft teilen auch ich und die Intellektuellen der Refugee-Bewegung mit denen ich
gesprochen habe. »Der Irrtum des Intellektuellen liegt im Glauben, man kdnne wis-
sen, ohne zu verstehen und besonders ohne zu fithlen und von Leidenschaft gepackt
zu sein« (Gramsci 1967a: 429) schreibt Gramsci in den Gefingnisheften. Ausgehend
von dieser Gemeinsambkeit lassen sich verschiedene Probleme des Verstehens erst
bearbeiten. Wie verstehen die Refugees Marcuse? Wie verstehe ich die Refugees?
Was hitte Marcuse verstanden? Generell sehe ich in Momenten gelingender ge-
meinsamer Kimpfe in der Refugee-Bewegung aufgrund ihrer Heterogenitit etwa
in Bezug auf Herkunftskontext, Klasse, Geschlecht, Bildung, Sprachen etc. ein gro-
Res Potenzial von ihr zu lernen. Darin, dass die Refugee-Bewegung gezeigt hat,
dass Organisierung moglich ist, sehe ich ein grofies Erkenntnispotenzial auch fur
Organisationsdebatten iiber die Refugee-Bewegung hinaus. Diese Momente gelin-
genden Zusammenkommens gilt es festzuhalten, zu analysieren und daraus zu
lernen. Intellektualitit und Ubersetzung dienen als Metaphern, denen ich in der

15 Siehe auch zur Widerspriichlichkeit von Hybriditat zwischen Widerstandspotenzial und auf-
gehenin neoliberaler Ideologie Kien Nghi Ha: Hype um Hybriditit. Kultureller Differenzkonsum
und postmoderne Verwertungstechniken im Spdtkapitalismus (Ha 2005).

- 8m 14.02.2026, 16:58:40.

139


https://doi.org/10.14361/9783839459416-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

140

Widerstandiges Wissen

Ethnographie gefolgt bin. In der Reflexion der Methode im Schlusskapitel werde
ich darauf zuriickkommen.

Trotz aller Vorbehalte und Vorsicht méchte ich diese Reflexionen zu Uberset-
zung mit dem Ausblick auf die Moglichkeit des Erkundens dieses Dazwischen im
Aktivismus ebenso wie in der theoretischen Reflexion beenden. In der Refugee-
Bewegung sehe ich Riume des transversalen Verstehens (vgl. Stoetzler und Yuval-
Davis 2002, Gutiérrez Rodriguez 2006, Binder und Hess 2013: 49), die in Forschung
mit feministisch-dekolonialer Methodologie erkundet und bestirkt werden kon-
nen. Daher gilt es den Blick neben einer kritischen Analyse in den folgenden In-
terpretationen auch auf Utopisches, auf Imaginationen, Triume und Wiinsche zu
richten.

- 8m 14.02.2026, 16:58:40.


https://doi.org/10.14361/9783839459416-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

