
4. Methodologie: Kritische Theorie und Ethnographie

»Die kritische Theorie dagegen, die das

Glück aller Individuen zum Ziel hat,

verträgt sich, anders als die wissenschaft-

lichen Diener der autoritären Staaten,

nicht mit dem Fortbestand des Elends.«

Max Horkheimer in »Traditionelle und kriti-

sche Theorie« (Horkheimer 1937: 265)

Als wir am Abschiebegefängnis in Langenhagen ankommen, sind schon Menschen

hinter den vergitterten Fenstern und rufen uns zu. Freiheit, Huriya, Huriya. Eini-

ge Teilnehmer*innen der Demonstration laufen auf den hohen, mit Stacheldraht

überzogenenZaun zu. Sofort schubst die Polizei uns zurück und fordert mich als

Anmelderin auf, die Leute zurück auf die Demoroute zu rufen, sonst könne ich

verantwortlich gemacht werden. Dafür, dass Menschen an andere Menschen hin-

ter meterhohen Zäunen so nah wie möglich herankommen möchten. Dafür, dass

Menschen anderen Menschen zeigen möchten, dass sie nicht komplett vergessen

oder ignoriert werden. Wir gehen zurück zum Weg, bleiben aber in Sichtkontakt,

beantworten die Rufe, ein paarMenschen weinen. Auch ich habe einen dicken Kloß

imHals und versuche die Stimmung übersMikro wiederzugeben: »Wirmerken alle

diese Wut und Traurigkeit. Scheiße. Scheiße. Wir stehen hier draußen und kön-

nen nichts machen. Aber wir kommen wieder.« 13.05.2019: Jetzt, zwei Tage später,

sitze ich am Computer und komme nicht von Samstag los. Seit längerem habe ich

Ereignisse und Erlebnisse emotional nicht mehr so sehr an mich herangelassen.

Fragen dazu, was zu tun ist, ob wir genug tun, nach Sinn und Unsinn von Aktion

und von Theoriearbeit kreisen wie so oft in meinem Kopf.

Der Abschiebeknast ist eine empirische Basis für Kritik. Die Ausweitung der

Abschiebehaft ist Teil einer Tendenz, die kritische Gesellschaftstheorie zu erkennen

hat, und dass es keine Abschiebeknäste geben darf, ist Bedingung für eine andere

Gesellschaft. Diese Erkenntnisse sind leicht mit Kritischer Theorie einzuholen, in

Ideologiekritik auszuformulieren und aufgrund des Faktes des unnötigen Leidens

ist ein Existenzialurteil im Sinne Horkheimer zu fällen. Empirische Basis dieser

Arbeit sind jedoch nicht nur angeeignetes Wissen – sei es über Abschiebezahlen,

https://doi.org/10.14361/9783839459416-005 - am 14.02.2026, 16:59:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 Widerständiges Wissen

Haftbedingungen, Selbstmordversuche, Polizeigewalt, sei es über eine Aufzählung

all der Orte, an denen im letzten Jahrzehnt sichtbarer Widerstand geleistet wur-

de. Ausgangspunkt sind vielmehr eigene Erlebnisse und vor allem Gespräche mit

von repressiver Migrationspolitik betroffenen Menschen über ihre Analysen und

ihren Widerstand – also ein ethnographischer Zugang. Eine Verbindung dieser

persönlichen Perspektive, anhand der objektive Verhältnisse sichtbar werden, mit

kritischer Gesellschaftstheorie bedeutet für mich eine lebendige, undogmatische

und relevante KT. Doch wie ist diese methodologisch umzusetzen? Das gilt es hier

zu skizzieren und diese Arbeit in entsprechenden methodologischen Ansätzen zu

verorten.

Unter dem von Adorno so benannten »Positivismusstreit« wurde in den 1960er

Jahren eine Debatte zwischen Vertretern der KritischenTheorie und Vertretern des

kritischen Rationalismus um Karl Popper geführt (Adorno et al. 1973). Es ging im

Kern darum, ob eine wertfreie Wissenschaft möglich ist oder nicht. In einigen Es-

says setzte sich Adorno bereits zuvor, auch im Kontext der empirischen Studien

des IfS (s. Einleitung), mit quantitativen und qualitativen Methoden empirischer

Sozialforschung auseinander und warnte eindrücklich vor verdinglichten und ver-

dinglichenden Momenten in der vorherrschenden Sozialforschung:

»Die Dinghaftigkeit der Methode, ihr eingeborenes Bestreben, Tatbestände fest-

zunageln, wird auf ihre Gegenstände, eben die ermittelten objektiven Tatbestän-

de, übertragen, so als ob diese Dinge an sich wären und nicht vielmehr verding-

licht. Die Methode droht sowohl ihre Sache zu fetischisieren wie selbst zum Fe-

tisch zu entarten.« (Adorno 1957: 200-201)

Während die positivistische Sozialforschung also auf Objektivität poche, hafte »sie

selber in vielen ihrer Anwendungen an der bloßen Subjektivität derer, an die ihre

Fragenbögen und Interviews sich wenden; an ihrerMeinung,Haltung, Verfahrens-

weise« (Adorno 2003: 358-359). Gleich in mehreren Texten führt Adorno als Beleg

dafür, dass das subjektive Empfinden Befragter nicht der Wahrheit entsprechen

müsse, das Beispiel an, dass Menschen, auch wenn sie sich nicht der Arbeiter*in-

nenklasse zugehörig fühlten, dennoch Arbeiter*innen sein können (vgl.ebd.: 359).

Die Gesellschaftstheorie hingegen hat »den Erkenntniswert der Erscheinung kri-

tisch zu relativieren« (Adorno 1957: 214)1. Er sieht andererseits das Potenzial em-

pirischer Methoden im Dialog mit Philosophie darin, die Theorie »vor Mytholo-

gisierung zu behüten« (ebd.). Jedoch fände genau diese Verbindung aus metho-

denbasierter Forschung und Gesellschaftstheorie in der Soziologie mit wenigen

Ausnahmen nicht statt (ebd.: 212). Die verdinglichenden und verobjektivierenden

1 Für das konkrete Beispiel der Integration der Arbeiter*innenklasse siehe die Relativierung

Marcuses, hier in Kapitel zwei und fünf.

https://doi.org/10.14361/9783839459416-005 - am 14.02.2026, 16:59:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Methodologie: Kritische Theorie und Ethnographie 113

Tendenzen, die Marcuse in EDM beschreibt, sieht dieser ebenfalls in den (zuneh-

mend postivistischen) Sozialwissenschaften (Marcuse 1964: 123-138). Dabei gäbe es

nichts gegen Empirie zu sagen, solange der Bezug zu gesellschaftlicher Totalität

bestehen bleibt und aus Empirie nicht eine wahre Identität des untersuchten Ge-

genstandes gefolgert wird. Etwas begrifflich zu erfahren erfordert nicht nur seine

Identifikation, sondern auch eine Reflexion im historisch-gesellschaftlichen Kon-

text (ebd.: 124).

KT und empirische Sozialforschung trafen in den 1930er und 1940er Jahren,

in den USA auch unter Einfluss der dortigen empirischen Forschungstraditionen,

zusammen bzw. entwickelten sich gemeinsam weiter und nahmen somit metho-

dologisch eine Vorreiterfunktion ein. Sie bildeten einen Gegenpol beispielsweise zu

den positivistischen Ansätzen der Handlungs-/Systemtheorie nach Talcot Parsons.

Nicht nur die Konzeption der Fragebögen sowie die gesellschaftstheoretische Ein-

bettung war originell, vielmehr waren bereits partizipative Methoden angelegt2.

Dass diese Verbindung von Kritischer Theorie und US-amerikanischer Sozialfor-

schung sich nicht dermaßen produktiv weiter entfalten konnte, hat sicherlich da-

mit zu tun, dass das IfS stets auf Drittmittel und Auftragsarbeiten angewiesen war

und dass es nachDeutschland zurückmigrierte,wo ein ganz anderer Standard vor-

herrschte als in den USA: Anthropologische und ethnographische Methoden waren

in Deutschland noch bis in die 1980er Jahre in der klassischen Ethnologie verortet

(vgl. Binder und Hess 2013: 33).

Auf mehreren Ebenen ist es spannend, an die Methodenreflexionen der älteren

Kritischen Theorie anzuknüpfen. Die Warnung Adornos, Methoden nicht zu feti-

schisieren und Forschungsergebnisse, seien es quantitative Erhebungen, seien es

die Aussagen Einzelner, nicht zu verdinglichen, ist weiter höchst relevant – und

gilt ebenso für Ethnographien, wie wir unten sehen werden. Es gibt nicht die kri-

tische Methode (Freikamp et al. 2008: 8-9). Andererseits hat sich die Forschungs-

landschaft seit den 1950er Jahren sehr ausdifferenziert und weiterentwickelt und

neue interdisziplinäre Verbindungen sind gewachsen. Anthropologie (vgl. Binder

und Hess 2013) und Cultural Studies (vgl. Hall 2000) sind nur zwei Disziplinen,

die auch soziologisch basierte Forschung grundlegend beeinflusst haben. Mit ei-

ner feministischen Kritik, die das Postulat der Objektivität angreift bzw. trans-

formiert sowie dem Aufkommen von Aktions- und Bewegungsforschung ab den

1970er Jahren wurden zudem neue methodologische Prämissen einer emanzipa-

torischen Forschung gesetzt (s.u.). Und nicht zuletzt die postkolonialen Repräsen-

tationskritiken mit ihrem Bezug auf Poststrukturalismus haben Sozialforschung

verändert (vgl. bspw. Spivak und Adamson 1986, Said 1977).

2 Interessanterweise waren in den Studies in Prejudice auch Gruppendiskussionen mit Arbei-

ter*innen über Rassismus, Antisemitismus und Klassismus anvisiert, die jedoch scheiterten

(Ziege 2009: 197).

https://doi.org/10.14361/9783839459416-005 - am 14.02.2026, 16:59:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 Widerständiges Wissen

Es gibt eine Pluralität an Ansätzen, die sich als kritisch oder emanzipatorisch

verstehen und einst selbstverständlich erscheinende wissenschaftliche Grundsätze

wie den der Objektivität hinterfragen, dekonstruieren und neu denken. In heuti-

ger deutschsprachiger kritischer Migrationsforschung, die in großen Teilen ethno-

graphisch arbeitet, sind poststrukturalistische Zugänge vorherrschend (siehe oben

zu »Autonomie der Migration«, vgl. bspw. Hess und Kasparek 2010, Heimeshoff

et al. 2014 oder Karakayali 2008). Es gibt jedoch auch ethnographische Arbeiten,

die KT als einen mehrerer theoretischer Bezugspunkte wählen, wie etwa Gutiérrez

Rodríguez’ Studie zu Intellektuellen Migrantinnen (Gutiérrez Rodríguez 1999), oder

sozialpsychologisch fundiert sind (bspw. Freikamp et al. 2008).

Zugleich bedarf es auch einer Kritik der männerdominierten Perspektive Kriti-

scher Theorie und eines expliziten Verweises auf feministische Kritische Theoreti-

ker*innen. Im deutschsprachigen Kontext sind etwa die feministischen Kritischen

Theoretikerinnen Regina Becker-Schmidt und Gudrun-Axeli Knapp ins Blickfeld zu

rücken, die klar verortet in der Tradition Kritischer Theorie eine Kritik an patri-

archal-bürgerlicher Perspektive üben (vgl. bspw. Becker-Schmidt 2017b sowie Ab-

schnitt 6.2 dieser Arbeit). Gerade in Bezug auf feministische Perspektiven steht

vieles Erkämpfte in Gefahr, wieder zurückgenommen zu werden. Die neolibera-

le Transformation aller Bildungseinrichtungen, die nicht zuletzt die Universitäten

massiv betrifft (vgl. bspw. Stapelfeldt 2015: 295ff.), ebenso wie ein rechter Backlash

drohen die erkämpften und weiter marginalen Perspektiven sowie Positionen von

Frauen* und PoC an den Universitäten zu diskreditieren (vgl. bspw. Laufenberg et

al. 2018). Auch deshalb gilt es, kritische Theorien zusammenzudenken und nicht

gegeneinander ausspielen zu lassen.

Auch in Bezug auf Epistemologie gilt es in dieser Ethnographie an KT anzu-

knüpfen. Zum einen sehe ich in der Ästhetik des Schreibens vieler KritischerTheo-

retiker eine Parallele zu Ethnographien. Aus der Beobachtung kleiner Szenen oder

Momente menschlicher Interaktion werden weitergehende Überlegungen abgelei-

tet. In dem essayistischen Schreibstil Adornos tritt dieser jedoch zum einen nicht

in Interaktion mit dem beobachteten Subjekt, zum anderen folgte für ihn aus sei-

nem Befremden, bzw. der Unmöglichkeit des Verstehens und der Übersetzung des

Anderen, lieber dort aktiv zu sein »wo die eigene Erfahrung sich zuständig weiß,

wo man zu unterscheiden, vor allem die Menschen wirklich zu begreifen vermag,

als daß man der Anpassung ans andere Milieu zuliebe sich aufgibt« (Adorno 1965:

696). Dies mag zunächst als ein Kontrast zu ethnographischen Methoden erschei-

nen, doch die dahinterstehende Reflexion, die Gefahr umgehen zu wollen, die An-

deren reduktionistisch darzustellen, entspricht auch einer Repräsentationskritik.

Bei Marcuse hingegen findet sich in den 1960er/1970er Jahren in der explizi-

ten Unterstützung von Kämpfen marginalisierter Gruppen und in der Affirmation

von Sensibilität und Feminismus und damit einhergehend nicht-verdinglichter Be-

ziehungen zwischen den Menschen der Versuch, Übersetzungen sowohl zwischen

https://doi.org/10.14361/9783839459416-005 - am 14.02.2026, 16:59:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Methodologie: Kritische Theorie und Ethnographie 115

verschiedenen Subjektpositionen als auch zwischen dem was ist und dem was sein

soll einzugehen. Isaac B. Balbus kritisiert jedoch, dass Marcuse diese Zugänge me-

thodologisch in seiner Arbeit nicht umgesetzt habe (Balbus 1994: 107). Sozusagen

Marcuse und seinen Ansatz der Sensibilität selbst ernst nehmend, schlägt er vor,

in feministischer Tradition der Gesprächsführung die eigene Person in Gesprä-

chen mit Akteur*innen des erforschten Feldes mehr zu thematisieren, die eige-

nen persönlichen Bezüge zum Thema offenzulegen und die Anderen um Mithilfe

zur Beantwortung der Fragestellung zu bitten. Somit werde ein offenerer Prozess

gestartet, und die in Marcuses Werk geforderte Verbindung von Sensibilität und

Rationalität praktisch umgesetzt (ebd.: 114).

Anknüpfend an die durch Adorno und Marcuse vollzogene Objektivierungskri-

tik empirischer Forschung sowie die in Marcuses Tradition stehende solidarische

Positionierung zu denjenigen, die Widerstand leisten, möchte ich in dieser Arbeit,

wie Balbus es fordert, die ältere KT methodologisch neu denken3. Das bedeutet,

auch in Erweiterung der älteren KT, auf Debatten um kritische Methodologien der

letzten Jahrzehnte zu schauen undmeine Arbeit hierin zu verorten – und somit Er-

fahrungen wie die am Abschiebeknast zum Teil der empirischen Basis werden zu

lassen. Dafür skizziere ich zunächst das ethnographische Forschungsdesign, das

eine theoriebasierte Ethnographie begründet (4.1). Im zweiten Abschnitt reflektie-

re ich meinen Forschungsprozess anhand feministischer und dekolonialer Prämis-

sen (4.2). Der dritte Abschnitt dient einer Reflexion der Konzeption und konkreten

Methode der Gespräche, die den Kern dieser ethnographischen Forschung bilden

(4.3). Mit dem erneuten Aufgreifen der Figur der*des Intellektuellen in Bezug auf

meine Gesprächspartner*innen,Marcuse undmich und dieMetapher der Überset-

3 KonkreteAnsätze zu einerUmsetzungder älterenKritischen Theorie in qualitative Forschung

heute gibt es kaum. So wird Kritische Theorie beispielsweise im Handbook of Action Research

(Reason und Bradbury 2006) zwar als eine Basis der Aktionsforschung beschrieben, doch

die Bezüge bleiben schwammig. Heinz Mosers Buch mit dem vielversprechenden Titel Ak-

tionsforschung als kritische Theorie der Sozialwissenschaften (Moser 1975) postuliert zwar, auch

mit Bezug auf die Studentenbewegung, die Erkenntnis, dass Lebenspraxis und Forschung

nicht trennbar seien und Forschung die dialogische Interpretation der Lebenspraxis sei (Mo-

ser 1975: 82), kommtaber nicht aufMarcuse zu sprechen, der über die Praxis des Protests stets

das Gespräch suchte. Stattdessen führen ihn die Diskurstheorien Habermas’ und Foucaults

auf eine wesentlich abstraktere Ebene, die zwar zur Erkenntnis der Notwendigkeit der Kom-

munikationsprozesse beitragen, aber keine inhaltlichen Anknüpfungen in Bezug auf konkre-

te Aktion bieten, geschweige denn eine Strategiediskussion erlauben. Auch Balbus kritisiert

im oben zitierten Text Michel Foucault und Jürgen Habermas, die den Diskurs über eman-

zipatorische Vernunft dominierten: Habermas wolle Emotionen aus einem gleichwertigen

Dialog verbannen und Foucault wolle und könne nicht definieren, was emanzipatorisch ist.

Beides führe nicht zu einem offenen Austausch, zu einer wirklichen Zusammenführung von

Sensibilität und Vernunft, wie sie etwa mit Marcuses Theorie möglich sei.

https://doi.org/10.14361/9783839459416-005 - am 14.02.2026, 16:59:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 Widerständiges Wissen

zung verorte ich diese Arbeit als den Versuch, zum Verstehen in von Ungleichheit

durchzogenen Begegnungen beizutragen.

4.1 Ethnographisches Forschungsdesign

Methodischer Fixpunkt dieser Arbeit ist eine Ethnographiemit einem starken sozi-

alwissenschaftlichenTheoriebezug (Burawoy 2000; Burawoy et al. 2010; Hirschauer

2001) und insbesondere die multi-sited ethnography nach dem Kulturanthropologen

George E. Marcus (Marcus 1995; Marcus 2009; Nadai und Maeder 2009). Mitte der

1980er Jahre konstatierte Marcus:

»Indeed, ethnography has shown the effects ofminor events and large systems on

the everyday life of those usually portrayed as victims […] but it has rarely been di-

rected to answeringmacrosociological questions about the causes of events or the

constitution of social systems and processes, usually represented more formally

and abstractly in other conceptual languages.« (Marcus 1986: 168)

In seiner Konzeption einer makrosoziologisch eingebetteten Ethnographie werden

die lokalen Beobachtungen entsprechend mit einer globalen Perspektive kontex-

tualisiert. Bei Marcus ist diese globale, theoretische Perspektive Immanuel Waller-

steins Weltsystemanalyse:

»Ethnographymoves from its conventional single-site location, contextualized by

macro-constructions of a larger social order, such as the capitalist world system,

to multiple sites of observation and participation that cross-cut dichotomies such

as the ›local‹ and the ›global‹, the ›lifeworld‹ and the ›system.‹« (Marcus 1995: 95)

Marcus benennt den Vorteil einermulti-sited ethnography nicht nur in der Erfassung

eines weiteren bzw. zerstreuteren Feldes, »but a more theoretical rethinking of

fieldwork itself« (Marcus 2009: 185). Michael Burawoy entwickelt in Ethnography

unbound. Power and resistance in the modern metropolis (Burawoy et al. 2000) einen

ethnographischen Ansatz, der explizit Theorien konsolidiert und weiterentwickelt

(Burawoy 2000: 26)4. Mein gewählter Zugang, die Kritische Gesellschaftstheorie

Marcuses in einer Ethnographie zu überprüfen und zu aktualisieren, findet bei

Marcus und Burawoy Bestätigung.

4 Michael Burawoy bezieht seinen Zugang auf Theorien, die bereits ethnographisch basiert

sind und in denen dem Untersuchungsgegenstand als einer »Anomalie« begegnet wird.

Dann ginge es nicht darum, bestehende Theorien einfach zu verwerfen und eine zu finden

oder zu konstruieren, die genau passt, sondern das vorhandene zu überarbeiten: »The short-

comings of the theory become grounds for a reconstruction that locates the social situation

in its historically specific context of determination« (Burawoy 2000: 9).

https://doi.org/10.14361/9783839459416-005 - am 14.02.2026, 16:59:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Methodologie: Kritische Theorie und Ethnographie 117

Eva Nadai und Christoph Maeder, die die multi-sited ethnography explizit als

soziologische Forschungsstrategie ausarbeiten, schreiben, dass die Konstruktion

des Feldes einer soziologischen Ethnographie, die in komplexen gesellschaftlichen

Verhältnissen angesiedelt ist, stärker theoriegeleitet sein müsste als in einer klas-

sischen Ethnographie (Nadai und Maeder 2009: 236). Statt sich über sehr lange

Zeit an einem bestimmten geographischen Ort aufzuhalten, gibt Marcus für den

Forschungsprozess mehrere mögliche Bezüge an. Beispielsweise könneMenschen,

aber auch Dingen, Metaphern, Geschichten, Biographien oder Konflikten gefolgt

werden (Marcus 1995: 105-112). Dieser Ansatz ist für eine Ethnographie im Kontext

von Migration naheliegend und es wird sich dementsprechend auch öfter in eth-

nographischer Migrationsforschung auf Marcus bezogen (vgl. bspw. Weißköppel

2009 sowie Boccagni 2016). Meine Studie unterscheidet sich jedoch von Ethnogra-

phien, die den Prozess der Migration selbst in den Fokus stellen. Vielmehr besteht

das multilokale Feld aus den Orten des Refugee-Protestes ab 2012. Hier wurden

einzelne Akteure an verschiedenen Orten des Protests aufgesucht und mit ihnen

längere Diskussionen geführt. Auch wenn wir uns meist mehr als einmal begeg-

net sind und die Gespräche in eine ethnographische Konzeption eingebunden sind,

folgte ich weniger den einzelnen Personen, als dem theoretischen Konzept oder der

Metapher der »organischen Intellektualität« und der Übersetzung (siehe Abschnitt

4.4).

Es ergeben sich in meinem Projekt auch einige Abgrenzungen und Ergänzun-

gen zuMarcus’ Konzeption. Er verortet eine klassisch aktionsforschungsorientierte

Position eher in einer single-sited ethnography, »that examines its local subjects’ ar-

ticulations primarily as subalterns to a dominating capitalist or colonial system«

(Marcus 1995: 110-111). In einer multi-sited ethnography sieht er den politischen oder

aktivistischen Beitrag hingegen in der Rolle der Forschenden selbst, die die globale

und lokale Ebene verknüpft und sich darin im Forschungsprozess stets selbst zu

verorten hat. Meine Konzeption, wenn auch unter dem Oberbegriff multi-sited eth-

nography, setzt auf beiden Ebenen zugleich an. Indem ich mit meinen Forschungs-

subjekten direkt über ihrenWiderstand im Kontext globaler Ungleichheit diskutie-

re, stärke ich die Verbindung zwischen Mikro- und Makroebene und aktualisiere

sowohl meinen theoretischen Bezug,mache eineMeta-Ebene im Selbstverständnis

meiner Gesprächspartner*innen sichtbar und überdenke nicht zuletzt meine Rolle

als forschende Aktivistin neu.Metaphern ebensowie zentrale begriffliche Konzepte

Marcuses bieten dabei Ausgangspunkte und können neu durchdacht und im ethno-

graphischen Schreiben weiterentwickelt werden (vgl. ethnographisches Schreiben

als theoretische Sozialforschung zur Begriffsbildung bei Hirschauer 2001: 449).

Für das ethnographische Forschungsdesign dienten einige Handbücher (Da-

vies 1998, Breidenstein et al. 2013, Madden 2017, O’Reilly 2009) als Hilfestellung.

Ethnographisches Forschen und Schreiben muss vor allem als eine Methodologie

und Epistemologie betrachtet werden, weniger als eine genauemethodische Anlei-

https://doi.org/10.14361/9783839459416-005 - am 14.02.2026, 16:59:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 Widerständiges Wissen

tung. Neben der aus der Anthropologie/Ethnologie stammenden Ethnographie gilt

es Forschungsansätze aus den Sozialwissenschaften, die ebenfalls durch feministi-

sche und postkoloniale Repräsentationskritiken geprägt wurden, mit einzubezie-

hen (vgl. Hall 2004, Minh-ha 1991, Said 1977, Spivak und Adamson 1986). Basierend

auf der Annahme, dass »social contradictions and political struggles are generative

sources of knowledge« (Hale 2008b: 23), sind Activist Research und Activist Scholar-

ship (bspw. Reason und Bradbury 2006, Hale 2008a) sowie partizipative Forschung

(bspw. Unger 2014) mit dem Ansatz der Beteiligung nicht-universitärer Akteure als

Co-Forscher*innen (ebd.: 10) weitere methodologische Bezugspunkte. Während es

bei partizipativer Forschung vor allem um das Wirken der Forschung geht, zielt

für die Herausgeber*innen des Handbook of Action Research hingegen Aktionsfor-

schung in erster Linie auf ein Überdenken westlicher Forschungspraxis und des

dominanten Theoriekanons ab. Aktionsforschung ist für sie eine Forschung, mit

der Fragen der Wissensproduktion und Kritik hegemonialen westlichen Wissens

ins Zentrum rücken (Reason und Bradbury 2006: xxiii). Beides – die Reflexion des

Wissenskanons als auch der Anspruch, mit der Forschung eine emanzipatorische

Wirkung zu erzielen – sind Elemente dekolonialer und feministischer Wissens-

produktion, worauf ich in Abschnitt 4.2 mit konkretem Bezug auf mein Schreiben

zurückkomme. Zunächst möchte ich jedoch einige Prämissen kritischer ethnogra-

phischer Forschung einführen.

Fragen der Repräsentation wurden und werden in der ethnographischen For-

schung umfassend diskutiert. ImKontext der sogenanntenWriting Culture-Debatte

Mitte der 1980er Jahre (Clifford und Marcus 1986), in der ethnographisches Schrei-

ben als ein Schreiben auch über sich selbst verortet wurde und James Clifford mit

dem Paradigma der Partial Truth (Clifford 1986: 7) die Unmöglichkeit einer objek-

tiven ethnographischen Darstellung von Kultur beschrieb, ging es zentral um Re-

präsentation in einer postkolonialen Realität. Diese von Clifford und Marcus in

der Ethnographie zum Standardbezug gemachte Debatte um die Krise der Reprä-

sentation hat ihren Ausgang jedoch in postkolonialen und feministischen Kritiken,

die in der nun von überwiegendweißenMännern geführtenWriting Culture-Debatte

teilweise untergingen (vgl. Lengel 1998: 231).

Um nicht koloniale Repräsentationsmuster stetig zu reproduzieren und zu ver-

festigen, liegt zunächst der Bezug auf (Selbst-)Reflexivität als Grundsatz nahe. Den

Imperativ, die eigene Position als weiße Forscherin sowie den Forschungsverlauf

zu reflektieren, findet sich in Literatur zu Ethnographie und kritischer Sozialfor-

schung stets wieder (vgl. bspw. Kühner et al. 2013 oder Hametner 2013). Doch ge-

rade an Diskursen um Reflexivität lässt sich aufzeigen, wie leicht der Anspruch zu

einer irgendwie kritisch-reflexiven Forschung sowie der Verweis auf Postkolonia-

lität als abstraktes Konzept und modisches Schlagwort (vgl. Gutiérrez Rodríguez

2003) zu einem leeren Container werden können. Von zahlreichen Autor*innen

wird eine Hyperreflexivität oder Selbstabsorption konstatiert (vgl. bspw. Alvesson

https://doi.org/10.14361/9783839459416-005 - am 14.02.2026, 16:59:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Methodologie: Kritische Theorie und Ethnographie 119

2011: 106, Clifford 1986: 15, Davies 1998: 26, Schweder et al. 2013: 202-203). Sie war-

nen vor einer mit Bourdieu als »narzisstische Reflexivität« bezeichneten Tendenz,

in der die Selbstreflexion so zentral angesetzt und vorgeblich so »tief« betrieben

wird, dass daraus die Legitimation für die Forschung gezogen wird – als könnten

durch Selbstkritik die Forschungserkenntnisse »wahr« werden. Eine weitere Ebene

von Reflexivität im Sinne einer Überprüfung der eigenen Annahmen undTheorien

ist zudem nichts Neues und vielmehr in Sozialwissenschaften eigentlich als selbst-

verständlich anzunehmen5.

Dass erst im Prozess der Forschung und des Schreibens an einem konkreten

Projekt der Container mit Inhalt gefüllt werden kann, und dass es dabei nicht nur

um den Bezug auf abstrakte Paradigmen gehen kann, habe ich an meiner eigenen

Arbeit gemerkt. In einer Version der Methodologie, die ich 2015 verfasst habe, die

also ziemlich zu Beginn dieses Projekts, und damit meiner ersten ethnographi-

schen Arbeit stand, wirken die aufgestellten Prinzipien, allen voran Reflexivität,

wie leere Floskeln. Aus heutiger Perspektive kann ich aus der Debatte um Reflexi-

vität vor allem zwei Elemente für die weiteren AusführungenmeinerMethodologie

und konkreten Methode mitnehmen.

Erstens ist mit einem reflexiven Zugang das eigene Schreiben zwar in gesell-

schaftliche Verhältnisse und objektive Positionen eingebunden zu analysieren, dar-

in darf jedoch die eigene Autor*innenschaft und somit Macht über das Geschrie-

bene nicht negiert werden (Stacey 1988: 25). Den Text schreibe am Ende ich, nehme

aber die Stimmen vieler anderer Menschen auf und verwende sie. Der verantwor-

tungsvolle Umgang im Feld aber auch im Text und die Reflexion der verschiedenen

Ebenen und Stimmenmuss in der Ethnographie sichtbar sein. Es geht,mit Clifford

ausgedrückt, darum, eine Polyvokalität (Clifford 1986: 15) herzustellen.

Zweitens verweisen zahlreiche Autor*innen darauf, dass Reflexivität als ein

Rückbezug ethnographischer und sozialwissenschaftlicher Forschung auf Theorie

und eine Metaebene in der Konzeption der Methodologie zu verstehen ist (vgl.

Marcus oben sowie Alvesson 2011: 107). Nicht nur die strukturell gegebene Positi-

on, mit der zwar sensibel und dem Feld angemessen umgegangen werden muss,

die aber nicht abgeschafft werden kann, sondern ebenso der politisch-theoretische

Bezug und die eigene Methodologie als den Ebenen der Forschung, die selbst ge-

wählt und gestaltet werden können, sind zu hinterfragen und gerade durchTheorie

zu reflektieren. Auch im Forschungsprozess auftretende Schwierigkeiten müssen

dokumentiert und reflektiert werden (s.u.). Ergebnisse sind niemals naturgege-

ben, sondern resultieren aus einer bestimmten Sicht und Auswahl sowie in Bezug

5 Und zudem in der Soziologie nicht erst mit postmodernen Diskursen als Konzept eingeführt

worden, wie Andreas Langenohl in »Geschichte versus Genealogie. Warum die Debatte um

sozialwissenschaftliche Reflexivität die Ethnomethodologie vergaß« (Langenohl 2009) ana-

lysiert.

https://doi.org/10.14361/9783839459416-005 - am 14.02.2026, 16:59:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 Widerständiges Wissen

auf den eigenen theoretischen Hintergrund, der möglichst transparent sein soll-

te. Charlotte Aull Davies beschreibt Reflexivität als den Versuch, ethnographische

Forschung philosophisch zu fundieren (Davies 1998: 26) und Fabienne DarlingWolf

formuliert: »Reflexivity, however, is only useful if integrated in the context of a lar-

ger political agenda and used as a starting point for theorizing« (Darling-Wolf 1998:

419). Reflexivität mit einer Rückbindung an Theorie und die Ethnographie nicht

zum Selbstzweck werden zu lassen, führt zurück zu der mit Adorno vorangestell-

ten Warnung, Methode nicht zu verdinglichen und zu fetischisieren.

Ein reflexiver Zugang impliziert für mich, den kapitalistischen, postkolonia-

len, patriarchalen Forschungskontext mit einzubeziehen. In meiner Ethnographie

sind politischer Kontext wie auch theoretische Fundierung von Beginn an offen ge-

legt bzw. der Ausgangspunkt. Daraus, dass Wissen niemals neutral, sondern im-

mer parteiisch ist (vgl. Marcuse in der Einleitung) folgt für mein akademisches

Forschen und Schreiben im Kontext der Refugee-Bewegung im nächsten Schritt

eine bewusste Parteinahme für den Kampf Geflüchteter um Aufenthaltsstatus und

menschenwürdiges Leben. Des Weiteren gilt die Prämisse, dass Theorie dem Wi-

derstand nützlich sein muss. Ob diese Nützlichkeit sich dabei vor allem indirekt

als Produktion von alternativemWissen im akademischen Kontext ausdrückt oder

ob es auch einen direkten Nutzen der Forschung in der Bewegung geben kann ist

dabei ein Element, das an der Forschungspraxis zu überprüfen ist.

Anhand feministischer, postkolonialer und dekolonialer Beiträge zu Methodo-

logie werde ich im folgenden Abschnitt meine Interpretation einer kritischen Eth-

nographie mit Kritischer Theorie aufzeigen und dabei meinen Forschungsprozess

mit den mich begleitenden Fragen und Bedenken transparent machen.

4.2 Feministisches und Dekoloniales Forschen

Deutlich wurde, dass kritische ethnographische Forschung Gesellschaftstheorie als

einen Ausgangspunkt hat und diese beständig erweitert und weiterentwickelt.Was

meine Arbeit jedoch von den mir bekannten Ansätzen unterscheidet, ist, dass ich

in die Gespräche ganz konkret meine Lesart Marcuses, teilweise sogar in Form

von Zitaten, eingebracht habe. Wenn sonst theoretische Konzepte und Ansätze in

Ethnographien angewandt, überdacht, weiterentwickelt und in neue Konstellatio-

nen gesetzt werden, werden diese hier direkt zur Diskussion gestellt und nehmen

daher in den Gesprächen viel Raum ein. Das warf für mich zu Beginn in Bezug

auf den Anspruch, einer reflektierten, reziproken Ethnographie und der Erzeu-

gung einer Polyvokalität einige Fragen auf. Würde »meine« Theorie überhaupt auf

Interesse stoßen? Bleibt in dieser speziellen Methodologie genug Raum für die

Theorien und Analysen meiner Gesprächspartner*innen? Ein weiteres Bedenken

lag in der Konzeption, mit intellektuellen Geflüchteten an verschiedenen Orten

https://doi.org/10.14361/9783839459416-005 - am 14.02.2026, 16:59:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Methodologie: Kritische Theorie und Ethnographie 121

des Protests zu sprechen – anders als in vielen aktivistischen Forschungen, in der

die Forscherin längerfristig eine Verbündete vor Ort ist, würden meine Kontakte

zu den Gesprächspartner*innen eher punktuelle sein. Wie kann ich dennoch ein

zuverlässiges und verantwortliches Gegenüber sein? Wie sieht Reziprozität in die-

ser konkreten Konstellation aus? Diese Fragen möchte ich hier unter Bezugnahme

auf feministische und dekoloniale Prämissen einer ethnographischen Forschung

reflektieren.

Als ein Manifest parteilicher, feministischer Methodologie und Epistemolo-

gie gelten Maria Mies’ 1978 veröffentlichte Methodische Postulate zur Frauenforschung

(Mies 1984). Mies vertritt unter anderem die Annahme, »dass Frauen eine größere

Sensibilität für die Analyse von Herrschaftsmechanismen haben als Männer« (Alt-

hoff et al. 2001: 39). Auch feministische Standpunkttheorie u.a. nach SarahHarding

und Donna Haraway geht von einem besonderen Wissenszugang von Frauen* aus.

Demnach folgt daraus, dass Frauen* durch ihre Position und Erfahrung für Herr-

schaftsverhältnisse einen ihnen vorbehaltenen Zugang zu Wissen haben. Für Ha-

raway ist entsprechend Objektivität neu zu definieren: Nur welche weiß, wovon sie

spricht, kann etwas objektiv beschreiben, eine neutrale Objektivität gebe es nicht

(Darling-Wolf 1998: 418). Allerdings ist dieses Bewusstsein nicht automatisch da,

sondern wird in politischem Kampf verbunden mit einer theoretisch-philosophi-

schen Reflexion hergestellt. Erfahrung bedeutet nicht gleich Bewusstsein und noch

weniger, dies artikulieren und mitteilen zu können. Die Annahme jede*r brauche

nur für sich selbst zu sprechen, sei eine »misguised illusion embedded in Western

individualistic ideology«, wie Darling-Wolf mit Bezug auf Haraway ausführt (vgl.

ebd.: 417-418). Die vorgeschlagene Verbindung von Rationalität und Sensibilität,

von Erkenntnis durch eigene Erfahrung und theoretische Reflexion erinnert sehr

an Marcuses in VüdB oder auchMarxismus und Feminismus entwickelte Erkenntnis-

und Befreiungsperspektive6 (siehe dazu Kapitel sechs).

Mit der Fehlannahme, jede Frau müsse nur für sich selbst sprechen, ist bereits

einer von mehreren Aspekten der Kritik Schwarzer Frauen, Women of Color und

postkolonialer Frauen an einem weißen Mittelstandsfeminismus benannt. Zwei-

ter Aspekt ist eine oftmals angenommene gemeinsame Erfahrung aller Frauen als

Frauen, die zur vermeintlichen möglichen Repräsentanz aller Frauen durch wei-

ße Frauen und insbesondere Wissenschaftlerinnen führt – also zum Gegenteil von

6 Vgl. Balbus oben zu Sensibilität und Rationalität. Peter Park beschreibt in »Knowledge and

ParticipatoryResearch« (Park 2006) unter Bezug auf KT,wie in kollektiver Praxis einerseits die

Welt verstanden und andererseits die Möglichkeit anderer sozialer Beziehungen manifest

wird. Das Konzept »conscientization« aus Paolo Freires Befreiungspädagogik fließt hier mit

ein (ebd.: 89). Und ebenso wie Marcuse verwendet Park Feminismus als positives Beispiel,

denn »feminist movement provides a concrete example of how an oppressed segment of so-

ciety can organize to produce reflective knowledge and, in the process, empower themselves

and change the world« (ebd.: 90).

https://doi.org/10.14361/9783839459416-005 - am 14.02.2026, 16:59:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 Widerständiges Wissen

Selbstpräsentation. Als dritter Aspekt ist die Konstruktion der »DrittenWelt-Frau«

als zu rettendes Subjekt zu nennen (ebd.: 417). In der Identifikation mit und ver-

meintlichen Repräsentation des Subalternen, durch die Darstellung als die Andere

Frau, werden die postkolonialen Subjekte in ihrer eigentlichen Subjektivität un-

sichtbar gemacht und gesellschaftliche Probleme oftmals auf angebliche kulturel-

le Unterschiede reduziert. Wichtige Theoretikerinnen, die zu dieser Konstruktion

und Unsichtbarmachung der anderen Frau im akademischen und aktivistischen

Diskurs schreiben, sind Gayatri Chakravorty Spivak (1990), Trinh T. Minh-ha (1989)

und Chandra Talpade Mohanty (1984).

In Deutschland erfolgte eine literarische und sozialwissenschaftliche Ausein-

andersetzung um Schwarz-sein, das Verhältnis zur weißen (Frauen)Bewegung so-

wie eineThematisierung deutscher Kolonialgeschichte ab den 1980er Jahren zuerst

durch afro-deutsche (Oguntoye et al. 1986) bzw. migrantische (FeMigra 1994) Frau-

en (vgl. Gutiérrez Rodríguez 2003: 29). Die Analysen im deutschen Kontext bezogen

sich auf die im englischsprachigen bereits geleisteten Kritiken. Das Zusammen-

finden afro-deutscher Frauen, das später zu der Veröffentlichung Farbe bekennen

(Oguntoye et al. 1986) und letztlich zur Gründung der (nach Umbenennung) heu-

tigen Initiative Schwarzer Menschen in Deutschland (ISD) führte, war durch den

Aufenthalt der afro-amerikanischen Dichterin Audre Lorde in Berlin initiiert (Og-

untoye 2006). Trotz anderer (historischer) Ausgangsbedingungen, einer Leugnung

von Rassismus in Deutschland oder der Notwendigkeit der Auseinandersetzung

und Differenzierung von Rassismus und Antisemitismus im speziellen deutschen

Kontext, waren und sind die Grunderfahrungen Schwarzer Frauen ähnlich wie im

US-amerikanischen Kontext: Erstens die kulturalistische Konstruktion als Ande-

re, zweitens die Alibi-Funktion, die Schwarze/migrantische Frauen im Kontext der

Frauenbewegung oftmals einnahmen um die eigene Bewegung als nicht-rassis-

tisch darzustellen und drittens das auch in feministischer Forschung erfolgende

Silencing, wenn weiße Frauen über sich sowie die Andere Frau schreiben dürfen,

die Andere aber höchstens als Beweis für ihre Andersheit zur Sprache kommt. An-

nita Kalpaka und Nora Räthzel leisteten Mitte der 1980er Jahre mit Die Schwierigkeit

nicht rassistisch zu sein eine grundlegende (Selbst-)Reflexion und Kritik der Frauen-

bewegung und Frauenforschung. 2017 gab es eine Neuauflage sowie Fortsetzung

der Diskussion in dem Sammelband Die Schwierigkeit nicht rassistisch zu sein – 30

Jahre danach (Kalpaka und Räthzel 2017). Innerhalb bzw. auch in kritischer Ausein-

andersetzung mit der deutschen Frauenforschung entstanden in den folgenden

Jahrzehnten zahlreiche Arbeiten, die ethnographisch-biographisch ansetzten. In

der Einleitung zum Sammelband Migration, Biographie und Geschlechterverhältnisse

(Apitzsch und Jansen 2003) benennt Ursula Apitzsch die Ausrichtung dieser For-

schungen, die in Reaktion und Abgrenzung auf Verobjektivierung als Andere ent-

standen, als Möglichkeit und Ort »über die Entstehungsprozesse politischer und

sozialer Zugehörigkeit zu kommunizieren, ohne Differenz als Markierung zu ver-

https://doi.org/10.14361/9783839459416-005 - am 14.02.2026, 16:59:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Methodologie: Kritische Theorie und Ethnographie 123

stehen. Es geht also in der biographischen Migrationsforschung nicht darum, den

Anderen durch den Bezug auf Herkunft fremd zu machen, sondern darum, si-

tuiertes relationales Wissen zu erzeugen […]« (Apitzsch 2003: 9). Situiert und re-

lational – das verstehe ich als Anspruch, das sich aus einer spezifischen Position

und Positionierung ergebende Wissen in Relation zu dem Wissen Anderer und zu

Wissen, das in Gesellschaftstheorie aufgehoben ist, zu stellen. Die feministische

Kritische Theoretikerin Gudrun Axeli-Knapp kritisiert, dass in Teilen der Frauen-

forschung auch unter Bezug auf eine simple Auslegung von Intersektionalität als

Aufzählung von Betroffenheiten diese gesellschaftstheoretische Einbettung immer

mehr verloren gegangen sei (Knapp 2012: 419). Auch Ilse Lenz schlägt vor, die In-

tersektionalitätsdebatte stärker gesellschaftstheoretisch einzubinden (Lenz 2010).

Neben feministisch-rassismuskritischer Methodologie ist mein weiterer me-

thodologischer Bezug die in Lateinamerika entwickelte dekoloniale Theorie, die

Kolonialität zum Ausgangspunkt nimmt und die Aufforderung und Bemühung um

ein Loslösen von Kolonialität in Theorie und Praxis impliziert (Quintero und Gar-

be 2013: 8). Während es dem Konzept der Postkolonialität in einer postmodernen

Pluralität (de Sousa Santos 2010: 229) und popkulturellen Auslegung (Steyerl und

Gutiérrez Rodríguez 2003) teils an Materialität verloren gegangen ist, hat deko-

loniale Soziologie ihre Verortung in einer Kapitalismus- und Modernitätsanalyse,

die Kolonialität als materielle Ausgangsbedingung für ebenjene thematisiert. Zum

anderen richtet dekoloniale Theorie methodologisch den Blick explizit auf wider-

ständige Epistemologien und alternative Epistemologien des globalen Südens. Bot

Postkolonialität die Möglichkeit einer radikalen Selbstkritik weißer und europäi-

scher Subjektivität, eröffnet dekoloniale Theorie die Befreiungsperspektive durch

ihre Komplizenschaft mit sozialen Bewegungen in den Postkolonien und der For-

derung nach einer radikalen Dekolonisierung in Theorie und Praxis.

Aus rassismuskritischer, post- und dekolonialer Reflexion lassen sich für For-

schungsprojekte, die über und mit den Anderen (Frauen/PoC/Migrant*innen/…)

schreiben, Ergänzungen zu einer feministischen, aktivistischen Ethnographie ab-

leiten, in der zunächst von einer Nähe zwischen allen an der Forschung Beteilig-

ten auszugehen ist. Das bedeutet, dass ich als Forschende entweder fester Teil des

Kollektivs oder des politischen Kontexts sein sollte, in dem ich forsche. Ich sollte

also verbindlich und nicht nur im Rahmen der Forschung da sein. Die Forschung

sollte dann auch möglichst nicht an akademische Zwänge gebunden sein. Laura

B. Lengel geht in ihrer an Talal Asad und Mohanty anschließenden Kritik jedoch

so weit zu sagen, dass manche feministische Ethnographin mehr Schaden anrich-

tet, wenn sie das koloniale Verhältnis trotz allem guten Willen reproduziert. Ju-

dith Stacey fragt sich in »Can there be a feminist ethnography?« (Stacey 1988): »I

find myself wondering whether the appearance of greater respect for and equality

with research subjects in the ethnographic approach masks a deeper, more dan-

gerous form of exploitation« (ebd.: 22). Das korrespondiert mit Kritiken, die auch

https://doi.org/10.14361/9783839459416-005 - am 14.02.2026, 16:59:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 Widerständiges Wissen

von Aktivist*innen imKontext von Refugee-Kämpfen geübt werden. Beispielsweise

schreibt eine griechische Gruppe darüber, wie durch den Wandel der Anthropolo-

gie im Rahmen einer postkolonialen Kritik Migrant*innen und solidarische Bewe-

gungen in Europa geradezu mit Forschenden überrannt würden (Fabrika Yfanet

squat 2017). Auch am O-Platz gab es, wie bereits dargestellt, Kritik an Forscher*in-

nen, die sich als Aktivist*innen gaben, aber nach der Forschung wieder weg waren.

Radostin Kaloianov (2014) folgert aus der Übertragung einer feministischen Epis-

temologie (nach Donna Harraway und Sandra Harding) sowie der Strategie zur

Ergreifung kollektiver Artikulationen des black feminism nach Patricia Hill Collins

auf migrantische Kritik in Deutschland eine »epistemische Privilegierung […der

Stimmen migrantischer Forscher*innen, L.D.], die über Methoden oder sonstige

entomologische Hilfmittel [sic!] nicht wettgemacht werden kann« (ebd.: 159). Die-

ser epistemischen Privilegierung stimme ich durchaus zu – sowohl in Bezug auf

feministische, als auch postkoloniale, dekoloniale und rassismuskritische Ansätze.

Im Kontext der Refugee-Bewegung ist darin auf die wegweisende Arbeit des IWS

zu verweisen (siehe 6.2). Bedeutet das als nicht-migrantische Forscherin nicht zu

migrantischen Kämpfen forschen zu können?

Persönlich wurden mir diese Bedenken zu meinem Zugang von meinen Ge-

sprächspartner*innen selbst genommen. Neben der im vorherigen Kapitel bereits

geschilderten Begegnungmit Turgay Ulu und seinem Interesse, KT zu diskutieren,

war vor allem ein Austausch über Forschung im Kontext der Refugee-Bewegung

im Rahmen eines Workshops des Netzwerks für kritische Migrations- und Grenz-

regimeforschung (kritnet) in München am 1. März 2014 ermutigend. Die folgen-

den Sätze stammen aus meinen Notizen. Napuli Paul sagte hier, dass für sie die

solidarische Forschung in der Bewegung direkte Aktion zu Menschenrechten an

der Universität sei. Und Arash Dosthossein legte anhand der Non-Citizen-Theorie

(siehe Kapitel fünf) dar, dass Refugees selbst Theorien haben, jedoch meist auf-

grund der mangelnden Eingebundenheit diese nicht an die Universitäten vermit-

teln könnten. Das Wissen über Kolonialismus, Neoliberalismus, Kapitalismus und

Hegemonie sei vorhanden, nur die Sprache – worunter ich sowohl die deutsche

Sprache als auch ein akademisches Sprechen und einen Habitus und damit ver-

knüpfte Zugänge verstehe – dieses auszudrücken fehle. Genau dies war Ausgans-

punkt für mich, meine Gesprächspartner*innen als Intellektuelle zu adressieren.

Es ging neben dem Interesse an ihremWissen, das ich in einer Aktualisierung Kri-

tischer Theorie verwenden wollte, auch darum, auszuloten, inwiefern aus unserer

Kooperation dieses Wissen auch in Räume vordringen kann, die durch ebenjene

als »Sprache« benannte Barrieren den intellektuellen Geflüchteten nicht zur Ver-

fügung stehen. Dosthossein betonte jedoch darüber hinaus, dass es wichtig für

Menschen wie mich sei, als solidarische Citizens auch unsere eigene Subjektivität

zu entwickeln.Wörtlich sagte er: »Your subjectivity is the university.« Universitäts-

kontakte für die Anliegen vonNon-Citizens zu nutzen und ein Buch zu schreiben sei

https://doi.org/10.14361/9783839459416-005 - am 14.02.2026, 16:59:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Methodologie: Kritische Theorie und Ethnographie 125

organische Citizen-Aktivität7. Dafür bräuchte ich nicht das OK der Refugees. Wäh-

rend unserer Marcuse-Diskussion rund zweieinhalb Jahre später sagte er, dass ich

eine der wenigen Forscher*innen sei, die ihn als Theoretiker ernst nehmen. Durch

unseren Kontakt nahmen Dosthossein und Nasimi zudem 2017 an einer philoso-

phischen Tagung zum »Flüchtlingsbegriff« teil. Hier hatten sie die Möglichkeit die

Non-Citizen-Theorie im akademischen Kontext zu präsentieren und in dem im An-

schluss daran erschienenen Sammelband zu publizieren (Dosthossein und Nasimi

2020). Bei Gesprächen am Rande der Konferenz wurde jedoch auch ihre Enttäu-

schung über den geringen Praxisbezug vieler Beiträge und die akademische Spra-

che sowie den vorherrschenden Habitus deutlich (eigene Notizen).

Auf oplatz.net findet sich unter der Rubrik »Kontakt« der vielsagende Satz:

»If you want to interview refugee activists for a research project, please consider

your position in relation to people categorized as refugees and being active politi-

cally, and how refugee protests and the activists themselves can benefit from your

project.«8 Dabei gilt es auch danach zu fragen, welche Form des Schreibens der

Bewegung nützt und welche vielmehr von den geflüchteten Aktivist*innen selbst

geleistet werden kann – im Falle der Refugee-Bewegung etwa braucht es keine

»Dokumentation« von außen. Die Bewegung produziert selbst Texte und Theorie

(siehe auch Forschungsstand bzw. Überblick Refugee Strike). Spätestens mit Mo-

vement – A Heroes Magazin (International Refugee Center 2015) hat die Bewegung

eine Quelle vorgelegt, die die bundesweiten Geschehnisse besser dokumentiert als

es ein*e außenstehende Forscher*in könnte. Zudem gibt es ebenfalls aus dem O-

Platz-Kontext die Zeitung Daily Resistance: »A newspaper published and written by

people, so-called refugees, who don’t accept their disfranchisement by the Ger-

man state. They write about their fight and share their opinions to reach out to

people who are in the same situation.«9 Solche Publikationen dürfen durch akade-

mische Arbeit nicht ignoriert oder gar konterkariert werden, etwa dadurch, dass

Wissenschaftler*innen Zugang zu Geld und Verlagen haben und ihre Veröffentli-

chungen als »seriöse« Quelle vorgezogen werden. Vielmehr gilt es selbstorganisier-

te Publikationen finanziell zu unterstützen (was ich, während ich ein Stipendium

bezog, auchmachte). Das oben zitierte Gespräch sowie diese Erkenntnisse bestärk-

ten mich entsprechend darin, dass es in meiner Arbeit nicht in erster Linie darum

gehen muss, der Refugee-Bewegung Raum für einen Ausdruck zu geben – das ist

7 In Dosthosseins Äußerungen klingt sein Bezug auf Antonio Gramscis organischen Intellek-

tuellen durch.

8 Siehe: https://oplatz.net/contact/ [11.02.2020]. Den dekolonialen Ansatz, Regeln als Reaktion

auf zunehmende anthropologische Forschung aufzustellen, gibt es auch bei einigen indige-

nen Regierungen (vgl. Clifford 1986: 9).

9 Siehe: https://dailyresistance.oplatz.net/ [20.02.2020].

https://doi.org/10.14361/9783839459416-005 - am 14.02.2026, 16:59:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://doi.org/10.14361/9783839459416-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://oplatz.net/contact/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/
https://dailyresistance.oplatz.net/


126 Widerständiges Wissen

nicht mein Job. Vielmehr geht es darum, den für mich zugänglichen Raum zu nut-

zen und zu versuchen, diesen mit zu verändern. Ein Zugang, der auch Stacey und

Lengel entspricht: Sie folgern aus ihrer Kritik, eine feministischeMethodologiemit

den traditionellen »männlichen« kritischen Traditionen der Anthropologie und So-

ziologie zu vereinen (Stacey 1988: 24), sowie den Fokus auf die eigene Communi-

ty zu richten (vgl. Lengel 1998: 240-241). Ihr Vorschlag ist entsprechend, weniger

den Anspruch zu verfolgen, direkt durch die Ethnographie für die Forschungssub-

jekte nützlich zu sein, sondern vielmehr indirekt. Mit Lengel und Stacey ist für

eine Veränderung des eigenen (akademischen) Umfelds einzutreten, indem hier

bisher nicht gehörte Stimmen und Themen eingebracht werden. Letztlich sei die

»Politisierung der eigenen Klasse« die einzige Wirkung, »die ein schreibender Re-

volutionär aus der Bürgerklasse heute sich vorsetzen kann« (Benjamin 1972: 225),

schreibt auch Walter Benjamin. Das heißt hier übertragen: eine Re-Politisierung

auch der akademischen KT durch die Beschäftigung mit Kämpfen und eine Theo-

retisierung in Kooperation mit denjenigen, die heute Kämpfen. Die »epistemische

Privilegierung« von der Kaloianov spricht, kann meines Erachtens auch gefördert

werden, wenn Refugees als Expert*innen zu Marcuses Theorie ernstgenommen

und befragt, die Theorie anhand ihrer Expertise neu gedacht wird.

Ängstlicher war ich jedoch auch weiterhin in Bezug auf die Elemente, in denen

ich mit Marcuse die Bewegung reflektiere und auch problematische Momente auf-

zeige. Die Unsicherheit des Schreibens über die Refugee-Bewegung, insbesondere

wenn sich auch Kritiken an den Aussagen oder dem Verhalten einzelner Geflüch-

teter darin finden, resultiert auch aus einer vorherrschenden diffusen Angst, aus

dem Umfeld der Refugee-Bewegung als rassistisch bezeichnet zu werden. Nadiye

Ünsal, selbst WoC, beschreibt in dem kurzen Gespräch, das wir nach Abschluss

des Dolmetschens Turgay Ulus hatten, dass auch sie vor der Veröffentlichung des

Textes »Challenging ›Refugees‹ and ›Supporters‹. Intersectional Power Structures

in the Refugee Movement in Berlin« (Ünsal 2015) befürchtete, für ihre Kritik an der

Verharmlosung von Sexismus in der Bewegung angegriffen zu werden. Es herr-

sche ein Konsens darin, was gesagt werden dürfe und was nicht. Letztlich habe sie

aber sehr positive Reaktionen bekommen (I.UÜ 35.5-21). Das Thema einer pseu-

do-antirassistischen Kritikunfähigkeit sowohl einiger Geflüchteter aber vor allem

vieler solidarischer Aktivist*innen wurde in vielen Gesprächen zu einem größeren

Thema als erwartet oder auch als ich mich zunächst getraut hätte anzusprechen.

Meine Bedenken, ob ich zu viel vorgebe, wenn ich mit »meiner« Theorie an die

Gesprächspartner*innen herantrete, konnte ich durch die durchweg positiven Re-

aktionen meiner Gesprächspartner*innen ebenso wie durch ein Verständnis einer

dekolonial-feministischen Methodologie, die die Stärke gerade in einem Wirken

auf und Erweiterung von oftmals männlich-weiß geprägter Gesellschaftstheorie

sieht, weitgehend beheben.

https://doi.org/10.14361/9783839459416-005 - am 14.02.2026, 16:59:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Methodologie: Kritische Theorie und Ethnographie 127

Dennoch bleibt die Frage nach der Reziprozität des Verhältnisses zwischenmir

und meinen Gesprächspartner*innen und somit auch die Frage nach dem Nutzen

der Forschung für die Bewegung bestehen. Meine »Feldaufenthalte« wurden und

werden in erster Linie nicht mit Blick auf diese Arbeit durchgeführt, sondern wa-

ren und sind Teil meines politischen Aktivismus. Als ich im Sommer 2013 einige

Tage amO-Platz verbrachte, fragte zwar Keine*r kritisch nach,was ich dortmachte

und es gab immer kleine Aufgaben, die ich auch als Außenstehende übernehmen

konnte (Kleidung sortieren, Essen einkaufen oder am Infopoint sitzen), aber ich

fühlte mich nicht wohl dabei. Insbesondere, wenn ich am Infopoint sitzen und so-

mit etwas repräsentieren sollte, womit ich nicht viel zu tun hatte. Beim March for

Freedom 2014 ergab sich, da ich gemeinsam mit Geflüchteten aus Osnabrück mit

dem Auto angereist war, ein Betätigungsfeld, dass mir wesentlich sinnvoller und

angemessener erschien: Als Fahrerin zur Infrastruktur des Protests beizutragen.

Da ich zu dem Zeitpunkt noch keine Finanzierung für die Doktorarbeit hatte

und lohnarbeitete, konnte ich nur wenige Tage bleiben. Doch nun hatte ich eine

Form des Aktivismus gefunden, mit der ich immer wieder punktuell unterstützen

konnte. Zudemwar ich 2014 bis 2016 privat in einer Phase, in der ich durch Umzüge

und das Leben in Städten, in denen ich nicht richtig ankam, aktivistisch nicht so

starkwie vorher (Osnabrück) und heute (Hannover) in einen lokalen Antira-Kontext

eingebunden war. Als ich dann 2015 die Refugee Revolution Bustour und 2016 die

WiE-Sommerbustour unterstützte, tat ich das nicht bewusst mit dem Gedanken,

hier zu forschen oder Kontakte für die Gespräche zu finden. Vielmehr hatte ich

WiE bzw. Ngari als Gesprächspartnerin zu Beginn gar nicht bedacht, da ich mich

auf die Bewegung ab 2012 konzentrieren wollte. Letztlich erwies sich genau die-

ser Kontext als optimal: ich hatte mit Fahren und dem spontanen Übernehmen

von organisatorischen Aufgaben eine klare Rolle, die mir auch noch sehr gut liegt.

Gegenüber den geflüchteten Aktivist*innen oder den Friends von WiE war ich im

Vorteil, nicht so sehr in der Struktur absorbiert zu sein, dass ich Kapazitäten hatte,

auch spontan Aufgaben zu übernehmen und sie vielleicht an manchen Stellen zu

entlasten. Die Erfahrung mit WiE unterwegs zu sein, war sehr beeindruckend und

ich erlebte erstmals die Kraft der Solidarität unter geflüchteten Frauen so intensiv

mit.

Auf den Fahrten war viel Zeit ins Gespräch zu kommen und Menschen, die in-

teressiert waren, konnte ich über mein Projekt erzählen. Bei der Tour 2015 lernte

ich vor allem Paul besser kennen. Im Herbst 2016 hatte ich mit Dosthossein ver-

einbart, nach München zu kommen, als sie genau an dem Datum erneut einen

Protestmarsch starteten. Spontan blieb ich länger und war auch hier wieder für

ein paar Tage Fahrerin des Essensautos, was für unser späteres Gespräch eine Ver-

trauensebene schuf.

Woher ich meine Gesprächspartner*innen kannte und wie die Kontakte zu-

stande kamen, habe ich in Kapitel drei beschrieben. Insgesamt würde ich sagen,

https://doi.org/10.14361/9783839459416-005 - am 14.02.2026, 16:59:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 Widerständiges Wissen

dass eine Wahrnehmung von mir als solidarische Mitstreiterin/Genossin/Suppor-

terin vorhanden war bzw. sich spätestens in den Gesprächen einstellte. Wie ich

beschrieben habe, kamen viele Gespräche nur zustande, da wir uns vorher kann-

ten bzw. auf eine vertraute Person Bezug genommen werden konnte. Ngari sagte

etwa, dass sie eigentlich kaummehr Interviews geben würde. Eine Skepsis konnte

ich zu Beginn bei Osa wahrnehmen, der mich nicht aus aktivistischen Zusammen-

hängen erinnerte, allerdings löste sich dies ebenfalls imGespräch.Oftmals nahmen

meine Diskussionspartner*innen sich mehr Zeit, als sie ursprünglich eingeplant

hatten. Den eigenen theoretischen Zugang offenzulegen hat meinem Empfinden

nach ebenfalls zu einem Vertrauensverhältnis beigetragen. Denn ich habe etwas

über den konkreten Aktivismus Hinausgehendes von mir preisgegeben. Was ich

mache, findet nicht von unseren Zusammentreffen getrennt an meinem Schreib-

tisch statt, vielmehr gebe ich bereits in den Gesprächen einen Einblick in meinen

theoretischen Hintergrund und in meine Arbeitsweise und lasse diese kommen-

tieren, mache mich also auch angreifbar. Dies entspricht meiner Lesart einer sen-

siblen Methodologie.

Eine feministisch-dekoloniale Methodologie kann nicht anhand abstrakter

Prinzipien konzipiert werden, sondern ergibt sich mit der entsprechenden Vor-

sicht, Verantwortlichkeit und Sensibilität in Kombination mit einer theoretischen

Reflexion und Wissen über feministische und antirassistisch-kolonialismuskriti-

sche Positionen im jeweiligen Kontext. Ist die Forscherin selbst Teil des Kollektivs

oder kann sie nur punktuell an den Kämpfen beteiligt sein? In letzterem Falle ist

es aus Prinzipien der Transparenz und Verantwortlichkeit eventuell sinnvoller,

gezielte Gespräche zu führen, anstatt den Eindruck zu erwecken, eine dauerhafte

zuverlässige Mitstreiterin zu sein. Mein selektiver Feldzugang, den ich zunächst

intuitiv wählte, konnte für mich somit letztlich auch methodologisch bestätigt

werden. Mit meinem Ansatz, über die Theorie selbst zu reden, versuche ich meine

Autorinnenschaft bewusst und verantwortungsvoll einzusetzen, eine Polyvokalität

des Textes herzustellen undmit dialogischen Formen der ethnographischen Reprä-

sentation zu experimentieren, um den Grundlagen reflexiver Wissensproduktion

mit einem positioniert feministisch-dekolonialen Ethos gerecht zu werden.

Durch die besondere Konzeption meiner Ethnographie mit Interviews, in de-

nen ich in gewisser Weise schonmeine Interpretation vorstelle und die Gesprächs-

partner*innen nach ihrer Meinung frage, ist Transparenz bereits in einem höheren

Grad gegeben als in vielen anderen Studien. Dass eine Aneignung durch die Be-

wegung bereits durch die Gespräche stattfinden kann und nicht erst durch eine

mögliche spätere Publikation, war zwar theoretisch von Beginn Teil meiner Kon-

zeption, wurde mir so richtig jedoch erst bewusst, als die Münchener ein Zitat

Marcuses aus unserem Interview ein paar Tage zuvor für ihre Pressemitteilung

vom 4.11.2016 verwendeten. Die Pressemitteilung möchte ich an dieser Stelle als

Abschluss der Reflexion des Forschungsprozesses in kompletter Länge zitieren:

https://doi.org/10.14361/9783839459416-005 - am 14.02.2026, 16:59:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Methodologie: Kritische Theorie und Ethnographie 129

»Letzte Woche wurde zum dritten Mal das Protestzelt von Non-Citizens von der

bayerischen Regierung und [der] Stadt München brutal geräumt, obwohl sie sich

als Demokraten präsentieren. Die letzten Räumungen fanden im Jahr 2013 am

Rindermarkt und 2014 am Sendlinger Tor statt. Diese staatliche Gewalt ist in un-

seren Augen zu verurteilen, weil unser Protest einen demokratischen und legiti-

men Charakter hat. Die Forderungen nach dem Stopp aller Abschiebungen und

Bleiberecht sind natürliche Menschenrechte. In diesem Sinne hat die Stadt mit

der gewaltigen [sic!] Räumung erneut gezeigt, dass sie keinerlei Interesse an einem

konstruktiven Dialog zur kollektiven Lösung der dringlichen Probleme hat.

All diese Bedingungen zeigen, dass die Wurzeln unseres gerechten Wider-

stands in der neoliberalen und imperialistischen Ordnung dieser Gesellschaft, die

auf der Unterdrückung und der Ausbeutung basiert, liegen. Es scheint uns wichtig

zu sein, in diesem Kontext Herbert Marcuse zu zitieren:

»Ich glaube, daß es für unterdrückte und überwältigte Minderheiten ein ›Na-

turrecht‹ auf Widerstand gibt, außergesetzliche Mittel anzuwenden, sobald die

gesetzlichen sich als unzulänglich herausgestellt haben.Gesetz undOrdnung sind

überall und immer Gesetz und Ordnung derjenigen, welche die etablierte Hierar-

chie schützen; es ist unsinnig, an die absolute Autorität dieses Gesetzes und die-

ser Ordnung denen gegenüber zu appellieren, die unter ihr leiden und gegen sie

kämpfen – nicht für persönlichenVorteil und aus persönlicher Rache, sondernweil

sie Menschen sein wollen. Es gibt keinen anderen Richter über ihnen außer den

eingesetzten Behörden, der Polizei und ihrem eigenen Gewissen. Wenn sie Ge-

walt anwenden, beginnen sie keine neue Kette von Gewalttaten, sondern zerbre-

chen die etablierte. Da man sie schlagen wird, kennen sie das Risiko, und wenn

sie gewillt sind, es auf sich zu nehmen, hat kein Dritter, und am allerwenigsten

der Erzieher und Intellektuelle, das Recht, ihnen Einhalt zu predigen.«

Der staatliche Rassismus spielt in die Hände des rechten Terrors. Durch me-

diale Hetze, Asylrechtsverschärfungen und Abschiebungen fühlen sich die rassis-

tischen Terroristen darin ermutigt, die Geflüchteten undMigranten anzugreifen sowie

Politiker vor allem wegsehen, wenn das Leben von Migranten und Geflüchteten

auf demSpiel steht. Ein aktuelles Beispiel ist der Brand inderDachauerstraße,wo-

durch einMannmit seinen zwei Töchtern ums Leben kam.Währenddessenwurde

in Neuperlach eine vier Meter hohe und 50 Meter lange Mauer gezogen, um ein

Wohngebiet von der Geflüchtetenunterkunft zu trennen. Diese Mauer bedeutet

Apartheid im Herzen Europas!

Der Versuch des Staates, unseren Widerstand mit Gewalt zu beenden oder uns ein-

zuschüchtern, kannnicht erfolgreich sein.UnsereGeschichte zeigt, dass bei jedem

Versuch der gewaltigen [sic!] Auflösung, wir mit weiteren Generationen auf den

https://doi.org/10.14361/9783839459416-005 - am 14.02.2026, 16:59:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 Widerständiges Wissen

Straßen erscheinen werden. Wir werden nicht unseren legitimen Protest aufge-

ben!«10

Hier vollzog sich eine Aneignung durch die Bewegung, mit der ich gar nicht ge-

rechnet hatte, die mich jedoch sehr freute. Ich hoffe, dass es noch weitere geben

wird. Um das möglich zu machen, ist auch eine aktivistische Broschüre mit zen-

tralen Thesen dieser Arbeit in Planung.

4.3 Methode: Vom Gespräch zum Text

Neben dem Forschungsprozess möchte ich an dieser Stelle ganz konkret die Kon-

zeption und Durchführung der Gespräche skizzieren und reflektieren, die den

Kern dieser Ethnographie bilden. Wie die gesamte Konzeption dieser Forschung,

erfolgte die Auswahl konkreterThemen durch eine Kombination aus der Beschäfti-

gung mit Marcuses Schriften und meinen Beobachtungen und Reflexionen als Ak-

tivistin. Parallel zu der wachsenden Idee, eine längere Forschungsarbeit zur Frage

der Aktualität Herbert Marcuses zu machen, verschob sich wie beschrieben mein

Aktivismus in den Jahren 2013-2016 auf Teilnahme und Unterstützung von größe-

ren bundesweiten Aktionen.Wie im vorangegangenen Kapitel beschrieben, kannte

ich Turgay Ulu bereits und durch das Treffen auf weitere intellektuelle geflüchtete

Aktivist*innen formte sich meine Idee mit ihnen längere Theoriediskussionen zu

führen und sie als Expert*innen für Gesellschaftskritik undWiderstand gezielt an-

zusprechen. Eingebettet in und entstanden aus ethnographischen Feldzugängen,

sind diese Gespräche das zentrale Material.

In der Konzeption der Gespräche habe ich mich an Literatur zum problemzen-

trierten Interview (Witzel und Reiter 2012), qualitativen Interview (Helfferich 2011)

sowie zumExpert*inneninterview (Bogner et al. 2005) orientiert.Dabei zeigen sich

auch in der eher traditionellen sozialwissenschaftlichen Interview-Konzeption Ver-

änderungen hin zur Integration ethnographischer Elemente. Zur Methode des Ex-

pert*inneninterviews konstatieren etwa Michael Meuser und Ulrike Nagel, dass

der Begriff »Experte/Expertin« von einer engen Konzeption als beruflicher oder

institutionell legitimierter Experte etwa auf Aktivist*innen, Ehrenamtliche, Sozi-

alarbeiter etc. auszuweiten sei (vgl. Meuser und Nagel 2009: 42-43). Auch heben

sie ihre frühere scharfe Trennung zu Ethnographien auf. Expert*inneninterviews

könnten demnach ethnographisch eingebettet und die ethnographische Grundhal-

tung für die Qualität der Interviews nützlich sein (vgl. ebd.: 48).

10 4.11.2016, zitiert nach: https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstr

ation Die Seite ist nicht mehr verfügbar. Hervorhebungen von mir.

https://doi.org/10.14361/9783839459416-005 - am 14.02.2026, 16:59:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://doi.org/10.14361/9783839459416-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration
https://refugeestruggle.org/de/article/pressekonferenz-und-demonstration


4. Methodologie: Kritische Theorie und Ethnographie 131

Konkretere Bilder, an denen ich mich orientiert habe, waren die Figur des »ge-

meinsam an etwas arbeiten« (Helfferich 2011: 44) und des Interviews als Analyse

(Kreiner und Mouritsen 2005). Nach Kristian Kreiner und Jan Mouritsen ist Theo-

riebildung selbst Inhalt der analytischen Interviews. Der Interviewende solle theo-

retische Probleme offenlegen und zur Diskussion stellen (ebd.: 154). Vorausgesetzt

wird hier, wie in meiner Arbeit, ein gemeinsames Erkenntnisinteresse: »[…A]na-

lytical interviewing is a collaborative effort […], a sort of conversation […], in which

the classical distribution of interviewing roles is radically changed.« (Ebd.)11 Die

Interviewsituation erfordere ein genaues Zuhören und eine absolute Präsenz um

gemeinsam mit den Antworten weiter arbeiten zu können. Die Planung tritt hier

hinter der Aufmerksamkeit für Inhalte zurück (ebd.: 157).Meine Konzeption sah ei-

ne »unorthodoxe« Planung sowie eine starke Konzentration im Interview vor.Denn

anstelle eines klassischen Interviewleitfadens hatte ich mir zwar einen groben Ab-

lauf für die Gespräche zurechtgelegt (siehe Anhang Nr. 2), war jedoch nur in man-

chen Situationen, in denen wir vom Thema meines Erachtens zu sehr abschweif-

ten oder wenn es darum ging, zum nächsten Punkt zu kommen, daran orientiert.

Wichtiger als dieser grobe Ablauf, war ein Dokument mit einem kurzen Lebenslauf

Marcuses, Fotos, sowie ein paar ausgewählten Zitaten Marcuses auf Englisch und

Deutsch zu den Themen »Integration«, »Randgruppentheorie«, »repressive Tole-

ranz«, »Wie organisieren?«, »Intellektuelle«, »Feminismus«, »Sprache«, »Solidari-

tät« und »Utopie« (siehe Anhang Nr. 3). Diese Zitate habe ich anhand der ersten

Konzeption dieser Arbeit ausgewählt, die vor allem auf einer Lektüre Marcuses be-

ruhte. Nachdem ich im ersten Gespräch mit Ulu nur meine eigenen Notizen und

Stichworte hatte und nichts, was ich ihm und der Dolmetscherin Ünsal zur Orien-

tierung geben konnte, entschied ich mich zu dieser Neukonzeption. Anstelle eines

Interviewleitfadens mit Fragen, gab es eine inhaltliche Vorgabe, die jedoch nicht

befolgt werden musste, sondern die zu einer Orientierung und Inspiration diente.

Die Gespräche verliefen dann sehr unterschiedlich. Teils diskutierten wir konkre-

te Zitate, teils dienten meine Fragen, die auf meiner Marcuse-Lesart beruhen, als

Stichwortgeber für längere Erzählpassagen der Gesprächspartner*innen über be-

stimmteThemen/Problematiken im Protest.Mein »Fragebogen« – eine Auswahl an

Marcuse Zitaten zu den umrissenen Themen – wurde somit manchmal von vorne

bis hinten »abgearbeitet« (bspw. durch Dosthossein/Nasimi), manchmal führte ich

ein offenes Gespräch in welches ich nur ab und zu einen Verweis auf eines der

Zitate einstreute (bspw. mit Paul).

11 Kristian Kreiner und JanMouritsen entfalten ihr Verständnis von analytischen Interviews am

Beispiel von Gesprächen mit Managern. Auch wenn die Ziele der jeweiligen »Arbeit« von

Aktivisten*innen und Managern vermutlich sehr verschieden sind, zeigt sich trotzdem eine

gute Übertragbarkeit, da die Interviews jeweils mit Subjekten in einer planenden Funktion

geführt werden.

https://doi.org/10.14361/9783839459416-005 - am 14.02.2026, 16:59:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 Widerständiges Wissen

Laut Alexander Bogner und Wolfgang Menz ist Komplizenschaft im Rahmen

von Experteninterviews sehr voraussetzungsvoll (Bogner und Menz 2005: 59) – in

Bezug auf reflexiv-ethnographische, feministische, aktivistische Forschung eher

eine Grundvoraussetzung. Einige ethische Prinzipien der Interviewführung müs-

sen auf Grundlage dieser Vertrauensbasis nicht extra ausgesprochen werden. Zu

Beginn verwendete ich beispielsweise im Sinne des informierten Einverständnis-

ses (Unger 2014: 91) Einverständniserklärungen, sie erwiesen sich jedoch als über-

flüssig bzw. eher die Kommunikation störend. Ein Austausch über die Frage nach

Anonymisierung hingegen fand immer statt, wobei alle Gesprächspartner*innen

mit einem vollen Namen genannt werden wollten. Ausnahme ist A., die bei dem

Gespräch mit Byansi Byakuleka eher zufällig dabei war und deren Beitrag sich auf

ein paar Kommentare beschränkte.Wie Charlotte Aull Davies beschreibt, wird An-

onymität in einem vertrauensvollen, reziproken Verhältnis oft nicht gewünscht,

da die Forschungssubjekte bewusst ihren Beitrag leisten und diesen auch gewür-

digt sehen wollen (vgl. Davies 1998: 61). Anonymität gewährleiste ich entsprechend

gegenüber Dritten.

Alle Gespräche wurden aufgenommen, transkribiert (bei dem einen gedol-

metschten Interview habe ich nur die deutschen Elemente transkribiert) und

inhaltsanalytisch ausgewertet, mit dem Ziel »bestimmte Themen, Inhalte, Aspekte

aus dem Material herauszufiltern und zusammenzufassen. Welche Inhalte aus

dem Material extrahiert werden sollen, wird durch theoriegeleitet entwickelte Ka-

tegorien und (sofern notwendig) Unterkategorien bezeichnet.« (Mayring 2015: 103).

Die Grobkategorien waren durch die vorherige Themensetzung bereits festgelegt.

Auf einer weiteren Analyseebene fanden jedoch auch deduktive Auswertungsele-

mente Raum. Konkret habe ich alle Interviews in Abschnitte gegliedert, auf der

ersten Ebene den Oberthemen zugeordnet, auf der zweiten in Stichworten den

Inhalt zusammengefasst und auf einer dritten Notizen zu Verknüpfungen und

weiteren Gedanken gemacht. Passagen aus verschiedenen Interviews habe ich

entsprechend der Auswertungskriterien von Experteninterviews anhand themati-

scher Einheiten aufeinander bezogen (Meuser und Nagel 2009: 56). Entsprechend

der Einbettung in ein ethnographisches Forschungsdesign wurden Bezüge nicht

nur zwischen den Gesprächen, sondern in eine weitere Kontextanalyse herge-

stellt (vgl. Mayring 2015: 90, Flick 2011: 387-402). Quelle für die Verschriftlichung

waren neben den transkribierten Gesprächen meine ethnographischen Notizen,

Erinnerungen und auch digital und analog gesammelte Materialien. Digitale

Materialien habe ich wie die Literatur im Zitationsprogramm Citavi verschlag-

wortet. Die Analyse fokussiert jedoch stark auf die in den Gesprächen getätigten

Aussagen sowie eine theoretische Einbettung in die jeweilige Literatur Marcuses

und hinzugezogene weitere Quellen. Fehler im Satzbau und Sprachstil wurden

bei der Transkription zunächst belassen, in den Zitaten dann geglättet. Da mit

den Interviewsprachen Deutsch und Englisch kein*e Gesprächspartner*innen in

https://doi.org/10.14361/9783839459416-005 - am 14.02.2026, 16:59:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Methodologie: Kritische Theorie und Ethnographie 133

ihrer Erstsprache sprechen konnten bzw. das einzige Interview in Erstsprache ins

Deutsche gedolmetscht wurde, wird eine korrekte Widergabe der verwendeten

Grammatik unrelevanter. Für das Zitieren habe ich die Gespräche in Dokumente

mit Seiten- und Zeilennummerierung eingefügt. Das Kürzel »I.DN 28.12-24«

beispielsweise bedeutet Interview Dosthossen und Nasimi, S. 28, Zeile 12-24. Wer

gerade spricht (in diesem Beispiel Dosthossein, Nasimi oder ich) wird jeweils im

Text kenntlich gemacht. Eine Auflistung aller Gespräche findet sich im Anhang.

In der Konzeption zu Beginn der Gespräche und auch noch in früheren Versio-

nen hatte ich weit mehr Kapitel undThemen vorgesehen. Doch im Schreiben spitz-

te es sich auf die Themenbereiche »Eindimensionalität und Subjekt der Revolte«,

»Sensibilität und Weiblichkeit« sowie »Organisation« zu. Intellektualität findet als

sich durchziehende Figur in der gesamten Arbeit Eingang. Auch die Methodolo-

gie abschließend möchte ich auf die Figur der*des Intellektuellen zurückkommen,

fasst sie doch den methodologischen Zugang zu und Interesse an Marcuse und

den Refugee-Intellektuellen sowie meine Position und Positionierung zusammen.

Übersetzung wird zudem als Metapher eingeführt, die die Arbeit der Intellektuel-

len auf verschiedenen Ebenen begreifbar macht.

4.4 Intellektualität und Übersetzung

Marcuse kritisiert in seiner Analyse der Entwicklung der Neuen Linken, dass Marx’

berühmte elfte These über Feuerbach – »Die Philosophen haben die Welt nur ver-

schieden interpretiert; es kömmt darauf an, sie zu verändern« (MEW 3: 535) – zu

Beginn der 1970er Jahre

»so interpretiert [wird], als sei es nicht mehr nötig, die Welt zu begreifen und zu

interpretieren; als könnten wir einfach losgehen und sie verändern. Das ist eine

blödsinnige Interpretation, denn nie war Theorie, nie war die Anstrengung des

Denkens, des Erkennens, was vor sich geht und was dagegen getan werden kann,

so nötigwie heute.Heutemehr als jemals zuvor kann es keine revolutionäre Praxis

geben ohne die Theorie, die diese Praxis anleitet.« (Marcuse 1971a: 127)

Der Aktionismus und von Marcuse als solcher benannte und kritisierte »Pseudo-

Radikalismus« der neuen Linken, autoritäre Reflexe, orthodoxe Marx-Auslegungen

und Theoriefeindschaft ist der Kontext dieser Aussage. Als wir auf das Verhältnis

vonTheorie und Praxis zu sprechen kommen, nimmt Dosthossein unabhängig von

einem Verweis auf Marcuses Kommentar in unserer Diskussion ebenfalls Bezug

auf Marx’ Feuerbachthese:

»I think […] it is problematic if somebody just focuses on theory and somebody just

focuses on the praxis. [It is problematic] that people from the praxis don’t want to

https://doi.org/10.14361/9783839459416-005 - am 14.02.2026, 16:59:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 Widerständiges Wissen

listen to theory. For example in the meetings, they tell you: ›hey, we don’t want to

hear more of that talking‹ and then people just separate. I think [to bring both to-

gether] is exactly the duty of the theoretical activist. […] In the thesis on Feuerbach

[…], Marx very clearly talks about that mistake of the materialist philosopher. […

As long as s*he stays] in the subjective discussion, all of that discussion is scholas-

ticism« (I.DN 28.12-24).

Dosthossein benennt hier das gleiche Problem wie Marcuse: der Unwille zur Be-

schäftigung mit Theorie durch Aktivist*innen. Er verweist aber auch auf das von

Marx in den Feuerbach-Thesen kritisierte Phänomen der Philosoph*innen/Theore-

tiker*innen, die meinen etwas zu sagen zu haben, ohne objektive Verhältnisse und

Kämpfe mitzudenken.12

Dieses Beispiel zeigt, dass dem Handeln einiger intellektueller Refugee-

Aktivist*innen ebenso wie dem Intellektuellen der Neuen Linken, Herbert

Marcuse, daran gelegen ist, Theorie und Praxis zusammenzudenken und eine

theoretische Reflexion von möglichst vielen Menschen einzufordern bzw. diese zu

fördern. Nachdem in Kapitel zwei Marcuse als zwar klassischer aber solidarischer

Intellektueller und in Kapitel drei meine Gesprächspartner*innen als organische

Intellektuelle vorgestellt wurden, schließe ich hier mit einem Zusammenden-

ken dieser Perspektiven durch Gespräch und Übersetzung sowie einer Reflexion

meiner Rolle als akademisch-aktivistischer Soziologin an.

Beide Kommentare verdeutlichen ein Problem der jeweiligen Intellektuellen:

Nach einer kurzen Phase des Zusammentreffens von Theorie und Praxis – in der

seine Theorie durch die Praxen aufkommender Befreiungsbewegungen inspiriert

war und seineTheorie wiederum die Praxis der Studierendenbewegung beeinfluss-

te – begannen viele Aktivist*innen um 1970 der Kritischen Theorie gegenüber un-

geduldig zu werden und sie abzulehnen. Auch Dosthosseins Kommentar verdeut-

licht, dass zum einen nur einige Aktivist*innen der Refugee-Bewegung Interesse

oder die Voraussetzungen für und Zugänge zu einer AuseinandersetzungmitTheo-

rie haben und dass zum anderen in Plena theoretische Diskussionen meist keinen

Raum haben. Welchen Anspruch können Intellektuelle in und gegenüber Bewe-

gungen überhaupt haben? Die Intellektuellen, ob tendenziell traditionelle Intellek-

tuelle oder auch organische Refugee-Intellektuelle und alle Aktivist*innen haben

nach Gramsci in Dialog zu treten, »um einen moralisch-intellektuellen Block zu

errichten, der einen massenhaften intellektuellen Fortschritt […] politisch möglich

12 Bei Marx selbst heißt es im handschriftlichen, nicht publizierten Gekrakel: »Die Philosophen

haben dieWelt nur verschieden interpretiert; es kömmt drauf an, sie zu verändern« (11. The-

se über Feuerbach. Originalfassung von 1845, MEW 3: 7). Engels macht dann daraus: »Die

Philosophen haben die Welt nur verschieden interpretiert; es kommt aber darauf an, sie zu

verändern« (11. These über Feuerbach. Redigiert 1888 durch Engels, MEW 3: 534). Vielleicht

hat dieses »aber« den Unterschied künstlich gestärkt?

https://doi.org/10.14361/9783839459416-005 - am 14.02.2026, 16:59:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Methodologie: Kritische Theorie und Ethnographie 135

macht« (Gramsci zit.n. Becker et al. 2013: 122). Allerdings könne es nicht darum ge-

hen »eine Wissenschaft ins Individualleben ›Aller‹ einzuführen, sondern eine Ak-

tivität zu erneuern und ›kritisch‹ zu machen« (Gramsci zit.n. ebd.: 120). Damit

macht Gramsci eine realistische Perspektive auf: Es werden und wollen sich nicht

alle für Theorie interessieren, aber an ihre konkrete Praxis anschließende Impul-

se können durchaus Anschluss finden und aufgenommen werden. Als ein Para-

debeispiel aus der Refugee-Bewegung kann die Durchsetzung der Selbstbezeich-

nung als Non-Citizens in Teilen der Bewegung gesehen werden, die dazu beitrug,

den Fokus innerhalb der Refugee-Bewegung inklusive den mit ihr solidarischen

Menschen von Antirassismus um strukturelle Verhältnisse zu weiten (siehe Dis-

kussion in Kapitel fünf). Marcuse wiederum konnte zumindest in einem kurzen

Zeitfenster (ca. 1967-1969) durch dieTheoretisierung gesellschaftlicher Entwicklung

und der Gegenkräfte unter Schlagworten wie »Repressive Toleranz« und »Sensibi-

lität« zur Erneuerung der Aktivität beitragen. Uwe Hirschfeld bemerkt: »Dabei ist

sich Gramsci sehr wohl bewusst, dass dieser dialogische Kontakt, so unumgänglich

und entscheidend er für die Philosophie der Praxis ist, keine leichte Aufgabe ist«

(Hirschfeld 2016). Wenn ich die vielen Hürden bedenke, die sich in Dosthosseins

Kommentar andeuten, habe ich den größten Respekt gegenüber den organischen

Intellektuellen, die diesen dialogischen –Dosthossein nennt es organischen –Kon-

takt permanent suchen.

Allerdings dürfen auch die organischen Intellektuellen der Bewegung in ih-

ren Interessen und Zugängen nicht homogenisiert werden. Wie in der Vorstellung

deutlich geworden sein sollte, sind alle meine Gesprächspartner*innen sehr un-

terschiedlich: Mal sind sie mehr theoretische Intellektuelle, deren Aktivismus stets

mit einer Reflexionsebene verbunden ist, die auf sozialphilosophischeTheorien re-

kurriert, mal bezieht sich die Reflexion und auch das Handeln mehr auf die un-

mittelbare zwischenmenschliche Ebene, wie in Kapitel sieben ausführlicher und in

Bezug auf Marcuses Organisationstheorie diskutiert wird. Alle leisten auf unter-

schiedliche Weise Übersetzungsarbeit.

Napuli Paul verweist mit einer Geschichte auf die Notwendigkeit, verschiedene

Wissensformen und verschiedene Weisen sich in der Bewegung einzubringen, an-

zuerkennen. In der Diskussion um Intellektualität erzählt sie die Geschichte eines

Geographieprofessors und eines sailors13: Der Professor hat schon die halbe Welt

gesehen, während der sailor immer nur auf dem gleichen Fluss segelt, da er das

von seinem Vater gelernt hat. Der Professor macht sich lustig über diesen Mann,

der so wenig von der Welt weiß. Es zieht jedoch ein Sturm auf, das Boot bricht

auseinander und der Professor kann nicht schwimmen, »and then the man who

was a sailor, he took the professor to the other side« (I.P 39.11). Sie greift auf diese

13 Da sailor breiter in der Bedeutung ist als die naheliegende Übersetzung »Segler« (auch See-

mann oder Matrose) behalte ich hier den originalen Ausdruck bei.

https://doi.org/10.14361/9783839459416-005 - am 14.02.2026, 16:59:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 Widerständiges Wissen

kleine Geschichte zurück, um zu verdeutlichen, dass es darum geht, die Fähigkei-

ten anderer Menschen wahrzunehmen und weniger zu urteilen: »I think that these

other things, that we need to see, you know?« (I.P 29.16-17). Beim erneuten Lesen

des Gesprächs für dieses Kapitel fallen mir an Pauls Geschichte jedoch noch wei-

tere Metaphern auf: Der sailor hilft dabei, Menschen von einer Uferseite auf die

andere zu bringen, sie überzusetzen. Der welterfahrene Professor hingegen kann

sich und auch andere nicht über den Fluss bringen. Die Erzählung kann also auch

so gelesen werden, dass der Professor durch sein geographisches Wissen über die

Welt nicht automatisch derjenige ist, der mit konkreten Herausforderungen um-

gehen und auch nicht unbedingt vermitteln, Verbindungen herstellen, Übersetzen

kann. Vielleicht braucht es für einen Intellektuellen auch die Vereinigung von Bei-

den in einer Person: Wissen über die Welt und Zeit, Ruhe, Beharrlichkeit sich der

Aufgabe des Übersetzens an einer kleinen Stelle in dem ganzen Chaos ausführlich

zu widmen. Der Übersetzungsversuch rein aus der abstrakten Anschauung heraus

jedoch muss scheitern. Die Figur des sailor, der eventuell gar nicht die Möglich-

keit hat wie der Professor durch die Welt zu reisen, enthält zudem einen Verweis

auf das spezielle Wissen von Menschen, die aus materiellen Bedingungen in einer

bestimmten gesellschaftlichen Position sind und auf die mangelnde Anerkennung

dieses Wissens – der Professor macht sich zunächst lustig über die Beschränktheit

des sailor. Das Verständnis über diesen konkreten Prozess hat er nicht durch An-

schauung oder abstrakte Analyse erworben, sondern durch tagtägliche körperliche

Erfahrung, die sich über Generationen – sein Vater war auch sailor – fortsetzt (vgl.

zu Erkenntnis und Position Diskussion in 5.2).

Übersetzer*in ist eineMetapher, die sich sowohl in der Diskussion um Intellek-

tuelle bei Gramsci und anderen marxistischen Theoretikern, im Kontext der Kriti-

schen Theorie vor allem in Anschluss an und in Übertragung der Gedanken von

dem Philosoph Walter Benjamin zu literarischer Übersetzung (Benjamin 1928),

und als Denkfigur, teils auch mit Bezug auf Benjamin, in Debatten um Migra-

tion, Diaspora und Transkulturalität (bspw. Hall 1994b, Wolf und Pichler 2007,

Bhabha in: Rutherford 1990, Gutiérrez Rodríguez 2008 und Gutiérrez Rodríguez

2006, Bachmann-Medick 2018) als auch konkret in Literatur zum Refugee-Protest

(Mokre 2015, Fleischmann 2015) wiederfindet. Übersetzen kann dabei sowohl das

wörtliche Übertragen von Sprachen – zum Beispiel von Urdu nach Englisch nach

Deutsch und anders herum – sein, aber auch die Vermittlung, das Zusammenbrin-

gen von Menschen, die Übersetzung von Kultur, die Übersetzung von Theorie und

Praxis, die Übersetzung zwischen Klassengrenzen.

Bei Gramsci nimmt der Intellektuelle die Rolle im Sinne eines Übersetzers zwi-

schen Fühlen undWissen ein (Barfuss und Jehle 2014: 73-77).Die Aufgabe sei es, den

popularen Alltagsverstand darüber, dass etwas nicht stimmt »in eine kritische und

kohärente Sprache« (ebd.: 55) zu übersetzen und den Subalternen ein Bewusstsein

über ihre Handlungsfähigkeit und Verantwortung für Veränderung zu vermitteln.

https://doi.org/10.14361/9783839459416-005 - am 14.02.2026, 16:59:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Methodologie: Kritische Theorie und Ethnographie 137

Auch die/der Intellektuelle bei Marcuse ist in diesem Sinne Übersetzer*in. In die-

sem Bild der/des Übersetzenden steckt zum einen Theoriebildung aus den prak-

tischen Erlebnissen und Vergegenwärtigung der eigenen Position der Subalternen

durch Bezug auf Gesellschaftstheorie, also eine Vermittlung sowohl der Probleme

der Subalternen durchTheoretisierung nach außen, als auch Bewusstseinsbildung

innerhalb der Gruppe der Subalternen. Gramsci sieht in der Vermittlung »nach au-

ßen« vor allem das Problem, dass die Subalternen es nicht gewohnt seien, gehört

zu werden und deshalb auch nicht geübt seien zu »sprechen«. Auch wenn Spivaks

Verständnis von Subalternität von dem Gramscis abweicht14 und sich ihre kon-

krete Reflexion auf literarische und akademische Repräsentation bezieht, ist ihre

Intervention zu Repräsentation in Reflexion von Ungleichheiten vs. problemati-

sche Einschreibung in das hegemoniale Skript auf Kämpfe und soziale Bewegun-

gen übertragbar:

»[…] What can the intellectual do toward the texts of the oppressed? Represent

them and analyze them, disclosing one’s own positionality for other communities

in power. […] And it seems to me that one’s practice is very dependent upon one’s

positionality, one’s situation. I come from a state where the illiterate – not the

functionally illiterate, but the real illiterate, who can’t tell the difference between

one letter and another – are still possessed of a great deal of political sophistica-

tion, and are certainly not against learning a few things. I’m constantly struck by

the anti-intellectualism within the most opulent university systems in the world.

So that’s where I was speaking about de-skilling.« (Spivak und Adamson 1986: 57)

Aus dem kritisch-akademischen auf einen unmittelbar aktivistischen Kontext der

Refugee-Bewegung übertragen bedeutet dies, in einer Reflexion der eigenen Po-

sition einen kritischen Umgang mit Privilegien und Repräsentation zu üben, aber

die eigene Position auch zu nutzen, um den Text der »Anderen« hörbar zumachen,

auch wenn Übersetzung niemals komplett gelingen kann (vgl. Auseinandersetzung

zu Repräsentation oben).

Roger Behrens betitelt sein Marcuse-Buch mit Übersetzungen – Studien zu Her-

bert Marcuse (Behrens 2000) und auch ich finde diese Metapher für mein Arbeiten

mit Marcuse sehr treffend. Die Figur des transkulturellen Übersetzers möchte ich

daher mit Bezug auf Marcuse selbst noch einmal aufgreifen. Marcuse war Flücht-

ling als Jude und als linker Intellektueller, der seine Arbeit im Exil zunächst nur

sehr bedingt fortsetzen konnte. Bedenken wir diesen Hintergrund und seine theo-

retische Ausbildung, gelang Marcuse eine enorme Übersetzungsleistung. Marcuse

begann sofort auf Englisch zu schreiben und zu reden. Er hat sich auf die neuen

14 Bei Gramsci sind alle dem Kapital Unterworfenen subaltern – also eine große Mehrheit der

Bevölkerung, auch in der Metropole. Bei Spivak sind diejenigen Subaltern, die gar nicht ge-

hört werden können und somit nicht sprechen.

https://doi.org/10.14361/9783839459416-005 - am 14.02.2026, 16:59:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 Widerständiges Wissen

Verhältnisse eingelassen, auch in seiner Arbeit am OSS, die er, solange er Hoff-

nung hegte, dass die Arbeiten in der US-Außenpolitik Berücksichtigung fänden,

in Teamarbeit mit anderen Exilant*innen und US-amerikanischen Kolleg*innen

durchführte, und für die er viel Anerkennung erhielt. Marcuse lebte in keiner Exi-

lantenblase und auch nicht in einem akademischen Elfenbeinturm. Er verstand es

jedoch später auch in seiner Arbeit an verschiedenen Universitäten, in denen eine

ganz andere Theorietradition bestand als in Deutschland, KT zu vermitteln. Mar-

cuse übersetzte KT, indem er sie auf die US-amerikanische Gesellschaft anwandte

und mit dem EDM ein treffendes Bild dieser Gesellschaft und ihrer enormen Inte-

grationsleistung zeichnete. Mit der aufkommenden Neuen Linken gelang es ihm

als Übersetzer von Kritischer Theorie in Praxis zu fungieren, aber auch von Praxis

in KT, ein Überarbeiten und Anpassen derTheorie mit und durch die Praxis. Damit

erfüllt er nach Edward Said »the critic’s job«, welcher es sei »to open it [theory]

up toward historical reality, toward society, toward human needs and interests, to

point up those concrete instances drawn from everyday reality that lie outside or

just beyond the interpretive area necessarily designated in advance and thereafter

circumscribed by every theory« (Said 1983: 242).

Neben konservativen bzw. reaktionären Angriffen, denen eine kritische Wis-

sensproduktion sowieso ausgesetzt ist, riskiert die Übersetzerin auch Angriffe von

Genoss*innen. Die große Welle von Antiintellektualismus, auf die Marcuse Be-

zug nimmt, die bis zu Forderungen nach Abschaffung der Universitäten in den

1970er Jahren führt, ist Sinnbild eines Scheiterns von Übersetzung. Rudi Dutsch-

ke spricht angesichts der Versuche Kader-Parteien aufzubauen von einer »Anti-

Marcuse-Welle« (Benicke 2010: 90). Alle sollen Aktivist*innen und am besten Pro-

letarier*innen sein (siehe Kritik daran oben). Die Identität als Professor wird als

elitär und somit reaktionär gelesen und angegriffen. Die Gefahr des Scheiterns

der Übersetzung zwischen Universität und außeruniversitärer Praxis ist groß und

auch für mich immer wieder während dieser Arbeit spürbar.

Kritische Analyse beginnt, wie wir gesehen haben, wo das Verstehen endet,

wo kein falscher Konsens herrscht, sondern Übersetzungsversuche unternommen

werden. Mieke Bal beschreibt in Travelling Concepts in the Humanities, dass das Rei-

sen von Theorien nicht nur geographisch, sondern auch zwischen Disziplinen und

zwischen verschiedenen Rezipienten zu Diskussion und Analyse führten, die eine

angebliche Neutralität entlarvt (Bal 2012: 31).

Wie Encarnación Gutiérrez Rodríguez schreibt, ist Übersetzung und somit

auch die Übersetzerin, stets damit konfrontiert in eine binäre und koloniale Logik

von Differenz und Identität verwiesen zu werden. Ein Zuhören, Verstehen, Über-

setzen und Repräsentieren, das Allen gerecht wird, ist gar nicht möglich: »The goal

of translation, thus, is not to recreate the language from which it departs, but to

understand the process of translation as a moment of encounter with differences«

(Gutiérrez Rodríguez 2010: 21). Anders als etwa Homi Bhabha (Rutherford 1990:

https://doi.org/10.14361/9783839459416-005 - am 14.02.2026, 16:59:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Methodologie: Kritische Theorie und Ethnographie 139

216), in dessen Konzeptualisierung des »Dritten Raumes«, in dem sich durch

das Aufeinandertreffen verschiedener Positioniertheiten und das Lesen neuer

Situationen ohne eingefahrene Schemata eine sehr positiv konnotierte Hybridität

ergibt15, stellt Gutiérrez Rodríguez zunächst die notwendige Analyse des »Da-

zwischen« in den Fokus. Was sie mit dem Begriff der »kulturellen Übersetzung«

einbringt, ist gerade in Begegnungen von Menschen mit heterogenen Positionen

nicht von einer Übersetzbarkeit und einem prinzipiellen Verstehen auszugehen,

sondern vielmehr danach zu fragen, wie »die Unterbrechung oder die Lücke,

die eine soziale Trennung innerhalb einer globalen Verschränkung artikuliert«

(Gutiérrez Rodríguez 2006) zu lesen ist. Sie verschiebt damit den Fokus von

einem positiven Bezug auf das Neue auf eine kritisch-materialistische Analyse der

(Un-)Übersetzbarkeit.

Mein Beitrag kann zum einen als ein Versuch verstanden werden, den Überset-

zungsversuch, den organische Intellektuelle in der Refugee-Bewegung vollziehen,

in weitere aktivistische sowie akademische Bereiche auszudehnen. Durch die Ge-

spräche soll sowohl Raum für Reflexion der eigenen Rolle,Wissensvermittlung und

ein Anknüpfen an KritischeTheorie geschaffen werden. Zum anderen erfolgen hier

Impulse für die erneute Überprüfung und Erweiterung der Theorie Marcuses (vgl.

Burawoy oben) und damit zugleich für eine Philosophie der Praxis. Marcuse hat

Wissen artikuliert, das er aus eigener Erfahrung und aus Theorie gewonnen hat.

Obwohl er Philosoph bleibt, soll Philosophie ihm dazu dienen, die Welt zu verste-

hen,weil er leidenschaftlich daran interessiert war, sie zu verändern.Diese Leiden-

schaft teilen auch ich und die Intellektuellen der Refugee-Bewegung mit denen ich

gesprochen habe. »Der Irrtum des Intellektuellen liegt im Glauben,man könnewis-

sen, ohne zu verstehen und besonders ohne zu fühlen und von Leidenschaft gepackt

zu sein« (Gramsci 1967a: 429) schreibt Gramsci in den Gefängnisheften. Ausgehend

von dieser Gemeinsamkeit lassen sich verschiedene Probleme des Verstehens erst

bearbeiten. Wie verstehen die Refugees Marcuse? Wie verstehe ich die Refugees?

Was hätte Marcuse verstanden? Generell sehe ich in Momenten gelingender ge-

meinsamer Kämpfe in der Refugee-Bewegung aufgrund ihrer Heterogenität etwa

in Bezug auf Herkunftskontext, Klasse, Geschlecht, Bildung, Sprachen etc. ein gro-

ßes Potenzial von ihr zu lernen. Darin, dass die Refugee-Bewegung gezeigt hat,

dass Organisierung möglich ist, sehe ich ein großes Erkenntnispotenzial auch für

Organisationsdebatten über die Refugee-Bewegung hinaus. Diese Momente gelin-

genden Zusammenkommens gilt es festzuhalten, zu analysieren und daraus zu

lernen. Intellektualität und Übersetzung dienen als Metaphern, denen ich in der

15 Siehe auch zurWidersprüchlichkeit von Hybridität zwischenWiderstandspotenzial und auf-

gehen in neoliberaler Ideologie KienNghi Ha:Hype umHybridität. Kultureller Differenzkonsum

und postmoderne Verwertungstechniken im Spätkapitalismus (Ha 2005).

https://doi.org/10.14361/9783839459416-005 - am 14.02.2026, 16:59:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 Widerständiges Wissen

Ethnographie gefolgt bin. In der Reflexion der Methode im Schlusskapitel werde

ich darauf zurückkommen.

Trotz aller Vorbehalte und Vorsicht möchte ich diese Reflexionen zu Überset-

zung mit dem Ausblick auf die Möglichkeit des Erkundens dieses Dazwischen im

Aktivismus ebenso wie in der theoretischen Reflexion beenden. In der Refugee-

Bewegung sehe ich Räume des transversalen Verstehens (vgl. Stoetzler und Yuval-

Davis 2002, Gutiérrez Rodríguez 2006, Binder und Hess 2013: 49), die in Forschung

mit feministisch-dekolonialer Methodologie erkundet und bestärkt werden kön-

nen. Daher gilt es den Blick neben einer kritischen Analyse in den folgenden In-

terpretationen auch auf Utopisches, auf Imaginationen, Träume und Wünsche zu

richten.

https://doi.org/10.14361/9783839459416-005 - am 14.02.2026, 16:59:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

