Einleitung. Zur Politik der Gemeinschaft

CLAAS MORGENROTH

»Never was the word >community< used more
indiscriminately and emptily than in the decades
when communities in the sociological sense
become hard to find in real life«.

Eric Hobsbawm: The age of Extremes

Der Begriff der Gemeinschaft steht seit einigen Jahren im Mittelpunkt
der politischen Theorie, nicht mehr nur als Gegenbegriff zu »Gesell-
schaft«, sondern auch als Chiffre und Kristallisationspunkt einer Theorie
des Politischen (vgl. Vogl 1994; Marchart 2007). Dabei tritt »Gemein-
schaft«, um eine allgemein anzutreffende Beobachtung zuzuspitzen,
dann auf, wenn fiir die Verschiebungen, Neuerungen, Terrainzugewinne
und -verluste, die das politische Feld der Spatmoderne als einen selbstre-
flexiven und von Auseinandersetzungen geprigten Ort ausweisen, ein
Ausdruck gesucht wird, der das problematische Geflige zwischen Indi-
viduum und Allgemeinheit in einem anderen, vielleicht neuen Licht auf-
scheinen lasst. Im Zuge dieser Neubewertung der Politik erweist sich
»Gemeinschaft« als produktiver Integrations- und Dissoziationsbegriff,
der das Subjektverstindnis der politischen Philosophie auf die Probe
stellt und dabei zu einem Schliisselbegriff heutiger Gesellschaftstheorie
avanciert. Das ist angesichts seiner weit verzweigten Geschichte und
seines chamileonartigen Auftretens alles andere als selbstverstindlich.
So liegt neben dem zweifellos vorhandenen gegenwartsdiagnostischen
Potenzial der besondere wie prekire Reiz von »Gemeinschaft« in der

14.02.2026, 23:25:56. =T


https://doi.org/10.14361/9783839407875-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CLAAS MORGENROTH

theoretischen Reichweite und facettenreichen Begriffsgeschichte, die
von Platons Ideenlehre, Aristoteles’ polis-Konzeption, urchristlichen
Glaubensgemeinschaften bis zu Ferdinand Tonnies’ Polarisierung von
Gemeinschaft und Gesellschaft reicht, schliellich ins Zentrum organi-
zistischer und rassistischer Gesellschaftskonzeptionen des 20. Jahrhun-
derts riickt, um dann eine iiberraschende Wende durch den — im weites-
ten Sinne — franzosischen Post-Strukturalismus zu erfahren (vgl. Riedel
1974 und 1975; einen anderen Ansatz wihlt Opielka 2004).

»Gemeinschaft«, so konnte man sagen, wird zur Inkarnation eines
leeren Begriffs, der positiv wie negativ jeder Theorie-Politik seinen
Dienst erweist. Aus diesem Grund spielt die Instrumentalisierung von
Gemeinschaft jenseits des ideengeschichtlichen Rahmens in der Alltags-
und politischen Semantik eine besondere Rolle als ethnische und religise
Gemeinschaft, Rechte-, Werte- oder Solidargemeinschaft, europiische
Gemeinschaft, Weltgemeinschaft oder kosmologische Gemeinschaft. In
diesen Verbindungen verengt sich der Begriff der Gemeinschaft meist
auf den bei Ferdinand T6nnies pragnant wie prominent vorgetragenen
Gegensatz zu Gesellschaft (vgl. Ténnies 1991), der zum Ausdruck brin-
gen soll, dass jede wirkliche Gemeinschaft tiber die zweckmiBige, auf
Zeit gestellte Zusammenkunft der Gesellschaft hinauszugehen bean-
sprucht und in ihren Grundfesten auf einer quasi-metaphysischen oder
zumindest fest moralischen Ubereinkunft beruht. Die ethnisch motivier-
ten Autonomiebestrebungen im ehemaligen Jugoslawien sind nur ein
Beispiel fiir die anhaltend politische Macht, die aus diesem Verstandnis
von »Gemeinschaft«, wie imaginir sie auch immer sein mag, hervorge-
hen kann (vgl. Anderson 1991).

Die identitétslogische und anti-gesellschaftliche Variante des Ge-
meinschaftsbegriffs fithrt zuriick auf den Beginn der modernen politi-
schen Philosophie, genauer auf Hobbes’ Versuch, die Gemeinschaft aus-
zuschalten, um das freie Individuum in den Stand des Naturrechts zu
setzen. Leander Scholz bringt diesen entscheidenden Einsatz der Politik
der Gemeinschaft in seinem Beitrag Der Tod der Gemeinschafi: Nietz-
sche und Hobbes auf den Satz. » Ausgangspunkt und Zielpunkt der mo-
dernen Politik von Hobbes bis Marx ist nicht die Gemeinschaft als Ge-
meinschaft, sondern die Individualitit des Individuums, die auch dann
noch im Mittelpunkt steht, wenn es darum geht, das Denken der Ge-
meinschaft gegen diese Politik wieder ins Spiel zu bringen, mit dem
Ziel, die Individualitit des Individuums zu steigern.« Und: »In dieser
Hinsicht kann man sagen, dass die moderne politische Philosophie im
Anschluss an Hobbes nichts anderes getan hat, als den Tod der Gemein-
schaft zu denken.« So vermeintlich entleert der Begriff der Gemein-
schaft angesichts der Fiille seiner Verwendungen und -windungen also

10

14.02.2026, 23:25:56. =T


https://doi.org/10.14361/9783839407875-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

ist, seine anhaltende Bedeutung wichst ihm ungebrochen zu, weil Ge-
meinschaft als etwas gedacht wird, das ausgeschlossen werden oder —
um das genaue Gegenstiick heranzuziehen — im Zeichen des unwieder-
bringlichen Verlusts wieder hergestellt werden muss. >Krise< und »Ge-
meinschaft¢, so Reinhart Sonnenschmidt in seiner gnostischen Lektiire
der nationalsozialistischen Politik der Volks-Gemeinschaft, bilden ein
unseliges Paar, das im Streben nach Erlésung alles mit sich reifit. Der
Nationalsozialismus als moderne Gnosis stellt dabei nur die »morderi-
sche Konsequenz« dar, die dem identititslogischen Denken der Gemein-
schaft inne wohnt."

Diese Macht der Gemeinschaft 6ffnet den Blick fiir das semantische
Feld, das um den Pol der Gemeinschaft herum entsteht und zu dem Beg-
riffe wie Solidaritit, Individualitét und Kollektivitit so gut gehéren wie
Nation oder Kosmopolitismus. Eric Hobsbawm ist zuzustimmen, wenn
er der Rede iiber Gemeinschaft attestiert, sie entleere sich zusehends,
weil ihr im wirklichen Leben nichts mehr entspricht. Doch es mangelt
ihr nicht nur am fehlenden Signifikat. Der Entleerung korrespondiert ei-
ne zunechmende Politisierung, die im doppelten Sinne eine Politik der
Gemeinschaft hervorbringt. Der erste Sinn betrifft die (theorie-
)politische Variante, die mit Hilfe von »Gemeinschaft« und »Gemein-
schaften« bestimmte Ziele verfolgt. Dazu sind, um ein Beispiel zu nen-
nen, die von Georges Bataille bis zu Jean-Luc Nancy und Maurice Blan-
chot reichenden Refigurationen des Gemeinschaftsbegriffs zu zihlen
(vgl. Bataille 2005; Nancy 1988; Blanchot 2007), sprich die Subversion
und Dekonstruktion des Denkens der Gemeinschaft, die konzeptionell
bis zu den mobilen Formen der Multitude reichen (Negri/Hardt 2004).
Die zweite Variante betrifft die spezifische Politik, die aus Gemein-
schaft(en) hervorgeht. Man denke an die Politik verschiedener Gruppie-
rungen, etwa an Nicht-Regierungs-Organisationen oder die Zapatistas,
die unter je verschiedenen Vorzeichen und Motiven Gemeinschaften

1 Vgl dazu auch den Versuch einer Restitution von Gemeinschaft durch
Max Scheler in Vom Umsturz der Werte. Dort heifit es u.a.: »Unter der
Herrschaft des Solidaritéitsprinzips fiihlt und weif} jeder die Gemeinschaft
als Ganzes sich innewohnend und fiihlt sein Blut als Teil des in ihr krei-
senden Blutes, seine Werte als Bestandteile der im Geiste der Gemein-
schaft gegenwirtigen Werte. [...] das Individuum ist Organ der Gemein-
schaft und zugleich ihr Reprisentant, und ihre Ehre ist seine Ehre.« Ent-
sprechend negativ zeichnet Scheler die Gesellschaft, »die willkiirliche,
kiinstliche, auf Versprechen und Vertrag beruhende Menschenverkniip-
fung [...] der Rest, der Abfall [...], der sich bei den inneren Zersetzungs-
prozessen der Gemeinschaften ergibt« (Scheler 1955: 140; vgl. auch Rie-
del 1974 und 1975).

11

14.02.2026, 23:25:56. =T


https://doi.org/10.14361/9783839407875-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CLAAS MORGENROTH

bilden, die mehr sind als ein Korrektiv der herrschenden Macht und ei-
nen eigenen Begriff des Politischen entwickeln oder herausfordern.

Die begriffliche Aneignung der Neuen Sozialen Bewegungen mit
Hilfe von »Gemeinschaft» birgt einige Probleme. Sie bringt zwar die
kollektivierende Kraft zum Ausdruck, die in den Befreiungsbewegungen
zum Ausdruck kommt — die Zapatistas bilden hier das prominente Bei-
spiel —, aber sie verzerrt auch den spezifisch sozial-historischen und so-
ziobkonomischen Rahmen, der die indigene Revolte erst verstindlich
macht und der es nicht erlaubt, ihr revolutionéres Konzept per se zu uni-
versalisieren. Und doch zeigt selbst die neoromantische Lesart des zapa-
tistischen Projekts, wie sie gerade in Westeuropa anzutreffen ist, die
doppelte Attraktion von realen und begrifflichen Gemeinschaften: Ge-
meinschaften sind nicht nur kontingent und partikular, sie streben zu-
gleich nach Notwendigkeit und Kollektivitdt. Die Untiefen dieser dop-
pelten Verfassung von Gemeinschaft lotet Jens Kastner in seinem Bei-
trag »Praktische Negation« und »Kontingenz mit Wurzeln«. Gemein-
schaft bei John Holloway und Zygmunt Bauman aus, indem er Zygmunt
Baumans schillerndes Konzept der »Neotribes» John Holloways Theorie
des »Wir» gegeniiberstellt und kritisch zur globalisierungskritischen re-
spektive altermondialistischen Bewegung in Beziehung setzt. Am Bei-
spiel dieses Dreiecks kommt er zum Schluss, dass jede Bewegungsform,
die fuir sich das Attribut »gemeinschaftlich« beansprucht, sei sie nun
praktisch oder theoretisch, antiessentialistisch bzw. besser: konstitutiv
»offen» gedacht werden muss. In diesem Sinne kommen Bauman und
Holloway trotz aller Unterschiede darin tiberein, dass dem Begriff der
Gemeinschaft seine klassifikatorische Verwendung entzogen werden
muss. Die aus dieser Entwendung resultierende Form der Gemeinschaft
mag zwar selten genug >aufblitzen<, kommt dann aber ihrer eigentlichen
Bestimmung, am Grund des Politischen zu stehen, am nichsten.”

Die theoriepolitisch motivierte Refiguration und Wiederaufnahme
von »Gemeinschaft« fangt nicht nur die Evolution der Neuen Sozialen
Bewegungen auf, sondern steht in einem groferen theorie- wie sozialge-
schichtlichen Zusammenhang, der — wie unzureichend auch immer — als
Krise der Politik und des Politischen bezeichnet werden kann (vgl. Hen-
nis 1971; Beck 1998; Bauman 1999; Scharenberg/Schmidtke 2003, Nas-
sehi 2003, Eisenstadt 2005). Diese Krise betrifft die Beschreibungsebe-

2 Vgl an dieser Stelle Maurice Blanchot, der in Die uneingestehbare Ge-
meinschaft das Wesen der Gemeinschaft als ihre Abwesenheit beschreibt
(Blanchot 2007: 32). Gemeinschaft in diesem Sinne ist nicht nur ein kost-
bares Gut, sie ist auch dullerst selten. Zu den Momenten wahrer Gemein-
schaft zdhlt Blanchot den Mai 1968 und das Begribnis der Toten von Cha-
ronne (Blanchot 2007: 54-59).

12

14.02.2026, 23:25:56. =T


https://doi.org/10.14361/9783839407875-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

ne von Politik, sprich die begriffliche Durchdringung dessen, was Politik
ist oder sein soll, und die Realitit des politischen Feldes selbst. Der Leit-
diskurs der Gegenwart, die Sprache der Okonomie und die ihr einge-
schriebenen Fron(t)begriffe »Neoliberalismus« und »Globalisierung«
engen das traditionelle Verstéindnis von Politik immer mehr ein und ver-
lagern die Ebene der Entscheidungsfindung zunehmend in auBerpoliti-
sche Sphidren (Thierse 1996; Rosa 2005; Holzinger 2006). Wie auch
immer das von der Politik beklagte, gleichwohl selbst hervorgebrachte
und mitunter politisch gewollte Ende der Politik zu verstehen ist, in sei-
ner Dominanz und Wirkméchtigkeit tragt dieser Diskurs wesentlich zur
Reformulierung der Politik/des Politischen in der Gegenwart bei. Sein
Gegenstiick hat die Krise des Politischen in der Unterscheidung von die
Politik/das Politische (la/le Politique) gefunden (Palonen 1985; Marchart
2007; Bedorf/Rottgers 2008), die den herrschenden Politikbegriff de-
maskiert, um seinen Kern, das Politische, freizulegen oder neu zu
bestimmen. Wie Oliver Marchart in seiner Analyse zur politischen On-
tologie der Gemeinschaft zeigt, iibernimmt Gemeinschaft fiir diese zent-
rale Differenz eine wichtige Funktion. Einmal historisch, so hat der aus-
gefeilte und gegenwirtig vielleicht prominenteste Begriff der Gemein-
schaft, vorgelegt von Jean-Luc Nancy, einen seiner Ausgangspunkte im
1980 gegriindeten Centre de recherches philosophiques sur le politique,
dem Grundstein der apostrophierten politischen Differenz. Zweitens be-
griffslogisch, denn »Gemeinschaft (als Gemeinsam-sein)«, so Marchart,
griindet »auf der Differenz zwischen Politik und dem Politischen«, denn,
und hier zitiert er Nancy selbst: »Das Politische ist der Ort, an dem Ge-
meinschaft als solche ins Spiel gebracht wird« (Nancy 1991: xxxvii).

Die »Politik der Gemeinschaft« in ihrer doppelten Gestalt, als genitivus
subiectivus und genitivus obiectivus, fithrt zur Frage nach dem Stand-
punkt politischer Theorie. In dem dafiir einschldgigen Buch The Return
of The Political fordert Chantal Mouffe die politische Theorie und das
politische Denken explizit heraus, indem sie die Krise des Politischen
auf die Blindheit der neuen Weltordnung und ihrer liberalen Theoretiker
zurtickfithrt und das Politische demokratietheoretisch in den Gemein-
schaftsdiskurs einbindet. Thre radikaldemokratische Position lédsst sich
dabei auf die vielfach wie gut dokumentierte Auseinandersetzung zwi-
schen Kommunitarismus und Liberalismus hin verallgemeinern, denn
die hat gezeigt, dass die Frage der Gemeinschaft im Wesentlichen eine
demokratietheoretische Frage ist (vgl. Honneth: 1993), die sich damit

13

14.02.2026, 23:25:56. =T


https://doi.org/10.14361/9783839407875-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CLAAS MORGENROTH

auseinandersetzen muss, was Demokratie gegenwirtig darstellt, ist oder
sein soll. Der zur Kommunitarismus-Liberalismus-Debatte parallel auf-
tretende Diskurs der Gemeinschaft richtete und richtet sich insbesondere
gegen die Anspriiche einer posthistorischen, liberal-6konomischen Ge-
sellschaftstheorie, deren nach 1989 auftretende Konjunktur nicht nur die
politischen Debatten bewegte, sondern auch die politische Praxis neoli-
beral gesundschrumpfte. »Not long ago«, so Mouffe,

»we were being told, to the accompaniment of much fanfare, that liberal de-
mocracy had won and that history had ended. [...] Instead of the heralded
»New World Orders, the victory of universal values, and the generalization of
ypost-conventional« identities, we are witnessing an explosion of particular-
isms and an increasing challenge to Western universalism« (Mouffe 1993: 1).

Mouffes kritische Invektive gegen den Liberalismus, der, ihrer Auffas-
sung nach, den fundamentalen Bruch in der Geschichte, der sich mit
1989 ergeben hat, wahlweise als logische Konsequenz oder Verzoge-
rung im kontinuierlich aufzufassenden Fortschreiten der liberalen De-
mokratie deutet, miindet im Vorwurf der Ignoranz. Sie folge der »impo-
tence of most political theorists in the current situation — an impotence
that, at a time of profound political change, could have devastating con-
sequences for democratic politics«. Der Grund fiir die Unzuldnglichkei-
ten gegenwartiger politischer Theorie und Philosophie sei im blinden
Vertrauen auf jrationalistische, universalisierte und individualisierte«
Konzeptionen des Politischen zu suchen, weshalb es an der »constitutive
role of antagonism in social life« fehle, die falschlicherweise gleich mit
dem Marxismus verabschiedet worden sei (Mouffe 1993: 2). In agonaler
Gestalt finde das Politische aber neues Gehor im Konzept der Gemein-
schaft, das die Demokratie, wie sie heute gedacht und geschaffen wer-
den soll, wieder zu einem ernsthaft zu diskutierenden Ziel politischer
Praxis mache (vgl. Mouffe 2006 und 2007).

Interessanterweise hat auch Charles Taylor, einer der prominentesten
Vertreter des Kommunitarismus, in Absehung aller theoretischen und
politischen Unterschiede auf diesen Punkt immer wieder hingewiesen,
gerade weil Demokratie zu einem Label verkommen ist, das jeder politi-
schen Organisationsform die Legitimitét sichert, die sie zum Machter-
halt benétigt. Der »Demokratisierungsdruck« der Gegenwart zeitige, so
Taylor, zwei Effekte (Taylor 2001: 11): 1. Der Begriff der Demokratie
wird in seiner historischen wie systematischen Dimension so weit ge-
spannt und iiberspannt, dass er droht, zu einem Behilter unterschied-
lichster Interessen zu verkommen. 2. Er avanciert iiber seine Entleerung
zu einem Kampfbegriff, der gegen sich selbst antritt, um gezielt einen

14

14.02.2026, 23:25:56. =T


https://doi.org/10.14361/9783839407875-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

bestimmten Aspekt von Demokratie theoretisch wie praktisch durchzu-
setzen. Taylor zogert darum nicht, einen explizit normativen Begriff von
Demokratie vorzutragen. Demokratie biete »die einzige Garantie fiir
Freiheit der Person und Wahrung des Rechts [...]. Umgekehrt sind Frei-
heit der Person und Rechtsstaatlichkeit offensichtlich Bedingungen einer
echten Demokratie, d.h. einer politischen Form, unter der sich die Men-
schen unabhingig von der herrschenden Macht organisieren kénnen, um
sie abzulosen oder eine andere Politik zu erzwingen. Rechtsstaatlichkeit
und Demokratie gehoren zusammen« (Taylor 2001: 12).

Um die angefiihrte Unabhingigkeit verwirklichen zu konnen, sind
fur Taylor Institutionen und Verfahren notwendig, vor allem aber be-
stimmte Formen des Zusammenbhalts, die das Zueinander der gesell-
schaftlichen Individuen bestimmen bzw. iiberhaupt erst ermoglichen.
Um diesen Aspekt zu verdeutlichen, setzt sich Taylor im Verlauf seiner
Argumentation strategisch von zwei, die politische Theorie und Praxis
der Gegenwart dominierenden Positionen ab. Die erste nennt er die »dko-
nomisch argumentierende[.] Demokratietheorie«, vertreten durch John
Locke, Thomas Hobbes, groBe Teile der Aufkldrung und Joseph A.
Schumpeter. Sie habe die Vorstellung geprigt, »dal die politische Form
der Gesellschaft ein von der Gemeinschaft in Anspruch genommenes In-
strumentarium ist, das den Zielsetzungen ihrer Mitglieder [...] unterwor-
fen ist«. Gemeinschaft, sofern man an dieser Stelle Giberhaupt davon
sprechen konne, werde dann als »Resultat einer Konvergenz von indivi-
duellen Zielen« verstanden (Taylor 2001: 13). Nach Illustrationen dieser
These muss man nicht lange suchen: Die Degradierung des Wéhlers
zum Kunden ist der derzeit schérfste Ausdruck einer 6konomischen
Demokratie(theorie), die das biirgerliche Modell der engagierten Partizi-
pation ignoriert. Die zweite Position geht zuriick auf Rousseau und ver-
trete den » Anspruch der Biirger, sich selbst zu regieren [...]. Demokratie
hat [...] einen Gemeinwillen zur unabhéngigen Voraussetzung, an des-
sen Artikulierung alle partizipieren und mit dem sich alle identifizieren«
(Taylor 2001: 17). Das Prinzip des Gemeinwillens sieht Taylor in diver-
sen Protestbewegungen fortleben, deren Zustand aber stets temporér sei
und daher nicht zu einem Modell verabsolutiert werden diirfe.

Wie sieht Taylors dritter Weg aus? In Anlehnung an Tocqueville
und Arendt muss die Demokratie der Gegenwart sowohl das Konkur-
renzprinzip beherzigen als auch ein Symbol finden, auf das alle sich ei-
nigen bzw. vereinigt werden kénnen. Dieses Symbol bildet fiir Taylor
das Gesetz: »Die Gesetze, welche diese Moglichkeit fiir alle gewahrleis-
ten, spiegeln den gemeinschaftlichen Willen wider, sich gegenseitig in
dieser Moglichkeit anzuerkennen, und stellen damit ein Gemeingut von
unschétzbarem Wert dar« (Taylor 2001: 20). Die Inklusion aller qua Ge-

15

14.02.2026, 23:25:56. =T


https://doi.org/10.14361/9783839407875-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CLAAS MORGENROTH

setz geht einher mit Taylors Fundamentalbestimmung der Demokratie:
»Demokratie hat alle einzuschlieBen, ohne Ausnahme« (Taylor 2001:
21). Bis hierhin ist Taylors Programm noch mit liberalistischen Auffas-
sungen vereinbar. Denn, so lieBe sich fragen, wie viel Gemeinschaft
braucht die Demokratie im Zeichen des Gesetzes? Nicht besonders viel,
denn die Gesetze, die Gesetzgebung, das Recht fallen unter die Agide
der Gesellschaft, die in Absehung von Identitdten gleiches Recht fiir alle
Mitglieder einer Gesellschaft schafft, nicht nur fir bestimmte gemein-
schaftliche Segmente. Die kommunitaristische und — wie sich zeigen
wird — kulturalistische Hintertiir 6ffnet sich jedoch, wenn man die drei
Zusatzbedingungen einbezieht, die Taylor fiir die Gestalt der Demokra-
tie aufstellt: Das sind 1. »Einheit« beziehungsweise ein »Gefiihl von So-
lidaritét [...], das die allgemeine Verpflichtung zur Demokratie iiber-
steigt«. 2. das Prinzip der »Partizipation«: »Darunter verstehe ich Bewe-
gungen, in denen sich die Biirger selbst organisieren, um auf den politi-
schen Prozef3 einzuwirken«. 3. »Sinn fiir gegenseitigen Respekt« Taylor
2001: 21ft).

Als Vertreter eines gemiBigten Kommunitarismus respektive Re-
publikanismus (Partizipation, Tugend) bindet Taylor die individuellen
Interessen an die Interessen der Gemeinschaft (als Ensemble aller Indi-
viduen). Jeder Einzelne bedarf der Gemeinschaft, weil er nur in Gemein-
schaft und mit Hilfe von Gemeinschaft seine Interessen wahrnehmen
kann. Darum steht jede Handlung in der Pflicht, den Interessen der Ge-
meinschaft zu dienen oder zumindest nicht zu widersprechen. Das Krite-
rium fiir politisches Handeln besteht demnach darin, ob dem Interesse
der Gemeinschaft Geniige getan wird oder nicht. Das Problem dieser
Bestimmung liegt auf der Hand. Sie weill weder etwas iiber die Gestalt
der Gemeinschaft zu sagen, noch weil} sie eine addquate Antwort auf
Gemeinschaften zu geben, die (vermeintlich) kollektive Interessen tota-
lisieren und den Dissens ausschlieBen. Der Prozeduralismus als eine Va-
riante des Kommunitarismus versucht zwar eine Losung dieses Dilem-
mas anzubieten, indem er den Aushandlungsprozess zwischen individu-
ellen und allgemeinen Interessen zum Prinzip der Politik idealisiert.
Dieser aber muss stets einen Rousseauschen Willen voraussetzen oder
zumindest eine generelle Bereitschaft, an diesem Prozess teilzunehmen,
d.h. er muss begriinden, warum und wie der Prozess dauerhaft zustande
kommen und gelingen kann.

Vor diesem Problemhorizont gerdt die an den Republikanismus an-
gelehnte Politik der Gemeinschaft in erhebliche Schwierigkeiten, so-
wohl in ihrer geméBigten als auch in ihrer agonalen Version, denn wer
kann ein Interesse daran haben, sich auf einen unabldssig demokrati-
schen »Wettkampf« einzulassen und vor allem warum? Der Einwénde

16

14.02.2026, 23:25:56. =T


https://doi.org/10.14361/9783839407875-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

sind so viele, dass gerade Chantal Mouffes Versuch der Repolitisierung
der politischen Theorie zuweilen in ein Standpunktgerede umkippt, das
im schlechten Sinne nur performative Politik betreibt. Damit ist der Re-
publikanismus aber bei weitem nicht erledigt. Das zeigt Andreas Nie-
derberger in seiner »Verteidigung eines >kosmopolitischen Republika-
nismus«, dem er, wie skizzenhaft auch immer, die Fahigkeit zuspricht,
eine »Theorie transnationaler Demokratie zu entwickeln«. Diese Theo-
rie, so Niederbergers Vorschlag, konne ihre Bestandteile aus drei repub-
likanischen Positionen rekrutieren, die »jenseits von substantieller Ge-
meinschaft und Tugend« agieren. Dazu z&hlt er zunédchst zwei Varianten
des Zivilrepublikanismus, dessen erste versucht, die liberale Gerechtig-
keitstheorie kommunitaristisch umzudeuten (dafiir steht Michael Wal-
zer), dessen zweite dem Liberalismus politizistisch begegnet (wie Chan-
tal Mouffe), indem sie die Kontingenz des Politischen ins Zentrum der
Politik stellt. Die dritte Position nimmt sich den Freiheitsbegriff vor
(Philip Pettit), um »liberale< Gerechtigkeitsforderungen (wie Grund-
rechte allgemeiner, politischer oder sozialer Natur) als ermdglichende
und nicht einschrinkende Implikationen eines republikanischen, d.h.
nicht individualistischen oder gar atomistischen Freiheitsbegriffs zu re-
konstruieren«. Zusammengefasst, und das verbindet den angloamerika-
nischen und den kontinentalen Gemeinschaftsdiskurs zu einer transkon-
tinentalen bzw. -nationalen Demokratietheorie, existiert die zu ermit-
telnde Freiheit »erst im gemeinschaftlich abgestimmten und regulierten
Handeln«, dessen Modus aber »der Abstimmung und der Regulation
[...] der Gemeinschaft entzogen« ist. »Es ist daher tiberzeugender«, so
Niederberger, »die Unabgeschlossenheit der Konstitution der Republik
selbst zu deren Konstitution im engeren Sinn zu machen, d.h. der Repu-
blik einzubeschreiben, dass sie durch ein Prinzip begriindet ist, ndmlich
das Prinzip der Nicht-Beherrschung, das auch auf sie selbst Anwendung
findet.«

Ein Ziel des Kommunitarismus und Republikanismus war und ist es, die
Gesellschaft gemeinschaftlich zu repolitisieren, dem Biirger entzogene
gesellschaftliche Bereiche zuriickzugewinnen, alles in allem einen star-
ken Begriff von Politik zu etablieren, der aus biirgerlichen Tugenden
schopft.’ Doch neben der kommunitaristischen und >politizistischenc

3 Zur kommunitaristischen Politik der Gemeinschaft sieche den Eintrag
»communitarianism« von Daniel Bell in der Stanford Encyclopedia of

17

14.02.2026, 23:25:56. =T


https://doi.org/10.14361/9783839407875-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CLAAS MORGENROTH

Fluchtlinie weisen die von Taylor aufgestellten Bedingungen noch in ei-
ne andere Richtung. Sie eréffnen einen Kulturalismus, der dem Denken
der Gemeinschaft letztlich inhdrent ist. Deutlich wird das an Taylors
Versuch, das Interesse des Individuums an der Gemeinschaft zu begriin-
den. »Einheit« und »nationales Bewufltsein hidng[en] in hohem Malle
von narrativen Formen ab, die ein Gefiihl dafiir hervorbringen, von wo-
her wir kommen und wohin wir gehen« (Taylor 2001: 22).* Es ist daher
kaum verwunderlich, dass die Frage der Gemeinschaft in verwandelter
Form in den Kulturwissenschaften wiederkehrt, vor allem als Frage nach
Identitédt und Kollektivitit, ohne allerdings den direkten Bezug zur Poli-
tik und zum Politischen zu finden oder zu suchen.

Hobsbawms Beobachtung — als Motto zitiert — trifft hier wiederum
einen wichtigen Punkt, denn die Rede von Identitit, Kollektivitit, Ge-
meinschaft oder Gesellschaft hat einen uniibersehbar ideologischen
Kern, der das analytische Potenzial der Begriffe politisch tiberblendet,
ohne dies immer zu markieren. Das wird auf tiberraschende Weise deut-
lich, wenn man sich eine Hauptlinie der zeitgendssischen (deutschen)
Kulturwissenschaften vor Augen fiihrt, den von Aleida und Jan Ass-
mann initiierten Gedéchtnisdiskurs. Angeleitet von einer skeptischen
Sicht auf die Moderne erzihlen ihre Publikationen die Verlustgeschichte
des Gedéchtnisses als Verlust einer bestimmten Form von (politischer)
Identitédt. Die identitétspolitische Perspektive des Gedéchtnisdiskurses
ist von Beginn an gegeben. Drei Zitate aus Jan Assmanns Initial Das
kulturelle Geddchtnis mogen das schlaglichtartig belegen. So heif3it es
zum Plan des Buches: »Die vorliegenden Studien handeln vom Zusam-
menhang der drei Themen >Erinnerung« (oder: Vergangenheitsbezug),
»Identitét« (oder: politische Imagination) und >kulturelle Kontinuierung«
(oder: Traditionsbildung).« Gegenstand der Studien ist die »konnektive
Struktur«, die »jede Kultur« ausbildet, d.h. die Frage, wie sich Kollekti-
ve formieren und aufrechterhalten: »Was einzelne Individuen zu einem
solchen Wir zusammenbindet, ist die konnektive Struktur eines gemein-

Philosophy, insbesondere Abschnitt 3 »The Politics of Community« (Bell
2004). Dort heif3it es u.a.: »In retrospect, it seems obvious that communita-
rian critics of liberalism may have been motivated not so much by philo-
sophical concerns as by certain pressing political concerns, namely, the
negative social and psychological effects related to the atomistic tenden-
cies of modern liberal societies.« Diese Politik, Charles Taylors und Chan-
tal Mouffes Modell der Gemeinschaft belegen das, ist darum nicht auf eine
bestimmte politische Richtung, auf >links< oder >rechts< festgelegt. Vgl.
dazu auch den von Bell angefiihrten Aufsatz von Dana Milbank: »Is Bush
a Communitarian?« (Milbank 2001).

4 Zu Taylors Kulturalismus und der Kritik am »>Naturalismus«< des Libera-
lismus vgl. Rosa 1998.

18

14.02.2026, 23:25:56. =T


https://doi.org/10.14361/9783839407875-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

samen Wissens und Selbstbilds, das sich zum einen auf die Bindung an
gemeinsame Regeln und Werte, zum anderen auf die Erinnerung an eine
gemeinsam bewohnte Vergangenheit stiitzt.« Die konnektive Struktur,
so ldsst sich diese Passage reformulieren, beruht also auf einer explizit
politischen Aufgabe (»Bindung an gemeinsame Regeln und Werte«) und
einer davon nicht zu trennenden kulturellen Dimension. Der Erinnerung
kommt dabei eine Schliisselfunktion zu: »Gesellschaften imaginieren
Selbstbilder und kontinuieren iiber die Generationenfolge hinweg eine
Identitit, indem sie eine Kultur der Erinnerung ausbilden« (Assmann
1999: 16f., 18). Politik ist, so lautet in Kurzform die kulturalistische
Wende des Politischen, ohne Kultur und hier wiederum ohne Erinnerung
und Gedéchtnis nicht moglich. Im »kulturellen Gedéchtnis«, dem be-
grifflichen Zielpunkt des Assmannschen Modells, findet dieser An-
spruch sein attraktives wie weithin rezipiertes Konzentrat.
Ausgangspunkt des Assmannschen Konzeptes ist — wenn auch ver-
schiedentlich tiberarbeitet und novelliert — die Unterscheidung von Ge-
schichte und Gedichtnis, die wiederum auf Maurice Halbwachs und
Friedrich Nietzsche zuriickgeht und dort kritisch auf den Positivismus
der Geschichtswissenschaft gemiinzt war. Im Gegenlicht von Gesell-
schaft und Gemeinschaft erhilt diese Leitdifferenz des Gedéchtnisdis-
kurses den sozialphilosophischen Schlagschatten, der dem Gedéchtnis-
modell Aleida und Jan Assmanns zugrunde liegt, aber nicht ausformu-
liert wird. Eine kleine Ubung moge dies verdeutlichen: Schreibt man
»Geschichte« unter »Gesellschaft< und »Gedachtnis< unter >Gemeinschaft«
wird deutlich, dass sich die zusammengetragenen Pridikate auf bemer-
kenswerte Weise dhneln. Sowohl unter Gemeinschaft als auch unter Ge-
dichtnis wird ein Gut verstanden, das dem Modernismus der Gesell-
schaft und der Geschichte widersteht, weil es den Menschen Zusam-
menhalt bietet, Identitdt und Kollektivitdt, weil es »echt« ist, »natiirlich¢
und vielleicht sogar >wahr¢ im Sinne einer Anthropologie des Gedacht-
nisses.” Wie oben vorgefiihrt, steht zwar die konnektive Struktur der Ge-
sellschaft im Mittelpunkt der Gedichtnisforschung, ihre Gestalt aber
wird aus der Welt des Politischen in die Welt der Kultur iiberfiihrt, dort
mit dem Gedéchtnis verkuppelt und schlieBlich anthropologisiert. Aus
diesem Grund sucht man in den theoretischen Beitrdgen Jan und Aleida
Assmanns — von wenigen Ausnahmen abgesehen — vergebens nach ei-
nem Begriff von Politik oder des Politischen, nach einer politischen

5 Vgl. zu einem solchen Verstindnis von Gemeinschaft die Beitrige von
Celikates und Sonnenschmidt in diesem Band. Zur (theorie-politischen)
Kritik an der Anthropologie des Gedéchtnisses siehe etwa Kittler 1979
und Weinberg 2002.

19

14.02.2026, 23:25:56. =T


https://doi.org/10.14361/9783839407875-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CLAAS MORGENROTH

Theorie der Identitdt (vgl. kritisch zur Mode der »ldentitétspolitik«
Hobsbawm 1996).

Auf eine dieser Ausnahmen sei kurz eingegangen: Aleida und Jan
Assmann gehen davon aus, der Mensch sei im aristotelischen Sinne ein
zoon politikon und konne nur in einer bestimmten, funktionierenden
Gemeinschaft zu seiner vollen Bestimmung, d.h. Identitit gelangen.® Wo
aber, fragt man, findet sich eine solche Gemeinschaft zusammen? Der
ausgelegten Logik des Gedichtnisses zufolge muss das ein Ort sein, der
dem natiirlichen Streben des Gedichtnisses gerecht wird. Denn Ge-
déchtnisgemeinschaften sind politische Gemeinschaften, weil nur in und
durch sie der Mensch sein ihm natiirlich mitgegebenes Bediirfnis nach
Identitét befriedigen kann. Der Raum des Politischen bestimmt sich
demnach originir nach seiner das Gedichtnis bildenden Funktion, die
wiederum mit der Funktion der Kultur gleichgesetzt werden kann. Was
aber ist Kultur? »Wir definieren Kultur als eine Art Immun- oder Identi-
tatssystem der Gruppe« (Assmann 1999: 140). Zwar schrénkt Jan Ass-
mann den der Biologie entlehnten Begriff fiir seine Definition ein, in-
dem er ihn >nur< als Bild, eben »als eine Art« Immunsystem verstanden
haben will, aber der Vorschlag steht. Denn, wie immer auch Kultur als
Immunsystem kultursemiotisch reformuliert werden mag, folgende Uber-
zeugung tiberwiegt: »Grundfunktion des Immunsystems« wie der Kultur

6 »Aristoteles hat den Menschen als >zoon politikon¢ definiert. Der Mensch
ist von Natur auf Gemeinschaft angelegt. [...] Der Trieb zur Gruppenbil-
dung gehort zur menschlichen Grundausstattung, die gemeinschaftsbil-
denden Haltungen und Handlungen zu den elementaren Verhaltensweisen
[...]. Die Sprache ist das vornehmste Organ der Gruppenbildung« (Ass-
mann 1999: 139). Vgl. dazu folgenden Einwand Hanna Arendts: »Die Phi-
losophie hat zwei gute Griinde, niemals auch nur den Ort zu finden, an
dem Politik entsteht. Der erste ist: 1) zoon politikon: als ob es im Men-
schen etwas Politisches gébe, das zu seiner Essenz gehore. Dies gerade
stimmt nicht; der Mensch ist a-politisch. Politik entsteht in dem Zwischen-
den-Menschen, also durchaus auBerhalb des Menschen. Es gibt daher kei-
ne eigentlich politische Substanz. Politik entsteht im Zwischen und etab-
liert sich als der Bezug« (Arendt 1993: 11). Arendts Einwand ist in zwei-
erlei Hinsicht interessant. Erstens, weil sie — anders als Assmann — den
Bezug der Menschen zueinander als das Politische versteht, und damit
weder eine bestimmte (politische) Natur des Menschen essentialistisch
voraussetzt, noch die Gemeinschaft als Substanz denkt. Zweitens, weil sie
trotz der angefiihrten Differenz einen gemeinsamen Konfliktpunkt be-
nennt, der auch zwischen liberalen und kommunitaristischen Ansitzen be-
steht. Er liegt an der (Soll)bruchstelle zwischen Individuum und Kollektiv,
an welcher der Begriff des Politischen — darin Roberto Esposito oder Jean-
Luc Nancy durchaus vergleichbar — sich erweisen soll. Ob Sprache dann
das »vornehmste Organ der Gruppenbildung« ist, steht auf einem anderen
Blatt.

20

14.02.2026, 23:25:56. =T


https://doi.org/10.14361/9783839407875-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

ist es, »Eigenes und Fremdes zu unterscheiden«, »Kohérenz und organi-
sche Integration« herzustellen: »Entsprechend wird auch soziale Identi-
tit durch Kommunikation und Zirkulation aufgebaut und erhalten. Die
Ubertragungsfunktion, die im menschlichen Kérper durch molekulare
Bahnung in Synapsen erfolgt, wird in der Gesellschaft durch Medien
gewihrleistet« (Assmann/Assmann 1990: 55f.). Durch Analogiebildung
zum menschlichen Korper wird auf diesem Wege ein Konzept entwor-
fen, das unter Kultur ein abgeschlossenes und mit sich selbst im Reinen
befindliches Etwas versteht.” So knapp und iiberpointiert diese Kritik am
Gedichtnisdiskurs sein mag, sie skizziert den politischen Anspruch, den
der Kulturalismus im Sinn hat, wenn er das Politische zum Bewegungs-
melder des Identitétsdiskurses degradiert. Letztlich springt die kultur-
wissenschaftliche Gedéchtnistheorie damit aus der Tradition der Sozial-
philosophie heraus und entpolitisiert sich selbst. Verstidndlich wird vor
diesem Hintergrund auch, warum Theoretiker wie Chantal Mouffe oder
Jean-Luc Nancy das Politische so sehr herausstellen. Sie fordern es zu-
riick und reden es stark, um die politische Dimension von, sagen wir:
Kultur zu betonen und in den Vordergrund zu stellen. Der Begriff der
Gemeinschaft beweist im Rahmen dieses theorie-politischen Konflikts —
in seiner Opposition zu Gesellschaft wie in seiner begriffgeschichtlichen
und logischen Verfasstheit —, seine analytischen Qualitdten, indem er die
Politik der Kultur und die Politik der Gemeinschaft sichtbar macht.

Das wird auch in den Beitrigen von Niels Werber und Robin Celika-
tes deutlich. Werber geht der Frage nach, welche Selbstbeschreibung
und Reprisentationsform »Deutschland« heute annimmt. Er nennt »drei
Varianten«, die sich auf den »Staat, die Gesellschaft oder die Gemein-
schaft beziehen«. Er macht sie an den Begriffen »Leitkultur«, »Integra-
tion« oder »Parallelgesellschaft« fest, die er wiederum am Beispiel von
drei Medienkampagnen aufblattert, der Kampagne zur Fuflballweltmeis-

7 »Kultur ist Konstruktion eines sozialen Gedichtnisses«. Angesichts der
Bedrohung des Gedéchtnisses »in einer demokratischen Gesellschaft unter
den Bedingungen der neuen Medien und der multikulturellen Wirklich-
keit« impliziert diese Beobachtung, dass mit dem Gedéchtnis letztlich die
Kultur an sich bedroht ist. Die Stabilitdt von Gedéchtnis erscheint in die-
sem Licht theoretisch wie praktisch unbedingt notwendig, um Gedéchtnis,
Kultur, Kollektivitit und damit Politik moglich zu machen und zu erhal-
ten. In Anbetracht der Tatsache, dass der Gedichtnisbegriff per se sozial
zu denken ist, verstirkt die Rede vom »sozialen Geddchtnis« nur die Dif-
ferenz zu »Geschichte, iiber die entsprechend gesagt wird, dass »die Ge-
schichtswissenschaft« dazu neige, »das identitétsstiftende Potential der
Vergangenheit zu neutralisieren« (Assmann/Assmann 1990: 43, 51). Zur
Kritik der »Immunisierung« von »Gemeinschaft«, Politik oder auch Kul-
tur vgl. Esposito 2004.

21

14.02.2026, 23:25:56. =T


https://doi.org/10.14361/9783839407875-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CLAAS MORGENROTH

terschaft 2006, der Anti-Image-Aktion »Deutschland raus aus den Kop-
fen« und der Plakatserie »Die Gesellschafter« der Aktion Mensch. Klar
wird, dass Gemeinschaft und Gesellschaft auch heute noch einen Gegen-
satz bilden, der fiir die Selbstbeschreibung der Gesellschaft von groBer
Bedeutung ist. Aus historischer und systematischer Sicht, so Werber,
stecken Hans Kelsen und Carl Schmitt das Feld ab. Beide sind sich einig
in der Kritik an der reprédsentativen, parlamentarischen Demokratie, bie-
ten aber zwei radikal verschiedene Losungen an: einerseits »Staatsbiir-
gerschaft als formale Inklusion in eine Rechtsordnung« (Kelsen), ande-
rerseits »Zugehorigkeit zur >lebendigen Substanz< einer Gemeinschaft«
(Schmitt).® In der Gesellschaft von heute feiert die Schmitt-Kelsen-
Dichotomie ein doppeltes Comeback. Das zeigen die gegenwirtigen Pa-
rallelen zum Antiparlamentarismus der 20er Jahre und die antimodernis-
tische Ablehnung »der Gesellschaft«: Erstens und fiir Werber beispicelge-
bend in den Beitragen Karl Heinz Bohrers und Udo di Fabios, die, wie
Aleida und Jan Assmann, Gemeinschaft und/oder Gedachtnis gegen die
Technokratie der Gesellschaft in Stellung bringen. Zweitens in der Ab-
lehnung des westlichen Parlamentarismus, wie er sich sowohl bei Chan-
tal Mouffe, Charles Taylor oder auch Alain Badiou (1991) findet.

Robin Celikates verdeutlicht in seinem Beitrag iiber den italieni-
schen Philosophen Roberto Esposito Communitas — Immunitas — Bios:
Roberto Espositos Politik der Gemeinschaft, in welcher Weise der Beg-
riff der Gemeinschaft fiir die politische Philosophie der Gegenwart an
Bedeutung gewinnt. Ausgehend vom biopolitischen Paradigma unter-
zieht Esposito die etablierte politische Philosophie einer kritischen und
dekonstruktiven Lektiire. Kommunitarismus, Kulturalismus, Identitéts-
politik, Kollektivierungen jeder Art stellt er zur Disposition, weil sie ei-
nen Begriff von Gemeinschaft voraussetzen, der zuerst dem eigenen
theoriepolitischen Wunschdenken entspringt. »Esposito zufolge«, so Ce-
likates, »kann Gemeinschaft aber nicht als authentisches Kollektiv im
Gegensatz zur blo3 formalen Gesellschaft gedacht werden, da es eine
Authentizitit verbiirgende und identitdtsstiftende vorgéngige Grundlage
gerade nicht gibt bzw. die Annahme einer solchen Grundlage dem Prin-
zip der Gemeinschaft entgegensteht«. In diesem Sinne liefert Esposito
eine Politik der Gemeinschaft, die zugleich eine Dekonstruktion der
Gemeinschaft ist. Deren Anspruch liegt womdglich darin, so Celikates

8 Die Frage nach der Représentation von Deutschland, Volk und damit auch
Gemeinschaft ist auf vergleichbar vertrackte wie interessante und amiisan-
te Weise Gegenstand von Deutschland 2, dem Theaterstiick von Rimini
Protokoll, einer Live-Kopie einer Bundestagsdebatte mit 237 Bonner Ver-
tretern von Volksvertretern (siche http://www.rimini-protokoll.de/website
/de/project_387.html; 2.4.2008).

22

14.02.2026, 23:25:56. =T


https://doi.org/10.14361/9783839407875-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

zum Abschluss seines Beitrags, dass es »eine Politik im Namen der Ge-
meinschaft im strikten Sinne gar nicht geben kann — dass »>Gemein-
schaft« keine mogliche Zielbestimmung emanzipatorischer Politik ist
und dass emanzipatorische Politik stattdessen die permanente De-
konstruktion von Gemeinschaft erfordert«.

Dieser Anforderung versucht Fred Dallmayr nachzukommen, indem
er Samuel Huntingtons These vom »Kampf der Kulturen« mit Jean-Luc
Nancys Begriff der Gemeinschaft und Immanuel Wallersteins Welt-
System-Analyse konfrontiert. Man erinnere sich: Huntington vertrat die
Auffassung, dass die Weltpolitik bzw. Weltgemeinschaft in der post-
kommunistischen Ara nicht mehr entlang 6konomischer oder ideologi-
scher Bruchlinien gefiihrt wird, sondern an kulturellen Differenzen sich
entziindet. Der Erfolg seiner Darstellung erwies sich nicht nur daran,
dass es Huntington gelang, eine iiberzeugende Kritik am liberalen Indi-
vidualismus des Westens (der zugleich ein euro-amerikanischer Zentris-
mus ist) zu platzieren und zahlreiche Konflikte plausibel zu beschreiben,
sondern auch, dass er damit groen Einfluss auf die Politik nehmen
konnte und noch immer nimmt. »Der Kampf der Kulturen« ist zum In-
strument politischer Auseinandersetzungen geworden. Nancys Konzept
einer »Gemeinschaft ohne Substanz« ist zwar, wie Dallmayr vorfiihrt, auf
bemerkenswerte Weise Huntingtons Kritik am westlichen Imperialismus
verwandt, widerstreitet aber sowohl der Auffassung, dass im Zuge der
Moderne >die Gesellschaft« >die Gemeinschaft« abgelost und nahezu zer-
stort habe, als auch dem bei Huntington auf »Kampf« gestellten Begriff
der Gemeinschaft (als Kultur).” Der vielfach beschworene Verlust der
Gemeinschaft erzwinge vielmehr, ihre Bedeutung und ihre »unerhorte
Forderung« (Nancy 1988: 52) neu zu denken. Das gelte auch, so Dall-
mayr mit Bezug auf Wallerstein, fiir die 6konomischen Grundlagen der
Gegenwartspolitik.

9 Vgl. Nancy 1988: 27. »Die verlorene oder zerbrochene Gemeinschaft
kann auf verschiedenste Weise, mit allen moglichen Paradigmen illustriert
werden: die natiirliche Familie, die attische Polis, die rémische Republik,
die urchristliche Gemeinde, Korporationen, Gemeinden oder Bruderschaf-
ten — immer geht es um ein verlorenes Zeitalter, in dem die Gemeinschaft
sich noch aus engen, harmonischen und unzerreilbaren Banden kniipfte
und in dem sie in ihren Institutionen, Riten und Symbolen vor allem sich
selbst das Schauspiel, ja sogar die lebendige Darbietung ihrer eigenen
Einheit, der ihr immanenten Vertrautheit und Autonomie offenbarte. Im
Unterschied zur Gesellschaft (die einfach ein Zusammenschlufl oder eine
Verteilung von Kréften und Bediirfnissen ist) [...], ist die Gemeinschaft
nicht allein das vertraute Kommunizieren und die enge Verbindung ihrer
Mitglieder untereinander, sondern auch das organische Einswerden ihrer
selbst mit ithrem Wesen.«

23

14.02.2026, 23:25:56. =T


https://doi.org/10.14361/9783839407875-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CLAAS MORGENROTH

Die politische Philosophie der Gemeinschaft tragt die offenen Ziige
einer politischen Philosophie der Asthetik oder, wenn man so will, einer
Asthetik der politischen Philosophie. Das zeigt sich beispielhaft bei
Jean-Luc Nancy, der schreibt, dass die »ésthetische Erfahrung einge-
bunden ist in die Erfahrung der Gemeinschaft« (Nancy 1988: 22f.). Das
trifft bereits auf Marx’ Konzept einer Assoziation freier Produzenten zu,
insbesondere aber auf die verschiedenen Formen kiinstlerischer Zusam-
menfindungen, die die Moderne hervorgebracht hat: Freundschaftsbiin-
de, Kollektive, Schulen, Gruppen, Projekte, Bands usw. Ausgesprochen
oder nicht —, all diese Verbiindeten lebten vom utopisch eingefirbten
Versprechen, in gemeinschaftlicher Ubereinkunft die kalte Macht der
gesellschaftlichen Ordnung in ihre biirokratischen Schranken weisen zu
konnen. Felix Klopotek erinnert im letzten Beitrag des Bandes daran,
dass Gemeinschaft nicht nur selten gelingt, sondern auch einer — fast
wieder kiinstlerisch zu nennenden — Disziplin respektive Disziplinierung
bedarf, um wirklich zu werden. Aus diesem Grund lidsst er in seinem
Vorspiel auf eine noch zu entwickelnde kommunistische Asthetik den
vergessenen marxistischen Literaturwissenschaftler Michail Lifschitz
auferstehen, der in der undenkbaren Konstellation mit Ornette Coleman
und Bertolt Brecht darauf verweist, dass »Gemeinschaft [...] als Ver-
wirklichung von Freiheit in Disziplin« zu denken ist.

Der 3-fache Faltenwurf der Gemeinschaft zeigt schlussendlich, dass
die Frage des Politischen selbst (theorie-)politisch ist. Sie ist Teil der
ein- und angeleiteten Selbstbeschreibung sowie -beobachtung der Mo-
derne. Das mag an dieser Stelle zu allgemein klingen, umreif3it aber den
weiteren Rahmen dieses Bandes und trifft den Kern der vorgelegten Ana-
lysen. Sie beschiftigen sich damit, wie die Gemeinschaft/Gesellschaft
der Gegenwart verstanden, beschrieben oder verdndert werden kann und
welche Rolle darin der Konstitution des Politischen/der Politik zu-
kommt. Der Begriff der Gemeinschaft dient dazu, einen analytisch ge-
eigneten, orientierenden Schnitt zu setzen, der das uniibersichtliche wie
krisenhafte Feld der Politik auftrennt. Die Frage wird sein, ob »Gemein-
schaft¢ dabei eine funktionierende Alternative im terminologischen
Dschungel zwischen Globalisierung, Partikularisierung, Okonomisierung,
Politisierung oder auch Entpolitisierung der Gegenwart sein kann und
inwieweit Gemeinschaft als Diagnosebegriff, Ordnungsbegriff oder viel-
leicht Kamptbegriff taugt.

24

14.02.2026, 23:25:56. =T


https://doi.org/10.14361/9783839407875-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

Literatur

Anderson, Benedict (1991): Imagined Communities. Reflections on the
Origin and Spread of Nationalism, London/NewYork: Verso.

Arendt, Hannah (1993): Was ist Politik? Fragmente aus dem Nachlal,
hg. von Ursula Ludz mit einem Vorwort von Kurt Sontheimer, Miin-
chen/Ziirich: Piper.

Assmann, Aleida/Assmann, Jan (1990): »Das Gestern im Heute. Medien
und soziales Geddchtnis«. In: Medien und Kommunikation. Kon-
struktionen von Wirklichkeit. Studienbrief 5, hg. vom Deutschen In-
stitut fiir Fernstudien an der Universitit Tiibingen, Weinheim/Basel:
Beltz, S. 41-82.

Assmann, Jan (1999): Das kulturelle Gedachtnis. Schrift, Erinnerung
und politische Identitét in frithen Hochkulturen, 5. Aufl., Miinchen:
Beck.

Badiou, Alain (1991): D’un désastre obscur. Droit, Etat, Politique, La
tour d’Aigues: Editions des I’ Aube.

Bataille, Georges (2005): Nietzsche und der Wille zur Chance. Atheolo-
gische Summe 3, iibersetzt von Gerd Bergfleth, Berlin: Matthes &
Seitz.

Bauman, Zygmunt (1999): In Search of Politics, Cambridge: Polity.

Beck, Ulrich (1998): »Wie wird Demokratie im Zeitalter der Globalisie-
rung moglich? — Eine Einleitung, in: Ders. (Hg.): Politik der Globa-
lisierung, Frankfurt/M.: Suhrkamp, S. 7-66.

Bedorf, Thomas/Rottgers, Kurt (2008): Das Politische und die Politik (in
Vorbereitung).

Bell, Daniel (2004): »Communitarianism«. Stanford Encyclopedia of Phi-
losophy. http://plato.stanford.edu/entries/communitarianism/ [12.03.
2008].

Blanchot, Maurice (2007): Die uneingestehbare Gemeinschaft, iibersetzt
von Gerd Bergfleth, Berlin: Matthes & Seitz.

Eisenstadt, Shmuel N. (2005): Paradoxien der Demokratie. Die politi-
sche Theorie auf der Suche nach dem Politischen, Frankfurt/M.:
Humanities Online.

Esposito, Roberto (2004): Immunitas. Schutz und Negation des Lebens,
Berlin: diaphanes.

Hardt, Michael/Negri, Antonio (2004): Multitude. Krieg und Demokra-
tie im Empire, Frankfurt/M.: Campus.

Hennis, Wilhelm (1971): »Ende der Politik? Zur Krisis der Politik in der
Neuzeit«. Merkur. Deutsche Zeitschrift fiir europdisches Denken. 25.
S. 509-526.

25



https://doi.org/10.14361/9783839407875-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CLAAS MORGENROTH

Hobsbawm, Eric (1994): The Age of Extremes. The short twentieth
Century, London: Michael Joseph.

Hobsbawm, Eric (1996): »Identity Politics and the Left«. New Left Re-
view 217, S. 38-47.

Holzinger, Markus (2006): Der Raum des Politischen. Politische Theo-
rie im Zeichen der Kontingenz, Miinchen: Fink.

Honneth, Axel (Hg.) (1993): Kommunitarismus. Eine Debatte iiber die
moralischen Grundlagen moderner Gesellschaften, Frankfurt/M./
New York: Campus.

Kittler, Friedrich A. (1979): »Vergessen«. In: Ulrich Nassen (Hg.): Text-
hermeneutik. Aktualitit, Geschichte, Kritik, Paderborn [u.a.]: UTB,
S. 195-221.

Lacoue-Labarthe, Philippe [u.a.] (Hg.) (1981): Rejouer le politique, Pa-
ris: Galilée.

Marchart, Oliver (2007): Post-Foundational Political Thought: Political
Difference in Nancy, Lefort, Badiou and Laclau, Edinburgh: Univer-
sity Press.

Milbank, Dana (2001): »Is Bush a Communitarian?«. The Responsive
Community 2, S. 4-7.

Mouffe, Chantal (1993): The Return of the Political, London/New York:
Verso.

Moulffe, Chantal (2006): »Demokratische Staatsbiirgerschaft und politi-
sche Gemeinschaft«. In: Christian Flatz/Sascha Felgitsch (Hg.): Di-
mensionen einer neuen Kultur des Politischen, Wiesbaden: VS,
S. 138-154.

Mouffe, Chantal (2007): Uber das Politische. Wider die kosmopolitische
Illusion, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Nancy, Jean-Luc (1988): Die undarstellbare Gemeinschaft, Stuttgart:
Edition Patricia Schwarz.

Nancy. Jean-Luc (1991): The Inoperative Community, {ibersetzt von Pe-
ter Connor, Minneapolis/Oxford: University of Minnesota Press.
Nassehi, Armin/Schroer, Markus (Hg.) (2003): Der Begriff des Politi-

schen, Baden-Baden: Nomos.

Opielka, Michael (2004): Gemeinschaft in Gesellschaft. Soziologie nach
Hegel und Parsons, Wiesbaden: VS.

Palonen, Kari (1985): Politik als Handlungsbegriff. Horizontwandel des
Politikbegriffs in Deutschland 1890-1933, Helsinki: Finn. Soc. Of
Sciences and Letters.

Riedel, Manfred (1974): »Gemeinschaft«. In: Historisches Worterbuch
der Philosophie, hg. von Joachim Ritter. Bd. 3, Basel/Stuttgart:
Schwabe & Co, Sp. 239-243.

26



https://doi.org/10.14361/9783839407875-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

Riedel, Manfred (1975): »Gesellschaft, Gemeinschaft«. In: Otto Brun-
ner, Werner Conze, Reinhard Koselleck (Hg.): Geschichtliche Grund-
begriffe. Historisches Lexikon zur politisch-sozialen Sprache in
Deutschland; Stuttgart: Metzler, S. 801-862.

Rosa, Hartmut (1998): Identitdt und kulturelle Praxis. Politische Philo-
sophie nach Charles Taylor, Frankfurt/M./New York: Campus.

Rosa, Hartmut (2005): Beschleunigung. Die Verdnderung der Zeitstruk-
turen in der Moderne, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Scharenberg, Albert/Schmidtke, Oliver (Hg.) (2003): Das Ende der Poli-
tik? Globalisierung und der Strukturwandel des Politischen, Miins-
ter: Westfilisches Dampfboot.

Scheler, Max (1955): Vom Umsturz der Werte. Abhandlungen und Auf-
sitze. 4. durchgesehene Auflage, Bern: Francke.

Taylor, Charles (2001): Wieviel Gemeinschaft braucht die Demokratie?
Aufsitze zur politischen Philosophie, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Thierse, Wolfgang (1996): Ist die Politik noch zu retten? Standpunkte
am Ende des 20. Jahrhunderts, Berlin: Aufbau.

Tonnies, Ferdinand (1991): Gemeinschaft und Gesellschaft. Grundbeg-
riffe der reinen Soziologie. 3. Auflage, Darmstadt [1887].

Vogl, Joseph (Hg.) (1994): Gemeinschaften. Positionen zu einer Philo-
sophie des Politischen, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Weinberg, Manfred (2002): »Theorie-Politisches zur »anthropologischen
Wende«. In: Marcus Hahn, Susanne Klopping, Holger Kube Ventu-
ra (Hg.): Theorie — Politik. Selbstreflexion und Politisierung kultur-
wissenschaftlicher Theorien, Tiibingen: Narr, S. 171-185.

27



https://doi.org/10.14361/9783839407875-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

