Der chinesische ,Ritter® (Xia) und das
hofische Rittertum des christlichen Abendlands

Versuch eines Vergleichs

Xie Juan

Wie sieht ein typisch chinesischer Held aus? Gibt es ein klassisches chinesisches
Heroismus-Konzept, worauf sich die modernen chinesischen Heldenvorstellungen
beziehen? Da die antiken Heroen, wie etwa Achill aus Homers I/ias, maf3geblich
das Konzept des klassischen griechischen Heldentums geprigt haben, versuchten
die Sinologen frither auf dhnliche Weise, ein chinesisches Pendant zu finden. Dies
war jedoch ein schwieriges Unterfangen, da es in der Anfangsphase der chinesi-
schen Dichtung keine Heldenepik gab.! Demzufolge scheint auch das Konzept ei-
nes klassischen chinesischen Kriegsheldentums zu fehlen. Wang Jingxian Fi5#k
versuchte, einen ,cultural heroism‘ zu bestimmen, der sich in der frithen Zhou-Ara
JE1E8 (ca. 1122/1045-770v. Chr.) etabliert habe und in den folgenden Epochen
weiterentwickelt wurde.2 Wang zufolge hitten die chinesischen Dichter wegen der
Diskreditierung des Krieges durch die konfuzianischen Ideale bewusst auf die
Schilderung von Kampfszenen in der Poesie verzichtet.> Im Buch der Lieder* (Shijing
F54%) finden sich beispielsweise oft die Beschreibungen Aas fressender Vogel, die
metonymisch die katastrophalen Folgen einer Schlacht reprisentieren.’ Da die ei-
gentlichen bellizistischen Elemente ausgeblendet blieben, tendierten Kriegsdarstel-
lungen zur extremen Stilisierung, die dem detaillierten Erzdhlen der sogenannten
heroischen Aktion entgegengesetzt sei.® Aus diesem Grund sei es nicht fruchtbar,
ein klassisches chinesisches Heroismus-Konzept lediglich aus der reinen Dichtung
erschlieffen zu wollen. Dagegen untersuchte James L. Y. Liu in seiner Studie 7%e

*  Paul Fahr (Bochum) danke ich fiir wertvolle Kommentare und Hinweise.
1 Lu Xun &R (1881-1936): Zhongguo xiaoshuo shi lile H1E/\& 50 (Kurzer Abriss der
chinesischen Epik), in: ders., Lu Xun quanji B0 %% (Gesammelte Werke Lu Xuns), Bd. 9,
Peking 2003, S. 23; Wang Guowei £ E 4t (1877-1927), Wang Guantang xiansheng quanji
FHE &4 2% (Wang Guantangs Gesammelte Werke), 16 Bde., Taipei 1968, hier Bd. 5,
S. 1846.
C. H. Wang, Towards Defining a Chinese Heroism, in: Journal of the American Oriental
Society 95.1, 1975, S. 25-35.
Vgl. ebd., S. 25.
Das Shijing, im Deutschen oftmals Buch der Lieder genannt, gehort zu den Finf Klassikern
und ist die dlteste Sammlung von chinesischen Gedichten. Entstanden ist das Shijing zwi-
schen dem 10. und dem 7. Jahrhundert v. Chr. Konfuzius soll traditionsgemifl die Lieder
aus einem Fundus von 3000 Liedern ausgewidhlt und in ihren jetzigen Zustand gebracht
haben.
Z Vgl. Wang: Defining a Chinese Heroism (Anm. 2), S. 33.

Ebd.

https://dol.org/10.5771/8783856508083-17 - am 21.01.2026, 08:37:48.



https://doi.org/10.5771/9783956506093-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

18 XIE JUAN

Chinese Knight-Errant (1967)7 die soziale und historische Rolle der Xia 5%, der chi-
nesischen ,Knights-errants‘ bzw. ,fahrenden Ritter’, in unterschiedlichen Genres der
chinesischen Literatur vom Anfang bis zur Qing-Dynastie 58] (1644-1911
n. Chr.). Fur das Sozialverhalten der Xia im spiten kaiserzeitlichen China seien
nach Liu folgende Ideale mafigeblich gewesen: (1) Altruismus, (2) Gerechtigkeit,
(3) individuelle Freiheit, (4) personliche Loyalitit, (5) Mut, (6) Wahrheit, (7) gegen-
seitiges Vertrauen, (8) Ehre und Ruhm, (9) Grofiztigigkeit und Missachtung des
materiellen Reichtums.® Zudem erdrtert er die ideologischen Affinititen der Ethik
der Xia zu unterschiedlichen philosophischen Schulen im antiken China, darunter
Konfuzianismus (Rujia f£%<), Mohismus® (Mojia 223<) und Legalismus!? (Fajia j%
%). Die differentia specifica der Xia besteht nach Liu darin, dass ,sie weder Intellek-
tuelle noch Politiker waren, sondern Minner mit starkem Willen und einfachem
Glauben, die so lebten und starben, wie sie wollten®.!1

In der Forschung ist man sich einig dartiber, dass sich die Xia im alten China
allmihlich aus der sozialen Gruppe der Literaten (shi &) formiert haben.!? Die
urspriinglich sowohl kdmpferisch als auch intellektuell qualifizierten Literaten wa-
ren in der Shang-Dynastie B (ca. 1600—ca. 1046 v. Chr.) und Zhou-Dynastie [F
B (ca. 1045-256 v. Chr.) Angehorige des niederen Adels. Aufgrund der Mobilitit
der sozialen Schichten im gesellschaftlichen Umbruch gewann in der Chungiu-

7 James L. Y. Liu: The Chinese Knight-Errant, Chicago 1967; zitiert nach der ins
Chinesische iibersetzten Ausgabe (2|#&: (PEZfk, EB=EE), 1991).

8 Vgl ebd., S.4-7.

9  Mohismus ist eine alte chinesische Philosophie, die sich mit der Logik, dem rationalen
Denken und der Wissenschaft befasst. Vertreter der alten chinesischen Philosophie war
Mozi 2ZF (ca.470-391v. Chr.). Der Mohismus zihlte zusammen mit Konfuzianismus,
Daoismus und Legalismus zu den vier wichtigsten philosophischen Schulen in der Zeit der
Frithlings- und Herbstannalen (ca. 770-ca. 480 v. Chr.) sowie der Zeit der Streitenden Rei-
che (ca. 480-221 v. Chr.).

10" Legalismus ist eine chinesische Philosophie aus der Zeit der Streitenden Reiche, die sich
fiir strenge Gesetze einsetzt, und Belohnung sowie Bestrafung als Schissel zur Wahrung
der Macht ansieht. Der Rechtsphilosoph Han Fei gilt als der wichtigste Autor der Lehre des
Legalismus, dessen Grundlehren in seinem Buch Han Feizi dargelegt werden.

11" Liu: The Chinese Knight-Errant (Anm. 7), S. 13.

12 Gu Jiegang BEZEMI (1893-1980): Wushi yu wenshi de tuibian # 83X+ HiR%E (Um-
wandlung der Kampfer-fitterati und der Intellektuellen-fitterati) in: ders., Shilin zashi, chubian
SEMEER-#04% (Kleine Schriften {iber chineische Geschichte. Erstfassung), Hongkong
1963, hier S. 18-89; Yu Yingshi $x7&R%: Xia yii zhongguo wenhua 8 #1 & 304k, (Xia und
chinesische Kultur), in: ders., Zhongguo wenhuashi tongshi F B4k 51@FE (Chinesische
Kulturgeschichte), Beijing 2011, S. 237-319; original erschienen in: Liu Shaoming £|43§%
/ Chen Yongming BE7k BB (Hg): Wauxia xiaoshuo lun juan BIX/)\iR:iw% (Gesammelte
Aufsitze tiber Wuxia-Romane), Bd. 1, Hongkong 1998, S.4-76. In der westlichen For-
schung werden sie als die sogenannten ,Literaten (chinesisch shi 1) bezeichnet, wobei shi
hier noch nicht die spiteren sog. Beamtenliteraten, engl. ,scholar-officials“ (chinesisch shi
dafu £ K K), meint, sondern den niederen Dienstadel, der im Laufe des ersten vorchristli-
chen Jahrtausends zur Verwaltungs- und Ratgeberelite in der chinesischen Mehrstaatenwelt
aufstieg, mehr dariiber in der einschligigen Studie von Xu Zhuoyun {#Z: Ancient Chi-
na in Transition: An Analysis of Social Mobility, 722-222 B. C. (Stanford Studies in the
Civilizations of Eastern Asia), Stanford 1965.

https://dol.org/10.5771/8783856508083-17 - am 21.01.2026, 08:37:48.


https://doi.org/10.5771/9783956506093-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER CHINESISCHE ,RITTER® (XIA) 19

Zeit ZERKBEHA, der Zeit der Frithlings- und Herbstannalen!? (722-481 v. Chr.), ei-
nerseits die Schicht der /Ztterati quantitativ wie qualitativ an Bedeutung, denn
manche Aristokraten erlitten einen sozialen Abstieg und viele aus dem einfachen
Volk stiegen in diese Schicht auf. Andererseits spalteten sich die Kimpfer-litterati
(B =) von den Intellektuellen-Ziterati (3L 1) ab. In der Zeit der Streitenden Rei-
che BiEBFHEA (480-221 v. Chr.) unterschieden sich die beiden sozialen Gruppen
schon erheblich voneinander.!* Der bedeutende Rechtsphilosoph Han Fei 223 F
(ca. 280-233 v. Chr.) setzte sich fiir strenge Gesetze ein und verwendete zum ers-
ten Mal die Bezeichnung ,Xia“ in seiner Schrift Die Fiinf Arten von Ungeziefer (Wu
du FH #). Er erachtete sowohl die Konfuzianer als auch die Xia als Gefahr fuir die
Staaten:

Die Konfuzianer bringen mit ihren Worten das Gesetz in Verwirrung; die Xia Gibertreten
mit ihren Gewalttaten die Verbote. Doch die Landesherren behandeln beide respektvoll.
Das ist der Grund, warum Unordnung herrscht.

HIASCELE, RIXEICEE, MAEHREZ, MPrAELth. (Han Feizi: Wu du #83EF-

a8
In diesem Passus sind die Charakteristika der Xia zu erkennen: einerseits ihre Ge-
waltbereitschaft und ihre Uberschreitung der giiltigen Normen, andererseits ihr re-
lativ hoher gesellschaftlicher Status (Respekt von den Herrschern). Es ist leicht
nachzuvollziehen, warum Han Fei beide Gruppen verurteilte, weil sie beide mora-
lische Wertsysteme dem Gesetz tiberordneten, obgleich sich ihre Wertesysteme
voneinander unterschieden.!® Den ,klassischen® Verhaltenskodex eines Xia repri-
sentieren die Biographien fiir umherziehende Ritter (Youxia liezhuan %% {)
des Historiographen und Schriftstellers Sima Qian )& (ca. 145 oder 135-
86 v. Chr.) im Shiji 250 (Aufzeichnungen des Chronisten). Auf die Kritik von Han
Fei reagiert Sima Qian mit einem Pladoyer fur die Xia:

Obgleich das Verhalten der ritterlichen Helden von heute nicht immer ganz rechtens ist,
muss man ihnen doch zugestehen, dass thnen der Grundsatz ,Ein Mann, ein Wort* hei-
lig ist, sie in ihrem Handeln stets Ergebnisse vorweisen kdnnen, und sie das, was sie ver-
sprochen haben, gewissenhaft in die Tat umsetzen. Ohne Riicksicht auf ihr eigenes Le-
ben sind sie zur Stelle, um Menschen, die in Bedringnis geraten sind, zu retten, und
wenn sie fur andere, die schon dem Tod ins Auge gesehen, ihr Leben aufs Spiel setzen,
rithmen sie sich dennoch nicht ihrer Fihigkeiten, ja sie wiirden sich schimen, ihre Tu-

13 Es geht hier um den Zeitraum, der in den gleichnamigen Annalen erfasst ist.

14" Yu: Xia und chinesische Kultur (Anm. 12), S. 238.

15" Ubersetzt v. der Verfasserin.

16 Der Konfuzianer betrachtete den Gehorsam bzw. die Obedienz seinem Souverin und sei-
nen Eltern gegeniiber als eine sakrale Pflicht, die wichtiger war als die Einhaltung des Ge-
setzes, aber er wiirde bei der Erfullung solcher Pflichten keine Gewalt anwenden; der Xia
dagegen hielt die personale Loyalitit fiir wichtiger als die seinem eigenen Koénig und sei-
nen Eltern gegeniiber, und er wollte nicht davon absehen, Gewalt auszuiiben, wenn er dies
als seine moralische Ehrenpflicht empfand.

https://dol.org/10.5771/8783856508083-17 - am 21.01.2026, 08:37:48.



https://doi.org/10.5771/9783956506093-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20 XIE JUAN

gend anzupreisen. Dabei gibt es wohl vieles, was man zu ihrem Lob anfiihren konnte;
nicht zuletzt, dass jeder von uns in eine prekire Lage geraten kann.1”

SHR, ETEAUNTIESR RESHME HOMLR, EHELH, AEHE &S+
ZRE, BREFLTIRER, MAKHEHSE HKHE BTFAELER. B&R, A
Z A A, (Shiji:-Youxia liezhuan 5252 #5551 (&) 18

Die Widerrechtlichkeit ihres Handelns kommt zwar auch hier zum Ausdruck und
bestitigt somit das Urteil von Han Fei. Allerdings wird das Handeln der Xia ei-
nem moralischen Wertesystem subsumiert, das in seiner Hauptsache auf keine be-
stimmte zeitgendssische Denkschule zuriickgeftihrt werden kann, trotz seiner Af-
finitit zu Konfuzianismus, Huang-Lao-Daoismus!® und Mohismus.?? Es kommt
laut Sima Qian bei dem chinesischen Xia nicht auf die physische Stirke oder die
Gewaltausiibung an. Die chinesischen Heroen lassen sich vor allem durch ihre
Moral und Tugenden charakterisieren: Altruismus, personale Loyalitit, Hilfsbe-
reitschaft den Bediirftigen und Notleidenden gegeniiber, Mut, Ehre und Ruhm,
Demut, oder noch priagnanter im Schlusskapitel seines Werkes:
Den Notleidenden Schutz zu gewéhrleisten und den Bedridngten mit finanzieller Unter-

stiitzung beizustehen, entspricht das nicht ren 1= (Humanitit)? Das Vertrauen eines An-
deren keinesfalls zu enttiuschen und sein Versprechen keineswegs zu brechen, ist das

17" Sima Qian )Ei8: Youxia liezhuan ##{%X%{& (Biographien der wandernden Hsia), in:
ders., Shiji xuan $£303& (Aus den Aufzeichnungen des Chronisten), Bd. 3, Beijing 2016,
S. 863-865. Die Ausgabe enthilt neben dem Originaltext eine Ubersetzung ins moderne
Chinesisch von An Pinggiu Z# und auch eine Ubersetzung ins Deutsche von Gregor
Kneussel und Alexander Saechtig.
18 Sima Qian: Shiji 5252 (Aufzeichnungen des Chronisten), Bd. 10, Beijing 1959.
19" Huang-Lao, gelegentlich auch Huang-Lao-Daoismus genannt, ist ein Portmanteau-Wort,
wobei sich Huang auf den Gelben Kaiser Huangdi &% und Lao auf Laozi ¥ ,Alter
Meister” bezieht. Huang-Lao war eine der wichtigsten philosophischen Schulen in der frii-
hen Han-Dynastie ;8§ (202 v. Chr.-220 n. Chr. ). Das Programm der Huang-Lao-Anhin-
ger lautet ,Reinheit, Ruhe, Nicht-Handeln® (gingjing wuwei 7&%#E %), aber das Huang-
Lao-Denken bietet nicht nur ein ,Rezept fir Konsolidierung®, sondern auch ,Handha-
bungen fiir die Eroberung®, wobei ein ,Trickreichtum® (quanmon #Ez%) sowohl in der
Kriegszeit als auch unter friedlichen Verhiltnissen hervorgehoben wird; ferner sind die
Huang-Lao-Vorstellungen der frithen Han-Dynastie mit der Bemithungen der Anhinger
um Lebensverlingerung (chang sheng =4 ) und ,Unsterblichkeit” (sheng xian FHli) verbun-
den; ausfiihrlicher siehe Reinhard Emmerich: Bemerkungen zu Huang und Lao in der frii-
hen Han-Zeit. Erkenntnisse aus Shiji und Hanshu, in: Monumenta Serica 43, 1995, S. 53—
140, hier S. 128.
Zhang Binglin sah den Ursprung des Xia im Konfuzianismus, vgl, ders.: Jianlun. Ruxia 1%
s {Efk %= (Konfuzianer-Xia aus Jian Lun, original erschienen unter dem Titel Qiushu &
), in: ders.: Zhangshi Congshu Z Kt E (Gesammelte Schriften Zhang Binglins), Hang-
zhou 1919, S. 15-16a; Feng Youlan J5& R vertrat die Meinung, dass die Vorfahren der
Xia Mohisten gewesen seien, vgl. ders.: Zhongguo zhexue shi bn HBEIEE2H 47 (Geschichte
der chinesischen Philosophie. Eine Erginzung), Hongkong 1970, S.32; Lao Gan %5&%
stellte einen Zusammenhang zwischen den Xia zu Beginn der Han-Dynastie und dem
Huang-Lao-Daoismus fest, ders.: Lun handai de youxia 32L& (Uber die herum-
ziehenden Xia in der Han-Dynastie), in: ders.: Lao Gan xueshu lunwen ji 5582 E3H 6 &
45 (Kleine Schriften Lao Gans), Bd. 2, Taipei 1976, S. 1025.

20

https://dol.org/10.5771/8783856508083-17 - am 21.01.2026, 08:37:48.



https://doi.org/10.5771/9783956506093-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER CHINESISCHE ,RITTER® (XIA) 21

nicht yi 5 (Rechtschaffenheit)?!! Das ist der Grund, warum ich Biographien der ritter-
lichen Helden geschrieben habe.2

HARE, RARE, CEEF FRE FAES FFEFRE. EEERIE.

(Shiji: Taishigong zixu $i2- KA EHF)

Indem er in seinem Legitimationsversuch den Xia die zentralen Werte der konfu-
zianischen Ethik — ,Humanitit’ und ,Rechtschaffenheit’ — zuschrieb, erwies Sima
Qian den herumziehenden Rittern die hochste Anerkennung. Obwohl die Xia
sich bewusst nach einem eigenen Moral- bzw. Tugendsystem verhielten, gibt es
keine historischen Zeugnisse tiber dessen theoretische Fundierung. Vom chinesi-
schen Rittertum (Xia) sei, nach Zhang Binglin Z 4k (1868-1936), keine Schrift
iiberliefert, und die Xia beriefen sich selbst auch auf keine der neuen Denkschu-
len.?3 Der Begriff ,Moral- und Tugendsystem" ist insofern missverstandlich, als es
eine systematische Morallehre fir Xia nie gegeben hat.

Das trifft auch auf das hofische Rittertum im europdischen Mittelalter zu. Man
spricht heute hiufig vom Verhaltenscode der Ritter, als ob ein System von Verhal-
tensregeln im Hochmittelalter existiert hitte, auf welches sich die Ritter beziehen
konnten. Jedoch haben erst spitere Moraldidaktiker solche Tugendkataloge?* aus-
formuliert. Die Konstruktion des hofischen Rittertums kennzeichnen die traditio-
nellen Herrscherideale und die Kreuzzugsethik wie etwa die militia Christi.2> Nach
Johannes von Salisbury (um 1115-1180), einem der bedeutendsten englischen
Theologen des Mittelalters, bestanden ,,die Aufgaben des richtigen Rittertums® vor
allem darin, ,die Kirche zu beschiitzen, die Treulosigkeit zu bekdmpfen, das Pries-
teramt zu ehren, Ungerechtigkeit gegeniiber den Armen zu beseitigen, das Land zu
befrieden, fuir seine Briider — wie es die Eidesformel lehrt — sein Blut zu vergiefSen
und notfalls das Leben hinzugeben.“%¢ Dieses Konzept des christlichen Rittertums

21 Diese deutschen Ubersetzungen sind nicht unproblematisch. Rex und yi sind die wichtigs-

ten ethischen Kategorien im klassischen Konfuzianismus, beide Worter haben mehrere
Bedeutungen. Ren entspricht zwar einigermaflen der deutschen ,Menschlichkeit’. Doch un-
ter ren versteht man auch ,Mitmenschlichkeit, Nichstenliebe und Wohlwollen‘. Das gilt
auch fiir den Begriff yz, der nicht nur ,Gerechtigkeit® bedeutet, sondern auch ,Rechtschaf-
fenheit, Pflicht, Angemessenheit, Verhiltnismafligkeit und moralische Richtigkeit® mit ein-
schliefit.

22 Sima Qian: Shiji (Anm. 18), S. 3318, iibersetzt v. der Verfasserin.

23 Vgl. Zhang: Konfuzianer-Xia (Anm. 20), S. 15.

24 Exemplarisch dafiir Der wilsche Gast Thomasins von Zinklaere, das erste deutschsprachige
Lehrgedicht des Mittelalters, in dem neben hofischer Erziehung und Bildung, Minne,
Ethik die ritterlichen Tugenden (staete, mdze, milte, rebt, trinwe etc.) bekriftigt werden; siche
Thomasin von Zerklaere: Der welsche Gast: Text(auswahl) — Ubersetzung — Stellenkom-
mentar, hg. von Eva Willms, Berlin 2004.

25 Mit diesem Begriff sind hier die weltlichen Ritter und Herren gemeint, die ihre Waffen im
Dienst der Kirche und des christlichen Glaubens fithrten. Mehr tiber die Bedeutungsinde-
rung des Begriffs bei Joachim Bumke: Hofische Kultur: Literatur und Gesellschaft im ho-
hen Mittelalter, Miinchen 112005, S. 399-405.

26 Johannes von Salisbury: Policraticus, Buch VI, Kap. 8: ,,Sed quis est usus militiae ordinatae?
Tueri Ecclesiam, perfidiam impugnare, sacerdotium uenerari, pauperum propulsare ini-

https://dol.org/10.5771/8783856508083-17 - am 21.01.2026, 08:37:48.



https://doi.org/10.5771/9783956506093-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22 XIE JUAN

verbindet den Dienst fiir die Kirche mit Herrschaftsprivilegien wie Gerechtigkeits-
und Friedenswahrung. Die kirchlichen Forderungen, die einst den Herrschern gal-
ten, werden somit auf alle Ritter tibertragen.

Die hofischen Ritter waren Adlige oder stammten aus adligen Verhiltnissen. Der
Ritterstand war zwar in die aristokratische Gesellschaft integriert, ging aber nicht in
ihr auf. Auch der adlige oder furstlich Geborene bedurfte der Aufnahme in diesen
Stand, die im Ritus der Schwertleite bzw. des Ritterschlags gefeiert wurde. Zudem
fand das Ideal des christlichen Rittertums seine charakteristischste Verwirklichung
in der Ausformung der geistlichen Ritterorden wie Templer- oder Malteserorden.
Hingegen kamen die Xia zwar anfinglich aus der gesellschaftlichen Oberschicht,
spéter aber vor allem aus der Unterschicht. In den Biographien fiir umherziehende
Ritter bezeichnet Sima Qian die Xia als ,Ritter in Leinenhemden® (Buyi zhi xia %3
27z %K), als ,Ritter aus den Vierteln und Gassen® (Liixiang zhi xia &£z {%)
und bedauert, dass die Namen der ,Ritter aus dem einfachen Volk™ (Pifu zhi xia T
K=z fK) vor der Qin-Dynastie ZEf28 (221-207 v. Chr.) nicht in die Chroniken
aufgenommen worden seien. Eine ritualisierte Zeremonie, die das Xia-Werden
markiert, hat es nicht gegeben.

So weisen das chinesische Rittertum und das hofische Rittertum des christlichen
Abendlands sowohl hinsichtlich ihrer Herkunft als auch ihrer Vergesellschaftung
erhebliche Unterschiede auf. Die Xia und die hofischen Ritter hatten beide die mi-
litarische Aufgabe, gegen Aggressoren zu kdmpfen, letztere zudem fiir den christli-
chen Glauben zu streiten. Mit der Etablierung gut organisierter Fufltruppen und
der Weiterentwicklung der Waffentechnik erlebten sie seit Ende des 15. Jahrhun-
derts einen militirischen Niedergang und verloren dann an Bedeutung. Die um-
herziehenden Xia?® wurden wegen ihres transgressiven Handelns vor allem unter
der zentralistischen Regierung seit der Qin-Dynastie zunehmend als Bedrohung
fur den Frieden des vereinigten Reichs erachtet. Deswegen ergriff unter anderem
der Wu-Kaiser der Han-Dynastie (Han Wudi R 7, reg. 141-87v. Chr.) eine
Reihe von Mafinahmen, um die umherziehenden gewalttitigen Xia zu unter-

urias, pacare prouinciam, pro fratrlbus (ut sacramenti docet conceptio) fundere sanguinem
et, si opus est, animam ponere® (Bd. 2, hg. v. Clemens Webb, London 1909, S. 23). Uber-
setzung zitiert nach Bumke: Hofische Kultur (Anm. 25), S. 402. Salisbury widmet fast das
gesamte sechste Buch des Policraticus den Pflichten der militia als manus rei publicae
armata.

27 Buyi #i4% (,Leinenhemd") ist eine Bahuvrihi-Bildung und bedeutet ,einfacher Mann‘; auch
JRitter aus den Vierteln und Gassen‘ verweist auf Ritter aus dem einfachen Volk.

28 Mit der Qin-Dynastie im Jahr 221 v. Chr. beginnt die chinesische Kaiserzeit.

29 Auch die herumziehenden Literaten (youshi 3z 1) erfuhren von der Zeit der streitenden
Reiche bis zur Qin-Dynastie eine grundlegende Verinderung und wirkten nicht als wan-
dernde Ratgeber in unterschiedlichsten Lindern, sondern festigten sich als ,Beamtenlitera-
ten® im vereinigten Staat. Diese Verinderung ldsst sich darauf zuriickfithren, dass die Mo-
bilitit der Ratgeber-Eliten der zentralistischen Herrschaftsordnung des neugeschaffenen
Einheitsreiches im Weg stehe, vgl. Yu Yingshi S3&0%: Shi yu Zhonggno wenhuna B B X
1k (Literaten und Chinesische Kultur), Shanghai 1996, hier S. 1-35.

https://dol.org/10.5771/8783856508083-17 - am 21.01.2026, 08:37:48.



https://doi.org/10.5771/9783956506093-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER CHINESISCHE ,RITTER® (XIA) 23

driicken.’? Dem Xia blieb allmihlich nur der Ausweg, sich in die gesellschaftliche
Ordnung, etwa in die Kreise angesehener Literaten einzugliedern, wollte er der Ver-
folgung und Vernichtung entgehen.

Wihrend in der westlichen Welt Vorstellungen von Heroik immer auf die grie-
chischen Heroen rekurrieren, fehlt im Chinesischen die Tradition des Heldenepos,
die solche Vorbilder oder Vergleichsfiguren fiir moderne Helden bereitstellen wiir-
de. In der konfuzianisch bestimmten chinesischen Tradition ist der Typus des Xia
zwar diskreditiert. In der Ausbildung des chinesischen Heldenkonzeptes sind aller-
dings die beiden Traditionen, der des Xia und der der Literaten, zusammengeflos-
sen. Man spricht oft auch von ,,Zusammenfluss der Konfuzianer und der Xia“ (ru
xia heliu k& #).3! Daher changierten die chinesischen Heldenvorstellungen
immer zwischen der bellizistischen und der pazifistisch-ethischen Variante.

Doch was ist vom alten Xia wirklich geblieben? Physisch ist das chinesische
Rittertum nicht mehr existent. Wenn heute jemand dennoch vor allem in Kon-
gfu-Filmen (Wuxia pian % r) und Wuxia-Romanen (Wuxia xiaoshuo F{%/)\
#2)32 als der ,Grofle Xia“ (Da Xia A{%) bezeichnet wird, ist auf diese Figur ein
Idealbild des Xia projiziert. Der Zusammenhang zwischen historischen fahren-
den Xia und ,,Groflen Xia“ kann aber nur ganz abstrakt begriindet werden. Vor
allem in der Trivialliteratur und Kongfu-Filmen wird Xia zwar facettenreich prob-
lematisiert, aber oft repetitiv entleert und als Stereotyp historisch unangemessen
vereindeutigt. So veriiben der ,Namenlose® (Wu ming #4%) und das ,Zerbro-
chene Schwert” (Can jian %£%l) aus dem Kampfkunst-Film Hero (Ying xiong Tt
2002) des chinesischen Regisseurs Zhang Yimou 3RZ:§ kein Attentat auf den
ersten Kaiser Qin Shihuangdi (4527 reg. 247-210v. Chr.), sondern opfern

30 Sima Qian war Hofhistoriograph des Kaisers, hegte aber lebenslang eine distanzierende
Haltung zum Kaiser, nicht nur wegen der schmachvollen Kastrationsstrafe, sondern auch,
weil er den im Kampf gegen die Xiongnu %X kapitulierten General Li Ling Z=f& vor dem
Kaiser verteidigte. Es liegt auch daran, dass der Wu-Kaiser eine auf Expansion gerichtete
Politik betrieb und zahlreiche militdrische Aktionen initiierte, jedoch keinen Respekt ge-
geniiber den Gelehrten, Astrologen und Konfuzianern zeigte. Sima Qian schrieb das Shii,
um ,seine innere Frustration auszulassen® (fafen #%8&). Die herumziehenden Ritter wurden
wegen ihrer transgressiven Handlungsweise in dem zentralisierten ,Reich der Mitte® als
Drohung fiir die Herrschaft des Einheitsstaates betrachtet und infolgedessen auf unter-
schiedlichste Weise verurteilt. Der Geschichtsschreiber Sima Qian beschrieb die Xia in sei-
nem Werk sehr positiv, wihrend sein Nachfolger Ban Gu ¥EE (32-92 n.Chr.) Kritik dazu
duflerte, siche Li Changzhi Z=R 2 : Sima Qian zhi renge yu fengge 5B NEHEFE
(Sima Qians Persdnlichkeit und Stil), Shanghai 1949; fiir weiterfiihrende Literatur siehe
auch Hans van Ess: Politik und Geschichtsschreibung im alten China: Pan-ma i-t’'ung ¥155
% [E), 2 Bde. (Studien zur Geistesgeschichte und Literatur in China 18), Wiesbaden 2006.

31 Ausfiihrlich sieche Yu: Xia und chinesische Kultur (Anm. 12), S. 306-319.

32 Wuxia, engl. ,martial arts and chivalry®, zur Wuxia-Tradition siehe: Chen Pingyuan Y J&:
Qiangu wenren xiake meng T8 X A%, Beijing 1992; Luo Liqun Z& 7 EE: Zhonggno wuxia
xtaoshuo shi REE K/\sR5E, Shenyang 1990; Robert Ruhlmann, ,Traditional Heroes in
Chinese Popular Fiction®, in: Arthur F. Wright (Hg.): The Confucian Persuasion, Stanford
1960, S. 141-176, und Wang Hailin Fj&#k: Zhongguo wuxia xiaoshao shi lue F1EIR %
IR S B, Taiyuan 1988.

https://dol.org/10.5771/8783856508083-17 - am 21.01.2026, 08:37:48.



https://doi.org/10.5771/9783956506093-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24 XIE JUAN

sich selbst zugunsten der Reinigung des Reichs und Stabilitdt im Land. Wihrend
den historischen fahrenden Xia die Ubereinkunft mit den Machthabern immer
fremd blieb und nie richtig gelang, reaktualisiert die aktuelle Populdrkultur Ele-
mente der Xia-Ethik in Form eines idealisierten Substrats, das ein breites Publi-
kum in China goutiert.

https://dol.org/10.5771/8783856508083-17 - am 21.01.2026, 08:37:48.



https://doi.org/10.5771/9783956506093-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

