Fiinf Punkte unterstrichen.

Nahrung statt Zeichen

DoNATA SCHOELLER

Die Punkte, um die es hier gehen soll, stehen meistens mitten im
Satz bei einem Denker, dessen Texte durch diese fiinf Punkte schon
formal auffallen. Das Ungewohnliche an den ..... ist nicht nur, dass
sie ein neues Zeichen sind, sondern dass sie von einem Philosophen
geschaffen worden sind. Dass sie meistens unterstrichen sind, betont
ihre Bedeutung. Als Zeichen dienen sie nicht der Satzstruktur und
zeigen auch nicht das Fehlen von Wortern an. Sie machen auf etwas
aufmerksam, was die Bedeutung unserer Sitze mit tragt, ohne dass
das wiederum ein Satz von Begriffen wire. Die fiinf Punkte sind ein
Zeichen eines philosophischen Grundgedankens, der in seiner sys-
tematischen Ausarbeitung eine Liicke in der sprachphilosophischen
Herangehensweise zu fiillen trachtet. Als Punkte deuten sie an, dass
im jeweiligen Kontext, in dem sie sich befinden, kein einzelner Fach-
begriff sie ersetzen kann. Das ist der springende Punkt dieser Punkte:
sie schaffen den Raum, um auf ein Geschehen hinzuweisen, das auf
keinen Begriff reduziert werden kann, das sich aber in alle unsere Be-
griffe bedeutend einbringt.

Wer sich auf die Wirkung der fiinf Punkte einlassen will, muss
bereit sein, seine routinierte Lesart zu entschleunigen. Er muss be-
reit sein, etwas beim Lesen zu erfahren, das so selbstverstindlich ist,
dass man meist dariiber hinweg liest und auch leicht dariiber hinweg
schreibt oder spricht, weil man meistens bereits damit liest, schreibt
oder spricht. Wenn man sich der Erfahrung, auf die die Punkte hin-
weisen, zuwendet, dann kann dies zu einem gewissen Staunen Anlass

httpst//dol.org/10.14361/9783839409886-018 - am 14.02.2026, 09:44:18. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (I TmEm=m


https://doi.org/10.14361/9783839409886-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

202 | DONATA SCHOELLER

geben. Als der Philosoph Eugene Gendlin — der Kreator der Punkte,
um die es hier geht — bemerkte, dass es Ausdrucksakte gibt, die mit
einem korperlichen Gespiir einhergehen, das sich mit dem Ausdruck
verindern oder gleich bleiben kann, hatte dies fiir ihn schwerwiegen-
de Konsequenzen sowohl fiir die Sprachphilosophie als auch fiir die
Theorie und Praxis der Psychotherapie. Er packte den Stier bei den
Hoérnern — in diesem Fall in Form von fiinf Punkten — und suchte
Wege, tiber Sprache so nachzudenken, dass dieses zugleich subtile
und vitale Geschehen Beriicksichtigung in unserem Denken iiber
Sprechen und Sprache finden kann. Die funf Punkte wurden so zum
Anlass einer Philosophie, die sprachliche Bedeutung, Korper und Si-
tuation zusammen denkt, um Erfahrungen gerecht zu werden, die wir
beim Sprechen und Schreiben machen kénnen.

1. Beispiel: Der Dichter

»The poet stops in midst of an unfinished poem. How to go on? Perhaps
there is only confusion. No leads.

The poet reads and re-reads the lines. Where they end something does co-
me! The poet (knows, reads, senses.....) what these lines need, want, de-
mand,imply ..... What the next line must say is now already here — in a

way. But how to say that? What is that? It is ..... — the poet’s hand is siltently
rotating in the air. The rotating gesture says that.

The poet tries this line and that. Many lines come. Some seem good. The
poet listens into what each of those lines can say. Poets constantly listend
into an unexplored openness — what can this new phrasing say? A great
many such lines come and are rejected. The poet reads to the end of the
written lines again and again. Each time that ..... comes.

The lines that offer themselves try to say, but do not say — that. That seems
to lack word, but no. The ..... is very verbal: It knows the language well
enough to understand — and reject — all the lines that come. Theat blank is
not a bit pre-verbal; it knows what must be said, and it knows that the lines
which came don’t say that.

The blank is vague, but it is also more precise than the poet can as yet say.
Poetry creates new phrases to say something new. This ..... demands and
implies a new phrase that has not yet come. (...)

Of course, in a way the blank is said — by the lines leading up to it. The poet
can have (get back, keep a hold of, hear, sense.....) this blank by re-reading
and listenting to the already written lines — over and over. So they do seem
to say it, or, more precisely: They have a role in saying what is further to

be said. But when the next line does come, it nearly always forces some

httpst//dol.org/10.14361/9783839409886-018 - am 14.02.2026, 09:44:18. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (I TmEm=m


https://doi.org/10.14361/9783839409886-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FinF PUNKTE UNTERSTRICHEN | 203

revision of these already written lines. The written lines imply something
that will revise — those very lines.«'

Die Herausforderung

Das Beispiel beschreibt anhand des Dichters, der ein Gedicht schreibt,
einen Vorgang, der beim Schreiben der nichsten Zeile beteiligt ist.
Der Vorgang, der hier beschrieben wird, ist nicht auf die Dichtung
beschrinkt. Dennoch ist die Wahl des Beispiels nicht zufillig. Das
Beispiel ist bezeichnend fiir Gendlins Anliegen, auf etwas hinzuwei-
sen, das durch gewisse andere Beispiele nicht in der gleichen Weise
zum Vorschein kommt. Was beim Dichten geschieht, geschieht nicht,
wenn wir befehlen, wetten, versprechen, wenn wir logisch folgern,
wenn wir auf Sachverhalte wie »die Katze ist auf der Matte«* oder
»dass Peter rothaarig ist«® hinweisen, oder vom glatzkopfigen Konig
von Frankreich sprechen, d.h. jene von der Philosophie viel beachteten
Sprechakte vollziehen. Gendlins Beispiele geben entsprechend andere
Fragestellungen auf, als beispielsweise die Unterscheidungskriterien
von Aussageklassen oder die Verifikations- oder Geltungsbedingun-
gen unserer konstativen oder performativen Propositionen.

Das philosophische Problem, auf das Gendlin hinweist, wird deutlich,
wenn das, was wir zum Ausdruck bringen wollen, nicht bereits klar
durch Beobachtung oder durch die Situation vorgegeben ist wie die
Katze auf der Matte oder der Taufspruch in der Kirche. Mit einer ge-
wissen Unklarheit dessen, was wir sagen wollen, sind wir stindig kon-
frontiert: sei dies im Gesprich tiber einen Film, der uns begeistert hat,
im Verbalisieren eines Zusammenhangs, der uns neu erscheint, im
personlichen Gesprich, wo wir nach dem adiquaten Ausdruck eines
Erlebens suchen, im Austausch mit unserem Partner, wo wir uns mit
der Aufgabe herumschlagen, festzustellen, wo wir eigentlich stehen.
In solchen Spielarten von Ausdrucksakten wird die Funktion der fiinf
Punkte deutlich. Denn obwohl das, was wir sagen, nicht vorgegeben

1 | Eugene Gendlin: »Thinking Beyond Patterns. Body, Language,
and Situations, in: B. den Ouden/M. Moen (Hg.), The Presence of Feeling
in Thought, New York 1991, S. 47.

2 | John L. Austin: Zur Theorie der Sprachakte, Stuttgart 2007, S.
113.

3 | Ernst Tugendhat: Egozentrizitit und Mystik, Miinchen 2006, S.

24.

httpst//dol.org/10.14361/9783839409886-018 - am 14.02.2026, 09:44:18. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (I TmEm=m


https://doi.org/10.14361/9783839409886-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

204 | DONATA SCHOELLER

ist oder als nachpriifbarer Sachverhalt zu verifizieren ist, haben diese
Beispiele ihre eigene Art der Referenz. Sie lasst sich dadurch charakte-
risieren, dass sie so »nahe liegt< (als Begeisterung, neue Einsicht, eine
Erlebnisweise, ein Beziehungsgefiihl), dass wir uns davon nicht tren-
nen kénnen. Und gerade in diesen Fillen fillt es uns in der Regel nicht
leicht, zu sagen (oder zu schreiben), was wir meinen, denken, fithlen.
Wie kommt das? Wir haben, kennen, spiiren es doch, wird sind er-
fullt von der Begeisterung oder der Einsicht oder dem Erleben oder der
Beziehungsqualitit. Was geschieht hier beim Sprechen, so dass sich
solche Sprechakte allein schon aufgrund der damit einhergehenden
Herausforderung auszeichnen? Worin besteht die Herausforderung?
Sie erschopft sich offensichtlich nicht allein in jenen Méglichkeiten,
die Searle vor Augen hat, nimlich dass ich die Sprache »nicht genii-
gend kenne«, oder der Sprache die Worter fehlen+. Eher scheint die
Herausforderung mit der Art der Referenz und ihrem Verhiltnis zur
Sprache zu tun zu haben, auf die sich diese Beispielklasse von Aus-
sagen bezieht. Das Beispiel des Dichters macht klar, dass die nichste
Zeile sich zwar auf die bereits vorhandenen Zeilen bezieht, aber nicht
nur. Sonst konnte, wie Gendlin trocken bemerkt, jeder fiir jeden Ge-
dichte fertig schreiben. Etwas kommt hinzu, das nur der Dichter >hats,
der das Gedicht schreibt. Die Schwierigkeit der nichsten Zeile hat mit
dem Verhiltnis der Sprache dazu zu tun. Die Herausforderung, von
der hier die Rede ist, entsteht also nicht nur im Verhiltnis zu Anderen
(auf dieses Verhiltnis vor allem scheinen sich sprachphilosophische
Untersuchungen zu konzentrieren: inwieweit meine Ausdriicke ver-
stindlich, inwieweit sie iiberpriifbar, inwieweit sie kein Unsinn sind,
inwieweit sie den Sprachkonventionen entsprechen). Aus dem Verhilt-
nis von dem, was wir sagen wollen und den Worten, die es sagen, geht
die Herausforderung des hier behandelten Ausdrucks aus. Man kénn-
te meinen, dass dies nur eine persénliche bzw. subjektive Angelegen-
heit sei. Aber diese Klassifizierung greift zu kurz. Denn dieses Ver-
hiltnis bringt einen Ausdruck hervor, der eine spezifische Form von
Tatsachen schafft. Wir wissen hiufig, wie der Dichter, erst nachdem
wir etwas formulieren konnten, was genau zu formulieren war. Diese
formulierten Tatsachen wieder fithren zu weiteren, anderen Tatsachen
— subjektiver, aber ebenso objektiver Arts Deshalb ist es angemessen

4 | John R. Searle: Sprechakte. Ein Sprachphilosophischer Essay,
Frankfurt/Main 1981, S. 35.

5 | Diese Unterscheidung von subjektiver und objektiver Tatsache
beruft sich auf Hermann Schmitz, der nachweist, wie objektive Tatsachen
eine Wirklichkeit auslassen, die sie nicht erfassen kénnen, die aber ebenso

httpst//dol.org/10.14361/9783839409886-018 - am 14.02.2026, 09:44:18. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (I TmEm=m


https://doi.org/10.14361/9783839409886-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FUNF PUNKTE UNTERSTRICHEN | 205

zu sagen, dass diese Art des Ausdrucks kreativ in einem buchstib-
lichen Sinn ist. Er beschreibt und performiert nicht nur, was zu beob-
achten ist oder was in einer gewissen Situation angesagt ist, sondern
im schopferischen Verhiltnis von Ausdruck und Auszudriickendem
werden Welten kreiert: seien dies grossartige geistige Werke oder weite
Strecken unseres tiglichen Lebens, die dadurch entstehen und sich
verdndern, dass und vor allem wie wir uns in unseren Stimmungen,
Gedanken, Eindriicken, Einsichten, Anschauungsweisen, Befindlich-
keiten ..... iber diese gegenseitig zum Ausdruck bringen kénnen.

Ordentliches Erleben

Aber was geschieht im Ausdruck, wenn darin zugleich eine kreative
Leistung liegt? Der Frage kann man sich mit Dilthey anndhern, dessen
systematisches Bemiithen um einen Ausgangspunkt, der sich Reduk-
tionismen welcher Spielart auch immer widersetzt, in seiner Aktuali-
tit von einigen kontemporiren Denkern wiederentdeckt wird.® Dilthey
legt eine Basis unserer Ausdriicke frei, deren hartnickige Universali-
tat in keinem Begriindungs-System verankert ist: »Alle Formen des
Ausdrucks (...) entstammen aus dem Erleben selbst.«” Die Herausfor-
derung dieses Ursprungs liegt im Umgang damit, wenn dieser selbst
Gegenstand der Reflexion wird. Dilthey ringt in immer neuen Ansit-
zen, diesen Ausgangspunkt theoretisch zu fassen, ohne dass dieser
dadurch zugleich verdinglicht und >objektiviert« wird.® Gendlin geht
hier einen Schritt weiter. Er arbeitet damit. Die fiinf Punkte markie-
ren bei ihm den Ausgangspunkt der Ausdriicke aus dem Erleben im
jeweiligen Prozess des Ausdrucks selbst. Gendlin macht radikal ernst
mit dem so angesetzten Ausgangspunkt und den Konsequenzen, die
dieser Ausgangspunkt fiir das Denken haben kann. Denn der Ansatz
unterminiert jede Tendenz, diesen wiederum strukturell-begrifflich
ersetzen zu wollen. Jeder Versuch des Ersetzens miindet selbst wiede-
rum aus einem Erleben und kann in letzter Konsequenz zur Abklem-
mung des Erlebens fiithren, wobei auch das erlebt ist. Den je erleb-

als Tatsache gefasst sein muss. Die Unterscheidung findet sich in dhnli-
cher Deutlichkeit bereits bei Dilthey in dessen Breslauer Ausarbeitung.

6 | Vgl. z.B. Jerome Bruner: Acts of Meaning, Cambridge London
1990, 35f.

7 | Wilhelm Dilthey, Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geistes-
wissenschaften, Frankfurt/Main 2006, 250.

8 | Vgl. zum Beispiel W. Dilthey: Aufbau, S. 248.

httpst//dol.org/10.14361/9783839409886-018 - am 14.02.2026, 09:44:18. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (I TmEm=m


https://doi.org/10.14361/9783839409886-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

206 | DONATA SCHOELLER

ten Ausgangspunkt unserer Ausdriicke als solchen zuzulassen, geht
einher mit einer Entdeckung, die den Kernpunkt Gendlinscher Philo-
sophie ausmacht: die spezifische Ordnung, die in diesem Ausgangs-
punkt in spezifischer Weise gegeben ist. Gendlin entdeckt aufgrund
seiner phinomenologischen Untersuchungen sowohl in der kreativen
als auch in der wissenschaftlichen wie therapeutischen Praxis, dass
unser Erfahren und Erleben eine Ordnung mit sich bringen, die sich
in Begriffen, Kategorien und Strukturen fortsetzen lisst, dadurch al-
lein aber nicht hergestellt werden kann. Er macht somit auf zwei unter-
schiedliche Ordnungssysteme aufmerksam: das begriffliche und das
experiemtielle. Das Verhiltnis zwischen beiden steht im Brennpunkt
seines Interesses. Seine Texte erscheinen regelrecht mit diesem Ver-

zu experimentieren, um zu zeigen, welche Genauigkeit an Reaktion,
welche weiterfithrende Wechselwirkung, welche unauslotbare Kreati-
vitit sich in dieser Beziehung abzuspielen vermag.

Die Eigenart dieses Verhiltnisses wird am Beispiel des Dichters ex-
emplarisch vorgefiihrt. Der Prozess des Dichtens macht wie mit dem
Vergrosserungsglas deutlich, wie die Suche nach dem entsprechenden
Ausdruck begleitet wird durch ....., das weder pri-verbal ist, noch be-

reits die Worte >hat«. Dieses ..... kann zur Ablehnung von vielen Aus-
drucksweisen fithren, es kann hartnickig bleiben als eine Art >For-
derung« — als ein Implizieren, wie Gendlin sagt. Es kann sich aber
auch mit einem gewissen Ausdruck oder einem Satz verindern, es
hoért dann auf zu fordern bzw. zu implizieren. Dann wissen wir, dass
es gelungen ist, zu sagen oder schreiben, was wir meinten. Wir suchen
nicht weiter. Wenn dies jedoch nicht geschieht, kénnen wir auf .....
zuriickkommen und es mit anderen Worten versuchen. Ein analoger
Vollzug ist moglich, wenn wir nicht verstanden werden. Auch dann
koénnen wir das, was wir meinen, sagen wollen, mitzuteilen brauchen
..... in ginzlich anderen Worten ausdriicken®. Die Forderung des >Zu-
Sagenden< und die Worte stehen nicht in einem eins zu eins Verhilt-
nis, und doch in einem ganz spezifischen, weil viele Worte eindeutig
nicht >gehen«. Wie geht das? Entscheidet hier lediglich ein vorgegebe-
nen Sprachgebrauch, oder eine Art Logik der sprachlichen Handlung

iiber unsere Wortwahl?

9 | Cavell denkt erginzend kritisch tiber jene Bedeutungstheorien
nach, die diese nur an den Worten festmachen und dabei den Punkt igno-
rieren, den die Worte machen wollen. Vgl. Stanley Cavell: Claim of Rea-
son, Oxford 1979, S. 208f.

httpst//dol.org/10.14361/9783839409886-018 - am 14.02.2026, 09:44:18. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (I TmEm=m


https://doi.org/10.14361/9783839409886-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FUNF PUNKTE UNTERSTRICHEN | 207

Gendlin bietet eine Betrachtungsweise fiir dieses Geschehen an,
die sich durch einen weiteren Ausgriff auszeichnet. Er lisst, wie be-
reits angedeutet, die Fixierung auf eine tragende Struktur — sei sie
pragmatisch-linguistisch oder logisch-analytisch zunichst beiseite,
um auf einen anderen Umgang mit der Fragestellung iiberzuleiten.
Die von ihm vorgenommene Verschiebung der philosophischen Auf-
merksamkeit ist ungewohnlich wie am Beispiel des Dichters deutlich
wird. Denn Gendlin richtet die Aufmerksambkeit auf ein Geschehen,
das den sprachlichen Ausdruck begleitet und stellt dieses Geschehen
fuir das Verstehen von Sprache in den Mittelpunkt. Das gerade macht
die Schwierigkeit der zu bewerkstelligenden Aufgabe aus. Er méch-
te dieses Geschehen so denken, dass es nicht wiederum unterfangen
wird durch eine Struktur — welcher Art auch immer. Dahinter steckt
eine Umkehrbewegung: selbst wenn wir eine Struktur hinter unse-
rem Sprechen und Schreiben freizulegen versuchen, ist dabei ein Ge-
schehen beteiligt, das die Bedeutung dieser Struktur mit trigt und was
nicht zur Struktur werden kann. Die Struktur, die dieses Geschehen
auszudriicken vermag, muss dieses also darin geschehen bzw. funk-
tionieren lassen. Was darin funktionieren kénnen muss, ist die, wie
Gendlin an vielfachen Beispielen zeigt, subtile und supra-komplexe,
wachstumsfihige und »responsive« Ordnung, die in dem Geschehen
des Ausdriickens jeweils mitwirkt®.

2. Beispiel: Gesprach

»You have been listening to several people engaged in a complex theoreti-
cal argument. After a while you have a point to make. Yes, and it is a good
point! You indiciate that you want to enter in, and they stop and turn to
you.

Now you make your point smoothly, usually there is no moment of a stuck
blank. Perhaps you speak more slowly than usual; >picking your words
carefully«. Of course you are not bus checking, each of several hundred
thousand words, so you don'’t really pick them. Rather, you wait and — they
come.

Now let me change the story:

You have been listenting, you indicate that you want to speak, but now
others go on talking, longer and longer. By the time the others do at last

10 | Eugene Gendlin: Responsive Order, Man and World, 30 (3), 1997,
S. 383-411 oder ders.: Experiencing and the Creation of Meaning, 1962
Evanston.

httpst//dol.org/10.14361/9783839409886-018 - am 14.02.2026, 09:44:18. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (I TmEm=m


https://doi.org/10.14361/9783839409886-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

208 | DONATA SCHOELLER

turn to you — you have forgotten your point. »Uhm, uh, just a minute<is all
you can say. You had not rehearsed words to say your point. It was never in
words, or so it seems. It was only an about-to-say.

Of course; an about-to-say does not consist of actual words.

What is an about-to-say?

>Uh... wait — I've got it .....; I know what it was!« It came again. Now you can
speak, although even now there are not actual words.

If someone interrupts just then, you might lose it again, because — even the
second time, the point did not come as words.

Is it meaning, without words? Does the story show that an about to say (a

int is implicitly the words you are about to say. The words of the preceding
discussion are also implicit in it. But you point is a new focaling — after all
those words.«"

Was hat der Kérper damit zu tun?

Auch in diesem Beispiel wird deutlich, dass wir das, was wir sagen
wollen, in bestimmter Weise haben, bevor es ausformuliert ist. Wir
haben unseren Punkt, der aus der Diskussion, aber nicht nur aus ihr,
erwichst und sich anpasst, je nach der Windung des Gesprichsflus-
ses. Gendlin weist daraufhin, dass wir diesen Punkt nicht als ausfor-
mulierte Worte haben und dass wir ihn in einer gewissen Weise sogar
spiiren konnen. Wir >spiiren< den Punkt, den wir sagen wollen, und
wir kénnen dieses Gespiir verlieren und wieder gewinnen wihrend
einer Diskussion. Es kann sich sogar verstirken, fast dringlich wer-
den, wenn sich das Thema darauf zu bewegt, so dass es manchmal
sogar schwer fillt, mit dem, was wir sagen wollen, an uns zu halten.
Gendlin beschreibt:

»What is this »it« which you can lose, regain, and lose once more? How and
where do you have it? How do you know that you have lost it, or that it is
back again? Words and externals do not alone perform these functions.
They are functions of intricate implying.

The new phrases of the point and the situation-change they will make,
these are still only implicit. You feel: >Uhm, uh, I'lost it, uhms, or >Oh! .....,
there it is againl«< As you lose and regain it, you can keenly notice: you have
(feel, sense, are.....) the ..... in a bodily-sensed way.«'>

11 | Eugene Gendlin: Thinking Beyond Patterns, S. 102.
12 | Vgl.ebd., S.103.

httpst//dol.org/10.14361/9783839409886-018 - am 14.02.2026, 09:44:18. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (I TmEm=m


https://doi.org/10.14361/9783839409886-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FUNF PUNKTE UNTERSTRICHEN | 209

Den Punkt implizit haben zu kénnen, macht Gendlin als ein raffinier-
tes Geschehen deutlich. Es ist kérperlich in einer ganz gewissen Weise.
Was hat der Kérper damit zu tun? Gendlin vermutet, dass der Kérper
mehr damit zu tun hat, als ihm bisher zugestanden worden ist. Mit
dem Korper meint er nicht nur das Gehirn. Body fillt auch nicht mit
der Charakterisierung von Leib zusammen im Sinne der Neuen Phi-
nomenologie von Hermann Schmitz. Gendlin bezieht sich konkret auf
den lebendigen Korper, der kann, was unser Kérper kann: z.B. Dis-
kussionspunkte >spiiren<, Unbehagen im Gesprich empfinden, sich
durch einen (sogar abstrakten) Gedanken wohler fithlen oder durch
ein Wort gekrinkt. Gendlin macht mit Dewey darauf aufmerksam,
wie theoretische Probleme, sogar logisch-mathematische in gewisser
Weise einen spiirbaren Hof (felt meaning) haben, der unsere schluss-
folgernden Ziige leitet®. Selbst Namen von Menschen, an die wir den-
ken, bringen eine Art Empfindung mit sich. Man kann dies bemerken,
wenn man sich beispielsweise die Namen seiner Nachbarn aufruft
und darauf achtet, was diese Namen auslésen. Verharren wir kurz da-
bei, so merken wir, wie viel darin implizit >steckt« — eine Art Gesamt-
eindruck unserer Beziehung zu dem Namenstriger. Den Kérper so zu
denken, dass er nicht nur die (eher belanglose, hinderliche, pathische,
enge oder weite) >Unterlage< unseres kognitiven Bewusstseins ist, son-
dern dass er ein buchstablicher Sprachkérper ist, dies wird an solchen
Beispielen beunruhigend deutlich. Wenn wir bemerken wie die Wor-
te kommen, allein durch den Bezug auf eine spiirbare Bedeutung, so
stellt diese Moglichkeit des Ubergangs von Kérpererleben zu Sprache
eine noch kaum beachtete Problemstellung fiir das Denken dar.

»The coming of words is so clever! They come specifically and newly
phrased to make just your point! The words come with their past uses tak-
en into account. Much that you have read and know is taken account of, as
well as the present situation, what you just heard these people say, what you
know of them from other times, even the peculiar way in which this group
uses certain words. Why are words and situations inherently together in
the bodily focaling that implies the right words? Every word has a great
many use-contexts each of which involves the use of other words as well.
Use-contexts are situations. (...) Any actual use of a word can happen only
as its many uses (many situations and their many words) cross to focally
imply a sense-making step in this situation. So, of course the focal imply-
ing of a situation-change is also an arranging of word. Language is always

13 | Vgl. Eugene Gendlin: Experiencing and the Creation of Mea-
ning, Evanston 1997, S. 46f.

httpst//dol.org/10.14361/9783839409886-018 - am 14.02.2026, 09:44:18. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (I TmEm=m


https://doi.org/10.14361/9783839409886-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

210 | DONATA SCHOELLER

focaled: actual speech newly focals the coming of each word. It must be so
since a word is a gigantic system of situation-changes and other words. In
the coming of words we can see that the body implies in this crossed and
focaled way.«+

Das raffinierte Kommen eines Arrangements von Worten, das sowohl
mit als auch trotz des tiblichen Wortgebrauch der spezifischen, mo-
mentanen Bedeutungsanforderung genau entsprechen kann, wird zu
einem Geschehen, {iber das man sich mit Gendlin zurecht wundern
muss. Dieses Geschehen, das im Ausdruck stattfindet, macht deutlich,
wie unbefriedigend ein Sprachverstindnis mit diesem Geschehen um-
geht, das mit einer gegebenen Parallelitit von Bezeichnetem und Be-
zeichnendem vorlieb nimmt oder Bedeutungsentstehung vor allem zu
einer Sache von Regeln macht. Wiederum mit Dilthey kann man sa-
gen, dass in den Ausdruck unser personlicher Lebenszusammenhang
(als auch unsere menschliche Entwicklungsgeschichte!) pointiert hi-
nein wirkt, wobei diese pointierte Wirkung, wenn man ihren Strin-
gen nachzugehen versucht, in eine Fiille zu fithren vermag, in der
je nach Analyse Spuren der jeweiligen Kultur, Zeit, der personlichen
Biographie enthalten sein kénnen, unserer Interessen und Vorlieben,
unserer Anliegen und Empfindlichkeiten, unserer Stimmung, bis hin
zum Erleben, wie gestern oder heute morgen war oder zur Erwartung,
was am Abend noch auf mich zukommt. Das Ereignen dieser poin-
tierten Wirkung, die Gendlin mit dem Zeichen der unterstrichenen
funf Punkte kennzeichnet, enthilt bereits die Moglichkeit des >fine
tunings< mit dem enormen System der unterschiedlichen Gebrauchs-
kontexte der Worte, so dass unser Ausdruck eine prizise Bedeutung
im entsprechenden Kontext und Moment haben kann.

Prozess

Wie aber wissen wir dann iiberhaupt noch, was wir sagen wollen?
Wie kommt es, dass wir durch diese ungeheuren Hintergriinde nicht
versinken in der Fiille der Moglichkeiten. Hier nun kommt Gendlins
Betonung des lebendigen Prozesses zum Tragen. Der korperliche Pro-
zess bringt eine Gerichtetheit in das Geschehen, das dieses ganz und
gar unbeliebig macht. Ein Ausdruck entsteht aus einem lebendigen
Hintergrund, der in einer spezifischen Weise spiirbar ist. Gendlin be-
zeichnet diesen stets wirksamen Hintergrund als »implicit intricacys,

14 | Eugene Gendlin: Thinking Beyond Patterns, S. 104f.

httpst//dol.org/10.14361/9783839409886-018 - am 14.02.2026, 09:44:18. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (I TmEm=m


https://doi.org/10.14361/9783839409886-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FUNF PUNKTE UNTERSTRICHEN | 211

wodurch der Gedanke des Lebenszusammenhangs hinsichtlich seiner
supra-komplexen Plastizitit und Koérperimmanenz weiterentwickelt
wird. Entscheidend ist, dass der Ausdruck nicht nur aus einem Le-
benszusammenhang entsteht, sondern diesen Lebenszusammenhang
auch fortfiihrt. Diese Auffassungsweise fasst Gendlin in aller Knapp-
heit zusammen, wenn er darauf hinweist, dass: »The next bodily-im-
plied bit of human living is often something that we want to say.«*

Sprachliches Aussern wird bei Gendlin somit an ein Grundgesche-
hen gekoppelt, das lebendige Organismen charakterisiert. Das heraus-
ragende Merkmal dieses Geschehens beschreibt Gendlin so: »A bit of
life process is always also the implying of further bits. Right here >im-
plies< means just this well known and little understood fact.«'

Es ist gemiss Gendlin das eine grundsitzliche Prozessprinzip,
dass jedes Geschehen in ein Implizieren hinein geschieht, das sich
vom basalen Stoffwechsel- und Wachstumsprozessen bis zum abstrak-
ten Ausdruck vollzieht. In seinem Hauptwerk A Process Model zeich-
net er eine solche Prozessbewegung nach. Das Prinzip, das den Gang
der Untersuchung leitet, wird schliesslich als reflexiv in einem ausge-
zeichneten Sinn erkennbar: ndmlich dass das dargestellte Geschehen
in der jeweiligen Darstellung auch funktioniert. Dadurch wird in aller
Griuindlichkeit demonstriert, welche enorme Entwicklung, die jeweils
je jetzt und je neu weiter wirkt, in regelhaften und reprisentativen
Strukturen >funktionieren< muss, um sprachliche Bedeutung zu ge-
nerieren.

Die fiinf Punkte Gendlins machen also auf einen grundlegenden
Prozess aufmerksam, der jegliche Strukturen und jegliche Zeichen-
systeme als lebendige Forderung, Implizieren, Brauchen, Meinen .....
hervorgehen lisst. Die Erforschung dieses Prozesses riickt fiir ihn an
die Stelle der traditionellen Suche nach dem »Wesen« der Sprache als
»Prisenz« hinter dem Zeichen, als »Seing, als »Gegenstand«”. Auf
Grund dieses Prozesses wird plausibel, dass es einen entscheidenden
(lebenswichtigen) Unterschied machen kann, ob es uns gelingt, zu sa-
gen, was wir meinen bzw. zu sagen brauchen. Die Relevanz unserer
Ausdrucksakte hat mit einem Prozess zu tun, der Leben charakteri-

15 | Eugene Gendlin: »How philosophy cannot appeal to experience,
and how it can, in: David M. Levine (Hg.), Language Beyond Postmodern-
ism Saying and Thinking in Gendlin’s Philosophy, Evanston 1997, S. 28.

16 | Eugene Gendlin: A Process Modell, University of Chicago 1997,
S.9.

17 | Vgl. Jacques Derrida: Die différance, Ausgewihlte Texte, Stutt-
gart 2004, S. 120.

httpst//dol.org/10.14361/9783839409886-018 - am 14.02.2026, 09:44:18. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (I TmEm=m


https://doi.org/10.14361/9783839409886-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

212 | DONATA SCHOELLER

siert, wodurch auch verstindlich wird, was auf dem Spiel steht, wenn
es misslingt, zu sagen, was wir meinen®, oder andersrum, welche
Tragweite das Gelingen haben kann (z.B. in wissenschaftlichen, krea-
tiven, therapeutischen oder religiésen Kontexten).

Die Brisanz der fiinf Punkte liegt also im Auszug aus der tiblichen
Unterscheidungsgewohnheit, die Sprache nur iiber die Differenz von
Zeichen, Bezeichnetem, von Spur (von etwas), von Regelsystemen zu
erfassen sucht. Entsprechend sind Worte fiir Gendlin nicht mehr be-
friedigend als Zeichen, sondern als »Geschehnisse« (occurings) zu
denken. Das Geschehnis der Worte ist aus lebendigen Geschehnis-
sen, aus Verhaltensweisen, aus gelebten Situationen erwachsen. Un-
ser eigenes situatives korperlich-verhaltendes Dasein kann sie daher
implizieren. Damit kénnen Ausdriicke zu Geschehnissen innerhalb
eines lebendigen, hochkomplexen Gesamtkontinuums werden, das sie
zugleich weiterfithren.

Wie weit Gendlins Prozess von reprisentativen, statischen Leitvor-
stellungen entfernt ist, wird schliesslich an jenem Geschehen sicht-
bar, das ihm als Analogie fiir den Sprachprozess dient:

»We have often said that an explication is not the same as what was im-
plicit. Implying is never to be equated with some structure. Loosely, if we
have often seen carry-forwarding by the same thing, we can say it is what
the previous moment implies. So hunger implies food. But something else
too might carrry forward in a new way. (For example, intravenous feeding.)
Even if new, carrying forward will be recognizable different. What was
implied will then no longer be. In contrast, there is always a vast variety of
events which would not carry forward and thus leave the implying unchan-
ged. You are hungry and you go out in the rain. Now you are still hungry.
If you are on the way to a restaurant, this going out might be a version of
your continuing same hunger which you are carrying forward in a special
way — but which must still be carried forward by feeding somewhere some

time.«

Der Prozess, der sich zwischen >implying<und >carrying forwards, z.B.
eines Wortes vollzieht, erhellt Gendlin durch eine Analogie, die jenseits
des Verhiltnisses von Zeichen und Bezeichnetem veranschlagt ist. Die
viel treffendere Analogie scheint das Verhiltnis von Hunger und Nah-

18 | Vgl. Christine Abbt: Der wortlose Suizid, Die literarische Ge-
staltung der Sprachverlassenheit als Herausforderung fiir die Ethik, Miin-
chen 2007.

19 | E. Gendlin: A Process Modell, S. 235.

httpst//dol.org/10.14361/9783839409886-018 - am 14.02.2026, 09:44:18. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (I TmEm=m


https://doi.org/10.14361/9783839409886-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FUNF PUNKTE UNTERSTRICHEN | 213

rungsaufnahme zu sein. Auch hier besteht ein enger, gegenseitiger
Verweisungszusammenhang, ohne dass es parallele, statische Entiti-
ten wiren, die aufeinander bezogen wiren. Aber so wie der Hunger
zur Nahrung tendiert und mit ihr zusammenhingt, so strebt, braucht,
fordert impliziert ....., woraus wir sprechen, der weiteren Worte/Sym-
bole. Das Implizierte und das Wort gehéren nicht so sehr als Eingefal-
tetes und Ausgefaltetes, sondern vielmehr als ein Vollzug, ein Gesche-
hen zusammen. So wie auch die Bliite nicht als solche im Samen ent-
halten ist, so fithrt der Same zur Bliite. Das Beispiel mit dem Hunger
macht eine derartige Funktion des Implizierens sowohl hinsichtlich
seiner Offenheit wie Gerichtetheit augenscheinlich. Der Hunger kann
durch Jagen und Sammeln bis zur intravendser Erndherung — je nach
Umstinden und unterschiedlichen Rahmenbedingungen — >vorwirts
getragen< werden, von unzidhligen unterschiedlichen >forward moving
steps<. Diese kénnen jedoch nicht durch Beliebiges geschehen. Dies
macht die Herausforderung aus, der wir zu Beginn begegnet sind. Das
zu sagen, was wir sagen wollen, meinen, brauchen ..... muss prizise
der darin angesetzten Forderung entsprechen kénnen, damit es wei-
tergeht. So wie Hunger nicht vom Parkspaziergang im Regen, ausser
man geht in das Restaurant, oder vom Tippen in den Computer, ausser
man bestellt online eine Pizza, >befriedigt« werden kann mit all den
damit einhergehenden anderen Prozessen (Stoffwechsel und Wachs-
tum), so auch bedarf ...... eines Ausdrucks, der einer genauen An-
forderung geniigen muss (wie im Gedicht, in der wissenschaftlichen
Reflexion, im personlichen Gesprich). Der Vergleich mit Hunger und
Nahrung verweist so auf die Notwendigkeit als auch auf die Prizision
des gelingenden Ausdrucksgeschehens, sogar auf die darin enthaltene
Moglichkeit der Heilung wie der damit verbundenen Moglichkeit zur
Gefihrdung, wenn das Verhiltnis von Implizieren und geschehenden
Worten in keinem weiterfithrenden Zusammenhang mehr steht.?°
Der Rand des Textes, mit dem Derrida spielt, er ist fiir Gendlin

20 | Stanley Cavell beschiftigt sich ausgiebig mit der Entfremdungs-
gefahr, die in unserem Sprachgebrauch latent vorhanden ist. Er macht die-
se an der Analyse von Filmen, Theaterstiicken, wie philosophischen Dis-
kursen anschaulich. Seine Grundfrage fasst Maria-Sibylla Lotter folgend
zusammen »Wie ist es moglich, in einer Umgebung, die uns zu bestimm-
ten Konventionen verpflichtet, einen verlisslichen Zugang zu einem >Ort
des Unerziehbaren und >Ungebildeten< zu finden — wie es Nietzsche be-
zeichnet — so etwas wie den >Ursinn«< der Worte fiir uns zu entdecken?«
Maria-Sibylla Lotter: »Nietzsche in Amerikac, in: D. Gugerli, M. Hagner,
M. Hampe, B. Orland, P. Sarasin, J. Tanner (Hg.), Auf der Suche nach

httpst//dol.org/10.14361/9783839409886-018 - am 14.02.2026, 09:44:18. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (I TmEm=m


https://doi.org/10.14361/9783839409886-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

214 | DONATA SCHOELLER

nicht das grossartige Andere, sondern eher ein mdglicher dauernder
>Sparring-Partner<, wenn wir ihn als solchen zulassen. Zu diesem un-
auffilligen, alltdglichen Rand soll Gendlin selbst ein Schlusswort sa-
gen. Es eignet sich als Schlusswort besonders, weil es die Emphase
wiederum nicht auf die Festlegung oder strukturelle Sicherung von
Bedeutung legt. Vielmehr betont das Zitat das offene und zugleich ge-
richtete Geschehen, das mit und zwischen den Worten an ihrer Bedeu-
tung beteiligt sein kann. Damit deutet sich eine weitere Folge fiir das
Entstehen von Bedeutung an: nimlich die Bedeutung einer Praxis, die
so selbstverstindlich ist, dass man sie leicht iibersehen und tibergehen
kann. Gendlin entwickelte aus seiner Philosophie eine Methodik, die
zeigt, dass und wie man diese Praxis iben kann?®. Sie besteht zunichst
schlicht im Einlassen und Achten auf ..... Dadurch vermag eine Rele-
vanz unserer Ausdriicke zu erwachsen, die aus der prizisen Fortsetz-
barkeit eines reichhaltigen Lebenszusammenhangs entsteht:

»I seem to know a lot about the open ,since I argue that it is not only at the
outer edge of what can be thought, but everywhere, in any little thing and
any specific aspect of anyhting. Do I really know this about the open? I had
better say there is an open which I do know, which is everyhwere and in
any little thing. These large edge-notions about a source sound too good.
That prevents people from finding it.

Let me return to what is new here: the intricacy in a felt sense, and the little
steps. They are not yet widely known. It is not widely known that one can
let a ..... come, and that it is a space in which one can expect a small next

step to come. If it doesn’t come immediately, one can keep still and wait.
If one loses hold of the ....., one can let it come again and return to it again
and again, checking back with it, sensing that it gradually becomes a focal
implying, a sense for what has not yet come. Little steps come there, after

a while a large one too.«*?

der eigenen Stimme. Nach Feierabend. Ziircher Jahrbuch fiir Wissensge-
schichte, Ziirich, Berlin 2006, S. 45f.

21 | Vgl. Eugene Gendlin: Focusing, New York 1982.

22 | E. Gendlin: How philosophy cannot appeal to experience, and
how it can, S. 303.

httpst//dol.org/10.14361/9783839409886-018 - am 14.02.2026, 09:44:18. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (I TmEm=m


https://doi.org/10.14361/9783839409886-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

