4. Alter(n) - eine Aufgabe?

»Er muss wachsen, ich aber muss
kleiner werden.«
(Joh 3, 30)

Vielleicht ist das Altern nicht nur ein beklagenswertes Los des Men-
schen, nicht nur Niedergang und Vergehen. Moglicherweise ist der
Riickgang auf physiologischer Ebene ein sinnfilliger Hinweis auf
den Weg, der nun beschritten werden darf und soll. Der Satz aus
dem Johannesevangelium weist genau in die Richtung: Es gibt etwas,
das wachsen soll, dafiir aber ist es notwendig, dass etwas Anderes
abnimmt.

Das Altern konnte in dieser Lesart als immer stirker werdender
Aufruf verstanden werden, nun mehr und mehr etwas Anderes ins Le-
ben zu lassen. In dem Maf2e, in dem Korperkraft und Leistungsfihigkeit
spiirbar nachlassen, sollte eine andere Qualitit zunehmen. Was koénn-
te das sein? Philosophie und Pidagogik geben eine Ahnung davon. Bei
Kant ist der Mensch ganz prinzipiell sich aufgegeben. Bei dem Reli-
gionsphilosophen Guardini hat jedes Lebensalter seinen spezifischen
Sinn. Der alte Mensch ist bei ihm idealerweise der weise Mensch, der
aufhort sich vollzustopfen mit dem, was das Leben noch zu bieten hat.
Den Zerfall des physischen Lebens sieht er, wenn es gut geht, im Sinne
einer »Voll-Endung«.!

Das Wort Voll-Endung verweist auf einen absoluten Sinn im Le-
ben eines Menschen, der — im Idealfall — im Alter immer unabweisba-
rer aufscheint. Das physische Leben neigt sich so langsam dem Ende

1 Guardini 2010, S. 62.

1:32:28.


https://doi.org/10.14361/9783839459010-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30

Mehr Mut zum Altern

entgegen, es will aber eben vollendet werden: eine Gesamtgestalt des
Menschen, so, wie er letztlich gemeint ist, konnte und sollte sichtbar
werden.

Altern wire in einer solchen Lesart die Aufforderung, sich nun mehr
und mehr mit dem Wesentlichen zu beschiftigen. Der alte Mensch darf
nun wirklich aufhéren, nitzlich und kriftig und zupackend und leis-
tungsstark zu sein. Es geschieht eine Art Umwertung. Es zihlt nun
nicht mehr so sehr das, was ein Mensch in der Welt erreichen kann,
sondern es zihlen nun eher die leisen Tone, das Unsichtbare, das, was
auch immer da ist, aber so selten durchscheint im Leben, eben das An-
dere im Menschen, seine Transzendenz. Das Alter hitte die Aufgabe,
diese transzendente Seite des Menschen, die immer da, aber meist ver-
deckt ist, wieder sichtbar werden zu lassen. Der alte Mensch wire eine
Art transparenter Mensch.

Eine solche Aufgabe konnte man als eine grofe Erlaubnis und Er-
leichterung verstehen: Ein alter Mensch darf tatsichlich zur Ruhe kom-
men. Der Benediktinerménch Anselm Griin zitiert in diesem Zusam-
menhang Heinrich Schipperges als Gegenprogramm zum »gerontolo-
gischen Aktivititsrummel unserer Tage«:

»Ich hatte gern, bevor ich stlirbe, einige Jahre blofier Ruhe, reiner Ab-
gezogenheit von den irdischen Dingen der Welt.«*

Das Wort Ruhestand passt tiberhaupt nicht zum Zeitgeist und wird fast
nur noch ironisch verwendet. Es gehort mittlerweile fast zum guten
Ton, selbstbewusst vom »Unruhestand« zu sprechen, ohne zu merken,
wie sehr darin die Weigerung liegt, in eine andere Lebensgestalt hinein-
zuwachsen. Wenn wir das Wort Ruhestand ernst nehmen, kénnten wir
darin auch die positive Bedeutung finden, dass Menschen sich nun in
einem anderen Stand befinden. In einem Zustand, der eben nicht zwin-
gend Resignation oder Stagnation bedeuten muss, sondern von Ruhe
im Sinne eines aufmerksamen, wachen Daseins geprigt sein konnte.
Der alte Mensch wire der Mensch, in welchem die Kontemplation, das

2 In Griin 2014, S. 110.

1:32:28.


https://doi.org/10.14361/9783839459010-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Alter(n) - eine Aufgabe?

Schauen zur Bliite kommen diirfte. Er kénnte das leben, was ein alter
Franziskanerpater so beschrieben hat:

»Und ich glaube, dass diese Phase [das Alter, C.B.-V.], weil ich ja ein
glaubiger Mensch bin, dass das von Gott auch so eingerichtet wurde,
dass wir Menschen da noch in eine besondere Phase kommen, wo wir
uns in gewisser Weise zuriickziehen. Aber nur in gewisser Weise, wo
wir uns mehr Zeit gonnen. So geht esjajedenfalls mir, dass das Schau-
en und Genieflen, im besten Sinne, auch die Schopfung mit all ihren
Méglichkeiten, dass das mehr auf uns zukommtim Alter und dass wir
dem Raum geben sollten.«3

Der zitierte Pater spricht hier von einem gewissen Riickzug, der dem Al-
ter gemifd ist. Dieser Riickzug ist sinnvoll, denn er gibt einem »Schauen
und Genieflen« Raum. Es ist wohl deutlich, dass es hier nicht um eine
Art oberflichlichen Konsumierens geht, sondern eher um etwas, das
man mit gewahr werden bezeichnen konnte. Der alte Mensch kommt
der Schopfung, kommt dem Geheimnis nahe.

Diese friedvolle Nahe zur Schopfung, zum Ursprung geschieht
nicht automatisch, sozusagen naturwiichsig durch den Alterungspro-
zess des Menschen. Diese Nihe, die ja eine besondere Art des Seins
ist, bedarf der Vorbereitung. Bereits der reifere Erwachsene oder der
»junge Alte«, also der Mensch, der noch gut tiber seine verschiedenen
Krifte verfugt, aber bereits ahnt und spiirt, dass der Lebensbogen sich
senkt, wie Guardini es ausdriickt, konnte anfangen sich vorzubereiten.
Er konnte damit beginnen, nicht mehr so einseitig auf die Fiille eines
duflerlich aktiven Lebens zu setzen. Dazu ist es allerdings notig, auf
das Ende des Lebens, den Tod zu blicken, ihn sozusagen in das eigene
Leben hereinzulassen, ohne dabei sarkastisch oder bitter zu werden.
Das eigene Leben auch vom Ende her zu betrachten, das grad gelebte
Leben als Teil eines Ganzen zu verstehen und dieses Ganze letztlich als
ein Geschenk zu erachten, wire Vorbereitung fiir eine Lebensphase, in
der irgendwann die Eigenmichtigkeit authort.

3 Behnke 2018, S. 82 f.

1:32:28.

31


https://doi.org/10.14361/9783839459010-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32

Mehr Mut zum Altern

»lch gleiche«

Die Frage nach dem Sinn des Lebens ist eine wichtige Frage. Sie kann wohl von
den meisten Menschen nicht eindeutig beantwortet werden. Und doch entschei-
det sie iiber Gliick und Leid im Leben. Auch wenn wir meinen, den Sinn des
Lebens gefunden zu haben, ist das Leben nicht frei von Leid — ja, vielleicht ist
es dann erst vecht voller Leid, aber dann eben mag das Leid einen Sinn haben.
Wo konnte der Sinn eines individuellen Menschenlebens zu finden sein? Gibt es
einen Sinn, der fiir alle Menschen gleich ist und der doch fiir jeden personlich
gelebt werden kann? Ist das Leben nicht von Langweile geprigt, wenn wir alle
denselben Sinn leben? Gibt es einen iibergeordneten Sinn, der individuell un-
terschiedliche Formen annimmt, aber in seinem Wesen, seinem Kern identisch
ist? Menschen streben nach Sinn und dieser verbindet sie in ihrem Handeln und
Sein und dennoch gehen sie unterschiedlichen Titigkeiten nach und filhven ein
unterschiedliches Leben.

Nach der jiidischen Uberlieferung kinnen wir die Sinnfragen mit dem Na-
men »Adam« in Verbindung bringen: Der Mensch und damit wir alle sind ge-
schaffen worden in dem Begriff »Adam«. Wenn wir »Adam« aus dem Hebrii-
schen tibersetzen, bringt dies zwei wesentliche Aspekte des Menschen zum Aus-
druck, die sein Handeln beeinflussen. Eine Maglichkeit der Ubersetzung lautet
»ich gleiche«.

Ein Aspekt ist also, dass der Mensch dem, der ihn geschaffen hat gleicht oder
gleichen soll. Er ist wie sein Schipfer ausgestattet — mit der Kraft, selbst schopfe-
risch in alle Richtungen titig zu sein. Es kann Gutes und auch Boses geschaffen
werden. Es ist den Menschen freigestellt, die Richtung zu wihlen. Mit der Wahl
der Richtung entsteht ein Weg und mit dem Weg kommen die Friichte. An den
Friichten werdet ihr sie erkennen, heifst es.

Eine andere Moglichkeit der Ubersetzung des Wortes »Adam« ist »ich
schweige — ich bin stille.« Ein weiterer wichtiger Aspekt des Menschen ist
also, dass er schweigt. Nein, er darf und kann schon sprechen und muss wnicht
schweigend den Tag verbringen. Schweigen meint ein Ruhen in seiner inneren
und Gufleren Gestalt. Der Mensch ruht in sich. AufSere Ablenkungen und Zer-
streuungen sind bis auf ein notwendiges Maf3 reduziert und die Gedankenflut ist
gestoppt — zumindest haftet man nicht daran, man folgt den Gedanken nicht.

1:32:28.


https://doi.org/10.14361/9783839459010-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Alter(n) - eine Aufgabe?

In diesem Zustand des Schweigens und ausgestattet mit den schopferischen
Kriiften ist der Mensch in den Garten Eden gepflanzt. Er kann die Worte Gottes
héren: er ist gehorsam. Der Auftrag, die Aufgabe des Menschen im Garten Eden
ist, ihn zu bebauen und zu bewahren (Gen 2, 15).

Nun lebt der Mensch aber nicht mehr in diesem Garten. Er musste ihn ver-
lassen. Sein Lebensweg begann. Erwurde in diese Welt geboren. Er bekam einen
Korper, damit er sich in dieser Welt bewegen kann. Die Bibel spricht in diesem
Zusammenhang von der Schopfung der Frau, sie ist Sinnbild fiir den Korper. Die
Frauwird in der Erzihlung aus einer Seite Adams gebildet. In den meisten Uber-
setzungen heifSt es aus einer Rippe, aber die bessere Ubersetzung wire »Seite«.
Also, eine Seite des Menschen ist die Frau. In Jer 31, 22 wird berichtet: »Die Frau
wird den Mann umgeben.« Der Mann gilt in der Uberlieferung als ein Zeichen
des Inneren und die Frau als das Umgebende, als Korper.

Die Schaffung des Menschen, die Schaffung von Mann und Frau, ist die
Schipfung eines jeden Menschen, ob Mann oder Frau, in dieser Welt. Diese Ge-
schichte im Garten hat der Mensch nicht vergessen. Dieser Garten und der damit
verbundene Auftrag leben nach wie vor in ihm, doch er findet ihn nicht mehr.
Erist umgeben von Dornen und Disteln, wie im Mdrchen von Dornrischen. Der
Auftrag an den Menschen ist aber aufSerhalb des Garten Edens nicht aufgehoben
worden. Der Auftrag hat nicht an Giiltigkeit verloren. Nach wie vor sollen das
Handeln des Menschen und damit der Sinn seines Handelns von diesem Auftrag
getragen sein.

Die Arbeit, das Bebauen des Gartens, ist der Uberlieferung nach das »Her-
ausziehen aus der Zeit«. Damit ist gemeint, dass unsere Begegnungen, und zwar
alle Formen unserer Begegnungen, mit Menschen, Tieren, Worten, Gedanken
usw., aus der nur horizontalen Ebene in eine vertikale Ebene angehoben werden
sollen. Wir sollen in all unseren Begegnungen dem innewohnenden Gottlichen,
dem Funken Gottes begegnen.

Es wird heute viel von Achtsambkeit gesprochen und Achtsambkeit bringt ei-
gentlich zum Ausdruck, dass wir in einer Begegnung mehr sehen, hiren oder
spiiren konnen als das, was uns nur duflerlich gegeniiber ist. Man kinnte von
der Auferstehung der materiellen Gegebenheit in der Begegnung sprechen. Vom
Sterben der Umbhiillung, so dass der Kern zum Vorschein kommt. Von der Er-
kenntnis, dass die Evscheinung und das Wesen nicht verschieden sind. Sie kom-
men aus demselben Ursprung. Die Materie wird erhoben in die Ewigkeit, in der

1:32:28.

33


https://doi.org/10.14361/9783839459010-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34

Mehr Mut zum Altern

mit allen Wesen eine Verbindung besteht. Sie kehrt zuriick zum Ausgangspunkt
aller Materie — zuriick in den Garten Eden. Im Inneren der Begegnung befindet
sich Gott und will erkannt werden. Die Arbeit im Garten und die Freude daran
kann nur auf unserem Weg erfahren werden.

Diese Erfahrung ist mit der Umhiillung, der Materie, fiir die sinnbildlich die
Frau steht, moglich. Im Hebrdiischen ist das Wort fiir Frau oder Weib auch das
Wort fiir Umhiillung. Die Umbiillung, das AufSere steht in einem Verhiltnis zum
Inneren. Wiederum diivfen wir das AufSere nicht rein materiell verstehen. Auch
Worte oder Gedanken stellen Formen, Umhiillungen dar, sind also im Verstind-
nis der Uberlieferung »weiblich«, wie auch die vom Mond, vom Monat bestimmte
Zeit als weiblich gilt. Alles, was in der Welt der Erscheinung mit unseren Sinnen
und mit unserem Verstand wahrgenommen werden kann, gilt als »weiblich«.

Die Frau kommt einem entgegen, so heif3t es in der Bibel, die Frau hat Ver-
langen nach dem Mann, im iibertragenen Sinne nach dem Inneren, nach dem
Kern. Denn das Wort fiir Mann oder ménnlich, »sachar«, ldsst sich auch mit
»sich erinnern« iibersetzen. Das Mdannliche ist so Sinnbild fiir das Innere, fiir
den Kern. Die Worte fiir weiblich, »neqewa«, und mannlich, »sachar«, entspre-
chen in der Summe ihrer Zahlenwerte* dem Wort fiir Himmel, dem Ziel unserer
Sehnsucht. Das geheime Verlangen, der Wunsch des in der Zeit Erscheinenden
ist es, die beiden getvennten Teile im Menschen, Erscheinung und Kern, innen
und aufSen, wieder zu vereinen.

Dies geschieht durch die Speise, denn das Wort Speise, »achol, bedeutet, al-
les mit dem Einen zu verbinden. Die Zeit kommt uns als Speise entgegen. Im
Aufnehmen dieser Speise hat der Mensch die Maglichkeit, innen und aufSen zu
verbinden. Diese Verbindung entspriche wieder der Bedeutung von Himmel,
»schamajime, der auch als »hier und dort« gelesen werden kann. Der Mensch
konnte so in den Begegnungen in der Zeit den Sinn der Zeit erfahren. Er konnte
den Augenblick aus der Zeit herausfischen und ihn zu einem heiligen Erlebnis
machen. So konnte man auch den Auftrag Jesu an die Jimger verstehen: Ich ma-
che euch zu Menschenfischern. Die Zeit will erlost, will als Ewigkeit erkannt
werden.

4 Wie schon eingangs erwahnt, sind im Hebrdischen die Buchstaben auch Zah-
len. Weitere Erklarungen dazu finden sich im Anhang.

1:32:28.


https://doi.org/10.14361/9783839459010-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Alter(n) - eine Aufgabe?

Die zweite Aufgabe im Garten Eden, das Bewahren, besteht darin, dass der
Mensch durch die Zeit, in seinem Leben, das Verborgene von Gott auf dem Weg
behiitet. Wir aber wollen gerne auf alle Fragen eine Antwort haben und setzen
alle Moglichkeiten ein, um diese auch zu erhalten. Es entstehen in allen Berei-
chen unseres Lebens Wissenschaften und Teilwissenschaften, die ein schnelleres
Vorankommen in den Antworten ermdglichen sollen. Hier findet kein Bewahren
statt. Es wird analysiert und zerteilt. Es findet eine Zerteilung der Materie, im
Sinne der Uberlieferung ein Missbrauch der Frau statt. Aber die Schipfung will
als Ganzes erhalten werden, will heil, will heilig sein.

Der Mensch miisste hier auf seine Fihigkeit der Analyse mit dem Verstand,
er miisste auf seine zerteilenden Kriifte verzichten. Die Geschichte im Garten
Eden, die Auseinandersetzung mit der Schlange findet in jedem Menschen statt.
Mit der Schlange kommt die Auseinandersetzung im AufSeren. Sie ist das Sinn-
bild fur die Krifte der Entwicklung. Die Schlange bringt die Zeit und den Weg.
Das Verfolgen der Entwicklungskrifte, die Eigenmdchtigkeit filhrt dazu, dass der
Mensch als Ganzes, als Mann und Frau, aus dem Garten Eden vertrieben wird
und der Auftrag nun unter den Dornen und Disteln versteckt ist. Der Mensch
wird immer mehr in die materielle Welt gedringt und verliert zunehmend den
Kontakt zu seiner urspriinglichen Aufgabe und damit zum Sinn seines Lebens.

Ist der Mensch im Ursprung wnicht der, der schweigt? Schweigen zeigt sich im
Ganzlassen und Verbinden unserer Begegnungen auf dem Weg mit dem Ewigen.
So zeigt sich Ehrfurcht vor den Menschen und vor Gott. Und so gibt es einen
iibergeordneten Sinn fiir alle Menschen, der sich auf viele verschiedene Arten
und Weisen auf dem Wey eines jeden Lebens zeigen kann. In Weinrebs Buch
»Der Weg durch den Tempel« wird vom Horen im Schweigen gesprochen: »Jeder
Mensch muss sich dariiber im Klaren sein, dass er sich nicht menschenwiirdig
verhilt, wenn er wicht nach dorthin verlangt.<> Es ist das Verlangen der Frau
nach dem Mann, das Verlangen der Zeit nach der Ewigkeit — unser menschli-
ches Verlangen danach, herausgefischt zu werden aus der Zeit. Es ist die Ruhe
und Gelassenheit im Alten als Frucht des Weges.

Dieses Verlangen gibt auf dem Weg durch alle Tage und in allen Situationen
des Lebens den wunderbaren Geschmack der Vollkommenheit des Augenblicks.
Der Augenblick vereint Himmel und Erde, er ist die himmlische Hochzeit. Diese

5 Weinreb 2000, S. 423.

1:32:28.

35


https://doi.org/10.14361/9783839459010-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36 Mehr Mut zum Altern

Freude der Vereinigung ist fiir den Menschen gedacht, der den Sinn des Lebens
kennt und den Weg geht.

1:32:28.


https://doi.org/10.14361/9783839459010-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

