8. Magie
Vom Willen, der durch Vorstellungskraft

die Welt bezwingt®

»Nimm den Urin des Patienten«, empfahl einst der mittelalterliche Na-
turgelehrte und Philosoph Albertus Magnus (ca. 1193-1280) als probates
Mittel gegen Fieber, »mische ihn mit ein wenig Mehl, bis du einen guten
Teig daraus gewinnst, und forme aus diesem 77 kleine Kuchen. Begib
dich dann vor Sonnenaufgang zu einem Ameisenhiigel und wirf die Ku-
chen hinein. Sobald sie die Insekten gefressen haben, wird das Fieber
abklingen.«'

Heute wiirde wohl niemand mehr etwas auf eine derartige Verord-
nung geben. Offensichtlich handelt es sich um pure Magie. Wir bezwei-
feln daher ihre Wirksamkeit — wiewohl doch keiner von uns eine Probe
aufs Exempel gemacht haben diirfte. Unsere Ablehnung wichst uns aus
der Gewifheit zu, dafl die albertinische Rezeptur aus vergangenen Tagen,
einem »dunklen« Zeitalter stammt, ihre Parallelen in der Heilkunde wil-
der Vélker hat und so rundum den Erkenntnissen der modernen wissen-
schafilichen Medizin widerspricht. Eine gihnende Kluft hat sich aufgetan
zwischen empiriegestiitztem rationalem Risonieren und dem sumpfigen
Grund von Unwissenheit, Aberglauben, Zauberwahn und »Dreckapothe-
ken, die uns schaudern macht.

Grob analysiert, fufst die Medikation des Groflen Albert auf den
folgenden Annahmen:

— Kritische Situationen erfordern Mafinahmen iibergewshnlicher Art.
— Thre Wirkung lafdt sich verstirken durch die Vervielfiltigung einzelner

o

Das folgende Kapitel stellt die {iberarbeitete und erweiterte Fassung eines Vor-
tragstextes dar, der unter dem Titel »Magie« demnichst in der Zeitschrift fiir
Parapsychologie und Grenzgebiete der Psychologie erscheinen wird.

13.02.2026, 15:51:04. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [EET=m


https://doi.org/10.14361/9783839402030-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Magie. Vom Willen, der durch Vorstellungskraft die Welt bezwingt | 127

Operationen, moglichst in Hohe einer bestimmten »magischen« Zahl
(hier der 77).

— Die Wahl eines Interstadiums zwischen einer unheilschwangeren
(dunklen) und einer heilverheifRenden (hellen) Zeitphase, also wie hier
zwischen Nacht und Tag, bietet eine besonders giinstige Vorausset-
zung, etwas vom Bésen zum Guten zu wenden.

— Um etwas loszuwerden, daf sich nicht unmittelbar greifen 1if3t, kann
man sich seiner nach dem pars pro toto-Prinzip entiufern, wobei der
gewihlte Teil (pars) nicht beliebiger, sondern hochwertiger Art sein
sollte.

— In diesem Fall dient als Medium fiir die Fieberabfuhr der Urin des
Kranken, der als Korpersekret vorneuzeitlichem Glauben zufolge die
Lebenskraft und damit das Fieber, das sie beeintrichtigte, in hoher
Konzentration enthielt.

— Die Wirkung wird durch die Intensitit des Wiinschens (Genesungswil-
le) erzielt, dem das analogiemagische Verfahren sozusagen als mediales
Ausdrucksvehikel dient: Durch Ameisenfrafl gehen TeigkloRe wie
Temperatur in Nichts auf.

— Die Zuverlissigkeit der Therapie wird verbiirgt durch die anerkannte
Autoritit des Arztes, der sie empfiehlt.

Das sind Kriterien, denen die anfingliche Belustigung bei der Lektiire der
Verordnung doch nicht ganz standzuhalten vermag: Einiges ist uns nur
allzu vertraut. In unsicheren Situationen empfinden wir das Beduirfnis,
mehr zu tun, als die Vernunft gebéte, und verdoppeln oder verdreifachen
unsere Anstrengungen; Betroffenen spenden wir Zuversicht, indem wir
ihnen die Hand auf die Schulter legen, Mut zusprechen und auf analoge
Fille mit gutem Ausgang verweisen; wir suchen ihnen eine Enttduschung
zu nehmen etwa dadurch, dafl wir sie tiberreden, was gewesen ist, zu
vergessen, Dinge, die daran erinnern, von sich zu tun, und ganz von vorn
zu beginnen. Kritische Umstdnde veranlassen uns zu Reaktionen, die das
MaR des Ublichen iibersteigen.

Magie, nicht Rationalitit, lieferte immer und iiberall die probaten
Rezepte dazu. Nicht indes, wenn man Holz aufs Feuer legte, mit einem
Kind spielte oder die Bierschale kreisen lief§, bediente man sich ihrer,
sondern bei allem, was einem wichtig war oder prekir schien, in Situatio-
nen, in denen viel auf dem Spiel stand und der Ausgang unsicher war: bei
der Jagd auf Groflwild, der Er6ffnung der Feldbausaison, in Fillen uner-
widerter Liebe, bei Geburten, Heilmafnahmen und zur Vorbereitung
riskanter Unternehmungen — auch solchen mit unlauteren Zielen, wenn
man andere zu schidigen, ja zu t6ten oder auch nur zu bestehlen gedach-
te. Im letzteren Fall konnten sich einem Dieb die Alternativen bieten,
seine Opfer entweder in einen totenihnlichen Schlaf zu versetzen, indem
er, worauf man zum Beispiel auf Java vertraute, Graberde um das Haus

13.02.2026, 15:51:04. Access - [T



https://doi.org/10.14361/9783839402030-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

128 | Der sechste Sinn

verstreute®, oder sich unsichtbar zu machen. Dazu brachten sich noch
vor gut hundert Jahren Diebe im Osten Deutschlands in den Besitz eines
noch ungeborenen Kindes, trockneten es ein und fiihrten es wihrend des
»Bruchs« in einem Holzkistchen bei sich.?

Die Lehren, die sich aus der Rezeptur Alberts des Groflen ergeben,
sind Teil eines allgemeineren Geltungsspektrums magischer Postulate.
Um sich ihres Erfolgs zu versichern, mufiten Handelnde, die magische
Intentionen verfolgten, moglichst ganz bestimmte Voraussetzungen erfiil-
len. Das waren in der Regel die folgenden:

— Sie versetzten sich in einen iibergewéhnlichen Zustand, der ihnen er-
laubte, ein Mehr an magischer Wirkkraft mobilisieren zu kénnen. Das
geschah zum Beispiel durch Absonderung (Seklusion), rituelle Reini-
gung, sexuelle Enthaltsamkeit und Fasten, das heif3t die gezielte Deak-
tivierung der Physis, um ihre spirituellen Potentiale uneingeschrink-
ter zur Entfaltung kommen zu lassen, sowie die gedankliche Konzentra-
tion auf das Vorhaben; zur Verstirkung konnte man eine bestimm-
te Bemalung oder Tracht anlegen.

— Sie begaben sich an eine iibergewshnliche Ortlichkeit, bevorzugt eine
Passagestelle zwischen Diesseits und Jenseits, etwa in eine Hohle, auf
einen Berg, an eine Kreuzung, auf einen Friedhof oder in ein Heilig-
tum; denn iiberall dort, im Ubergangsbereich mehrerer Méglichkei-
ten, befand sich das Geschehen gleichsam »im Flu«, fluktuierte, war
plastisch und leichter beeinflufibar.

— Sie wihlten fiir ihr Handeln eine iibergewdhnliche Zeit, das heif3t bevor-
zugt wieder eine Ubergangs- oder Scheitelphase, etwa die Abend- oder
Morgendimmerung, Mitternacht, die Mittags- und Interimszeit »zwi-
schen den Jahren« (»Zwolfnichte«, Neujahr, Neujahrsnacht), be-
stimmte Feiertage und iiberhaupt Initialphasen wie den Beginn einer
Unternehmung, einen Amtsantritt, Geburten und Hochzeiten, an
denen sich abermals die noch im Entstehen befindliche Entwicklung
nach Wunsch »bewegenc, das heif3t richten und formen lief3.

— Sie verwandten Mittel von iibergewshnlicher Art, denen man als solchen
ein besonderes Wirkpotential zusprach. Das waren zum Beispiel Blut
und bestimmte Organe (Herz, Nieren, Genitalien), Korpersekrete
(Sperma, Schweif}, Speichel, Trinen, Blicke; auch Haar), spezifische
Mineralien, pflanzliche und tierische Stoffe, bedeutungsvolle Erb- und
Erinnerungsstiicke (Gebrauchsgegenstinde, Schmuck), Reliquien,
Amulette und Talismane.

— Sie brachten die Intention der Handlung auf #ibergewdhnliche Weise,
das heiflt mittels altiiberlieferter, sprachlich-»archaischer« Formeln,
die gemurmelt rezitiert oder gesungen und pantomimisch verstirkt
wurden, zum Ausdruck.

— Sie pflegten zentrale Passagen der Handlung mehrfach, gewohnlich

13.02.2026, 15:51:04. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [EET=m


https://doi.org/10.14361/9783839402030-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Magie. Vom Willen, der durch Vorstellungskraft die Welt bezwingt | 129

drei-, sieben- oder neunmal, zu wiederholen, um ihre »Schubkraft«
entsprechend zu steigern.

— Sie bemiihten sich, alles korrekt und fehllos auf die altiiberlieferte, tradi-
tionsgemife Weise durchzufithren, weil nur dann auch die volle
Wirkung des Beabsichtigten verbiirgt schien. Schon eine geringfiigige
Auslassung, erst recht ein Fehler, stellten den Erfolg des Ganzen in
Frage. Man begann dann noch einmal von vorn.

Magisches Handeln bedient sich also, wie anderes auch, der gezielten
Nutzung dynamischer Potentiale nach Mafdgabe spezifischer Raum-, Zeit-
und Zustandsparameter — nur eben transponiert auf eine »héhere, iiber-
alltdgliche Ebene. Entsprechend kann es, wie anderes auch, nur funktio-
nieren im Rahmen wohldefinierter regelgeleiteter Vorstellungs- und
Verhaltenssysteme wie zum Beispiel der traditionellen Hydrologie, die
Voraussetzung fur den Regenzauber ist, oder des perinatalen Brauch-
tums. Wahrend reines Routinehandeln am Ziel lediglich zu kurzfristigen
Fluktuationen fiihrt, die alsbald wieder einschwingen auf den Regelkurs
des Systems, 16st Magie, weil sie iibergewohnliche Wirkkrifte freisetzt, bei
Erfolg qualitative — formative, deformative, transformative oder reformati-
ve — im Extremfall irreversible Verinderungsprozesse aus (wie den Tod
z.B.).

Magie kann stirkend wie zerstorerisch wirken. Beides sollte aber
allein dem Wohl und Erhalt der Gesellschaft dienen. In jedem Fall folgt
das Handeln dabei lediglich einigen wenigen, universal einheitlichen
Prinzipien. Grundlegende Bedeutung kommt dabei folgenden zu:

1. Dem Kontiguititsprinzip, das heifft dem Bemiihen, einander riumlich
wie zeitlich Nahestehendes oder Ahnliches und insofern fiir verwandt
und vertrdglich Gehaltenes durch Binden (Verkniipfen), Korrelieren
oder komprimierende Kombination zu stirken. Familien- und Sippen-
angehorige siedeln geschlossen, Verstorbene werden unter Haus und
Hof oder in einem gemeinsamen Dorffriedhof beigesetzt, Ahnenkno-
chen aufbewahrt, teils am Korper getragen, wichtige Rituale kollektiv
durchgefiihrt, Krifte durch Korrespondenzverhalten gebiindelt.

2. Dem Kontinuitdtsprinzip, das heifit dem Bemiihen, strikt traditionskon-
form zu leben, was meint, den Zusammenbhalt durch bruchlose Ketten
scheinbar kausaler Beziehungen und Beziehungsnetze, also durch
Kontiguitit in der Zeit, sicherzustellen.

3. Dem Okklusionsprinzip, das heiflt dem Bemiihen, unerwiinschte Ent-
wicklungen, wie etwa die bevorstehende Geburt eines wider die Regel
gezeugten Kindes, durch VerschlieRen von Offnungen (Tiiren) und
Abdecken von Topfen und anderen Behiltern zum Stillstand zu brin-
gen.t

4. Dem Relaxationsprinzip, das heift dem Bemiihen, durch Eigenver-

13.02.2026, 15:51:04. Access - [T



https://doi.org/10.14361/9783839402030-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

130 | Der sechste Sinn

schulden oder Zauber gebundene, beziehungsweise nur zégerlich
voranschreitende Prozesse durch Offnen von Tiiren, Behiltern, Ver-
schliissen und Knoten zu lésen und wieder in Gang zu bringen. Das
Verfahren findet weltweit vor allem bei Schwergeburten — die man
gewdhnlich auf Untreue der Frau zuriickfithrt — Anwendung.’

5. Dem Noninterpellationsprinzip, das heiflt dem Bemiihen, positive,
kontiguititsstirkende Prozesse, wie etwa die Herstellung eines Ge-
brauchsgegenstandes, das Heranreifen der Feldfrucht, die Fortpflan-
zung und Nahrungsaufnahme, das Wachstum der Kinder und die
Mehrung des Besitztums, nicht zu stéren, geschweige denn zu unter-
brechen, gleichsam zu »durchkreuzen«.

6. Dem Nonantizipationsprinzip, das heiflt dem Bemiihen, positive, konti-
guititsstirkende und besitzmehrende Prozesse nicht im Ergebnis
vorwegzunehmen, gleichsam durch »Berufen« zum Stillstand zu
bringen. Man vermeidet zum Beispiel, anderen, namentlich Fremden,
prizise Auskiinfte iiber die Gesundheit und Anzahl der Kinder, den
Umfang der Vorrite und die Stirke der Herden zu geben. Herrscher
hiiteten sich, Volkszihlungen vorzunehmen. Als Kénig David, dem
Bosen Gehor schenkend (vgl. 1. Chronik 21:1), wider die Regel verstief3,
wurde Israel mit der Pest geschlagen, der 70 ooo zum Opfer fielen (2.
Samuel 24:1-15).° Wiegen sollten nicht vor der Geburt hergerichtet”,
Gliser zu Neujahr nicht ausgetrunken®, kiinftige Ereignisse nicht
»berufen« werden.

7. Dem Restituierungsprinzip, das heift dem Bemiihen, Geschidigtes oder
Fehlgelaufenes durch Purifizieren, Korrigieren oder direkte Inversion
riickgingig zu machen, indem etwa eine magische Formel mit der
linken Hand oder von rechts nach links geschrieben? oder ein nahe-
zu leerer Vorratsbehilter als »voll« bezeichnet wird.” Ein Tiroler fand
eines Tages, als er nach Hause kam, die Stube so gedringt voller Gei-
ster, dafl er kaum die Tiire aufbrachte. Seine Kinder hatten ndmlich
wihrend seiner Abwesenheit in seinem Zauberbuch gelesen. Er liefd
sich die Stelle zeigen und las sie riickwirts, worauf die Geister auch
prompt einer nach dem anderen wieder verschwanden."

8. Dem Amplifikationsprinzip, das heiflt dem Bemiihen, die Effizienz des
magischen Handelns generell durch Wiederholungen, Massierung der
Aufwendungen und Exponieren besonders bedeutsamer Schritte (oder
auch des Gesamtvorgangs) zu verstirken.

9. Dem Regenerationsprinzip, das heiflt dem Bemiihen, den ungestérten
Verlauf kritischer Zustandswechselprozesse, wie Geburt (Nieder-
kunft), Pubertit, Verehelichung, eine Amtstibernahme, die Genesung
von einer schweren Krankheit, die Resozialisation nach einem Kardi-
nalvergehen oder Tod, begleitend durch Transformations- bezie-
hungsweise Wiedergeburtsriten, in den drei Schritten Abtétung, Um-
wandlung und Neugeburt nach der Strukturvorgabe der Rites de Passa-
ge sicherzustellen.

13.02.2026, 15:51:04. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [EET=m


https://doi.org/10.14361/9783839402030-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Magie. Vom Willen, der durch Vorstellungskraft die Welt bezwingt | 131

1o. Dem Approximationsprinzip, das heilt dem Bemiihen, Ahnlichkeit

II.

I2.

13.

und insofern Quasi-Verwandtschaft tiber bestehende Distanzen
hinweg durch riumliche, zeitliche und habituelle Anniherung, An-
gleichung oder auch Imitation zu stiften, indem man fiir seine Kin-
der einflufireiche Paten wihlt oder sie angesehenen Familien zur
Erziehung uibergibt (engl. fosterage), die Nihe hochgestellter Person-
lichkeiten und Autorititen sucht, beziehungsweise sich nach seinem
Tod im engeren Umfeld ihrer Griber bestatten 1d3t (»ad sanctos« im
Falle von Heiligen), grofRe Vorginger oder Vorbilder in Namenswahl
(wie bei Péapsten z.B.), Sprache und Verhalten nachahmt und kraft-
haltige Stoffe (Knochen, Haare), Gegenstinde, Reliquien, Kostbarkei-
ten und Uberlieferungen (Gebete, Zauberformeln, Rezepte) sammelt
und entweder bei sich selbst oder im »Schatzhaus« der Gruppe (Méin-
nerhaus, Heiligtum, Palast) magaziniert, beziehungsweise »thesau-
riert«.

Dem Seklusionsprinzip, das heiflt dem Bemdiihen, sensible, einwir-
kungsanfillige Stellen und Zustinde (Geburten, Initiationen, Hoch-
zeiten, Krankheiten, wichtige Ritualhandlungen, Bestattungen) sowie
Zusammengehoriges generell (Verwandtschaft, Gruppe, Dorf, Kul-
tur) nach aufSen hin abzuschirmen durch Demarkierung (Ziune,
Palisaden, Mauern), Kontakttabus (Beriihrungs- und Heiratsverbo-
te) und Umschlieflen, indem man zum Beispiel Gelenke mit Bin-
dern und Reifen, wie dem Leibriemen (Hiiften), Fuf3-, Armbindern
und Halsketten, umringt oder sich zu bestimmten, hochsakralen
Verrichtungen an eine magisch — etwa durch rituelles Umschreiten —
umzirkelte Stitte begibt."”

Dem Distinktionsprinzip, das heift dem Bemiihen, einander Fernste-
hendes, Unihnliches und insofern fiir nicht verwandt, unzusam-
mengehorig und daher unvertriglich Gehaltenes striktest getrennt
beziehungsweise auf Distanz zu halten, indem man zum Beispiel
Obst und Gemtise oder Fleisch von Landtieren und Fisch nicht in ein
und demselben Topf zusammenkocht, Hochstehenden nicht zu nahe
kommt, keine sexuellen oder gar ehelichen Beziehungen mit Frem-
den eingeht und bei Entstehungs- und Wachstumsprozessen
(Schwangerschaft, Aussaat, Nahrungszubereitung, Geritefertigung,
Hausbau) den Anblick und vor allem Kontakt mit Vergehendem,
Verrottendem, Totem oder Zerstorerischem, wie einer Feuersbrunst,
meidet. Anders wiirde man eine Kontiguitits- und Kontinuititsverlet-
zung begehen, das heiflt mindestens bedenkliche Kontaminationen,
eher aber schwere Schidigungen, das heifdt Kraftverluste riskieren.
Dem Interruptionsprinzip, das heiflt dem Bemiihen, Entwicklungen,
die dazu fithren konnten, dafl Unvereinbares miteinander in Kontakt
gerdt, zu unterbrechen oder miflliebigen Personen zu schaden,
indem man im ersteren Fall analogiemagisch Schniire durchtrennt
oder Schwellen und Wege kreuzt (im europdischen Volksglauben zu

13.02.2026, 15:51:04. Access - [T



https://doi.org/10.14361/9783839402030-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

132 | Der sechste Sinn

14.

Abwehrzwecken auch sogenannte »Kreuzsteine« verwendet’), im
letzteren etwa die Betreffenden im Schlaf quer tiberschreitet.
Dem Eliminierungsprinzip, das heift dem Bemiihen, Verunreinigun-
gen, Folgen von Fehlverhalten und Fremdgut, das irgendwie Eingang
in die Gruppe fand, entweder auszutilgen oder aus der Endowelt zu
entfernen, Personen also zu téten oder zu exkommunizieren.

Diesen handlungsleitenden liegt wiederum eine Reihe strukturierender
formaler, die Orientierung sichernder Prinzipien zugrunde, wie sie auch
aus der Gestaltpsychologie bekannt sind#, und zwar in der Hauptsache
die folgenden:

A)

B)

D

-

E)

Das Reduktionsprinzip, das die Funktion hat, aus der Vielfalt des Wahr-
genommenen einzelnes fiir relevant Gehaltenes herauszusondern und
vereinfachend auf Punkte (Gegenstinde, Lokalititen, Personen), ge-
radlinige Beziehungen (Reziprozitit, Genealogie) und regelmifige,
quasi geometrische Figuren (Haus- und Siedlungsformen, Rangord-
nung, Rituale, Weltbild) zu reduzieren, um ihm mehr Prignanz zu
verleihen, das heiflt es faflicher und {iberschaubarer erscheinen zu
lassen.”

Das Linearisierungsprinzip, das die Funktion hat, bestimmte Punkte,
Ereignisse, Uberlieferungen und Handlungsabfolgen durch gleichsam
perlenschnurférmige Reihung in einen linearen, sequentiellen oder
seriellen Zusammenhang zu bringen, um der Verbindung den An-
schein einer kausalen Abhingigkeitsbeziehung zu verleihen.

Das Formalisierungsprinzip, das die Funktion hat, die durch Reduktion
gewonnenen quasi-geometrischen Verbindungen, Zyklen und »Gestal-
ten« durch Fixierung zu verstetigen, um ihnen Regelcharakter zu
verleihen. Magische Redefiguren'®, festliche Aufmirsche und Rituale
sind ebenso typische Beispiele dafiir wie die Traditionspflege insge-
samt.

Das Perfektionierungsprinzip, das die Funktion hat, Verhalten und Han-
deln so auszurichten, dafs alles streng traditionsgetreu und moglichst
fehllos geschieht — nach der Maxime etwa: Nur was genau nach Vor-
schrift, das heiflt auf die alte, bestens bewihrte Weise getan wird, kann
auf sicheren Erfolg zihlen. Magische Akte oder Rituale, bei denen ein
Fehler unterliuft, werden gewdhnlich abgebrochen und aufs neue
begonnen.

Das Exponierungsprinzip, das die Funktion hat, hochwertige Giiter,
wichtige Rituale und Veranstaltungen, ranghohe Wiirdentriger, Sa-
kralbauten und heilige Uberlieferungen durch topographische, tempo-
rale und soziographische Zentrierung, Asthetisierung und Isolierung
(Arkanisierung, Mystifizierung) als etwas Besonderes, unter Umstin-
den Einzigartiges erscheinen zu lassen.

13.02.2026, 15:51:04. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [EET=m


https://doi.org/10.14361/9783839402030-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Magie. Vom Willen, der durch Vorstellungskraft die Welt bezwingt | 133

Jedes Handeln wire wirkungslos, ja es gibe weder Bewegung noch ge-
richtetes Handeln, wiirden nicht Krifte den Gliedmaflen und ihrer Ver-
haltenskoordination Antrieb verleihen. In den alten Kulturen herrsch-
te die Auffassung, daf alles Geschehen in der Natur von — wenn man so
will — drei »Grundkriften« bestimmt wird: der Lebenskraft oder Vitalseele,
in Pflanzen, Tieren und Menschen verantwortlich fir die organische
Funktionsfihigkeit, im besonderen fiir Keimkraft, Fruchtbarkeit und
Wachstum, den Naturkrifien, wie sie sich beispielsweise in flieRendem
(oder fallendem) Wasser, im Wind, dem Feuer, harten und schweren
Materialien, der Gestirnbewegung, der Wirme und Leuchtkraft der Sonne
entfalten, und den spirituellen Kriften, die den Freiseelen, Geistern und
Géttern entsprechen und allein tiber grofiere Entfernungen hin wirken
konnen. Die ersteren beiden lassen sich dabei unmittelbar ineinander
uberfiihren: Krafthaltige Mineralien, organische Substanzen oder sakrale
Ortlichkeiten (Heiligtitmer, Heiligengriber) stirken die menschliche
Lebens- und Widerstandskraft; Blut oder Knochenmehl lassen sich zu
Diingungszwecken verwenden, der Liebesakt gesunder, vitaler Menschen
auf frischeingesiten Ackern weckt und vermehrt die Fruchtbarkeit des
Bodens; Handlungen und Rituale, die man bei aufgehender und hochste-
hender Sonne oder zunehmendem Mond vornimmt, besitzen ein ver-
stirktes Wirkvermégen. Die spirituellen Krifte dagegen sind der Stoft-
lichkeit, wie der Schopfer der Urmaterie vor der Entstehung der Welt, vor-
und tibergeordnet, das heifft mehr oder weniger, je nach ihrem Vergeisti-
gungsgrad, von ihr unabhingig — Freiseelen bleiben ihr, auch in Traum
und Ekstase oder nach dem Tod, immer noch teilweise verhaftet; Gotter
sind vollends substanz- und »masselos«. Aufgrund dieses Verhiltnisses
unter den drei elementaren Kriften, bilden die ersten zwei ein einziges
komplementires Wirkfeld; ihre Trennung wiirde den »Tod« beider bedeu-
ten (das Herz bleibt stehen, der Boden biiflt seine Fruchtbarkeit ein, die
Sonne erlischt usw.). Bewegung und Geschehen innerhalb dieses Feld-
ganzen der Raumzeit aber werden allein von der dritten Kraft bestimmt
und aufrechterhalten. Die Freiseele (mit Sitz im Bewufitsein) lenkt das
Verhalten des Menschen und trigt so zum Erhalt der {iberkommenen
Ordnung bei; die Ahnen tiberwachen das Tun und Lassen der Lebenden,
die Gétter den Gang der Welt."”

Die Krifte, welcher Art auch immer, wirken an sich nicht regellos,
oder gar »chaotisch«. Sie sind seit der Schopfung in bestimmter Weise
gebunden und dienen, sofern ihr FluR nicht durch Zauber oder den Ein-
griff boswilliger Geister gehemmt und in »falsche« Bahnen gelenkt wird,
allesamt dem Erhalt der vorzeiten geschaffenen Ordnung von Gesell-
schaft, Kultur, Natur und Kosmos — allerdings immer nur der endoopti-
schen Anschauung nach: Spirituelle Impulse, die eine Gesellschaft von
auflen, von Gottern benachbarter Gruppen, von Buschgeistern oder Sto-
renfrieden (Neidlingen, Streitsiichtigen, Schwarzmagiern) im eigenen
Innern — gewissermaflen der »Fiinften Kolonne« der Unheilsmichte in

13.02.2026, 15:51:04. Access - [T



https://doi.org/10.14361/9783839402030-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

134 | Der sechste Sinn

der exosphirischen Auflenwelt — treffen, kénnen nur Schaden anrichten
und zerstorerisch wirken. Es bedarf daher stets einer gediegenen Kennt-
nis und wachen Kontrolle aller, der endo- wie der exogenen Krifte, um sie
zu seinen Gunsten einsetzen, beziehungsweise sich ihrer erwehren zu
konnen.

Dabei ist zu beachten, daR die genannten drei Grundkrifte ihrer
Natur nach unterschiedliche Wirkradien besitzen und sich insofern immer
nur tber bestimmte Entfernungen hin mobilisieren und nutzen lassen.
Entsprechend orientiert sich alles Verhalten an der jeweils gegebenen
Distanz zum Ziel und wird generell geschieden zwischen magischen
EinfluRnahmen durch unmittelbaren Kontakt, solchen tiiber einen iiber-
schaubaren Nahbereich hin sowie Fernwirkungen.® Erstere erfolgen durch
Beriihren oder Einverleibung, das heifft durch Essen und Trinken, Einat-
men und Impfen.”” Als Kraftiibermittlungstriger dienen dabei Dinge,
Stoffe, Substanzen, Organe und Personen, denen man die Figenschaften
zuschreibt, die man zu ibertragen, beziehungsweise zu gewinnen
wiinscht. Der Verzehr von Fischblasen erleichtert zum Beispiel das
Schwimmen®’; eine Schwangere, die zwei zusammengewachsene Apfel
it, kommt, wie man vormals auf Riigen glaubte, mit Zwillingen nieder.*'
Handauflegen durch einen Priester, Heiligen oder Konig segnet, heilt,
trostet und stirkt; ein Aphrodisiakum kriftigt das Liebesvermégen. Un-
mittelbar affiziert wird in diesen Fillen der Funktionsverbund von Leib
und Lebenskraft (Vitalseele).

EinfluRnahmen der zweiten Art, das heiflt iber einen iiberschauba-
ren Nahbereich hin, vollziehen sich iiber mittelbare Kontakte, etwa durch
den — besinftigenden, liebevollen oder »bésen« — Blick, der im Sinne
eines feinstofflichen, quasi itherischen Lichtstrahls aufgefafit wurde??,
durch Sprache, Mimik und Gestik sowie die personliche »Ausstrahlungx,
teilweise splirbar als Wirme und Geruch. Menschen, die sich versiindigt
hatten und somit unrein waren, besaften auch nach der Uberzeugung des
heiligen Thomas von Aquin (ca. 1225-12774) noch »sengende Augen (oculos
urentes), deren Blick iiber eine bestimmte Distanz des benachbarten Luft-
raums hin andere zu vergiften (inficiunt) vermag«.”® GrofRe Sufi-Meister
erziehen ihre Schiiler, ja bekehren Ungliubige kraft ihres Blickes.**
Worte kénnen Mut machen, herabsetzen und gebieten, Zauberformeln
téten. Verschlossene Mienen »schrecken abe, ein Licheln »versohnt,
eine Gebirde »schiichtert ein«. Konige und Heilige strahlen auf ihre
Umgebung Segens- und Heilskraft ab.>> Als Ubermittlungsmedium gilt
in diesen Fillen sozusagen ein »Partikelstrom« der von der Physis abge-
sonderten Lebenskrafi: Worte zum Beispiel werden im Mund mittels
Kieferbewegung geformt und vom Atem, speicheldurchsetzt, getragen —
Unterkiefer, Speichel und Atem sind allesamt in hohem Mafe vitalkraft-
haltig, desgleichen auch Blick, Hiinde und Kérpergeruch.?® Doch bleibt
die Wirkung, wie bei allen akustischen, olfaktorischen und thermischen

13.02.2026, 15:51:04. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [EET=m


https://doi.org/10.14361/9783839402030-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Magie. Vom Willen, der durch Vorstellungskraft die Welt bezwingt | 135

Diffusionsprozessen, begrenzt. An der Peripherie des Nahbereichsfeldes
verklingen die Worte, 16sen sich Blick- und Ausstrahlungsstréme auf.

Unbegrenzt dagegen wirken Einfluffnahmen der dritten Art; denn
dabei bediente man sich rein spiritueller, »masseloser« Kraftiibermitt-
lungstriager, im Falle des Menschen der leibunabhingigen Freiseele. Hier
stellte sich allerdings das Problem, dafé die Ziele — abwesende Angehori-
ge, Mitglieder benachbarter Gruppen, Regenwolken, die es erst heraufzu-
beschworen galt, Ahnen, Geister und Gotter — zumeist auRerhalb des
Wahrnehmungsfeldes lagen, so dafl Wirkung und Reaktionen nicht un-
mittelbar beobachtbar waren. Der Handelnde bedurfte, um die Kraft
gerichtet in Gang zu setzen, der gedanklichen Konzentration und konnte,
was er beabsichtigte, seinem fernen, unsichtbaren Gegeniiber nur mime-
tisch signalisieren, das heifft mufite sich analoger, symbolischer Aus-
drucksmittel bedienen.

Nach einer Uberlieferung der Nez Percé im Nordwesten der USA
warf einer ihrer Schamanen, als die Indianerkriege noch im Gange waren,
einen amerikanischen Kavallerieoffizier {iber eine grofle Entfernung
hinweg aus dem Sattel, indem er die Hand mit einem kleinen Réhrchen
in seine Richtung stief.>” De facto war es der wunschgetriebene Gedanke,
der sich quasi projektilartig fortbewegt, den Gegner getroffen und vom
Pferd gehoben hatte. In der Antike schmolz man Wachs, um das Herz
einer (oder eines) erfolglos Begehrten zu »erweichen«.?® Weltweit suchte
man andere, die man um ihr Liebesvermégen bringen wollte, durch das
Verkniipfen von Schniiren (»Nestelkniipfen«) impotent beziehungsweise
empfangsunfihig zu machen. Im Mittelalter stand noch die Todesstrafe
durch Enthaupten darauf.*® Weit verbreitet waren auch die sogenannten
»Defixionspuppens, an denen man das, was man einem anderen ansann,
mimetisch vorexerzierte; Wunsch und Wille trugen die Intention dann ins
Ziel. Noch Paracelsus (1493-1541) schwor auf die Praxis: »Wenn einer eine
Figur macht gleich einem Menschen und diese an eine Wand malt, so
wisset, daf$ alle Stiche, Schlige und Streiche, die das Bild treffen, auf den
fallen, fiir den sie bestimmt sind.«3°

Auch zeitlich einander Fernes 143t sich um einer erwiinschten Konti-
nuititsstiftung willen analogiemagisch verkntipfen. Karl der GroRe (747-
814) liefert ein typisches Beispiel daftr. Er wollte sich als neuer David
(K6nig von Israel ca. 1004-965 v. Chr.) verstanden wissen. Da dieser als
Prifiguration des Heilands galt, beanspruchte er damit zugleich, in der
Nachfolge Christi zu stehen. Entsprechend wurde auch die Heldensage
vom Untergang seiner Nachhut in Ronceval gedeutet: In dem Verriter
Ganelon erschienen Luzifer und Judas wiederverkorpert — was den Konig
abermals dem Messias naheriickte3' Der Sieg der Sowjetunion iiber
Deutschland schien im Vorgriff gesichert, als Stalin ihn in Analogie zum
»Vaterlindischen Krieg« gegen Napoleon offiziell zum »Groflen Vater-
lindischen Krieg« deklarieren lief3.

13.02.2026, 15:51:04. Access - [T



https://doi.org/10.14361/9783839402030-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

136 | Der sechste Sinn

Entscheidend fur die Fernwirkung der Analogiemagie blieb immer
die Freisetzung und gezielte Fokussierung der »Geisteskraft« durch Wiin-
schen, gedankliche Konzentration und Wille3* Namentlich letzterer
vermag bekanntermaflen Berge zu versetzen. »Der bose Wille«, charakte-
risiert ein Beobachter zum Beispiel die entsprechenden Anschauungen
zentralafrikanischer Ethnien, »ist so gut wie die bose Tat. Er wirkt wie die
Sonnenstrahlen wirmen, wie die Winde kiihlen, wie Blumen riechen |[...]
wie Gifte von Pflanzen und Tieren.«®* Auch Goethe war dergleichen
nicht fremd. »Ich habe«, bekannte er Eckermann gegentiber, »in meinen
Junglingsjahren Fille genug erlebt, wo auf einsamen Spaziergingen ein
michtiges Verlangen nach einem geliebten Midchen mich tiberfiel und
ich so lange an sie dachte, bis sie mir wirklich entgegenkam. >Es wurde
mir in meinem Stiibchen unruhigs, sagte sie, »ich konnte mir nicht hel-
fen, ich mufRte hierher<.«** Auch andere als der Dichterfiirst waren von
der Wirkkraft des Wiinschens und Wollens tiberzeugt. Paracelsus, dem
als Arzt romantische Empfindungen weniger nahelagen, schwebten eher
martialische Méglichkeiten vor. Er hielt es fur durchaus denkbar, dafl der
»Geist ohne des Leibes Hilfe, durch inbriinstiges Wollen allein und ohne
Schwert, einen andern stechen oder verwunden« koénne® Islamische
Heilige vermochten durch pure Konzentrationskraft (tawagguh) zu hei-
len.3® Arthur Schopenhauer (1788-1860), Verfechter einer strikt volunta-
ristischen Philosophie, dulerte sich nicht nur im gleichen Sinne, sondern
setzte sich konsequentermaflen geradezu fur eine Art Ehrenrettung der
traditionellen Magie ein, wie sie zu seiner Zeit auf dem Land noch gang
und gibe war. Ihre Paraphernalien seien lediglich Beiwerk; zur Hauptsa-
che komme es auf die Willenskraft an, die unter Umstinden stark genug
sei, selbst »leblose Kérper« zu affizieren.’” »Ich bin daher der Meinungx,
bekennt er unumwunden, »daR der Ursprung dieses, in der ganzen
Menschheit so allgemeinen, ja, so vieler entgegenstehender Erfahrung
und dem gemeinsamen Menschenverstande zum Trotz, unvertilgbaren
Gedankens sehr tief zu suchen ist, nimlich in dem inneren Gefiihl der
Allmacht des Willens an sich [..] Dem dargelegten Grundgedanken ge-
mif finden wir, dafl bei allen Versuchen zur Magie das angewandte phy-
sische Mittel immer nur als Vehikel eines Metaphysischen genommen
wurde; indem es sonst offenbar kein Verhiltnis zur beabsichtigten Wir-
kung haben konnte; dergleichen waren fremde Worte, symbolische Hand-
lungen, gezeichnete Figuren, Wachsbilder u. dgl. m. [...] Denn bei jedem
magischen Akt, sympathetischer Kur, oder was es sei, ist die duflere
Handlung [...] eigentlich nicht das Wesentliche, sondern das Vehikel, das,
wodurch der Wille, der allein das eigentliche Agens ist, seine Richtung
und Fixation in der Korperwelt erhilt und tibertritt in die Realitdt; daher
ist es, in der Regel, unerliRlich.«3®

Sigmund Freud (1856-1939) fand die Grundthese Schopenhauers
wenig spiter in seinen eigenen Untersuchungen bestitigt. Statt von der
Allmacht des Wollens bevorzugte er allerdings, von der »Allmacht des Ge-

13.02.2026, 15:51:04. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [EET=m


https://doi.org/10.14361/9783839402030-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Magie. Vom Willen, der durch Vorstellungskraft die Welt bezwingt | 137

dankens« zu sprechen.® Das konnte bei Parapsychologen nur auf Zu-
stimmung stoflen: Thre Erfahrungen sprachen erst recht dafiir. Einer ihrer
groflten, Hans Bender (1907-1991), unterstrich: »Unsere Emotionalitit,
unsere Gefiithle haben eine ungeheure Macht und Wirklichkeit. Was die
Magie alter Zeiten annimmt, daf der HaRgedanke gegen den Nichsten
diesem objektiv schadet, kann, so absurd es klingen mag, nach den Erfah-
rungen der Parapsychologie eine Realitit sein, die natiirlich nicht tiberall
und immer sich auswirkt, aber von der wir annehmen miissen, dafl sie
untergriindig doch hiufig vorhanden ist.«*°

Ob nun Emotionalitit, Wille oder Gedanke — die Uberzeugung von
der Fernwirkung hinreichend starker mentaler Intentionen beruht offen-
sichtlich auf Erfahrung und reicht tiberdies bis tief in die Geschichte
zuriick, ja besitzt neueren Erkenntnissen nach gediegene physiologische
Grundlagen. Wohl nicht von ungefihr ist der »Gedankenzauber« ganz
besonders charakteristisch fiir die typologisch iltesten, das heifdt Samm-
lerinnen- und Jigerkulturen. Litten zum Beispiel die Selknam auf Feuer-
land allzusehr unter Schneefall, vollzogen sie einen bestimmten Ritus
und rezitierten dazu mit konzentrierter Eindringlichkeit Formeln wie
»Bald wird der Regen den Schnee vertreiben« oder »Jetzt mufl der Regen
kommen«.* Die Worte selbst waren Beiwerk im Sinne Schopenhauers;
sie signalisierten verbal, was man wollte; mehr kam es auf die Intensitdit
des Gedankens an. Begab sich ein Ultscha in Ostsibirien auf die Jagd, pfleg-
te er sich auf dem Weg ins Revier voll auf den »Herrn der Tiere«, eine
gottahnliche Geistmacht, die iiber das Wild gebot und den Jagderfolg
entschied, zu konzentrieren.** Nach Uberzeugung der Paiute in Nevada
»reisen« (travel) — in diesem Fall bse — Wiinsche »mit dem Gedanken,
dringen mit ihm in den Leib des Opfers ein und vollbringen dort ihr Zer-
storungswerk«.

Auf dem gleichen Weg lassen sich natiirlich auch positivere Intentio-
nen verwirklichen. Jingsten Experimenten zufolge sind selbst — intelli-
gentere — Tiere dazu imstande. Ratten kénnen zum Beispiel lernen, einen
Hebeldruck auszultsen, Affen, einen Roboterarm zu steuern, indem sie
den Vorgang gedanklich imaginieren. IThr Gehirn wurde dazu iiber ein
spezielles » Interface« mit einem Computer verdrahtet.** Auch fiir Men-
schen, selbst vollstindig Geldhmte, ist inzwischen erwiesen, daf sie in der
Lage sind, durch willentliche Beeinflussung ihrer cortikalen Potentiale mit
Computern zu kommunizieren.

Modellférmig liefle sich eine paradigmatische »Urszene« magischen
Handelns etwa wie folgt vorstellen: Ein junger Mann wird auf das Weid-
werk, die zentrale Titigkeit seines kiinftigen Lebens, durch die »Jiger-
weihe« vorbereitet. Dazu reiben ihm die Alteren — wie bei den Busch-
minnern in Stidafrika zum Beispiel — Pulver aus dem verkohlten Fleisch
der Hauptjagdtiere in Einschnitte zwischen den Augen und am rechten
Oberarm ein, damit er das Wild schon von weitem zu sehen und sicher zu
treffen imstande ist. Oder sie salben seine Waffen — so bei den Pygmien

13.02.2026, 15:51:04. Access - [T



https://doi.org/10.14361/9783839402030-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

138 | Der sechste Sinn

im Kongo — mit dem Blut des wihrend der Probejagd von ihm erlegten
Tieres, geben ihm von der Brithe des aus der Beute zubereiteten Festge-
richts zu trinken und legen ihm zuletzt noch wichtige, lebenskrafthaltige
Organe, wie das blutende Herz, in die Hand: Dadurch verflieRen beider
Vitalseelen ineinander und stellt sich eine sympathetische Beziehung und
»Blutsbriiderschaft« zwischen Mensch und Wild her, die beide zu wech-
selseitigem Beistand verpflichtet.® So geriistet, richtet der nunmehr
approbierte, das heifdt zur Jagd offiziell autorisierte Jiger bei jedem Weid-
gang seine Gedanken vollkonzentriert auf seinen tierischen »Blutsbru-
der«, zieht ihn damit zu sich heran und signalisiert ihm wie dem »Herrn
der Tiere« in einer Jagdpantomime, wie sie rezent noch verschiedentlich
vorkam und bereits auch auf jungpaliolithischen Héhlen- und Felsbildern
dargestellt ist, was er zu tun gedenkt. Die Jagd selbst schliefdt das Ganze
dann nur mehr ab.

Jahrzehntausende spiter gewann das Leben mit der Sefhaftigkeit
feste Dauerstrukturen. Die Menschen riickten enger zusammen, ohne
einander noch, wie in den Sammlerinnen- und Jigerkulturen, aus dem
Wege gehen zu konnen. Das dorfliche Dasein warf verstirkt gesellschaft-
liche, namentlich besitz- und erbrechtliche Probleme auf. Der Entwick-
lung entsprechend differenzierte und formalisierte sich zunehmend auch
die Magie. Die Versuchung wuchs, sich ihrer in Fillen von Konflikten zu
bedienen, die man offen nur ungern austragen mochte. Mit dem Auf-
kommen stidtischer Siedlungsformen und ihrer verwirrenden Untiber-
sichtlichkeit erreichte der Prozefl seinen Hohepunkt. Die weiter fort-
schreitende Zergliederung der Gesellschaft, verbunden zur gleichen Zeit
mit einer steten Verdichtung der sozialen Gruppierungen auf immer
engerem Raum loste einen Schichtungsprozef mit entsprechend komple-
xen Abhingigkeitsstrukturen und erhéhtem Konfliktpotential aus. In den
Stadten Altvorderasiens blithte das Zauberwesen. Bereits der sumerische
Ko6nig Gudea von Lagasch (ca. 2050-2000 v. Chr.) sah sich gezwungen,
per Verordnung alle »Zauberer« des Landes zu verweisen.*’ Aus dem
westmittelmeerischen Altertum, vor allem der hellenistischen bis spitan-
tiken Zeit, liegen in Fiille analoge Berichte vor. Die Enzyklopidisten, wie
Plinius der Altere (23-79 n. Chr.), liefern zahlreiche Proben davon. Auch
die Christen wufdten sich des driickenden Erbes nicht so recht zu erweh-
ren. Immer wieder fordern die Kirchenviter, Glaubige, die der Zauberei
uiberfithrt waren, unbedingt vom Abendmahl auszuschliefRen, ja, besser
noch, zu exkommunizieren. Es geschieht »nicht selten«, klagt Hippolytos
von Rom zu Anfang des 3. Jahrhunderts, »dafl einige bis in das Alter
darin verharren«.*® Auch Priester taten gehorig mit. Manche empfahlen,
wenn es darum ging, einem Mann zur Gnade der Keuschheit zu verhel-
fen, Riemen zusammenzubinden, zu versiegeln und in einen tiefen
Brunnen zu werfen.* Im Mittelalter dasselbe Bild.’® Nur tarnte sich der
Zauber mit christlichen Formen, um nicht gleich der kirchlichen Justiz
ins Netz zu gehen. »Rings um die Sakramente, charakterisiert der be-

13.02.2026, 15:51:04. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [EET=m


https://doi.org/10.14361/9783839402030-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Magie. Vom Willen, der durch Vorstellungskraft die Welt bezwingt | 139

kannte niederlindische Mediivist Johan Huizinga (1872-1945) die Ver-
hiltnisse noch im Spitmittelalter, »blithten die Benediktionen; von den
Reliquien kam man zu den Amuletten; die Kraft des Gebets wurde forma-
lisiert in den Rosenkrinzen, die bunte Galerie der Heiligen bekam immer
mehr Farbe und Leben«.’' Strengglidubige Autoren sahen sich veranlafit,
ihre Stimme wider die wachsende Zahl von Kapellen und Kirchen, Festen
und Heiligen, Gebeten und Hymnen, den zeremoniellen Aufwand und
Ubertreibungen bei Fasten und Enthaltsamkeitsiilbungen zu erheben.’”
Selbst Pipste, wie Benedikt XIII. (1394-1417), standen im Ruch, des »Gu-
ten« zu viel zu tun, das heiflt Magie zu betreiben.’> Noch nach Artikel
109 der »Peinlichen Gerichtsordnung« Kaiser Karls V. von 1532, die bis
zum Ende des 18. Jahrhunderts formelle Giiltigkeit behielt, drohte Scha-
denszauberern die Todesstrafe. 5

In der Neuzeit hat weniger Aufklirung als Wohlstand, der dem Leben
mehr Kalkulierbarkeit und Sicherheit verlieh, die Magie zwar nicht aufge-
hoben, aber doch ins Dunkel der Abseitigkeit verdringt. In kritischen
Situationen indes, in denen die scheinbar festgefiigten Fassaden ins
Wanken geraten, blitht sie sofort wieder auf — und zwar bei weniger wie
Hochgebildeten gleichermaflen.’ Fiir Kinder und Jugendliche gilt das
schon zustandsbedingt in besonderem Mafle, da sie sich stindig vor neue
Aufgaben gestellt sehen, mit denen sie erst lernen miissen, sich ausein-
anderzusetzen, die sie unsicher machen und ihnen daher per se problema-
tisch erscheinen. Etwa vom dritten Lebensjahr an und teils noch bis zum
Ende der Adoleszenz (bzw. Schulzeit) zdhlt Magie fast zum normalen
Denken und Tun, um deutlicher jedoch wieder in besonders kritischen
Situationen, das heift wihrend Initial- und Ubergangsphasen, an Einflu
zu gewinnen. Typische Formen bilden ritualisiertes Verhalten beim Zu-
bettgehen und Aufstehen am Morgen’®, auf dem Weg zur Schule und vor
Klassenarbeiten”, intensives Wiinschen und die Orakelbefragung (z.B.
Abzihlen und auf »Zeichen« achten).5® Spiter spielt Magie in den Lie-
besbeziehungen und vor Examina noch eine besondere Rolle. Anfang des
20. Jahrhunderts ging unter deutschen Studenten ein Sektkorken um, der
in dem Ruf stand, sicher durchs Abschluflexamen zu fithren. Er befand
sich im Besitz einer Charlottenburger Akademiker-Gesellschaft. Wer
davon wufdte, bat ihn sich aus und trug ihn wihrend der Priifung bei sich.
Wie es heifdt, soll er sich stets bewdhrt haben. Natiirlich wuchs die Kraft,
die man ihm beimaf, mit jedem Erfolg.>®

Wihrend des Erwachsenenalters tritt die Tendenz zu magischem
Verhalten ebenfalls wieder besonders im Zusammenhang mit Titigkeiten
(bzw. Berufen) und Situationen auf, die mit Risiken verbunden sind und
deren Ausgang daher unsicher erscheint, wie bei Schwangerschaften und
schweren Erkrankungen, im Bergbau, beim Entschirfen von Sprengkér-
pern (Minen, Bomben), bei sportlichen Wettkimpfen — oder beim
Gliicksspiel.® In derartigen Fillen neigen viele Menschen beispielsweise
dazu, besonders vorsichtig vorzugehen, im Glauben, dadurch méglichen

13.02.2026, 15:51:04. Access - [T



https://doi.org/10.14361/9783839402030-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

140 | Der sechste Sinn

Gefahren »aus dem Wege gehen« zu kénnen, bei der Losung schwieriger
Aufgaben mehr auf konsequente Zielstrebigkeit, Hartnickigkeit und
Akribie als kithlrationales Kalkiil zu setzen oder alles exakt »nach Vor-
schrift« zu machen (Perfektionierungsprinzip), etwa den Anweisungen der
Arzte genauestens Folge zu leisten, das heiflt, ganz auf die Autoritit des
Experten zu bauen, dem man gern auch ein wenig mehr zahlt oder Ge-
schenke macht, um sich vollends seiner Zuwendung zu versichern (App-
roximationsprinzip).®" Es wurde daher auch schon vorgeschlagen, Magie
nicht einfach abzutun, sondern im Gegenteil therapeutisch zu nutzen.®?
Andere vertrauen ihren persénlichen »Gliickstagen«, tragen Talismane®
beziehungsweise ein Medaillon mit dem Bildnis ihres Schutzpatrons bei
sich (Kontiguititsprinzip), besuchen Heiligengriber und Wallfahrtsstitten
mit wundertitigen Reliquien (Approximationsprinzip), bringen dort »Op-
fer« (Votivgaben) dar und legen Geliibde ab, das heifit gehen mit dem
Heiligen eine spezielle Reziprozititsverpflichtung ein, oder achten auf
Vorzeichen, also einen »hoheren«, wegweisenden »Wink«. Als im Herbst
1997 in Nordkorea die Wahl Kim Jong-ils zum Nachfolger seines Vaters
Kim Il-sung anstand, erblithten vorzeitig, wie die nationalen Medien
berichteten, Hunderte von Birnen- und Aprikosenbdumen, ja einem Fi-
scher ging eine seltene weifle Seegurke ins Netz, »um das Ereignis der
Wahl des Genossen Kim Jong-il zum Generalsekretir der Partei zu be-
grifen«. Eine Agenturmeldung fafite zusammen: »Angesichts der ge-
heimnisvollen Naturerscheinungen sagen sich die Nordkoreaner, dafl
Genosse Kim Jong-il tatsichlich der grofite der groflen vom Himmel
geschaffenen Minner ist und dafl die Blumen zum Zeichen fiir dieses
groRartige Ereignis blithen« (Kontiguitdtsprinzip).*4 BekanntermaRen
zihlen derartige magische Konnexionen auch sonst zu den probaten Mit-
teln der Indoktrination, Propaganda, Werbung und sogenannter »aggres-
siver Verkaufsstrategien«. Unter Sportlern bauen vor allem Boxer auf
»Gliicksbringer« zur Verstirkung ihrer physischen Schlagkraft. Manche
tragen zum Beispiel beim Kampf immer die gleiche Hose, in der sie ihren
ersten Sieg errangen, oder nehmen die Namen fritherer, besonders er-
folgreicher Vorginger an (Amplifikationsprinzip).®s

Auch »andere Umstinde« erfordern zur Abwehr der Unwigbarkeiten,
die sie begleiten, flankierende andere als die medizinisch gebotenen Maf3-
nahmen. Untersuchungen in kalifornischen Geburtskliniken ergaben,
daf} werdende Miitter, unabhingig von Hautfarbe und Status, dieselben
Vorstellungen iiber Zusammenhinge zwischen ihrem Verhalten, der
Umwelt und dem heranreifenden neuen Leben in ihnen entwickeln, wie
sie aus traditionellen Kulturen sattsam bekannt sind. Schwangere sollten
zum Beispiel nichts sehen, geschweige denn beriithren, was versehrt ist
oder Zerstérung ausstrahlt (wie etwa eine Feuersbrunst), damit ihr Kind
auch wohlbehalten zur Welt kommt (Distinktionsprinzip). Restimierend
kam man zu dem Ergebnis, daR »diese Art Folklore nicht einfach ein
Uberbleibsel aus weniger aufgeklirten Zeiten ist«, sondern offensichtlich

13.02.2026, 15:51:04. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [EET=m


https://doi.org/10.14361/9783839402030-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Magie. Vom Willen, der durch Vorstellungskraft die Welt bezwingt | 141

»auch in der heutigen Gesellschaft noch ihre Funktion erfiillt«.® Andere
Erhebungen in den USA ergaben, daf Miitter, deren Kinder an Tuberku-
lose, Masern oder Kinderlihmung erkrankt waren, entgegen ihrer sonsti-
gen Gewohnbheit, nicht nur hiufig die Kirche besuchten, viel beteten und
in der Bibel lasen, ja sich bestimmten religiosen Kasteiungstibungen
unterzogen, sondern ihre Zuflucht auch zu gewissen »> magical< or >super-
stitious« acts« nahmen, das heifdt etwa die Wohnung wechselten, dem Kind
ein Medaillon oder altes, vermeintlich heilkrafttrichtiges Erbstiick um den
Hals hingen und zusitzlich Sifte, Kriuter und andere Arzneien aus den
Arsenalen der Volksmedizin verabreichten (Amplifikationsprinzip).%”

Doch nicht nur Angehérige oder die Patienten selbst, auch die behan-
delnden Arzte greifen erginzend schon mal, ob nun bewuft oder unbe-
wuflt, zu magischen Mitteln — sei es der »beschworenden« Suggestivkraft
ihrer Sprache, Mimik und Gestik, der Ritualisierung ihrer »Visiten« oder
der Ausstrahlungskraft ihrer Autoritit — die selbst Scheinmedikamenten
Heilkraft zu verleihen vermag (wenn auch zumeist nur befristet). Solche
»Placebos«, das heifdt etwa Tabletten, die aus nichts als Stirke oder Zuk-
ker bestehen, Ampullen, die lediglich eine physiologische Kochsalzlsung
enthalten, oder Zipfchen aus reaktionsloser Suppositorienmasse, erzielen
in der Tat oft eine erstaunliche therapeutische Wirkung. Dabei kommt
gleich mehreres zusammen: Der Wille des Kranken, Erlésung von seinen
Leiden zu finden, das Behandlungszimmer mit seiner zwar beunruhigen-
den, aber doch Heilung verheiflenden Ausstattung, die rigorose Hygiene
(»Reinheit«) und schliefflich der Arzt in seinem berufsmifiigen Kittel,
bestimmte Gerite immer zur Hand und mit ehrfurchtgebietendem Ge-
folge, das deutlich eine gewisse Distanz zu ihm, dem Hauptverantwor-
tungstrager, wahrt, die ruhige, sichere Art, mit der er seine Anweisungen
erteilt, vielleicht auch sein Ruf — das alles trigt hiufig bereits so wesent-
lich zur Zuversicht des Patienten in die Heilkraft des Arztes bei, daf} oft
schon allein sein Besuch eine spiirbare Besserung auslost (Formalisie-
rungsprinzip). Der Arzt, so der Kommentar eines Autors dazu, gebe dem
Kranken durch die Art seines Auftretens gleichsam zu verstehen: »Ich will
fiir dich sorgen! Es ist ein Versprechen, und die Tablette, die der Patient
zu sich nimmt, gleichgiiltig, welcher Art sie ist, erwirbt die Kraft eines
Symbols von Glaube, Wissen und Hilfe.«®® Manche Arzte erzielen mit
Placebos sogar deutlich grofere Erfolge als andere. Es sind das, wie ent-
sprechende Untersuchungen zeigten, besonders liebenswiirdige und
gewinnende, gleichzeitig aber auch sicher aufiretende, selbstbewufte,
»starke« Naturen, die geradewegs auch als » Powerful Placebo Personalities«
bezeichnet werden. Bei ihnen kann ein echtes Aspirin schon innerhalb
weniger Minuten — sehr viel frither also, als die pharmakodynamische
Wirkung tatsiichlich einsetzt — selbst stirkste Kopfschmerzen beheben.®®

Nennen liefen sich weiter auch als typische Ansatzsituationen ma-
gisch ritualisierten Verhaltens Amtseinfilhrungen wie Beisetzungen
hoher behordlicher Wiirdentriger, Gerichtsverhandlungen, Jubilien,

13.02.2026, 15:51:04. Access - [T



https://doi.org/10.14361/9783839402030-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

142 | Der sechste Sinn

Gedenkfeiern und Staatsvisiten (Exponierungsprinzip).”® Auch Gelehrte,
selbst Psychologen, sind alles andere als frei davon. Denn tatsichlich
vermag niemand ununterbrochen und ausnahmslos rein rational zu
denken und zu handeln; eher nur in mentalen Highlight-Situationen, wie
bei der Suche nach der Lésung eines wissenschaftlichen Problems, sei es
am Schreibtisch, im Labor oder Seminar. Kritiker der Psychoanalyse mo-
nierten, dafl die »numerologischen Koinzidenzanalysen« Sigmund
Freuds »praktisch nicht zu unterscheiden« seien von den »Beziehungs-
ideen psychotischer Patienten«.”" Geht man, wie Dieter Zimmer, die
Psychoanalyse frontal an, fallen die Reaktionen teils kraf irrational aus’*
— eine Erfahrung, die auch Vertretern der »harten« Naturwissenschaften
nicht fremd zu sein scheint. »Bei vielen wissenschaftlichen Diskussio-
nen, klagt der Physiker Harald Atmanspacher, »wird man bei kritischer
und unvoreingenommener Betrachtung feststellen, dafl — abgesehen von
erschreckenden Mingeln, was Grundregeln der Syntax betrifft — ein be-
achtlicher Teil der zu tibermittelnden >Information< nichtverbal transfe-
riert wird. Wesentliche Bestandteile dieser nicht-verbalen Kommunikation
sind affektiven Ursprungs, z.B. Dominanzgestik, Einschiichterungsge-
habe, bis hin zu mehr oder weniger subtilen Versuchen, die Gegner eige-
ner Uberzeugungen [...] in den Bereich der Licherlichkeit zu ziehen.«”

Ideale Nihrboden fiir eine Renaissance der Magie — oft filschlicher-
weise auch als »Hexerei«’# bezeichnet — liefern erst recht aber die heuti-
gen Verhiltnisse in vielen Lindern der Dritten Welt, in denen praktisch
alles Tun und Geschehen von Risiken begleitet und unsicheren Ausgangs
ist. Die 6konomischen Umwilzungen, Landflucht und Arbeitsemigration,
der Zerfall der alten verwandtschaftlichen Strukturen, Nahrungsmangel,
neuartige Seuchen, Biirgerkriege usw. mehr lassen den Menschen
scheinbar nur noch die Wahl, ihre letzte Zuflucht in religioser Sektierereti,
Besessenheitskulten und eben vor allem der Magie zu suchen. Nament-
lich in den groflen Stidten, in denen die Verhiltnisse ein teils exorbitan-
tes Ausmafd erreichen, steht sie heute mehr denn je — wie analog in den
alten Metropolen der Archaischen Hochkulturen — in vollem Flor, ja darf,
wie die Meinung allgemein umgeht, noch mit betrachtlichen Zuwachsra-
ten rechnen.”” Kenner der Situation im »dunklen« Erdteil »haben den
Eindruck [...] daf diejenigen Afrikaner, die durch die Begegnung mit der
europiischen Zivilisation aus einer fur sie trotz Hexerei und Zauberei
sinnvoll geordneten Welt herausgerissen wurden, jetzt noch intensiver als
frither fiirchten, der Hexerei [bzw. Schadensmagie] zum Opfer zu fallen
[..] Autoren, die sich besonders mit Westafrika beschiftigt haben, berich-
ten, dafl iiberall neue, den Schutzgeistern gewidmete Schreine auftau-
chen, die ijhre Anhinger vor Behexung bewahren sollen. Sie fithren dies
auf das Unbehagen der innerhalb weniger Jahre von einschneidenden
sozialen Umwilzungen betroffenen Afrikaner zuriick.«’

Magie ist ein ubiquitires menschliches Verhaltensphinomen’”: Es
setzt gewisse kognitive Operationen wie den Vergleich, die Herstellung

13.02.2026, 15:51:04. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [EET=m


https://doi.org/10.14361/9783839402030-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Magie. Vom Willen, der durch Vorstellungskraft die Welt bezwingt | 143

von Analogie- und Abhingigkeitsbeziehungen, das Schluffolgern, die
Postulierung allgemeiner Zusammenhéinge und die Annahme von »Krif-
ten« voraus, die sich willentlich und nach MaRgabe bestimmter Prinzipien
und Regeln nutzen lassen. Fiir Tiere konnte dergleichen — bestenfalls in
schwachen Ansitzen bei einigen subhumanen Primaten — bislang nicht
nachgewiesen werden.

Und allezeit spielte Magie im Leben des Menschen eine wichtige
Rolle — angefangen mindestens von den Neandertalern (Homo sapiens
primigenius; 200.000 — 30.000 v. Chr.) und iltesten Vertretern des ana-
tomisch modernen Menschen (Homo sapiens sapiens; ab 200.000 v. Chr.),
den Trigern der jungpaliolithischen Kulturen (36.000 — 8.000 v. Chr.),
fur die uns die ersten gesicherten Zeugnisse vorliegen (u.a. Bestreuen der
Toten mit Ocker zur Erhaltung der Lebenskraft, Verwendung von Frucht-
barkeitsidolen, Darstellung jagdmagischer Szenen auf Hoéhlen- und Fels-
bildern). Verstindlich daher, dafl diese offenbar elementare und doch so
besondere Verhaltensuniversalie des Menschen bereits seit der Antike das
Interesse der Gelehrten, zunichst der Philosophen, spiter der Theologen,
Psychologen, Soziologen, Religionswissenschaftler und Ethnologen auf
sich zog. Mustert man die diversen Erklirungsversuche durch, stellt sich
alsbald heraus, daf sie sich im Grunde allesamt um lediglich zwei Thesen
bewegen:

1. Die Magie erfiillt psychische und soziale Entlastungsfunktionen. In
kritischen, das heifft potentiell bedrohlichen Situationen hilft sie den
Zagenden auf, suggeriert ithnen eine Lésungsmoglichkeit, stirkt so ihr
Vertrauen in die eigenen Krifte, stiftet Optimismus und Hoffnung. Der
Wunsch ist dabei der Vater der Zuversicht. Fiir »Wilde« wie Zwangsneuro-
tiker, so auch die Uberzeugung Freuds, ist »nicht die Realitit des Erle-
bens, sondern die des Denkens« ausschlaggebend.”® In der Ethnologie
verfocht am nachhaltigsten Bronislaw Malinowski (1884-1942) diesen
seiner Kulturtheorie nach »funktionalistischen« Erklirungsansatz. »Der
Liebende«, erliuterte er etwa, »der sich in Schmerz verzehrt angesichts
einer unerreichbaren oder gleichgiltigen Schénen, sieht sie in seinen
Visionen vor sich, spricht zu ihr, fleht sie an, gebietet ihren Gefiihlen,
glaubt sich erhért und driickt sie, triumend, an seine Brust.« Magie basie-
re auf einem »universalen psycho-physiologischen Mechanismus«, der
Risiken abzumildern, Spannungen aufzulésen und, so erginzend sein
Nachtreter Edward E. Evans-Pritchard (1902-1973) und andere angel-
sichssische Autoren in der Nachfolge Malinowskis, sozialen Unmut und
Aggressionen symbolisch abzureagieren gestatte.” Sie besitzt die Funk-
tion, »den Optimismus des Menschen zu ritualisieren und seinen Glau-
ben an den Sieg der Hoffnung iiber die Furcht zu stirken«.®® DaR man in
bedringten Lagen, sofern man den Kopf nicht verliert, mehr tut als unter
»normalen« Voraussetzungen, ist fraglos plausibel — bis an die Grenze
zur Trivialitit. Doch sagt das lediglich etwas iiber die Zwecke (»Funktio-
nen), aber so gut wie nichts iber die Prinzipien und Formen magischen

13.02.2026, 15:51:04. Access - [T



https://doi.org/10.14361/9783839402030-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

144 | Der sechste Sinn

Denkens und Handelns, geschweige denn die » Theorien«, die ihnen zu-
grunde liegen, aus.

2. Die Magie stellt ein Relikt aus der Friihzeit der menschlichen Geistesge-
schichte dar. Dies war vor allem die These der Evolutionisten des 19. und
beginnenden 20. Jahrhunderts. Sie lebte entsprechend bei den orthodox-
marxistischen Sowjetethnologen fort® und wurde auch von Nichtmarxi-
sten noch bis in die jiingere Vergangenheit von manchen geteilt. Der
»Kulturpsychologe« Jean Gebser (1905-1973) bestimmte sie als zweite der
— wie er annahm — noch unbewuften Strukturebenen in der stammes-
geschichtlichen Entwicklung der Psyche, der eine »archaische« voraus-
ging und die »mythische« folgte, die selbst endlich in die »mentale« der
intellektuellen Geistigkeit einmiindete.®> Der (katholische) Theologe
Alfons Kirchgissner sah sie »als Kontrapost gegen Aufklirung« wirksam,
»wie unter der Erdkruste das vulkanische Element«.® Der »archaische«
Mensch, so die Quersumme aller Erfunde dieser Art, war noch nicht
imstande, weder die Zusammenhinge in der Natur noch sich selbst kor-
rekt zu begreifen, und bildete alles daher durch »symbolische Verkniip-
fungen« ab, die in kontraponierendem Widerspruch zur sogenannten
snaturalistischen Weltsicht« der Moderne stehen®, die so ganz, usuellem
Vermeinen nach, von streng rationalistischem, kausal-logischem Denken
beherrscht ist.®

Dieser Sicht der Dinge sekundierten auch prominente Psychologen,
so allen voran der Dine Alfred Lehmann (1858-1921)% und Sigmund
Freud®, deren Auffassung teils heute noch von Autoren wie etwa Leo-
nard Zusne und Warren Jones geteilt wird.®® Schwerer wiegen indes die
Befunde der Entwicklungspsychologie, da sie eine empirische Bestitigung
der These zu liefern scheinen. Gelehrte wie Heinz Werner (1890-1964),
Jean Piaget (1896-1980), Willy Krogmann, Karl Zeininger und andere
sahen die Magie ontogenetisch vorangelegt im magischen Denken und
Verhalten von Kindern, wie es besonders fiir Sechs- bis Zwolfjiahrige
typisch ist.39 Zwar darf dies als gesichert gelten, doch begegnet die Sup-
position, daf} es zulissig sei, kindliche Vorstellungen und Verhaltenswei-
sen mit denen ausgereifter Erwachsener in traditionellen wie modernen
Gesellschaften schlankweg gleichsetzen zu koénnen, grundsitzlichen
Bedenken. In der letzteren Hinsicht »erklirt« man die Magie abermals als
Reliktphinomen, nur diesmal aus den Frithphasen kindlicher Geistigkeit.

James George Frazer (1854-1941), der letzte grofe Vertreter des klas-
sisch-ethnologischen Evolutionismus, teilte zwar die Uberzeugung von
der Reliktnatur und Riickstindigkeit der Magie, suchte sie aber erstmals
streng systematisch als ehernes Regelwerk zu fassen. Er schied die geistes-
geschichtliche Entwicklung der Menschheit in die drei Stadien der »Ma-
gie«, »Religion« und »Wissenschaft« (science). Im ersten, dem »Zeitalter
der Magie« (the age of magic) herrschte insgesamt noch »a lower intellectual
stratum«®°®; die Menschen glaubten alle Vorginge in der Natur von dem
mechanischen Walten unverinderlicher Gesetze bestimmt (»by the opera-

13.02.2026, 15:51:04. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [EET=m


https://doi.org/10.14361/9783839402030-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Magie. Vom Willen, der durch Vorstellungskraft die Welt bezwingt | 145

tion of immutable laws acting mechanically«).9" Diesem lagen seinen Uber-
legungen nach zwei elementare Prinzipien der Wahrnehmungsassozia-
tion zugrunde:

1. Ahnliches bewirkt Ahnliches, beziehungweise: eine Wirkung dhnelt ihrer
Ursache. Dem entspreche das law of similarity, das die imitative (oder
»homoopathische«), das heiflt die Analogiemagie bestimmt.

2. Dinge, die einmal in Beriihrung miteinander standen, bleiben verbunden
und wirken auch weiterhin, selbst iiber grifiere Distanzen hinweg, aufein-
ander ein; dem entspreche das law of contact or contagion, das die Kon-
takt- und Ubertragungsmagie bestimmt. Hier griff Frazer, wenn man so
will, dem quantenphysikalischen Prinzip der »nichtlokalen Korrelation«
vor!

Beider Basis bildet die allgemeinere Grundlage der »sympathetischen
Magie«, die vom law of sympathy bestimmt wird.®* Fraglos profitierte
Frazer hier von der strengen gedanklichen Schulung durch seinen Lehrer
und Freund, den Physiker William Thomson (1824-1907, Nobelpreis
1900), spiter Lord Kelvin of Largs, der ihn, wie ein langjihriger Mitarbei-
ter bezeugt, das Universum verstehen gelehrt hatte »als regiert von exak-
ten und absolut invarianten Naturgesetzen«.?? In seiner Prinzipiensyste-
matik dagegen kniipfte er unstreitig an seinen groflen schottischen
Landsmann David Hume (1711-1776) an®4, den er zwar nicht eigens
erwihnt, aber wohl nur, weil er die Kenntnis seiner Schriften, die damals
zur Pflichtlektiire fiir Gymnasialschiiler und erst recht Studenten zihlten,
ohne weiteres bei seinen Lesern voraussetzen durfte. In An inquiry concer-
ning human understanding hatte Hume beide Prinzipien Frazers bereits
gleichlautend benannt und als universale »Prinzipien der Vorstellungsver-
kniipfung« bestimmt.9 Trotz ihrer systematischen Schliissigkeit blieb die
Magie fur Frazer jedoch immer Teil der dltesten Entwicklungsstufe der
Menschheit, eine Schépfung aus der »Kindheit der menschlichen Gesell-
schaft« (infancy and childhood of human society), der dann spiter das Zeital-
ter der Religion und krénend schliefRlich die Lichtira der Wissenschaft
folgten.%°

Magie, Religion und Wissenschaft wurden auch sonst immer wieder,
als schiede sie eine essentielle Unvereinbarkeit, kontrastierend gegenein-
ander aufgewogen. Im Falle der Religion fl6ten manchen die nicht zu
ignorierenden Ubereinstimmungen und die teils dichte Verschrinkung
mit der Magie ein deutliches Unbehagen ein.?” Zum Riickweis strich
man verstirkt die Unterschiede heraus: Magie diene rein individuellen,
personlichen, nicht gemeinschaftlichen sozialen Zielen; sie erzwinge, statt
gebeugten Haupts zu erbitten®®; sie bilde den Bodensatz iiberholten
Glaubensguts, den die Religion noch am Saum ihres Sternenmantels
gleichsam mitschleife.

Und wenig anders stellte sich auch das Verhiltnis zur Wissenschaft

13.02.2026, 15:51:04. Access - [T



https://doi.org/10.14361/9783839402030-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

146 | Der sechste Sinn

dar. Einerseits gaben das Regelwerk der Magie und der Feldcharakter
ihrer dynamischen Relationen zu denken; es schien, als habe sie Geburts-
hilfe bei der Entstehung der Wissenschaft geleistet.?® Andererseits griin-
deten sich ihre Konklusionen unbestreitbar auf »falsche« Pramissen. Ed-
ward B. Tylor (1832-1917), der neben Frazer bedeutendste Vertreter des
ethnologischen Evolutionismus, sprach in dem Sinne von einer »sorgfil-
tig und systematisch durchgefiithrten Pseudo-Wissenschafi«'°°, Frazer selbst
von »false science«.'®" Die Wilden hatten zwar systematisch gedacht, doch,
so auch noch die Uberzeugung von Leonard Zusne und Warren Jones, die
»wahren« Zusammenhinge zwischen Ursache und Wirkung in der Natur
nicht verstanden.”*

Kithne Behauptungen, darf man wohl sagen, die sich jedoch erkliren
(und abweisen) lassen, wenn man sie als Konsequenzen der allgingigen
eurozentrisch-identitdtsideologischen Optik versteht. In dem Falle wire der
Syllogismus der folgende: Wir haben den wahren, héchstentwickelten
Glauben; was thm raumlich und zeitlich vorgelagert erscheint und ledig-
lich noch im Untergrund oder in Randlagen der Gesellschaft fortlebt,
kann ihm nicht angehoren, ist — magiegespeister — »Aberglaube«. Es
steht, wie der deutsche Ethnologe und katholische Geistliche Wilhelm
Schmidt (1868-1954) deklarierte, »im schirfsten Gegensatz zur Religion«.'®
Der bekannte evangelische Theologe und »Religionspsychologe« Karl
Beth (1872-1959) senkte gar alle vorchristlichen Religionen kurzerhand
ins Reich der Magie ab — in den Orkus der Verdammten gewissermaflen.'*
Und analog dazu, auf die jiingste Hochebene europiischer Geistigkeit
transponiert: Wir haben die bislang hochste Stufe menschenmdglicher
Erkenntnis erklommen; unsere Theorien sind empirisch bestens bestitigt,
sie bilden daher die Wirklichkeit zutreffend ab. Was davon abweicht oder
im Widerspruch dazu steht, muf atavistisches Sperrgut aus den dunklen
Tiefenschichten frithzeitlich magischen, »prilogischen« Naturverstind-
nisses sein, wie es heute nur mehr bei rudimentir zivilisierten Vélkern,
Kindern, Ungebildeten und Geistesgestorten fortlebt, oder ist schlichtweg
falsch, ein Schattengewichs des Irrationalismus. Die schon mehrfach
genannten Psychologen Leonard Zusne und Warren Jones setzen zum
Beispiel, im Abhub zur Wissenschaft, Magie, Okkultismus, Spiritismus
und »Anomalistik« ineins'® — tertium non datur, wie es die aristotelisch-
boolesche Logik gebietet.”® Die Welt, so Max Weber (1864-1920), wurde
durch den ProzeR der »intellektualistischen Rationalisierung«, der sich
der Wissenschaft danke, griindlich »entzaubert«. An die Stelle der Magie
sei die Technik getreten.'”” Ludwig Wittgenstein (1889-1951) war sich
weniger sicher. In seinem Kommentar zu Frazers Monumentalwerk The
Golden Bough kritisiert er, »dafl alle diese Gebriuche [...] sozusagen als
Dummbheiten dargestellt werden« und die »Anschauungen als Irrtiimer
erscheinen«; das mute nicht eigentlich plausibel an und bleibe letztend-
lich unbefriedigend.™® Ja er argwohnt, in ethnologisch ansprechender

13.02.2026, 15:51:04. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [EET=m


https://doi.org/10.14361/9783839402030-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Magie. Vom Willen, der durch Vorstellungskraft die Welt bezwingt | 147

Weise: »Das Ausschalten der Magie hat hier den Charakter der Magie
selbst.«"®? Resiimierend bleibt alledem gegeniiber festzuhalten:

I.

Der Glaube an die Wirkkraft magischen Handelns hat tiber die Jahr-
zehntausende hin iiberlebt — bis in die Gegenwart; er erscheint also
doch in gewisser Weise bewihrt. Nicht nur Kinder und andere mit
vermeintlich rudimentirem oder defizientem Einsichtsvermégen,
auch Erwachsene, die sich als »bekennende Rationalisten« verstehen,
bedienen sich ihrer, wenn auch, sobald sie sich dabei gleichsam »er-
tappt« sehen, nicht ohne Verlegenheit, die sie dann hiufig mit einem
verschimten oder verschwoérerischen Licheln zu iiberspielen suchen.
Offensichtlich stellt die Magie so etwas wie den verschatteten Unter-
boden des im 6ffentlichen Approbationsbereich konventionalisierten
»normalen« Vorstellungs- und Verhaltensduktus dar, von dem sich
rationales Denken und Handeln eher als spezielle Besonderung
gleichsam schaumkronenartig abhebt. Thre Bestindigkeit konnte
ebensogut neurologisch bedingt sein wie auf immer wieder bewihrter
Erfahrung beruhen. Sie mit Dummbheit oder Devianz zu assoziieren,
wire kaum plausibel, wissenschaftlich nicht zu begriinden und hitte
zudem wenig erfreuliche Konsequenzen: Es wiirde uns allesamt zu
»Patienten« machen!

In jedem Fall erfiillt Magie vitale Funktionen, und zwar in Gesellschaf-
ten jedweden Typs. Auf ihr basieren die sogenannten »Alltagstheo-
rien«, die auch in Situationen Erklirungen bereitstellen, in denen
Religion und Wissenschaft entweder verdammen, vertrésten, kopf-
schiittelnd reagieren oder »vor einem Ritsel stehen«. Magische Vor-
stellungen stiften eine starke Weltbildkonsistenz von besonderer
Symmetrie und Regelférmigkeit, in dem es keine Zufille gibt und
auch ein Stuhlbein, an dem man sich st6Rt, noch seinen Platz hat.""®
Insofern liefert Magie ein umfassendes Orientierungssystem, das sich
gerade in flexiblen, kritischen Situationen bewihrt.

Magische Operationen erscheinen nur unter der Prisupposition eines
»Kraftfeldes« — des »Mana-Feldes«, wie ich es nenne und schon an-
" — gchliissig, das im zentralen Be-
ziehungsbereich der unmittelbar Beteiligten durchsetzt ist von der
Dichtetextur sympathetischer Korrelationen, analog den »Kraftlinien«
elektromagnetischer Felder im Sinne Michael Faradays (1791-1867),
die fuir diesen, wiewohl immateriell, doch »die eigentliche Realitit«
darstellten.”® Impulse, angeregt durch gedankliche Konzentration, den
»Operator Psi«'3, konnen dabei unter spezifischen — physischen,
psychischen oder konstellationsbedingten — Voraussetzungen in Gang
gesetzt und geleitet werden. Wiirde man Schlésser oder Topfe 6ffnen,
ohne dabei gezielt an die bestimmte Frau mit den akuten Geburts-
komplikationen zu denken, liefe man beispielsweise Gefahr, dafl alle

dernorts niher beschrieben habe

13.02.2026, 15:51:04. Access - [T



https://doi.org/10.14361/9783839402030-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

148 | Der sechste Sinn

Verschliisse aufspringen, Anwesende unangenehm gesprichig wiir-
den oder, einen selbst eingeschlossen, unter Inkontinenz zu leiden
beginnen. Im Zentrum des Aktionsradius liefRe Magie sich als prakti-
sche Sympathie verstehen.

5. Unverkennbar besteht ein Zusammenhang zwischen Magie und
Psi-Phinomenen, die ja gleichfalls an handelnde Personen gekniipft
sind. Im sympathetischen » Mana-Feld« rithren kritische Situationen an
einem »Punkt« an bestimmten anderen Momente telepathischer Hell-
sicht auf."™* Noch eher aber scheint Psychokinese betroffen: die magi-
sche EinfluRnahme auf organische und mentale, moéglicherweise auch
physikalische Systeme durch gedankliche Konzentration, beziehungs-
weise die Aktivierung psychozerebraler Prozesse durch den »Operator
Psi«.™ »Mens agitat molem« waren unter anderen bereits Vergil™® und
Thomas von Aquin iiberzeugt, der meinte, dafl der Mensch — und
namentlich beim Wirken von Wundern — durchaus imstande sei, »den
korperlichen Stoff (corporalem materiam) durch die Kraft der Seele (per
virtutem animae) zu verindern«."’ Geburten kénnen, wie erwihnt,
durch Offnen von Verschliissen erleichtert, Menschen durch Blicke,
Worte und Gesten »gelihmt« oder »bewegt« werden. Unbestritten ist
zwar, dafy die Umwelt Einfluf} auf den Menschen nimmt; doch wa-
rum, fragt Heine in den Reisebildern, »nicht auch der Mensch auf die
Natur, die ihn umgibt?« Er meinte das nicht im gingigen Sinne mit
den Mitteln der Technik, sondern so wie einst Orpheus, der »Biume
und Steine nach begeisterten Rhythmen bewegen konnte«.™® Tatsich-
lich tibten ja Menschen jahrtausendelang auf diese »orphische« Weise
Einfluf auf Jagdwild und Wachstum der Pflanzen aus, riefen Regen
herbei und wehrten Unwetter und Sonnenfinsternisse ab. Tabus stell-
ten sicher, dafl es in der Natur nicht zu irrldufigen Entwicklungen und
Katastrophen kam. Uns sind nur mehr Garten oder Balkon geblieben.
Wir glauben, daf} unsere Blumen besser gedeihen, wenn wir sie »bio-
dynamisch« diingen, einen »griinen Finger« haben und ihnen bewuf-
te Zuwendung schenken.

6. Magie und Wissenschaft schlieflen einander nicht aus. Eher lieRen sie
sich mit Claude Lévi-Strauss als zwei zwar qualitativ verschiedenartige,
immer aber einander durchdringende »strategische Ebenen« der Er-
kenntnis begreifen."® »Ich wollte zeigen«, sagte er noch vor wenigen
Jahren, riickblickend auf sein Lebenswerk, »dafl sich zwischen dem
Denken der sogenannten primitiven Volker und dem unsrigen kein
Graben auftut. Als man in unseren eigenen Gesellschaften Briuche
und Glaubensinhalte, die fremd waren und den gesunden Menschen-
verstand irritierten, aufzuzeichnen begann, erklirte man sie als Spu-
renelemente oder Uberreste von Formen archaischen Denkens. Fiir
mich hatte es im Gegenteil den Anschein, daf} diese Denkformen bei
uns noch immer gegenwirtig, lebendig sind. Sie koexistieren mit
anderen Denkformen, die sich auf die Wissenschaft berufen; sie sind

13.02.2026, 15:51:04. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [EET=m


https://doi.org/10.14361/9783839402030-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Magie. Vom Willen, der durch Vorstellungskraft die Welt bezwingt | 149

mit gleichem Recht zeitgemifl.«'*° Und, wie man hinzufiigen darf,

trotz ihres so viel hoheren Alters noch kaum erforscht und verstanden.
Zeit also, sich ihrer ernsthafter wissenschaftlich, in Kooperation etwa
von Ethnologie, Psychologie, Parapsychologie, Neurologie und Physik,
und zwar unvoreingenommen, anzunehmen. Wir kénnten dabei viel
auch iiber uns selbst erfahren.

13.02.2026, 15:51:04. Access - [T



https://doi.org/10.14361/9783839402030-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

