56

Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

andersetzung nach Modus des Kampfes von Positionen eine historisch mindestens
ebenso angemessene Antwort auf die Herausforderung der Zeit ergeben wie ihre
Alternativen.

§7 Werte und Toleranz

In unseren Untersuchungen zu Formen von Antagonismus sind wir regelmaf3ig auf
den Begriff der Identitit gestoflen. Nun ist dieser freilich selbst hochgradig prekir.
Nicht erst seit den Studien Meads, Freuds, Lacans, Eriksons und anderer ist klar,
dass bereits die Identitit eines Individuums sehr instabil und woméglich nicht ein-
mal als Einheit zu begreifen ist. Der Verdacht liegt nahe, dass dies umso stirker
fir soziale Gruppen gelten wird, wo diese Antagonisten werden sollen. Denn was
konstituiert die Identitit einer Gruppe, und weshalb lisst sich eine Menge von In-
dividuen als eine Einheit betrachten, die imstande ist, einen Konflikt auszutragen,
wenn nicht durch reine Deklaration? Die Antworten darauf sind uneinheitlich — wir
hatten bereits gesehen, dass Carl Schmitt das Konzept des >Volkes< verwendet, was
eine relativbequeme Losung ist, wenngleich sie die Fragestellung zunichst nur ver-
lagert. Dies illustrieren am besten die verzweifelten Bemithungen der Anhinger der
Volksidee, diese auf biologische Kategorien zu reduzieren.*”

Auf eine dhnliche Problematik waren wir in der Konzeption der >Klasse« gesto-
3en. Diese wurde zumeist itber 6konomische Theorien begriindet, was das Problem
des Klassenbewusstseins aufwarf. Denn selbst wenn eine soziale Gruppe anhand
dkonomischer Gesichtspunkte als eine Klasse begriffen werden konnte, so garan-
tierte dies a priori durchaus noch nicht deren Verhalten als soziale Einheit oder gar
die Bereitschaft in eine antagonistische Situation einzutreten.

Es mag kein Zufall sein, dass in der nimlichen historischen Situation zu Anfang
des letzten Jahrhunderts ein Begriff zu ungekannten Ehren kam, der die Problema-
tik gewissermaflen von hinten aufzuziumen geeignet zu sein schien: der des Wertes.
Der Vorteil, den der Begriff mit sich brachte, war, dass in ihm bereits inhirent die
Fihigkeit zur Bildung von sozialen Gruppen angelegt war. Es ist ein analytisches Ur-
teil, dass Werte erstrebenswert sind — wenngleich durchaus nichtklar ist, was es be-
deutet, einen Wert zu erstreben —, und daraus ergibt sich, dass die Orientierung an
denselben Werten eine Kongruenz von Wiinschen und womdéglich sogar Handlun-
gen ergeben kann, was eine vielversprechende Ausgangssituation zur Konstitution
der Identitit einer sozialen Gruppe zu ergeben scheint. Dies ist ein Gedankengang,
der in der heutigen Debatte implizit oft vorausgesetzt wird, so dass er meist kei-
ner Explikation mehr bedarf. Die Idee von »geteilten Wertens, die eine >Kultur< oder
gar eine >Nation« bilden, hilt sich hartnickig, wie oft auch dagegen Sturm gelaufen
wird. Frangois Jullien schrieb kiirzlich kritisch:

14.02.2026, 19:37:43. Op:



https://doi.org/10.14361/9783839471364-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Modi von Antagonismus

»Die Werte [Herv. i. 0.], weltumspannend, wie sie nun einmal sind, rufen zu einer
Anhingerschaft auf, bei der man sich immer fragen kann, wovon sie abhangig ist:
ob sie nicht stets ein bisschen beliebig, zumindest aber relativ ist und ob sie wirk-
lich von irgendeiner geheimeren, tieferen, im Grunde wenig klaren Verbunden-
heit herriihrt, die man jedenfalls nur schwer zu rechtfertigen vermag.«*™

Die Position, die er hier verhalten angreift und — zu Recht — als allgemein bekannt
voraussetzt, ist eben die der Konstitution von Identitit durch Werte, die qua solche
bereits >zur Anhingerschaft aufrufenc.

Die Herkunft dieser Idee ist sehr verworren und ergibt letztlich kein einheitli-
ches Bild. Relevant ist hier allerdings das plotzliche Interesse fiir das Konzept und
seine Verortung in Theorien des frithen 20. Jahrhunderts, die den oben betrachteten
Freund-Feind-Theorien - zumindest zeitlich — sehr nahestehen.

Den Hintergrund fiir diese Entwicklung bilden zunichst die Arbeiten Wilhelm
Windelbands und Heinrich Rickerts einerseits und Max Webers andererseits, die al-
le etwa um die Jahrhundertwende entstanden. Die badischen Neukantianer hatten
inihrem Bestreben, den Status der Geisteswissenschaften — bzw. der Kulturwissen-
schaften — neu zu bestimmen und diese gegen die Ubergriffe der Naturwissenschaft
zu behaupten, zunidchst die Differenz der >nomothetischen< und der >idiographi-
schen« Methode eingefiihrt.”* Wahrend es Aufgabe der Naturwissenschaften ist,
allgemeine Gesetze aufzustellen, besteht die Titigkeit der Kulturwissenschaften,
deren paradigmatische Auspriagung die Historiographie darstellt, in der Beschrei-
bung von Besonderem. Nun ist freilich nach einem alten aristotelischen Diktum kei-
ne Wissenschaft von Besonderem moglich — und dies warf eine wissenschaftstheo-
retische Problemstellung auf, die bis heute verhandelt wird. Sie lisst sich am Bei-
spiel der Geschichtswissenschaft besonders prignant formulieren, denn dort stellt
sich unmittelbar die Frage, weshalb denn eigentlich die Taten Napoleons Gegen-
stand der Geschichtswissenschaft sind und nicht etwa die Taten einer beliebigen
Privatperson, die zur selben Zeit gelebt hat. Die Kategorie der >Relevanz«ist zu wohl-
feil, denn diese selbst verlangt nach einer Begriindung. Rickerts Antwort war der
Begriff des Wertes: was einen Gegenstand der Beschreibung wert macht, ist dessen
Verkniipfung mit einem Wert.*” Dies resultiert in einem methodischen Prinzip der
Geschichtswissenschaft:

»Aus deruniibersehbaren Fiille der Objekte berticksichtigt der Historiker zundchst
die, welche in ihrer individuellen Eigenart entweder selbst Kulturwerthe verkor-
pern oder mitihnen in Beziehung stehen, und aus der uniibersehbaren Fiille, die
jedes Einzelne ihm darbietet, wéhlt er sodann wiederum nur das aus, woran die
Bedeutung fiir die Kulturentwicklung hangt.«*'

14.02.2026, 19:37:43. Op:

57


https://doi.org/10.14361/9783839471364-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58

Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

Dieser Begriff der Kulturwertes wurde ungeheuer einflussreich. Es ist bereits an der
oben zitierten Formulierung merklich, dass Rickert diese Werte durchaus fir eine
objektive Gegebenheit hielt, und tatsichlich bezeichnete er die Kulturentwicklung

als eine »Entwicklungsreihe«*"”

und die Begriffsbildung der Kulturwissenschaften
als eine »teleologische«.*® Rickert entwarf anhand dieser Begriffe einer Rekonzep-
tualisierung der Philosophie als einer Wissenschaft von den Werten, die von dem
Gegenstand der Naturwissenschaft radikal getrennt waren: dieser ist und jene gel-
ten. Es war jedoch vor allem die Installation des Wertbegriffs selbst, die Einfluss ent-
faltete.

Max Weber schlieRlich griff auf Rickerts Konzept explizit zuriick und setzte
den Wert als das erkenntnisleitende Prinzip auch der Sozialwissenschaften an.?”
Zugleich wandte er sich jedoch bekanntlich im sogenannten >Werturteilsstreit«
gegen die Vorstellung, dass Wissenschaft selbst Werte ermitteln kénne, die dann
zum Prinzip des Handelns werden konnten.**°

Vor diesem historischen Hintergrund entwickelte 1916 Max Scheler seine >ma-
teriale Wertethik<«. Deren Bemithung, sich sowohl gegen die Kantische wie die
vorkantischen Ethiken abzugrenzen, entwickelt eine bezeichnende Parallele zu den
Freund-Feind-Theorien, die wir bereits betrachtet haben. Scheler gestand Kant das
Verdienst zu, die aristotelischen Giiter- und Zweckethiken iiberwunden und damit
erst die Moglichkeit geschaffen zu haben, eine zukiinftige Ethik zu entwerfen. Was
er bestreiten méchte, ist Kants Annahme, »[a]lle materiale Ethik [miisse] notwendig
Giiter- und Zweckethik sein.«**" Kant habe in der berechtigten Kritik der Giiter-
und Zweckethiken den Fehlschluss begangen, nach Beseitigung dieser sei keine
materiale Ethik mehr méglich, sondern nur mehr, was Scheler den >Formalismus in
der Ethik« nennt. Das Kant'sche Sittengesetz beruhte einerseits auf der Idee einer

1,%** andererseits

allgemein-menschlichen Vernunft, die Scheler nicht ansetzen wil
enthielt es keine materialen Inhalte, sondern nur eine formale Regel der praktischen
Vernunft. Scheler méchte diesen Formalismus itberwinden und seine Strategie be-
ruht auf dem Konzept des Wertes. Kant habe den Fehler begangen, materiale Ethik
mit Gitter- und Zweckethik zu identifizieren. Diese seien freilich nicht zu recht-
fertigen und zwar weil die Ethik nicht der Empirie entnommen werden kann, um
den Preis der Relativitit, die sich aus dem aposteriorischen Charakter ergibt**
— hier schlieft Scheler sich durchaus der Kant'schen Argumentation an.*** Doch
habe Kant das Kind mit dem Bade ausgeschiittet und dabei die Werte verbannt,
die nun aber nach Scheler durchaus apriorischen Charakter haben.?*® Werte sind
fiir Scheler objektive gegebene Entititen, die wir wahrnehmen kénnen, und zwar
jenseits jeder empirischen Erfahrung. Er verwendet Husserl'sche Phinomenologie
zur Rechtfertigung dieser Behauptung: dhnlich wie Husserl gezeigt habe, dass
in der phinomenologischen Wesensschau ideale Gegenstinde wie etwa mathe-
matische Wahrheiten erkannt werden konnten — die ja die vielversprechendsten

Kandidaten fiir apriorische Erkenntnis darstellen —, so sei es in einer analogen Er-

14.02.2026, 19:37:43. Op:



https://doi.org/10.14361/9783839471364-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Modi von Antagonismus

fahrung moéglich, Werte an sich zu erfahren. In gut Husserl’scher Manier analysiert
er die phinomenologische Erfahrung von >Strebenszielen< und findet an diesen
eine »Wertkomponente« und eine »Bildkomponente« vor.??® Erstere wiederum ist

227 und sie ist »im Fiihlen [Herv. i. O.]

es erst, die das Streben zum Streben macht,
zunichst gegeben«.?*® Hieraus entwickelt Scheler im Weiteren eine objektive Ethik,
die auf der apriorischen Existenz von Werten basiert, welche in der phinomeno-
logischen Erfahrung zuginglich werden, selbst durchaus aber nicht an Erfahrung
gebunden und damit apriorisch sind. Die vorgingig gegebenen Werte, die so eine
objektive Realitit gewinnen, konnen gefithlt werden und dies erméglicht erst die
sittliche Erkenntnis.

Bis zu diesem Punkte liefSe sich vermuten, dass Schelers Ethik letztlich Kon-
sequenzen der Natur haben miisste, die wir oben >klassizistisch« genannt haben.
Wenn es eine objektive Welt von Werten gibt, die auch bereits ein Hoher und Nieder,
ein Gut und Bose kennen, dann sollte dies den ewigen Werten Bendas entsprechen
und einen universalen Zielpunkt menschlichen Verhaltens kennen, der sich an den
héchsten Werten, die ahistorisch gegeben sind, orientiert. Tatsichlich hat Schelers
Theorie solche Implikationen, jedoch durch eine faszinierende Einschrinkung ver-
mittelt. Scheler ist sich durchaus des Umstandes bewusst, dass Wertungen histo-
risch variabel sind, und dass keineswegs zu allen Zeiten alle Menschen dieselben
Dinge fiir gut und fiir bose gehalten haben. Dies scheint zunichst im Widerspruch
zu seiner Theorie von der objektiven Wertewelt und ihrer Gegebenheit in der Erfah-
rung zu stehen. Scheler argumentiert hier aber itberraschend, dass ganz im Gegenteil
erst vor dem Hintergrund einer objektiven Wertewelt die >Relativitit« von Werten
verstindlich werde:

»Gerade die recht verstandene absolute Ethik ist es, die diese Verschiedenheit,
jenen emotionalen Wert-Perspektivismus der Zeit- und Volkseinheiten und je-
ne prinzipielle Unabgeschlossenheit der Bildungsstufe des Ethos selbst geradezu
gebieterisch fordert [Herv. i. O.]. Eben da die sittlichen Wertschatzungen und ih-
re Systeme viel mehrférmiger und reicher an Qualitdten sind, als es die Mannig-
faltigkeit der blofen Naturanlagen und der Naturwirklichkeit der Vélker sinnvoll
erwarten liefden, miifdte schon aus diesem Grunde auch ein objektives Reich von
Werten angenommen werden, in die ihr Erleben nur sukzessiv und nach bestimm-
ten Strukturen der Auswahl der Werte einzudringen vermag.«**°

Das subtile Argument muss wohl dahingehend verstanden werden, dass es zwar
sehr wohl eine objektive Wertewelt und auch eine objektive Rangordnung der Wer-
te gibt, — dass aber diese so umfassend, komplex und reichhaltig ist, dass sie noch
von keinem Volk zu keiner Zeit je erfasst worden ist. Vielmehr dringt jede soziale
Gruppe nur bis zu einem gewissen Punkt in die Wertewelt vor, und aus diesem ihr
bekannten Ausschnitt entsteht ihr Ethos. Dies erklirt den prima facie gegebenen

14.02.2026, 19:37:43. Op:

59


https://doi.org/10.14361/9783839471364-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60

Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

Relativismus von Werten — ja, er wird dadurch sogar gewissermaflen notwendig. Die
Entwicklung des Ethos in der Menschheitsgeschichte wird zu einer Exploration der
objektiven Wertewelt, die stets nur ausschnitthaft gegeben ist.

Hinzu tritt nun noch ein weiterer Aspekt: Werte bedingen fiir Scheler Normen.
Hans Kelsen schrieb einmal, dass ein »Urteil, dafd ein tatsichliches Verhalten so
ist, wie es wie es einer objektiv giiltigen Norm gemif} sein soll, [...] ein Wert-Urteil
[ist]«.23°
teten Instanz der Norm: fiir Scheler ist es umgekehrt. Er entwirft gewissermaflen
ein Kalkil der Werte:

Diese rechtspositivistische Perspektive erklirt den Wert zu einer abgelei-

»Es miissen weiterhin die Wesenszusammenhiange zwischen Wert und (idealem)
Sollen hier genannt werden. An erster Stelle der Satz, dafd alles Sollen in Werten
fundiert sein muf3, d.h nur Werte sein sollen und nicht sein sollen; sowie die Sitze,
daf positive Werte sein sollen und negative nicht sein sollen.«<**

Fiir Scheler gilt also radikal umgekehrt, dass alles Sollen sich nur aus Werten ablei-
tet, und zwar ist die Relation zum Sein-Sollen die, dass genau die positiven Werte
sein sollen. Dies wiederum generiert einen moralischen Impetus fiir den, der die
Werte kennt. Und spatestens hier konnen Werte in Konflikt geraten, insbesondere

232 Dies riickt

wenn nach der Erkenntnis neuer Werte die alten >relativiert« werden.
Scheler in der Konsequenz trotz klassizistischen Primissen in unmittelbare Nihe
der Freund-Feind-Theorien der 20er-Jahre. Zwar gibt es eine objektive Werteord-
nung und diese ist dem Menschen zuginglich, doch ist sie so komplex, dass sie zu-
mindest faktisch noch nie vollig erkannt wurde. Scheler betont, dass sich daraus
auch verschiedene Relationen der Werte untereinander im Ethos eines Volkes erge-
ben kénnen.?® Zugleich verlangen die Werte ein Handeln in ihrem Sinne, soweit sie
erkannt sind: sie setzen Normen. Diese wiederum kénnen miteinander in Konflikt
stehen, sowohlin der Kenntnis von itbergeordneten Werten wie in der Differenz von
Relationen von Werten innerhalb eines Ethos. Dies bedingt mehrerlei: zum einen
entsteht so nach demselben Argument, nach dem Scheler die historische Variabilitit
der Wertungen auf die objektive Existenz der Werte griinden will, eine Notwendigkeit
des Nebeneinanders von Wertsystemen, die auf unmittelbarer Erkenntnis objekti-
ver Gegebenheiten griinden und doch in Konflikt stehen kénnen. Zum anderen ver-
langen diese Werte ein Handeln, das ihnen gemif? ist. Dies scheint die Notwendig-
keit von Konfliktsituationen zu implizieren und diese auf der Kategorie des Ethos
zu begriinden, der selbst wiederum eine bestimmte Erkenntniskonstellation inner-
halb der Wertewelt beschreibt. Es ist unklar, ob Scheler der Ansicht ist, dass eine
vollstindige Erkenntnis der gesamten Wertewelt dem Menschen wenigstens prin-
zipiell méglich wire, zumindest faktisch ergibt sich daraus aber eine notwendige
Konfliktsituation, die auf »Strukturen der Auswahl der Werte«*** beruhen. Diese
Strukturen konstituieren den Ethos eines Volkes, der gewissermafien als ethische

14.02.2026, 19:37:43. Op:



https://doi.org/10.14361/9783839471364-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Modi von Antagonismus

Variante des Identititskonzeptes fungiert. Der bezeichnendste Aspekt ist freilich
die Auflésung der klassizistischen Annahme der Kant’schen Vernunft wie der tradi-
tionellen materialen Ethik hin zu einem Konstrukt, das trotz objektiver Pramissen
die historische Variabilitit von Wertsystem nachgerade zur Notwendigkeit erhebt.
Die Scheler’sche Wertethik stellt sich so dar als die Aktualisierung einer objektiven
Ethik unter den Vorzeichen des frithen 20. Jahrhunderts und lisst sich zugleich le-
sen als Transformation des antagonistischen Paradigmas in eine ethische Gestalt.

Die entscheidenden Punkte, die hier stellvertretend festzuhalten sind, sind die
Verbindung von Werten mit Identitit — personaler wie sozialer Natur —, und der norma-
tive Gehalt von Werten. Beides sind wiederkehrende Merkmale von Werttheorien®*
und machen die Werte gewissermaflen zur Reifizierung des antagonistischen Prin-
zips, da sie sowohl die Konstitution der Antagonisten leisten wie auch in threm nor-
mativen Anspruch die Notwendigkeit des Konfliktes begriinden kénnen.

Freilich ist bereits die Konstitution der Antagonisten nicht so simpel, wie sie zu-
nichst erscheinen mag. Amartya Sen hat in weiterem Kontext argumentiert, dass
ein »single-affiliation view«**® nicht haltbar sei, da Menschen stets zu zahlreichen
Gruppen gehort, die geeignet seien, eine Identitit zu konstituieren.*” Es lieRRe sich
noch versuchen, Identititen fiir bestimmte Kontexte zu konzipieren, sodass in einer
gegebenen Situation nur eine Identitit einschligig wire, doch auch diese Annahme
wire kontrafaktisch, da Menschen durchaus zwei konfligierenden Gruppen angeho-
ren und sich beiden auch zugehérig fithlen kénnen.*®

Auch die zweite Konsequenz ist durchaus nicht notwendig. Die Infragestellung
dieser Notwendigkeit ist traditionell unter der Kategorie der Toleranz verhandelt
worden, welche insbesondere in der Aufklirung zu zentraler Bedeutung gelangte
— dort meist im Kontext der Diskussion iiber die freie Religionsausiibung. Die
Aufklirung, die die universale Vernunft zum Leitbild erhoben hatte, stie in der
Auseinandersetzung mit der Religion auf epistemologische Grenzen. Der Forma-
lismus, den Scheler an der Kant’'schen Ethik kritisiert hatte, entstammte letztlich
derselben Wurzel: die Vernunft stie? in der Bestimmung des Guten wie in der Frage
nach dem Charakter — und nicht der Existenz — Gottes auf Grenzen. Die deistische
Idee wie das Sittengesetz waren Ableitungen einer epistemologischen Konsequenz
in der Inauguration des universalen Vernunftideals. Dies wiederum warf eine Frage
auf: die Vernunft konnte die Frage nach der wahren Religion nicht beantworten
und de facto hingen die Menschen verschiedenen Religionen an — wie sollten sich
diese zueinander, und wie sollte der Staat sich zu ihnen verhalten?

Die Idee der Toleranz war ilter*® und die Aufklirung erfand sie nicht. Doch
stellte sie den einzig moglichen Kandidaten fiir eine Antwort auf diese Frage dar.
Letztlich lisst sich die Toleranz als Ableitung des Kategorischen Imperativs begrei-
fen - den ja auch Kant nicht erst erfunden hat. Voltaires bekannte Schrift Uber die
Toleranz, die 2015 im Kontext des Charlie Hebdo-Anschlages zu neuer Bekanntheit
gelangt ist, begriindete die Toleranz eben so:

14.02.2026, 19:37:43. Op:

61


https://doi.org/10.14361/9783839471364-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62

Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

»Das Menschenrecht kann auf nichts anderes als auf dies Naturrecht gegriindet
werden, und der groRe Grundsatz beider iiber den ganzen Erdboden ist: Was du
nicht willst, das man dir tun soll, das tue du auch nicht [Herv.i. 0.]. Nach diesem Grund-
satz ist’s aber nicht einzusehen, wie ein Mensch zum andern sagen kann: Glaube,
was ich glaube und was du nicht glauben kannst, oder du sollst des Todes sein [Herv. i.
O.].«Z4O

Die Toleranz stellt sich so zundchst dar als die Antwort der universalen Vernunft
auf epistemologische Limitationen ihres Anwendungsbereichs. Sie konnte von hier
aus generalisiert und auf andere Bereiche jenseits der Religionsausitbung bezogen
werden, und trat dort hiufig in Allianzen mit dem Freiheitsbegriff.**'

Nun brachte allerdings das Konzept der Toleranz von vornherein eine funda-
mentale Schwierigkeit mit sich: es implizierte in seiner naiven Form eine Indiffe-
renz gegenilber dem Tolerierten, die auch die Toleranz der Intoleranz nach sich ziehen
konnte. Auf dieses Problem stief3 bereits Voltaire:

»Esistwahr, der grofRe Kaiser Chontchin, der verniinftigste und grofSmiitigste viel-
leicht, den China jemals gehabt hat, hat die Jesuiten vertrieben; aber nicht, weil
er intolerant war, sondern weil es die Jesuiten waren.«<***

Der Missionsgedanke, der sich aus der Annahme der Kenntnis religioser Wahrheit
ergeben kann, widerspricht dem Toleranzgedanken. Dies wirft die Frage auf, ob To-
leranz auch meint, tolerant gegeniiber solchen Missionsbestrebungen zu sein. Vol-
taire verneint diese.”* Man kann hier die Grenzen des Konzeptes der Toleranz se-
hen. Die Freund-Feind-Theorien, die wir betrachtet haben, implizierten meist ei-
ne Notwendigkeit der Auseinandersetzung. Der Toleranzgedanke besteht aus die-
ser Perspektive begriffen in der Infragestellung dieser Notwendigkeit und postuliert
die Moglichkeit eines blofRen Nebeneinanders von Antagonisten, die damit freilich
aufhéren, solche zu sein. Doch kollabiert dieses gedachte Equilibrium eben in dem
Moment, in dem eine Partei sich nicht damit zufriedengeben will, toleriert zu wer-
den - sei es, weil sie klassizistisch im Namen hoherer Werte missioniert, sei es, dass
sie offen partikulare Eigeninteressen durchzusetzen versucht.

Herbert Marcuse hat diese Problematik einflussreich unter dem Titel der Repres-
siven Toleranz verhandelt. Marcuse verweist selbst auf die epistemologischen Wur-
zeln des Toleranzideals, doch mit einer iiberraschenden Pointe: »Das Telos der Tole-
ranz ist Wahrheit.«*** Dieser seltsam anachronistisch anmutende Klassizismus tritt
aber zugleich in Koalition mit Marcuses Gleichsetzung der Wahrheit mit Progressi-
on,von wahr und falsch mit progressiv und regressiv — »denn in diesem Bereich sind
diese Begriffspaare gleichbedeutend«.** Das Wahre, in dessen Namen man gegen
das Falsche intolerant sein darf und muss, ist eine zukiinftige Gesellschaft, die in die-
ser Form noch nicht existiert hat. Die Toleranz dagegen habe die Tendenz, die be-

14.02.2026, 19:37:43. Op:



https://doi.org/10.14361/9783839471364-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Modi von Antagonismus

stehenden Verhiltnisse zu zementieren.?*¢

Dies bedingt die Notwendigkeit der In-
toleranz gegeniiber den repressiven Verhiltnissen, die Toleranz gewissermaflen als
Mittel der Beschwichtigung etabliert haben.

Marcuse invertiert den aufklirerischen Rahmen geradezu absolut. Das epis-
temologische Problem, das das aufklirerische Toleranzideal erfordert hatte, stellt
sich freilich auch ihm: wenn es eine objektive Wahrheit gibt — und Marcuse betont,

47— und selbst wenn Marcuse richtig liegt in seiner Annahme, dass

dass es sie gibt
sie existiert als das progressive Ideal einer noch zu erbauenden Gesellschaft, dann
bleibt die Frage, woher diese Wahrheit gewusst werden kann. Die Aufklirung hatte
aus dieser Aporie die Konsequenz gezogen, sich auf die formale Toleranz zuriickzu-
ziehen. Es war gerade der universale Vernunftbegriff gewesen, der angesichts der
Vielfalt ethischer und religioser Vorstellungen, zur Entscheidung zwischen welchen
sich kein experimentum crucis finden lie3, das Ideal der Toleranz als Analogon zum
kategorischen Imperativ erfordert hatte. Marcuses Inversion dieses Gedankens be-
steht nun in seiner Antwort auf die Frage, wer denn die objektive Wahrheit erkennen
kénne. Er verweist darauf, dass schon in der liberalistischen Tradition die Tole-
ranzidee auf der Grundannahme der Rationalitit der Individuen beruhte.**® Dies
ermoglicht ihm die Antwort: »jedermann »in der Reife seiner Anlagens, jeder, der
gelernt hat, rational und autonom zu denken.«** Dies zieht unmittelbar eine Frage
nach sich, die ja der Ausgangspunkt der aufklirerischen Selbstbeschrinkung gewe-
sen war: die nach der Ursache der faktischen Uneinigkeit der immerhin rationalen
Individuen. Um dieser zu begegnen greift Marcuse auf ein Mittel zuriick, das uns
noch beschiftigen wird: das Ideologieargument. Die rationalen Individuen sind in
ihrer Rationalitit durch Erziehung und die »Tyrannei der 6ffentlichen Meinung«**°
gestort und dies verhindert die Erkenntnis der objektiven Wahrheit. Das erfordert
die Bekimpfung dieser Tyrannei im Namen der Progression, die Marcuse weiterhin
mit der Wahrheit identifiziert. Dies hat einerseits die nahezu zynisch anmutende
Konsequenz ihm zu erméglichen, die vielschichtige Realitit der franzésischen,
chinesischen und kubanischen Revolutionen zu einem zivilisatorischen Fortschritt
zu vereinseitigen," andererseits gibt es ihm ein Kriterium fiir die Anwendbarkeit
von Toleranz an die Hand: sie ist zu iiben gegen links und zu suspendieren gegen

rechts,??

da ersteres historisch den Fortschritt vorangetrieben habe.

Die Marcuse’sche Behandlung der Toleranz 15st so deren Grundgedanken von
der Suspension des Konflikts auf in eine Freund-Feind-Situation zwischen Pro-
gression und Regression, zwischen Links und Rechts. Hinzu tritt nun aber der
Begriff der Wahrheit, den Marcuse ex machina mit dem der Progression gleichsetzt,
wodurch die Freund-Feind-Situation zunichst klassizistisch verzerrt zu werden
scheint. Dies induziert folgerichtig das aufklirerische epistemologische Dilemma
und dieses l6st Marcuse mittels des Ideologiearguments auf. Axel Honneth hat dar-
auf hingewiesen, dass der Gedanke, »dass die Ursache fiir den negativen Zustand

der Gesellschaft in einem Defizit an sozialer Vernunft gesehen werden muf3«,>> ein

14.02.2026, 19:37:43. Op:

63


https://doi.org/10.14361/9783839471364-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64

Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

einigendes Merkmal aller Theoretiker der Frankfurter Schule, zu denen er Marcuse
rechnet, sei. Dies mag allerdings die Differenzen zwischen diesen Theoretikern
zu stark nivellieren. Der Marcuse’sche Ideologiegedanke ihnelt hier sehr dem
postmarxistischen, auf den wir zuriickkommen werden, wihrend Horkheimer und
Habermas auf den jeweilig entgegengesetzten Seiten des Spektrums — nicht nur —
in dieser Hinsicht nur noch wenig mit Marcuse zu einen scheint.

Was es hier festzuhalten gilt, ist, dass Marcuse in der Figur der Durchwirkung
der Freund-Feind-Situation mit dem Wahrheitsgedanken, der selbst aber wieder
an einen Ideologiebegrift zuriickgekoppelt wird, die bislang behandelten Schema-
ta von Antagonismus zu durchbrechen scheint, hier besonders in der Kopplung der
Vernunft mit dem Ideologiebegriff. Einerseits leistet dieser bereits die Konstitution
der Identititen, die als Antagonisten auftreten werden. Doch ist andererseits in die-
ser Konstitution bereits eine Transzendierung des blof3 antagonistischen Konzepts
angelegt. Esist eine Seite privilegiert als die nicht-ideologisierte, wihrend die ande-
re als der Antagonist nur aufgrund der ideologischen Intoxikation auftritt. Entfiele
die »Tyrannei der 6ffentlichen Meinung«, wiirden die Menschen als vernunftbegab-
te Wesen sicherlich selbst erkennen, dass sie auf der falschen Seite stehen, und der
Antagonismus wiirde kollabieren. Dies relativiert die Freund-Feind-Situation hin
auf die Frage nach der Konstitution der Identititen — und legt andere Strategien
nahe, wie wir sehen werden.

Wir sind in den letzten Paragraphen auf verschiedene Modi von Antagonismus
gestofien. Die Konzeptionen von Auseinandersetzung, die dort jeweils entworfen
wurden, bilden ein kompliziertes Geflecht von Paradigmen, die nebeneinander her
existieren. Wir hatten das Auftreten der expliziten Freund-Feind-Theorien in den
20er-Jahren zum Ausgangspunkt genommen. Freilich ersetzen diese nicht etwa die
anderen skizzierten Modi von Antagonismus, sondern treten neben diese in einer
Form von Bloch'scher Ungleichzeitigkeit. Wollte man die Modi von Antagonismus,
die sich in den 20er-Jahren vorfinden lassen, grob klassifizieren und nach histori-
scher Provenienz ordnen, finde man zunichst das klassizistische Schema vor. Die-
ses beruht auf der Idee einer ewigen Wahrheit, die nicht nur erkannt werden kann,
sondern auch bereits bekannt ist. Die Wahrheit fordert Nachfolge und Opponen-
ten sind notwendige Antagonisten. Dieses Schema findet sich freilich heute wie zu
allen Zeiten und bildet letztlich die Hintergrundfolie aller Konzeptionen von Aus-
einandersetzung.

Daneben tritt das aufklarerische Konzept der Toleranz, das sich aus einem epis-
temologischen Problem ergibt: der faktischen Diversitit von Gruppenidentititen,
die - religiose — Wahrheiten reklamieren, zwischen denen die universale Vernunft
nicht entscheiden kann. Dies erfordert den Riickzug ins Formale und dessen Kodi-
fizierung ist das Toleranzideal als die Idee der Koprisenz von Identititen, zwischen
denen aus erkenntnistheoretischen Griinden keine Entscheidung moglich ist.

14.02.2026, 19:37:43. Op:



https://doi.org/10.14361/9783839471364-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Modi von Antagonismus

Einen weiteren Strang bildet das gescheiterte Hegel’sche Projekt. Dieses suchte
den Formalismus zu iiberwinden und im Gedanken der Dialektik eine Vermittlung
von antagonistischen Identititen zu generieren, die weder die Wahrheit suspen-
dierte, noch einer Seite zugestand. Diese Losung erforderte einerseits eine idealisti-
sche Basis, die wenig Uberzeugungskraft entfaltete, und dasselbe galt andererseits
fiir ihre geschichtsphilosophischen Konsequenzen. Die Marx’sche Adaption dage-
gen entfaltete einige Wirkungskraft und in den 20er-Jahren figuriert sie als ein-
flussreiche Freund-Feind-Konzeption. Die fundamentale Schwierigkeit, die Mar-
xens materialistische Vermittlung des Hegel'schen Gedankens eingefiithrt hatte, war
in ein dialektisches Naturgesetz aufgelost worden, das die Konstitution der Klassen
als Antagonisten und die Notwendigkeit des Klassenkampfes begriindete und den
angenehmen Nebeneffekt mit sich brachte, dass es sogar die Deduktion des not-
wendigen Siegs einer Seite erlaubte.

Neben all diese Konzeptionen treten in den 20er-Jahren die expliziten Freund-
Feind-Theorien, die wir analysiert haben. Diese suspendieren den Gedanken der
Wahrheit und die damit einhergehenden epistemologischen Restriktionen vollstin-
dig. Vielmehrkonzipieren sie notwendige, aus der Kategorie der Identitit ableitbare
Freund-Feind-Situationen, die weder Privilegierung eines Antagonisten, noch Ver-
mittlung zwischen diesen vorsehen.

Alldiese Konzeptionen von Auseinandersetzung stehen (un-)gleichzeitig neben-
einander und haben auf den ersten Blick wenig gemeinsam. Wir haben sie als Modi
von Antagonismus bezeichnet, um sie zu unterscheiden von Konzeptionen, die nach-
folgend neben diese treten. Es kann nicht oft genug betont werden, dass dadurch
keineswegs diese Konzeptionen verschwinden. Ihr tatsichliches Schicksal ist erheb-
lich komplizierter. Auch sind die Formen von Auseinandersetzung, die wir im Wei-
teren untersuchen werden, nicht aus dem Nichts geschaffen worden. Beispielswei-
se wird der Marx’sche Gedanke der Produktion des Bewusstseins, der in der vul-
girmarxistischen Tradition nur eine untergeordnete Rolle gespielt hat, zu zentraler
Bedeutung fiir bestimmte Konzeptionen gelangen, und sicherlich ist der Gedanke
nicht vollig neu gewesen — wie iberhaupt wenig neue Gedanken gedacht werden.
Doch bilden sich neue Konstellationen und wissenssoziologische Privalenzen, die
gestatten von einer vollig neuen Situation zu sprechen.

Wir werden fir das Folgende die Skizze der Situation der 20er-Jahre zum Aus-
gangspunkt nehmen, die wir soeben entworfen haben. Der Ausgangspunkt ist we-
der rein willkiirlich noch logisch zwingend — er bildet eine markante Hintergrund-
folie fiir die Konzeptionen von Auseinandersetzung, denen wir uns nun zuwenden
wollen, und trigt andererseits die charmante Eigenschaft einen Zeitraum von hun-
dert Jahren abzustecken, der als das Versuchslabor begriffen werden kann, in dem
die Konzeptionen entwickelt wurden, die den heutigen historischen Moment pri-
gen und dessen Resonanzraum bilden.

14.02.2026, 19:37:43. Op:

65


https://doi.org/10.14361/9783839471364-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14.02.2026, 19:37:43.



https://doi.org/10.14361/9783839471364-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

