
56 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

andersetzung nachModus des Kampfes von Positionen eine historisch mindestens

ebenso angemessene Antwort auf die Herausforderung der Zeit ergeben wie ihre

Alternativen.

§ 7 Werte und Toleranz

In unseren Untersuchungen zu Formen von Antagonismus sind wir regelmäßig auf

den Begriff der Identität gestoßen. Nun ist dieser freilich selbst hochgradig prekär.

Nicht erst seit den Studien Meads, Freuds, Lacans, Eriksons und anderer ist klar,

dass bereits die Identität eines Individuums sehr instabil undwomöglich nicht ein-

mal als Einheit zu begreifen ist. Der Verdacht liegt nahe, dass dies umso stärker

für soziale Gruppen gelten wird, wo diese Antagonisten werden sollen. Denn was

konstituiert die Identität einer Gruppe, und weshalb lässt sich eine Menge von In-

dividuen als eine Einheit betrachten, die imstande ist, einen Konflikt auszutragen,

wenn nicht durch reineDeklaration?Die Antworten darauf sind uneinheitlich –wir

hatten bereits gesehen, dass Carl Schmitt das Konzept des ›Volkes‹ verwendet, was

eine relativ bequeme Lösung ist,wenngleich sie die Fragestellung zunächst nur ver-

lagert.Dies illustrieren ambesten die verzweifeltenBemühungender Anhänger der

Volksidee, diese auf biologische Kategorien zu reduzieren.212

Auf eine ähnliche Problematik waren wir in der Konzeption der ›Klasse‹ gesto-

ßen.Diesewurde zumeist über ökonomischeTheorien begründet,was das Problem

des Klassenbewusstseins aufwarf. Denn selbst wenn eine soziale Gruppe anhand

ökonomischer Gesichtspunkte als eine Klasse begriffen werden konnte, so garan-

tierte dies a priori durchaus noch nicht deren Verhalten als soziale Einheit oder gar

die Bereitschaft in eine antagonistische Situation einzutreten.

Esmag kein Zufall sein, dass in der nämlichen historischen Situation zu Anfang

des letzten Jahrhunderts ein Begriff zu ungekannten Ehren kam, der die Problema-

tik gewissermaßen vonhinten aufzuzäumengeeignet zu sein schien: der desWertes.

Der Vorteil, den der Begriff mit sich brachte, war, dass in ihm bereits inhärent die

Fähigkeit zurBildung von sozialenGruppen angelegtwar.Es ist ein analytischesUr-

teil, dassWerte erstrebenswert sind–wenngleich durchaus nicht klar ist,was es be-

deutet, einenWert zu erstreben –, und daraus ergibt sich, dass die Orientierung an

denselben Werten eine Kongruenz von Wünschen und womöglich sogar Handlun-

gen ergeben kann, was eine vielversprechende Ausgangssituation zur Konstitution

der Identität einer sozialen Gruppe zu ergeben scheint. Dies ist ein Gedankengang,

der in der heutigen Debatte implizit oft vorausgesetzt wird, so dass er meist kei-

ner Explikationmehr bedarf. Die Idee von ›geteiltenWerten‹, die eine ›Kultur‹ oder

gar eine ›Nation‹ bilden, hält sich hartnäckig, wie oft auch dagegen Sturm gelaufen

wird. François Jullien schrieb kürzlich kritisch:

https://doi.org/10.14361/9783839471364-009 - am 14.02.2026, 19:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Modi von Antagonismus 57

»DieWerte [Herv. i. O.], weltumspannend, wie sie nun einmal sind, rufen zu einer

Anhängerschaft auf, bei der man sich immer fragen kann, wovon sie abhängig ist:

ob sie nicht stets ein bisschen beliebig, zumindest aber relativ ist und ob sie wirk-

lich von irgendeiner geheimeren, tieferen, im Grunde wenig klaren Verbunden-

heit herrührt, die man jedenfalls nur schwer zu rechtfertigen vermag.«213

Die Position, die er hier verhalten angreift und – zu Recht – als allgemein bekannt

voraussetzt, ist eben die der Konstitution von Identität durchWerte, die qua solche

bereits ›zur Anhängerschaft aufrufen‹.

Die Herkunft dieser Idee ist sehr verworren und ergibt letztlich kein einheitli-

ches Bild. Relevant ist hier allerdings das plötzliche Interesse für das Konzept und

seine Verortung inTheorien des frühen 20. Jahrhunderts, die den oben betrachteten

Freund-Feind-Theorien – zumindest zeitlich – sehr nahestehen.

Den Hintergrund für diese Entwicklung bilden zunächst die Arbeiten Wilhelm

WindelbandsundHeinrichRickerts einerseits undMaxWebers andererseits,die al-

le etwa um die Jahrhundertwende entstanden. Die badischen Neukantianer hatten

in ihremBestreben,denStatus derGeisteswissenschaften–bzw.derKulturwissen-

schaften–neuzubestimmenunddiese gegendieÜbergriffe derNaturwissenschaft

zu behaupten, zunächst die Differenz der ›nomothetischen‹ und der ›idiographi-

schen‹ Methode eingeführt.214 Während es Aufgabe der Naturwissenschaften ist,

allgemeine Gesetze aufzustellen, besteht die Tätigkeit der Kulturwissenschaften,

deren paradigmatische Ausprägung die Historiographie darstellt, in der Beschrei-

bung vonBesonderem.Nun ist freilich nach einemalten aristotelischenDiktumkei-

neWissenschaft von Besonderemmöglich – und dies warf eine wissenschaftstheo-

retische Problemstellung auf, die bis heute verhandelt wird. Sie lässt sich am Bei-

spiel der Geschichtswissenschaft besonders prägnant formulieren, denn dort stellt

sich unmittelbar die Frage, weshalb denn eigentlich die Taten Napoleons Gegen-

stand der Geschichtswissenschaft sind und nicht etwa die Taten einer beliebigen

Privatperson,die zur selbenZeit gelebt hat.DieKategorie der ›Relevanz‹ ist zuwohl-

feil, denn diese selbst verlangt nach einer Begründung. Rickerts Antwort war der

Begriff desWertes: was einen Gegenstand der Beschreibung wert macht, ist dessen

Verknüpfungmit einemWert.215 Dies resultiert in einemmethodischen Prinzip der

Geschichtswissenschaft:

»Aus der unübersehbaren Fülle derObjekte berücksichtigt derHistoriker zunächst

die, welche in ihrer individuellen Eigenart entweder selbst Kulturwerthe verkör-

pern oder mit ihnen in Beziehung stehen, und aus der unübersehbaren Fülle, die

jedes Einzelne ihm darbietet, wählt er sodann wiederum nur das aus, woran die

Bedeutung für die Kulturentwicklung hängt.«216

https://doi.org/10.14361/9783839471364-009 - am 14.02.2026, 19:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

DieserBegriff derKulturwerteswurdeungeheuer einflussreich.Es ist bereits ander

oben zitierten Formulierung merklich, dass Rickert diese Werte durchaus für eine

objektive Gegebenheit hielt, und tatsächlich bezeichnete er die Kulturentwicklung

als eine »Entwicklungsreihe«217 und die Begriffsbildung der Kulturwissenschaften

als eine »teleologische«.218 Rickert entwarf anhand dieser Begriffe einer Rekonzep-

tualisierung der Philosophie als einer Wissenschaft von den Werten, die von dem

Gegenstand der Naturwissenschaft radikal getrennt waren: dieser ist und jene gel-

ten.Eswar jedoch vor allemdie InstallationdesWertbegriffs selbst, die Einfluss ent-

faltete.

Max Weber schließlich griff auf Rickerts Konzept explizit zurück und setzte

den Wert als das erkenntnisleitende Prinzip auch der Sozialwissenschaften an.219

Zugleich wandte er sich jedoch bekanntlich im sogenannten ›Werturteilsstreit‹

gegen die Vorstellung, dass Wissenschaft selbst Werte ermitteln könne, die dann

zum Prinzip des Handelns werden könnten.220

Vor diesem historischen Hintergrund entwickelte 1916 Max Scheler seine ›ma-

teriale Wertethik‹. Deren Bemühung, sich sowohl gegen die Kantische wie die

vorkantischen Ethiken abzugrenzen, entwickelt eine bezeichnende Parallele zu den

Freund-Feind-Theorien, die wir bereits betrachtet haben. Scheler gestand Kant das

Verdienst zu, die aristotelischen Güter- und Zweckethiken überwunden und damit

erst die Möglichkeit geschaffen zu haben, eine zukünftige Ethik zu entwerfen.Was

er bestreitenmöchte, ist Kants Annahme, »[a]llemateriale Ethik [müsse] notwendig

Güter- und Zweckethik sein.«221 Kant habe in der berechtigten Kritik der Güter-

und Zweckethiken den Fehlschluss begangen, nach Beseitigung dieser sei keine

materiale Ethikmehrmöglich, sondern nurmehr,was Scheler den ›Formalismus in

der Ethik‹ nennt. Das Kant’sche Sittengesetz beruhte einerseits auf der Idee einer

allgemein-menschlichen Vernunft, die Scheler nicht ansetzen will,222 andererseits

enthielt es keinematerialen Inhalte, sondernnur eine formaleRegel der praktischen

Vernunft. Scheler möchte diesen Formalismus überwinden und seine Strategie be-

ruht auf dem Konzept desWertes. Kant habe den Fehler begangen,materiale Ethik

mit Güter- und Zweckethik zu identifizieren. Diese seien freilich nicht zu recht-

fertigen und zwar weil die Ethik nicht der Empirie entnommen werden kann, um

den Preis der Relativität, die sich aus dem aposteriorischen Charakter ergibt223

– hier schließt Scheler sich durchaus der Kant’schen Argumentation an.224 Doch

habe Kant das Kind mit dem Bade ausgeschüttet und dabei die Werte verbannt,

die nun aber nach Scheler durchaus apriorischen Charakter haben.225 Werte sind

für Scheler objektive gegebene Entitäten, die wir wahrnehmen können, und zwar

jenseits jeder empirischen Erfahrung. Er verwendet Husserl’sche Phänomenologie

zur Rechtfertigung dieser Behauptung: ähnlich wie Husserl gezeigt habe, dass

in der phänomenologischen Wesensschau ideale Gegenstände wie etwa mathe-

matische Wahrheiten erkannt werden könnten – die ja die vielversprechendsten

Kandidaten für apriorische Erkenntnis darstellen –, so sei es in einer analogen Er-

https://doi.org/10.14361/9783839471364-009 - am 14.02.2026, 19:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Modi von Antagonismus 59

fahrungmöglich,Werte an sich zu erfahren. In gut Husserl’scherManier analysiert

er die phänomenologische Erfahrung von ›Strebenszielen‹ und findet an diesen

eine »Wertkomponente« und eine »Bildkomponente« vor.226 Erstere wiederum ist

es erst, die das Streben zum Streben macht,227 und sie ist »im Fühlen [Herv. i. O.]

zunächst gegeben«.228Hieraus entwickelt Scheler imWeiteren eine objektive Ethik,

die auf der apriorischen Existenz von Werten basiert, welche in der phänomeno-

logischen Erfahrung zugänglich werden, selbst durchaus aber nicht an Erfahrung

gebunden und damit apriorisch sind. Die vorgängig gegebenen Werte, die so eine

objektive Realität gewinnen, können gefühlt werden und dies ermöglicht erst die

sittliche Erkenntnis.

Bis zu diesem Punkte ließe sich vermuten, dass Schelers Ethik letztlich Kon-

sequenzen der Natur haben müsste, die wir oben ›klassizistisch‹ genannt haben.

Wenn es eine objektiveWelt vonWerten gibt,die auchbereits einHöher undNieder,

ein Gut und Böse kennen, dann sollte dies den ewigenWerten Bendas entsprechen

und einen universalen Zielpunkt menschlichen Verhaltens kennen, der sich an den

höchstenWerten, die ahistorisch gegeben sind, orientiert. Tatsächlich hat Schelers

Theorie solche Implikationen, jedoch durch eine faszinierende Einschränkung ver-

mittelt. Scheler ist sich durchaus des Umstandes bewusst, dass Wertungen histo-

risch variabel sind, und dass keineswegs zu allen Zeiten alle Menschen dieselben

Dinge für gut und für böse gehalten haben. Dies scheint zunächst imWiderspruch

zu seinerTheorie von der objektivenWertewelt und ihrer Gegebenheit in der Erfah-

rung zu stehen. Scheler argumentiert hier aber überraschend, dass ganz imGegenteil

erst vor dem Hintergrund einer objektiven Wertewelt die ›Relativität‹ von Werten

verständlich werde:

»Gerade die recht verstandene absolute Ethik ist es, die diese Verschiedenheit,

jenen emotionalen Wert-Perspektivismus der Zeit- und Volkseinheiten und je-

ne prinzipielle Unabgeschlossenheit der Bildungsstufe des Ethos selbst geradezu

gebieterisch fordert [Herv. i. O.]. Eben da die sittlichen Wertschätzungen und ih-

re Systeme viel mehrförmiger und reicher an Qualitäten sind, als es die Mannig-

faltigkeit der bloßen Naturanlagen und der Naturwirklichkeit der Völker sinnvoll

erwarten ließen, müßte schon aus diesem Grunde auch ein objektives Reich von

Werten angenommenwerden, in die ihr Erlebennur sukzessiv undnach bestimm-

ten Strukturen der Auswahl der Werte einzudringen vermag.«229

Das subtile Argument muss wohl dahingehend verstanden werden, dass es zwar

sehr wohl eine objektiveWertewelt und auch eine objektive Rangordnung derWer-

te gibt, – dass aber diese so umfassend, komplex und reichhaltig ist, dass sie noch

von keinem Volk zu keiner Zeit je erfasst worden ist. Vielmehr dringt jede soziale

Gruppe nur bis zu einem gewissen Punkt in die Wertewelt vor, und aus diesem ihr

bekannten Ausschnitt entsteht ihr Ethos. Dies erklärt den prima facie gegebenen

https://doi.org/10.14361/9783839471364-009 - am 14.02.2026, 19:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

Relativismus vonWerten – ja, er wird dadurch sogar gewissermaßen notwendig.Die

Entwicklung des Ethos in derMenschheitsgeschichte wird zu einer Exploration der

objektivenWertewelt, die stets nur ausschnitthaft gegeben ist.

Hinzu tritt nun noch ein weiterer Aspekt: Werte bedingen für Scheler Normen.

Hans Kelsen schrieb einmal, dass ein »Urteil, daß ein tatsächliches Verhalten so

ist, wie es wie es einer objektiv gültigen Norm gemäß sein soll, […] ein Wert-Urteil

[ist]«.230 Diese rechtspositivistische Perspektive erklärt den Wert zu einer abgelei-

teten Instanz der Norm: für Scheler ist es umgekehrt. Er entwirft gewissermaßen

ein Kalkül derWerte:

»Es müssen weiterhin die Wesenszusammenhänge zwischenWert und (idealem)

Sollen hier genannt werden. An erster Stelle der Satz, daß alles Sollen in Werten

fundiert seinmuß, d.h nurWerte sein sollen und nicht sein sollen; sowie die Sätze,

daß positive Werte sein sollen und negative nicht sein sollen.«231

Für Scheler gilt also radikal umgekehrt, dass alles Sollen sich nur ausWerten ablei-

tet, und zwar ist die Relation zum Sein-Sollen die, dass genau die positiven Werte

sein sollen. Dies wiederum generiert einen moralischen Impetus für den, der die

Werte kennt. Und spätestens hier können Werte in Konflikt geraten, insbesondere

wenn nach der Erkenntnis neuer Werte die alten ›relativiert‹ werden.232 Dies rückt

Scheler in der Konsequenz trotz klassizistischen Prämissen in unmittelbare Nähe

der Freund-Feind-Theorien der 20er-Jahre. Zwar gibt es eine objektive Werteord-

nung und diese ist demMenschen zugänglich, doch ist sie so komplex, dass sie zu-

mindest faktisch noch nie völlig erkannt wurde. Scheler betont, dass sich daraus

auch verschiedene Relationen derWerte untereinander im Ethos eines Volkes erge-

ben können.233 Zugleich verlangen dieWerte einHandeln in ihremSinne, soweit sie

erkannt sind: sie setzen Normen. Diese wiederum können miteinander in Konflikt

stehen, sowohl in derKenntnis vonübergeordnetenWertenwie in derDifferenz von

Relationen von Werten innerhalb eines Ethos. Dies bedingt mehrerlei: zum einen

entsteht sonachdemselbenArgument,nachdemSchelerdiehistorischeVariabilität

derWertungenauf die objektiveExistenzderWerte gründenwill, eineNotwendigkeit

des Nebeneinanders von Wertsystemen, die auf unmittelbarer Erkenntnis objekti-

ver Gegebenheiten gründen und doch in Konflikt stehen können. Zum anderen ver-

langen dieseWerte ein Handeln, das ihnen gemäß ist. Dies scheint die Notwendig-

keit von Konfliktsituationen zu implizieren und diese auf der Kategorie des Ethos

zu begründen, der selbst wiederum eine bestimmte Erkenntniskonstellation inner-

halb der Wertewelt beschreibt. Es ist unklar, ob Scheler der Ansicht ist, dass eine

vollständige Erkenntnis der gesamten Wertewelt dem Menschen wenigstens prin-

zipiell möglich wäre, zumindest faktisch ergibt sich daraus aber eine notwendige

Konfliktsituation, die auf »Strukturen der Auswahl der Werte«234 beruhen. Diese

Strukturen konstituieren den Ethos eines Volkes, der gewissermaßen als ethische

https://doi.org/10.14361/9783839471364-009 - am 14.02.2026, 19:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Modi von Antagonismus 61

Variante des Identitätskonzeptes fungiert. Der bezeichnendste Aspekt ist freilich

die Auflösung der klassizistischen Annahme der Kant’schen Vernunft wie der tradi-

tionellen materialen Ethik hin zu einem Konstrukt, das trotz objektiver Prämissen

die historische Variabilität von Wertsystem nachgerade zur Notwendigkeit erhebt.

Die Scheler’sche Wertethik stellt sich so dar als die Aktualisierung einer objektiven

Ethik unter den Vorzeichen des frühen 20. Jahrhunderts und lässt sich zugleich le-

sen als Transformation des antagonistischen Paradigmas in eine ethische Gestalt.

Die entscheidenden Punkte, die hier stellvertretend festzuhalten sind, sind die

Verbindung vonWertenmit Identität –personaler wie sozialer Natur –, und der norma-

tive Gehalt von Werten. Beides sind wiederkehrende Merkmale von Werttheorien235

undmachen dieWerte gewissermaßen zur Reifizierung des antagonistischen Prin-

zips, da sie sowohl die Konstitution der Antagonisten leistenwie auch in ihremnor-

mativen Anspruch die Notwendigkeit des Konfliktes begründen können.

Freilich ist bereits die Konstitution der Antagonisten nicht so simpel,wie sie zu-

nächst erscheinen mag. Amartya Sen hat in weiterem Kontext argumentiert, dass

ein »single-affiliation view«236 nicht haltbar sei, da Menschen stets zu zahlreichen

Gruppen gehört, die geeignet seien, eine Identität zu konstituieren.237 Es ließe sich

nochversuchen, Identitäten für bestimmteKontexte zukonzipieren, sodass in einer

gegebenen Situation nur eine Identität einschlägig wäre, doch auch diese Annahme

wäre kontrafaktisch, da Menschen durchaus zwei konfligierenden Gruppen angehö-

ren und sich beiden auch zugehörig fühlen können.238

Auch die zweite Konsequenz ist durchaus nicht notwendig. Die Infragestellung

dieser Notwendigkeit ist traditionell unter der Kategorie der Toleranz verhandelt

worden, welche insbesondere in der Aufklärung zu zentraler Bedeutung gelangte

– dort meist im Kontext der Diskussion über die freie Religionsausübung. Die

Aufklärung, die die universale Vernunft zum Leitbild erhoben hatte, stieß in der

Auseinandersetzung mit der Religion auf epistemologische Grenzen. Der Forma-

lismus, den Scheler an der Kant’schen Ethik kritisiert hatte, entstammte letztlich

derselbenWurzel: die Vernunft stieß in der BestimmungdesGutenwie in der Frage

nach dem Charakter – und nicht der Existenz –Gottes auf Grenzen. Die deistische

Idee wie das Sittengesetz waren Ableitungen einer epistemologischen Konsequenz

in der Inauguration des universalenVernunftideals.Dieswiederumwarf eine Frage

auf: die Vernunft konnte die Frage nach der wahren Religion nicht beantworten

und de facto hingen die Menschen verschiedenen Religionen an – wie sollten sich

diese zueinander, und wie sollte der Staat sich zu ihnen verhalten?

Die Idee der Toleranz war älter239 und die Aufklärung erfand sie nicht. Doch

stellte sie den einzig möglichen Kandidaten für eine Antwort auf diese Frage dar.

Letztlich lässt sich die Toleranz als Ableitung des Kategorischen Imperativs begrei-

fen – den ja auch Kant nicht erst erfunden hat. Voltaires bekannte Schrift Über die

Toleranz, die 2015 im Kontext des Charlie Hebdo-Anschlages zu neuer Bekanntheit

gelangt ist, begründete die Toleranz eben so:

https://doi.org/10.14361/9783839471364-009 - am 14.02.2026, 19:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

»Das Menschenrecht kann auf nichts anderes als auf dies Naturrecht gegründet

werden, und der große Grundsatz beider über den ganzen Erdboden ist: Was du

nichtwillst,dasmandir tun soll, das tue duauchnicht [Herv. i. O.].NachdiesemGrund-

satz ist’s aber nicht einzusehen, wie ein Mensch zum andern sagen kann: Glaube,

was ich glaube und was du nicht glauben kannst, oder du sollst des Todes sein [Herv. i.

O.].«240

Die Toleranz stellt sich so zunächst dar als die Antwort der universalen Vernunft

auf epistemologische Limitationen ihres Anwendungsbereichs. Sie konnte von hier

aus generalisiert und auf andere Bereiche jenseits der Religionsausübung bezogen

werden, und trat dort häufig in Allianzenmit dem Freiheitsbegriff.241

Nun brachte allerdings das Konzept der Toleranz von vornherein eine funda-

mentale Schwierigkeit mit sich: es implizierte in seiner naiven Form eine Indiffe-

renz gegenüber demTolerierten,die auch die Toleranz der Intoleranz nach sich ziehen

konnte. Auf dieses Problem stieß bereits Voltaire:

»Es ist wahr, der große Kaiser Chontchin, der vernünftigste und großmütigste viel-

leicht, den China jemals gehabt hat, hat die Jesuiten vertrieben; aber nicht, weil

er intolerant war, sondern weil es die Jesuiten waren.«242

Der Missionsgedanke, der sich aus der Annahme der Kenntnis religiöser Wahrheit

ergeben kann,widerspricht demToleranzgedanken.Dieswirft die Frage auf, ob To-

leranz auch meint, tolerant gegenüber solchen Missionsbestrebungen zu sein. Vol-

taire verneint diese.243 Man kann hier die Grenzen des Konzeptes der Toleranz se-

hen. Die Freund-Feind-Theorien, die wir betrachtet haben, implizierten meist ei-

ne Notwendigkeit der Auseinandersetzung. Der Toleranzgedanke besteht aus die-

serPerspektive begriffen inder InfragestellungdieserNotwendigkeit undpostuliert

die Möglichkeit eines bloßen Nebeneinanders von Antagonisten, die damit freilich

aufhören, solche zu sein. Doch kollabiert dieses gedachte Equilibrium eben in dem

Moment, in dem eine Partei sich nicht damit zufriedengeben will, toleriert zu wer-

den–sei es,weil sie klassizistisch imNamenhöhererWertemissioniert, sei es, dass

sie offen partikulare Eigeninteressen durchzusetzen versucht.

HerbertMarcuse hat diese Problematik einflussreich unter demTitel derRepres-

siven Toleranz verhandelt. Marcuse verweist selbst auf die epistemologischen Wur-

zeln des Toleranzideals, dochmit einer überraschenden Pointe: »Das Telos der Tole-

ranz istWahrheit.«244Dieser seltsamanachronistisch anmutendeKlassizismus tritt

aber zugleich in Koalition mit Marcuses Gleichsetzung der Wahrheit mit Progressi-

on, vonwahr und falschmit progressiv und regressiv–»denn indiesemBereich sind

diese Begriffspaare gleichbedeutend«.245 Das Wahre, in dessen Namen man gegen

das Falsche intolerant sein darf undmuss, ist eine zukünftigeGesellschaft, die in die-

ser Form noch nicht existiert hat. Die Toleranz dagegen habe die Tendenz, die be-

https://doi.org/10.14361/9783839471364-009 - am 14.02.2026, 19:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Modi von Antagonismus 63

stehenden Verhältnisse zu zementieren.246 Dies bedingt die Notwendigkeit der In-

toleranz gegenüber den repressiven Verhältnissen, die Toleranz gewissermaßen als

Mittel der Beschwichtigung etabliert haben.

Marcuse invertiert den aufklärerischen Rahmen geradezu absolut. Das epis-

temologische Problem, das das aufklärerische Toleranzideal erfordert hatte, stellt

sich freilich auch ihm: wenn es eine objektiveWahrheit gibt – undMarcuse betont,

dass es sie gibt247 –, und selbst wenn Marcuse richtig liegt in seiner Annahme, dass

sie existiert als das progressive Ideal einer noch zu erbauenden Gesellschaft, dann

bleibt die Frage, woher diese Wahrheit gewusst werden kann. Die Aufklärung hatte

aus dieser Aporie die Konsequenz gezogen, sich auf die formale Toleranz zurückzu-

ziehen. Es war gerade der universale Vernunftbegriff gewesen, der angesichts der

Vielfalt ethischer und religiöser Vorstellungen, zur Entscheidung zwischenwelchen

sich kein experimentum crucis finden ließ, das Ideal der Toleranz als Analogon zum

kategorischen Imperativ erfordert hatte.Marcuses Inversion dieses Gedankens be-

steht nun in seiner Antwort auf die Frage,wer denn die objektiveWahrheit erkennen

könne. Er verweist darauf, dass schon in der liberalistischen Tradition die Tole-

ranzidee auf der Grundannahme der Rationalität der Individuen beruhte.248 Dies

ermöglicht ihm die Antwort: »jedermann ›in der Reife seiner Anlagen‹, jeder, der

gelernt hat, rational und autonom zu denken.«249 Dies zieht unmittelbar eine Frage

nach sich, die ja der Ausgangspunkt der aufklärerischen Selbstbeschränkung gewe-

sen war: die nach der Ursache der faktischen Uneinigkeit der immerhin rationalen

Individuen. Um dieser zu begegnen greift Marcuse auf ein Mittel zurück, das uns

noch beschäftigen wird: das Ideologieargument. Die rationalen Individuen sind in

ihrer Rationalität durch Erziehung und die »Tyrannei der öffentlichenMeinung«250

gestört und dies verhindert die Erkenntnis der objektiven Wahrheit. Das erfordert

die Bekämpfung dieser Tyrannei imNamender Progression, dieMarcuseweiterhin

mit der Wahrheit identifiziert. Dies hat einerseits die nahezu zynisch anmutende

Konsequenz ihm zu ermöglichen, die vielschichtige Realität der französischen,

chinesischen und kubanischen Revolutionen zu einem zivilisatorischen Fortschritt

zu vereinseitigen,251 andererseits gibt es ihm ein Kriterium für die Anwendbarkeit

von Toleranz an die Hand: sie ist zu üben gegen links und zu suspendieren gegen

rechts,252 da ersteres historisch den Fortschritt vorangetrieben habe.

Die Marcuse’sche Behandlung der Toleranz löst so deren Grundgedanken von

der Suspension des Konflikts auf in eine Freund-Feind-Situation zwischen Pro-

gression und Regression, zwischen Links und Rechts. Hinzu tritt nun aber der

Begriff derWahrheit, denMarcuse exmachinamit dem der Progression gleichsetzt,

wodurch die Freund-Feind-Situation zunächst klassizistisch verzerrt zu werden

scheint. Dies induziert folgerichtig das aufklärerische epistemologische Dilemma

und dieses löstMarcusemittels des Ideologiearguments auf. Axel Honneth hat dar-

auf hingewiesen, dass der Gedanke, »dass die Ursache für den negativen Zustand

der Gesellschaft in einemDefizit an sozialer Vernunft gesehenwerdenmuß«,253 ein

https://doi.org/10.14361/9783839471364-009 - am 14.02.2026, 19:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

einigendes Merkmal allerTheoretiker der Frankfurter Schule, zu denen er Marcuse

rechnet, sei. Dies mag allerdings die Differenzen zwischen diesen Theoretikern

zu stark nivellieren. Der Marcuse’sche Ideologiegedanke ähnelt hier sehr dem

postmarxistischen, auf denwir zurückkommenwerden,währendHorkheimer und

Habermas auf den jeweilig entgegengesetzten Seiten des Spektrums – nicht nur –

in dieser Hinsicht nur noch wenig mit Marcuse zu einen scheint.

Was es hier festzuhalten gilt, ist, dass Marcuse in der Figur der Durchwirkung

der Freund-Feind-Situation mit dem Wahrheitsgedanken, der selbst aber wieder

an einen Ideologiebegriff zurückgekoppelt wird, die bislang behandelten Schema-

ta von Antagonismus zu durchbrechen scheint, hier besonders in der Kopplung der

Vernunft mit dem Ideologiebegriff. Einerseits leistet dieser bereits die Konstitution

der Identitäten, die als Antagonisten auftreten werden. Doch ist andererseits in die-

ser Konstitution bereits eine Transzendierung des bloß antagonistischen Konzepts

angelegt.Es ist eineSeite privilegiert als die nicht-ideologisierte,währenddie ande-

re als der Antagonist nur aufgrund der ideologischen Intoxikation auftritt. Entfiele

die »Tyrannei der öffentlichenMeinung«,würden dieMenschen als vernunftbegab-

te Wesen sicherlich selbst erkennen, dass sie auf der falschen Seite stehen, und der

Antagonismus würde kollabieren. Dies relativiert die Freund-Feind-Situation hin

auf die Frage nach der Konstitution der Identitäten – und legt andere Strategien

nahe, wie wir sehen werden.

Wir sind in den letzten Paragraphen auf verschiedene Modi von Antagonismus

gestoßen. Die Konzeptionen von Auseinandersetzung, die dort jeweils entworfen

wurden, bilden ein kompliziertes Geflecht von Paradigmen, die nebeneinander her

existieren. Wir hatten das Auftreten der expliziten Freund-Feind-Theorien in den

20er-Jahren zumAusgangspunkt genommen. Freilich ersetzen diese nicht etwa die

anderen skizzierten Modi von Antagonismus, sondern treten neben diese in einer

Form von Bloch’scher Ungleichzeitigkeit. Wollte man die Modi von Antagonismus,

die sich in den 20er-Jahren vorfinden lassen, grob klassifizieren und nach histori-

scher Provenienz ordnen, fändeman zunächst das klassizistische Schema vor. Die-

ses beruht auf der Idee einer ewigenWahrheit, die nicht nur erkannt werden kann,

sondern auch bereits bekannt ist. Die Wahrheit fordert Nachfolge und Opponen-

ten sind notwendige Antagonisten. Dieses Schema findet sich freilich heute wie zu

allen Zeiten und bildet letztlich die Hintergrundfolie aller Konzeptionen von Aus-

einandersetzung.

Daneben tritt das aufklärerische Konzept der Toleranz, das sich aus einem epis-

temologischen Problem ergibt: der faktischen Diversität von Gruppenidentitäten,

die – religiöse –Wahrheiten reklamieren, zwischen denen die universale Vernunft

nicht entscheiden kann. Dies erfordert den Rückzug ins Formale und dessen Kodi-

fizierung ist das Toleranzideal als die Idee der Kopräsenz von Identitäten, zwischen

denen aus erkenntnistheoretischen Gründen keine Entscheidungmöglich ist.

https://doi.org/10.14361/9783839471364-009 - am 14.02.2026, 19:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Modi von Antagonismus 65

Einen weiteren Strang bildet das gescheiterte Hegel’sche Projekt. Dieses suchte

den Formalismus zu überwinden und im Gedanken der Dialektik eine Vermittlung

von antagonistischen Identitäten zu generieren, die weder die Wahrheit suspen-

dierte,noch einer Seite zugestand.Diese Lösung erforderte einerseits eine idealisti-

sche Basis, die wenig Überzeugungskraft entfaltete, und dasselbe galt andererseits

für ihre geschichtsphilosophischen Konsequenzen. Die Marx’sche Adaption dage-

gen entfaltete einige Wirkungskraft und in den 20er-Jahren figuriert sie als ein-

flussreiche Freund-Feind-Konzeption. Die fundamentale Schwierigkeit, die Mar-

xensmaterialistischeVermittlungdesHegel’schenGedankens eingeführt hatte,war

in ein dialektischesNaturgesetz aufgelöst worden, das die Konstitution der Klassen

als Antagonisten und die Notwendigkeit des Klassenkampfes begründete und den

angenehmen Nebeneffekt mit sich brachte, dass es sogar die Deduktion des not-

wendigen Siegs einer Seite erlaubte.

Neben all diese Konzeptionen treten in den 20er-Jahren die expliziten Freund-

Feind-Theorien, die wir analysiert haben. Diese suspendieren den Gedanken der

Wahrheit unddiedamit einhergehendenepistemologischenRestriktionenvollstän-

dig.Vielmehrkonzipieren sienotwendige,ausderKategorieder Identität ableitbare

Freund-Feind-Situationen, die weder Privilegierung eines Antagonisten, noch Ver-

mittlung zwischen diesen vorsehen.

All dieseKonzeptionenvonAuseinandersetzungstehen (un-)gleichzeitigneben-

einander und haben auf den ersten Blick wenig gemeinsam.Wir haben sie alsModi

von Antagonismus bezeichnet, um sie zu unterscheiden von Konzeptionen, die nach-

folgend neben diese treten. Es kann nicht oft genug betont werden, dass dadurch

keineswegsdieseKonzeptionenverschwinden.Ihr tatsächlichesSchicksal ist erheb-

lich komplizierter. Auch sind die Formen von Auseinandersetzung, die wir imWei-

teren untersuchen werden, nicht aus demNichts geschaffen worden. Beispielswei-

se wird der Marx’sche Gedanke der Produktion des Bewusstseins, der in der vul-

gärmarxistischen Tradition nur eine untergeordnete Rolle gespielt hat, zu zentraler

Bedeutung für bestimmte Konzeptionen gelangen, und sicherlich ist der Gedanke

nicht völlig neu gewesen – wie überhaupt wenig neue Gedanken gedacht werden.

Doch bilden sich neue Konstellationen und wissenssoziologische Prävalenzen, die

gestatten von einer völlig neuen Situation zu sprechen.

Wir werden für das Folgende die Skizze der Situation der 20er-Jahre zum Aus-

gangspunkt nehmen, die wir soeben entworfen haben. Der Ausgangspunkt ist we-

der rein willkürlich noch logisch zwingend – er bildet eine markante Hintergrund-

folie für die Konzeptionen von Auseinandersetzung, denen wir uns nun zuwenden

wollen, und trägt andererseits die charmante Eigenschaft einen Zeitraum von hun-

dert Jahren abzustecken, der als das Versuchslabor begriffen werden kann, in dem

die Konzeptionen entwickelt wurden, die den heutigen historischen Moment prä-

gen und dessen Resonanzraum bilden.

https://doi.org/10.14361/9783839471364-009 - am 14.02.2026, 19:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839471364-009 - am 14.02.2026, 19:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

