
ESSAY

Agnes Heller

Vom Standpunkt der anderen denken: Zum Verhältnis von
Philosophie und Politik

Rede anlässlich der Verleihung des 4. Internationalen Willy-Brandt-Preises

Ich empfinde es als eine große Ehre, dass Sie mich im Jahr 2015 mit dem Interna-
tionalen Willy-Brandt-Preis auszeichnen. Dieser Preis hat eine besondere Bedeutung
für mich. Willy Brandts Einsetzung ins Amt des Bundeskanzlers von Deutschland
war für mich, wie auch für alle anderen am Leben gebliebene Opfer des Nazismus,
das Zeichen, dass Deutschland unwiderruflich mit dieser Vergangenheit gebrochen
hat, um zu der großen Tradition der deutschen Sozialdemokratie zurückzukehren.
Willy Brandts Courage, im Krieg gegen seine durch Nazis fehlgeleitete Heimat zu
kämpfen, war in unseren Augen das beste Zeichen von Patriotismus, der wahren
Liebe zum Vaterland. Die Ideen der Freiheit und Gleichheit, der Praxis der sozialen
Verantwortlichkeit ohne Paternalismus, die seine Regierung kennzeichneten, gelten
heute wie damals als Richtschnur demokratischer Politik.

Ich habe diese Auszeichnung als Philosophin bekommen; als eine Philosophin, die
sich mehrmals für die Freiheit gegen Unterdrückung und Tyrannei einsetzte. Ich war
nicht allein gewesen. Auch in den Zeiten des Kádár-Regimes habe ich dem offiziellen
Druck – zusammen mit Freunden – widerstanden. Wir haben zusammen gegen die
sowjetische militärische Intervention in der Tschechoslowakei öffentlich protestiert
und dafür mit unserem wissenschaftlichen Leben in Ungarn bezahlt. Und es ist auch
nicht zufällig, dass die Kampagne der Orban-Regierung für die Einschränkung der
Freiheitsrechte mit einer Kampagne gegen die Philosophen anfing.

Philosophen werden oft als weltfremde Wesen dargestellt. Alle kennen Platons
Anekdote über Thales, der in die Kloake fiel, weil er in den Himmel blickend nicht
bemerkte, was vor seinen Füßen lag. Diese Anekdote berichtet doch nicht über
Weltfremdheit, aber über die Verschiedenheit zweier Welten: der empirischen und
der transzendentalen Welt. In der ersten Welt gilt die bloße Meinung, das ungeprüfte
Wissen, die Vorurteile. In der anderen Welt gilt das geprüfte Wissen, die Reflexion,
das autonome Denken. An die erste Welt passt man sich an, dort nimmt man die
Sachen, wie sie eben sind, dort wiederholt man, was die anderen, besonders die
Obrigkeiten, sagen. In der zweiten Welt sagt man: »Es ist nicht wahr, was ihr als
wahr annehmt; etwas anderes ist wahr. Es ist nicht gut, was ihr als das Gute anseht,
etwas anderes ist wahrlich gut.«

Obwohl unsere Zeit die metaphysische Philosophie, die dieses Sprachspiel erfun-
den hat, hinter sich ließ, blieb dieses Sprachspiel auch in unseren Tagen gültig. Des-
wegen waren und sind Philosophen für die Herrschenden immer verdächtig. Des-
wegen wurden (verhältnismäßig zu ihrer Zahl) viele Philosophen hingerichtet und

Leviathan, 47. Jg., 4/2019, S. 514 – 516, DOI: 10.5771/0340-0425-2019-4-514

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-4-514 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:16:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-4-514


ins Gefängnis gesperrt. Deswegen waren so viele philosophische Bücher verboten
oder wurden verbrannt, sodass Rousseau sagen konnte: »Verbrennen ist kein Argu-
ment.« Noch mehr Philosophen verloren ihre Stellung oder starben in der Emigra-
tion. Schon der erste Philosoph, Socrates, war der Verleugnung der Götter des Staa-
tes und dem Verderben der Jugend angeklagt, wie so viele nach ihm.

In der öffentlichen Einbildung erscheinen Philosophen als alte Männer, die sich
im Elfenbeinturm ihre Lebenszeit mit der Lektüre ebenfalls alter Bücher vertreiben
und sich um weltliche Sachen, wie zum Beispiel Politik, überhaupt nicht kümmern.
Oder sie erscheinen als gefährliche Atheisten – Heiden, die unser Leben mit ihren
ständigen Fragen, ihrem Murren und ihrer Kritik schwer machen und uns unser
gutes Gewissen rauben. Das zweite Vorurteil kommt der Wahrheit näher als das
erste.

Philosophie ist ein literarisches Genre, dessen Ambition darin besteht, die Welt zu
beschreiben, um sie damit zu verstehen und anderen verständlich zu machen. Die
Gesellschaft, der Staat, gehört zu dieser Welt, so muss auch sie beschrieben werden.
Doch weil die Philosophen normalerweise der empirischen Gesellschaft und Politik
ihrer Zeit feindlich oder mindestens kritisch gegenüberstehen, sehen sie es nicht als
ihre Aufgabe an, die realen politischen Verhältnisse zu beschreiben, sondern eher
das Modell eines perfekten Staates zu erdichten, eines Staates, der nicht durch
Gegensätze, gesellschaftliche Konflikte zugrunde geht. Weil sie glauben, das Wissen
vom Schlüssel zum perfekten Staat im Besitz zu haben, beraten sie gerne Könige,
Tyrannen, um sie von der rechten, wahren Politik zu überzeugen, »sie zum Weg der
Wahrheit« zu führen.

Man kann diese Geschichte schon bei Platon beginnen, der den sizilianischen
Tyrannen für die Einrichtung seines idealen Staates gewinnen wollte, bis er am Ende
angeblich als Sklave behandelt und verkauft war. Wir können dieser Ambition bis
zum heutigen Tage folgen. In der Zeit der Aufklärung beriet Voltaire Friedrich, den
deutschen König, Diderot besuchte die Zarin Katharina mit ähnlichen Zielen, näm-
lich sie für die Ideen der Aufklärung zu gewinnen. In unseren Zeiten glaubte Sartre,
dass er Chruschtschow und Fidel Castro in politischen Fragen wirklich überzeugen
kann. Politische Philosophie oder mindestens Philosophie mit politischer Absicht
verbündete einige große Denker manchmal mit den gefährlichsten politischen Regi-
men, mit totalitären Diktaturen oder Fundamentalismen.

Es gibt aber auch eine andere Linie in der Geschichte des politischen Engagements
der Philosophen. Ich spreche über solche, die als Staatsbürger – oder potenzielle
Staatsbürger – sich auf der öffentlichen Tribüne für Freiheit, Republikanismus und
Demokratie einsetzten. Ich vermute, dass Spinoza in seinem politischen Traktat der
erste unter den republikanischen Philosophen gewesen war, doch Kant war unter
ihnen der bedeutendste. Seine politische Publizistik gilt als Modell für alle republi-
kanisch denkenden Philosophen.

Diese Philosophen verkörpern verschiedene Typen, oft auch ihren nationalen
Traditionen ergeben, wie Croce aus Italien, Bibó aus Ungarn, Camus aus Frank-
reich, Dewey aus den Vereinigten Staaten, Habermas aus Deutschland. So verschie-
den sie jedoch sind, keiner von ihnen wollte Tyrannen überzeugen, und keiner von
ihnen entwarf das Modell eines die ganze Wahrheit verkörpernden idealen Staates.

Vom Standpunkt der anderen denken: Zum Verhältnis von Philosophie und Politik 515

Leviathan, 47. Jg., 4/2019

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-4-514 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:16:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-4-514


Sie schreiben und sprechen für die Öffentlichkeit. Selbstverständlich wollen sie auch
die Angesprochenen überzeugen, ihnen jedoch nicht ihre eigene Überzeugung auf-
zwingen. Sie denken nach, wie man die gegenwärtige Welt, ihre Welt, möglichst
verbessern könnte, und sie stehen in einem dialogischen Verhältnis mit Anderen. Sie
sind bereit, wie Kant es schrieb, auch vom Standpunkt der Anderen zu denken. Doch
setzen sie, wenn es nötig ist, ebenso viel aufs Spiel wie träumende Utopisten oder
Gewalt idealisierende Pseudomoralisten.

Ich habe diese feierliche Preisverleihung zum Anlass genommen, um die heutigen
Philosophen und ihr Engagement im politischen Leben und Handeln kurz zu schil-
dern. Ich habe es aber nicht zum Lob der Philosophen getan, sondern zum Lob jener
Staatsmänner und -frauen, die allen Bürgerinnen und Bürgern die Gelegenheit gebo-
ten haben, ihre Gedanken frei auszusprechen, an öffentlichen Diskussionen teilzu-
nehmen und auch Nein sagen zu können, ohne Mut aufbringen zu müssen. Zum
Lobe solcher Politiker, wie Willy Brandt einer war.

Wir brauchen heute keine Helden, doch Regierende, die nicht an die schlimmsten,
sondern an die besten Instinkte der Bevölkerung appellieren; die nicht als Diktatoren
handeln, sondern die Mitbestimmung der Bürgerinnen und Bürger befördern, die
sozial empfindlich sind, statt sich an den Untertanen zu bereichern. Unter den ost-
europäischen Staaten braucht besonders Ungarn einen solchen Staatslenker, wie es
Willy Brandt gewesen ist. Einen Staatsmann oder eine Staatsfrau, die ein neues Blatt
in der Geschichte des Landes aufschlagen kann, wie es damals Willy Brandt für
Deutschland getan hat.

516 Agnes Heller

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-4-514 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 19:16:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-4-514

