
Krämerseelen, Bürgerseelen, Folterknechte.

Ist eine rechtsstaatlich gehegte Rettungsfolter möglich?

Hauke Brunkhorst

I

Im 13. Jahrhundert wurde im Zuge der Inquisitionsprozesse die Folter 
verrechtlicht. Diese Verrechtlichungsleistung ist Teil der großen 
Rechtsreformen des 12. und 13. Jahrhunderts, in denen die Kirche, 
folgt man den bahnbrechenden Untersuchungen Harold Bermans zur 
Päpstlichen Revolution, zum ersten modernen Rechtsstaat wurde.1 Da­
mals wurde auch die Folter rechtsstaatlich normiert und ihre Anwen­
dung durch Recht streng begrenzt. Innere Handlungen, Gesinnungen 
und Handlungspläne, Wünsche und Absichten waren bis auf zwei 
scharf umgrenzte, aber spektakuläre Ausnahmen nicht mehr strafbar, 
und diese Ausnahmen waren Verrat und Ketzerei.

Gottesurteile, magische Eidesformeln und grausame Torturen der 
Beweiserhebung und Urteilsfindung wurden im kanonischen Recht 
verboten und durch so hohe formale Beweisanforderungen ersetzt, 
dass eine Verurteilung in Strafsachen oft schwierig war. Es gab zwar 
noch keine formelle Unschuldsvermutung, aber die Beweislast lag fort­
an bei der Anklage. Ein professioneller Rechtsbeistand wurde zugelas­
sen. Tatbestandsfeststellung und Urteil wurden getrennt, und für voll­
ständige Beweise waren mindestens zwei unabhängige Augenzeugen 
erforderlich. Zum Königsweg des Strafprozesses wurde das Geständnis. 
Um - wie es hieß - >verstockte< Zeugen zur Aussage und vor allem, um 
den oder die >verstockte< Angeklagte zu einem Geständnis zu bewegen, 
war die Folter in bestimmten Fällen erlaubt, besonders in solchen, in 
denen es - wie im Fall von Ketzerei und Verrat - um kriminelle Be­
wusstseinszustände ging.1 2

1 Berman, Harold: Recht und Revolution. Die Bildung der westlichen Rechtstradition, 
Frankfurt 1991.
2 a.a.O., 311, 409; Berman, Harold: Law and Revolution II: The Impact of the Protes-

236 ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://doi.org/10.5771/9783495993897-236 - am 22.01.2026, 21:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-236
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Krämerseelen, Bürgerseelen, Folterknechte

Der Einsatz der Folter war streng normiert. Angewandt werden 
durfte sie nur, wenn mindestens ein Augenzeuge und starke Indizien 
für die Schuld des oder der Beklagten sprachen. Außerdem war das 
unter Folter erpresste Geständnis nur gültig, wenn es später vor Ge­
richt freiwillig wiederholt wurde.3 Widerrief der Angeklagte, wurde er 
erneut der Tortur unterzogen, und wenn er oder sie erneut gestand, 
war auch im zweiten Durchgang das »freiwillige« Geständnis zur Ve­
rifikation erforderlich. Darin kam nicht nur zum Ausdruck, dass man 
schon damals der Folter als Mittel der Wahrheitsfindung misstraute, 
sondern auch ein anderer, mindestens so wichtiger Zweck der Torturen. 
Sie sollten dem Schuldigen ermöglichen, durch subjektives Einge­
ständnis, Widerruf und Umkehr zur objektiven Wahrheit (des Chris­
tentums) und Annahme der irdischen Leibesstrafe die unsterbliche 
Seele vor ewiger Verdammnis zu retten.4 Die Folter war in den Inqui­
sitionsprozessen des 13. und 14. Jahrhunderts rechtsstaatlich normier­
te Rettungsfolter - und das war trotz der verschärften Verfolgung und 
gleichzeitig eingeführten Todesstrafe für Ketzerei ein bedeutender 
Rechtsfortschritt.

II

Das erinnert an die heutige Debatte, in der es auch um Verrechtlichung 
der Folter bei gleichzeitiger Verfolgungs- und Strafverschärfung für 
Terroristen, Schwerstkriminelle, organisiertes Verbrechen, Hangtäter 
geht. Während der konservative Heidelberger Staatsrechtler Winfried 
Brügger schon lange vor dem 11. September 2001 (und als erster deut­
scher Jurist unter dem Grundgesetz) die Einführung der Rettungsfolter 
in Fällen von Kindesentführung und terroristischer Erpressung vor­
schlug, reagierte sein liberaler amerikanischer Kollege Alan Dersho­
witz erst auf die unmittelbar nach dem 11. September einsetzende Fol­
terpraxis amerikanischer Behörden, um einerseits ihre rechtsstaatliche 

tant Reformation on the Western Legal Tradition, Cambridge MA 2006, II, 133; vgl. a. 
Ullmann, Walter: »Reflections on Medieval Torture«, in: Judicial Review 1944, 56,123- 
137; Langbein, John H.: Torture and the Law of Proof: Europe and England in the An­
den Regime, Chicago 1977.
3 Berman 2006, 133.
4 Berman 2006, 135.

Normativität des Körpers A- 237

https://doi.org/10.5771/9783495993897-236 - am 22.01.2026, 21:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-236
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hauke Brunkhorst

Einhegung zu verlangen, sie andererseits als solche dann auch zu recht­
fertigen.5 Winfried Brügger ist längst nicht mehr der einsame Rufer in 
der Wüste. Der Bonner Verfassungsrechtler Matthias Herdegen hat im 
einflussreichen Grundgesetzkommentar Maunz-Dürig die abwägungs­
resistente Grenze zur Barbarei des Dritten Reiches von der dann offen­
bar zivilisierten und abwägbaren Rettungsfolter zumindest implizit ge­
zogen, nachdem er in einer früheren Fassung des Kommentars sogar 
schon versucht hatte, die Folter »in eng begrenzten Ausnahmefällen« 
für grundgesetztauglich zu erklären.6 Etwas verklausulierter, aber in 
der Sache entschiedener, hat der ebenfalls Bonner Verfassungsrichter 
Udo Di Fabio zwar das absolute Folterverbot des Grundgesetzes bekräf­
tigt, aber gleichzeitig gefordert, den Würdeschutz des Art. 1 GG bei 
Taten, die mit dem »christlichen« »Menschenbild« »schlechterdings 
nicht vereinbar« seien, zu relativieren.7 Im Festhalten am absoluten 
Folterverbot bei gleichzeitiger Derogation für bestimmte Tätergruppen 
spiegelt sich Carl Schmitts Kontamination des Verfassungsrechts durch 
die politische (und politisch auch sehr brauchbare) Unterscheidung von 
Freund und Feind.8

Wie einst den kanonischen Juristen, so geht es auch heutigen Fol­
terbefürwortern immer noch um rechtsstaatlich gehegte Rettungsfol­
ter. Sie wollen freilich nicht mehr das ewige Leben und die unsterbliche 
Seele, sondern das sterbliche Dasein und die verwundbare Psyche der 

5 Brügger, Winfried: »Würde gegen Würde«, in: Verwaltungsblätter Baden-Württem­
berg 1995, 414ff.; Brügger, Winfried: »Darf der Staat ausnahmsweise foltern?«, in: Der 
Staat 1996, 67 ff.; Brügger, Winfried: »Vom unbedingten Verbot der Folter zum beding­
ten Recht auf Folter?«, in: Juristenzeitung 2000, 55, 165-173; Brügger, Winfried: »Das 
andere Auge. Folter als zweitschlechteste Lösung«, in: FAZ vom 10.03.2003; Dersho­
witz, Alan: »Should the Ticking Bomb Terrorist be tortured? A case Study in how a 
Democracy should make tragic Choices«, in: Dershowitz, A.: Why Terrorism works, 
Yale 2002, 131, 164; kritisch jüngst: Hong, Matthias: »Das grundgesetzliche Folterver­
bot und der Menschenwürdegehalt der Grundrechte - eine verfassungsjuristische Be­
trachtung«, in: Beestermöller, G./ Brunkhorst, H. (Hg.): Rückkehr der Folter - Der 
Rechtsstaat im Zwielicht, München, 2006, 24-35; vgl. a.: Denninger, Erhard: »Rechts­
staat oder rule of law?«, in: Festschrift für Klaus Lüderssen, Baden-Baden 2002, 41 ff.
6 Herdegen, Matthias: »Art. 1 Abs. 1 GG«, in: Maunz, T./Dürig, G.: Grundgesetz-Kom­
mentar, 44. Lfg., München 2005, RN 43; Herdegen in der Erstfassung des Kommentars 
2003; kritisch: Hanschmann, Felix: »Kalkulation des Unverfügbaren. Das Folterverbot 
in der Neu-Kommentierung von Art. 1. Abs. 1 GG im Maunz-Dürig«, in: Beester- 
möller/Brunkhorst 2006,130-141.
7 Di Fabio, Udo: »Grundrechte als Werteordnung«, in: Juristenzeitung 2004, 1 ff., 5 f.
8 Dazu sogleich.

238 ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://doi.org/10.5771/9783495993897-236 - am 22.01.2026, 21:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-236
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Krämerseelen, Bürgerseelen, Folterknechte

möglichen Opfer von Terror und Gewalt retten. Sie wollen nicht mehr 
im Namen objektiver (Glaubens-)Wahrheit foltern, sondern um die 
profane Menschenwürde der Opfer zu schützen. Das sind im Horizont 
des demokratischen Rechtsstaats ebenso gut legitimierte Ziele wie es 
die Seelenrettung im Horizont des kanonischen Rechts einst war. Aber 
damals war die Folter ohnehin erlaubt, und es ging um ihre rechtliche 
Einschränkung, heute hingegen geht es um ihre Re-Legalisierung, bes­
tenfalls (und so wird in den USA bisweilen pragmatisch argumentiert) 
um die Legalisierung (und damit öffentliche und demokratische Kon­
trolle) öffentlichkeitsscheuer illegaler Praktiken von Geheimdiensten 
und Behörden, die sich anders vielleicht gar nicht mehr eindämmen 
lassen.

Aber auch in diesem Fall stellt sich die Frage, ob das damalige 
Mittel, die rechtsstaatlich normierte Folter, noch mit einer Verfassung 
vereinbart werden kann, die demokratische Selbstbestimmung mit in­
dividuellen Menschen- und Bürgerrechten integriert? Kann die Würde 
(Art. 1 GG) des Gefolterten noch gewahrt werden, wenn das Gesetz 
dem Gefolterten keine objektive Aussicht auf ewiges Leben, keinen 
Trost und kein Telos mehr versprechen kann? Nur dann nämlich bliebe 
zumindest dessen innerste Würde durch körperliche Misshandlung 
»unangetastet« (Art. 1 Abs. 1, Satz 1 GG). Und hält das Demokratie­
prinzip des Art. 20 GG, an das weder der päpstliche Gesetzgeber noch 
die Juristen des 13. Jahrhunderts gebunden waren, der Folter stand? 
Zusammen mit der Würdegarantie wird das Demokratieprinzip vom 
Grundgesetz im Art. 79 Abs. 3 für änderungsfest und damit notstands­
resistent erklärt. Das heißt nicht, dass die in Art. 1 und 20 GG normier­
ten, obersten Rechtsprinzipien nicht - wie jedes positive Recht - unter 
bestimmten Voraussetzungen derogierbar sind. Aber ihre Derogation 
wäre »ein Grundrechtseingriff von einzigartiger Intensität«, der die 
Verfassung im Ganzen verändern würde.9 Weder durch einfache Ge­
setzes- noch durch Verfassungsänderung dürfen deshalb Würdegaran­
tie und Demokratieprinzip angetastet werden. »Eine neue Verfassung 
braucht, wer sie antasten will.«10 Der einzige Weg zur Änderung von 
Würdegarantie und Demokratieprinzip, den die Verfassung selbst noch 
weist, ist die Anwendung der Schlussbestimmung des Grundgesetzes. 
Ein Fall für Artikel 146. Aber auch dann stellt sich noch die Frage, ob 

9 Hong 2006.
10 Hong 2006, 26.

Normativität des Körpers A- 239

https://doi.org/10.5771/9783495993897-236 - am 22.01.2026, 21:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-236
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hauke Brunkhorst

der verfassungsgebende Gesetzgeber des Art. 146 Würdegarantie und 
Demokratieprinzip noch in Übereinstimmung mit geltendem Völker­
recht antasten kann. Zumindest, was die Würdegarantie und den Men­
schenrechtskern betrifft, ist das höchst zweifelhaft.11

III

Zu den ersten modernen Menschenrechten, die den Weg zum demo­
kratischen Rechtsstaat geöffnet haben, gehörte die Abschaffung von 
Folter und Sklaverei. Das ist kein Zufall, denn Folter und Sklaverei 
vernichten weder das sterbliche Leben des Menschen noch stürzen sie 
das unsterbliche derer, die dran glauben, in ewige Höllenqual, ist der 
Erlösergott im Zeichen des Kreuzes doch gerade für die (aus welchen 
Gründen auch immer) Gemarterten zuständig. Was Folter und Sklave­
rei vernichten, ist ein in demokratischen Verfassungen höheres Rechts­
gut als irdisches oder ewiges Leben. Schon als die rechtsstaatlich ge­
hegte Rettungsfolter vor rund 800 Jahren eingeführt wurde, galt als 
Ideologie und als psychische Wirklichkeit, dass das irdische Leben nicht 
der Güter höchstes ist, und das wussten die Folterknechte aller Zeiten 
nur zu genau. An die Stelle des damals fraglos akzeptierten höchsten 
Gutes ewigen Lebens ist im Horizont des westlichen Verfassungsstaats 
(der heute kein westlicher mehr ist) aber nicht das irdische Leben, son­
dern die egalitäre Freiheitsidee getreten, die eine (privat und öffent­
lich) selbstbestimmte Bürgerschaft konstituiert.11 12 Das Grundgesetz 
normiert die egalitäre Freiheit doppelseitig, einmal individuell als »un­
antastbare« »Würde« (Art. 1) »quälbarer Körper« (Brecht)13, das ande­
re mal bürgerschaftlich als Volkssouveränität (Art. 20). Ein Gesetz, das 
die selbstbestimmte Rechtssubjektivität eines beliebigen Rechtsadres­
saten verletzt, darf das an die Verfassung gebundene Parlament nicht 

11 Peters, Anne: »Compensatory Constitutionalism: The Function and Potential of 
Fundamental International Norms and Structures«, in: Leiden Journal of International 
Law 2006, 19, 519-610; Oeter, Stefan: »Jus cogens und der Schutz der Menschen­
rechte«, in: Breitenmoser, S./Ehrenzeller, B./Sassöli, M./Stoffel, W./Wagner-Pfeiffer, B. 
(Hg.): Menschenrechte, Demokratie und Rechtsstaat, Baden-Baden 2007, 499-521; Em­
merich-Fritsche, Angelika: Vom Weltrecht zum Völkerrecht, Berlin 2007, 493 ff., 706 f.
12 Lepsius, Oliver: »Freiheit, Sicherheit und Terror: Die Rechtslage in Deutschland«, in: 
Leviathan 2004, 1, 64-88, 84.
13 Vgl. a. Adorno, Theodor W.: Negative Dialektik, Frankfurt 1966, 279.

240 ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://doi.org/10.5771/9783495993897-236 - am 22.01.2026, 21:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-236
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Krämerseelen, Bürgerseelen, Folterknechte

beschließen, und deshalb gibt es in Deutschland auch kein Gesetz, das 
Folter und Sklaverei als Grundrechtseingriff legalisiert, und der 
Art. 79 (3) schützt Würdegarantie und Demokratieprinzip auch nach 
jedem Eingriff des verfassungsändernden Gesetzgebers.

Die Würdegarantie ist freilich - wie das Demokratieprinzip - eine 
sehr allgemeine, in hohem Maße konkretisierungs- und auslegungs­
bedürftige Norm, die für sich genommen nicht viel verbietet und des­
halb heute so und morgen ganz anders ausgestaltet werden könnte. 
Betrachtet man den Art. 1 GG isoliert, hätte Brügger möglicherweise 
Recht, wenn er behauptet, Art. 1 ließe sich vorrangig als staatliche 
Schutzpflicht verstehen, und zu deren Ausgestaltung sei dann auch 
die gesetzlich hoch konditionierte Rettungsfolter eine verfassungskon­
forme Möglichkeit einfacher Gesetzgebung. Das Grundgesetz hat der 
allgemeinen Würdegarantie jedoch, um genau diese Möglichkeit aus­
zuschließen, das absolute, also abwägungs- und notstandsfeste Verbot 
aller staatlich angeordneten Formen »körperlicher« und »seelischer« 
Misshandlung im Art. 104 Abs. 1 Satz 2 GG als spezielle Norm zur 
Seite gestellt. Sie spezifiziert den Würdeschutz und verbietet auch 
einen Würdeschutz, der gegen sie verstößt. Ihr gegenüber muss die 
allgemeine Schutzpflicht, die der Staat für das Leben nicht nur seiner 
Bürger, sondern aller Menschen in seinem Hoheitsbereich hat, zurück­
treten.14 Der Art 104 legt eine vorrangig abwehrrechtliche Deutung 
des Würdeschutzes ebenso nahe wie schon dessen nähere Bestimmung 
durch die Bindung aller Staatsgewalt an die dem Art. 1 »nachfolgenden 
Grundrechte« (Art. 1, Abs. 3). Der Schutz vor dem Staat bricht, wenn 
es um die Würde geht, den entgegenstehenden Schutz durch den Staat.

Im geltenden Völkerrecht, das auch den Verfassungsgeber ein­
schränkt und dem das Grundgesetz sich ohnehin durch seine Öff­
nungsklauseln unterworfen hat, ist aus dem einfachen Verbot von Fol­
ter und Sklaverei an der Schwelle des 21. Jahrhunderts absolutes, 
abwägungsresistentes und notstandsfestes positives Recht geworden, 
das als völkerrechtliches jus cogens eine überstaatlich zwingende Norm 
darstellt, die alle Staaten unabhängig von ihrer Einwilligung bindet 
und sie verpflichtet, es zu achten, zu implementieren und durchzuset­
zen.15 Die jus cogens-Normen binden als Staatengemeinschaftsnormen 
nicht nur die jeweiligen Unterzeichnerstaaten bilateral, sondern die 

14 Hong 2006.
15 Zuletzt: Oeter 2007.

Normativität des Körpers A- 241

https://doi.org/10.5771/9783495993897-236 - am 22.01.2026, 21:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-236
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hauke Brunkhorst

»gesamte Staatengemeinschaft«.16 Ein Staat, der diese Normen ver­
letzt, zu denen neben den ganz zentralen und absolut geächteten Ver­
stößen gegen das Folter- und Sklavereiverbot auch das Verbot willkür­
lichen Freiheitsentzugs, willkürlicher Tötung und unmenschlicher 
Behandlung zählen, verletzt eine Verpflichtung erga omnes, und die 
gesamte Staatengemeinschaft ist damit befugt, die Einhaltung dieser 
Normen einzufordern.17 Das Folterverbot ist also für alle Organe des 
globalen Systems staatlicher Gewalten unverfügbar. Wer es (wie in 
Guantamano) massiv und systematisch verletzt, begibt sich in den auch 
völkerstrafrechtlich verfolgungspflichtigen Bereich der »Verbrechen 
gegen die Menschlichkeit«.18 Jus cogens-Normen des Völkerrechts dul­
den keine Ausnahmen. Sie sind notstands- und derogationsfest, also 
»in jeder Situation zwingend«.19 Sie begründen darüber hinaus mitt­
lerweile sogar einen universellen Verfolgungsanspruch, der auch durch 
die Staatenpraxis im Fall Pinochet bestätigt bekräftigt worden ist.20 
Verträge, die Jus cogens Normen widersprechen, sind seit der Wiener 
Vertragskonvention von 1969 (sogar rückwirkend) nichtig (Art. 53, 
Satz 2, Art. 64 WVK).

IV

Nicht nur mit Menschenwürde und Menschenrechten ist Folter und 
Sklaverei auf allen Stufen der globalen Rechtsordnung absolut inkom­
patibel, sie ist es auch mit dem Demokratieprinzip. Das ergibt sich nicht 
nur aus der wechselseitigen Bedingtheit von Demokratie und Men­
schrechten, die wie zwei Seiten derselben Medaille eine unauflösliche 
Einheit bilden,21 sondern auch schon aus dem Demokratieprinzip selbst.

Menschenrechte sollen die gleiche individuelle Freiheit aller 

16 Oeter 2007, 501.
17 Oeter 2007, 502; Frowein, Jochen: »Die Verpflichtung erga omnes im Völkerrecht 
und ihre Durchsetzung«, in: Bernhardt, R. u.a. (Hg.): Völkerrechtliche Rechtsordnung, 
internationale Gerichtsbarkeit, Menschenrechte, Berlin 1983, 241 ff.
18 Becker, Astrid: Der Tatbestand des Verbrechens gegen die Menschlichkeit, Berlin 
1996.
19 Oeter 2007, 509, mit weiterer Literatur.
20 Oeter 2007, 518.
21 Habermas, Jürgen: Faktizität und Geltung, Frankfurt 1992; ähnlich: Maus, Ingeborg: 
Zur Aufklärung der Demokratietheorie, Frankfurt 1992.

242 ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://doi.org/10.5771/9783495993897-236 - am 22.01.2026, 21:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-236
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Krämerseelen, Bürgerseelen, Folterknechte

menschlichen Rechtsadressaten22 in einer wechselnden und offenen 
Reihe von Hinsichten (Erst-, Zweit-, Dritt- ... Dimensionsrechte) ge­
währleisten, und zwar nicht nur um ihrer selbst willen, sondern auch 
um das Verfahren öffentlicher Selbstgesetzgebung, also demokratische 
Politik zu ermöglichen.23 Umgekehrt haben Menschenrechte ohne de­
mokratische Verfahren ihrer normativen Interpretation, Ausgestal­
tung und Umsetzung kaum einen Wert, weil sie des einzigen Mittels 
ihrer egalitären Ausgestaltung, nämlich der gleichen Autorschaft aller 
Rechtsadressaten, entbehren würden. Die Menschenrechte verlangen 
also schon von sich aus, als streng egalitäre Rechte, demokratische Ver­
fahren ihrer gesetzlichen Ausgestaltung.

Die demokratische Verfassung verbietet Folter aber nicht nur, weil 
sie unmittelbar geltenden Menschenrechten entgegenstehen, sondern 
auch, weil Folter demokratische Gesetzgebung prinzipiell unmöglich 
macht. Ihre gesetzliche Anwendung würde das Demokratieprinzip aus­
hebeln. Denn alles, was ein demokratischer Gesetzgeber beschließt, um 
durch Freiheitseingriffe Sicherheit zu garantieren, darf niemals den 
Status der betroffenen Rechtsadressaten als Koautoren des Gesetzes­
textes, von denen »alle Staatsgewalt« gemäß Art. 20 Abs. 2 GG aus­
gehen und direkt oder durch Vertretungskörperschaften »ausgeübt« 
werden soll, aufheben oder auch nur einschränken.24

Die demokratische Verfassung schreibt aus diesem Grund die Re­

22 Da es in allen Dimensionen der Freiheitsrechte immer um Dimensionen gleicher 
Freiheit geht, hat Kant Recht, wenn er behauptet, es gäbe ursprünglich »nur ein ein­
ziges« Menschenrecht (für Kant noch: »angeborenes Recht«), aus dem alle andern abge­
leitet seien: »Freiheit (Unabhängigkeit von eines anderen nötigender Willkür), sofern 
sie mit jedes anderen Freiheit nach einem allgemeinen Gesetz zusammen bestehen 
kann, ist dieses einzige, ursprüngliche, jedem Menschen, kraft seiner Menschheit, zu­
stehende Recht. - Die angeborene Gleichheit, d.i. die Unabhängigkeit, nicht zu mehre­
rem von anderen verbunden zu werden, als wozu man sie wechselseitig auch verbinden 
kann; mithin die Qualität eines Menschen, sein eigener Herr (sui iuris) zu sein.« (Kant, 
Immanuel: Metaphysik der Sitten, Werke VIII, Frankfurt 1977, 345 (AB 45). Alle Rech­
te im Einzelnen, von denen Kant einige aufzählt (Eigentum, Handlungsfreiheit, Mei­
nungsfreiheit) »liegen«, sagt er, »schon im Prinzip der angeborenen Freiheit und sind 
wirklich von ihr nicht (als Glieder der Einteilung unter einem höheren Rechtsbegriff) 
unterschieden.« (a.a.O., 345 f.).
23 Habermas 1992.
24 Vgl. a. Brunkhorst, Hauke: »Folter, Würde und repressiver Liberalismus«, in: Bees- 
termöller/Brunkhorst 2006, 88-100; Beestermöller, Gerhard: »Kehrt der Leviathan zu­
rück? Der Terrorismus fordert die freiheitliche Demokratie heraus«; in: Herder Korres­
pondenz 2007, 61, 7, 335-339.

Normativität des Körpers A- 243

https://doi.org/10.5771/9783495993897-236 - am 22.01.2026, 21:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-236
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hauke Brunkhorst

lativierung der Sicherheit an der Freiheit vor, und sie verbietet umge­
kehrt die Relativierung der Freiheit an der Sicherheit. Sicherheit ist 
fundamental für die Ausübung der Freiheitsrechte, aber sie findet ihre 
Grenze an dem zu schützenden Grundrecht. Eine demokratische 
Rechtsordnung, die auch der >Rettungsfolter< kein rechtliches Schlupf­
loch lässt, »verschläft nicht die Möglichkeit eines Ausnahmezustands, 
sie weigert sich nur«, so die Verfassungsrichterin Gertrude Lübbe- 
Wolff, »für diesen Fall die Aufhebung ihrer selbst anzubieten.«25

V

Die Debatte um die Folter trifft das politische, juristische und philoso­
phische Selbstverständnis der »westlichen Rechtstradition« (Berman) 
in Herz. Auf der einen Seite dieser Debatte stehen - wie vor kurzem in 
der Kontroverse um den Irak-Krieg - die Anhänger Immanuel Kants 
und Hans Kelsens, auf der andern diejenigen von Thomas Hobbes und 
Carl Schmitt. Die einen machen einen emanzipatorischen, die andern 
einen repressiven Rechtsbegriff stark. In ersten Fall ist das Recht mit 
Hegel das Dasein der Freiheit, im andern ein Instrument ordnungsstif­
tender Herrschaft: das Dasein der Staatssicherheit.

Während in der Lehre von Hobbes und seinen Nachfolgern das 
Recht teleologisch dem Friedenszweck politischer Herrschaft unterge­
ordnet und nur negativ, äußerlich und instrumentell auf die individu­
elle und politische Freiheit der Rechtsgenossenschaft bezogen, Recht 
also wesentlich Freiheitsschranke und Freiheitsbegrenzung ist, wird 
Recht bei Kant und in den demokratischen Verfassungen, die aus der 
Französischen und Amerikanischen Revolution hervorgegangen sind, 
intern als Ermöglichungsbedingung individueller und politischer 
Selbstbestimmung verstanden. Die in der Hobbesschen Traditionslinie 
favorisierte, repressive Rechtsidee begründet in Verbindung mit der 
(höherstufigen) konstitutionellen Begrenzung von Herrschaft durch 
Recht zwar einen liberalen Rechtsstaat, aber noch keine menschen­
rechtliche Demokratie. Konsequent durchgeführt, schließen repressive 

25 Lübbe-Wolff, Gertrud: »Rechtsstaat und Ausnahmerecht. Zur Diskussion über die 
Reichweite des §34 StGB und über die Notwendigkeit einer verfassungsrechtlichen Re­
gelung des Ausnahmezustandes«, in: Zeitschrift für Parlamentsfragen, 1980, 110-125, 
125.

244 ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://doi.org/10.5771/9783495993897-236 - am 22.01.2026, 21:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-236
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Krämerseelen, Bürgerseelen, Folterknechte

und emanzipatorische Rechtsidee einander aus. Zwar schränkt mich 
auch das Recht, an dessen Erzeugung ich partizipiert habe, ein, aber 
diese Einschränkung muss so beschaffen sein, dass sie als Einschrän­
kung individuelle und politische Autonomie ermöglicht, stiftet oder 
begründet (und insofern gerade nicht beschränkt). Nur dann ist sie 
mit einer herrschaftsbegründenden, also demokratischen Verfassung 
kompatibel. Die Einschränkungen sind hier nur dazu da, den gleichen 
Zugang aller Rechtsunterworfenen zu privater oder öffentlicher Norm­
erzeugung und Umsetzung zu gewährleisten. Umgekehrt schließt auch 
der friedenssichernde liberale Rechtsstaat Demokratie und Menschen­
rechte als Form politischer Herrschaft nicht aus, ordnet ihren Bestand 
aber konsequent dem Friedens- und Selbsterhaltungszweck des Staates 
unter und verlangt im Zweifelsfall (»Ausnahmezustand«) - auch nor­
mativ - ihre Substitution durch autoritäre Herrschaft.

Im Kantischen Modell ist Recht nicht mehr wie bei den Hobbesia- 
nern Mittel in der Hand einer vorrechtlichen Ordnungsmacht (Leviat­
han, Herrscher, Staat), sondern gleichzeitig Produkt und Bedingung 
politischer und individueller Autonomie.26 Produkt - denn es geht 
(normativ) ausschließlich aus egalitären Prozeduren öffentlicher Ge­
setzgebung und konsensuellen Vereinbarungen (Verträge) hervor. 
Bedingung - denn die (jeweils selbst gesetzte) Verfassung muss den 
Beratungs- und Entscheidungsprozess so normieren, dass die gleiche 
Berücksichtigung und Beteiligung einer und eines jeden Rechtadressa­
ten auf allen Stufen der Normerzeugung und Konkretisierung gewähr­
leistet ist. Beides hängt eng zusammen. Egalitäre Entscheidungs­
verfahren setzen nicht nur voraus, dass alle intersubjektiv mehr oder 
minder zwingenden Gründe, die für oder gegen eine Entscheidung 
sprechen, zu Wort kommen können, sondern auch, dass am Ende nicht 
die Gründe, sondern die grundlosen Stimmen vereinzelter Willenssub­
jekte, die durch Gründe zwar motiviert, aber nicht gebunden werden, 
zählen. Umgekehrt kann jeder, der vor Gericht zieht, das Gericht will­
kürlich nötigen, seinen wie immer idiosynkratischen Fall im Lichte des 
Gesetzestextes zu interpretieren. Aber vor Gericht muss er oder sie 
sich dann fragen lassen, welche Gründe er/sie hat, und muss sich, ob 
er/sie will oder nicht, gefallen lassen, mit der kooperativen Prüfung 
strittiger Gründe in den permanenten Kreisprozess demokratischer 
Selbstgesetzgebung, in dem Politik und Recht ebenso wie Deliberation 

26 Möllers, Christoph: Gewaltengliederung, Tübingen 2005.

Normativität des Körpers A- 245

https://doi.org/10.5771/9783495993897-236 - am 22.01.2026, 21:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-236
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hauke Brunkhorst

und Dezision sich vielstufig verschränken, hineingezogen zu werden. 
Denn am Ende des Prozesses soll eine Norm stehen, die auf ihren je­
weiligen Einzelfall passt und gleichzeitig als konkrete Vollzugsnorm 
demokratisch legitimiert ist.27 Nur dann verwirklicht sich im konkre­
ten Rechtsvollzug die abstrakte Verfassungsnorm, die verlangt, alles 
Recht der egalitären Selbstbestimmung zu unterwerfen.

Im Staat der repressiven Rechtsidee, der auch schon bei Hobbes in 
nuce ein liberaler Rechtsstaat ist,28 kann und darf der Staat aber nicht 
in allen seinen Äußerungen (Rechthandlungen) der selbstbestimmten 
Würde des Einzelnen und der politischen Autonomie der Rechtsgenos­
senschaft unterworfen29 werden, sondern hat im Leben und Überleben 
des Einzelnen und des im Staat organisierten Kollektivs sein Telos. Ist 
das Leben bedroht, darf (und muss) die Würde verletzt und die Demo­
kratie beiseite geschoben werden. Das ist der Punkt, in dem repressive 
und emanzipatorische Rechtsidee einander kontradiktorisch entgegen­
gesetzt sind. In letzter Instanz ist dem Staat in seinem Streben nach 
Selbsterhaltung und Sicherheit alles erlaubt, was diesen Zwecken dien­
lich ist.30 Das aber würde eine Verfassung voraussetzen, die nicht mehr 
die des Grundgesetzes ist.

VI

Einiges spricht dafür, dass sich nicht nur in Amerika, sondern auch 
mitten im alten Europa gegenwärtig ein Verfassungswandel vollzieht, 
an dessen Ende eine neue Verfassung stehen könnte, in der Norm- und 
Maßnahmestaat, Friedens- und Kriegsrecht sich nach Hobbesschem 
und Carl Schmittschem Muster wechselseitig voraussetzen. An die 

27 Zur (lückenhaften) Verschränkung von demokratischer Legitimation und juristischer 
Methode im Europarecht und der Rechtsprechung des Europäischen Gerichtshofs: Mül­
ler, Friedrich/Christensen, Ralph: Juristische Methodik II: Europarecht, Berlin 2003.
28 Brunkhorst, Hauke: Einführung in die Geschichte politischer Ideen, München 2000, 
179 ff.
29 Der Gesichtspunkt der Unterwerfung und die Differenz von Demokratie und Kon- 
stitutionalismus scharf herausgearbeitet bei: Jesch, Dietrich: Gesetz und Verwaltung, 
Tübingen 1961.
30 Darüber kommt auch der hochreflektierte und sprachanalytisch geschulte Regeluti­
litarismus nicht hinaus, siehe nur in der leider kaum geführten Debatte um das Luft­
sicherungsgesetz: Merkel, Reinhard: »Wenn der Staat Unschuldige opfert«, in: DIE 
ZEIT 8. Juli 2004, 33-34.

246 ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://doi.org/10.5771/9783495993897-236 - am 22.01.2026, 21:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-236
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Krämerseelen, Bürgerseelen, Folterknechte

Stelle der Demokratie als Verfassungsvoraussetzung wäre der Krieg 
getreten.

Während hierzulande noch diskutiert und gelegentlich Amtshilfe 
im Namen transatlantischer Brüderlichkeit geleistet wird, sind in 
Amerika die Exekutiv- und Legislativorgane längst praktisch tätig ge­
worden. Dort werden Gerichtsurteile, die das Folterverbot bekräftigen, 
inzwischen durch eine Gesetzgebung aufgehoben, die zwar noch nicht 
so weit geht, die Folter ausdrücklich zu legalisieren, ihrer illegalen 
Anwendung durch Amtsträger aber kaum noch rechtlich wirksame 
Schranken setzt. Aber auch in Europa und in der deutschen Sicher- 
heits- und Antiterrorgesetzgebung und -rechtssprechung wird Sicher­
heit längst nicht mehr gegen individuelle Grundrechte (nach dem 
Muster Verkehrssicherheit vs. Bewegungsfreiheit im Autoverkehr) ab­
gewogen, sondern hat sich, wie zuletzt Oliver Lepsius gezeigt hat, zu 
einem objektiv-rechtlichen Gut letzter Instanz verselbständigt, in des­
sen Ausgestaltung der Gesetzgeber kaum noch verfassungsmäßigen 
Beschränkungen unterliegt. In der Folge bricht die Begrenzung der 
grundrechtlichen Eingriffsermächtigung durch den Zweck der gesetz­
lichen Freiheitsverwirklichung weg, und an dessen Stelle tritt die 
Staatssicherheit, um sich zum Maß aller Freiheitsrechte aufzuschwin­
gen.31 Hobbes triumphiert über Kant.

Mit der Relativierung der Freiheitsrechte an der Sicherheit gerät 
auch die freiheitskonstitutive Gleichheit ins Rutschen. Mit dem 
schlichten Argument, gegen Feinde der Grund- und Menschenrechte 
seien die Menschenrechte nicht anwendbar, hat ausgerechnet Sir Tony 
Giddens, der von Tony Blair geadelte, linksliberale Soziologe der zwei­
ten Moderne, das Antiterrorpaket der Blair-Regierung nach dem 
11. September 2001 vor dem englischen Oberhaus verteidigt. Wider­
sprochen hat ihm damals nur eine als Menschenrechtsaktivistin be­
kannte, altadlige Herzogin.32 So verkehrt sich im Bann von Terror 
und Antiterror die Welt.

Deutsche Juristen haben die zur englisch-amerikanischen Praxis 
passende Theorie des Feindstrafrechts gleich nachgeliefert. So schlägt 
ein weiterer Bonner Jurist, der Strafrechtler und bedeutende Rechts­

31 Lepsius 2004; ähnlich: Frankenberg, Günther: »Folter, Feindstrafrecht und Sonder­
polizeirecht. Anmerkungen zu Phänomenen des Bekämpfungsrechts«, in: Beesterm- 
öller/Brunkhorst 2006, 55-68.
32 International Harold Tribüne 2003.

Normativität des Körpers A- 247

https://doi.org/10.5771/9783495993897-236 - am 22.01.2026, 21:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-236
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hauke Brunkhorst

philosoph Günther Jakobs, vor, Geltung und Genuss der Bürger- und 
Menschenrechte an eine »kognitive Mindestgarantie« für die »Be­
handlung« eines »Individuums« als »Person« binden. Nicht erfüllt 
werde diese Mindestgarantie von Hangtätern, Berufsverbrechern und 
Terroristen. Sie haben das bürgerschaftliche Binnenverhältnis verlas­
sen, und im Außenverhältnis gegen prinzipielle Feinde der Rechtsord­
nung verbiete sich die Anwendung des »Bürgerstrafrechts«.33 Der Ter­
rorist habe seinen Anspruch, als Person behandelt zu werden, verwirkt 
und existiere rechtlich nur noch als rechtloses Individuum im Natur­
zustand, wie Jakobs mit Berufung auf Hobbes schreibt.34 Deshalb dür­
fe, so Jakobs ausdrücklich, der Staat den Hangtäter oder Terroristen 
auch »nicht mehr als Person behandeln«. An die Stelle des »Bürger­
strafrechts«, das die gleichen Rechte eines Jeden und gerade auch des 
Täters schützt, solle ein rein instrumentelles »Feindstrafrecht« treten. 
Das »justizförmige« müsse sich zu diesem Zweck in ein »kriegsförmi­
ges Strafverfahrensrecht« verwandeln.35 Aus der Rechtsnorm wird bei 
Jakobs eine instrumentelle Maßnahme, um den »Feind« zu »bekrie­
gen« und zu besiegen, aus gleichen Rechten wird ein schneidig formu­
liertes Privileg des Siegers, das seine Herkunft aus Carl Schmitts not­
standsnaher Souveränitätstheorie gar nicht erst verbirgt und schneidig 
formuliert: »Wer den Krieg gewinnt, bestimmt, was die Norm ist.«36

Es ist schwer zu sehen, wie Jakobs Konstruktion eines Feindstraf­
rechts, das die universelle Menschenwürde und das inklusive Demo­
kratieprinzip an der staatlichen Selbsterhaltung relativiert, noch mit 
dem Grundgesetz vereinbar sein soll. Einen Staat vor der Verfassung, 
der seine Bürger auch dann noch auf dessen Selbsterhaltung verpflich­
ten könnte, wenn die Verfassungsordnung nicht mehr existiert, kennt 
das Grundgesetz, kennen auch die strikt auf deren Rahmen verpflich­
teten Notstandsgesetze nicht. Normativ gibt es keinen »von der Ver­
fassungsordnung distinkten Staat.«37 Das Verfassungsmodell des de­

33 Jakobs, G.: »Bürgerstrafrecht und Feindstrafrecht«, in: HRRS 2004, 3, 88-95, 89 ff. u. 
93.
34 a.a.O. Zur polemischen Abgrenzung personaler Bürgerschaft von individuellem 
Menschsein grundsätzlich: Jakobs, G.: Norm, Person, Gesellschaft. Voriiberlegungen 
zu einer Rechtsphilosophie, 2. Aufl., Berlin 1999, 5, 43 f., 56 ff., 109ff.
33 Jakobs 2004, 93.
36 Jakobs 2004, 95. Das ist eine für das positive Völkerrecht spätestens seit 1648 ziem­
lich gewagte These.
37 Möllers, C.: Staat als Argument, München 2001, 263.

248 ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://doi.org/10.5771/9783495993897-236 - am 22.01.2026, 21:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-236
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Krämerseelen, Bürgerseelen, Folterknechte

mokratischen Staats kennt, so Adolf Arndt, nur soviel Staat, »als seine 
Verfassung zum Entstehen bringt.«38 Das Argument des Feindstraf­
rechts kehrt diesen normativen Vorrang der Verfassung um und greift, 
ganz in der Tradition des deutschen Staatswillenspositivismus des 
19. Jahrhunderts,39 auf einen vorgeblich »rechtsfreien Staat«40 zurück, 
der als »argumentative Notstandsreserve« hinter dem Recht bereit­
steht,41 um »von ihm gewährte Rechtspositionen wieder zurückzuru­
fen«.42 Der autoritäre Leviathan als Bedingung der Möglichkeit des 
demokratischen Staats. Dieser Staat hinter dem Recht ist, wie Ernst 
Forsthof in seinem letzten Buch Anfang der 1970er Jahre der laschen 
Bundesrepublik zum (jetzt offenbar angenommenen) Erbe hinterließ, 
nur dort ganz Staat, wo er ohne das leichte »Gewand« eines »rechts­
staatlichen Normativsystems« erscheint.43 Nur »dort«, so Forsthof, 
»wo Regierung und Verwaltung ohne den Vollzugsbefehl des Gesetzes 
auftreten, sind sie >der Staat< und nichts weiter.«44 Wer den Krieg ge­
winnt, bestimmt, was die Norm ist. Souverän ist, wer über den Aus­
nahmezustand entscheidet.

In einer Linie, die von Hobbes über Hegel, den Staatswillenpositi­
vismus, Carl Schmitt und Forsthof bis Jakobs reicht, wird das Verhält­
nis von Staat und Bürger von vornherein asymmetrisch konstruiert. 
Jakobs geht sogar noch mit Hegel über Hobbes hinaus, wenn er nicht 
nur die, aus dem selbstinteressierten symmetrischen Begünstigungs­
vertrag der - wie er sagt - »Krämerseelen« allererst hervorgehende, 
also von den Krämerseelen immerhin selbst erzeugte Asymmetrie 
von Staat und Bürger in die einsichtige Unterwerfung der subjektiv 

38 Arndt, Adolf: »Umwelt und Recht«, in: Neue Juristische Wochenschrift 1963, 25.
39 Brunkhorst, Hauke: »Der lange Schatten des Staatswillenspositivismus«, in: Levia­
than 2003, 3, 362-381.
40 Möllers, C.: »Skizzen zur Aktualität Georg Jellineks«, in: Paulsen, S. L./Schulte, M. 
(Hg.): Georg Jellinek - Beiträge zu Leben und Werk, Tübingen 2000,155-171,165. Paul 
Laband definiert den exekutiven Innenraum des Staates, in dem der Staat nicht in recht­
lich normierbare Verhältnisse zu Bürgern oder andern Staaten tritt, sondern mit sich 
und seinen Beamten, Bediensteten, Budgets und Kolonien allein ist, deshalb ausdrück­
lich als Sphäre des »Nicht-Rechts«, dazu: Jesch, Dietrich: Gesetz und Verwaltung, Tü­
bingen 1961, 90.
41 Möllers 2001, S. 261.
42 Möllers 2000, 165.
43 Forsthoff, Ernst: Der Staat der Industriegesellschaft - dargestellt am Beispiel der 
Bundesrepublik Deutschland, München 1971, 44.
44 a.a.O., 105.

Normativität des Körpers A- 249

https://doi.org/10.5771/9783495993897-236 - am 22.01.2026, 21:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-236
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hauke Brunkhorst

vernünftigen Individuen des Naturzustands unter den vorgängigen 
und objektiv vernünftigen Staat (als dem sterblichen Gott) zurückver­
legt. Erst dadurch werden aus natürlichen Individuen soziale Personen, 
und aus »Krämerseelen« werden »Bürgerseelen«.45 Der Staat wird 
nicht mehr, wie noch bei Hobbes und Kant, von seinen Bürgern durch 
Vertrag oder Verfassung (fiktiv oder real) selbst erzeugt, sondern ist als 
Verkörperung höherer Wahrheit immer schon da. Bei Hobbes kann der 
Einzelne zwar rechtlich genötigt werden, zu sagen, »Es lebe der König« 
oder »Wein ist Blut«, aber denken darf er - das erlaubt ihm schon die 
Gesetzesform - »Krieg den Palästen« oder »Transsubstantiation ist 
Ideologie«. Bei Jakobs erfüllt ein Individuum nur dann die Mindest­
garantie einer Bürgerseele, wenn es endlich eingesehen hat, dass es 
das nicht mehr denken darf. Die Krämerseelen des Thomas Hobbes 
sind in Jakobs rechtshegelianischen Vernunftstaat bereits terror sus- 
pects.46

In der kognitiven Einsicht in die Notwendigkeit des Staats zeigt 
die Bürgerseele, dass sich in ihrem subjektiven Geist der objektive des 
höheren Staatssubjekts spiegelt. Eine solche, einsichtig einseitige 
Selbstunterwerfung als kognitive Mindestgarantie der Bürgerseele ist 
der demokratischen Verfassung freilich fremd. Weder Art. 1 noch 
Art. 20 GG binden den Status der Rechtsperson an irgendwelche ko­
gnitiven Voraussetzungen. Sie gelten, weil sie auch für die inneren und 
äußeren Feinde der Rechts- und Verfassungsordnung gelten. Art. 1 
und die nachfolgenden Grundrechte legen die Menschenrechte auf die 
schlichte Tatsache des nackten Menschseins fest und verpflichten we­
der zur Achtung von Staatlichkeit, Recht und Demokratie noch zu 
Charakterfestigkeit, westlicher Zivilisation oder andern substanziellen 
Werten. Man hat - qua positivrechtlicher Zuschreibung - grundlegen­
de Rechte, auch wenn man es nicht weiß, auch wenn man sie nicht 
haben will, auch wenn man bereit ist, sie mit allen Mitteln zu bekämp­
fen. Sie werden jedem Menschen aufgrund seiner Geburt und nicht 
aufgrund irgendwelcher Leistungen juristisch zugeschrieben, und sie 
sind unveräußerliches positives Recht.

Auch in der amerikanischen Verfassung ist der kognitiv und 
ethisch neutrale Status der Rechtsperson klar und unmissverständlich 
festgelegt und unmittelbar mit dem Demokratieprinzip des »We the

45 Jakobs 1999, 41 f., 74.
46 Schmitt, Carl: Der Leviathan, Köln 1982.

250 ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://doi.org/10.5771/9783495993897-236 - am 22.01.2026, 21:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-236
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Krämerseelen, Bürgerseelen, Folterknechte

People« (Präambel) verbunden. Während es in der Unabhängigkeits­
erklärung von 1776 noch die »good People of these Colonies« sind (und 
das sind in der Tat nur die prinzipiell tugendhaften und gemeinschafts­
tauglichen >Personen< des Jakobsschen >Bürgerstrafrechts<), die im re­
volutionären Zustand dem englischen König den Krieg erklären, sind 
es in der Verfassung von 1791 - ohne jede kognitive oder ethische 
Qualifikation - »the People of the United States« (also die bloßen, na­
türlichen >Individuen< des Jakobsschen >Feindstrafrechts<), die ihre 
Staatsgewalt demokratisch erzeugen, indem sie sich eine Verfassung 
geben.47

VII

Die Menschenrechte gewährleisten individuelle und ermöglichen de­
mokratische Selbstbestimmung, und sie sind als positives Recht scharf 
von der Moral zu unterscheiden. Sie haben zwar, das zu bestreiten wäre 
völlig kontraintuitiv, einen moralischen Gehalt, wirken aber nicht wie 
motivbildende, moralische Normen, sondern wie positivrechtliche Ge­
setze und Verordnungen, die (in der Regel) bestimmte äußere Hand­
lungen erlauben oder verbieten. Damit dienen sie der Individualisie­
rung der Moral. Die Rechtsgenossen werden von der öffentlichen 
Pflicht, die Totalität ihrer Lebensführung der politischen Gemeinschaft 
zu integrieren, entlastet.

Rechte erzeugen nur sekundär Pflichten und auch das pflichtver­
gessene Individuum verliert sie nicht. Gleichzeitig aber bürdet die 
Trennung von Moral und Recht dem Einzelnen die volle Verantwor­
tung für seine Gewissensentscheidung auf. Eine öffentliche Entlastung 
des individuellen Gewissens gibt es jetzt nicht mehr. Wer aus mora­
lischen Gründen glaubt, foltern und als Hoheitsträger die Verfassung 
brechen zu müssen, um Tausenden oder auch nur einem entführten 
Kind das Leben zu retten, muss das mit seinem Gewissen bzw. dem 

47 Diese feine, aber grundlegende Differenz zwischen einem revolutionären Volk, das 
sich für gut erklärt und die Bösen ausschließt, und dem pouvoir Constituante der alle 
Rechtsgenossen, egal ob gut oder böse, einschließt, hat Derrida in seiner berühmten 
Dekonstruktion des Repräsentationsbegriffs der Unabhängigkeitserklärung leider ver­
nachlässigt: Derrida, Jaques: »OTOBIOGRAPHIEN - Die Lehre Nietzsches und die Po­
litik des Eigennamens«, in: Derrida, J./Kittier, E: Nietzsche - Politik des Eigennamens, 
Berlin 2000, 7-63, 12 ff.

Normativität des Körpers A- 251

https://doi.org/10.5771/9783495993897-236 - am 22.01.2026, 21:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-236
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hauke Brunkhorst

moralischen Diskurs allein abmachen. Diesen tragischen Konflikt kann 
das Recht - um der rechtlichen Freiheit willen - nicht lösen. Es mag 
Fälle geben, in denen moralisch ebenso einleuchtend für wie gegen die 
Folter argumentiert werden kann. Wenn die Bombe tickt, mag es den 
jeweiligen Amtsträgern (und nicht nur ihnen) moralisch geboten er­
scheinen, die Verfassung zu brechen.

Die Moral kennt - anders als das Recht - keine Grenzen und lässt 
keine Dogmatik zu. Schon deshalb kann es keine vollständige De­
ckung moralischer und juristischer Diskurse geben. Widersprüche 
zwischen Moral und Recht lassen sich, anders als Kant geglaubt hat, 
nicht ausschließen. Deshalb gilt, dass es - auch wenn das positive 
Recht im Ganzen moralisch akzeptabel bleiben muss - in jedem ein­
zelnen Fall eine im (aktuellen) Recht nicht mehr heilbare Kollision 
zwischen Moral und Recht geben kann. Das ist der Preis des Differen­
zierungsgewinns. Aus der Perspektive des Rechts gibt es kein Außen 
des Rechtscodes. »Folter ist entweder Recht oder Unrecht - tertium 
non datur. Rechtliche Folterverbote verbieten nicht die politische und 
moralische Diskussion. Sie weisen aber Entscheidungskompetenzen 
zu.«48 Das Recht wäre - mit Kants in diesem Fall richtigen Rigoris­
mus - am Bundeskanzler oder der Kanzlerin, die foltern ließe, um Ber­
lin vor der Bombe zu retten, zu vollstrecken. Kant hätte sie wegen 
Hochverrats hinrichten lassen. In der Erinnerung des Volkes aber wür­
de ihr Andenken womöglich umso mehr im Glanze supererogatorisch 
moralischen Heldentums erstrahlen - auch wenn bei weniger strahlen­
dem Licht der nicht nur rechtliche, sondern auch moralische Preis für 
solche Rettung (wie in der klassischen Tragödie) erkennbar bliebe. Die 
parteiische Geschichte kann zwar die blutige Tragödie zum platten Hel­
den- und Gaunerstück mit glücklichem Ausgang verklären. Aber die 
Weste der Folterknechte und ihrer Auftraggeber bliebe trotzdem nicht 
rein, weil die berechtigte Rettung mit der unberechtigten Folter erkauft 
wurde.49 Tragic choice heißt, dass beide Seiten der Handlungsalterna­
tive superergoratorisches, also rechtlich (und moralisch) unzumutbares 
Handeln verlangen. Unzumutbar ist der Bundeskanzlerin ein unheil­
barer Verfassungsbruch - denn um einen solchen geht es, wie wir ge­
sehen haben, im Fall der Folter. Gleichermaßen unzumutbar ist ihr aber 

48 Hong 2006, 25.
49 Zur (über die positivrechtliche hinaus) rechtsethisch-deontologischen Begründung 
des absoluten Folterverbots: Hong 2006.

252 ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://doi.org/10.5771/9783495993897-236 - am 22.01.2026, 21:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-236
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Krämerseelen, Bürgerseelen, Folterknechte

auch, Berlins Bevölkerung dem Strahlentod, den sie durch eine hoch­
verräterische Untat möglicher Weise verhindern könnte, auszuliefern.

VIII

Wenn aber das Recht durch Legalisierung der Folter den politischen 
Akteur von der unaufhebbaren Gewissensentscheidung, notfalls Recht 
und Verfassung zu brechen, entlastet, würde es nicht nur die individu­
elle Selbstbestimmung des Gefolterten, die Wahrheit zu sagen oder 
nicht, vernichten, sondern am Terroristen auch die Möglichkeit demo­
kratischer Selbstbestimmung überhaupt zerstören. Ein Gesetz, das es 
Amtsträgern erlaubt, sich zum Herrn der Ja-/Nein-Stellungnahmen 
des dem Gesetz unterworfenen Subjekts zu machen, könnte von die­
sem nicht mehr akzeptiert oder bestritten werden. Damit aber würde 
die Möglichkeit, die Bestimmung des Gesetzes an den demokratischen 
Streit aller Gesetzesadressaten zu binden, vernichtet. Die elementarste 
Möglichkeit des Gesetzesadressaten zur demokratischen Partizipation, 
in den Streit um die Geltung des Gesetzes - wie es eine sozial, sachlich 
und zeitlich ununterbrochene demokratische Legitimationskette ver­
langt50 - jederzeit eingreifen zu können, wäre nicht mehr gegeben. 
Anders als die gesetzliche Folter vernichtet selbst die barbarische To­
desstrafe diese Möglichkeit nicht. Zu ihr kann der Verurteilte bis zum 
letzten Atemzug ja oder nein sagen, um den egalitären Streit um ihre 
Geltung über seinen Tod hinaus fortzusetzen.

50 Zur »ununterbrochenen demokratischen Legitimationskette«: Böckenförde, Ernst- 
Wolfgang: »Demokratie als Verfassungsprinzip«, in: Böckenförde, E.-W.: Staat, Verfas­
sung, Demokratie, Frankfurt 1991, 298-378, hier: 299, 302. Hier wird Legitimation 
freilich noch an einen substanzialistisch verdinglichten Volksbegriff zurückgebunden. 
Kritisch: Bryde, Brun-Otto: »Die bundesrepublikanische Volksdemokratie als Irrweg 
der Demokratietheorie«, in: Staatswissenschaft und Staatspraxis, 1994, 3, 305-330.

Normativität des Körpers A- 253

https://doi.org/10.5771/9783495993897-236 - am 22.01.2026, 21:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-236
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

