
Martin Kolmar*

Kommentar auf Rahel Jaeggis Programm ›Ökonomie als soziale
Praxis‹

[1] Rahel Jaeggi entwickelt mittels des Begriffs der sozialen Praxis ein Modell
des Verhältnisses von Ökonomie und Gesellschaft, von welchem aus sie zwei Kri-
tiken entfaltet. Zum einen nutzt sie ihr Modell methodisch zur Auseinander-
setzung mit der Kritischen Theorie der Frankfurter Schule. Zum anderen nutzt sie
ihr Modell normativ-inhaltlich zu einer Kritik des ›Kapitalismus‹. Dabei verwen-
det sie den Kritikbegriff nicht im Kant’schen Sinn der Analyse und Überprüfung,
sondern im normativen Sinn einer Feststellung von Abweichungen von einem
(impliziten) Ideal: »Jene Praktiken zu kritisieren bedeutet dann, sie als misslin-
gende ökonomische Praktiken auszuweisen« ([13]).

[2] Kern ihrer Analyse ist wie gesagt der Begriff der sozialen Praxis. Soziale Pra-
xen haben für Jaeggi dabei – und insofern folgt sie John Searle – den Charakter
von Konventionen, von geteilten Illusionen. Sie existieren, insofern Menschen ihre
Existenz anerkennen, andernfalls verschwinden sie. John Searle (2010) spricht
auch von der subjektiven Ontologie einer Konvention. Einzelne soziale Praxen
verbinden sich für Jaeggi dann auf mehr oder weniger kohärente Art zu Lebens-
formen (ich werde den Begriff im Folgenden strikt in diesem Sinn verwenden).
Wichtig dabei ist, dass Praxen und Lebensformen tendenziell eher emergent
anstatt geplant entstehen, und dass ihre gesellschaftliche Funktion auch dann
erfüllt sein kann, wenn die einzelnen Akteure sich ihrer Existenz und ihres Kon-
ventionscharakters gar nicht bewusst sind: Ähnlich einem Schachcomputer, der
perfekt nach den Regeln spielt, ohne ein Bewusstsein dieser Regeln zu besitzen,
können Menschen ein soziales Spiel perfekt spielen, ohne sich der Regeln oder
selbst des Umstands, ein solches Spiel zu spielen, bewusst zu sein.

[3] Aus dieser Konzeption folgt unmittelbar, dass »das Ökonomische« (was das
ist, wird noch diskutiert werden) ebenfalls als ein Bündel solcher Praxen rekon-
struierbar sein sollte. Und dieses Bündel ökonomisch zu nennender Praxen steht
anderen Praxen nicht gegenüber, sondern verschränkt sich mit ihnen:

»Mir geht es hier darum, zu beleuchten, was es bedeuten könnte, die Ökonomie als ›Teil
der sozialen Ordnung‹ (...) zu verstehen und nicht als ein dieser Ordnung entgegengesetz-
tes ›Anderes‹. Ein solches Verständnis scheint mir nötig, um den begrifflichen Rahmen
dafür zu schaffen, die Ökonomie weit und umfassend zu denken« ([10]).

Diese Konzeption von Ökonomie und Gesellschaft als Bündel sozialer Praxen
erscheint mir theoretisch sehr fruchtbar zu sein.

* Prof. Dr. Martin Kolmar, Institut für Wirtschaftsethik/Universität St.Gallen, Girtanner-
strasse 6, CH-9010 St.Gallen, Tel.: +41-(0)71-2242535, E-Mail: martin.kolmar
@unisg.ch, Forschungsschwerpunkte: Institutionenökonomik, Wahrnehmungs- und Ver-
haltenstheorien, Tugendethiken, Normative Ökonomik.

zfwu 19/3 (2018), 417–422, DOI: 10.5771/1439-880X-2018-3-417

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-417 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:21:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-417


Kritik an der Kritischen Theorie

[4] Diese Konzeption des Ökonomischen nutzt Jaeggi, um eine Kritik der Kriti-
schen Theorie zu formulieren, die nach ihrer Lesart eine ökonomische Sphäre als
anderen gesellschaftlichen Sphären gegenübergestellt konzipiert, woraus eine spe-
zifische für sie nur bedingt fruchtbare Wahrnehmung auf das Verhältnis von Öko-
nomie und Gesellschaft erzwungen wird:

»Das bleibt nicht ohne Folgen für die grundsätzliche Ausrichtung der Kritischen Theorie
und anderer kapitalismuskritischer Diskurse. Diese konzentrieren ihre kritischen Bemü-
hungen oft darauf, gewisse Sphären (seien sie kulturell, sozial oder persönlich) vor einer
Kontamination durch die angeblich eigenständige ökonomische Sphäre zu beschützen«
([42]).

Da ich kein Experte in Kritischer Theorie bin, kann ich mir diese Darstellung nur
mit einem gutgläubigen und dankbaren Staunen zu eigen machen. Jaeggis Modell
der Lebensformen als Bündel sozialer Praxen deckt hier wohl eine wichtige theo-
retische Begrenztheit der Kritischen Theorie auf, die für ein umfassendes Ver-
ständnis unserer Wirtschafts- und Gesellschaftmodelle eher hinderlich als frucht-
bar zu sein scheint.

[5] Allerdings kann auch Jaeggis Modell an einer zentralen Stelle nicht vollstän-
dig überzeugen, und dies ist mein erster, methodischer Kritikpunkt an ihrer Ana-
lyse. Wie grenzt sie das Ökonomische vom Nichtökonomischen ab? Sie schreibt:

»Fassen wir den Bereich des Ökonomischen, grob gesagt, als etwas auf, in dem es um die
Befriedigung gesellschaftlicher Reproduktionsbedürfnisse, also der Produktion und Vertei-
lung von Gütern und Dienstleistungen geht (...)« ([25]).

Mit anderen Worten gibt es soziale Praxen, die diese Reproduktionsbedürfnisse
regeln, und Praxen, die etwas anderes strukturieren. Diese Unterscheidung lässt
sich aber »von aussen« empirisch nicht treffen, da die Grenze zwischen diesen
beiden Bereichen nicht eindeutig verortet werden kann. Ob eine bestimmte Tätig-
keit als Befriedigung von Reproduktionsbedürfnissen eingestuft wird oder nicht,
hängt von dem mentalen Modell des jeweiligen Akteurs ab. Für den einen ist die
Betrachtung eines Tautropfens eine Bestätigung göttlichen Wirkens in dieser Welt,
für den anderen Ausdruck von Anicca, Impermanenz, und für den Dritten eine
optimale Allokation seiner knappen Zeitressourcen zur Maximierung des ästheti-
schen Genusses oder schlicht und einfach ein Geschäftsmodell.

[6] Das ist aus meiner Sicht gerade der Witz der Ökonomisierungsthese: dass
uns unser Wirtschaftssystem dazu bringt, immer mehr Aspekte und Handlungen
im Kontext von Bedürfnisbefriedigung und Tausch zu rekonstruieren. Ein kurzer
Blick auf den ökonomischen Mainstream der Neoklassik ist hier aufschlussreich
(vgl. Kolmar 2017): Diese Theorie beginnt mit der Hypothese, dass menschliches
Verhalten als systematische Reaktion auf Knappheit verstanden werden kann.
Damit wird jedwedes Verhalten als Versuch einer Bedürfnisbefriedigung unter
Knappheitsrestriktionen rekonstruiert, sei es Arbeit, sei es der Einkauf von Nah-
rungsmitteln, sei es das Putzen der Zähne oder die Wahl einer politischen Partei.
Der ökonomische Mainstream behauptet dabei nicht, dass dies die richtige Art
und Weise ist, über sein eigenes Wirken in der Welt nachzudenken, vielmehr

418 Martin Kolmar

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-417 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:21:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-417


behauptet sie, dass mit diesem Paradigma Phänomene erklärbar werden, die sonst
unerklärt bleiben. Das verführerische dieser Betrachtungsweise ist nun aber, dass
sie in der gesellschaftlichen Praxis normativ wirkt, dass man sich selbst plötzlich
als Humankapital wahrnimmt, in welches investiert werden muss, welches abge-
schrieben wird und welches auf Basis bestimmter Bedürfnisse in Austauschver-
hältnisse zu anderen Menschen tritt. Dies findet sich übrigens schon bei Immanuel
Kant (vgl. MS RL, AA 06: 277), der bekanntlich die Ehe als »Verbindung zweier
Personen verschiedenen Geschlechts zum lebenswierigen, wechselseitigen Besitz
ihrer Geschlechtseigenschaften« definiert: Ökonomismus in Reinform?

[7] Warum ist diese Beobachtung für das Modell von Jaeggi zentral? Weil sie
klar macht, dass ihre Definition des Ökonomischen nicht tragfähig ist, da die
Frage, ob etwas als Reproduktionsbedürfnis wahrgenommen wird oder nicht, im
Kopf des einzelnen Menschen beantwortet wird. Was argumentiert werden kann
ist, dass zu einem gegebenen Zeitpunkt die mehrheitliche Lebensform einer
Gesellschaft dazu führt, dass es eine mehr oder weniger weitgehende Einigkeit
hinsichtlich einer solchen Abgrenzung gibt, mehr aber nicht. Ökonomisierung
ließe sich dann als intertemporale Verschiebung der gesellschaftlichen Interpretati-
onsmodelle in Richtung von Tausch- und Knappheit fassen. Aber dann sind wir
wieder recht nah an der Kontaminierungsthese der Kritischen Theorie. Jaeggis
Modell erfordert meiner Meinung nach eine noch radikalere Auflösung einer
Trennung von »Ökonomischem« und »Nichtökonomischem«, als sie in diesem
Text vollzogen wird: Etwas als Reproduktionsbedürfnis zu sehen, ist eben selbst
schon abhängig von Deutungszusammenhängen und damit den mentalen Model-
len der handelnden Akteure immanent.

Kritik am Kapitalismus

[8] Jaeggi beschränkt sich aber nicht auf eine Kritik der Kritischen Theorie, son-
dern verwendet ihr Modell auch zu einer Kritik am »Kapitalismus«, und es ist
diese zweite Kritik, die mich weitgehend verwirrt und unbefriedigt zurücklässt.
Was ist ihr Punkt?

»Aus meiner Diskussion ergibt sich (...) ein Meta-Kriterium der Kritik, das den Weg für
weitergehende Untersuchungen bereiten könnte. Es knüpft an die unterstellte ethische
Neutralität kapitalistischer Wirtschaftsordnungen an. An einer sozialen Ordnung, die auf
eine bestimmte Ethik angewiesen ist, diese aber zugleich verschleiert und als ›neutral‹ ver-
allgemeinert, scheint etwas falsch zu sein. Und ebenso scheint etwas an Praktiken falsch
zu sein, die wir nicht als Praktiken erkennen und die auf eine Weise zustande kommen,
die ihre Künstlichkeit verschleiert – also die Tatsache, dass sie ›gemacht‹ sind. Genau das
aber ist der Fall bei den ökonomischen Kräften, die unsere Leben im Kapitalismus antrei-
ben« ([49]).

[9] Erstens: In dieser Schlussfolgerung scheint sich eine gewisse Selbstwider-
sprüchlichkeit zu verbergen, denn wie zuvor überzeugend dargelegt, sind soziale
Praxen tendenziell weder geplant noch planbar, sondern emergent. Sie ist nicht
einmal darauf angewiesen, dass die handelnden Akteure sie verstehen (und damit
Zuschreibungen eines externen Beobachters). Nun wird aber gerade das Implizite
der Normen als Kritik speziell des Kapitalismus dargestellt, ohne überzeugend

Kommentar auf Rahel Jaeggis Programm ›Ökonomie als soziale Praxis‹ 419

zfwu, 19/3 (2018)

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-417 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:21:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-417


darzulegen, inwieweit ein Lebensmodell ohne diese Impliziertheit überhaupt im
theoretischen Ansatz der Autorin denkbar ist.

[10] Zweitens: Ist es tatsächlich so, dass die »kapitalistische Wirtschaftsord-
nung« auf eine bestimmte Ethik angewiesen ist? Hier wird vorausgesetzt, dass ein
zumindest lokaler Isomorphismus zwischen sozialer Ordnung und Ethik existiert,
der aber in keiner Weise im Text herausgearbeitet wird und von dem ich
bezweifle, dass er sich sinnvoll herausarbeiten lässt. Vielmehr scheint es plausibler
zu sein, dass dieselbe soziale Praxis mit unterschiedlichen mentalen Modellen der
handelnden Akteure und von außen an sie herangetragenen Ethiken vereinbar ist.
So lässt sich eine Wettbewerbsökonomie beispielsweise welfaristisch-konsequen-
tialistisch als auch libertär-deontologisch ethisch rechtfertigen (vgl. Kolmar 2017).
Nun mag man einwenden, dass die mentalen Modelle Teil der Praxis sind, so dass
unterschiedliche mentale Modelle notwendig zu unterschiedlichen Praxen gehö-
ren, auch wenn sie sich auf der beobachtbaren Verhaltensebene nicht unterschei-
den. Diese Interpretation wird bis zu einem gewissen Grade von der Autorin
nahegelegt, wenn sie Praxen an Normen bindet, die mentale Phänomene sind. Der
Preis, den man für einen solchen Schritt zahlen müsste (um mir dieses ökonomisti-
sche Bild zu erlauben), wäre aber die Nichtfalsifizierbarkeit der Theorie, da wir
keinen Zugang zu den mentalen Modellen der Akteure haben (sie selbst oft auch
nicht) und sich die Anzahl der auf mentale Modelle kontingenten sozialen Praxen
ins Unermessliche steigerte. Auch im globalen Kontext scheint empirisch eher die
Vermutung nahe zu liegen, dass eine soziale Ordnung wie der globale Kapitalis-
mus mit sehr unterschiedlichen Ethiken in Einklang steht, solange diese eine
gemeinsame Schnittmenge nicht notwendigerweise rechtfertigender Narrative
aber als normativ rechtfertigbarer Verhaltensweisen besitzen.

[11] Drittens: Und wo genau verschleiert »der Kapitalismus« als Lebensform
seine Ethik? Ganz im Gegenteil kann man doch die Arbeit von Jaeggi oder die
Arbeiten von John Searle (2010) ganz offen lesen und diskutieren. Ist der Wissen-
schaftsbetrieb, der diese Reflexivität erzeugt, nicht Teil der Ordnung? Haben wir
es hier nicht mit einem lebensweltlichen Widerspruch zu tun, wenn immer wieder
Autoren als Teil der kapitalistischen Wirtschaftsordnung die Normativität dieser
herausarbeiten und wir gleichzeitig behaupten, dass dies nicht geschehe? Liegt das
Problem an den Menschen, die hieran nicht interessiert sind und diese Autoren
nicht lesen? Wie genau verschleiert »die Ordnung« ihre Ethik? Setzt dies nicht
eine handelnde Instanz mit »moral agency« voraus? Und gilt dies nicht für jede
soziale Praxis?

[12] Viertens: Gehen wir davon aus, dass »die kapitalistische Wirtschaftsord-
nung« tatsächlich ihre Ethik und ihre Praxen verschleiert. Warum ist das schlecht?
Seit der Entwicklung von Ackerbau und Viehzucht und der damit einhergehenden
Sesshaftigkeit und Entstehung von Großreichen sind menschliche Gemeinschaften
auf Gedeih und Verderb darauf angewiesen, dass fremde Menschen untereinander
ein Mindestmaß an Kooperationsbereitschaft aufbringen (vgl. Harari 2014). Dies
geht in gewissem Sinn gegen unser evolutionäres Erbe, welches uns zu parochialen
Altruisten macht, die in Wir-gegen-Die-Kategorien denken und handeln (vgl.
Bowles/Gintis 2011). Kultur, geteilte Mythen und Religionen sind hierzu in der

420 Martin Kolmar

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-417 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:21:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-417


Vergangenheit die zentralen Mechanismen gewesen, die Kooperation von Men-
schen, die sich nicht kennen und die einander im besten Fall gleichgültig gegen-
übertreten, ermöglicht hat. In zunehmend säkularen Gesellschaften kann Religion
diese Leistung nicht mehr erbringen, und Religion eignet sich auch nicht als glo-
baler Mythos zur Stützung kooperativen Verhaltens, gerade weil sich nichtsäku-
lare Gesellschaften in ihrem Glauben unterscheiden. Die kapitalistische Wirt-
schaftsweise kann als ein weiterer Mythos rekonstruiert werden, der in säkularen
Gesellschaften an die Stelle der Religion getreten ist, und der Kooperation ermög-
lichen kann, da er das narrative Angebot macht, im Fremden nicht den Feind,
sondern einen potenziellen Handelspartner zu sehen (vgl. Hirschman 1977).

[13] Nun wissen wir aber (siehe oben), dass all diese Mythen nichts anderes
sind als Konventionen, geteilte Illusionen (vgl. Searle 2010). Damit können sie
ihre Wirksamkeit gerade dann entfalten, wenn ihr Konventionscharakter von der
Mehrheit der Menschen nicht verstanden wird. (Eine Ausnahme stellen Konven-
tionen als Koordinationsmechanismen in Spielen mit multiplen Gleichgewichten
dar.) Die verhaltensregulierende Wirkung sozialer Ordnungen basiert zumindest
in wichtigen Teilbereichen auf dem Umstand, dass sie nicht als Konventionen ent-
larvt werden. Das gilt nicht nur für die mythologische Ordnung der kapitalisti-
schen Welterzählung, sondern für jede symbolische Ordnung.

[14] Interessanterweise legt diese Schlussfolgerung die folgende Passage aus
Jaeggi auch nahe:

»Während Praktiken von Menschen gemacht und so Instanzen der zweiten Natur sind,
kann in Bezug auf sie der natürliche Aspekt – der Anschein des ›bloß Gegebenen‹ – Über-
hand nehmen. (Man kann das Unternehmen der Marxschen Kritik der politischen Öko-
nomie als großangelegten Versuch verstehen, dieses Verdinglichungsmoment theoretisch
und praktisch aufzuheben)« ([33]).

Genau: Revolution basiert darauf, die bestehende symbolische Ordnung als Fik-
tion zu dekonstruieren und damit ihre Stabilität zu unterspülen. An die Stelle des
alten Mythos tritt dann aber nicht die sozusagen »nackte Wahrheit«, sondern ein
anderer (nennen wir ihn, um im Beispiel zu bleiben, »Sozialismus«), andernfalls
kann die symbolische Ordnung ihre stabilisierende Funktion nicht entfalten: sie
muss im Schattenreich des Selbstverständlichen verschwinden, um ihre Koordina-
tionsleistung zu vollbringen.

[15] Fünftens: Jaeggi will die kapitalistische Wirtschaftsordnung explizit nicht
auf Basis einer Theorie des guten Lebens oder der lebensweltlichen Folgen kritisie-
ren. Aber warum? Vor dem Hintergrund der Ausführungen zur Stabilität einer
symbolischen Ordnung: was ist so schlimm daran, dass viele Menschen vielleicht
über den normativen und ontologischen Status des hegemonen Mythos der
Gegenwart unaufgeklärt bleiben? Wir verstehen so vieles nicht. Was mich viel-
mehr in der Nacht nicht schlafen lässt sind zwei viel »banalere« Kritiken an der
Funktionslogik der kapitalistischen Wirtschaftsweise. Dass sie sich ohne Einhe-
gung durch ein verlässliches Rechtssystem keinen Regeln außer der Gewinnmaxi-
mierung beugt und damit auch Errungenschaften wie Demokratie und Rechts-
staat bedroht sind, wenn diese Einhegung – wie derzeit – nicht mehr funktioniert.
Und dass sie aufgrund der nicht existierenden Nachhaltigkeit mit großer Wahr-

Kommentar auf Rahel Jaeggis Programm ›Ökonomie als soziale Praxis‹ 421

zfwu, 19/3 (2018)

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-417 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:21:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-417


scheinlichkeit in leider sehr absehbarer Zukunft in eine ökologische und damit
einhergehend humanitäre Katastrophe führen wird, deren Ausmaß wohl jenseits
unseres Vorstellungsvermögens liegt.

Literaturverzeichnis

Bowles, S./Gintis, H. (2011): A Cooperative Species: Human Reciprocity and its Evolution,
Princeton, N.J.: Princeton University Press.

Harari, Y. N. (2014): Sapiens: A Brief History of Humankind, London: Harvill Secker.
Hirschman, A. (1977): The Passions and the Interests: Political Arguments for Capitalism

Before its Triumph, Princeton, NJ: Princeton University Press.
Kant, I., (1797): AA VI: Die Metaphysik der Sitten, Berlin: Preußische Akademie der Wissen-

schaften.
Kolmar, M. (2017): Principles of Microeconomics: An Integrative Approach, Heidelberg:

Springer.
Searle, J. (2010): Making the Social World: The Structure of Human Civilization, Oxford:

Oxford University Press.

422 Martin Kolmar

Mit Hilfe eines ökonomischen Laborexperimentes zeigt Jan Philipp Krügel in dieser 
Arbeit, dass Widerstände der Mitarbeiter gegen Unternehmensreformen durch 
das Zahlen fairer Löhne verringert werden können.

Portofreie Buch-Bestellungen unter www.nomos-shop.de
Alle Preise inkl. Mehrwertsteuer

eLibrary
Nomos Unser Wissenschaftsprogramm ist auch online verfügbar unter:  

www.nomos-elibrary.de

Explaining Resistance to Change
Some Experimental Evidence and Implications
Von Dr. Jan Philipp Krügel, M.Sc.
2017, 156S., brosch., 39,– € 
ISBN 978-3-8487-4188-5 
eISBN 978-3-8452-8457-6
nomos-shop.de/29880

Karl-Siegbert Rehberg

Explaining Resistance to Change
Some Experimental Evidence and Implications

Nomos

Jan Philipp Krügel

Faire Löhne verringern  
Widerstände gegen Reformen

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-417 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:21:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2018-3-417

