
https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Emmanuel Alloa, Alice Lagaay (Hg.)
Nicht(s) sagen

2008-02-12 07-51-58 --- Projekt: transcript.titeleien / Dokument: FAX ID 02e7170758550776|(S.   1    ) T00_01 schmutztitel - 828.p 170758550784

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 
 

               
 

2008-02-12 07-51-58 --- Projekt: transcript.titeleien / Dokument: FAX ID 02e7170758550776|(S.   2    ) T00_02 seite 2 - 828.p 170758550842

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Emmanuel Alloa, Alice Lagaay (Hg.)

Nicht(s) sagen
Strategien der Sprachabwendung im 20. Jahrhundert

               

2008-02-12 07-51-58 --- Projekt: transcript.titeleien / Dokument: FAX ID 02e7170758550776|(S.   3    ) T00_03 titel - 828.p 170758550944

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

Bibliografische Information der Deutschen Bibliothek
Die Deutsche Bibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen Na-
tionalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über
http://dnb.ddb.de abrufbar.

© 2008 transcript Verlag, Bielefeld

Umschlaggestaltung: Kordula Röckenhaus, Bielefeld
Umschlagabbildung: Gerhard Richter: Betty (1988), 102.2 x 72.4 cm, Öl auf

Leinwand, Saint Louis Art Museum, Saint Louis (Courtesy Gerhard Richter)
Lektorat: Juliane Schiffers
Satz: Johanna Rosenfeld, Juliane Schiffers, Friederike Schmitz
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
ISBN 978-3-89942-828-5

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.

Besuchen Sie uns im Internet: http://www.transcript-verlag.de

Bitte fordern Sie unser Gesamtverzeichnis und andere Broschüren an unter:
info@transcript-verlag.de

2008-02-12 07-51-58 --- Projekt: transcript.titeleien / Dokument: FAX ID 02e7170758550776|(S.   4    ) T00_04 impressum - 828.p 170758551024

This work is licensed under a Creative Commons  
Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 3.0 License.

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/
https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/


Inhalt

Einleitung 7

GRENZEN DER SAGBARKEIT 

Schwierigkeiten des Sagens, Gründe des Verstummens  25

Jean Clam 

»Sagen, was sich eigentlich nicht sagen lässt« –  
Adorno, Blumenberg und andere Leser Wittgensteins  41

Rüdiger Zill 

Der Rest ist Schweigen – Wittgensteins Philosophie  
als Sprechverweigerung        61

Fabian Goppelsröder 

WIE NICHT SPRECHEN: EINE DEBATTE

Lobpreis oder Preisgabe? Eine mehrfach vertagte 
Diskussion zwischen Marion und Derrida    81

Carsten Lotz 

Wie gesprochen werden? Zur Passion der Rede bei Derrida 101

Kathrin Busch 

Emmanuel Lévinas: Das skeptische Sprechen  115

Pascal Delhom 

PHILOSOPHISCH-POETISCHE ARCHÄOLOGIEN 

NICHT-AFFIRMATIVER REDE

Stilo obscuro? Zur Sprache des Dionysius Areopagita 135

Wiebke-Marie Stock 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kierkegaards beredte Sigetik. Ein Beitrag zur Vorgeschichte  
postmoderner Entsagungsstrategien 159

Jochen Schmidt 

Paradoxologisches Sprechen als Triumph der Sprache – 
Mallarmés Lyrik des »blanc« 171

Martin Urmann 

ÜBER DAS VERSTUMMEN HINAUS

Über die Unmöglichkeit der Dichtung, die Stille zu  
ersteigen. Zu einem Wort Paul Celans 189

Ulisse Dogà 

»…ein Reden und ein Denken, das nicht wir haben«.  
Zur Figur der indirekten Rede bei Maurice Merleau-Ponty 207

Emmanuel Alloa 

»I say to you that I am dead.« E.A. Poe, Roland Barthes  
und Michel Foucault über das Vertrocknen der Sprache  225

Mirjam Schaub 

ENTHALTUNG, PASSIVITÄT, POTENTIALITÄT

»L’écriture et l’indifférence« – Der Fall Bartleby                            247

Maurizio Di Bartolo 

Enthaltung als Chance? Ein Gespräch über radikale 
Passivität bei Giorgio Agamben 265

Alice Lagaay / Juliane Schiffers 

Über negative Potentialität 285

Giorgio Agamben 

Autorinnen und Autoren 299

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


      7

Einleitung

EMMANUEL ALLOA / ALICE LAGAAY

»Denn was lässt sich noch darstellen, 
wenn es im Wesen der Sache liegt, 
sich der Darstellung zu entziehen? 

Darzustellen bleiben die Bedin- 
gungen des Sich-Entziehens.« 

Samuel Beckett1

I .  Eine Krise des Sagens? Drei  Diagnosen 

Hofmannsthal

Als eine zweite, gleichsam literarische Eingangsschwelle in das 20. 
Jahrhundert kann der 18. Oktober 1902 gelten, der Tag also, an 
dem Hugo von Hofmannsthal den so genannten Chandos-Brief in 
der Berliner Literaturzeitschrift Der Tag veröffentlicht. In diesem 
fiktiven, in das Jahr 1603 zurückdatierten Brief wendet sich der 
junge Lord Chandos an seinen Mentor, den Naturforscher Francis 
Bacon, der mit seinem Novum Organon Beschreibungsregeln für 
eine Welt im Zeitalter ihrer prinzipiellen Erweiterbarkeit aufzu-
stellen suchte. Bacon gegenüber schildert der junge Dichter, wie er 
den festen Glauben, das Weltganze sei in eine einzige literarische 
Form zu bringen, verloren hat und ihm »die Fähigkeit abhanden 
gekommen [ist], über irgend etwas zusammenhängend zu denken 

1  Samuel Beckett: »Peintres de l’Empêchement«, in: Derrière le miroir, 
n°11-12 (Juni 1948), jetzt in: ders., Disjecta, London: Calder 1983,
S. 133-137, hier S. 136 (Übers. v. E. Alloa).  

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EMMANUEL ALLOA / ALICE LAGAAY

8

oder zu sprechen«.2 Der berühmte Vergleich der Worte, die im 
Munde zerfallen »wie modrige Pilze«3 verdichtet in einem Bild, 
wie die solidarische Klammer zwischen Wort und Ding zerrissen 
ist, »alles in Teile [zerfällt], die Teile wieder in Teile, und [sich] 
nichts mehr […] mit einem Begriff umspannen«4 lässt. 

Wittgenstein

Eine andere, positive Wendung bekam der Prozess dieser atoma-
ren Zersetzung im Positivismus des Wiener Kreises und dem von 
ihm favorisierten logischen Atomismus. Die Sprachkrise birgt 
zugleich die Möglichkeit einer Sprachkritik und mithin einer Neu-
bestimmung der Sinnverbindungen innerhalb der Sprache. Lud-
wig Wittgenstein ist dieser Tradition in seinem Tractatus logico-
philosophicus von 1918 noch verpflichtet, in dem die Welt aus ein-
zelnen Sachverhalten besteht, die durch propositionale Sätze be-
schrieben werden können. Was sich nicht durch propositionale 
Aussagen sagen lässt, lässt sich schlichtweg nicht sagen und der 
Tractatus endet entsprechend mit dem effektvollen Schlusssatz: 
»Wovon man nicht sprechen kann, darüber muß man schweigen«.5

Die Aufzeichnungen aus den folgenden Jahren zeigen jedoch, 
dass Wittgenstein schon bald Zweifel darüber hegte, ob diese im 
Tractatus durchgängig praktizierte assertorische Aussageform 
(»Die Welt ist alles, was der Fall ist« usw.) tatsächlich die einzig 
gültige Sprachform sein könne. Eine Bemerkung aus dem Jahre 
1931 scheint geradezu die Gewaltförmigkeit der definitorischen 
Rede hervorzuheben: Es gebe eine »alles gleich machende Gewalt 
der Sprache« und diese Gewalt zeige sich »am krassesten im 

2  Hugo von Hofmannsthal: »Ein Brief«, in: Bernd Schoeller/Rudolf 
Hirsch (Hg.), Hugo von Hofmannsthal: Gesammelte Werke in zehn 
Einzelbänden, Bd. 7: Erzählungen, erfundene Gespräche und Briefe, 
Reisen, Frankfurt a. M.: Fischer 1979, S. 461-472, hier S. 465. 

3  Ebd. 
4  H. v. Hofmannsthal: »Ein Brief«, S. 466. 
5  Ludwig Wittgenstein: »Tractatus logico-philosophicus«, in: Rush 

Rhees (Hg.), Ludwig Wittgenstein: Werkausgabe in 8 Bänden (ab 
hier WA), Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1984, Bd. 1, S. 85, §7. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG

9

WÖRTERBUCH«, wohl weil es der beispielhafte Ort für fest-
schreibende Was-ist-Definitionen ist.6

Adorno

Diesem Wittgenstein ist Theodor W. Adorno erstaunlich nahe, 
wenn er den Zivilisationsbruch nach 1945 auch als Sprachbruch 
deutet. An der Gleichschaltung und an der Auslöschung des 
Nichtidentischen partizipierte auch der Mechanismus der identi-
fizierenden Rede. Beschädigt ist nicht nur (wie es im Untertitel der 
Minima Moralia heißt) das Leben, sondern die Sprache selbst, die 
noch immer da ist, aber – wie es bei Celan heißt – »hindurchging 
durch die tausend Finsternisse todbringender Rede«.7 Adornos 
Spätwerk steht denn auch in diesem double bind, die Sprache selbst 
nicht verlassen zu können und doch ein Idiom finden zu müssen, 
das die Gewaltsamkeit der Subsumierung unter den Begriff kon-
terkariert. Mit einem Satz, der nur vordergründig als ein Vorzei-
chenwechsel des Wittgensteinschen Diktums durchgehen kann 
(vgl. zur Rezeption und Umdeutung dieses Diktums den Beitrag 
von RÜDIGER ZILL in diesem Band), fasst Adorno seine Ethik 
der Rede zusammen: »Philosophie ließe, wenn irgend, sich defi-
nieren als Anstrengung, zu sagen, wovon man nicht sprechen 
kann; dem Nichtidentischen zum Ausdruck zu helfen, während 
der Ausdruck es immer doch identifiziert.«8

Hofmannsthals, Wittgensteins, Adornos Diagnosen – sie ste-
hen für tief greifende Zäsuren des Sagens im 20. Jahrhundert. 
Zugleich bereiteten sie paradoxerweise, in der Feststellung einer 
radikalen Ohnmacht in der Sprache, den Boden für eine theoreti-
sche Wende hin zur Wirksamkeit von Sprache. Insbesondere Witt-
genstein und Adorno werden zu den Leitgestalten einer (eher an-
gelsächsischen) Tradition der Sprachpragmatik einerseits und ei-

6  Ludwig Wittgenstein: »Vermischte Bemerkungen«, in: Rush Rhees 
(Hg.), WA, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1984, Bd. 8, S. 480. 

7  Paul Celan: »Ansprache anlässlich der Entgegennahme des 
Literaturpreises der Freien Hansestadt Bremen« (1958), in: Gesam-
melte Werke, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1986, Bd. 3, S. 185-186, hier 
S. 186. 

8  Theodor W. Adorno: »Skoteinos oder Wie zu lesen sei« (1963), in: 
Gesammelte Schriften, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1997, Bd. 5, S. 336. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EMMANUEL ALLOA / ALICE LAGAAY

10

ner (eher deutschen) Tradition der Diskurstheorie andererseits, 
die bei aller Verschiedenheit eines verbindet: die Überzeugung, 
dass wir im kommunikativen Akt zu verantwortlichen Subjekten 
werden können. Der Rahmen unserer Sprechhandlung wird so 
zum Laboratorium unseres Handelns überhaupt. 

I I .  Grenzen der proposit ionalen Aussagelogik 

An unseren heutigen Kommunikationsräumen gemessen, müssen 
Hofmannsthals, Wittgensteins und Adornos Diagnosen hoff-
nungslos antiquiert wirken. Sind wir etwa nicht auf dem Wege zu 
einer idealen herrschaftsfreien Kommunikationssituation, in der 
jeder Kommunikationsteilnehmer überall und jederzeit seiner 
Stimme Gehör verschaffen kann? Ist die flächendeckende Allge-
genwart von Foren, Meinungsbildern und Umfragewerten nicht 
ein deutliches Zeichen dafür, dass das emanzipatorische Projekt 
der Moderne, medial aufgerüstet, nun kurz davor steht, sein selbst 
gestecktes Ziel – nämlich die vollendete Repräsentativität der 
Stimmenvielfalt – zu erreichen?  

Den beobachtenden Zeitgenossen mag an dieser Stelle der 
leise Zweifel beschleichen, ob es mit dem Zumwortkommen des 
›Nichtidentischen‹ wirklich so weit her ist. Zeigt das Modell der 
Umfrage, die zum Selbstrepräsentationsmedium der Kommuni-
kationsgesellschaft schlechthin aufgestiegen ist, nicht gerade, wie 
sich die repräsentative Artikulation – schon aufgrund der not-
wendigen Vergleichbarkeit – auf eine Bestätigung oder Ableh-
nung vorgegebener Möglichkeiten beschränkt? Was hier dem Im-
perativ des Medienformats geschuldet ist, wirft jedoch grundle-
gender die Frage auf, wie unsere Redestruktur allgemein geformt 
ist. Können wir durch die Negation den Rahmen einer Aussagelo-
gik überhaupt verlassen? Aristoteles’ Antwort darauf lautet ein-
deutig: Nein. Die Verneinung (apophasis) ist nicht etwa das Ge-
genteil der propositionalen Behauptung (apophansis), die als Ver-
bindung eines Subjekts mit einem Prädikat als einzige Redeform 
einen Erkenntniswert hat,9 sondern lediglich neben der Bejahung 

9  Aristoteles: De interpretatione 5, 17a21. Zu den nichtwahrheitsfähi-
gen Redeformen wie beispielsweise der Bitte bzw. dem Gebet 
(euch s) vgl. den Beitrag von Carsten Lotz. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG

11

(kataphasis) eine ihrer beiden Spielarten. Während die bejahende 
Zuschreibung etwas von etwas behauptet, spricht die Verneinung 
etwas etwas ab.10 Die Negation erweist sich damit gleichsam als die 
Kehrseite der Bejahung: erst durch das Zusammenspiel beider 
wird die Identifikation möglich (oder in der Sprache der frühneu-
zeitlichen Logik-Lehrbücher: affirmatio und negatio ermöglichen 
die determinatio).

Kontextunabhängigkeit, Wiederholbarkeit, 
Objektivierbarkeit

Die Sprachkrise, die Literatur und Philosophie im 20. Jahrhundert 
erschüttert, wird man auch als eine Krise der propositionalen 
Struktur der Rede verstehen müssen, die – wie der Sinologe Fran-
çois Jullien unterstrich – den indogermanischen Sprachen zugrun-
de liegt und aus denen ihr Logos- und Wissensbegriff hervor-
ging.11 Kontextunabhängigkeit (1), Wiederholbarkeit (2) und Objektivi-
tät (3) – diese drei Anforderungen an wahrheitsfähiges Wissen 
sind zunächst Eigenschaften der propositionalen, apophantischen 
Aussage: Die Aussage ist von den Umständen ihrer Äußerung un-
abhängig (1), sie benennt nicht die Perspektive eines Aussagenden 
und ist an diese nicht gebunden. Dadurch ist sie prinzipiell wieder-
holbar (2), da der Aussagegehalt vom jeweiligen Aussageereignis 
nicht tangiert wird. Ihre Gültigkeit zeigt sich gerade in der Mög-
lichkeit ihrer iterierten Überprüfung, die sie schließlich als objektiv
(3) begründet und ihr einen Wahrheitswert zubilligt.12

Eben jener kontextunabhängige und allgemeine Standpunkt in 
der attributiven Logik ist es, dessen Verlust Hofmannsthals Chan-
dos-Brief emblematisch zum Ausdruck bringt – ein Verlust, der 
bei seinen Zeitgenossen weiter beklagt wird. Welcher Raum bleibt 
übrig für Kritik, wenn sowohl die Bejahung (S ist P) als auch die 
Verneinung (S ist nicht P) an der Mechanik identifizierender Rede 
partizipieren? Die Lösung liegt scheinbar nahe: Allein durch einen 
systematischen Rückzug aus der Rede, allein durch ein konse-

10  Aristoteles: De interpretatione 5, 17a25f. 
11  Vgl. François Jullien: Si parler va sans dire. Du logos et d’autres res-

sources, Paris: Seuil 2006. 
12  Vgl. zu den wahrheitsfähigen Sätzen Aristoteles: De interpretatione 

4 u. 5, 16b33-17a4. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EMMANUEL ALLOA / ALICE LAGAAY

12

quentes Schweigen würde der Zuschreibungsmechanismus außer 
Betrieb gesetzt. 

Die quietistische Versuchung 

Zwei Tage nach der Veröffentlichung des »Briefes« schreibt der 
Theaterkritiker Fritz Mauthner und Autor der dreibändigen Kritik
der Sprache Hofmannsthal eine enthusiastische Epistel, in der er 
den Chandos-Brief als das »erste […] Echo« auf sein eigenes, kurz 
zuvor erschienenes Werk lobt. Mauthner (dessen Vorreiterrolle in 
der Wiener Kultur bis heute unterschätzt wird) hatte sich darin 
zum Ziel gesetzt, mit den Verwirrungen des Sagens aufzuhören, 
um in eine neue Epoche einzutreten, in der es gälte, »wieder 
schweigen zu lernen«.13 Der Essayist versucht damit die Schlüsse 
aus Nietzsches Philosophie zu ziehen, die er – vielleicht als erster 
– linguistisch wendet: Das Wanken der moralischen Ordnung sei 
einem grundlegenden Zweifel über die Möglichkeit, sich einen 
unmittelbaren Zugang zur Welt zu verschaffen, geschuldet und 
dieser sei wiederum Ausdruck einer radikalen Skepsis in Bezug 
auf die Möglichkeit von Sprache überhaupt: Die »Geistesthaten 
Nietzsches« gehören nämlich vorwiegend in das erkenntnistheo-
retische Gebiet, wenn er die »›Umwertung aller Werte‹ vorzuneh-
men verspricht […], wenn er in erster Linie die Begriffe ›gut‹ und 
›böse‹ in ihrer alten Bedeutung nicht mehr gelten lässt, so treibt er 
hauptsächlich Sprachphilosophie.«14 Die Beiträge zur Kritik der 
Sprache sind als eine Fortsetzung und als eine Radikalisierung des 
Programms zu verstehen, das Nietzsche dem kommenden Jahr-
hundert aufgegeben hat: Sprachkritik, der Nachweis also, dass un-
ter den Worten keine Wirklichkeitsschicht liegt,15 wird hier zur 
Metaphysikkritik. Sein Verfahren erläutert Mauthner schon zu 

13  Fritz Mauthner: Beiträge zu einer Kritik der Sprache, Bd. 1: Wesen 
der Sprache, Stuttgart: Cotta 1901-1902, S. 215. 

14  So Mauthner in einer Rezension über eine Nietzsche-Studie. Vgl. 
Fritz Mauthner: »Ola Hanssons Schriften«, in: ders. (Hg.), Deutsch-
land. Wochenschrift für Kunst, Literatur, Wissenschaft und sociales 
Leben, 1. Jg., Nr. 46 vom 16. 08. 1890, S. 753-755, hier S. 754f. 

15  F. Mauthner: Beiträge zu einer Kritik der Sprache, Bd. 3: Zur Gram-
matik und Logik, S. 18f.  

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG

13

Anfang des ersten Bandes der Kritik der Sprache mit einer jedem 
Wittgenstein-Leser vertrauten Analogie:  

»Will ich emporklimmen in der Sprachkritik, die das wichtigste Ge-
schäft der denkenden Menschheit ist, so muss ich die Sprache hinter mir 
und vor mir und in mir vernichten von Schritt zu Schritt, so muss ich 
jede Sprosse der Leiter zertrümmern, indem ich sie betrete. Wer folgen 
will, der zimmere die Sprossen wieder, um sie abermals zu zertrüm-
mern.«16

Verblüffend ähnlich heißt es in dem vorletzten Satz des Tractatus,
just vor dem berühmten Schweigediktum, der Leser müsse »sozu-
sagen die Leiter wegwerfen, nachdem er auf ihr hinaufgestiegen 
ist«.17 Obwohl sich der tractarianische Wittgenstein freilich in der 
Methode explizit von Mauthner absetzt – vgl. den Satz »[4.0031] 
Alle Philosophie ist ›Sprachkritik‹. (Allerdings nicht im Sinne 
Mauthners.)«18 – so geht es bei beiden (einmal positiv und einmal 
negativ) um eine Beschränkung des Sagens (FABIAN GOPPELS-
ROEDER vertritt in seinem Beitrag für diesen Band die These, 
dass man gar Wittgensteins gesamtes Werk als Strategie lesen 
muss, dem Reden ein Ende zu setzen).  

Mit dieser quietistischen Versuchung sind Mauthner und Witt-
genstein indes nicht allein. Es ließe sich geradezu eine Geschichte 
des Verstummens als philosophische Strategie schreiben, von dem 
aus dem gleichnamigen Platon-Dialog bekannten Kratylos, der 
auf Sprache ganz verzichtet hatte und sich damit begnügte, den 
Finger zu rühren,19 über Augustinus’ »silentium veritatis«, 
Eckharts »swîgen«, Kierkegaards »Katharsis der Stille«, Mallarmés 
Wunsch nach einer »disparition élocutoire du poète«, Heideggers 
»Erschweigung« bis hin zu George Steiner, der angesichts der ge-
waltsamen Instrumentalisierung, welche die Sprache im Zeitalter 
der Extreme durchlitt, Erlösung nur noch im Schweigen vermutet.20

16  F. Mauthner: Beiträge zu einer Kritik der Sprache, Bd. 1: Wesen der 
Sprache, S. 2. 

17  L. Wittgenstein: »Tractatus«, S. 85, §6.54. 
18  L. Wittgenstein: »Tractatus«, S. 26, §4.0031. 
19  So zumindest das Zeugnis aus Aristoteles: Metaphysik G 5, 1010a7-

15.
20  George Steiner: Reden und Schweigen. Essays über Sprache, Litera-

tur und das Unmenschliche, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1979. An-

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EMMANUEL ALLOA / ALICE LAGAAY

14

Allein: So verlockend diese Lösung zu sein scheint, durchführ-
bar ist sie nicht. Denn belehrt nicht schon der Volksmund, dass 
auch das Schweigen eine Antwort ist? In Paul Watzlawicks For-
mel heißt dies dann, dass man nicht nicht kommunizieren kann, da 
jedes Schweigen, zumindest implizit, die Ordnung bereits aner-
kennt, die es konsequent beschweigt.21

Der Diskursverweigerer 

Wenn dem so ist, kann dann der aus Kritik – oder aus Skepsis – 
heraus Schweigende überhaupt Sand ins Getriebe der Sprachme-
chanik bringen? Diese Frage beschäftigt die Philosophie bereits 
seit Längerem; im 20. Jahrhundert wird sie unter dem Stichwort 
des ›Diskursverweigerers‹ nicht zuletzt in der Diskurstheorie pro-
minent diskutiert. Für Karl-Otto Apels Transzendentalpragmatik 
ist der Diskursverweigerer nicht nur nicht in der Lage, die Regeln 
der Diskursivität außer Kraft zu setzen, ihm weist die diskursive 
Ordnung sogar eine zentrale Rolle zu, nämlich ihre eigene Regel-
haftigkeit ex negativo aufzuzeigen. Tatsächlich voraussetzungslos 
und somit herrschaftsfrei kann die von Apel anvisierte ideale 
Kommunikationssituation nur sein, wenn ihre Regeln nicht von 
einer ihr äußeren Instanz abgeleitet wurden. Der Diskursverwei-
gerer kommt hier gelegen: Wer sagt, er erkenne die Regeln des Sa-
gens nicht an, verwickelt sich nicht nur unweigerlich in einen per-
formativen Selbstwiderspruch, er stellt auch indirekt eben diese 
impliziten Regeln auf, die in der Diskurspraxis bereits Gültigkeit 
haben.22 Noch im Ausstieg aus der gesellschaftlich geteilten Norm 
übt der Diskursverweigerer eine positive Funktion aus. 

sätze zu einer solchen Historiographie der Sigetik findet man bei: 
Christiaan L. Hart Nibbrig: Rhetorik des Schweigens. Versuch über 
den Schatten literarischer Rede, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1981. 
Raoul Mortley: From Word to Silence, Bd. 1: Rise and Fall of the Lo-
gos, Bd. 2: The Way of Negation, Christian and Greek, Bonn: 
Hanstein 1986. 

21  Bernhard Waldenfels hat diese Unausweichlichkeit oder ne-cessitudo
des responsiven Anschlusses eingängig demonstriert in: ders., Ant-
wortregister, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1994, insbes. S. 357ff.  

22  Vgl. dazu insbesondere Karl-Otto Apel: Transformationen der 
Philosophie, Bd. 2: Das Apriori der Kommunikationsgemeinschaft, 
Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1973, und, pointierter, »Das Problem der 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG

15

Einen Schritt weiter ging Jürgen Habermas: Die Verweigerung 
des Skeptikers gilt allein der argumentativen Gesprächssituation, 
den impliziten Regeln des lebensweltlichen Alltags kann er sich 
ohnehin nicht entziehen:

»Er kann, mit einem Wort, Moralität verleugnen, aber nicht die Sittlich-
keit der Lebensverhältnisse, in denen er sich sozusagen tagsüber auf-
hält. Sonst müsste er sich in den Selbstmord oder in eine schwere Geis-
teskrankheit flüchten. Er kann sich mit anderen Worten der kommuni-
kativen Alltagspraxis, in der er kontinuierlich mit ›Ja‹ oder ›Nein‹ Stel-
lung zu nehmen genötigt ist, nicht entwinden; sofern er überhaupt am
Leben bleibt, ist eine Robinsonade, mit der der Skeptiker sein Ausstei-
gen aus dem kommunikativen Handeln auf stumme und eindrucksvolle 
Weise demonstrieren könnte, nicht einmal als eine fiktive Versuchsan-
ordnung vorstellbar«23

In Habermas’ Augen kann die Diskursverweigerung des radika-
len Skeptikers daher, als »leere Demonstration«24 keinerlei kriti-
sche Wirkung zeitigen. 

Anders Jean-François Lyotard. In seinem philosophischen 
Hauptwerk Der Widerstreit misst er der Diskursverweigerung 
durchaus Kritikpotential zu, nicht etwa deshalb, weil sie tatsäch-
lich aus dem »Satzuniversum« ausbrechen könnte, sondern weil 
sie eine bestimmte Äußerungsform unter anderen ist und dadurch 
gerade von innen her die Instanzen der Kommunikationsstruktur 
hinterfragen kann. Für Lyotard umfasst jeder sinnvolle Satz stets 
vier Instanzen: Sender, Empfänger, Referent, Bedeutung. An jeden 
Satz muss notwendig angeknüpft werden (enchaîner) und insofern 
vermag auch der Schweigende nicht nicht zu antworten. Während 
jedoch der Schweigende notgedrungen die Ordnung des Satzes 
anerkennt, der vorausging, bleibt ihm ein kritisches Potential inso-
fern eigen, als er mindestens eine der vier diskursregulierenden 

philosophischen Letztbegründung im Lichte einer transzendentalen 
Sprachpragmatik«, in: Bernulf Kanitscheider (Hg.), Sprache und Er-
kenntnis, Innsbruck: Innsbrucker Beiträge zur Kulturwissenschaft 
1976, S. 55-82.  

23  Jürgen Habermas: »Diskursethik. – Notizen zu einem Begründungs-
programm«, in: ders., Moralbewußtsein und kommunikatives Han-
deln, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1983, S. 53-135, hier S. 110. 

24  Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EMMANUEL ALLOA / ALICE LAGAAY

16

Instanzen (Bedeutung, Referent, Sender oder Empfänger) ne-
giert.25 In der Unentscheidbarkeit, welche oder wie viele Instanzen 
negiert werden, ist das Schweigen nicht allein der negative Auf-
weis des Gesetzes im Apel’schen Sinne; vielmehr entsteht eine 
Leerstelle innerhalb des Diskurses, die diesen in neue Richtungen 
hin öffnen kann. Das Innehalten, die stockende Rede, die uner-
wartete Antwort – diese Gesten gleichen derjenigen des Schach-
spielers, der seinen letzten Bauern plötzlich nach hinten rückt. Im 
Rahmen der Spielregeln hat dieser Zug eine unmittelbare Konse-
quenz: Er würde der Partie ein jähes Ende setzen. Mit dieser re-
gelwidrigen, nicht aber regellosen Geste wird der Mitspieler ge-
zwungen, sich zu entscheiden, wie er den Zug interpretiert und 
nach welchem Regelsetting er nun auf diesen Zug reagiert. Was 
auf dem Schachbrett besonders auffällig daherkommt, prägt Lyo-
tard zufolge jegliche Kommunikation. Unterbrechungen, Fehl-
leistungen oder sprachliche Diskrepanzen sind für Lyotard Anzei-
chen einer Unmöglichkeit, die Inadäquatheit der Verhältnisse im 
Rahmen der im jeweiligen Sprachspiel geltenden Regeln zu dis-
kursivieren. Zum anderen markieren sie jedoch auch die Bruch-
stellen in der diskursiven Regelhaftigkeit, an der neue Sprach-
spiele geprägt und neue Idiome erfunden werden können.26

I I I .  Wie nicht  sprechen –  
     Gegenstrategien und Potent ia l i täten

In dem vorliegenden Band geht es um Spektren und Spielräume 
einer solchen anderen Sprachpraxis, die sich der Festlegung und 
der stets damit einhergehenden Gewalt am Singulären zu entzie-
hen sucht. Die Vorlage dazu bot die im April 2006 am Berliner 
Centre Marc Bloch abgehaltene Tagung »Wie nicht sprechen«, die 
ihren Titel und Grundgedanken dem gleichnamigen Aufsatz von 
Jacques Derrida verdankt.27 Wie nicht sprechen? – die Frage wird 
rhetorisch, sobald man zugesteht, dass auch das Schweigen beredt 

25  Jean-François Lyotard: Der Widerstreit, überarb. Aufl., übers. v. Jo-
seph Vogl, München: Fink 1989, S. 34. 

26  Ebd., frz. S. 28f./ dt. S. 33. 
27  Jacques Derrida: Wie nicht sprechen. Verneinungen (1986), 2. durch-

gesehene Aufl., übers. v. Hans-Dieter Gondek, Wien: Passagen 2007. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG

17

ist. Wie nicht sprechen? – die Frage wird zu einer abgrenzenden, 
wenn Derrida von einem der Rede intrinsischen Gewaltpotential 
ausgeht.28 Wie also sprechen? – von der Diagnose, die Derrida von 
Heidegger und Lévinas aufgreift, die aber in diesem Punkt einem 
Benjamin oder Adorno und anderen Positionen des 20. Jahrhun-
derts sehr nahe ist, verschiebt sich die Frage hin zu den konkreten 
Möglichkeiten einer anderen Rede, die aus den Bahnen der Zu-
schreibungsmetaphysik ausbricht. Eine Vorbildfunktion erhalten 
in diesem Zusammenhang Strategien der literarischen Avant-
garde, aber auch von der kanonischen Geschichtsschreibung ver-
nachlässigte, weil zu literarische, Autoren aus der Tradition.29

In dem Jerusalemer Vortrag »Wie nicht sprechen«, bei dem, 
wie CARSTEN LOTZ argumentiert, die Frage nach der attributi-
ven Rede im Mittelpunkt steht, setzt sich Derrida explizit mit der 
Tradition der so genannten negativen Theologie und in erster Li-
nie mit Pseudo-Dionysius Areopagita auseinander. Angesichts 
dieser auch bei zeitgenössischen Denkern wie Jean-Luc Marion 
gängigen Aktualisierung30 bietet WIEBKE-MARIE STOCKS Studie 
eine werkimmanente Rekonstruktion des eigentümlichen Schreib-
stils von Dionysius. Diese archäologischen Recherchen zu Vorfor-
men der nicht-affirmativen Rede finden in der frühen Moderne 
ihre Fortsetzung, wenn, wie JOCHEN SCHMIDT nachzeichnet, 
Kierkegaards Verwenden von Pseudonymen auf eine radikale 
»Enteignung« der Rede hindeutet. Andere Wegbereiter der (nicht 
nur literarischen) Moderne wie Stéphane Mallarmé, dessen Ver-
zichtsgestus, wie MARTIN URMANN darlegt, in einer konse-
quenten »Poetik des Blanc« mündet, rücken möglicherweise wie-
der in die Ferne: Mallarmés Utopie eines endgültigen Verstum-

28  Vgl. Steffen K. Herrmann/Sybille Krämer/Hannes Kuch (Hg.): Ver-
letzende Worte. Die Grammatik sprachlicher Missachtung, Biele-
feld: transcript 2007 und zur Einbettung des Problems insbesondere 
die Einleitung. 

29  Eine solche Rehabilitierung betreiben auf ihre Weise auch Gottfried 
Gabriel und Christiane Schildknecht (Hg.): Literarische Formen der 
Philosophie, Stuttgart: Metzler 1990 und Christiane Schildknecht: 
Aspekte des Nichtpropositionalen, Bonn: Bouvier 1999. 

30  Zur Geschichte der »negativen Theologie« und ihrem Nachleben im 
20. Jahrhundert siehe Dirk Westerkamps fundierte Studie: Via ne-
gativa. Sprache und Methode der negativen Theologie, München: 
Fink 2006. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EMMANUEL ALLOA / ALICE LAGAAY

18

mens müsse man, so ULISSE DOGÀ, als Höhepunkt einer früh-
modernen Ästhetik lesen, die in Paul Celans stammelnder, rastlo-
ser Sprache nur noch als gebrochene Reminiszenz überlebt. Welch 
sprachphilosophische Implikationen wiederum in der lallenden 
Zunge des toten Valdemar aus E.A. Poes Erzählung liegen, führt 
MIRJAM SCHAUB mit Rekurs auf Barthes und Foucault vor, bei 
denen die Rede zu ihrer eigenen, anonymen Prolepse wird.  

Ähnlich wie JEAN CLAM, der im Eröffnungsaufsatz das Feld 
einer Phänomenologie der Sprachhemmungen umreißt, begründet 
PASCAL DELHOM in seinem Aufsatz Lévinas’ grundlegende 
Skepsis gegenüber der Möglichkeit eines rechten bzw. ge-rechten 
Sagens. Demgegenüber heben andere Beiträge wiederum an die-
sen konstitutiven Beschränkungen des Sagens die Möglichkeit 
neuer Spielräume hervor: Unter Rückgriff auf einen späten Text 
lässt KATHRIN BUSCH einen anderen Jacques Derrida zu Wort 
kommen, der – jenseits der »Geschlossenheit der Repräsentation«, 
auf den man ihn zu Unrecht reduzierte – von einem konstitutiven 
Pathos des Sprechens ausgeht. Ähnlich liest EMMANUEL 
ALLOA Merleau-Pontys Figur der indirekten Rede als eine Stra-
tegie, um innerhalb der zumeist aktivisch konnotierten phänome-
nologischen Deskription der Präsenz einer passiv wirkenden 
Fremdheit Rechnung zu tragen. Schließlich werfen ALICE 
LAGAAY und JULIANE SCHIFFERS in ihrem dia- und polylogi-
schen Gespräch zu Giorgio Agambens Idee einer radikalen Passi-
vität die Frage nach der (Un-)Möglichkeit des Sprechens erneut 
auf und verhandeln ethische Konsequenzen der Enthaltung. 

Die verschiedenen Redeformen, die in diesen drei Beiträgen 
explizit oder implizit im Mittelpunkt stehen (die passive, die indi-
rekte und die dialogische Rede) umkreisen jeweils Leerstellen im 
Sagen, die in Sprechakttheorien zumeist verdeckt werden. Dabei 
geht es nicht allein um das sinnstiftende Intervall zwischen zwei 
kommunikativen Semantemen (oder mit Kafka gesagt, »wann und 
wie oft man, wenn acht Leute im Gespräch sind, das Wort ergrei-
fen muss, um nicht als schweigsam durchzugehen«).31 Vielmehr 
um ein Moment des Stockens und des Zauderns, in dem die 
Selbstverständlichkeit des kommunikativen Anschlusses zu 
schlingern beginnt. Das Entsagen ist dann weniger ein Ausstieg 

31  Zit. nach dem hier auch noch in vielerlei anderer Hinsicht einschlägi-
gen Maurice Blanchot: L’entretien infini, Paris: Gallimard 1969, S. 107. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG

19

aus der Sprachgemeinschaft als ein Ent-Sagen, das als Durchkreu-
zung des Gesagten die konstitutive Virtualität und Unbestimmt-
heit in der Sprach- wie auch in allen anderen Handlungen offen 
legt.32

Den Abschluss des Bandes bildet GIORGIO AGAMBENS Medi-
tation über das (Sagen)Können. Dieser Text, der hier zum ersten 
Mal auf Deutsch erscheint (in der Übersetzung von Emmanuel 
Alloa), fragt danach, inwiefern der Mensch als sprachbegabtes 
Tier auch das einzige ist, das zu schweigen in der Lage ist: Etwas 
können, heißt zugleich auch stets, über die Möglichkeit zu verfü-
gen, diese Fähigkeit nicht zu aktualisieren. Agambens (wie schon 
Aristoteles’) Beispiel ist das des Musikers als derjenige, der so-
wohl spielen als auch nicht spielen kann. Der virtuose Pianist 
stellt sein Können unter Beweis, er zeigt, dass und wie er spielen 
kann, er lässt seine virtus, seine Kraft spielen. Glenn Gould hinge-
gen, so Agamben, verfahre umgekehrt: Er lasse nicht seine gesam-
te Möglichkeit in Wirklichkeit übergehen, ebenso wenig aber lasse 
er im Akt seine Potenz erahnen (das wäre das Vorgehen des Ironi-
kers, der die Potentialität über den Akt stellt und diese Überlegen-
heit spüren lässt). Glenn Gould macht also weniger von seiner 
Fähigkeit Gebrauch, spielen zu können, als bei ihm vielmehr im Akt 
des Spielens die Virtualität, das Nichtspielen, gewahrt bleibt.33

Mit dieser Artikulation von der Diagnose der Sprachkrise bis 
hin zu einer Theorie der negativen Potentialität der Sprache ent-
wirft der Band somit eine andere Archäologie des »linguistic 
turn« im 20. Jahrhundert, die weniger das Hin- als das Abwenden 
vom Sagen zum Leitfaden hat. Zur Galionsfigur dieser kritischen 
Durchkreuzung jeder propositionalen Affirmation wird Bartleby, 
aus Melvilles gleichnamiger Novelle bekannt. Bartlebys konse-
quente Antwort (»I would prefer not to«) ist keine Verneinung, 
mit der er noch im Rahmen einer Ja-Nein-Logik verbliebe, son-
dern eine negative Präferenz (vgl. dazu MAURIZIO DI BARTOLOS 
Bartleby-Interpretation). John Langshaw Austins Sprechakt, der 
neue Verbindlichkeiten schafft und Wirklichkeiten festschreibt, 

32  Diese Unbestimmtheit als Vorhof des Handelns umkreist auch Jo-
seph Vogl in: Über das Zaudern, Berlin/Zürich: diaphanes 2007. 

33  Den Bezug zwischen Aristoteles’ Pianisten und Glenn Gould stellt 
Agamben her in: ders., Die kommende Gemeinschaft, übers. v. A. 
Hiepko, Berlin: Merve 2003, S. 38.  

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EMMANUEL ALLOA / ALICE LAGAAY

20

wird hier als paradigmatische Leitinstanz abgelöst von Bartlebys 
Entzugsgeste, die geltende sprachliche Verbindlichkeiten löst und 
hinterfragt.  

Gedankt sei an dieser Stelle dem Centre Marc Bloch, allen 
voran Jean Clam und Jan Krimphove, für die Offenheit, mit der 
unsere Tagung aufgenommen und unterstützt wurde. Ferner ge-
bührt der Studienstiftung des Deutschen Volkes und dem Teil-
projekt B9 des Sonderforschungsprojektes »Kulturen des Perfor-
mativen« unter der Leitung von Prof. Dr. Sybille Krämer unser 
Dank für die ideelle und finanzielle Unterstützung des Vorha-
bens. Ein besonderer Dank geht auch an Prof. Gerhard Richter, 
der uns großzügig erlaubte, sein Werk für das Buchcover zu ver-
wenden. Schließlich möchten wir uns an dieser Stelle ganz herz-
lich bei den Schattenarbeitern bedanken, die nicht unerheblich da-
zu beigetragen haben, dass es dieses Buch heute gibt: Bei Juliane 
Schiffers für das Lektorat und die redaktionelle Betreuung, bei 
Friederike Schmitz und Johanna Rosenfeld für die Hilfe bei der 
Fertigstellung der Druckvorlage.

Gegen Ende einer Einleitung bleibt den Autoren, ihre eigenen 
Worte zurückzunehmen und ihrer Einleitung selbst zu ent-sagen 
(»dédire«), um das »unvermeidliche Zeremoniell, in dem sich das 
Gesagte gefällt«34 durchzustreichen und zu vermeiden, dass das 
Zu-Sagende von vornherein zu einem bereits Gesagten wird.  

Literatur

Adorno, Theodor W.: »Skoteinos oder Wie zu lesen sei« (1963), in: 
Gesammelte Schriften, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1997, Bd. 3, 
S. 326-375. 

Agamben, Giorgio: Die kommende Gemeinschaft, übers. v. 
Andreas Hiepko, Berlin: Merve 2003. 

Apel, Karl-Otto: »Das Problem der philosophischen Letztbegrün-
dung im Lichte einer transzendentalen Sprachpragmatik«, in: 
Bernulf Kanitscheider (Hg.): Sprache und Erkenntnis, Inns-
bruck: Innsbrucker Beiträge zur Kulturwissenschaft 1976, 
S. 55-82.

34  Emmanuel Lévinas: Totalität und Unendlichkeit, übers. v. Wolfgang 
N. Krewani, Freiburg/München: Alber 1987, S. 34. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG

21

Apel, Karl-Otto: Transformationen der Philosophie. Bd. 2.: Das 
Apriori der Kommunikationsgemeinschaft, Frankfurt a. M.: 
Suhrkamp 1973.

Beckett, Samuel: »Peintres de l’Empêchement«, in: Derrière le 
miroir, n°11-12 (Juni 1948), jetzt in: ders., Disjecta, London: 
Calder 1983, S. 133-137. 

Blanchot, Maurice: L’entretien infini, Paris: Gallimard 1969. 
Celan, Paul: »Ansprache anlässlich der Entgegennahme des Lite-

raturpreises der Freien Hansestadt Bremen« (1958), in: Ge-
sammelte Werke, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1986, Bd. 3, 
S. 185-186. 

Derrida, Jacques: Wie nicht sprechen. Verneinungen (1986), 2. 
durchgesehene Aufl., übers. v. Hans-Dieter Gondek, Wien: 
Passagen 2007. 

Gabriel, Gottfried/Schildknecht, Christiane (Hg.): Literarische 
Formen der Philosophie, Stuttgart: Metzler 1990. 

Habermas, Jürgen: »Diskursethik - Notizen zu einem Begrün-
dungsprogramm«, in: ders., Moralbewußtsein und kommuni-
katives Handeln, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1983, S. 53-135. 

Hart Nibbrig, Christiaan L.: Rhetorik des Schweigens. Versuch 
über den Schatten literarischer Rede, Frankfurt a. M.: Suhr-
kamp 1981. 

Herrmann, Steffen K./Krämer, Sybille/Kuch, Hannes (Hg.): Ver-
letzende Worte. Die Grammatik sprachlicher Missachtung, 
Bielefeld: transcript 2007. 

Hugo von Hofmannsthal: »Ein Brief«, in: Bernd Schoeller/Rudolf 
Hirsch (Hg.), Hugo von Hofmannsthal: Gesammelte Werke in 
zehn Einzelbänden, Bd. 7: Erzählungen, erfundene Gespräche 
und Briefe, Reisen. Frankfurt a. M.: Fischer 1979, S. 461-472. 

Jullien, François: Si parler va sans dire. Du logos et d’autres res-
sources, Paris: Seuil 2006. 

Lévinas, Emmanuel: Totalität und Unendlichkeit, übers. v. Wolf-
gang N. Krewani, Freiburg-München: Alber 1987. 

Lyotard, Jean-François: Der Widerstreit, übers. v. Joseph Vogl, 
überarb. Aufl., München: Fink 1989. 

Mauthner, Fritz: »Ola Hanssons Schriften«, in: ders. (Hg.), 
Deutschland. Wochenschrift für Kunst, Literatur, Wissenschaft 
und sociales Leben, 1. Jg., Nr. 46 vom 16. 08. 1890, S. 753-755. 

Mauthner, Fritz: Beiträge zu einer Kritik der Sprache, 3 Bde., 
Stuttgart: Cotta 1901-1902.

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EMMANUEL ALLOA / ALICE LAGAAY

22

Mortley, Raoul: From Word to Silence, Bd. 1: Rise and Fall of the 
Logos, Bd. 2: The Way of Negation, Christian and Greek, 
Bonn: Hanstein 1986.

Schildknecht, Christiane: Aspekte des Nichtpropositionalen, 
Bonn: Bouvier 1999. 

Steiner, George: Reden und Schweigen. Essays über Sprache, Lite-
ratur und das Unmenschliche, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1979.  

Vogl, Joseph: Über das Zaudern, Berlin/Zürich: diaphanes 2007. 
Waldenfels, Bernhard: Antwortregister, Frankfurt a. M.: Suhr-

kamp 1994. 
Westerkamp, Dirk: Via negativa. Sprache und Methode der nega-

tiven Theologie, München: Fink 2006. 
Wittgenstein, Ludwig: Werkausgabe in 8 Bänden, hrsg. v. Rush 

Rhees, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1984. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Grenzen der Sagbarkeit 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


25

Schwierigkeiten des Sagens, 

Gründe des Verstummens 

JEAN CLAM

Wie wird ein Sagen perplex? 

Die Frage: Wie nicht sprechen? ist verfänglich. Das Sprechen hat in 
unserer Kultur durch alle ihre Epochen hindurch eine Rolle ge-
spielt, die zu allerlei Mythisierungen und Mystifizierungen seiner 
Tugenden und Untugenden geführt hat. Die Spannungen, die aus 
dieser Zentralität des Sprechens erwachsen, sind Motive für eine 
lange Reihe von zurücknehmenden Modi im Gebrauch sprachli-
cher Anzeigen oder allgemeiner des Operierens mit Sprache über-
haupt. So entstehen Strategien und Methoden des Verzichts, der 
Drosselung, der Verknappung des Sagens, die dazu bestimmt sind, 
ein anderes Sagen zu ermöglichen oder die überbeanspruchten 
Ressourcen des Sagens zu regenerieren. An solchen Gesten der 
Rücknahme haften Paradoxien, deren Kreisläufe und Knotenpunk-
te ziemlich schnell erkundet und durchexerziert werden können. 
Die leicht erreichte Vertrautheit mit ihnen führt zu einer erquick-
lichen Virtuosität bei ihrem Fortspielen ins Ungewisse. Damit 
meint man oft, sehr dicht am Kern letzter Rätsel zu liegen. In der 
Regel bleiben solche Spielereien mit den Paradoxien des Sprechens 
und Nicht-Sprechens sowohl theoretisch als auch praktisch jedoch 
wenig aufschlussreich. Mein Vorschlag wäre also, als Hinführung 
zum Thema ein Stück analytischer Arbeit zur schlichten Klärung 
von Zusammenhängen zu leisten, die im Durchspielen der Para-
doxien des Sagens oft mitgemeint, selten aber verantwortet 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


JEAN CLAM

26

werden. Sie könnte so etwas wie einen Beitrag zur Propädeutik
einer Theorie des perplexen Sagens darstellen. 

Sagen und Welt  

Versetzen wir uns in die Situation, in der wir uns jeglicher An-
sprache, Sage der Welt enthalten; und dies ganz strikt und im Ge-
dankenexperiment definitiv. Wir werden nicht nur äußerlich 
stumm, sondern auch – wie wir annehmen wollen – innerlich. Das 
heißt: Wir führen keine Selbstgespräche mehr, die sich auf vor-
explizierte Zusammenhänge und die eigene Lage in ihnen stützen. 
Nicht mehr sprechen heißt hier nicht nur für einen Nachmittag 
oder eine Woche sich der Konversation mit anderen enthalten. Es 
heißt: die Welt nicht mehr ›besprechen‹, sie nicht mehr mit Wor-
ten und Sagen bewerfen und belegen. Die Welt hört dann auf, sich 
für alle möglichen Interessen und Zugriffe zu erschließen, mit de-
nen wir an sie heranrücken. Es soll eben nicht darum gehen, dass 
wir von außen als äußerst wortkarge Akteure beobachtet werden 
und wir uns dem anpassen. Nicht (mehr) sprechen soll heißen: die 
Welt mit unserem Sagen nicht mehr erreichen.

Das erste, was in einem solchen Zustand des Nicht-Sprechens 
auffällt, ist die Unheimlichkeit, mit der sich augenblicklich eine 
Zäsur einrichtet und uns vom Kontinuum des sprechenden Le-
bens trennt. Es ist, als wäre zwischen uns und die Welt eine Glas-
scheibe geschoben worden und wir sähen alles, was hinter ihr ge-
schieht, ohne es berühren zu können. Kein Schall, von uns er-
zeugt, reicht hinüber, kein Wort benennt mit der geringsten Wirk-
samkeit das, was hinter der Scheibe liegt. Die Enthaltung des Sa-
gens transformiert die Welt in einen reinen Weltlauf, in eine Art 
Raum von puren Tatsachen. Mit Beginn dieses Aufhörens be-
kommt die Welt einen reinen Lauf.

Die beschriebene Lage ist nur scheinbar an besonders stringente 
Bedingungen geknüpft. Gerade das Kino arbeitet oft seine Verfrem-
dungseffekte mittels einer solchen »Verstummung« heraus. Denn 
es ist selbst »Film«; ein kontinuierliches Band von Bildern, das ein-
fach stumm abläuft. Es eignet sich besonders für die Inszenierung 
eines solchen Entzugs von Welt, die uns plötzlich hinter sich, ge-
nauer vor sich lässt und uns stumm macht. Sie setzt sich in ihrem 
bloßen Ablaufen jenseits dessen, was unser Sagen von ihr an ihr 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHWIERIGKEITEN DES SAGENS, GRÜNDE DES VERSTUMMENS

27

erreichen kann. Es wird nur noch skopisch beobachtet. Die Szene der 
Welt ist hell beleuchtet und gut sichtbar; nur ihr Sagen bleibt aus, 
was eine Filmmusik demonstriert, die zum Symbol der Unerreich-
barkeit und Unsagbarkeit des reinen Ablaufs dahinter wird. 

Der Weltlauf wird brutal, obgleich nicht mehr hörbar – denn 
die Nicht-Sagbarkeit der Welt hat das Nicht-hörbar-Werden der 
Welt selbst zur Folge (warum dem so ist, braucht, um expliziert zu 
werden, längere phänomenologische Analysen). Er gewinnt die 
Brutalität von Brücken, die langsam, unhörbar, rein skopisch 
stürzen.1 Die Welt verwandelt sich in reinen Weltlauf für denjeni-
gen, der noch da ist, der sie aber nicht mehr sagt. Er wird von ihr 
durch eine durchsichtige Membran getrennt. An dieser hat die 
Welt ihre Grenze und Reichweite. Der Vollzug des Nicht-Spre-
chens ist der Akt der Entstehung dieser Grenze und Trennung, 
der Spaltung von Welt in Welt und Weltlauf, der Vergrößerung der 
Augen und Überdimensionierung ihrer Schau, während der 
Mund leer-offen starrt.  

Dies verstehe ich als die fundamentale Struktur alles Nicht-Spre-
chens, wie es auch immer zustande kommen mag. Diese Struktur 
bleibt verdeckt, gerade weil konsequentes Nicht-Sprechen so sel-
ten vorkommt. Meistens dringt man nicht bis zu dessen vollstän-
digem Vollzug vor, sondern legt auf den Wegen der Suche nach 
dem Wie (des Nicht-Sprechens) noch eine lange Sprechkarriere 
zurück. Man muss jedoch im Laufe der Klärung, die wir anstre-
ben, dieser Struktur stets eingedenk sein, damit die Zusammen-
hänge schärfer hervortreten. 

Die Fest igung der Deixis 
und ihre Neuaushöhlung 

Was aber kann einem Sprechen begegnen, das es perplex macht? 
Auf einer ersten Ebene unseres Ansatzes wollen wir zunächst noch 

1  Dabei denke ich an eine berühmte Passage bei Spinoza, in der er die 
verschiedenen Arten von Determination und Freiheit beschreibt. 
Wenn ein Mensch auf einer einstürzenden Brücke läuft, so verhält 
er sich vollkommen unfrei, genauso wie die unter ihm stürzenden 
Steine. Dies ist die Nullstufe der Freiheit oder die absolute Stufe der 
Determination.  

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


JEAN CLAM

28

eine Reihe ontologischer Annahmen gelten lassen und untersuchen, 
wie trotz aller Sicherheiten des ontologischen Entwurfs die sprach-
liche Anzeige sich von sich aus behindert und gleichsam aushöhlt. 

Anonymie 

Es können zunächst einfach die Wörter für die Anzeige von noch 
nie Benanntem fehlen. Das ist es, was Aristoteles als anonymos be-
zeichnet – und übergeht, indem er dafür eine umweghafte Anzei-
ge entwickelt. Am leichtesten lässt sich der Gedanke durch Bei-
spiele erklären. So lassen Sprachen in ihren Chronymien (ihrem 
Ensemble von Namen und Bezeichnungen für Farben) Leerstellen 
erkennen, die gerade im zwischensprachlichen Vergleich zum 
Vorschein kommen. In bestimmten Sprachen fehlen eindeutige 
Bezeichnungen für eine oder zwei der Grundfarben selbst. Diese 
wären in ihnen in aller Eindeutigkeit anonym. Ein anderes Bei-
spiel sind die vier Himmelsrichtungen, die in fast allen Sprachen 
belegt sind. Von einer Sprache zur anderen machen sich jedoch Un-
terschiede in der Benennung von Zwischenrichtungen oder beson-
deren Qualitäten der Gerichtetheit merkbar. Allenfalls kommt es 
hier nicht auf reale Beispiele an.  

Die Anonymie ist ein universelles sprachliches Phänomen, 
denn keine Sprache hat Moneme entwickelt zur Bezeichnung nicht 
nur aller Sachkerne, sondern aller erdenklichen Teilbarkeiten der 
Dinge, aller erdenklichen Qualitäten an ihnen, aller erdenklichen 
Mischungen solcher Qualitäten etc. Interessant bleibt hingegen die 
Beobachtung prägnanter Anonymien, so z.B. solcher, die das Be-
nennungsensemble einer phänomenalen Einheit betreffen. Hier 
wird die Perplexität eines Sagenwollens deutlich, das nach Wör-
tern sucht und sie einfach nicht findet. Würfe man einen Blick auf 
menschliche Körper – etwa auf die Fotos, die Kretschmers psycho-
somatische Typen illustrieren (asthenisch, athletisch, pyknisch) – 
so würde einem auffallen, dass beim athletischen Typ das Heraus-
ragen einer kleinen runden Knochenspitze am Ansatz der Schulter 
diesen sehr stark hervorhebt. Obgleich ein prägnant wahrgenom-
mener und doch unbenannter Bestandteil der Schönheit des athle-
tischen Oberkörpers, findet sich der Name dieses Knochens nur in 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHWIERIGKEITEN DES SAGENS, GRÜNDE DES VERSTUMMENS

29

der Fachsprache der Anatomie, nämlich akromion.2 Man kann sich 
noch viele andere Körperstellen denken, die ebenso empfindsam 
wahrgenommen werden und dennoch sprachlich anonym bleiben. 
Dies scheint auch eine spezifische Perplexität des erotischen Sagens 
auszumachen in einer Zeit, in der der Körper sich der erotischen 
Erschließung öffnet wie nie zuvor.3

Emotion

Eine zweite strukturelle Perplexität der sprachlichen Anzeige – 
soweit man ihre Festigkeit annimmt – läge hier nicht mehr im 
Fehlen der Wörter, sondern der Worte. So wird das Sagen ge-
hemmt, wenn der Sagende von einer Emotion überwältigt wird. 
Emotion wäre somit einer der grundlegenden Faktoren der Be-
hinderung des freien Sagen-Könnens. Warum hemmt Emotion 
das Sprechen? Die Frage ist genau betrachtet selten richtig gestellt 
worden. Kognitivistisch beobachtet, wäre es ein Leichtes, das 
Phänomen zu zerebralisieren und es in der Hemmung der Akti-
vierung bestimmter Hirnteile durch die überstarke Beanspruch-
ung anderer Areale begründet zu sehen.  

Doch man könnte das Phänomen feiner entwerfen und nach-
sehen, ob sich eine Unterscheidung einführen ließe, welche die 
emotionale Hemmung gerade als Sprachlosigkeit oder als funktio-
nale Ausschaltung des Sagens zu verstehen gibt. Emotion wird er-
zeugt, um Sagen zu verhindern, um eine artikulierende Sequen-
tialisierung einer Gegebenheit des Meinens abzublocken. Die 
Funktion von Emotion wäre die Erhaltung von Resonanzweisen 
des Sinnes, die den Grund für Artikulationen durch Behinderung 
dieser in hoch resonantem Zustand wahren.  

2  Siehe Eduard Pernkopf: Anatomie-Atlas der topographischen und 
angewandten Anatomie des Menschen, Bd. 1: Brust und obere Ex-
tremität, hrsg. v. Werner Platzer, München u.a.: Urban und Schwar-
zenberg 31991, S. 20. 

3  Die Beispiele anonymer Objekte können natürlich um nicht-nukle-
are, nicht-dingliche, nicht-semantische Momente erweitert werden. 
Diese Frage, die jene nach der Parallelität von Dingstruktur des 
Mannigfaltigen der Welt und monemischer Struktur der Sprache 
mit einschließt, kann hier nicht abgehandelt werden. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


JEAN CLAM

30

So gesehen behält Emotion, darin der Intuition verwandt, die 
ebenfalls den Objektstil des Geballten aufweist und Zeit zu ihrer 
sprachlichen Sequentialisierung erfordert, einen besonderen Be-
zug zur Perplexität des Sagens und lässt sich nicht mehr als quasi 
mechanische Behinderung des Sagens auffassen. Sie entspricht 
weder einem Stau des Sagbaren, das die Wege des Heraussagens 
überfordert, noch einer einfachen Überlastung der Verarbeitungs-
kapazität des Gehirns. Sie muss auch funktional gedacht werden 
als etwas, das Sinnklumpen erzeugt oder wahrt und die sprach-
lich artikulatorische Ausgliederung ihres Gemenges unterbindet, 
um ihre Resonanzstärke zu erhalten.  

Disproportionierte Gegenstände 

Des Weiteren wird eine sprachliche Anzeige selbst bei Annahme 
einer Festigkeit ihrer Adäquation ausgehöhlt, wenn sich ihr Ge-
genstand als etwas sie strukturell Überschreitendes darstellt. Die 
Disproportion des Gegenstandes kann an seiner Unklarheit, Un-
zugänglichkeit, Unheimlichkeit, Gewaltigkeit (adêlon, adyton, dei-
notaton) liegen. Die sprachliche Anzeige wird hier nicht an sich als 
legein in ihrer Entsprechung zu einem einai außer Kraft gesetzt, 
sondern als zu schwach angesehen, um angemessen das anzuzei-
gende Seiende zu sagen. Was übertroffen wird, sind die Steige-
rungsmöglichkeiten ihrer Prägnanz sowie der Nähe zu ihrem 
Objekt. Das Äußerste, was die sprachlichen Mittel an Sagen er-
möglichen, bleibt unterhalb dessen, was diese Objekte zu ihrer 
Anzeige erfordern. 

Die Frage, die sich aus dieser Perplexierung des Sagens ergibt, 
ist die nach der Möglichkeit solcher Objekte, die von sich aus dem 
Sagen disproportioniert sind. Gibt es sie zunächst so, an sich, »da 
draußen«, und begegnen sie dann mehr oder minder zufällig ei-
nem Sagenwollen?

Es ist klar, dass das Sagen nichts an sich ist, demgegenüber ein 
Zu-Sagendes auftritt. Das Sagen selbst ist ein Verhältnis von Sagen 
und Zu-Sagendem, und die Spannung, die das Sagen bewegt, ist die 
dieses Verhältnisses. Das einai ist nicht außerhalb, jenseits des leg-
ein, sondern es ist die verdichtete Spannung, die das legein im 
Verhältnis zu sich selbst ist. Das Seiende ist ein anderer Name für 
diese interne Spannung seiner Anzeige durch ein Sagen. Es gilt 
also, dieser internen Spannung selbst nachzugehen und sie auf 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHWIERIGKEITEN DES SAGENS, GRÜNDE DES VERSTUMMENS

31

eine mögliche Struktur hin zu überprüfen. Die intrinsische Dispro-
portion zum Sagen geht eben weit über die Tatsache hinaus, dass 
ein Großteil alles Sagens perplex in dem Sinne ist, dass es Zeit 
braucht, seine Wörter zu suchen, das Zu-Sagende zu umkreisen 
und gleichsam mit Sagen zu bewerfen. Bei den disproportionier-
ten Objekten, die intrinsisch das Sagen perplexieren, scheint es 
vielmehr um Weltaspekte zu gehen, welche die Epiphanie oder 
die Präsentation dieser Aspekte selbst an sich mit appräsentieren. 
Sie spalten den Spannungsraum des Sagens in zwei Ebenen, von 
denen die eine die andere trägt und erschließt. Sie sind also selbst 
keine Erscheinung, sondern die Weltaspekte, unter denen Erscheinen-
des sich kund tut. Als solche kommen sie selbst nur »schräg« zum 
Vorschein: So, wie ein Medium (z.B. Luft) der Gabe eines Objekts 
(z.B. Schall) in dieser Gabe vollkommen aufgeht und besonderer 
Thematisierungen bedarf, um selbst wahrnehmbar zu werden.  

Hier wird auch eine weitere Funktion des Sagens deutlich, 
nämlich jene, die vom frühen Freud und von Lacan als Inversfunk-
tion der Symbolisierungsfunktion beschrieben wird, wobei Letztere 
von den gängigen Semiotiken als die Grundfunktion der Sprache 
gesehen wird: Typischerweise wird Sprache als ein Zeichensystem 
verstanden, das die Funktion hat, Abwesendes zu vergegenwärti-
gen. Das Wort »Hund« wird gebraucht, um mit der Vorstellung 
Hund etwas anzufangen, während der Hund selbst nicht gegen-
wärtig ist, d.h. nicht in actu wahrgenommen wird.4 Somit erlaubt 
es die Sprache, durch Symbolisierung mit Abwesendem umzuge-
hen. Sie bricht die perzeptiven Einschränkungen der tierischen 
elementaren Präsenzwelt und schafft symbolische Gegenwarten, 
wo es reale Abwesenheiten gibt. Die Inversfunktion dazu, die von 
der Psychoanalyse gesehen wurde, besteht gerade darin, Gegen-
wärtiges zu ent-gegenwärtigen und zu virtualisieren, so dass es das 
Subjekt weniger belastet. Hierin gründet auch die therapeutische
Funktion des Sprechens: Wenn etwas ausgesprochen, sprachlich ar-
tikuliert wird, verliert es einen Teil der Verheerungsmacht, die es 
von seiner traumatischen Natur her hat. Sprechen ist für Freud 
zum Teil im Register dessen anzusiedeln, was er in seinem Ent-
wurf Denken und Urteilen nennt, die beide eine Virtualisierungs-
wirkung auf die Erregungsquanten haben, die im psychischen 

4  Dies führt zum beliebten Leitsatz: »Das Wort ›Hund‹ beißt nicht«, 
an dem aber die Inversfunktion ebenfalls zu Tage tritt. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


JEAN CLAM

32

System zirkulieren und ansonsten ihre volle Erregungsintensität 
behalten und den ganzen Apparat durchdringen würden.5 Bei La-
can hat das Sprechen eine Metaphorisierungsfunktion, die der 
Symptomatisierung am Realen des Körpers entgegen wirkt.6

Sprache scheint somit strukturell auf den Verzicht auf gewisse An-
zeigen eingestellt zu sein. Dies kann in unserer Interpretation hei-
ßen, dass sie es tut, um bestimmte disproportionierte Objekte zu 
ent-gegenwärtigen, indem sie sie symbolisch gegenwärtig hält. Im 
Übrigen verfügen alle Sprachen über ins Ungewisse zeigende Stei-
gerungsmittel wie Superlative, Pünktchen, Zeichen des Emotions-
einbruchs, welche die sprachliche Anzeige mit anzeigen lassen. Diese 
scheint dann von sich zu sagen: es geht mit mir nicht weiter – das 
Übrige ist am Ding. Sie zeigt über sich hinaus und wahrt und 
pflegt damit ihre Trennung von dieser Art von Objekten. 

Sagenwollen  

Das Subjekt des Sagens und seine Dekonstruktion 

Die oben diskutierten Irritationen des Sagens lassen es ratsam er-
scheinen, sich prinzipiell von jedweder ontologischen Vorannahme 
zu verabschieden. 

Zu allererst wurde – immanent zur Schematik der Idee einer 
(sprachlichen) deixis überhaupt – angenommen, dass, wenn die 
Anzeige von Welt durch Sprache vorliegt, sie immer ein Anliegen 
des Sagens voraussetzt, nämlich einen Willen, etwas anzuzeigen, 
der sowohl sich selbst (als Mitteilung(swillen)) als auch das Ange-
zeigte zum Ausdruck bringen will. Ein solcher Wille wird im Falle 

5  Vgl. die letzten Kapitel, die sich mit Denken und Urteilen beschäfti-
gen, von Sigmund Freud: »Entwurf einer Psychologie« (1895), in: 
Aus den Anfängen der Psychoanalyse, Gesammelte Werke, Nach-
tragsband, London/Frankfurt a. M.: Fischer 1962 – op. 1950a (1950c 
nach der Nummerierung der Gesammelten Werke), S. 375- 486. 

6  Dieses Interesse an der Metaphorisierung scheint in der Folge der 
Lacanschen Seminare von anderen theoretischen Interessen über-
wuchert zu werden, siehe Jacques Lacan: Séminaire III, Les psycho-
ses, Paris: Seuil 1981 und Joel Dor: Introduction à la lecture de La-
can, Paris: Denoel 2002, insb. S. 52ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHWIERIGKEITEN DES SAGENS, GRÜNDE DES VERSTUMMENS

33

einer Perplexierung der Anzeige in irgendeiner Weise in seiner 
Ausführung gehemmt oder verhindert. 

Verfänglich an einem solchen Ansatz ist gerade diese Voraus-
setzung eines Sagenwollens. Es wird unterstellt, dass, wenn man 
spricht, man etwas sagen will. Damit wird ein Subjekt des Sagens 
angenommen, das sich vom Objekt eines solchen Sagens unter-
scheidet. Das Sagenwollen unterscheidet sich von einem Zu-Sa-
genden in der Spannung des Treffens/Verfehlens des Letzteren. 
Das Sagenwollen wird als ganz beim Sagenwollendem angenom-
men, der als tätiger Produzent von Sinn mit intentionaler Subjekt-
struktur verstanden wird. Ein intentionalitätsfundiertes Bewusst-
sein richtet sich auf Sinn als Sinninhalte in seinem ureigenen Akt 
des Meinens und erlangt diese in einer mehr oder minder an-
schaulich erfüllten Habe, die seine aktuelle, gespannte Ausge-
richtetheit auf sie stillt.

So könnte man sprachliche Mitteilung über die in der Husserl-
schen Phänomenologie am präzisesten gefassten subjekttheoreti-
schen Grundlagen artikulieren. Auf jeden Fall sind die Struktur-
momente: sagenwollende Subjektivität, zu sagender Sinninhalt, 
Spannung des Sagens und Meinens in allen Ansätzen vorzufin-
den, die auf nicht de-ontologisierender Basis arbeiten.7 Jene An-
sätze gelten von Aristoteles bis zur angelsächsischen Sprachtheo-
rie. Sie ignorieren die Dekonstruktion des Subjekts als stets sich 
verkennendes ego-zentriertes Bewusstsein sowie die Dekonstruk-
tion des Sinnes als illusorische Inhaltsidentität, die aus dem Gleiten 
und den Zwischenspielen der Signifikanten heraus erwirkt wird.  

Seit Beginn des 20. Jahrhunderts hat sich eine Art des Beo-
bachtens plausibilisiert und sich letztlich breite Bahn gebrochen, 
die sich nicht mehr an ontologischer Identität, sondern an post-
ontologischen Differenzentwürfen orientiert. Ein Sagenwollender 
braucht nicht mehr ein Subjekt mit einem substanzhaft akteinigen 
Bewusstsein zu sein. Im angenommenen Subjekt kann ein »Es«, 
ein »man«, ein Signifikant oder eine Folge von Signifikanten aus 

7  Zur Anlage einer intentionalen Subjektivität und der von Husserl zu 
ihrer theoretischen Explikation eingeführten Unterscheidung von 
noesis und noema siehe: Edmund Husserl: Ideen zu einer reinen 
Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie. Allge-
meine Einführung in die Phänomenologie [Ideen I], Tübingen: 
Niemeyer 1922. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


JEAN CLAM

34

dem Schatz der »Sprache« wollen und sprechen. Tatsächlich er-
weist sich das Subjekt, wenn man jene Beobachtungsweise zu-
grunde legt, als die Instanz, die sich ihre Fremdbestimmung 
durch ein »Begehren«, ein »Es«, ein »man«… selbst verstellt.8 Von 
einer anderen – psychosoziologischen – Warte aus ergibt sich das 
Subjekt als eine variable Summe von Anmutungen und Zuschrei-
bungen, die von sich aus nichts wollen noch sagen wollen kann, 
sondern nur aus Skripten ihrer jeweiligen Situation in kontingen-
ten Kommunikationskontexten heraus will und sagt. 

Entmutigung des Sagens 

Es gibt aber noch eine andere Dimension des Nicht-Sagens, die 
von all dem Bisherigen mitbedingt sein kann, aber eine an sich 
selbständige Problematik der Perplexität des Sagens darstellt, die 
sich als Nicht-mehr-sagen-Wollen oder -Mögen gibt und zu For-
men des Verstummens führt. Trotz potentiell divergierender Mo-
tivgrundlage haben diese Formen an ihrem Horizont die Herauf-
kunft von einem Fakt des Verstummens gemeinsam. Hier kommt 
es dann zu einer so gründlichen Entmutigung des Sagens, dass 
dieses sich tatsächlich entsagt. Tut es dies nicht, dann macht sich 
ein solches Sagen seine Perplexität und seine Entmutigung mittel-
bar oder unmittelbar zum Thema und Einsatz seines eigenen Vollzugs.

Wir wollen uns diese Figur der Sagensentmutigung durch ei-
nen Rückgriff auf einige ihrer geschichtlichen Figuren verdeutli-
chen. Klassisch werden Entmutigungen des Sagens als Ermüdun-
gen desselben mit einer Semantik der Vergeblichkeit (der vanitas)
– des Sagens – reflektiert. Formen solcher Reflexion finden sich in 
der Literatur der Alten Welt – von der Bibel bis zur hellenistischen 
Dichtung. Die Problematik mutiert in der Moderne und nimmt 
überreizte Formen an. Erst mit Rimbaud oder Saussure stellt sie 
sich jenseits einer solchen Semantik, weil ihr Verstummen so radi-
kal ist, dass es selbst keinen Ausdruck mehr findet, sich an keine 

8  Es hat überhaupt keine Möglichkeit, sich nicht misszuverstehen, wie La-
can mit seinem Begriff der »méconnaissance« klar macht. Siehe 
Jacques Lacan: Séminaire II, Le moi dans la théorie de Freud et dans 
la technique de la psychanalyse, Paris: Seuil 1978. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHWIERIGKEITEN DES SAGENS, GRÜNDE DES VERSTUMMENS

35

Semantik anlehnen kann und sich nur noch als Fakt – des Ver-
stummens – ausweist.  

Das Motiv der vanitas taucht insbesondere in Literaturen auf, 
die sich historisieren und sich wie Palimpseste in zurückschlagen-
den Windungen um ihre eigene Fläche entfalten. Eine Literatur, 
ein literarisches Werk ist nicht nur im Gespräch mit anderen, früh-
eren Werken derselben Literatur; es ist, ab einer bestimmten Stufe 
der Historisierung und Reflexivierung,9 nichts anderes als ein sol-
ches Gespräch, d.h. es schöpft seine Sinnvielfalt aus einem Spiel 
mit den Differenzen (zu allen anderen Werken), in deren Medium
es sich vollzieht. Das Motiv findet seinen schlichten Ausdruck in 
einem ›Es ist alles gesagt worden‹. Bei aller Anstrengung und 
Weitläufigkeit der Suche lassen sich keine neuen Differenzen fin-
den, die gesetzt, markiert werden können.  

In einer Moderne, in der sehr Viele schreiben und an der Schrift 
das Heil ihrer überkomplexen Individualität suchen, schrumpfen 
die Räume der Schrift als solcher. Dies heißt, dass das Medium der 
Schrift als Differenzschöpfung – durch eine strukturelle Überbean-
spruchung10 – ermüdet wird und die Gattungen, welche den Re-
dundanzboden für die Absetzung der Schriftresonanz abgaben, 
sich verschliffen haben.11 Die Perplexierung des Sagens erreicht 
Höhepunkte mit der Bewegung, die diesen Schwund der Schrift-
räume zum Gegenstand einer gegenstandslosen Schrift macht. Das 
führt zu einer extremen Beanspruchung der Schrift, die zu einer 
Reproduktion von Schrift innerhalb der Marge eines prinzipiellen 
Nicht-mehr-schreiben-Könnens und manchmal -Wollens wird. Es
entsteht der Krampf der »page blanche«, vor der man sitzt, nach-

9  Ich gehe auf die Problematik der Selbstreferentialisierung und ihrer 
Unterscheidung von anderen, niederen, in ihrer Kreishaftigkeit sich 
nicht strukturell zu einer echten selbstreferentiellen Schließung 
kristallisierenden Formen der Reflexivität hier nicht ein. 

10  Schrift wird als Individuierungsmedium über Differenzschöpfung 
sehr knapp, wenn alle Individuen sich in ihrer Individualität über 
Schrift definieren, denn letztlich kann eine Differenz nur über die 
Verungültigung aller anderen Differenzen geschöpft werden. In ei-
nem Meer von Differenzen kann sich keine solche mehr markieren. 

11  Über die Problematik einer Ermüdung des Mediums und Abschlei-
fung der Differenz schöpfenden Prozesse siehe Jean Clam: Sciences 
du sens. Perspectives théoriques, Strasbourg: Presses Universitaires 
de Strasbourg 2006.  

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


JEAN CLAM

36

dem man »alle Bücher gelesen« hat, und vor deren lähmender 
Leere man am eigenen Fleisch (»La chair est triste…«) der Melan-
cholie verfällt.12 Dies markiert eine elementare Zäsur im Prozess 
der Selbstreferentialisierung der Literatur.13 Literatur kann keinen 
anderen Gegenstand als sich selbst haben ab dem Moment, wo sie 
nicht mehr einen Weg in sich hinein, noch einen Weg aus sich 
hinaus weiß. 

Das Verstummen 

Ich habe versucht, die Problematik der Perplexierung des Sagens 
aus verschiedenen Perspektiven auf Schrift und Literatur anzurei-
ßen. Am Ende der geschilderten Entwicklung liegen heftige Er-
schütterungen des Literaturmediums und der literarischen Exis-
tenz. Von der Schrift wird auf bloßes Leben und auf seine eigene 
Brutalität »da draußen« umgestellt. Die poètes maudits höhlen die 
geschlossene Konsistenz, ja Autopoiesis14 der Schrift als Differenz-
schrift aus: Sie nehmen Lebens-Stücke in sie hinein, die nicht 
skriptural aufbereitet sind, sondern so roh bleiben, ja unbedingt 
bleiben sollen, wie sie sind. Es ist ähnlich dem, was bei modernen 
Kunstwerken geschieht, in denen die Gattungskonsistenz des 
Werks gebrochen und jedwede Geschlossenheit verhindert wird – 
mit der Implantierung, z.B. in ein Bild, von Enklaven und Intro-
jekten anderer roher Dinge, wie Glasscherben, Schokolade, Rost 
etc. Die Ermüdung der auf reine Differenz umgestellten Kunstme-
dien führt zur Setzung totaler Inkongruenzen zur Differenz und ihrem 
Medium. Es führt zur Position von Fakten, die der Autopoiesis von 

12  Zitate und Andeutungen beziehen sich selbstverständlich auf 
Stéphane Mallarmés Gedicht »Brise marine«, in: Œuvres Complètes, 
Paris: Gallimard (Pléiade) 1945.  

13  Über den historischen Prozess der Selbstreferentialisierung der 
Kunst in der Fin-de-siècle Epoche und seine philosophischen Impli-
kationen, siehe Martin Urmann: Das romantische Problem und die 
Entdeckung der Selbstreferenz in der Fin-de-siècle Kunst (Magister-
arbeit Humboldt Universität Berlin 2005).  

14  Zum Begriff der Autopoiesis sei hier aus Platzgründen nur erwähnt, 
dass im gegebenen Kontext damit nichts anderes bezeichnet wird 
als die Abschließung der oben erwähnten Selbstreferentialisierung 
der Literatur und der bildenden Kunst. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHWIERIGKEITEN DES SAGENS, GRÜNDE DES VERSTUMMENS

37

Literatur und Kunst Abbruch tun wollen. Die zeitgenössische 
Kunst zeigt, dass die Autopoiesis als solche nicht durchbrochen 
werden kann und dass ihr Medium die Einschleusung aller mög-
lichen Inkongruenzen verträgt, bis hin zur materialen Vergäng-
lichmachung oder gar der materiellen Destruktion der Kunstwerke 
selbst. Denn diese Verneinung der Kunst an ihrem Material selbst 
und die Löschung dessen, was ihr reale Existenz in der physischen 
Welt gibt, wird in die Autopoiesis der Kunst selbst wieder – in der 
Form einer Performierung ihrer Negation an sich selbst – enzykliert.

Es gibt jedoch einen Fakttypus, der diese unentrinnbare Wie-
dereinführung in die laufende Poiesis abbricht. Solche Fakten set-
zen der schlichtesten Poiesis eines Sagens, das sich selbst anzeigt, 
was geschieht, ein Ende. Es sind Fakten des Verstummens, die nicht
einmal Gesten der Entsagung des Sagens sein wollen noch sich als 
solche beobachten lassen. Sie setzen sich als nicht interpretierbar. 
Das Verstummen an ihnen ist nicht besprechbar. 

Die Potenzierungen der Dynamik der Postmodernität haben die 
Grundlagen der Gespanntheit der Medien von Literatur und Kunst 
verändert. Die Poiesis von Sinn liegt heute jenseits der Problematik 
der Verknappung des Sagens und seiner Perplexierung durch das 
Verschichtete alles bisherigen, Raum besetzenden Sagens. Die Zer-
setzung der Unterscheidungen zwischen »High« und »Low« in 
der Literatur, zwischen Sinn und Unsinn in der Kunst, zwischen 
Evidenz und Stimulanz in der Wissenschaft lässt die Frage: ›Wie 
nicht Sprechen‹ als eine selbst lokale Performanz einer denkenden 
und sagenden Bemühung erscheinen. Sie hat keine prinzipielle 
oder unitäre Bedeutung – weder für die Literatur noch die bilden-
de Kunst, die Philosophie und die Wissenschaft. Sie gibt sich 
selbst ihre eigene Spannung und versucht, diese zu erhalten durch 
Adäquation ihrer Schritte zu einer Linie des Denkens, die Span-
nung gleichzeitig aufbaut und aufhebt. Sie bleibt aber lokal, weil 
heute nur lokale Gespanntheiten beobachtet werden können. Es 
hat sich durch die Schrift sozusagen eine Indifferenz über die Are-
nen und Agônen des Sagens (als Schrift) gelegt, die das Nachbele-
ben ihres verschollenen Getümmels erschwert.

Mit dem Verlust der Literatur und ihrer besonderen Sageform 
beschließt sich aber die Problematik des Sagens als solche nicht. 
Wenn der Literatur entsagt wird, selbst in der Form des Verstum-
mens als eines brutalen Kappens ihrer eigenen Materialität in der 
Schrift, so erhält sich in irgendeiner Weise eine Welt-Sage, die sich 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


JEAN CLAM

38

im einzelnen (verstummten) Sprechwesen laufend vollzieht. Die 
Kosten einer radikalen Entsagung des Sprechens, nämlich die Spal-
tung von Welt und Weltlauf, wie wir sie beschrieben haben, sind 
zu hoch, um längere Zeit ausgehalten werden zu können.15 Dies-
seits dieser Grenzlage hilft nichts: Das Artikulieren der Welt in uns 
läuft sprachlich weiter und sucht sich Kanäle und Gattungen, in die 
es sich gießt und ergießt. Die Art und der Grad seiner Perplexität 
finden unmittelbar Ausdruck in den Stilen seines Gusses. Die fol-
genden Beiträge explorieren diese Stile und bringen Kunde von 
den Margen, in denen sich die Sage von Welt, wie beengt auch 
immer, heute vollzieht. 

Literatur

Clam, Jean: Sciences du sens. Perspectives théoriques, Strasbourg: 
Presses Universitaires de Strasbourg 2006.  

Dor, Joel: Introduction à la lecture de Lacan, Paris: Denoel 2002. 
Freud, Sigmund: Aus den Anfängen der Psychoanalyse, in: Gesam-

melte Werke, Nachtragsband, London/Frankfurt a. M.: Fischer 
1962 – op. 1950a (1950c nach der Nummerierung der Gesammel-
ten Werke) enthält: »Entwurf einer Psychologie« (1895), S.375-486. 

Husserl, Edmund: Ideen zu einer reinen Phänomenologie und 
phänomenologischen Philosophie. Allgemeine Einführung in 
die Phänomenologie [Ideen I], Tübingen: Niemeyer 1922. 

Lacan, Jacques: Séminaire II, Le moi dans la théorie de Freud et 
dans la technique de la psychanalyse, Paris: Seuil 1978. 

Lacan, Jacques: Séminaire III, Les psychoses, Paris: Seuil 1981. 
Mallarmé, Stéphane: Œuvres Complètes, Paris: Gallimard 1945. 
Pernkopf, Eduard: Anatomie-Atlas der topographischen und an-

gewandten Anatomie des Menschen, I. Brust und obere Extre-

15  Eine solche Spaltung kann nur jenem Stoiker (Epiktet) zugemutet 
werden, der dem Ausreißen seines Beins durch seine Quäler uner-
schrocken und sozusagen unbeteiligt zusieht. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHWIERIGKEITEN DES SAGENS, GRÜNDE DES VERSTUMMENS

39

mität, hrsg. v. Werner Platzer, München u.a.: Urban und 
Schwarzenberg 1991.

Urmann, Martin: Das romantische Problem und die Entdeckung 
der Selbstreferenz in der Fin-de-siècle Kunst (Magisterarbeit 
Humboldt Universität Berlin 2005).

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


41

»Sagen, was sich eigentlich nicht sagen 

lässt« – Adorno, Blumenberg und andere 

Leser Wittgensteins 

RÜDIGER ZILL

Entf logene Worte 

Manche Sätze verlieren ihre Fassung. Ursprünglich geboren im 
Rahmen einer bestimmten Argumentation, als Teil eines konkre-
ten Textes, fallen Sie aus diesem Kontext oder werden dort heraus 
gebrochen. So vereinzelt, machen sie sich selbstständig und gehen 
ihrer eigenen Wege, laufen davon, entschwinden – wie der flie-
gende Robert – in die Lüfte, und so werden sie dann zu Geflügel-
ten Worten. Descartes »Cogito ergo sum« oder Adornos »Es gibt 
kein richtiges Leben im falschen« kennt und zitiert auch der, der 
nicht einmal weiß, wo genau es steht. So werden diese Sätze zu 
Sprichwörtern, Lebensweisheiten, eine besondere Art von Aha-
Sätzen. Der Berliner Oberlehrer Georg Büchmann hatte 1864 die 
geniale Idee, solche »Geflügelten Worte« zu sammeln.

Entflogene Worte können aber auch an anderen Orten wieder 
landen, können sich neu vernetzen. So hat zum Beispiel Derek 
Jarman eine Reihe von Sentenzen aus den Werken Ludwig Witt-
gensteins – schauspielerisch verkörpert – hintereinander ge-
schnitten und auf diese Weise ein filmisches Porträt des Philoso-
phen versucht.1 In der Tat scheint sich gerade Wittgenstein für 

1  Vgl. Wittgenstein, GB 1992 (BFI/Uplink/Channel Four), Regie: De-
rek Jarman, Buch: Derek Jarman, Terry Eagleton, Ken Butler. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RÜDIGER ZILL

42

solch ein Verfahren anzubieten, stammen doch viele wirkmäch-
tige Sätze der Philosophiegeschichte aus den Schriften dieses 
heimlichen Aphoristikers, am prominentesten vielleicht jenes 
»Wovon man nicht sprechen kann, darüber muß man schweigen.« 
Ursprünglich der Schlusssatz aus dem Tractatus logico-philosophi-
cus, der eine fast identische Formulierung aus dem Vorwort wie-
der aufnimmt,2 hat er bei aller Flughöhe eine merkwürdig große 
Reichweite erhalten, hat sich auch in den Reflexionen anderer be-
deutender Theoretiker niedergelassen und ist so zu einer Art In-
kunabel neuerer Philosophie geworden. 

Dabei hat der Satz eine seltsame, sich fast selbst dementie-
rende Form. Müsste er nicht heißen: »Worüber man nicht spre-
chen kann, davon muss man schweigen«? Sicher sind beide For-
men, »wovon« und »worüber«, für beide Tätigkeiten, Sprechen 
und Schweigen, umgangssprachlich möglich, aber ist das »Wo-
von« nicht eher eine Mauer, etwas von außen, das gerade die Ab-
wehr des Schweigens besser thematisieren würde, und das »Wor-
über« das eher Diskursive, das eine Sache durcharbeitet?3 Irritie-
rend scheint die Formulierung des Satzes für manchen zu sein, 
weswegen er dann auch oft ungenau zitiert wird.  

Aber selbst Aphorismensammlungen wie der Büchmann ent-
ziehen ihre Sätze nicht nur ihrem Kontext, sondern relokalisieren 
sie gleichzeitig durch die Art ihrer Zusammenstellung. In einer 
neuen Version des Büchmann – in dem inzwischen auch Wittgen-
steins Satz seinen Platz gefunden hat4 – wird er genealogisch mit 

2  Vgl. Ludwig Wittgenstein: »Tractatus logico-philosophicus« [1921], 
in: Rush Rhees (Hg.), Werkausgabe in 8 Bänden, Frankfurt a. M.: 
Suhrkamp 1984, Bd. 1, S. 9 und S. 85, §7.  

3  Caroline Neubaur verteidigt allerdings die Wortwahl in ihrem Auf-
satz »Schweigen, Stille, Reverie. Erscheinungsformen einer sakralen 
und psychoanalytischen Kategorie«, in: Ursula Engel/Lilli Gast/ 
Josef Bernd Gutmann (Hg.): Bion. Aspekte der Rezeption in 
Deutschland, Tübingen: Edition Diskord 2000 (= Perspektiven klei-
nianischer Psychoanalyse Bd. 8), S. 111–156, insbes. S. 120–122. 
Boëthius’ Sentenz, zu der ich weiter unten noch komme, wird dort 
S. 119 diskutiert, allerdings ohne direkten Bezug auf Wittgenstein. 
Dasselbe auch in gekürzter Form mit verändertem Anfang unter 
www.boell-bremen.de.

4  Georg Büchmann (Hg.): Der Neue Büchmann. Geflügelte Worte. 
Der klassische Zitatenschatz, Aufl. bearb. v. Winfried Hoffmann, 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ADORNO, BLUMENBERG UND ANDERE LESER WITTGENSTEINS

43

einem anderen berühmten, historisch allerdings weit entfernten 
Zitat verkoppelt, mit dem Satz »Si tacuisses, philosophus mansis-
ses« – Und hättest du geschwiegen, wärst du Philosoph geblieben 
– aus Boëthius’ Trost der Philosophie.5 Sieht man davon ab, dass 
beide Sätze Aufforderungen zum Schweigen sind, so spricht doch 
auf den ersten Blick wenig für das verwandtschaftliche Verhältnis, 
denn der eine ist ein ethischer Satz, der andere erscheint als epis-
temologischer. Bei Boëthius ist die Philosophie in erster Linie jene 
Kunst, die für die Seele das leistet, was die Medizin für den Kör-
per verspricht: die Schmerzen zu lindern und die Krankheiten zu 
heilen. Sie ist das Einstudieren einer geistigen Haltung, die sich 
von falschen Gütern wie Reichtum und weltlichen Ehren fernhält 
und sich daher auch zu falschen Anwürfen anderer nicht äußert. 
Bei Wittgenstein geht es um die klassisch-neuzeitliche Anstren-
gung, die Grenzen der Erkenntnis zu bestimmen. 

Dennoch zieht auch ein Autor, der dies alles sehr gut weiß, die 
Verbindung. Allerdings verknüpft er beide Sätze auf subtilere und 
elegantere Weise. In Hans Blumenbergs Nachlassband Die Ver-
führbarkeit des Philosophen findet sich eine Reflexion über diesen 
Satz unter den Titel »Das Schweigen, um Philosoph zu bleiben«. 
Sie steht am Ende von insgesamt fünf Passagen zu Wittgenstein. 
Vielleicht ist es kein Zufall, dass die erste mit einer Erinnerung an 
ein anderes berühmtes Bonmot von Wittgenstein beginnt, nämlich 
an den Satz, dass die Philosophie eine Frage behandle wie eine 
Krankheit – und hier sind nun durchaus epistemologische Fragen 
gemeint, die aber durch die Metaphorik einen ethischen Subtext 
erhalten.6 In der Tat neigen die neueren Interpretationen Wittgen-

Berlin: Ullstein 412003. Hier entscheidet man sich übrigens für die 
weniger berühmte Formulierung aus dem Vorwort: »Wovon man 
nicht reden kann, darüber muß man schweigen«. In einer anderen 
Zitatensammlung wird der Satz angeglichen: »Worüber man nicht 
sprechen kann, darüber muss man schweigen.« Marco Fechner: Die 
besten Zitate der Welt, Wiesbaden: Marix 2006, S. 276. 

5  Vgl. Boëthius: De consolatione philosophiae II/ dt. Trost der Philoso-
phie [524], übertr. v. H. M. Endres, München: Goldmann 1961, S. 58f. 

6  Vgl. Hans Blumenberg: »Das Postulat des Haltmachenkönnens«, in: 
ders., Die Verführbarkeit des Philosophen, Frankfurt a. M.: Suhr-
kamp 2000, S. 184. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RÜDIGER ZILL

44

steins dazu, ihn stärker als Ethiker zu lesen.7 In einer weiteren 
Passage diskutiert Blumenberg ausgiebig die Metaphern, die Witt-
genstein in seinen Kriegstagebüchern für den Prozess der Wahr-
heitssuche verwendet: Er mischt Licht- und Arbeitsmetaphern, 
zwei Bildfelder, die in der Tradition keinesfalls zusammengingen. 
Insgesamt aber wird hier ein sehr mühseliger, fast schmerzhafter 
Prozess, ein Ringen um Worte beschrieben. Wittgenstein vertraut 
seinem Tagebuch in den chiffrierten Passagen sogar Selbst-
mordgedanken an. Immer wieder erscheinen dabei auch For-
mulierungen wie »Aber noch immer kann ich das eine erlösende 
Wort nicht aussprechen«, »Das erlösende Wort nicht ausgespro-
chen. Gestern lag es mir einmal ganz auf der Zunge.« Die Arbeit 
am Text des Tractatus erweist sich als existentielles Ringen. Blu-
menberg kommentiert diese Passagen nun:  

»Welcher Art mochte sie [die große Entdeckung] gewesen sein? Wohl 
nicht von der des ›Tractatus‹, denn der enthält nichts vom Typus des 
erlösenden Wortes. Man muß annehmen, daß er das, was ihm schon auf 
der Zunge gelegen hatte, mit dem siebten und letzten Satz des ›Tracta-
tus‹ sich selber ein für allemal verbieten wollte.«8

Dieser Schluss ist nun gewissermaßen die Überleitung zur eigent-
lichen Auseinandersetzung mit dem Satz vom Schweigenmüssen.

In »Das Schweigen, um Philosoph zu bleiben« verweist Blu-
menberg auf die paradox anmutende Tatsache, dass dieser so un-

7  Vgl. Matthias Kroß: Klarheit als Selbstzweck. Wittgenstein über 
Philosophie, Religion, Ethik und Gewißheit, Berlin: Akademie 1993, 
eine neuere Bestandsaufnahme in Ulrich Arnswald/Anja Weiberg 
(Hg.): Der Denker als Seiltänzer. Ludwig Wittgenstein über Reli-
gion, Mystik und Ethik, Berlin: Parerga 2001. 

8  Hans Blumenberg: »Die imaginäre Annäherung an eine endgültige 
Wahrheit – Wittgensteins Kriegstagebücher 1914–1916«, in: ders., 
Die Verführbarkeit des Philosophen, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 
2000, S. 189-196, hier S. 196. Diese Reflexion findet sich als einzige 
der fünf auch in: Hans Blumenberg, Lebensthemen. Aus dem Nach-
laß, Stuttgart: Reclam 1998; dort unter dem Titel »Doppelte Buchfüh-
rung – Wittgensteins Kriegstagebücher 1914–1916« (S. 120–128); unter 
diesem Titel ursprünglich als Glosse in der Neuen Zürcher Zeitung. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ADORNO, BLUMENBERG UND ANDERE LESER WITTGENSTEINS

45

gemein erfolgreiche Satz inhaltlich extrem erfolglos war.9 Kaum 
einer habe sich an diesen, wie Blumenberg ihn nennt, »Ratschlag« 
gehalten, nur Wittgenstein selbst habe es zunächst getan. »Aber 
nicht für immer. Als er wieder zu sprechen begann, erfand er wie 
zur Wiedergutmachung am Verschwiegenen die ›Sprachspiele‹.«10

Etwas mokant stellt Blumenberg uns dann aber die Frage: »Mußte 
nun auch auf ihn der alte Spruch angewendet werden, wenn er 
doch geschwiegen hätte, wäre er Philosoph geblieben?«11 Er be-
antwortet sich die Frage aber gleich selbst im Namen Wittgen-
steins: Es sei dem Autor der Philosophischen Untersuchungen nicht 
darum gegangen, Philosoph zu bleiben, also philosophisch zu re-
den, sondern darum, über Philosophie zu sprechen. Ob dies nun 
wiederum wirklich Wittgensteins Antwort gewesen wäre – oder 
ob er nicht gesagt hätte, bei seinem Versuch, den Verhexungen 
der Sprache auf die Spur zu kommen, gehe es gerade nicht 
darum, über Philosophie zu sprechen, sondern über den Alltag – 
bleibe dahingestellt. Interessant aber ist die Wendung, die Blu-
menberg noch anfügt: 

»Im übrigen hätten es die Philosophen Wittgenstein nie verziehen, 
wenn er es mit dem Schweigen bis aufs Letzte getrieben hätte – nicht 
einmal die, die ihm als Widerspruch nachtragen, daß er sich nicht ans 
eigene Verbot gehalten habe. Er hat weitergemacht; wir alle dürfen 
weitermachen.«12

Die große argumentative Last dieser Passage hängt genau ge-
nommen am Semikolon des letzten Satzes. Es trennt eigentlich die 
beiden Teile des Satzes eher, muss sie aber de facto verbinden, um 
uns allen eine Lizenz zum Weiterphilosophieren auszustellen. 
Wittgensteins eigene performative Selbstkorrektur ermächtigt uns 

9  Vgl. Hans Blumenberg: »Das Schweigen, um Philosoph zu bleiben«, 
in: ders., Die Verführbarkeit des Philosophen, Frankfurt a. M.: Suhr-
kamp 2000, S. 197f. 

10  Ebd. 
11  Ebd. Blumenbergs Fragment hat insgesamt einen eher ironisieren-

den Tonfall, der an ein Gedicht von Robert Gernhardt erinnert, vgl. 
»Kleine Erlebnisse großer Männer. Kant«, in: Robert Gernhardt/ F. 
W. Bernstein, Besternte Ernte, Frankfurt a. M.: Zweitausendeins 
1976, S. 56. 

12 H. Blumenberg: »Das Schweigen, um Philosoph zu bleiben«, S. 197f.  

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RÜDIGER ZILL

46

Nachkommen, auch nach ihm noch über die Fragen unseres Fa-
ches zu sprechen. 

Erst nach diesem Schluss, »diesem guten Ausgang für alle«, 
kommt Blumenberg ausführlicher auf die eigentliche Boëthius-
Anekdote zu sprechen; er referiert sie kurz und analysiert sie mit 
dem Ergebnis, der zum Schweigen Genötigte habe vom Reden 
nicht aus Tugendzwecken, sondern des Ruhmes wegen, also um 
als Philosoph zu gelten, Abstand genommen. Er konnte die Probe 
gar nicht bestehen. In seinem Fazit nun betont Blumenberg selbst 
den Unterschied zwischen dem falschen Philosophen und Witt-
genstein: »Für Wittgenstein gilt eher das Umgekehrte: Er mußte 
genötigt werden, ein Philosoph zu bleiben.«13

Diese Nötigungen sind wie der Satz selbst aber ein Faszino-
sum für viele andere Philosophen geblieben. Der Punkt 7 aus dem 
Tractatus ist für viele nach wie vor ein Affektsatz, ein Satz, auf den 
sie heftig reagieren, nicht nur anekdotisch psychologisierend wie 
Blumenberg in seinem Nachlassband, sondern auch mit inhalt-
lichen Antworten. 

Konstel lat ionen vs.  Begri f fe:  
Theodor W. Adorno 

Theodor W. Adorno zitiert den Satz an mehreren Stellen. Am 5. 
Juni 1962 kommt er in seinen Vorlesungen zur Philosophischen
Terminologie auf ihn zu sprechen. Diese Vorlesung, die siebte, be-
ginnt mit dem Grundgedanken, dass die Philosophie ihren Ge-
genstand anders als die Einzelwissenschaften noch nicht habe, 
sondern erst suche.

»Das hängt mit dem Ausdrucksmoment zusammen; sie will mit dem 
Begriff eigentlich das Nichtbegriffliche ausdrücken. Wenn der berühmte 
Wittgenstein'sche Satz sagt, daß man nur das sagen soll, was man klar 
aussprechen kann, über das andere aber schweigen, dann würde ich 
dem den Begriff der Philosophie geradezu entgegensetzen und sagen, 
die Philosophie sei die permanente und wie immer auch verzweifelte 
Anstrengung, das zu sagen, was sich eigentlich nicht sagen läßt.«14

13  Ebd.  
14  Theodor W. Adorno: Philosophische Terminologie. Zur Einleitung, 

Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1973, Bd. 1, S. 82. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ADORNO, BLUMENBERG UND ANDERE LESER WITTGENSTEINS

47

Adorno zitiert den Satz dann ausdrücklich in seinem dritten Auf-
satz der Drei Studien zu Hegel, an dem er etwa zu dieser Zeit gear-
beitet haben muss, und auch hier schließt er daran eine eigene, 
ganz entgegen gesetzte Definition der Philosophie an:

»Der Spruch Wittgensteins: ›Wovon man nicht sprechen kann, darüber 
muß man schweigen‹, in dem das positivistische Extrem in den Habitus 
ehrfürchtig-autoritärer Eigentlichkeit hinüberspielt, und der deshalb 
eine Art intellektueller Massensuggestion ausübt, ist antiphilosophisch 
schlechthin. Philosophie ließe, wenn irgend, sich definieren als An-
strengung, zu sagen, wovon man nicht sprechen kann; dem Nichtiden-
tischen zum Ausdruck zu helfen, während der Ausdruck es immer 
doch identifiziert.«15

Die Abwehr Wittgensteins, in den Vorlesungen noch höflich for-
muliert, wird hier zu einem scharfen Angriff; die Definition der 
Philosophie ist fast gleich lautend, insgesamt etwas ausführlicher. 
Dafür ist sie in den Vorlesungen etwas pathetischer, die Anstren-
gung nicht nur einfach eine Anstrengung, sondern eine »perma-
nente und wie immer auch verzweifelte«. Hätte er Wittgensteins 
Kriegstagebücher gekannt und hätte er vor allem Blumenbergs 
Interpretation der entsprechenden Passagen kennen können, er 
hätte in dem dort beschriebenen Gestus wohl die Verzweifelung 
und stetige Anstrengung wieder finden können. Aber es geht ja 
nicht um psychologische Haltungen. Es geht hier um einen 
grundsätzlichen Unterschied in der Auffassung, wie mit Sprache 
umzugehen sei. In der Negativen Dialektik schreibt er dazu bündig, 
es sei an der Philosophie, sich anzustrengen, »über den Begriff 
durch den Begriff hinauszugelangen«.16

In »Skoteinos« zitiert Adorno den Satz vom ausgeschlossenen 
Sprechen in einer längeren Auseinandersetzung mit dem Postulat 
der Klarheit, gegen das Hegels Philosophie verstoßen habe. Von 
Descartes über Kant bis zu Husserl war Klarheit ein hoher Wert in 

15  Theodor W. Adorno: »Skoteinos oder Wie zu lesen sei«, in: Rolf Tie-
demann (Hg.), Gesammelte Schriften in 20 Bänden, Bd. 5: Drei Stu-
dien zu Hegel [1963], Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1997, S. 247-386, 
hier S. 336. 

16  Theodor W. Adorno: Negative Dialektik [1966], in: Rolf Tiedemann 
(Hg.), Theodor W. Adorno: Gesammelte Schriften in 20 Bänden, 
Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1997, Bd. 6, S. 27. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RÜDIGER ZILL

48

der Philosophie. Und natürlich für den Positivismus. Das Klar-
heitsgebot, am wirkmächtigsten formuliert bei Descartes17, ver-
lange, die Darstellung habe klar und deutlich zu sein, unterstelle 
dabei aber, dass die Sache und die Erkenntnis von ihr selbst klar 
seien. Ihr Ideal sei das Bild eines ruhenden Gegenstands, aufge-
nommen von einer auf einem Stativ fixierten Kamera. In Wirk-
lichkeit sei aber nicht nur die Sache selbst an sich und in sich be-
wegt, sondern auch der Beobachter.

»Wohl darf man die Forderung von Klarheit nicht grob vernachlässigen, 
soll nicht Philosophie der Verwirrung verfallen und ihre eigene Mög-
lichkeit zerstören. Was daran zu retten ist, wäre die Nötigung, daß der 
Ausdruck die ausgedrückte Sache genau trifft, auch wo diese ihrerseits 
der üblichen Ansicht eines klar Anzugebenden widerstreitet.«18

An die Stelle eines photographischen müsste ein filmisches Ver-
fahren treten, denn es gelte zu verflüssigen, was die alte Abbild-
idee der Erkenntnis verdingliche. Interessant ist natürlich, dass 
Adorno, auch wenn er kritisiert, dass in »der Norm der Klarheit 
[...] sich der alte Abbildrealismus in der Erkenntniskritik« ver-
schanze19, er ihm selbst noch verhaftet bleibt, auch wenn dieses 
Abbild nun filmisch in Bewegung gerät.20

Bei der begrifflichen Erkenntnis, die hier in Analogie zur sinn-
lichen beschrieben wird, tritt an die Stelle des photographischen 
Bildes die Sprache. Sprache ist aber für Adorno mit dem Problem 
behaftet, dass sie als Werkzeug der Erkenntnis dazu neigt zu ver-
festigen, fixieren, verdinglichen, oder wie er es etwas vorsichtiger 
formuliert: Die Sprache »verklammert« sich mit dem Prozess der 
Verdinglichung. Er erläutert das mit dem Hinweis auf die Kopula 
»ist«, deren Form schon »jene Intention des Aufspießens« verfolge.  

Begriffe müssen, wenn man mit ihnen etwas ergreifen will, 
feste Griffe sein. Sie benötigen klare Abgrenzungen. Im Begriff der 
Definition ist schon die Grenze, finis, enthalten, ebenso wie sich 

17  Vgl. René Descartes: Die Prinzipien der Philosophie [1644], Ham-
burg: Meiner 1922, S. 15 (1,45). 

18  Th. W. Adorno, »Skoteinos«, S. 335. 
19  Ebd., S. 336. 
20  Dass Wittgensteins Klarheitspostulat gerade nicht im Dienste eines 

abbildtheoretischen Wahrheitsbegriffs steht, betont M. Kroß in: 
Klarheit als Selbstzweck. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ADORNO, BLUMENBERG UND ANDERE LESER WITTGENSTEINS

49

der Begriff »Terminus« von »Grenzstein« herleitet.21 Sie sind da-
her konstitutionell fixierend.22 Noch deutlicher hat das Roland 
Barthes in seiner Antrittsvorlesung am Collège de France ausge-
sprochen. Denn dort geht es Barthes um den Kampf der Intellek-
tuellen gegen die Macht. Dieser Kampf ist unaufhörlich, muss 
permanent geführt werden, weil der Gegner allgegenwärtig ist, 
vor allem versteckt er sich im Diskurs.  

»Der Grund für diese Widerstandsfähigkeit und Allgegenwart liegt 
darin, daß Macht der Parasit eines transsozialen Organismus ist, der mit 
der Gesamtgeschichte des Menschen, und nicht nur mit seiner politi-
schen, historischen Geschichte verbunden ist. Das Objekt, das von aller 
menschlichen Ewigkeit her Macht enthält, ist die Rede oder genauer, ihr 
bindender Ausdruck: die Sprache.«23

Die Sprache ist daher nach Barthes »weder reaktionär noch pro-
gressiv; sie ist ganz einfach faschistisch; denn Faschismus heißt 
nicht am Sagen hindern, er heißt zum Sagen zwingen.«24 Um et-
was auszudrücken muss ich mich der Zeichen bedienen, Zeichen, 
die aber stereotyp sind; ich unterwerfe mich ihren holzschnittarti-
gen Vorgaben. Permanent muss ich mich entscheiden: ob ich als 
Maskulinum oder als Femininum auftreten will, ein Neutrum gibt 
es – im Französischen – nicht, für das Sie oder das Du; immer 
kommt zuerst das Subjekt, dann eine Handlung. »Wir sehen die in 
der Sprache liegende Macht deshalb nicht, weil wir vergessen, 
daß jede Sprache eine Klassifikation darstellt und daß jede Klassi-
fikation oppressiv ist: ordo bedeutet zugleich Aufteilung und 
Strafandrohung.«25 Nicht ganz so scharf, aber ebenso deutlich for-
muliert es Adorno, wenn er darauf hinweist, dass Begriffe not-

21  Vgl. dazu Rüdiger Zill, Stichwort »Grenze« in: Ralf Konersmann 
(Hg.): Wörterbuch der philosophischen Metaphern, Darmstadt: 
Wissenschaftliche Buchgesellschaft 2007, S. 141. 

22  Zu Adornos Verdinglichungskritik und seinen Parallelen mit 
Wittgenstein vgl. Christoph Demmerling: Sprache und Verdingli-
chung. Wittgenstein, Adorno und das Projekt einer kritischen Theo-
rie, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1994, S. 117ff. 

23  Roland Barthes: Leçon/Lektion, Antrittsvorlesung im Collège de 
France [1978], frz. u. dt., Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1980, S. 17. 

24  Ebd., S. 19. 
25  Ebd., S. 17. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RÜDIGER ZILL

50

wendig allgemein sind und damit stets das, was sie beschreiben 
wollen, das Einzelne, verfehlen. »Das Moment der Allgemeinheit 
in der Sprache, ohne das keine wäre, verletzt unabdingbar die vol-
le sachliche Bestimmtheit des Besonderen, das sie bestimmen 
will.«26 Und auch der Aspekt von Herrschaft, den Barthes mit ordo
als Strafandrohung anspricht, ist bei Adorno enthalten, wenn er in 
der gemeinsam mit Max Horkheimer verfassten Dialektik der Auf-
klärung schreibt, dass Sprache ganz wie das Werkzeug den Men-
schen von der Natur distanziert und das »Chaotische, Vielseitige, 
Disparate vom Bekannten, Einen, Identischen scheidet«; mit dem 
Begriff »packt« man die Dinge. Denken insgesamt hat eine »tren-
nende Funktion«, ist »Distanzierung und Vergegenständlichung«.27

Für Barthes lässt sich Freiheit nur außerhalb der Sprache ver-
wirklichen, aber dieses Außerhalb existiert nicht. Aus der Sprache 
heraus kann man sich nur »um den Preis des Unmöglichen« ver-
setzen. Barthes nennt dafür zwei Vorbilder: Kierkegaards mysti-
sche Einzigartigkeit und Nietzsches Amen. Als dritten Garanten 
des Außerhalb erwartet man hier eigentlich Wittgensteins Schwei-
gegebot. Darüber aber schweigt Barthes. Vielmehr bietet er eine 
eigene dritte Möglichkeit an: Wir müssen die Sprache überlisten, 
und zwar, indem wir ein Lockmittel benutzen, »das es möglich 
macht, die außerhalb der Macht stehende Sprache in dem Glanz 
einer permanenten Revolution der Rede zu hören«: die Literatur.28

Auch für Adorno heißt das Remedium Literatur, oder allge-
meiner noch: Kunst. In der Tat erscheint der Verweis auf Wittgen-
steins Satz zum dritten Mal in der Ästhetischen Theorie. Dort ver-
gleicht er ihn mit der Passage aus einem Brief Walter Benjamins, 
in der Adornos früher Weggefährte davon spricht, sein Verständnis 
von einem sachlichen und zugleich hochpolitischen Schreiben sei,  

»hinzuführen auf das dem Wort Versagte; nur wo diese Sphäre des Wort-
losen in unsagbar reiner Macht sich erschließt, kann der magische Fun-
ken zwischen Wort und bewegender Tat überspringen, wo die Einheit 

26  Th. W. Adorno: »Skoteinos«, S. 340. 
27  Max Horkheimer/Theodor W. Adorno: »Dialektik der Aufklärung« 

[1947], in: Alfred Schmidt (Hg.), Max Horkheimer: Gesammelte 
Schriften in 19 Bänden, Frankfurt a. M.: Fischer Taschenbuch 1987, 
Bd. 5, S. 63. 

28  R. Barthes: Leçon/Lektion, S. 21f. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ADORNO, BLUMENBERG UND ANDERE LESER WITTGENSTEINS

51

dieser beiden gleich wirksam ist. Nur die intensive Richtung der Worte in 
den Kern des innersten Verstummens hinein gelangt zur Wirkung.«29

Die Kunst ist für Adorno in dieser Hinsicht sprachähnlich, am 
ähnlichsten dort, wo sie das Jetzt und Hier übersteige, da, wo sie 
ihre Tendenz zur radikalen Besonderung entfalte.30

Diese Anstrengung muss aber nicht nur die Kunst, sondern 
auch die Philosophie unternehmen, »insofern ist alle philosophi-
sche Sprache eine gegen die Sprache, gezeichnet vom Mal ihrer 
eigenen Unmöglichkeit.«31 Dies kann man aber nicht leisten, in-
dem man sich der Sprache des common sense bedient. Adorno ver-
teidigt Hegel gegen den Positivismus im weitesten Sinn – und ver-
teidigt damit auch sich selbst, denn genau solchen Anwürfen, seine 
Darstellung sei verworren, dunkel oder prätentiös, war er selbst 
oft ausgesetzt. Sogar ein Theoretiker wie Günther Anders – des 
Positivismus nicht gerade verdächtig – schrieb einmal, Adornos 
Texte seien dunkel und künstlich verrätselt und würden den Le-
ser drängen und bedrängen. Er ersetze durch seinen aktionsähn-
lichen Stil nur die eigentliche politische Aktion. Schlimmer noch: 
In seinem eigentlichen Verhalten, indem er sich von den Statt-
haltern der Macht, gegen die er anschreibe, bezahlen lasse, habe er 
sich korrumpieren lassen.32 Einen sehr ähnlichen Vorwurf hat 
Arthur Schopenhauer schon gegen Hegel erhoben. Er habe sich in 
der Bequemlichkeit des Staatsdienstes eingerichtet. Sein dunkler 
Stil sei Ausdruck einer Gedankenlosigkeit, die sich tarnt und den 
Leser glauben mache, er selbst sei Schuld, wenn er das Geschrie-
bene nicht verstehe. Gute Schriftsteller seien hingegen eifrig da-
rum bemüht, »ihren Leser zu nötigen, genau eben das zu denken, 

29  Walter Benjamin: Briefe, hrsg. v. Gershom Scholem u. Theodor W. 
Adorno, Frankfurt a. M.: Suhrkamp , 1966, Bd. 1, S. 127.  

30  Vgl. Theodor W. Adorno: Ästhetische Theorie, hrsg. v. Gretel 
Adorno u. Rolf Tiedemann, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1970, S. 304f. 

31  Vgl. Th. W. Adorno, »Skoteinos«, S. 335. 
32  Vgl. Günther Anders, Brief vom 27.8.1963, in: Adorno. Eine Bildmo-

nographie, hrsg. vom Theodor W. Adorno Archiv, Frankfurt a. M.: 
Suhrkamp 2003, S. 277; vgl. zum Briefwechsel Anders – Adorno 
ausführlicher Konrad Paul Liessmann: »In der Schusslinie. Günther 
Anders und die Sprache der Philosophie«, in: Rüdiger Zill (Hg.), 
Ganz Anders? Philosophie zwischen akademischem Jargon und 
Alltagssprache, Berlin: Parerga 2007, S. 123–143. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RÜDIGER ZILL

52

was sie selbst gedacht haben: denn wer etwas Rechtes mitzuteilen 
hat, wird sehr darauf bedacht sein, daß es nicht verlorengehe.«33

Es versteht sich nach allem von selbst, dass Adorno hier Hegel 
– und sich selbst – verteidigt hätte, genau darum gehe es, nur sei 
das, was man selbst denke, nicht so simpel, wie Schopenhauer 
sich das vorstelle.

Die Sache selbst ist es, die, weil sie vor einem bewegten Beob-
achter in Bewegung bleibt, nicht mit fixierendem Blick zu erfassen 
ist. Die Sprache, die ja an sich zu eben jenen Fixierungen und Ver-
dinglichungen neige, braucht ein Verfahren, das sich dem ent-
zieht. Adorno findet es in einer Beschreibung der Sache in Konfi-
gurationen oder – wie er es auch nennt – Konstellationen.34 Um 
den Begriff vor der Erstarrung zu bewahren, muss man ihn in ein 
Netz von Bezügen setzen. Verbaldefinitionen sind überhaupt zu 
vermeiden. (Man möchte fast sagen: Die volle Bedeutung der Beg-
riffe liegt in ihrem Gebrauch.) Adorno erläutert das mit einem 
Vergleich. Ein philosophischer Gebrauch der Sprache ähnelt dem, 
»wie ein Emigrant eine fremde Sprache lernt«. Dabei kann er sich 
nicht auf das Wörterbuch verlassen, denn mit den dort aufgefun-
denen Wortentsprechungen trifft er nur auf das Grundproblem 
jeder Übersetzung: dass nie zwei Wendungen oder Wortfelder in 
verschiedenen Sprachen deckungsgleich sind. Ein Wort bedeutet 
in einer anderen Sprache immer gleichzeitig mehr und weniger 
als das entsprechende Ausgangswort. Die volle Bedeutung der 
Worte kann man nur erlernen durch »die Fülle der Kombinatio-
nen, in denen sie erscheinen«. So erst werden sie »sich ganz ent-
rätseln.«35 In den Konstellationen werden die Sachen also von der 
Sprache umstellt:

»Konstellationen allein repräsentieren, von außen, was der Begriff im 
Innern weggeschnitten hat, das Mehr, das er sein will so sehr, wie er es 
nicht sein kann. Indem die Begriffe um die zu erkennende Sache sich 

33  Arthur Schopenhauer: »Über die Universitätsphilosophie«, in: ders., 
Parerga und Paralipomena. Kleine philosophische Schriften [1851], 
1. Teil, Sämtliche Werke, textkritisch bearb. u. hrsg. v. Wolfgang 
Frhr. von Löhneysen, Bd. 4, Stuttgart, Darmstadt: Wissenschaftliche 
Buchgesellschaft 1989, S. 201. 

34  Vgl. Th. W. Adorno: »Skoteinos«, S. 341ff. 
35  Ebd., S. 341. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ADORNO, BLUMENBERG UND ANDERE LESER WITTGENSTEINS

53

versammeln, bestimmen sie potentiell deren Inneres, erreichen den-
kend, was Denken notwendig aus sich ausmerzte.«36

Was sprachliche Konstellationen so am Einzelnen enthüllen, ist 
das, worin dieses Einzelne über sich hinausgeht und auch auf das 
Allgemeine zielt, das in es eingegangen ist. Diese »immanente All-
gemeinheit des Einzelnen« ist aber auch immer ein Sediment der 
Geschichte: »Der Konstellation gewahr werden, in der die Sache 
steht, heißt soviel wie diejenige entziffern, die es als Gewordenes 
in sich trägt.«37 Insgesamt mag der Graben zwischen Adornos 
Konstellationsbegriff und der Konzeption des Sprachspiels beim 
späten Wittgenstein nicht gar so groß sein und eine genauere Un-
tersuchung wünschenswert machen. Hier soll aber stattdessen 
noch einmal der Bogen zu Blumenberg geschlagen werden. 

Metaphern vs.  Begri f fe:  Hans Blumenberg  

Hatte es in der Dialektik der Aufklärung geheißen, dass sich die 
Menschen denkend von der Natur distanzieren, und wurde dieses 
Denken dort mit materiellen Werkzeugen verglichen, so heißt es 
bei Hans Blumenberg ganz ähnlich, der Mensch bestehe im Ver-
zicht auf Unmittelbarkeit. Was den Menschen ausmache, sei die 
actio per distans, das Verfahren, mit dem  

»die Wirklichkeit im wörtlichen Sinne vom Leibe gehalten wird. Sich 
dies wie jenes vom Leibe halten zu können, das ist die elementare Fä-
higkeit des Menschen. Sie führt vom ersten Abwehrakt durch Steinwurf 
bis hin zum Begriff, der die Welt in der Schreibstube versammelt, ohne 
daß ein Sandkorn von ihr gegenwärtig sein müßte.«38

36  Th. W. Adorno: Negative Dialektik, S. 164 f. 
37  Ebd., S. 165. Diese Kritik muss auch eingebettet werden in Adornos 

generellen Kampf gegen das Identische, in seine allgemeinen ratio-
nalitätstheoretischen und subjektphilosophischen Thesen. Vgl. dazu 
Albrecht Wellmer: »Adorno, Anwalt des Nicht-Identischen. Eine 
Einführung«, in: ders., Zur Dialektik von Moderne und Postmo-
derne. Vernunftkritik nach Adorno, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 
1985, S. 135–166. 

38  Hans Blumenberg: Beschreibung des Menschen, Frankfurt a. M.: 
Suhrkamp 2006, S. 578. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RÜDIGER ZILL

54

Die Vernunft ist dabei die actio per distans in Reinkultur.39 Aller-
dings sieht Blumenberg diese Distanzierung zunächst nicht kri-
tisch. Den starken Affekt gegen das, was Adorno das identifizie-
rende Denken nennt, teilt er nicht bedingungslos. Den positiven 
Blick der Einzelwissenschaften auf die Welt, auf all das, was der 
Fall ist, lässt er gelten, relativiert ihn aber. Einst seien die Wissen-
schaften das Gebiet gewesen, von denen man die Wahrheit er-
wartet habe, schreibt er in dem theoretischen Anhang zu seiner 
metaphorologischen Untersuchung Schiffbruch mit Zuschauer. Von 
dieser Illusion habe man sich aber inzwischen verabschiedet. Inte-
ressant bleibe dennoch die Frage, warum man es von der Wissen-
schaft erwartet habe. Und diese Frage zielt auf den lebensweltli-
chen Hintergrund, aus dem sich die Sinnkonstruktionen speisen. 
Dieser lebensweltliche Hintergrund zeigt sich aber in den absolu-
ten Metaphern oder allgemeiner noch in der Sphäre des Unbe-
grifflichen generell. 

Blumenberg teilt im Grunde Wittgensteins Unterscheidung 
zwischen einem Bereich positiver Wissenschaft, über den sich 
Aussagen mit klaren Begriffen treffen lassen, und einem Bereich, 
der darüber hinausgeht. Er zitiert dann auch in diesem theoreti-
schen Nachspann, der den Titel »Ausblick auf eine Theorie der 
Unbegrifflichkeit« trägt, den Wittgenstein’schen Satz vom ausge-
schlossenen Sprechen.  

»Wittgensteins ›Tractatus‹, der mit dem Satz beginnt: Die Welt ist alles, 
was der Fall ist, endet zwar mit einem Verbot hinsichtlich dessen, was 
nicht der Fall ist oder wovon nicht eindeutig gesagt werden kann, daß 
es der Fall ist: Wovon man nicht sprechen kann, darüber muß man schweigen.
Es ist jedoch das Verbot einer Verwechselung: der zwischen dem Un-
sagbaren und dem Sagbaren. Denn alles, was der Fall ist, hat einen ein-
deutigen Grad der sprachlichen Verfügbarkeit, deren Umfang sich al-
lerdings nicht mit dem deckt, was erfahren werden kann. Sonst stände 
nicht unmittelbar vor dem abschließenden Verbot: Es gibt allerdings Un-
aussprechliches. Dies zeigt sich, es ist das Mystische.«40

39  Vgl. ebd. S. 601. 
40  Hans Blumenberg: Schiffbruch mit Zuschauer. Paradigma einer Da-

seinsmetapher, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1979, S. 83. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ADORNO, BLUMENBERG UND ANDERE LESER WITTGENSTEINS

55

Wichtig ist beiden, Wittgenstein wie Blumenberg, die Feststellung, 
»daß auch die Klasse des Unsagbaren nicht leer ist.«41 Worin Blu-
menberg nun aber mit Wittgenstein nicht übereinstimmt, ist, dass 
man auf das, was sich in dieser Klasse befinde, nur mit Schweigen 
antworten könne. Für Wittgenstein gebe es zwischen Lebenswelt 
und Welt theoretischer Sachverhalte keinen Begründungszusam-
menhang. Genau diesen Zusammenhang sieht Blumenberg aber 
als konstitutiv für unser Weltverhältnis an, daher beginnt er den 
Konsens mit Wittgenstein zu relativieren, wenn er schreibt: »Nicht 
die Existenz von Korrelaten behaupteter Sprachlosigkeit steht de-
skriptiv zur Diskussion...«42 Es ist also nicht mehr die Rede davon, 
dass die Klasse des Unsagbaren nicht leer sei, sondern die des be-
haupteten Unsagbaren. Daher führt er seinen Satz dann auch mit 
einer Wendung fort, die bis in die Wortwahl hinein an Adornos 
Plädoyer für die »Anstrengung, zu sagen, wovon man nicht spre-
chen kann« erinnert: »Nicht die Existenz von Korrelaten behaup-
teter Sprachlosigkeit steht deskriptiv zur Diskussion, sondern die 
der Geschichte unseres Bewußtseins zugehörige Anstrengung, die 
Unsagbarkeit selbst sprachlich darzustellen.«43 Und diese An-
strengungen bedienen sich eben nicht einer außersprachlichen 
Technik, sondern lediglich einer nicht-begrifflichen. Daher be-
müht er sich um eine »Theorie der Unbegrifflichkeit«, an deren 
prominenter Stelle die Metaphorik steht. Denn anders als das be-
grifflich verfahrende Urteil, das etwas als etwas versteht, das 
Konkrete also unter ein Allgemeines subsumiert und damit in die-
sen Urteilen verschwinden lässt, begreift die Metapher etwas 
durch etwas.44 Als Beispiel erinnert er in Schiffbruch mit Zuschauer 
an eine Untersuchung, die er schon ein Jahrzehnt früher in seinen 
Paradigmen zu einer Metaphorologie angestellt hat. Dort hatte er ein 
Verfahren der negativen Theologie im Blick gehabt. 

41  Ebd. 
42  Ebd., S. 84.  
43  Ebd. 
44  Vgl. Hans Blumenberg: »Anthropologische Annäherung an die 

Rhetorik« [1971], in: ders., Wirklichkeiten in denen wir leben, Stutt-
gart: Reclam 1981, S. 104-136, hier S. 115f. In diesem Aufsatz wird 
die Metapher sogar zum Paradebeispiel der actio per distans. Der 
menschliche Wirklichkeitsbezug generell – nicht nur in der Sprache 
– ist »metaphorisch«. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RÜDIGER ZILL

56

Das Beispiel kommt hier nicht von Ungefähr. Auch Jacques 
Derrida hat ja Wittgensteins Satz vom ausgeschlossenen Sprechen 
in die Tradition negativer Theologie gestellt (vor allem, um die 
Arbeit der Dekonstruktion davon abzusetzen).45 Diese Traditions-
linie wird heute von einigen Interpreten gezogen.46 Blumenberg 
erinnert aber daran, dass jene »Selbstdarstellungen der elementa-
ren Verlegenheit jeder Theologie, über Gott unentwegt sprechen 
zu sollen, ohne über ihn etwas zu sagen sich zutrauen zu dür-
fen«47, auch andere Methoden als das mystische Schweigen gefun-
den haben. Eine ist die von ihm so genannte Sprengmetaphorik. 
Sprengmetaphorik heißt hier, die Bildlichkeit einer Metapher so 
weit ausreizen, dass sie über sich hinausgeht. Sie »zieht die An-
schauung in einen Prozeß hinein, in dem sie zunächst zu folgen 
vermag [...], um aber an einem bestimmten Punkt [...] aufgeben – 
und das wird verstanden als ›sich aufgeben‹ – zu müssen.«48 Als 
Beispiel nennt Blumenberg eine Figur von Cusanus: den Kreis mit 
dem größtmöglichen Radius. Solang man den Radius eines Krei-
ses immer mehr vergrößert, kann die Vorstellung das nachvoll-
ziehen. Sie wird allerdings gesprengt, wenn man in einer letzten 
Überbietung dieser Vergrößerung den Radius als unendlich setzt 
und die Kreislinie selbst damit als eine Gerade. Dieses Bild wählt 
Cusanus nicht nur um Gott zu veranschaulichen, sondern auch 
die Totalität der Welt.49

Aber nicht nur Gott selbst widersetzt sich dem »Urteil mit sei-
nem Identitätsanspruch«. Der metaphorische Zugang ist überall 
dort gefragt, wo das begriffliche Verfahren von seinem Gegen-
stand überfordert wäre, d.h. dort, wo dieser Gegenstand zu groß 
und zu unspezifisch ist, wie bei »Welt«, »Leben«, »Geschichte« 
oder »Bewußtsein«, oder wo der Spielraum für das Verfahren 
nicht ausreicht, »wie in Situationen des Handlungszwanges, in 

45  Vgl. Jacques Derrida: Wie nicht sprechen. Verneinungen [1987], 
Wien: Parerga 1989, S. 10 u. 23f. 

46  Vgl. z.B. Thomas Rentsch: Gott, Berlin: Walter de Gruyter 2005, 
S. 156ff. 

47  H. Blumenberg: Schiffbruch mit Zuschauer, S. 84. 
48  Hans Blumenberg: Paradigmen zu einer Metaphorologie [1960], 

Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1998, S. 179f. 
49  Vgl. Nicolai de Cusa: De docta ignorantia/Die belehrte Unwissen-

heit [1440], lib. 2, Hamburg: Meiner 1977, S. 31ff. (II, 4, 5, 11, 12). 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ADORNO, BLUMENBERG UND ANDERE LESER WITTGENSTEINS

57

denen rasche Orientierung und drastische Plausibilität vonnöten 
sind.«50 Am deutlichsten ist aber das unbegriffliche Verfahren 
dort erforderlich, wo es um das Wesen geht, das Gott nach seinem 
Bilde geschaffen hat: beim menschlichen Individuum und seinem 
Selbstbezug. Denn der Mensch hat zu sich selbst nur ein umwegi-
ges Verhältnis, eines der »Selbstäußerlichkeit«: »Der Mensch be-
greift sich nur über das, was er nicht ist hinweg. Nicht erst seine 
Situation, sondern schon seine Konstitution ist potentiell meta-
phorisch.«51 Die kühnste Metapher aber, mit der er sich selbst zu 
begreifen versucht hat, war vielleicht auch die einflussreichste: 
»indem er den Gott als das Ganz-Andere von sich absolut hin-
wegzudenken versuchte, begann er unaufhaltsam den schwie-
rigsten rhetorischen Akt, nämlich den, sich mit diesem Gott zu 
vergleichen.«52

Reine Laute vs.  Begri f fe:  M.  A.  Numminen 
vertont  Wit tgenstein 

Manche Sätze verlieren ihre Fassung. Sie werden aus ihrem ur-
sprünglichen Kontext heraus gebrochen, machen sich selbststän-
dig und gehen – so vereinzelt – ihrer eigenen Wege. Sie wandern 
ein in fremde Texte; sie wechseln aber auch schon mal das Me-
dium. So ist die Wittgenstein’sche Sentenz vom Schweigenmüssen 
auch in die Musik geraten. Der finnische Komponist M. A. Num-
minen hat 1966 Teile des Tractatus’ vertont. Damit hat er zunächst 
auf diesen Text angewandt, was Adorno von der Musik selbst 
sagte, dass man ihr nicht durch Kontemplation beikomme, son-
dern nur durch Interpretation, also indem man sie selbst spielt. 
Das hat Numminen versucht – in doppelter Verfremdung: indem 
er Wittgensteins Text in Musik transponierte und indem er dazu 
im Wesentlichen die englische Fassung verwandte. Erst im vor-
letzten Lied geht er langsam zum deutschen Original über. Und 
lediglich das Finale ist dann rein auf Deutsch.

50  H. Blumenberg: »Anthropologische Annäherung an die Rhetorik«, 
S. 116, vgl. a. S. 126. 

51  H. Blumenberg: »Anthropologische Annäherung an die Rhetorik«, 
S. 134f. 

52  Ebd., S. 135. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RÜDIGER ZILL

58

Sofern Musik der Sprache ähnele, gehe sie, so hat Adorno ge-
schrieben, »auf den reinen Namen, die absolute Einheit von Sache 
und Zeichen, die in ihrer Unmittelbarkeit allem menschlichen 
Wissen verloren ist.«53 Sie gehe aber als Name nur auf den reinen 
Laut, sei das Gegenteil jeglichen Bedeutens. Sie wolle die Sache 
nicht abbilden, sondern anrufen. Und auch hier geschieht das nur 
wieder in Konstellationen: »sie zieht den Namen durch die entfal-
tete Totalität, durch die Konstellation all ihrer Momente herbei.«54

Lesen wir also, was Numminen mit Wittgenstein macht, durch 
Adorno: »Wovon man nicht sprechen kann, darüber muß man 
singen.«55

Literatur

Adorno. Eine Bildmonographie, hrsg. vom Theodor W. Adorno 
Archiv, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2003. 

Adorno, Theodor W.: Gesammelte Schriften in 20 Bänden, hrsg. v. 
Rolf Tiedemann, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1997, daraus: 

 Bd. 5: Drei Studien zu Hegel [1963], daraus: »Skoteinos oder 
Wie zu lesen sei«, S. 247-386.

 Bd. 6: Negative Dialektik. Jargon der Eigentlichkeit [1966].  
 Bd. 18: Musikalische Schriften 5, Theorie der neuen Musik 

(S. 55-176), daraus: »Über das gegenwärtige Verhältnis von 
Philosophie und Musik« [1953], S. 149-176. 

Adorno, Theodor W.: Philosophische Terminologie. Zur Einleitung, 
hrsg. v. zur Rudolf Lippe, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1973. 

53  Theodor W. Adorno: »Über das gegenwärtige Verhältnis von 
Philosophie und Musik« [1953], in: Rolf Tiedemann (Hg.), Theodor 
W. Adorno: Gesammelte Schriften in 20 Bänden, Bd. 18: Musikali-
sche Schriften 5, dort in: Theorie der neuen Musik (S. 55-176), Frank-
furt a. M.: Suhrkamp 1997, S. 149-176, hier S. 154. 

54  Ebd., S. 155. 
55  Begleitheft zu M. A. Numminen sings Wittgenstein (»The Tractatus 

Suite«), Frankfurt a. M.: Zweitausendeins 2003, S. 3. Auf Numminen 
hat mich Peter Bexte aufmerksam gemacht. Ich danke ihm und 
Matthias Kroß für zahlreiche Hinweise zur Resonanz des Wittgen-
stein-Satzes, von denen leider nicht alle hier eingehen konnten. Für 
kritische Lektüre und Kommentare danke ich außerdem Helmut 
Fallschessel und Angela Spahr. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ADORNO, BLUMENBERG UND ANDERE LESER WITTGENSTEINS

59

Arnswald, Ulrich/Weiberg, Anja (Hg.): Der Denker als Seiltänzer. 
Ludwig Wittgenstein über Religion, Mystik und Ethik, Berlin: 
Parerga 2001. 

Barthes, Roland: Leçon/Lektion, Antrittsvorlesung im Collège de 
France [1978], frz. u. dt., Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1980. 

Benjamin, Walter: Briefe, hrsg. v. Gershom Scholem/Theodor W. 
Adorno, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1966. 

Blumenberg, Hans: Wirklichkeiten in denen wir leben, Stuttgart: 
Reclam 1981. 

Blumenberg, Hans: Beschreibung des Menschen, Frankfurt a. M.: 
Suhrkamp 2006. 

Blumenberg, Hans: Lebensthemen. Aus dem Nachlaß, Stuttgart: 
Reclam 1998. 

Blumenberg, Hans: Paradigmen zu einer Metaphorologie [1960], 
Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1998. 

Blumenberg, Hans: Schiffbruch mit Zuschauer. Paradigma einer 
Daseinsmetapher, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1979. 

Blumenberg, Hans: Die Verführbarkeit des Philosophen, Frank-
furt a. M.: Suhrkamp 2000. 

Boëthius: De consolatione philosophiae II/ dt. Trost der Philoso-
phie [524], übertr. v. H. M. Endres, München: Goldmann 1961. 

Büchmann, Georg (Hg.): Der Neue Büchmann. Geflügelte Worte. 
Der klassische Zitatenschatz, Aufl. bearb. v. Winfried Hoff-
mann , Berlin: Ullstein 412003.

Cusa, Nicolai de: De docta ignorantia/ Die belehrte Unwissenheit 
[1440], lib. 2, Hamburg: Meiner 1977. 

Demmerling, Christoph: Sprache und Verdinglichung. Wittgen-
stein, Adorno und das Projekt einer kritischen Theorie, Frank-
furt a. M.: Suhrkamp 1994. 

Derrida, Jacques: Wie nicht sprechen. Verneinungen [1987], Wien: 
Parerga 1989. 

Descartes, René: Die Prinzipien der Philosophie [1644], Hamburg: 
Meiner 1922. 

Fechner, Marco: Die besten Zitate der Welt, Wiesbaden: Marix 2006. 
Gernhardt, Robert/Bernstein, F.W.: Besternte Ernte, Frank-

furt a. M.: Zweitausendeins 1976. 
Horkheimer, Max/Adorno, Theodor W.: »Dialektik der Aufklä-

rung« [1947], in: Alfred Schmidt (Hg.), Max Horkheimer: Ge-
sammelte Schriften in 19 Bänden, Bd. 5., Frankfurt a. M.: Fi-
scher Taschenbuch 1987.

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RÜDIGER ZILL

60

Kroß, Matthias: Klarheit als Selbstzweck. Wittgenstein über Philo-
sophie, Religion, Ethik und Gewißheit, Berlin: Akademie 1993. 

Liessmann, Konrad Paul: »In der Schusslinie. Günther Anders 
und die Sprache der Philosophie«, in: Rüdiger Zill (Hg.), Ganz 
Anders? Philosophie zwischen akademischem Jargon und 
Alltagssprache, Berlin: Parerga 2007, S. 123–143. 

Neubaur, Caroline: »Schweigen, Stille, Reverie. Erscheinungsfor-
men einer sakralen und psychoanalytischen Kategorie«, in: 
Ursula Engel/Lilli Gast/Josef B. Gutmann (Hg.), Bion. As-
pekte der Rezeption in Deutschland, Tübingen: Edition 
Diskord 2000 (= Perspektiven kleinianischer Psychoanalyse 
Bd. 8), S. 111–156. 

Numminen, M. A.: Begleitheft zu M. A. Numminen sings Witt-
genstein (»The Tractatus Suite«), Frankfurt a. M.: Zweitau-
sendeins 2003. 

Rentsch, Thomas: Gott, Berlin: Walter de Gruyter 2005. 
Schopenhauer, Arthur: »Über die Universitätsphilosophie«, in: 

ders., Parerga und Paralipomena. Kleine philosophische 
Schriften [1851], I. Teil, Sämtliche Werke, textkritisch bearbei-
tet und hrsg. v. Wolfgang Frhr. von Löhneysen, Bd. 4, Stutt-
gart, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1989. 

Wellmer, Albrecht: »Adorno, Anwalt des Nicht-Identischen. Eine 
Einführung«, in: ders., Zur Dialektik von Moderne und Post-
moderne. Vernunftkritik nach Adorno, Frankfurt a. M.: Suhr-
kamp 1985. 

Wittgenstein, Ludwig: »Tractatus logico-philosophicus« [1921], in: 
Rush Rhees (Hg.), Ludwig Wittgenstein: Werkausgabe in 8 
Bänden, Bd. 1, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1984, S. 7-85. 

Zill, Rüdiger: Stichwort »Grenze« in: Konersmann, Ralf (Hg.), 
Wörterbuch der philosophischen Metaphern, Darmstadt: Wis-
senschaftliche Buchgesellschaft 2007, S. 135–146. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


   

61

Der Rest ist Schweigen – Wittgensteins 

Philosophie als Sprechverweigerung 

FABIAN GOPPELSRÖDER

Wittgensteins gesamtes Philosophieren ist der große Versuch, 
nicht zu sprechen. Es muss nicht erst die Anekdote bemüht wer-
den, dass der kleine Ludwig angeblich bis in sein viertes Lebens-
jahr hinein überhaupt stumm geblieben sein soll,1 um die tiefe, ge-
radezu existentielle Verankerung dieses Bemühens deutlich wer-
den zu lassen. Auch andere biographische Details zeugen von der 
Bedeutung immer wieder notwendiger Schweigeperioden. Der 
wiederholte Rückzug in das norwegische Hüttenexil, als Volks-
schullehrer in die österreichische Provinz, die Aufgabe des Cam-
bridger Lehrstuhls und die Übersiedlung ins irische Galway – 
selbst die Auswanderungspläne nach Russland in den 1930er Jah-
ren mit ihrer durch Tolstoi- und Dostojewski-Lektüre idealisierten 
Vorstellung des naturnahen Menschen im Hintergrund können 
als Zeichen für die Sehnsucht nach Ruhe und Kontemplation ver-
standen werden. Dass dieser Ausstieg nie endgültig gelang, mit 
Zeiten höchstem, insbesondere akademischem Engagement alter-
nierte, weist zugleich auf die unaufhebbare Verbindung von Spre-
chen und Schweigen, von Sagen und stummem Sehen bei Witt-
genstein hin. Die berühmt-berüchtigten endlosen und unendlich 
erschöpfenden Diskussionen waren notwendig für sein Philoso-
phieren und doch nie dessen Ziel. Nicht um das Sagbare ging es 

1  Vgl. Ray Monk: Wittgenstein. Das Handwerk des Genies, Stuttgart: 
Klett-Cotta 2000, S. 29. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FABIAN GOPPELSRÖDER

62

ihm letzten Endes. Philosophie als »Arbeit an Einem selbst«2 war 
für Wittgenstein von Beginn an ein Kampf gegen die eigene Ten-
denz, alles in Propositionen auflösen zu wollen.

1.

Wittgensteins philosophischer Erstling – und überhaupt das ein-
zige philosophische Buch, das er zu Lebzeiten veröffentlicht hat – 
scheint schon im Titel deutlich zu machen, was der Leser zu er-
warten hat: ein logisch-philosophischer Traktat will er sein. Und 
tatsächlich sind es die mathematischen Fragen im Rahmen seines 
Maschinenbau- und Flugingenieurstudiums in Berlin und Man-
chester, die Wittgenstein zur Logik und mit der Logik zur Philo-
sophie bringen. In Cambridge wird ihm schließlich das so ge-
nannte Russellsche Paradox, das Problem, inwiefern eine Menge 
sich selbst als Argument enthalten kann, die »eigentliche philoso-
phische Initialzündung«3 und der Tractatus seine ganz eigene Ant-
wort auf diese Frage. Ist der Kern von Russells Theory of types die 
Idee, dass, um die Antinomie zu verhindern, es einer Hierarchie 
legitimer Weise in Mengen zusammenfassbarer Elemente bedarf, 
dass diese gleichartig zu sein hätten, um Mengen, die Elemente 
ihrer selbst sind, zu verhindern, so lehnt Wittgenstein diese Lö-
sung des Problems jedoch schon 1913 ab: »Ich glaube nicht, dass 
es verschiedene Typen von Dingen geben kann. [...] Jegliche Ty-
pentheorie muß durch eine geeignete Theorie des Symbolismus 
überflüssig gemacht werden.«4 Folglich ist die Entwicklung eines 
solchen Symbolismus Hauptbestandteil des Tractatus und führt in 
Satz 3.333 zur trockenen ›Erledigung‹ des Problems: 

2  Ludwig Wittgenstein: »Vermischte Bemerkungen«, in: Rush Rhees 
(Hg.), Ludwig Wittgenstein: Werkausgabe in 8 Bänden (ab hier 
WA), Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1994, Bd. 8, S. 445-573, hier S. 472.  

3  Heinrich Watzka: Sagen und Zeigen: die Verschränkung von Meta-
physik und Sprachkritik beim frühen und beim späten Wittgenstein, 
Stuttgart: Kohlhammer 2000, S. 19. 

4  Brief an Russell vom Januar 1913, in: Brian F. McGuinness/Georg 
H. von Wright (Hg.), Ludwig Wittgenstein: Briefwechsel mit B. Rus-
sell, G.E. Moore, J.M. Keynes, F.P. Ramsey, W. Eccles, P. Engelmann 
und L. von Ficker, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1980, S. 25. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WITTGENSTEINS PHILOSOPHIE ALS SPRECHVERWEIGERUNG

63

»Eine Funktion kann darum nicht ihr eigenes Argument sein, weil das 
Funktionszeichen bereits das Urbild seines Arguments enthält und es 
sich nicht selbst enthalten kann. 
Nehmen wir nämlich an, die Funktion F(fx) könnte ihr eigenes Argu-
ment sein; dann gäbe es also einen Satz: ›F(F(fx))‹ und in diesem müs-
sen die äußere und die innere Funktion F verschiedene Bedeutungen 
haben, denn die innere hat die Form (fx), die äußere die Form ( (fx)). 
Gemeinsam ist den beiden Funktionen nur der Buchstabe ›F‹, der aber 
allein nichts bezeichnet. 
Dies wird sofort klar, wenn wir statt ›F(Fu)‹ schreiben ›( ) : F( u) . u
= Fu‹. 
Hiermit erledigt sich Russells Paradox.«5

Zugleich aber erkennt Wittgenstein hinter Russells Schwierigkei-
ten, die Antinomie zu lösen, ein Problem, das sehr viel tiefer 
greift, als die zunächst rein logische Frage vermuten lässt. Der 
Versuch, noch durch eine Funktion zu beschreiben, was auf diese 
Weise prinzipiell nicht mehr darstellbar ist, ist nur Symptom einer 
ganzen Tradition abendländischer Philosophie. Das hoffnungslose 
Unterfangen, sagen zu wollen, was sich nur zeigt,6 diagnostiziert 
Wittgenstein als das Kernproblem der letzten 2000 Jahre Meta-
physikgeschichte. Wie der Versuch, die logische Form logisch zu 
begründen, in einem scheinbaren Paradox enden musste, so seien 
auch die meisten philosophischen Großprobleme Scheinprobleme, 
die sich mit einer neuen Sicht auf die Welt in durchaus ähnlicher 
Weise erledigten, wie Russells Paradox. Ethische, ästhetische Fra-
gen gehören schlicht einer anderen Dimension menschlichen 
Weltverhältnisses an als derjenigen, in welcher sich wahre bzw. 
falsche Argumente gegeneinander abwägen lassen. Es ist die un-

5  Ludwig Wittgenstein: »Tractatus logico-philosophicus«, in: WA, 
Bd. 1, S. 7-85, hier S. 23, §3.333. 

6  Die Idee des ›Zeigens‹ ist bei Wittgenstein (mindestens) dreifach 
differenziert: Es gibt das deskriptive Zeigen des Satzes, das trans-
zendentale Zeigen der logischen Form und das sich-Zeigen des Un-
aussprechlichen, des Mystischen. Insbesondere um Letzteres geht 
es, wenn von der neuen Sicht auf die Dinge, dem eigentlichen Ziel 
der Philosophie, dem schweigend-kontemplativen Sehen gespro-
chen wird. Zur ausführlicheren Diskussion des Problems vgl. u.a. 
Felix Gmür: Ästhetik bei Wittgenstein. Über Sagen und Zeigen, 
Freiburg/München: Alber 2000, S. 32f. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FABIAN GOPPELSRÖDER

64

lautere Vermischung dieser Bereiche des Sagbaren und des sich-
nur-Zeigenden, welche die scheinbar so großen Rätsel abendlän-
discher Geistesgeschichte produziert. Das »Hauptproblem der 
Philosophie«7 sei daher zunächst die sorgfältige, prinzipielle Tren-
nung des ›Sagens‹ vom ›Zeigen‹ und genau das ist es, was Witt-
genstein mit seinem Tractatus zu leisten meint. Dabei liegt die 
Schwierigkeit des Projekts darin, dass, soll das Sagbare definiert, 
der »Ausdruck der Gedanken« umgrenzt werden, diese Grenze 
nur von Innen heraus, »nur in der Sprache gezogen werden« 
kann.8 Das Unsagbare kann und darf nicht direkter Bestandteil ei-
nes geschriebenen Traktats sein, weil es sonst – wie in der traditi-
onellen Philosophie – zwangsläufig negativ, als zu beseitigender 
Unsinn in Erscheinung tritt. Wittgensteins Strategie ist daher die 
Ausarbeitung einer logischen Idealsprache, sein neuer logischer 
Symbolismus, der ein für allemal festlegt, was prinzipiell gesagt 
werden kann. Alles andere muss notwendig ungesagt bleiben, 
weil es unsagbar ist, sich nur zeigt.

Linguistische Einheit, um die es Wittgenstein dabei geht, ist 
der Satz,9 Kerngedanke seiner Sprachtheorie die so genannte Ab-
bildtheorie. Beobachtungen in einem Pariser Gerichtssaal führten 
angeblich zur wichtigsten Idee seiner frühen Sprachphilosophie: 
Wie hier mit Hilfe von Puppen die zu beurteilende Unfallsitua-
tion, so werde auch im »Satz [...] gleichsam eine Sachlage probe-
weise zusammengestellt.«10 Der Satz funktioniert als Satz, weil er 
die von ihm beschriebene Tatsache symmetrisch und reflexiv ab-
bildet, mit ihr strukturidentisch ist.11 Ist die Struktur der Tatsache 
als Anordnung im geometrischen Raum notwendig eindeutig, da 
jeder Ort hier immer nur einfach besetzt sein kann, so muss die 
Satzstruktur Eindeutigkeit aufweisen, mithin Anordnung im logi-

7  Brief an Russell vom 19.8.1919, in: L. Wittgenstein: Briefwechsel, 
S. 88.

8  L. Wittgenstein: »Tractatus«, Vorwort, S. 9.  
9  Der ursprünglich für den Tractatus vorgesehene Titel war schlicht: 

Der Satz. 
10  L. Wittgenstein: »Tractatus«, S. 29, §4.031. 
11  Vgl. hierzu besonders Stefan Majetschak: Ludwig Wittgensteins 

Denkweg, Freiburg/München: Alber 2000, S. 47, sowie Ludwig 
Wittgenstein: »Tagebücher 1914-1916«, in: WA, Bd. 1, S. 87-187, hier 
S. 97 (Eintrag vom 6.10.14). 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WITTGENSTEINS PHILOSOPHIE ALS SPRECHVERWEIGERUNG

65

schen Raum sein. Alle möglichen Konfigurationen im logischen 
Raum zusammen ergäben so das überhaupt Sagbare.

So unzureichend diese Darstellung der im Tractatus sehr viel 
komplexeren Zusammenhänge an dieser Stelle auch ist, die zentra-
le Idee des Wittgensteinschen Begrenzungsunternehmens müsste 
deutlich geworden sein: »Was sich überhaupt sagen lässt, lässt 
sich klar sagen«, weil alles überhaupt Sagbare letztlich den ein-
deutigen logischen Strukturgesetzen gehorchen muss. Und alles, 
was sich scheinbar nur unsinnig sagen lässt, lässt sich prinzipiell 
nicht sagen, »darüber muß man schweigen.«12

Dieser aus der logischen Problemstellung heraus entwickelte 
Gedanke aber macht den Tractatus zu einem über die Logiker-Fa-
milie hinaus wichtigen, eminent philosophischen Buch. Die Un-
terscheidung von ›Sagen‹ und ›Zeigen‹ ist das Hauptproblem der 
Philosophie, weil nur auf dieser Basis auch das logisch nicht 
greifbare sich-Zeigende zur Geltung gelangt. Erst nach getaner 
Trennungsarbeit kann im Verstummen das gesehen werden, was 
die Obsession des alles Sagen-Wollens bis dahin verdeckt hat.  

Der Überschätzung des Sagbaren stellt Wittgenstein somit eine 
gegenüber den Möglichkeiten der Sprache zutiefst skeptische 
Philosophie entgegen. Eine Philosophie, die sich wohl nicht in 
erster Linie der Cambridger Tradition verdankt. Die Skepsis in Be-
zug auf die Möglichkeiten theoretischen, sprechenden, sagenden 
Zugriffs auf Welt und Wirklichkeit zeugt von einem anderen 
intellektuellen Einfluss, dessen Spuren der Tractatus aufweist: Das 
Wien um 1900. Erst die Zusammenstellung der Cambridger und 
der Wiener Einflüsse macht die Eigenart dieses Werkes deutlich. 
Das logische Unternehmen ist gepaart mit der grundsätzlichen 
Frage nach den Möglichkeiten des Menschen, in der Welt auf die 
Welt sprachlich zuzugreifen. Eine Frage, die im von den Entde-
ckungen der Psychoanalyse gebeutelten und begeisterten, von 
den Entwicklungen der Moderne abgestoßenen und angezogenen 
Wien des österreichischen Fin-de-siècle schon Jahre vor der Aus-
arbeitung des Tractatus virulent war. Bereits 1902 hat Hugo von 
Hofmannsthal in seinem fiktiven Brief des Lord Chandos diesem 
weit verbreiteten und tief sitzenden Zweifel an den Möglichkeiten 

12  L. Wittgenstein: »Tractatus«, Vorwort, S. 9. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FABIAN GOPPELSRÖDER

66

der Sprache seinen prägnantesten Ausdruck gegeben.13 An den 
Vertreter des aufkommenden Rationalismus, Francis Bacon, ge-
richtet, beschreibt die fiktive Figur des Lord Chandos, eines be-
reits literarisch erfolgreichen, wissenschaftlich-philosophisch inte-
ressierten englischen Adligen, den Grund seines Verstummens 
seit zwei Jahren: Es ist ihm schlicht nicht mehr möglich, zu spre-
chen, die Dinge um ihn herum sprachlich zu organisieren. Nichts 
lässt sich noch »mit einem Begriff umspannen.«14 Die »abstrakten 
Worte, deren sich doch die Zunge naturgemäß bedienen muss, 
um irgendwelches Urteil an den Tag zu geben, zerfielen mir im 
Munde wie modrige Pilze.«15 Die abstrakte Sprache bekommt die 
konkrete Erfahrung nicht zu greifen. Lord Chandos findet sich in 
einem, so könnte man sagen, Zustand der Reizüberflutung, der er 
nicht Herr zu werden vermag: »Es ist mir völlig die Fähigkeit ab-
handen gekommen, über irgendetwas zusammenhängend zu 
denken oder zu sprechen.«16

Und doch ist dieses Verstummen nicht einfach negativ. Es gibt 
kurze, aber überwältigende Augenblicke, Epiphanien, welche 
beim schlichten Anblick einer Gießkanne, einer Egge, eines Feld-
wegs die verloren geglaubte Einheit unmittelbar wiedererstehen 
lassen. Während die einzelnen Worte Lord Chandos nur noch um-
schwimmen, zu ängstigend starrenden Augen gerinnen,17 begin-
nen gerade zum zerfallenden, seine Souveränität verlierenden Ich 
die Dinge selbst zu sprechen.18 Die Repräsentation zerfällt und 
weicht einer Präsentation, einer unaussprechlichen Erfahrung von 
Realität.

13  Hansgeorg Schmidt-Bergmann spricht von einem »Schlüsseltext für 
das Verständnis der Krise der Kunst um 1900« überhaupt (Hansge-
org Schmidt-Bergmann: »Der Gestus des Verstummens. Hugo von 
Hofmannsthals ›Chandos-Brief‹ und seine kritische Prosa«, in: 
Hugo von Hofmannsthal, Brief des Lord Chandos, Frankfurt a. M.: 
Suhrkamp Insel 2000, S. 285-299, hier S. 288). 

14  Hugo von Hofmannsthal: »Ein Brief«, in: Bernd Schoeller (Hg.), 
Hugo von Hofmannsthal: Gesammelte Werke in zehn Einzelbän-
den, Frankfurt a. M.: Fischer Taschenbuch 1979, Bd. 7, S. 461-472, 
hier S. 466. 

15  H. v. Hofmannsthal: »Ein Brief«, S. 465. 
16  Ebd. 
17  Vgl. ebd., S. 466. 
18  Vgl. ebd., S. 472. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WITTGENSTEINS PHILOSOPHIE ALS SPRECHVERWEIGERUNG

67

Inwiefern Wittgenstein Hofmannsthals Text kannte, ist nicht 
klar. Doch ist es mindestens überraschend, wie genau die Chan-
dos-Problematik der Wittgensteinschen Schwierigkeit entspricht. 
Hofmannsthals literarische (Selbst-)Reflexion arbeitet dem Witt-
gensteinschen Unternehmen nicht nur vor.19 Der Tractatus kann 
regelrecht als eine systematische, philosophische Anweisung zur 
Reaktion auf diese existentielle Grunderfahrung des Scheiterns der 
Sprache am Realen gesehen werden.20 Anstatt dem Unsagbaren un-
glücklich hinterher zu rennen, sich in der Verzweiflung über des-
sen Unsagbarkeit zu verlieren, will Wittgenstein das Defizit sprach-
lichen Ausdrucks philosophisch positiv wenden. Das am Ende des 
Tractatus geforderte Schweigen ist nicht schlicht das Ende der Phi-
losophie, es ist ihr Ziel, in welchem sie sich erfüllt. Erst hier, im 
Jenseits aller Repräsentation und sprachlicher Bedeutungsbezieh-
ung, ist die Erfahrung des sich nur Zeigenden, sind Momente 
Chandosscher Epiphanien und Präsentationen möglich.21

Die Idee der Idealsprache in Wittgensteins Frühphilosophie er-
hält so eine etwas modifizierte Bedeutung: Idealsprache ist hier 
kein Wort für eine tatsächlich existierende ideale, bessere Sprache.22

Ideal ist der tractarianische Symbolismus sehr viel mehr im Sinne 
eines Idealtypus, einer rationalen Konstruktion, die nicht selber 
bereits die Erkenntnis ist, sondern Hilfsmittel, das gerade von ihr 
Abweichende, rational nicht Greifbare, in den Blick zu bekom-

19  H. Schmidt-Bergmann: »Der Gestus des Verstummens«, S. 291. 
20  Die begriffliche Trennung von ›Welt‹/›Wirklichkeit‹ und ›Realität‹ 

soll hier und im Folgenden deutlich machen, dass sich Letztere eben 
nicht im Sagbaren erschöpft; es gibt Unaussprechliches und gleich-
wohl Reales jenseits des Tatsachenraumes. Der Rede vom Unaus-
sprechlichen liegt die Erfahrung zugrunde, dass es mit den Tatsa-
chen der Welt noch nicht getan ist (vgl. S. Majetschak: Ludwig 
Wittgensteins Denkweg, S. 117).  

21  »Was sich zeigt fällt durch die Maschen des sprachlichen Code und 
ist doch irgendwie ›da‹«, meint Manfred Frank in: »Wittgensteins 
Gang in die Dichtung«, in: Manfred Frank/Gianfranco Soldati, 
Wittgenstein. Literat und Philosoph, Pfullingen: Neske 1989, S. 8-72, 
hier S. 31.  

22  Dafür spricht auch, dass Wittgenstein im Tractatus die Sätze der All-
tagssprache explizit als »so wie sie sind, logisch vollkommen ge-
ordnet« bezeichnet (L. Wittgenstein, »Tractatus«, S. 66, §5.5563). 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FABIAN GOPPELSRÖDER

68

men.23 Die gesamte Wittgensteinsche Logik wird somit als metho-
disches Konstrukt deutlich, als Mittel, nicht als Zweck. Der ›logi-
sche Raum‹ des Tractatus ist nicht so sehr der ontologische Raum 
alles Wirklichen, als vielmehr eine der Ratio geschuldete Prämisse 
unserer auf diese bezogenen Wirklichkeitsorganisation. »Die Welt 
ist alles, was der Fall ist« beschreibt keine Erkenntnis – sondern 
das notwendige Postulat, welches aller Erkenntnis vorausgeht. In 
dieser Hinsicht kann man den Beginn des Tractatus tatsächlich mit 
einer »Art Schöpfungsmythos«24 vergleichen: Die Welt wird als 
das, was sich sagen lässt, proklamiert. Mehr lässt sich mit der Ver-
nunft als letzter Instanz nicht erfassen. In der Philosophischen 
Grammatik macht Wittgenstein das später ganz explizit: »Wenn 
einer sagte: Ja, woher weißt du, dass die ganze Wirklichkeit durch 
Sätze darstellbar ist?, so ist die Antwort: Ich weiß nur, dass sie 
durch Sätze darstellbar ist, soweit sie durch Sätze darstellbar ist, 
und eine Grenze zwischen einem Teil, der und einem Teil, der 
nicht so darstellbar ist, kann ich in der Sprache nicht ziehen.«25

Das aber heißt nichts anderes, als dass das Sagbare der Wirklich-
keit eben das Sagbare, gemäss der Frühphilosophie also jede Kon-
figuration im logischen Raum, ist. Setzt Wittgenstein dies am Be-
ginn des Tractatus mit der Welt gleich, so leistet er hierin gerade 
nicht deren ontologische Bestimmung, sondern eine Begriffsdefi-
nition, die helfen soll, philosophische Fragen als Folge der Verwir-

23  Ganz explizit auf die Frage, wie historische Erkenntnis möglich ist, 
entwickelt Max Weber sein Konzept des Idealtypus als einen 
»Grenzbegriff«, an welchem Welt »zur Verdeutlichung bestimmter 
bedeutsamer Bestandteile ihres empirischen Gehaltes gemessen, mit 
dem sie verglichen« werden kann. Gerade in den Abweichungen der 
Konkreta zu dieser idealen Konstruktion realisiert sich mithin histo-
rische Erkenntnis (Max Weber: »Die ›Objektivität‹ sozialwissen-
schaftlicher und sozialpolitischer Erkenntnis« (1904), in: Johannes 
Winckelmann (Hg.), Max Weber: Soziologie. Universalgeschichtliche 
Analysen. Politik, Stuttgart: Kröner 1973, S. 200-262, hier S. 238f.) 

24  Brian F. McGuinness: Wittgensteins frühe Jahre, Frankfurt a. M.: 
Suhrkamp 1988, S. 461. Wie die Schöpfungsmythen dort einen An-
fang setzen, wo Herleitung und Begründung versagen, so könnte 
man McGuinness verstehen, setzt auch der Tractatus seinen Beginn 
unbegründet, ohne Herleitung. 

25  Ludwig Wittgenstein: »Philosophische Bemerkungen«, in: WA, 
Bd. 2, hier S. 113. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WITTGENSTEINS PHILOSOPHIE ALS SPRECHVERWEIGERUNG

69

rung über die Logik der eigenen Sprache aufzulösen. Er schafft ei-
ne Wirklichkeit innerhalb der Realität. Die denkbare Welt ist alles, 
was der Fall ist! Sie ist berechenbar, als solche aber kontingent. In 
ihr ist auf Vernunft bezogene Erkenntnis möglich. Sie ist sagbar, 
von den Naturwissenschaften beschreibbar. Und gerade mit die-
sen hat Wittgensteins Philosophie nichts zu tun. »Das Resultat der 
Philosophie sind nicht ›philosophische Sätze‹, sondern das Klar-
werden von Sätzen«26: die notwendige Voraussetzung für das 
Sehen jenseits der Sprache. 

Es ist so kein Wunder, dass Wittgenstein selbst in einer Bemer-
kung gegenüber Ludwig von Ficker die Struktur seines Textes als 
vielleicht nicht auf den ersten Blick deutlich erläutert. Dem ge-
schriebenen entspreche ein ungeschriebener Teil. Dem Gesagten 
korrespondiere all das, was notwendig ungesagt bleiben müsse, 
weil es ein Unsagbares ist. In der Entsprechung aber ist Letzteres 
auch Bestandteil des Werkes. Ja, es sei der eigentlich wichtigere 
Teil dieses Zwitterwesens.27

Der Tractatus wird so zu Wittgensteins erstem großen Versuch, 
nicht zu sprechen und Satz Sieben weit mehr als ein zu vielen Si-
tuationen passendes Zitat: »Wovon man nicht sprechen kann, 
darüber muss man schweigen.« Dieses hier geforderte Schweigen 
ist kein leeres Schweigen. Wittgenstein ist auch in seiner frühen 
Phase kein Positivist.28 Dieses hier geforderte Schweigen ist das 
Verstummen vor dem, was durch ständiges Sprechen verdeckt 
wird und doch das philosophisch Entscheidende ist. Was sich 
zeigt, kann erst mit dem Ende des Sagens vor Augen treten. 

2.

Mit der theoretischen Differenzierung von ›Sagen‹ und ›Zeigen‹ 
meint Wittgenstein 1918 »die Probleme im Wesentlichen endgültig 

26  L. Wittgenstein: »Tractatus«, S. 32, §4.112. 
27  Vgl. Brief an Ficker von Oktober oder November 1919, in: 

L. Wittgenstein: Briefwechsel, S. 97.  
28  Vgl. Gottfried Gabriel: »Logik als Literatur? Zur Bedeutung des 

Literarischen bei Wittgenstein«, in: Merkur 32 (1978) 359, S. 353-362, 
hier S. 356. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FABIAN GOPPELSRÖDER

70

gelöst zu haben.«29 Es ist nur konsequent, dass sich der Philosoph 
nun, nach getaner Arbeit, aus der Philosophie zurückzieht, An-
fang der 1920er Jahre Volksschullehrer in Trattenbach, dann Hass-
bach, Puchberg und Otterthal wird. Doch mit dem Scheitern des 
pädagogischen Projekts 1925 kommt es in der Folge auch zu einer 
schrittweisen Wiederannäherung an die Philosophie. Die Arbeit 
als Architekt des schwesterlichen Hauses in der Kundmanngasse 
19 in Wien zwischen 1926 und 1928 weist indirekt auf wohl schon 
untergründig gärende Unmutsgefühle mit der im Tractatus
gegebenen ›endgültigen‹ Lösung der philosophischen Probleme 
hin;30 der tatsächliche Bruch mit der zentralen Idee des frühen 
Denkens vollzieht sich dann kurz nach der Rückkehr nach Cam-
bridge. Anekdotisch überliefert ist ein Gespräch von 1929 zwi-
schen Wittgenstein und dem zu dieser Zeit in Cambridge leh-
renden italienischen Ökonomen Piero Sraffa. Wittgenstein hielt an 
der Tractatus-These fest, dass der sinnvolle Satz mit dem von ihm 
Beschriebenen die logische Form gemein haben müsse: die Kern-
idee der Abbildungstheorie, welche den Gedanken der Idealspra-
che fundiert. Sraffa hebelte diese Behauptung aus, indem er sich 
mit Zeige- und Mittelfinger der rechten Hand über das Kinn fuhr 
und fragte: »Und was ist die logische Form hiervon?« Das Beispiel 
überzeugte und tatsächlich verabschiedet Wittgenstein in der 
Folge die Grundannahme seiner Frühphilosophie.31 An die Stelle 
des tractarianischen Modells, das Sagbare abstrakt, als Summe der 
Konfigurationen im logischen Raum ein für allemal zu bestim-
men, tritt im Laufe der 1930er Jahre die so genannte Sprachspiel-
theorie bzw., weil sie zum Ausgangspunkt nicht mehr den kon-
struierten, logischen Symbolismus hat, sondern mit Sätzen und 
Satzstücken aus der Alltagssprache arbeitet, die ›ordinary lan-
guage philosophy‹.

In der Spielvorstellung von Sprache verabschiedet Wittgen-
stein den Gedanken, das Sagbare könne ein für allemal eindeutig 

29  L. Wittgenstein: »Tractatus«, Vorwort, S. 10. 
30  Vgl. Fabian Goppelsröder: »Das Palais Stonborough. Wittgenstein 

als Architekt seiner Spätphilosophie«, mit Abbildungen von Maja 
Weyermann, in: ders. (Hg.), WittgensteinKunst. Annäherungen an 
eine Philosophie und ihr Unsagbares, Berlin/Zürich: Diaphanes 
2006, S. 27-46. 

31  Vgl. R. Monk: Wittgenstein, S. 280-281.  

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WITTGENSTEINS PHILOSOPHIE ALS SPRECHVERWEIGERUNG

71

bestimmt werden. Sagbarkeit ist nun keine situationsunabhängige 
Kategorie mehr. Die frühe Orientierung an der formalen Logik 
scheint ihm jetzt den Blick auf den vielfältigen Gebrauch der Wör-
ter im Alltag zu verstellen. Gerade dieser vielfältige Gebrauch 
aber zeigt sich als dem abstrakten System ›Sprache‹ vorgängige 
Praxis. Die menschliche Sprache geht über die Kohärenz und die 
Vollständigkeit eines Kalküls hinaus. Ihre Grammatik ergibt sich 
über den Gebrauch der Wörter, ist fragmentarisch und variabel, 
wie deren Bedeutung von Kontext zu Kontext changiert.32

Dieser Erkenntnis meint Wittgenstein mit seinem neuen ›ethno-
logischen Blick‹ auf die Probleme der Philosophie33 gerecht zu wer-
den. Die genaue Beobachtung alltäglicher Sprechakte zeigt, dass 
Sprache nur konkret, situativ gebunden funktioniert bzw. schei-
tert. Die historisch-kontingenten Umstände und Momente eines 
Sprechaktes sind keine Verkleidungen der für das Sagen eigent-
lich interessanten logischen Struktur des Satzes. Stimme, Mimik, 
Gestik sind nicht lediglich Trägermedien, die es letztlich zu ignorie-
ren gilt, um das Gesagte auszufiltern. Sie rücken nun als gleichwer-
tige Bestandteile des Sprachspiels, in welchem Welt nicht mehr ab-
gebildet, sondern von innen heraus organisiert wird, ins Zentrum 
der Betrachtung. Was in diesem Konglomerat aus Innehalten und 
Tätigkeiten34 ›funktioniert‹, was den Teilnehmern einer Sprech-
situation die Möglichkeit einer Anschlusshandlung, zum Weiter-
sprechen gibt, ist innerhalb des jeweiligen Sprachspiels sagbar. Der 
Zuruf eines Arbeiters: ›Platte!‹ lässt, eingelassen in den situativen 
Rahmen der Baustelle, andere Reaktionen zu als innerhalb der Fa-
milie am Abendessenstisch. Das Wort, der Satz ›Platte!‹ wird je-
weils verschieden gebraucht und hat hierin unterschiedliche Be-
deutung. Diese Bedeutungen aber sind als Gebräuche nicht ein-

32  Die Beschreibung des Gebrauchs von Sprache »könnte man die 
descriptive Wissenschaft vom Sprechen nennen« (Michael Nedo 
(Hg.): Ludwig Wittgenstein: Wiener Ausgabe, Wien: Springer 
1944f., Bd. 6, S. 276).  

33  Wittgenstein soll gegenüber Rush Rhees einmal explizit vom 
›ethnologischen Blick‹ gesprochen haben, mit welchem er Dank 
Sraffa nun philosophische Probleme betrachten könne (vgl. R. 
Monk: Wittgenstein, S. 281). 

34  Ludwig Wittgenstein: »Philosophische Untersuchungen I«, in: WA, 
Bd. 1, S. 235-485, § 23.  

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FABIAN GOPPELSRÖDER

72

fach lexikalisierbar. Sie können nicht schlicht dem Wort als Liste 
zugeordnet werden, sind nicht theoretisch, sondern nur praktisch, 
durch ›Abrichtung‹35 erlernbar. In der Sozialisation des Individu-
ums einübend inkorporiertes, mithin operatives und nichtreflexives 
Wissen bestimmt somit die Grenzen der Sprache. ›Sagbar‹ ist das 
Gerahmte, das durch den Kontext ausreichend Bestimmte, wel-
ches eine Situation organisiert, durch Regelmäßigkeiten vorher-
sehbar macht, kurz: Sagbar sind die situationsabhängigen Hand-
lungen des Sprachspiels, die von den Mitkommunikannten wahr-
genommen und in der einen oder anderen Weise, nie aber vollkom-
men willkürlich fortgesetzt werden können. Im Rahmen der Spiel-
vorstellung bestimmt Wittgenstein Sprache neu: als Bewegungs-
bild, welches wahrgenommen werden muss, und als pragmati-
schen Handlungszusammenhang, insofern dieses Bild eben kein ab-
bildendes Bild mehr ist, sondern eine gerahmte Wahrnehmung.36

Die Unterscheidung von ›Sagen‹ und ›Zeigen‹, und somit die 
Bedeutung des Verstummens, des Schweigens und Nicht-Spre-
chens, scheint damit aber in der Spätphilosophie ihre Wichtigkeit 
zu verlieren. Hatte sich das Zeigen des Tractatus noch insofern 
vom Sagen unterschieden, als es nichtreflexiv, nichtabbildend 
konzipiert war, so wird in der Sprachspielkonzeption das Sagen 
selbst nichtreflexiv, nichtabbildend gedacht. Als gerahmte Wahr-
nehmung in einem bestimmten Kontext ist es mit dem Konzept 
einer dekontextualisiert gedachten, logischen Idealsprache des 
Tractatus nicht mehr zu vergleichen. Sprache wird gerade jenseits 
einer theoretisch rekonstruierbaren systemischen Gestalt als situ-
ationsgebundenes, praktisches Handeln aufgefasst. Sie funktio-
niert in den unterschiedlichsten Formen. Mit dieser Ausrichtung 
auf das Funktionieren, und also das Sagen der Sprache, verliert 
Wittgenstein aber, so könnte man meinen, das Unsagbare und 
damit das Nicht-Sprechen aus den Augen. In einem Sprachspiel-
konzept, das grundlegend in der Wahrnehmung verankert ist, 

35  Vgl. L. Wittgenstein: »Philosophische Untersuchungen I«, § 5. 
36 Auf die pragmatische Dimension von Wittgensteins turn hat 

insbesondere Gunter Gebauer seit: Wortgebrauch, Sprachbedeu-
tung. Beiträge zu einer Theorie der Bedeutung im Anschluß an die 
spätere Philosophie Ludwig Wittgensteins, München: Fink 1971, 
immer wieder hingewiesen. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WITTGENSTEINS PHILOSOPHIE ALS SPRECHVERWEIGERUNG

73

scheint das, was sich im Sinne der Frühphilosophie ausschließlich 
zeigt, keine Rolle mehr spielen zu können.  

Entgegen diesem ersten Eindruck aber bleibt die Unterschei-
dung von ›Sagen‹ und ›Zeigen‹ auch in der Spätphilosophie das 
Hauptproblem für Wittgenstein und bildet mithin die Klammer 
seines philosophischen Entwicklungsgangs. Die Rahmung einer 
Wahrnehmung gelingt nur durch die Absetzung des Gerahmten 
vom ungerahmten Hintergrund. Der Hintergrund ist Bedingung 
jeglicher Rahmung und also jeglichen funktionierenden Sprach-
spiels. Erst dadurch, dass in einem gegebenen Kontext bestimmte 
Momente von Realität ausgeblendet werden, Komplexität redu-
ziert wird, gibt es überhaupt die Möglichkeit, an gerahmte Wahr-
nehmungen in einer regelmäßigen Weise anzuschließen. In einem 
Fußballspiel ist es nicht üblich, dass ein Stürmer den Ball in den 
Händen haltend auf das Tor des Gegners zu rennt, um ihn hinter 
der Linie auf den Boden zu schleudern. Ein solches Verhalten 
setzt das Spiel außer Kraft. Wie aber erst mit einer solchen Stö-
rung, einer solchen Irritation des gewohnten Verhaltens dieses 
selbst als eines unter verschiedensten Möglichen – denn tatsäch-
lich ist es ja möglich, den Fußball in der Hand über das Spielfeld 
und ins Tor des Gegners zu tragen – vor Augen tritt, so bringt 
auch erst die Störung, die Irritation des Sprachspiels dessen zwar 
inkorporierte, aber eben kontingente Struktur ins Bewusstsein.  

In der Irritation des Gewohnten gelingt so der momentgebun-
dene Blick auf die eigene Bedingtheit. Die Gewissheit, welche das 
funktionierende, ungestörte Sprachspiel überhaupt ermöglicht, 
wird in ihrer Gemachtheit erkannt; nur weil in der das funktionie-
rende Sprachspiel charakterisierenden Regelmäßigkeit bestimmte 
gerahmte Handlungen exponiert, von einem Hintergrund abge-
setzt werden und dieser Hintergrund als Hintergrund ›unterhalb‹ 
der im Spiel aktuellen Wahrnehmungsgrenze verbleibt, ermög-
licht er Handlungen. Wenn der Hintergrund aber mit in die Wahr-
nehmung drängt, die Rahmung sich auflöst, der regelmäßige Ab-
lauf gestört wird, zeigt sich die Abhängigkeit unserer Gewissheit 
von unserem Weltbild, die Kulturabhängigkeit dessen, was jeweils 
die unhinterfragte Basis des funktionierenden Sprachspiels bildet.  

In diesem sich-Zeigen, in diesem Blick auf die eigene Bedingt-
heit des scheinbar Unbedingten aber öffnet sich für einen Moment 
der Raum, die Dimension der Möglichkeit, der Variation, der Al-
ternative. Man kann diese Erfahrung des Raums, aus dem heraus 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FABIAN GOPPELSRÖDER

74

erst entsteht, was uns als gerahmte Wahrnehmung vertraut ist, 
mit dem Blick auf die Welt ›sub specie aeternitatis‹ des Tractatus
vergleichen. In beiden Fällen verliert die alltägliche Perspektive 
auf Welt an Kraft, weicht das Raster der dem Menschen vertrau-
ten Wirklichkeitswahrnehmung auf. Diesen neuen Blick auf die 
Dinge, diese in der Ent-grenzung aller Sinne wahrhaft aisthetische 
Erfahrung gilt es zu evozieren. Das Schweigen, Verstummen, 
Nicht-Sprechen bleibt mithin Zentrum Wittgensteinschen Philo-
sophierens. Die Theorie über das Funktionieren der Sprache ist 
auch in den Philosophischen Untersuchungen nicht das Ziel. Es geht 
weniger um die Erklärung gelingenden Sprechens als vielmehr 
um die Frage, wie es möglich ist, die Unzulänglichkeit der Spra-
che nicht als Defizit, sondern als Chance zu begreifen, das sich-
Zeigende in den Blick zu bekommen. Die Strategie, zu diesem 
sich-Zeigenden durchzubrechen aber hat sich mit dem neuen Ver-
ständnis von Sprache verändert. Das Schweigen ist nun nicht 
mehr Option nach dem Sprechen, nicht mehr so sehr selbstge-
wollte Kontemplation als vielmehr Scheitern. Das noch im Be-
wusstsein der einen, endgültigen Definition dessen, was sagbar ist, 
geforderte tractarianische Ausschöpfen des Sagbaren weicht nun 
dem aktiven Anrennen gegen die Grenzen der Sprache.37

»Philosophie dürfte man eigentlich nur dichten« notiert Witt-
genstein zwischen 1933 und 193438 und scheint damit bereits den 
grundlegenden Wandel des sein Denken leitenden Paradigmas 
auf den Punkt gebracht zu haben. Poesie steht für die semantische 
Unbezwinglichkeit des Rätsels ›Leben‹.39 Dichtend zu philoso-
phieren heißt, sich sprachlich aktiv um diesen nichtsemiotisier-
baren Überschuss zu bemühen. In der Forderung einer nicht mehr 
am Wissenschaftler, sondern am Künstler orientierten Sprachpra-
xis wird die veränderte Vorstellung des Charakters eines auf das 
sich-Zeigende zielenden Philosophierens deutlich. Denn wenn 
sich das Unsagbare erst im Scheitern des Sprechens zeigt, so dient 
die philosophische Methode nur mehr dazu, den Freiraum zu 
schaffen, in welchem das der Sprachtheorie entgehende einzigar-
tige Einzelne, die Widerständigkeit des Konkreten gegenüber dem 

37  Vgl. Ludwig Wittgenstein: »Wittgenstein und der Wiener Kreis«, in: 
WA, Bd. 3, S. 68. 

38  L. Wittgenstein: »Vermischte Bemerkungen«, S. 483. 
39  M. Frank: Wittgensteins Gang in die Dichtung, S. 11. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WITTGENSTEINS PHILOSOPHIE ALS SPRECHVERWEIGERUNG

75

Allgemeinen zur Geltung gelangen kann. Aus dem sich verwei-
gernden sich-Zeigenden wird ein sich nicht ganz in der Negativi-
tät haltendes Wiedergebendes.40 Das Sprechen des Philosophen 
führt nicht aus der Situation in eine Theorie, es führt vielmehr aus 
der Theorie in eine konkrete, historische, abstraktes Sagen über-
steigende Erfahrung. Anstelle des Schließens eines Arguments 
wird das Öffnen der Sprache die eigentlich philosophische Kom-
petenz. Es soll nicht wissenschaftlich entdeckt werden, was im 
Alltag versteckt bleibt, sondern das ins Blickfeld rücken, was der 
schematisierte Blick übersieht, was dem fest-stellenden Zu-griff 
entgeht und doch als dessen Hintergrund an ihn gebunden bleibt. 

In diesem Sinne ist das Paradigma des von Wittgenstein ange-
strebten neuen Philosophierens Poesie in einer ganz bestimmten 
Weise. Es ist die an die Frühromantik anschließende moderne Ly-
rik, die den Bruch mit der Ausrichtung an der Vermittlung von 
Inhalten wirklich vollzieht.41 Auch Wittgensteins im Wortsinne 
unglaublichen Gedankenexperimente, seine »ethnographie imagi-
naire«42, die Flut an unbeantworteten Fragen, an ungelösten Prob-
lemen im Spätwerk43 können in dieser Richtung verstanden wer-
den.44 Wittgenstein radikalisiert die negative Methode. »Alles, 

40  Vgl. Dieter Mersch: Was sich zeigt. Materialität, Präsenz, Ereignis, 
München: Fink 2002, S. 71.  

41  Vgl. Hugo Friedrich: Die Struktur der modernen Lyrik. Von der 
Mitte des neunzehnten bis zur Mitte des zwanzigsten Jahrhunderts, 
Reinbek bei Hamburg: Rohwolt-Taschenbuch 1985, S. 28.  

42  Pierre Bourdieu: »Wittgenstein, le sociologisme et la science so-
ciale«, in: Jacques Bouveresse/Sandra Laugier/Jean-Jacques Rosat 
(Hg.), Wittgenstein, dernières pensées, Marseille: Agone 2002, 
S. 345-353, hier S. 349.  

43  Anthony Kenny zufolge gibt es in den Philosophischen Untersuchun-
gen 784 Fragen, von denen Wittgenstein 110 beantwortet. Von die-
sen 110 beantworteten Fragen beantwortet er 70 absichtlich falsch 
(Anthony Kenny zitiert in Kuang T. Fann: Wittgenstein‘s Concep-
tion of Philosophy, Berkeley: University of California Press 1971, 
S. 109). 

44  So meint u.a. Manfred Frank, dass der paradox angelegte Diskurs 
der Spätphilosophie Wittgensteins ihn fast mit strategischer Konse-
quenz in die Lage bringt, »seine höchsten Belange nur mit poeti-
schen Mitteln an-deuten zu können.« (M. Frank: Wittgensteins Gang 
in die Dichtung, S. 27). 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FABIAN GOPPELSRÖDER

76

was die Philosophie tun kann ist, Götzen zu zerstören. Und das 
heißt, keinen neuen – etwa in der ›Abwesenheit eines Götzen‹ – zu 
schaffen.«45 Diese frisch geschaffene Leerstelle wieder zu füllen, 
hieße etwas positiv setzen zu wollen, wo nichts mehr zu setzen 
ist, zu sprechen, wo man sehend zu schweigen hat.

Die Paragraphen der Philosophischen Untersuchungen sind nicht 
zuletzt eine praktische Übung solchen Götzenzerstörens ohne Set-
zung neuer philosophischer Dogmen.46 Das Bemühen um immer 
wieder neue Perspektiven auf lange Gewohntes ist das Bemühen 
um die Irritation uns selbstverständlich erscheinender ›Wahrhei-
ten‹, um das Scheitern des uns absolute Verfügung vorgaukeln-
den Sagens. Was dieses Vorgehen zur Folge haben soll, ist die Ein-
sicht in das ›leere Jenseits‹, welches gerade nicht als Raum der 
Anwesenheit eines übernatürlichen Wesens, eines Gottes aufge-
fasst werden kann. Die Struktur der modernen Lyrik ist seit Baude-
laire, Rimbaud und Mallarmé darauf angelegt, diese ›leere Trans-
zendenz‹47 zu evozieren. Sie will in einem radikalen Gegensatz 
zur Inhalte vermittelnden Sprache »die Geheimniszonen der Beg-
riffe in Schwingung versetzen.«48 Sie will das Denken umgehen, 
um das Gedacht-Werden erfahren zu können. In ihr hat man jene 
Sprache paradigmatisch, die auf das Unsagbare zielt, auf das, was 
sich nur zeigt.  

Wittgenstein stellt mit der Dichtung der aus der Situation hi-
nausweisenden, auf das Allgemeine zielenden wissenschaftlichen 
Sprachverwendung eine in die Situation hineinführende entge-
gen. So aber meint Poesie nicht mehr die Produkte einer bestim-
mten gesellschaftlichen Gruppe, der Dichter; sie stellt vielmehr 
das Paradigma eines Gebrauchs von Sprache, wie er eben auch für 
die Philosophie der eigentlich angemessene ist.  

45  L. Wittgenstein: Wiener Ausgabe Bd. 6, S. 279.  
46  Vgl. Friedrich Kambartel: »Wittgensteins späte Philosophie. Zur 

Vollendung von Kants Kritik der wissenschaftlichen Aufklärung«, 
in: ders., Philosophie der humanen Welt. Abhandlungen, Frank-
furt a. M.: Suhrkamp 1989, S. 146-159, hier S. 158.  

47  Vgl. zum Begriff ›leere Transzendenz‹ H. Friedrich: Die Struktur der 
modernen Lyrik, S. 61 u. S. 124. Genauere Ausführungen hierzu, 
sowie allgemein zur Frage der Ent-Sagungsstrategie bei Mallarmé 
finden sich in Martin Urmanns Artikel in diesem Band. 

48  H. Friedrich: Die Struktur der modernen Lyrik, S. 16. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WITTGENSTEINS PHILOSOPHIE ALS SPRECHVERWEIGERUNG

77

Auch in seiner Spätphilosophie vollenden sich Wittgensteins 
Texte erst jenseits des Paraphrasierbaren. Wie das, was sich zeigt, 
schon im Tractatus nur nichtformuliert, als ungeschriebener, aber 
eigentlich wichtigerer Teil – negativ – enthalten ist, so ist auch die 
Störung und Irritation des Gewohnten, das Zentrum seines späten 
Philosophierens, der von Wittgenstein anvisierte Moment einer 
produktiven Verunsicherung, der nicht mehr Teil einer formulier-
baren Theorie ist, sondern ein Effekt, der sich im Akt des Lesens 
einstellt. So führt er das tractarianische Projekt weiter und ändert 
es zugleich radikal ab: Sein zweiter großer Versuch, nicht zu spre-
chen, führt zu keinem endgültigen Schweigen; er ist die unausge-
setzte Provokation kurzer Momente der Sprachlosigkeit.

Literatur

Bourdieu, Pierre: »Wittgenstein, le sociologisme et la science so-
ciale«, in: Jacques Bouveresse/Sandra Laugier/Jean-Jacques 
Rosat (Hg.), Wittgenstein, dernières pensées, Marseille: Agone 
2002, S. 345-353.

Fann, Kuang T.: Wittgenstein’s Conception of Philosophy, Berke-
ley: University of California Press 1971. 

Frank, Manfred: »Wittgensteins Gang in die Dichtung«, in: Man-
fred Frank/Gianfranco Soldati, Wittgenstein. Literat und Phi-
losoph, Pfullingen: Neske 1989, S. 8–72.  

Friedrich, Hugo: Die Struktur der modernen Lyrik. Von der Mitte 
des neunzehnten bis zur Mitte des zwanzigsten Jahrhunderts, 
Reinbek bei Hamburg: Rohwolt-Taschenbuch 1985.  

Gebauer, Gunter: Wortgebrauch, Sprachbedeutung. Beiträge zu 
einer Theorie der Bedeutung im Anschluß an die spätere Phi-
losophie Ludwig Wittgensteins, München: Fink 1971. 

Gmür, Felix: Ästhetik bei Wittgenstein. Über Sagen und Zeigen, 
Freiburg/München: Alber 2000. 

Goppelsröder, Fabian: »Das Palais Stonborough. Wittgenstein als 
Architekt seiner Spätphilosophie«, in: ders. (Hg.), Wittgen-
steinKunst. Annäherungen an eine Philosophie und ihr Un-
sagbares, Berlin/Zürich: Diaphanes 2006, S. 27–46. 

Hofmannsthal, Hugo von: »Ein Brief«, in: Bernd Schoeller (Hg.), 
Hugo von Hofmannsthal: Gesammelte Werke in zehn Einzel-

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FABIAN GOPPELSRÖDER

78

bänden, Frankfurt a. M.: Fischer-Taschenbuch 1979, Bd. 7, 
S. 461–472. 

Kambartel, Friedrich: »Wittgensteins späte Philosophie. Zur 
Vollendung von Kants Kritik der wissenschaftlichen Aufklä-
rung«, in: ders., Philosophie der humanen Welt. Abhandlun-
gen, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1989, S. 146–159.  

Majetschak, Stefan: Ludwig Wittgensteins Denkweg, Frei-
burg/München: Alber 2000. 

McGuinness, Brian F./ Georg H. von Wright, (Hg.): Ludwig Witt-
genstein: Briefwechsel mit B. Russell, G.E. Moore, J.M. Keynes, 
F.P. Ramsey, W. Eccles, P. Engelmann und L. von Ficker, 
Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1980. 

McGuinness, Brian F.: Wittgensteins frühe Jahre, Frankfurt a. M.: 
Suhrkamp 1988. 

Gabriel, Gottfried: »Logik als Literatur? Zur Bedeutung des Lite-
rarischen bei Wittgenstein«, in: Merkur 32 (1978) 359, S. 353-62. 

Mersch, Dieter: Was sich zeigt. Materialität, Präsenz, Ereignis, 
München: Fink 2002. 

Monk, Ray: Wittgenstein. Das Handwerk des Genies, Stuttgart: 
Klett-Cotta 2000. 

Nedo, Michael (Hg.): Ludwig Wittgenstein: Wiener Ausgabe, 
Wien: Springer 1944f.  

Schmidt-Bergmann, Hansgeorg: »Der Gestus des Verstummens. 
Hugo von Hofmannsthals ›Chandos-Brief‹ und seine kritische 
Prosa«, in: Hugo von Hofmannsthal, Brief des Lord Chandos, 
Frankfurt a. M.: Suhrkamp Insel 2000, S. 285-288. 

Watzka, Heinrich: Sagen und Zeigen: die Verschränkung von 
Metaphysik und Sprachkritik beim frühen und beim späten 
Wittgenstein, Stuttgart: Kohlhammer 2000. 

Weber, Max: »›Die Objektivität‹ sozialwissenschaftlicher und so-
zialpolitischer Erkenntnis« (1904), in: Johannes Winckelmann 
(Hg.), Max Weber: Soziologie. Universalgeschichtliche Analy-
sen. Politik, Stuttgart: Kröner 1973, S. 200-262. 

Wittgenstein, Ludwig: Werkausgabe in 8 Bänden, hrsg. v. Rhees, 
Rush, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1994, daraus: 

 Bd. 1:  Tractatus, S. 7-85. 
   Tagebücher, S. 87-187. 
   Philosophische Untersuchungen I, S. 235-485. 
 Bd. 2:  Philosophische Bemerkungen.  
 Bd. 8: Vermischte Bemerkungen, S.445-573. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


   

Wie nicht sprechen: eine Debatte 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


   

81

Lobpreis oder Preisgabe? 

Eine mehrfach vertagte Diskussion 

zwischen Marion und Derrida 

CARSTEN LOTZ

In einem Vortrag aus dem Jahre 1986 in Jerusalem über das, »was 
man, mitunter missbräuchlich, die ›negative Theologie‹ nennt«1,
setzt sich Derrida in einer langen Fußnote mit Jean-Luc Marion 
auseinander. Augenscheinlich geht es um die Frage, ob der Lob-
preis eine Rede ist, die der Unterscheidung von wahr und falsch 
entzogen ist, oder ob »die Lobpreisung, obgleich sie kein bloßes 
attributives Sagen ist, nichtsdestoweniger zur Attribution einen 
irreduziblen Bezug«2 unterhält. Nach Derrida schließt Marion in 
seinem Buch L’idole et la distance vorschnell, »daß der Übergang 
zur Lobpreisung der gleiche Übergang wie der zum Gebet ist«3.

Was als Detailfrage in einem Diskurs über die sogenannten 
»Negativen Theologien« daherkommt, birgt eine radikale Anfrage 
an die Tragweite und den Status der Philosophie in sich, die in 
den verschiedensten Wendungen das 20. Jahrhundert prägen, wo-
von dieser Band in Auszügen Zeugnis zu geben versucht. Kann 
die Philosophie zu einer Dimension von Sprache vorstoßen, die 

1  Jacques Derrida: Wie nicht sprechen. Verneinungen, übers. v. Hans-
Dieter Gondek, Wien: Passagen 1989, S. 9. 

2  Ebd., S. 77. 
3  Ebd., S. 124. Vgl. Jean-Luc Marion: L’idole et la distance, Paris: Livre 

de Poche 1977, S. 224. Derrida verweist auf S. 232, in der Ausgabe 
von Livre de Poche findet sich die Stelle auf S. 224. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


CARSTEN LOTZ

82

nicht mehr der propositionalen Rede verhaftet ist? Gibt es eine 
Möglichkeit, jenseits von Wahr und Falsch zu reden, und dennoch 
jenen universalen Anspruch der Philosophie nicht aufzugeben? Ist 
»Wie nicht sprechen« – so der Titel des Derrida'schen Vortrags – 
ein Teil der Philosophie?

In meinem Beitrag will ich versuchen, diesen Fragen in der 
Diskussion zwischen Jean-Luc Marion und Jacques Derrida nach-
zugehen. Die Grundschwierigkeit dabei ist, dass diese Auseinan-
dersetzung – um einen anderen Diskussionspartner von Jacques 
Derrida zu zitieren – »never quite takes place«.4 Schon 1977 hatte 
Marion in seinem Buch L’idole et la distance die Diskussion mit 
Derrida und dessen Überlegungen zur différance gesucht. Derrida 
jedoch schwieg. Auch neun Jahre später in seinem Jerusalemer 
Vortrag Wie nicht sprechen spielen Marions Untersuchungen von 
L’idole et la distance keine Rolle. Erst in die veröffentlichte schriftli-
che Nachschrift fügt Derrida einige Zeilen zur Unterscheidung 
von Lobpreis und Gebet sowie jene oben erwähnte Fußnote ein, in 
der er Marions Buch wohlwollend zur Kenntnis nimmt, wenn 
auch nicht jene Passage, die an ihn gerichtet war. Von dieser Pas-
sage spricht Derrida nunmehr nur noch als einem »stark sekundä-
ren Aspekt«5 in Marions Buch, der ihn damals entmutigt habe, die 
Lektüre fortzusetzen, da er »gewisse Zeichen eines reduktiven 
Unverständnisses [...] darin zu entdecken glaubte.«6 Er reagiert 
auf einen anderen Teil, auf jenen Abschnitt, in dem sich Marion 
mit der Frage des Lobpreises bei Dionysios Areopagita auseinan-
dersetzt. Den von ihm als sekundär benannten Aspekt klammert 
er aus. »Was immer noch nicht bedeutet, dass ich ihm von meiner 
Seite aus rückhaltlos zustimme. Da die Grenzen dieser Publika-
tion es mir nicht gestatten, mich dazu zu erklären, verschiebe ich 
die Sache auf später.«7

Auch mir gestatten es die Grenzen dieser Publikation nicht, 
darauf näher einzugehen. Daher folge ich den Fragen um Lob-
preis, Gebet und attributive Rede, beginnend in Marions Buch 
L’idole et la distance, wo er in der Tat nicht zwischen Lobpreis und 

4  John R. Searle: »Reiterating the Differences. A Reply to Derrida«, in: 
Glyph 1 (1977), S. 198-209, hier S. 198. 

5  J. Derrida: Wie nicht sprechen, S. 124. 
6  Ebd. 
7  Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LOBPREIS ODER PREISGABE? MARION UND DERRIDA

83

Gebet unterscheidet. Im Hinblick auf Dionysios Areopagita 
spricht er davon, dass jener dazu neige, das Verb sagen durch das 
Verb  zu ersetzen: »Que signifie cette substitution? Elle in-
dique sans doute le passage du discours à la prière, car ›la prière 
est un , mais ni vrai ni faux‹ (Aristote).«8 Durch die bei Aris-
toteles gefundene Bestimmung des Gebets als einer Rede, die 
nicht prädikativ ist, bietet sich für Marion eine Möglichkeit an, 
von Gott zu sprechen, ohne ihn in die Fänge der wahrheitsdiffe-
renten Rede der Onto-Theologie oder der Metaphysik zurückzu-
holen: »Le discours de louange maintient la distance, puisque ‚les 
théologiens louent le Réquisit comme anonyme, et à partir  de 
tous noms‹.«9 Man dürfe von dem, was man nicht sagen könne, 
nicht schweigen. Die Verneinungen seien hier trügerisch, sie blie-
ben in der Metaphysik verhaftet. Der Lobpreis, wie Dionysios ihn 
benutzt, bietet sich für Marion als ein dritter Weg an, der dennoch 
eine strenge Sprache zulasse.10

Marion analysiert den Lobpreis auf zwei Ebenen: Die erste 
Ebene (Objektsprache) besteht aus der Aussage: »Ich lobe dich als 
Gutheit, Weisheit, etc.« Die zweite Ebene (Metasprache) setzt die 
Begriffe der ersten miteinander in eine Beziehung, die der ersten 
einen Sinn verleiht. Erst in der Metasprache wird die Aussage als 
Lob erkennbar und damit der Aussagende als Lobender. Auch die 
Tatsache, dass  nicht mit dem Inhalt des Lobs identifiziert 
wird, sondern als y gelobt wird, lässt sich erst hier erkennen. Das 
Lob zielt auf etwas Drittes ab, das außerhalb von Lobenden und 

8  J.-L. Marion: L’idole et la distance, S. 224. Vgl. Aristoteles: Peri 
hermeneias, 17a. Dt.: Aristoteles: Die Lehre vom Satz, Hamburg: 
Meiner 1974, S. 98. In der deutschen Übersetzung steht ›Bitte‹ statt 
›Gebet‹.  

9  J.-L. Marion: L’idole et la distance, S. 224. Marion übersetzt die 
dionysische  mit Réquisit, um den Zusammenhang dieser In-
stanz mit der Bitte/Forderung des Bittenden deutlich zu machen 
und sie zugleich dem aristotelischen Begriffsfeld der Ursache (cause)
zu entziehen. Vgl. ebd.: S. 199f. Die Auseinandersetzung mit dieser 
Deutung muss ich auf ein späteres Mal verschieben. - Im Deutschen 
ist dieses Wortspiel nur schwer nachzuahmen. Réquisit ließe sich mit 
Erfordernis oder Notwendigkeit wiedergeben. Ich lasse das griechi-
sche  stehen. 

10  Ebd., S. 224. Hier klingt wohl Husserls Forderung nach einer stren-
gen Wissenschaft an. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


CARSTEN LOTZ

84

Lob liegt, wodurch die Distanz zwischen Lobendem und 
verdeutlicht wird. 

Nun ließe sich dagegen einwenden, wir hätten es hier mit der 
etwas verklausulierten Beschreibung eines Performativs zu tun. 
Dem widerspricht Marion aus zwei Gründen. Zum einen verlange 
der Performativ eine minimale Qualifikation des Aussagenden, 
die diesen zur Ausübung ermächtigt. Ein Performativ der Form 
»Ich erkläre euch für verheiratet« gelingt nur, wenn der Aussa-
gende Priester oder Standesbeamter ist. Eine solche minimale 
Qualifikation sei jedoch im Falle des Lobpreises nicht notwendig. 
Dadurch, dass y zwar auf die  ziele, aber x beschreibe, weil 
es aus dem Vorstellungsrahmen von x genommen ist, wird x aus-
schließlich durch y bestimmt. Die  lässt sich als Gutheit, 
Schönheit, Weisheit, etc. loben, so dass x unter der Vielfalt der 
Lobpreisungen entgleitet. Es tritt völlig hinter den Inhalt seines 
Lobs zurück. Damit klingt bereits der zweite Einspruch an: Nach 
Marion ist der Performativ dadurch gekennzeichnet, dass er kei-
nen Inhalt hat. Im Performativ tut die Sprache etwas, sie sagt 
nichts aus: »se taire pour faire«11. Dagegen bleibe die propositio-
nale Aussage des Lobs, auch wenn es sich an die  richte, be-
stehen. Der Überschuss der Aussage über den Lobenden und die 
Metasprache hinweg besteht allein in der Verwirklichung des Lo-
bes. Aber je mehr das Lob ausgesprochen werde, desto mehr sei es 
unlösbar mit seinem Inhalt verbunden.12

Marion plädiert dafür, das Lob als eigene Sprache zu analysie-
ren und es nicht den Erfordernissen der wahrheitsdifferenten Rede 
zu unterwerfen. Der Gebrauch des Lobpreises gründe nicht in einer 
absurden empirischen Verifikation der , sondern in der quasi 
liturgischen Lebensform.13 »La louange n’est ni vraie ni fausse, ni 
même contradictoire: elle répond à d’autres utilisations.«14

Mit Bezug auf Wittgenstein erklärt Marion, dass es nichts 
gebe, was es erlaube, für alle Phänomene, die wir Sprache nennen, 
ein gemeinsames Wort zu benutzen. Daher kann er sagen, dass 
die Sprache des Lobpreises ihr eigenes Spiel spiele, das nur von 
sich her verstanden werden könne. Marion geht sogar noch wei-

11  Ebd., S. 230. 
12  Vgl. ebd. 
13  Vgl. ebd., S. 232. 
14  Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LOBPREIS ODER PREISGABE? MARION UND DERRIDA

85

ter: Wenn es keine Metasprache gibt, wenn wir also vor einer in 
sich vielfältigen Grammatik stehen, so zeigt sich darin das Wesen 
der Sprache selbst, nämlich, dass sie uns vorangeht, uns über-
schreitet und auf uns aus der Distanz wie ein Faktum zukommt. 
Dadurch, dass uns die vielen Sprachen in Distanz zur Sprache 
selbst halten, kommt Marion zu dem Schluss, dass alle Sprachen 
von der Sprache des Lobpreises abhängen, die ja unablässig auf 
eine Distanz verweise, die nie einzuholen sei.15 Nicht die attribu-
tive Sprache der Metaphysik, sondern der Lobpreis wird zum 
Modellfall. In ihm ist eine Sprache möglich, die nicht mehr 
spricht, wie wir zu sprechen gewohnt sind. 

Derrida bezweifelt in Wie nicht sprechen nicht Marions Unter-
suchungen zur Sprache des Lobpreises. Tatsächlich scheint sogar 
ein Satz aus Derridas Vortrag, der nur auf Grund einer nachträg-
lich angefügten Fußnote als eine gewisse Antwort auf Marion ge-
lesen werden kann, mit dessen Anliegen auf merkwürdige Art 
und Weise überein zu stimmen: »Die Sprache hat begonnen ohne 
uns, in uns vor uns. Das ist dies, was die Theologie Gott nennt[.]«16

Er geht auch nicht auf Marions verwinkelt erscheinende Differenz-
ierung zwischen Objektsprache und Metasprache ein. Warum 
spielt der Lobpreis zwischen Objekt- und Metasprache, und wa-
rum ist diese Unterscheidung nicht zwischen den einzelnen 
Sprachspielen und jener Sprache möglich, die sie als Sprachspiele 
benennt und ihre Distanz zu dem, was wir Sprache als solche nen-
nen, erst verdeutlicht? Jene Metasprache, die die Sprachspiele als 
solche benennt, wäre die Metaphysik oder die Philosophie.17 Doch 
damit greife ich bereits vor. 

15  Vgl. S. 234. 
16  J. Derrida: Wie nicht sprechen, S. 55. 
17  Das hat Derrida zum Beispiel in Die weiße Mythologie gezeigt. Es gibt 

keine Möglichkeit, die Philosophie als ein Sprachspiel unter anderen 
zu betrachten und sie damit in eine Metaphorologie oder Herme-
neutik einzuordnen. Der Begriff der Hermeneutik oder der Meta-
pher ist ein philosophischer Begriff und dient als solcher zur meta-
sprachlichen Bestimmung der einzelnen Diskurse. Umgekehrt kann 
die Philosophie jedoch nie in ihren eigenen Begriffen sprechen, sie 
bleibt immer den Einzeldiskursen verhaftet und kann deren Sprach-
spiele prinzipiell nicht verlassen. An ihrem Ausgangspunkt steht im-
mer eine Übertragung oder eine Metapher. Vgl.: Jacques Derrida: 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


CARSTEN LOTZ

86

Derrida führt in Wie nicht sprechen eine Unterscheidung zwi-
schen dem Akt des Betens und dem Lobpreis ein, die sich bei Ma-
rion nicht findet. Er unterscheidet zwei Dimensionen dessen, was 
man Gebet nennt: 1. Eine Adresse an den anderen, die um nichts 
anderes bittet, als angehört zu werden. »Dieser erste Zug kenn-
zeichnet also eine Rede (einen Akt von Sprache, selbst wenn das 
Gebet schweigend erfolgt), die als solche nicht prädikativ, theore-
tisch (theologisch) oder konstativ ist.«18 2. Die Dimension des Lob-
preises, die zwar bei Dionysios mit dem Gebet verknüpft sei, ohne 
dass beide jedoch notwendig zusammengehörten oder nicht ge-
trennt werden könnten. Beide sind keine Akte konstativer Prädi-
kation, dennoch »bewahrt die Lobpreisung, obgleich sie kein blo-
ßes attributives Sagen ist, nichtsdestoweniger zur Attribution ei-
nen irreduziblen Bezug.«19

Dieser Diagnose widersprechen Marions Ausführungen nicht. 
Es ist ja gerade die Bindung an einen Inhalt, die den Lobpreis 
nach Marion vom reinen Performativ unterscheidet. Er bestimmt 
den Adressaten als etwas, und sei es als Quelle oder Ursprung des 
Gebets. Und dadurch bestimmt der Lobpreis auch das Gebet nä-
her, er richtet es aus, im Fall von Dionysios auf den trinitarischen 
und überwesentlichen Gott. Derrida merkt an, dass die Verweige-
rung dieser Unterscheidung zwischen Gebet und Lobpreis, die 
vielleicht für Christen unannehmbar sein könnte, hieße »jeder An-
rufung, die keine christliche wäre, die wesentliche Qualität, Gebet 
zu sein, verweigern.«20

In der Fußnote geht Derrida näher auf Marion ein, vor allem 
auf dessen Zitat aus Aristoteles’ Peri hermeias. Derrida schaut auf 
den Zusammenhang: 

»Doch in Wirklichkeit sagt Aristoteles im Peri hermeneias (17a), daß, 
wenn jeder logos bedeutend (semantikos) ist, allein der, in dem man das 
Wahre und das Falsche voneinander unterscheiden kann, apophantisch
ist und eine affirmative Proposition bildet. Und er fügt hinzu: dies 

»Die weiße Mythologie«, in: ders., Randgänge der Philosophie, 
S. 133-157. 

18  J. Derrida: Wie nicht sprechen, S. 76. Die deutsche Ausgabe setzt 
hier nur das –logisch von theologisch kursiv. Im französischen Ori-
ginal hingegen ist das ganze Wort kursiviert. 

19  Ebd., S. 77. 
20  Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LOBPREIS ODER PREISGABE? MARION UND DERRIDA

87

kommt nicht jedem logos zu, ›so ist das Gebet (eukhè) eine Rede (logos),
aber weder wahr noch falsch (all’outè alethès oute pseudes)‹ [...] Doch 
hätte Aristoteles von der Lobpreisung (hymnein) gesagt, sie sei nicht 
apophantisch? Sie sei weder wahr noch falsch? Sie habe keinerlei Bezug 
zu der Unterscheidung des Wahren und des Falschen? Man kann daran 
zweifeln.«21

Die Tatsache, dass die Lobpreisung etwas von jemandem sagt, 
wahrt nach Derrida die Struktur der prädikativen Affirmation, 
auch wenn dieser Inhalt an jemanden gerichtet ist. Das Gebet hin-
gegen sei nur dieses Richten-an, reine Bewegung, »absolut ante-
prädikativ«22 So gesehen ist der Lobpreis kein Gebet, sondern ver-
tritt es. Das Gebet strebt nach Dionysios die Vereinigung mit Gott 
an, daher fügt sich nach Derrida der Lobpreis daran an, wenn die 
Vereinigung ausfällt. Wenn die Vereinigung im Gebet gelingt, so 
scheint es, wäre kein Lobpreis mehr nötig, da die Bestimmung des 
Adressaten überflüssig wäre. 

Ob freilich das Gebet frei von jedem Bezug zu einer attributi-
ven Rede ist, zieht Derrida selbst am Ende seines Vortrags erneut 
ins Unklare. Derrida denkt über die Frage der Rhetorik der Hei-
degger’schen Texte nach: »Im Unterschied zu Dionysios sagt er 
niemals ›dir‹: weder zu Gott noch zum Schüler noch zum Leser.«23

Aus diesem Fehlen der Apostrophe leitet Derrida zwei sich wider-
sprechende Deutungen ab: »1. Dieses Fehlen bedeutet, dass in 
Wirklichkeit die Theologie [...] streng ausgeschlossen ist aus sei-
nem Text.«24 Das Fehlen des Gebets oder der Apostrophe bekräf-
tige die Dominanz des Theoretischen.

»2. Aber man kann daran zugleich ein Zeichen von Achtung für das 
Gebet ablesen. Für die fürchterlichen, vom Wesen des Gebetes aufgeru-
fenen Fragen: ein Gebet, kann es, muss es sich erwähnen, zitieren, in 
eine sich selbst mitreißende, agogische Beweisführung mitreißen las-
sen?«25

21  Ebd., S. 125. 
22  Ebd. 
23  Ebd., S. 108. 
24  Ebd. 
25  Ebd., S. 109. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


CARSTEN LOTZ

88

Wird das Wesen des Gebetes als reiner Apostrophe nicht durch 
sein Zitat, das wie der Lobpreis einen Bezug zur Attribution und 
zur konstativen Rede unterhält, verunreinigt? Muss es nicht als
Gebet jedem Code und jedem Ritus fremdbleiben, weil es nichts 
ist als reine Ausgesetztheit an den anderen? »Aber vielleicht ist 
auch das Gegenteil richtig.«26 Vielleicht gäbe es gar kein Gebet 
ohne die Möglichkeit der Wiederholung, ohne die Möglichkeit der 
Initiation, ohne die Möglichkeit des Lobpreises. Das Zitat ist ge-
wissermaßen die Bedingung der Möglichkeit und die Bedingung 
der Unmöglichkeit des Gebets. Der Lobpreis wäre vielleicht eine 
Form, in der das Gebet zitierbar erscheint. Derridas Forderung, 
Lobpreis und Gebet müssten trennbar sein, bekommt hier eine zu-
sätzliche Komplikation. Vielleicht müsste das Gebet vom christli-
chen Lobpreis getrennt werden können, aber vielleicht gäbe es 
danach kein Gebet mehr, nicht außerhalb der Gebetstraditionen 
welcher Art auch immer. Was aber würde es erlauben, dasjenige 
hinter dem Lobpreis, die von Derrida so genannte reine Adresse 
an den anderen, als einen universalen Zug des Gebets zu bezeich-
nen? Gibt es jenen einen universalen Zugang zu jenem anderen? 

Nach Derridas Veröffentlichung seines Vortrages im Jahr 1987 
ruht die virtuelle Diskussion über Fragen des Gebets, des Lob-
preises und das, was man »Negative Theologie« nennt, zunächst. 
1989 sucht Marion in Réduction et donation die Auseinanderset-
zung mit Derridas Husserl-Interpretationen.27 In einer Fußnote zu 
Réponse à quelques questions in der Marions phänomenologischer 
Arbeit gewidmeten Ausgabe der Revue de Métaphysique et de Mo-
rale geht Marion auf eine andere Fußnote in Wie nicht sprechen ein,
in welcher Derrida die Frage des »es gibt« bei Heidegger behan-
delt. Er sieht eine Nähe von Derridas Aussage, seine Texte seit 
1972 beschäftigten sich mit der Frage der Gabe, zu seiner Phäno-
menologie der donation.28 Auf die von Derrida vorgebrachte Kritik 

26  Ebd. 
27  Vgl. Jean-Luc Marion: Réduction et donation. Recherches sur Hus-

serl, Heidegger et la phénomenologie, Paris: PUF 1989, S. 33-63. 
28  Jean-Luc Marion: »Réponse à quelques questions.«, in: Revue de 

Métaphysique et de Morale 96 (1991), S. 65-76, hier S. 69f. In dersel-
ben Ausgabe finden sich zwei lesenswerte Artikel von Michel 
Henry und Jean Greisch, die die Grundzüge der Marion’schen Phä-
nomenologie kritisch beleuchten. Zu Fragen der Gabe bei Derrida 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LOBPREIS ODER PREISGABE? MARION UND DERRIDA

89

gegen seine undifferenzierte Verwendung von Lobpreis und Ge-
bet geht er nicht ein. Derrida antwortet 1991 im Rahmen einer 
Fußnote zu Donner le temps, in der er Marions Arbeit grundsätz-
lich anerkennt. Auch er ignoriert Marions Kritik an ihm und greift 
stattdessen die Frage des Rufs und seiner möglichen Reinheit 
auf.29 Der Ruf wird von Marion als Ruf ohne Inhalt verstanden, 
reiner Anspruch, jedoch nicht mehr des Seins – wie bei Heidegger 
–, sondern Ruf des Vaters jenseits der Ontologie.30

An dieser Stelle der Diskussion über die Reinheit des Rufs und 
die Möglichkeit einer reinen Gabe, werden die unterschiedlichen 
Auffassungen von Philosophie und von Phänomenologie bei Der-
rida und Marion deutlich, die letztlich auch schon die Frage nach 
der Möglichkeit eines reinen Gebets oder eines attributiven Ge-
halts des Lobpreises mitbestimmen. Marion versucht die von Hus-
serl und Heidegger geprägte Phänomenologie weiterzuentwickeln 
und über sich hinauszutreiben. Nach seiner Analyse sind beiden 
eine gewisse Art von Phänomenen nicht zugänglich, weil sie we-
der im Horizont der Gegenständlichkeit noch im Horizont des 
Seins erscheinen. Die Reduktion auf diese Horizonte reiche daher 
nicht aus. Gemäß dem Husserl’schen Prinzip der Voraussetzungs-
losigkeit fordert Marion eine weitere Reduktion: 

»Après la réduction transcendantale et la réduction existentiale, inter-
vient la réduction à et de l’appel. Ce qui se donne ne se donne qu’à celui 
qui s’adonne à l’appel et que sous la forme pure d’une confirmation de 
l’appel, répété parce que reçu.«31

Derrida zeigt sich in Donner le temps durchaus angetan von Mari-
ons Analyse, jedoch meldet er nicht nur Bedenken gegen Marions 
Rückführung des reinen Rufs auf den Ruf des Vaters an, sondern 
er fragt darüber hinaus oder dahinter zurück: »Est-il possible 
d’entendre une ›forme pure de l’appel‹ (et d’abord doit-on pré-

ist die Literatur inzwischen unüberschaubar. Ein erster Anhalts-
punkt wäre z.B.: Katrin Busch: Geschicktes Geben. Aporien der 
Gabe bei Jacques Derrida, München: Fink 2004. 

29  Vgl. Jacques Derrida: Donner le temps. 1. La fausse monnaie, Paris: 
Gallilé 1991, S. 72-74. 

30  Vgl. J.-L. Marion: Réduction et donation, S. 289-297. 
31  Ebd., S. 296. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


CARSTEN LOTZ

90

sumer une telle pureté? Et si on le fait, depuis où?) [...] ?«32 Oder 
anders gefragt: Was hören wir, wenn wir den reinen Ruf hören? 
Ordnet die Frage »Was ist das, was wir hören?« diesen reinen Ruf 
nicht schon wieder in die Metaphysik und die Ontologie ein? 
Unterhält nicht auch der reine Ruf – sofern und sobald er hörbar 
wird – einen irreduziblen Bezug zur Attribution? 

Sechs Jahre später, im September 1997, kommt es im Rahmen 
der Tagung »Religion and Postmodernism« in Villanova bei Phila-
delphia zu einer direkten Begegnung zwischen Jean-Luc Marion 
und Jacques Derrida, die in dem Band God, the Gift, and Postmoder-
nism ihren Niederschlag gefunden hat.33 Marion geht in seinem 
Eröffnungsbeitrag erneut auf die Frage der »Negativen Theolo-
gie« ein. Er setzt sich vor allem mit Derridas Texten Wie nicht spre-
chen und Sauf le nom auseinander. Marion hält fest, Derrida äußere 
entgegen dem landläufigen Vorwurf, der der »Negativen Theolo-
gie« entgegengebracht werde, sie führe zum radikalen Atheismus, 
den Verdacht, sie könne sich nicht von der »Metaphysik der Prä-
senz« freimachen und es gelinge ihr daher nicht, Gott außerhalb 
der Präsenz zu denken.34 Dieses Grundargument sieht Marion in 
vier Einwänden ausgedrückt, die er unterscheiden möchte: 1. Die 
»Negative Theologie« gleiche einer »christlichen Philosophie«, ei-
ner Onto-Theologie. 2. Sie schreibe sich immer dem Horizont des 
Seins ein. 3. Sie führe immer zu einer Quasi-Affirmation. 4. Der 
Lobpreis sei eine versteckte Attribution, so dass der »dritte Weg« 
nicht über den Gegensatz von Affirmation und Negation hinaus-
führe.35

32  J. Derrida: Donner le temps, S. 74. 
33  Vgl. John D. Caputo/Michael J. Scanlon (Hg.): God, the Gift, and 

Postmodernism, Bloomington: Indiana University Press 1999. Darin 
findet sich ein Beitrag von Jean-Luc Marion: In the Name. How to 
Avoid Speaking of »Negative Theology«, gefolgt von einer kurzen 
Antwort von Jacques Derrida (S. 20-53), sowie die Diskussion On the 
gift. A Discussion between Jacques Derrida and Jean-Luc Marion. Modera-
ted by Richard Kearney (S. 54-78). Marions Beitrag bildet auch das 
Kapitel VI Au nom ou comment le taire von Jean-Luc Marion: De 
surcroît. Études sur les phénomènes saturés, Paris: PUF 2001, S. 155-
195. Ich beziehe mich im Folgenden auf die französische Version. 

34  Vgl. J.-L. Marion: De surcroît, S. 160. 
35  Ebd., S. 160f. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LOBPREIS ODER PREISGABE? MARION UND DERRIDA

91

Aus ökonomischen Gründen – es ist schwierig die Einwände 1 
bis 3 in der von Marion benannten Form bei Derrida auszuma-
chen, und es bedürfte einer genaueren Lektüre der Texte, als ich 
sie hier leisten kann – will ich mich auf den vierten Einwand kon-
zentrieren. In der Tat trifft Derrida eine solche Feststellung. Je-
doch scheint es mir nicht eindeutig zu sein, ob diese Aussage den 
Charakter einer »objection« der »Negativen Theologie« gegenüber 
hat oder ob sie einer anderen Lektüre zugänglich sein müsste. 
Nach Marion unterstellt Derrida, dass Loben notwendigerweise 
impliziere, jemanden in seinem Wesen oder mit seinem Wesen zu 
identifizieren und ihn dadurch der »Metaphysik der Präsenz« zu 
unterwerfen. Marion widerspricht: 

»Or le propre du nom propre consiste justement en ceci qu’il 
n’appartient jamais en propre – par et comme son essence – à celui qui 
le reçoit. Jamais le nom propre n’est nom de l’essence.«36

Der Name, den man als Eigennamen unterstelle, habe die Eigen-
art, schon immer für und von jemand anderem gebraucht worden 
zu sein. Er markiere, dass das Wesen seines Trägers nie mit ihm 
übereinstimmen könne, daher verweise er auf die Abwesenheit 
des wahren Wesens und signalisiere eine unüberbrückbare Diffe-
renz. Freilich setzt diese Argumentation voraus, dass Derrida mit 
seiner Vermutung, der Lobpreis hinge mit der Attribution zusam-
men, die Attribution auf die sogenannte »Metaphysik der Prä-
senz« beschränkt. Doch Marion geht noch einen Schritt weiter. Er 
bezweifelt die Möglichkeit, Gebet und Lobpreis derart zu unter-
scheiden, dass das reine Gebet ohne Benennung auskäme: 
»[A]ucune prière ne peut prier sans donner un nom, sans recon-
naître une identité, même et surtout impropre.«37

Gebet und Lobpreis vollzögen vielmehr dieselbe Operation ei-
nes indirekten Anzielens der . Beide benennen (nommer) sie 
nicht direkt oder rein, sondern sie benennen, indem sie eine klare 
Benennung verweigern (dé-nommer). »[E]lles ne prétendent jamais 
nommer en propre, mais toujours seulement dé-nommer comme...
et en tant que... ce que la visée peut en entrevoir et en interpré-

36  Ebd., S. 171. 
37  Ebd., S. 173. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


CARSTEN LOTZ

92

ter.«38 Diese Als-Struktur nimmt nach Marion in der Theologie das 
vorweg, was Heidegger in Sein und Zeit als phänomenologisches 
Als beschreibt.39 Diese Unreinheit der Benennung bestätigt nach 
Marion den rein pragmatischen Charakter des dritten Wegs. Es ge-
he nicht mehr darum, etwas etwas anderem zu attribuieren, son-
dern sich in Richtung auf ... auszurichten, sich auf ... zu beziehen: 

»La prière, en invoquant l’inatteignable comme... et en tant que..., mar-
que définitivement la transgression de l’acception prédicative, nomina-
tive et donc métaphysique du langage. Nous retrouvons ici l’affirmation 
de Lévinas: ›L’essence du discours est la prière.‹«40

Für den Phänomenologen Marion reicht es jedoch nicht aus, den 
sprachpragmatischen Aspekt des Gebets oder auch des »dritten 
Wegs« der sogenannten »Negativen Theologie« zu benennen. Es 
geht ihm nicht nur um die Äußerung und die Frage, ob sie attri-
butiven Charakter hat oder nicht. Er will vielmehr die formelle 
Möglichkeit jenes Phänomens beschreiben, das eine Rede wie den 
Lobpreis oder das Gebet fordert. Wenn jenes, wovon die mysti-
sche Theologie handelt, sich tatsächlich offenbart, wie lässt es sich 
als Phänomen beschreiben?41

Marion greift dazu auf seine Weiterführung der Phänomeno-
logie zurück. Wenn man mit Husserl davon ausgehe, dass jedes 
Phänomen durch die untrennbare Dualität von Erscheinen und 
Erscheinendem definiert, was durch die Begriffspaare noesis / 
noema, Intention / Anschauung, Bedeutung / Erfüllung weiterge-
führt werde, so lassen sich nach Marion grundsätzlich drei Arten 
von Phänomenen denken: 1. Die Intention wird durch die An-
schauung bestätigt. Es liegt Evidenz vor. In diesen Bereich gehö-
ren die von Marion so bezeichneten armen Phänomene wie ein 
Dreieck oder andere geometrische Gebilde. 2. Die Intention über-
schreitet die Anschauung. Hier haben wir es mit den alltäglichen 
Phänomenen zu tun. Schon bei einem dreidimensionalen Ge-

38  Marion spielt hier mit der französischen Vorsilbe dé-, die negative 
Bedeutung haben kann, jedoch in diesem Fall in der Alltagssprache 
nicht hat.  

39  Marion verweist auf Sein und Zeit, § 32.
40  J.-L. Marion: De surcroît, S. 174. Vgl. Emmanuel Lévinas: Entre 

nous. Essais sur le penser-à-l’autre, Paris: Livre de poche 1991, S. 19.  
41  Vgl. J.-L. Marion: De surcroît, S. 190f. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LOBPREIS ODER PREISGABE? MARION UND DERRIDA

93

genstand intendieren wir mehr, als sich uns unmittelbar in der 
Anschauung zeigt. – Husserl und auch Kant beschränken sich 
nach Marion auf diese beiden ersten Phänomenarten. Er hingegen 
schlägt eine weitere vor: 3. Die Anschauung überschreitet die In-
tention. Was sich uns gibt, überschreitet jede Möglichkeit der Be-
griffsbildung. Es handelt sich um ein gesättigtes Phänomen.42 Ein 
klassisches Beispiel für ein solches gesättigtes Phänomen ist die 
ästhetische Idee bei Kant. Eine Anschauung, bei der die Begriffe 
(der Erkenntnistheorie, der Metaphysik, kurz: der Philosophie) 
versagen.

Es scheint, als ließe sich das gesättigte Phänomen als ein 
Grenzbegriff der kritischen Philosophie nicht mehr steigern, den-
noch spricht Marion in Bezug auf die Offenbarung Gottes von ei-
nem »phénomène saturé par excellence«43. Die »Negative Theolo-
gie« sei sich dessen bewusst, weshalb man in ihr drei Bewegungen 
ausmachen könne. Die Attribution entspreche den armen Phäno-
menen, die Negation den alltäglichen Phänomenen und der Lob-
preis dem gesättigten Phänomen. Nur er antworte auf das Phäno-
men der Offenbarung in der diesem Phänomen adäquaten Weise: 
»Bref, Dieu reste incompréhensible, mais non pas imperceptible, 
sans concept adéquat, non pas sans intuition donatrice.«44

Einen letzten Einwand meint Marion noch ausräumen zu müs-
sen, der die Paradoxalität des beschriebenen Phänomens betrifft: 
Ohne Zuflucht zu paradoxer Rede- und Denkweise könne man es 
kaum für wahrscheinlich halten, dass Gott, der evidenter Maßen 
sich niemals anschaulich zeigt, sich in einem Überschuss an An-
schauung gibt. Freilich, so gibt Marion zu bedenken, beträfe eine 
solche Frage die Wirklichkeit des Phänomens, wohingegen die 
Phänomenologie allein seine Möglichkeit zu beschreiben habe. 

42  Vgl. ebd., S. 191f. Zum Begriff des phénomène saturé und der Unter-
scheidung der drei Phänomenarten vgl. Jean-Luc Marion: Étant 
donné. Essais d’une phénoménologie de la donation, Paris: PUF 
²1998, S. 309-342. 

43  J.-L. Marion: De surcroît, S. 190. Für Marion ist Gott nicht nur ein 
»Fall« der gesättigten Phänomene. In Etant donné will er nach-
weisen, dass sich die Sättigung in der göttlichen Offenbarung in Je-
sus Christus verdopple (vgl. J.-L. Marion: Etant donné, S. 335). Das 
Phänomen der Offenbarung wird zur »dernière possibilité«, »se 
donner« wird gleichbedeutend mit »se révéler«. 

44  J.-L. Marion: De surcroît, S. 193. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


CARSTEN LOTZ

94

Das Problem des Paradoxes hingegen betreffe die Möglichkeit 
nicht; »car il ne va nullement de soi que tout phénomène doive se 
soumettre aux conditions de possibilité de l’expérience de l’objet 
et ne puisse, au contraire, parfois les contredire.«45 Es könne sogar 
sein, dass es sich hierbei um eine der Phänomenalität Gottes ei-
gene Notwendigkeit handele. 

Genau genommen verabschiedet sich Marion jedoch hier von 
der phänomenologischen Als-Struktur, an die er zuvor erinnert 
hatte. Wenn die Als-Struktur auch für das gesättigte Phänomen 
gelten soll – und der Lobpreis galt ihm als Vorläufer dieser phä-
nomenologischen Struktur –, dann müssen sie als etwas erschei-
nen, sie müssen sich den Bedingungen der Möglichkeit unterord-
nen, oder sie erscheinen nicht. Das zeigt sich auch daran, dass Ma-
rion zur Plausibilisierung seiner Gedanken gezwungen ist, auf 
zwei Figuren zurückzugreifen, die sich auch nach seiner eigenen 
Diagnose nur negativ beschreiben lassen: 1. Verblüffung und Er-
schrecken vor der Unverständlichkeit Gottes. 2. Die Heimsuchung 
durch die Gottesfrage, die, wenn wir keinen Begriff von Gott ha-
ben, doch nur aufkommen könne, wenn uns eine Anschauung in 
Bann schlagen sollte. 

In Villanova geht Derrida in seiner kurzen Antwort zunächst 
auf die Problematik ein, dass er und Marion auf Englisch diskutie-
ren müssten, das gewissermaßen eine dritte Partei darstelle. Dar-
über hinaus würde ihnen die Zeit fehlen, auf diverse Texte näher 
eingehen zu können, »re-reading them as closely as possible, as I 
think it would be urgent and indispensable to do.«46 Nach diesen 
und weiteren vorausschickenden Bemerkungen, bei denen man 
nicht weiß, ob sie höfliche Allgemeinplätze oder gravierende Ein-
schränkungen sind – sie bedienen sich derselben Syntax – beginnt 
Derrida mit der Feststellung, Marion beziehe sich stets darauf, 
was er, Derrida, über Negative Theologie sage, als ob er eine spe-
zielle These dazu hätte. Seine Texte hätten jedoch »a performative 
aspect that would require another kind of analysis.«47 Es gebe in 

45  Ebd., S. 194. 
46  J.-L. Marion: In the Name, S. 42. Derridas Antwort ist direkt im An-

schluss an Marions Vortrag abgedruckt und steht unter derselben 
Überschrift.

47  Ebd., S. 43. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LOBPREIS ODER PREISGABE? MARION UND DERRIDA

95

ihnen eine Vielzahl von Stimmen, nicht nur auf seiner Seite48, son-
dern auch in jenen Texten, auf die er sich mit »›what one calls ne-
gative theologies‹«49 beziehe.50

Über die in Wie nicht sprechen vorgebrachte Unterscheidung 
zwischen Gebet und Lobpreis, die von Marion in seinem Vortrag 
in Zweifel gezogen wurde, verliert Derrida nur einen Satz: »We 
should have a discussion about praise and prayer; it would be a 
difficult discussion.«51 Marion stimmt dem im Prinzip zu, weshalb 
auch er auf diese Frage nicht eingeht, wenngleich er eine Überein-
stimmung mit Derrida in der Frage der drei Wege in der soge-
nannten »Negativen Theologie« feststellt. Die entscheidende 
Schwierigkeit sei jedoch, wie man den dritten Weg so verstehen 
könne, dass er rational bleibe, obgleich er sich nicht auf die Mög-
lichkeiten der Metaphysik beschränke. Daher votiert Marion für 
den pragmatischen Aspekt der Sprache. Freilich hat Derrida am 
Beispiel von Austin und Searle gezeigt, dass man mit der prag-
matischen Wendung nicht der Metaphysik entkommt.52 Zum ei-
nen wiederholt man die metaphysische Entweder-oder-Struktur 
anhand der Unterscheidung zwischen Konstativ und Performativ, 
und zum anderen gibt es auch innerhalb des Performativs die Un-
terscheidung zwischen richtig und falsch, zwischen rein und un-
rein, zwischen originär und parasitär. Daher auch Derridas Frau-
gen über die Möglichkeit des Zitierens eines Gebets: Ist ein zitier-

48  Hier meint er wohl vor allem Sauf le nom. Dieser Text spielt mit ei-
nem Gespräch mehrerer Stimmen und Positionen. Er beginnt mit » – 
… « und fährt fort mit: » – Nicht mehr einer, verzeihen Sie, man 
muss immer mehr als einer sein, um zu sprechen, dazu braucht es 
mehrere Stimmen … « (Jacques Derrida: Außer dem Namen (Post-
Scriptum). In Jacques Derrida: Über den Namen. Drei Essays, Wien: 
Passagen 2000, S. 63-121, hier: S. 65.) 

49  J.-L. Marion: In the Name, S. 43. 
50  So zitiert Derrida z.B. in Wie nicht sprechen Meister Eckhart, der in 

seiner Predigt Quasi stella matutina 24 Meister anführe. »Indem er 
auf diese Weise von dem spricht, wovon einer dieser Meister 
spricht, kommentiert er mit einer Stimme, bei der nicht mehr zu ent-
scheiden gestattet, dass es nicht die seinige ist. « (J. Derrida: Wie 
nicht sprechen, S. 81.) 

51  J.-L. Marion: In the Name, S. 45. 
52  Vgl. Jacques Derrida: »Signature événement contexte«, in: ders., Mar-

ges de la philosophie, Paris: Les édition de minuit 2003, S. 365-393. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


CARSTEN LOTZ

96

tes Gebet noch ein Gebet? Wo liegt hier die Unterscheidung zwi-
schen mention und use? Wann bete ich richtig? Gibt es Kriterien 
für den richtigen Gebrauch eines Gebets? Betet Dionysios noch, 
wenn er das Gebet zitiert und sich an seinen Schüler wendet? 

Darüber hinaus scheint mir Derrida auf einen Punkt hinzuwei-
sen, den Marion nicht nur in Bezug auf seinen Gesprächspartner 
übersieht, sondern auch in Bezug auf sein »Thema«. Marions Tex-
te verharren in einer Außenposition, die eine exakte phänomeno-
logische Beschreibung ihres Untersuchungsgegenstands liefern 
will. Mit dem Husserl’schen Rasiermesser werden die Möglichkei-
ten der Phänomenbestimmung zwischen Intention und Anschau-
ung seziert und ein Bereich freigelegt, in dem die Offenbarung 
Phänomen werden könnte. Dieser Bereich soll durch das Paradox 
einer überbordenden Anschauung angemessen bestimmt sein, je-
doch werden seine Grenzen nie ernsthaft in Zweifel gezogen. Die 
Aporie scheint von vornherein gebändigt.53 Nie ist das gesättigte 
Phänomen in der Lage, die Grenzen von Anschauung und Inten-
tion zu überwinden. Nie ist es einem gesättigten Phänomen – 
selbst Gott nicht – möglich, an der von Marion skizzierten Phäno-
menologie vorbei zu Wort zu kommen. Alles ist gezwungen, sich 
den von Marion aufgestellten Bedingungen anzupassen, obwohl 
Marion selbst für diese Gattung der Phänomenalität keinerlei Be-
dingungen mehr aufstellen will. Das jedoch scheint Derrida nicht 
möglich, wie er in der Diskussion in Villanova zu verstehen gibt: 

»But he cannot practice any phenomenology without at least keeping 
some axioms of what is called phenomenology – the phenomenon, the 
phenomenality, the appearance, the meaning, intuition, if not intuition, 
at least the promise of the intution[.]«54

Die der Phänomenologie und der gesamten Philosophie zu Grun-
de liegende Als-Struktur zwingt selbst die Offenbarung, für Mar-
ion das gesättigte Phänomen par excellence – wenn sie unter Ab-
sehung ihrer Wirklichkeit als Möglichkeit beschrieben werden soll 

53  Vgl. zu Fragen der Aporie und ihrer unmöglichen Möglichkeit: 
Jacques Derrida: Aporien, München: Fink 1998. 

54  J. Derrida/J.-L. Marion: On the Gift, S. 61. Aus ökonomischen Grün-
den lasse ich die detaillierteren Fragen über die Gabe und die Gege-
benheit aus. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LOBPREIS ODER PREISGABE? MARION UND DERRIDA

97

–, in Kategorien, die nicht von ihr stammen können und die sie 
daher als etwas Bekanntes beschreiben. Marion jedoch will in der 
Diskussion auf eine Phänomenologie ohne Horizont, ohne als
hinaus. Dass dies Schwierigkeiten mit seiner früheren These, der 
Lobpreis sei die Vorwegnahme des phänomenologischen Als, be-
reitet, scheint ihn nicht zu kümmern. Zudem gibt sein Insistieren 
auf eine Rede ohne als letztlich Derrida Recht, der genau darin ei-
ne Unterscheidung zwischen Gebet und Lobpreis sich andeuten 
sieht. Wenn wir das Als aufgeben müssen, dann können wir nicht 
mehr lobpreisen. Dann sprechen wir von der reinen Adresse an 
den anderen, dem Gebet. 

Das Gebet freilich, wenn es nicht als solches wiederholt werden 
darf, ist der Phänomenologie nicht zugänglich. Die von Marion 
vorgeschlagene Auslassung des Als wäre für Derrida »the first he-
resy in phenomenology.«55 Doch Marion antwortet: 

»Not my first, no! I said to Levinas some years ago that in fact the last 
step for phenomenology would be to give up the concept of horizon. 
Levinas answered immediately: ›Without horizon there is no phenom-
enology.‹ And I boldly assume he was wrong.«56

Vielleicht aber hatte Lévinas doch Recht: Es geht hierbei nicht um 
eine beliebig zu entscheidende Frage; es handelt sich um eine 
quasi-transzendentale Notwendigkeit. Wenn wir Philosophie trei-
ben, sind wir auf eine Verständlichkeit angewiesen, die den An-
spruch auf Universalität in sich trägt. Sie ist von ihrem Grundzug 
her allumfassend: In der Vernunft erscheint alles und jeder als et-
was oder jemand. Alles ist vergleichbar und wiederholbar. Wir 
spielen grundsätzlich im Gesagten. Daher besteht Lévinas darauf, 
dass der unendlich andere nicht erscheint, notwendigerweise 
nicht erscheinen kann. Der einzige Weg, der ihm offen zu stehen 
scheint, wäre, mit phänomenologischen Mitteln die Phänomenolo-
gie zu überschreiten, Brüche in ihr aufzuweisen, Spuren in sie hin-
einzutragen, die von einem unendlich anderen Zeugnis ablegen 
könnten. Darauf bezieht sich Derrida in der Diskussion mit Ma-

55  J. Derrida/J.-L. Marion: On the Gift, S. 66. 
56  Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


CARSTEN LOTZ

98

rion: »That is what I am trying to do, also. I remain and I want to 
remain a rationalist, a phenomenologist.«57

Brüche und Spuren sind nichts, was ich finden oder benennen 
könnte. Sie versetzen das Ich mit Lévinas gesprochen in eine Pas-
sivität, passiver als jede Passivität. Könnte ich sie finden, so hätte 
ich sie dem philosophischen Text ein- und untergeordnet. Sie wä-
ren als etwas identifiziert. Das Gebet wäre zitiert, es würde zum 
Thema und wäre nicht mehr reine Adresse an den anderen. Daher 
kann das reine Gebet, wenn es so etwas gibt, vielleicht stattfinden, 
aber auf eine Art, die weder im Voraus noch im Nachhinein als
solche zu bestimmen wäre. Da es – wenn es stattfindet – weder 
wahr noch falsch sein kann, bleibt immer zweifelhaft, ob ich bete 
und zu wem ich bete. Es handelt sich um ein Ereignis, das der prä-
dikativen Zuschreibung nicht zugänglich sein darf. Sein Ob und 
auch seine Richtung sind nicht wahrheitsdifferent feststellbar. 
Wenn aber das Gebet (nach Marion) die adäquate Antwort auf die 
Offenbarung Gottes ist, so bleibt auch diese zweifelhaft. Lévinas, 
den beide – Derrida und Marion – als Zeugen anrufen, formuliert: 
»Und wenn es ein Gewitter gewesen wäre!«58

Um der strukturellen Ambivalenz der reinen Anrede zu ent-
kommen, muss ich – selbst noch im Lobpreis – vergleichen. Ich 
muss selbst und gerade Gott als etwas aus meiner Welt benennen. 
Das ist jener irreduzible Bezug zur Attribution, an den Derrida er-
innert. Der Lobpreis spricht die alltägliche Sprache und vergleicht 
Gott mit alltäglichen Phänomenen.59 Dadurch steht er immer in 
der Gefahr, das reine Gebet zu verdecken, die reine Adresse an 
den Anderen, wenn es sie gibt. Die Ambivalenz zwingt das Gebet 
in die Unterscheidung von Wahr und Falsch hinein, sie zwingt zur 
Auslegung, zum mühsamen Unterfangen, den Text immer und 
immer wieder zu lesen, ohne ihn je abschließen zu können. Sie 
zwingt zur prädikativen Theologie (sei sie negativ oder positiv) 
und zur wahrheitsdifferenten Rede der Erkenntnistheorie, die not-
wendig unrein ist und immer in der Gefahr steht, das Geheimnis 

57  Ebd., S. 75. 
58  Emmanuel Lévinas: »Die Spur des Anderen«, in: ders., Die Spur des 

Anderen. Untersuchungen zur Phänomenologie und Sozialphiloso-
phie, Freiburg/München: Alber 1983, S. 209–235, hier S. 219.  

59  Erst recht ist jede andere Anrede, jede , an die attributive Rede 
gebunden und bleibt mit ihr verwechselbar. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LOBPREIS ODER PREISGABE? MARION UND DERRIDA

99

Gottes und jedes Anderen entweder zu verraten oder daran vor-
beizureden. Daher die vielen Stimmen, die immer neuen Ansätze 
und die immer neuen Namen. Und daher vielleicht auch die vie-
len Fußnoten in dieser Diskussion, die vielen Versprechen, sich 
dem einen oder anderen später zuzuwenden, die Verweigerung 
gemeinsamer Horizonte. 

Literatur

Busch, Katrin: Geschicktes Geben. Aporien der Gabe bei Jacques 
Derrida, München: Fink 2004. 

Caputo, John D./Scalon, Michael J. (Hg.): God, the Gift, and Post-
modernism, daraus: »On the gift. A Discussion between Jacques 
Derrida and Jean-Luc Marion. Moderated by Richard Kearney«, 
Bloomington: Indiana University Press 1999, S. 54-78. 

Derrida, Jacques: Aporien: Sterben – auf die ›Grenzen der Wahr-
heit‹ gefasst sein, München: Fink 1998.

Derrida, Jacques: »Außer dem Namen (Post-Scriptum)«, in: Peter 
Engelmann (Hg.), Jacques Derrida: Über den Namen. Drei Es-
says, Wien: Passagen 2000, S. 63-121. 

Derrida, Jacques: »Die weiße Mythologie«, in: Peter Engelmann 
(Hg.), Jacques Derrida: Randgänge der Philosophie, übers. v. 
Gerhard Ahrens, Wien: Passagen, S. 133-157. 

Derrida, Jacques: Donner le temps. 1. La fausse monnaie, Paris: 
Gallilé 1991.

Derrida, Jacques: »Signature événement contexte«, in: ders., 
Marges de la philosophie, Paris: Les édition de minuit 2003, 
S. 65-393. 

Derrida, Jacques: Wie nicht sprechen. Verneinungen, übers. v. 
Hans-Dieter Gondek, Wien: Passagen 1989. 

Lévinas, Emmanuel: »Die Spur des Anderen«, in: Wolfgang N. 
Krewani (Hg.): Emmanuel Lévinas: Die Spur des Anderen. 
Untersuchungen zur Phänomenologie und Sozialphilosophie, 
Freiburg/München: Alber 1983, S. 209–235.

Lévinas, Emmanuel: Entre nous. Essais sur le penser-à-l’autre, Pa-
ris: Livre de poche 1991.

Marion, Jean-Luc: De surcroît. Études sur les phénomènes saturés, 
Paris: PUF 2001. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


CARSTEN LOTZ

100

Marion, Jean-Luc: Étant donné. Essais d’une phénoménologie de 
la donation, Paris: PUF ²1998.  

Marion, Jean-Luc: »In the Name. How to Avoid Speaking of 
›Negative Theology‹«, gefolgt von einer kurzen Antwort von 
Jacques Derrida, in: John D. Caputo/Michael J. Scalon (Hg.): 
God, the Gift, and Postmodernism, Bloomington: Indiana Uni-
versity Press 1999, S. 20-53.

Marion, Jean-Luc: L’idole et la distance, Paris: Livre de Poche 1977. 
Marion, Jean-Luc: Réduction et donation. Recherches sur Husserl, 

Heidegger et la phénomenologie, Paris: PUF 1989.
Marion, Jean-Luc: »Réponse à quelques questions« in: Revue de 

Métaphysique et de Morale 96 (1991), S. 65-76.
Searle, John R.: »Reiterating the Differences. A Reply to Derrida«, 

in: Glyph 1 (1977), S. 198-209. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


   

101

Wie gesprochen werden? 

Zur Passion der Rede bei Derrida 

KATHRIN BUSCH

Derridas Denken ist immer wieder auf die These zugespitzt wor-
den, dass es kein Textäußeres gibt. Mit der – freilich in einem 
weiten Sinne zu verstehenden – Behauptung, alles sei Text, wird 
bekanntlich der Einsicht Rechnung getragen, dass unser Denken, 
Wahrnehmen und Empfinden in einer so grundlegenden Weise 
von der Sprache bestimmt ist, dass wir nie zum sogenannten Rea-
len durchzudringen vermögen, sondern in einem sprachlich 
strukturierten Wirklichkeitsbezug befangen sind. Mit dem Auf-
treten von Zeichen, also seit jeher, wie Derrida in der Grammatolo-
gie entwickelt, wird es unmöglich, »die reine ›Wirklichkeit‹, ›Ein-
zigartigkeit‹, ›Besonderheit‹ ausfindig zu machen.«1 Aus der zwei-
fellos richtigen Annahme, dass das, was ist, sich nicht unmittelbar 
darbietet, sondern in seiner Wahrnehmbarkeit von Einschreibun-
gen oder Markierungen abhängt, dass also für die Ermöglichung 
von Erfahrung Differenzgeschehen vonnöten ist, wird nun aber in 
der Derrida-Rezeption oftmals in konstruktivistischer Verkürzung 
geschlossen, alles sei bloß ein Produkt von Zeichen.2

1  Jacques Derrida: Grammatologie, übers. v. Hans-Jörg Rheinberger 
und Hanns Zischler, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1990, S. 165. 

2  Siehe hierzu etwa Geoffrey Bennington: »Derridabase«, in: Jacques 
Derrida. Ein Portrait von Geoffrey Bennington und Jacques Derrida, 
übers. v. Stefan Lorenzer, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1994, S. 48 u. 
112.

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KATHRIN BUSCH

102

Um diese sich ebenso hartnäckig haltende wie simplifizieren-
de These zu widerlegen, kann man sich auf eine Reihe von Texten 
stützen, in denen Derrida in mehr oder weniger expliziter Form 
dem Rechnung zu tragen sucht, was sich weder durch konstatie-
rende Aussagen noch in performativer Hervorbringung adäquat 
fassen lässt. Einem sprachlichen Konstruktivismus entgeht Derri-
da zum einem, indem er eine Rhetorik der Verheimlichung ent-
wickelt, die dem Verschwiegenen, Latenten und Impliziten eine 
weitaus größere Wirksamkeit zugedenkt als dem manifest Ge-
sagten. Zum anderen sind seine späten Ausführungen zum Ereig-
nis zu berücksichtigen, in denen er ausdrücklich die Einsicht in 
die performative Wirksamkeit von Sprache in ihrer Gültigkeit zu-
gunsten einer grundlegenden Passivität begrenzt.  

(1) Den erstgenannten Fall einer verschwiegenen Schreibweise 
findet man in Derridas Wie nicht sprechen3 ausführlich thematisiert. 
Die diesen Text bewegende Frage lautet, wie von dem zu spre-
chen ist, was sich der Prädikation entzieht. Die untersuchten Rhe-
toriken der Verneinung, die Derrida vor allem in der negativen 
Theologie, aber auch bei Platon und Heidegger ausfindig macht, 
handeln von dem, was dem Sein und allem Seienden als dessen 
Ermöglichung vorausgeht und daher in einer prädikativen 
Sprechweise nicht zu fassen ist: Genannt werden Gott, das Gute 
jenseits des Seins, aber auch die chora4 und die Heideggersche 
Überbietung der Ontologie. Angesichts dessen, was nicht dem 
Sein oder der Anwesenheit zugehört, weil es sie bedingt, sei es 
vonnöten, in das Sprechen das »Geheiß des Schweigens«5 einzu-
schreiben. Diese Verpflichtung, verschwiegen zu sprechen, ver-
bindet das Anliegen von Derrida mit dem der negativen Theolo-
gie und sie ist der Grund dafür, dass seine eigene Schreibweise ih-
rer Rhetorik zu ähneln scheint. Seine Formulierungen weisen mit 
den untersuchten Figuren der absprechenden Rede eine Ver-
wandtschaft auf, insofern die prädikative Sprache auch in Bezug 
auf die Begriffe wie Spur oder différance an ihre Grenzen gerät und 

3  Jacques Derrida: Wie nicht sprechen. Verneinungen, übers. v. Hans-
Dieter Gondek, Wien: Passagen 1989. 

4  Siehe hierzu ausführlicher Jacques Derrida: Chora, übers. v. Hans-
Dieter Gondek, Wien: Passagen 1990. 

5  J. Derrida: Wie nicht sprechen, S. 23. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WIE GESPROCHEN WERDEN? ZUR PASSION DER REDE BEI DERRIDA

103

nach einer »anderen Syntax«6, einer »Rhetorik der negativen Be-
stimmung«7 verlangt. Für Derrida sind neben Spur und différance
auch die Gabe, das Singuläre sowie die Alterität des Anderen An-
lässe oder ›Gegenstände‹, die eine andere Sprechweise erfordern. 
Ihnen gegenüber ist eine prädikative Sprache per se unangemes-
sen, weil sie nicht der Ordnung des Seins, der Gegenwärtigkeit 
oder Anwesenheit angehören. Gleichwohl unterstellt Derrida nicht, 
dass das Genannte jenseits von Einschreibungen erfahrbar wäre – 
und genau darin besteht der Unterschied zum Anliegen der nega-
tiven Theologie. Das Denken der différance sei nicht rückführbar 
»auf das Telos der Anschauung, auf die Erfahrung des Unaus-
sprechlichen und des stummen Sehens«8, auf welche die christ-
liche Mystik sich ausrichtet. 

Anders als im Falle der negativen Theologie hat man es bei 
Derrida mit einer darstellungstheoretischen Aporie zu tun: Das 
Jenseits des Seins oder der Anwesenheit, aber auch das Singuläre 
oder Andere lassen sich nicht unabhängig von wiederholbaren 
Markierungen erfahren, ohne deshalb schon auf diese reduzierbar 
zu sein. Weil dieser Überschuss aber nicht als ein Etwas in Er-
scheinung treten kann, bedarf es einer verschlungenen Schreib-
wiese, in der sich Sprechen und Verschweigen kreuzen, um zum 
Ausdruck zu bringen, dass es ein Geheimnis oder etwas der Dar-
stellung Entzogenes gibt.9 Allem Anschein nach handelt es sich 
bei der Rhetorik der Verneinung um eine bewusst gewählte Text-
praktik, die – mit dem Anliegen, einem performativen Wider-
spruch zu entgehen – angewandt wird, um dem Sujet der Darstel-
lung in der Form der Darstellung gerecht zu werden.10 Zugleich 
versäumt es Derrida jedoch nicht, an exponierter Stelle diese 
scheinbar bloß stilistische Anforderung in eine Verpflichtung um-

6  Ebd., S. 11. 
7  Ebd.  
8  Ebd., S. 23. 
9  Vgl. ebd., S. 46. 
10  Anders gesagt: Man kann das Jenseits des Seins nicht in der Sprache 

der Ontologie fassen, ohne es zu verraten – man kann aber zugleich 
nicht umhin, es in der Sprache des Seins zu sagen, wie Derrida es in 
Auseinandersetzung mit Lévinas gezeigt hat. Vgl. Jacques Derrida: 
»Gewalt und Metaphysik. Essay über das Denken Emmanuel Lévi-
nas«, in: ders., Die Schrift und die Differenz, übers. v. Rodolphe Ga-
sché, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 41989, S. 121-235. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KATHRIN BUSCH

104

zudeuten und dem, was als reine Rhetorik erscheinen könnte, eine 
nahezu ethische Färbung zu geben.11

Die von ihm geltend gemachte Verpflichtung ist eine doppelte: 
zu sprechen und im Sprechen das »Geheiß des Schweigens« zu be-
folgen. Erstere Verpflichtung ergibt sich aus der dem Sprechen vo-
rausliegenden ›Gabe der Sprache‹, insofern dem jeweiligen Spre-
chen, wie man mit Heidegger formulieren kann, der »Anspruch«12

oder die Zusage der Sprache vorausgeht.13 Dieses Vorausgehen der 
Sprache vor dem Sprechen hat eine ebenso ungewählte wie unab-
weisbare Einbindung in die Sprache zur Folge: »Die Sprache hat 
begonnen ohne uns, in uns vor uns.«14 Das »vor uns« ist bemer-
kenswert, weil es eine notwendige und untilgbare Asymmetrie 
benennt: das »Geheiß verpflichtet (mich), [...] noch bevor ich, ich 
(moi), habe ich (je) sagen«15 können. Diese vorgängige Verpflich-
tung, die man nicht anders als affirmieren kann, ist nach Derrida – 
hier folgt er Lévinas – der Ursprung der Verantwortung.  

Man hat es also zum einen mit dem allgemeinen Engagement in 
die Sprache zu tun, zum anderen aber mit der weitreichenderen 
Verpflichtung, gut, d.h. in einer dem Gegenstand angemessenen 
Weise zu sprechen. Hier macht Derrida einen Appell oder »Ruf 
des anderen«16 geltend, dem weniger eine zeitliche als vielmehr 
eine logische Priorität zugebilligt wird. Eine Vorgängigkeit also, 
die all jenen Widerfahrnissen zu eigen ist, die unerwartet treffen 
und sich der bewussten Wahrnehmung wie Erfahrbarkeit entzie-
hen. Ein solcher Appell des Anderen verpflichtet uns, »auf ihn in 
einer bestimmten und einzigartigen Weise zu referieren als auf 
dieses ganz-andere«17. Die Verpflichtung, zu sprechen und in be-
stimmter Weise zu sprechen, ist also nicht ein Effekt der Rede, 

11  Derrida lässt seinen Text mit dem Motiv einer Verpflichtung anhe-
ben, die von der genannten Vorgängigkeit zeugt: der »Vorgängig-
keit des Müssens«. J. Derrida: Wie nicht sprechen, S. 9. 

12  Vgl. Martin Heidegger: Unterwegs zur Sprache, Pfullingen: Neske, 
91990, S. 159. 

13  Siehe auch die einschlägige Passage in Jacques Derrida: Vom Geist. 
Heidegger und die Frage, übers. v. Alexander García Düttmann, 
Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1988, S. 148ff.  

14  J. Derrida: Wie nicht sprechen, S. 55. 
15  Ebd., S. 56. 
16  Ebd., S. 53. 
17  Ebd., S. 72. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WIE GESPROCHEN WERDEN? ZUR PASSION DER REDE BEI DERRIDA

105

sondern ihr gleichermaßen zwingender wie uneinholbarer An-
stoß. Das, was das Sprechen antreibt, lässt sich aufgrund der zeit-
lichen wie logischen Vorgängigkeit sprachlich nicht vollständig 
einholen. Die scheinbar bewusst gewählte Rhetorik der Verheim-
lichung ist in Wahrheit durch ein das Sagen bestimmendes Unver-
mögen begründet, gleichsam eine Ur-Passivität, die das Sprechen 
bedingt.18

Mag diese Zuspitzung auf eine ›Passion des Sagens‹ in Bezug 
auf Wie nicht sprechen übertrieben erscheinen, so gewinnt sie doch 
durch einen späteren Text an Plausibilität, in dem sich Derrida er-
neut der Frage zuwendet, wie man von dem zu sprechen hat, was 
sich der Prädikation entzieht. Derrida expliziert in Eine gewisse 
unmögliche Möglichkeit, vom Ereignis zu sprechen seine eigene Ver-
sion des Nicht-Sprechens, die nun betont Züge von Passivität und 
Unvermögen trägt. Während in Wie nicht sprechen die Möglichkei-
ten einer dem Unsagbaren angemessenen Rede ausgelotet wer-
den, wird in diesem späteren Text die Unmöglichkeit akzentuiert 
und damit die Figur einer das eigene Vermögen überschreitenden 
Artikulationsform eingeführt. An die Stelle einer scheinbar be-
wusst gewählten Rhetorik der Verneinung tritt nun ausdrücklich 
die Annahme eines Bestimmtwerdens durch das, was dem Spre-
chen entgeht. Oder anders gesagt: Während die Rhetorik der Ver-
neinung noch im Feld sprachlicher Vermögen situiert wird, rückt 
nun ins Zentrum, was dem Sprechen seinerseits geschieht. Ohne 
seine frühere These von der »Geschlossenheit der Repräsenta-
tion«19 zu widerrufen, kulminiert Derridas Philosophieren nun in 
einer Theorie pathischer Darstellung, wenn damit Repräsenta-
tionsformen benannt werden können, die von einem pathos als Wi-
derfahrnis zeugen, einer konstitutiven Passivität Rechnung tragen 
und von einem grundlegenden Unvermögen affiziert sind.

18  Zur Figur einer Passivität, die der Unterscheidung von aktiv und 
passiv vorausliegt, vgl. Emmanuel Lévinas: Jenseits des Seins oder 
anders als Sein geschieht, übers. v. Thomas Wiemer, Frei-
burg/München: Alber 1992, insb. S. 115. 

19  Jacques Derrida: »Das Theater der Grausamkeit und die Geschlos-
senheit der Repräsentation«, in: ders., Die Schrift und die Differenz, 
übers. v. Rodolphe Gasché, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1989, S. 351-
379.

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KATHRIN BUSCH

106

(2) Gegenstand und Anstoß seiner Überlegungen ist das Ereignis 
und die Frage, ob und wie von ihm zu sprechen ist.20 Der zugrun-
de gelegte Begriff vom Ereignis ist ein entschieden strenger, inso-
fern all jene Geschehnisse ausgeschlossen werden, die sich im 
Rahmen des Vorhersehbaren und Möglichen bewegen. Ereignis-
haftigkeit im emphatischen Sinne kommt nur unerwarteten, singu-
lären und einmaligen Geschehnissen zu, denen aufgrund ihrer 
überraschenden Abweichung vom Bisherigen und dem Bruch mit 
dem Erwartungshorizont das Moment der Unbedingtheit, aber 
auch der Alterität anhaftet.  

Anders als in Wie nicht sprechen geraten jetzt neben den kons-
tativen auch die performativen Aussagen in die Kritik. Während 
Derrida sich bis dahin vor allem kritisch gegen die traditionelle 
Auffassung sprachlicher Repräsentation im Sinne einer nach-
träglichen Wiedergabe einer als vorgängig gedachten Anwesen-
heit gewendet hat, um für die wirklichkeits- und erfahrungskons-
tituierende Bedeutung von Repräsentationen zu argumentieren, 
so problematisiert er nun die dem Repräsentationsschema zu-
grundeliegende Logik der Beherrschbarkeit.21 Diesem Vorwurf 
einer der Repräsentation innewohnenden Bemächtigung des Dar-
gestellten kann auch der Nachweis des performativen Charakters 
von Darstellungen nicht entgehen. Der performative Sprechakt, 
der das, von dem er spricht, hervorbringt, neutralisiere das Ereig-
nis insofern er es »der Herrschaft eines ›Ich kann‹«22 unterwerfe. 
Das, was durch ein Performativ geschieht, gehört dem Horizont 
des Möglichen an, das von einem Ereignis, das seines Namens 

20  Eine instruktive Darstellung des Ereignis-Begriffs von Derrida gibt 
Thomas Khurana: »›…besser, daß etwas geschieht‹. Zum Ereignis 
bei Derrida«, in: Marc Rölli (Hg.), Ereignis auf Französisch. Von 
Bergson bis Deleuze, München: Fink 2004, S. 235-256. Siehe auch 
Peter Zeillinger: »Das Ereignis als Symptom. Annäherung an einen 
entscheidenden Horizont des Denkens«, in: Peter Zeillin-
ger/Dominik Portune (Hg.), Nach Derrida. Dekonstruktion in zeit-
genössischen Diskursen, Wien: Turia + Kant 2006, S. 173-199. 

21  Vgl. Jacques Derrida: »Envoi«, in: ders., Psyché. Inventions de 
l’autre, Paris: Galilée 1987, S. 109-143, hier S. 120f. 

22  Jacques Derrida: Eine gewisse unmögliche Möglichkeit, vom Ereignis 
zu sprechen, übers. v. Susanne Lüdemann, Berlin: Merve 2003, S. 56f. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WIE GESPROCHEN WERDEN? ZUR PASSION DER REDE BEI DERRIDA

107

würdig ist, gerade durchbrochen werden müsste.23 Zweifelsohne 
geschieht etwas durch performative Sprechakte, das aber, was ge-
schieht – so moniert Derrida –, verbleibt im Rahmen des Erwarte-
ten und Kontrollierbaren. Es stellt kein Ereignis im strengen Sinne 
dar, zu dessen Merkmalen die Unbedingtheit und die »Erfahrung 
des Unmöglichen«24 gehören.

Das Sprechen vom Ereignis gerät also an seine Grenzen, weil 
Letzteres sich per se der Vorhersehbarkeit, der Konstruierbarkeit, 
Wiederholung und identifizierenden Festschreibung entzieht. 
Zwar verlangt Derridas Einsicht in die Ursprünglichkeit von Rep-
räsentation – und der mit der Wahrnehmbarkeit des Ereignisses 
einhergehenden Iterierbarkeit – den Schluss, dass »das Eintreten 
des inauguralen Ereignisses nur als Wiederkehr, Heimsuchung 
und Spuk erlebt werden kann«25, dies erlaubt aber keinesfalls die 
Schlussfolgerung, es sei bloß konstruiert oder gemacht. Wenn 
Derrida unterstreicht, dass das Ereignis und seine Repräsentation 
sich nicht ausschließen, vielmehr Letztere die Bedingung der Er-
fahrbarkeit ist, dann wird zwar dem Rückfall in eine empiristische 
Version des Ereignisdenkens vorgebeugt, die andere Frage, wie 
sich das Unkonstruierbare am Ereignis bezeugt, ist damit aller-
dings noch nicht gelöst. Weil ein Ereignis im strengen Sinne über 
die Möglichkeiten des Machens und Hervorbringens hinausgeht 
und in diesem Sinne ›unmöglich‹ ist, wird sich dies auch in einer 
anderen Sprechweise niederschlagen müssen:

»All das, was […] das Ereignis betrifft, legt nahe, dass das Sprechen 
durch diese Unmöglichkeit selbst entwaffnet wird, dass es angesichts 
der stets einzigartigen, außerordentlichen und unvorhersehbaren An-
kunft des Anderen, des Ereignisses als des Anderen, absolut macht- 
und hilflos bleibt und bleiben muss […].«26

Partielle Entwaffnung und Machtlosigkeit des Sprechens sind die 
paradoxen Forderungen an ein Sagen des Ereignisses. Sie bilden 
offensichtlich den äußersten Gegenpol zur Idee sprachlicher Kon-
struierbarkeit.  

23  So auch die Argumentation in Jacques Derrida: Die unbedingte Uni-
versität, übers. v. Stefan Lorenzer, Frankfurt a. M.: 2001, S. 72.  

24  J. Derrida: Eine gewisse unmögliche Möglichkeit, S. 33. 
25  Ebd., S. 36. 
26  Ebd., S. 35. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KATHRIN BUSCH

108

Um Ohnmacht und Unvermögen angesichts des Ereignisses 
zum Ausdruck zu bringen, ist eine Sprechweise vonnöten, die sich 
von der Rhetorik der Verneinung aus Wie nicht sprechen durch die 
deutlichere Betonung der Passivität unterscheidet und – wie bereits 
erwähnt – als pathische Darstellung bezeichnet werden kann.27

Angesicht von Ereignissen bedarf es nicht nur einer Vermei-
dung feststellender Rede, sondern einer die Passion des Ereignis-
ses artikulierenden Sprache: also Sprechweisen, in denen sich Un-
willkürliches mitspricht und die von dem Aussetzen des eigenen 
sprachlichen Vermögens gezeichnet sind.28 Derrida schlägt des-
halb jenseits von konstatierendem und performativ-hervorbring-
endem Sprechen »als dritten Term«29 eine Artikulation in Form 
des Symptoms vor – wobei »Symptom« in einem weiteren als dem 
psychoanalytischen Sinne verstanden wird. Während gemeinhin 
das Symptom als Zeichen einer unbewussten Bedeutung aufge-
fasst wird, die nur verschoben zum Ausdruck kommt und auf ein 
traumatisches Ereignis verweist, wird es von Derrida für alle pas-
siven Darstellungsformen namhaft gemacht, in denen das, was 
sich nicht sagen lässt, das Gesagte stört oder unterbricht und sich 
in dieser Weise indirekt bemerkbar macht. Im Unterschied zu ei-
ner absichtsvollen Rhetorik der Verheimlichung ist das Symptom 
etwas, das dem Sprechen geschieht. Das Symptom ist ein Zeichen, 

27  Mit dem Pathischen ist ausgehend vom Begriff des pathos ein 
affektives Widerfahrnis, mithin das Angegangenwerden von ›et-
was‹ benannt, das nicht ohne weiteres einzuordnen und zu identifi-
zieren ist. Bernhard Waldenfels, der für eine Rehabilitierung des 
Pathischen argumentiert, unterstreicht, dass sich das Widerfahrnis 
nicht als ein »etwas« bestimmen lässt: Pathos meint, »daß wir von 
etwas getroffen sind, und zwar derart, daß dieses Wovon weder in 
einem vorgängigen Was fundiert, noch in einem nachträglich er-
zielten Wozu aufgehoben ist.« Bernhard Waldenfels: »Zwischen 
Pathos und Respons«, in: ders., Grundmotive einer Phänomenologie 
des Fremden, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2006, S. 34-55, hier S. 43. 

28  In diesem Sinne lässt sich auch Derridas Celan-Interpretation 
verstehen, in der die Unsagbarkeit von einzigartigen Ereignissen 
aufgrund der für die Sprache wesentlichen Iterabilität und Substi-
tuierbarkeit zu einer Rhetorik der Verheimlichung und Aussparung 
zwingt, vgl. Jacques Derrida: Schibboleth. Für Paul Celan, übers. v. 
Wolfgang Sebastian Baur, Wien: Passagen 1986.  

29  J. Derrida: Eine gewisse unmögliche Möglichkeit, S. 48. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WIE GESPROCHEN WERDEN? ZUR PASSION DER REDE BEI DERRIDA

109

das sich unwillkürlich bildet und infolge eines Kräftekonflikts ab-
gelenkt wird, so dass es sich aus seinem Entstehungskontext löst 
und eine Bedeutungsverschiebung durchläuft. »Jenseits aller Veri-
fikationen und aller Diskurse der Wahrheit und des Wissens ist das 
Symptom eine Zustellung des Ereignisses, die niemand beherrscht, 
die kein Bewusstsein, kein bewusstes Subjekt sich aneignen oder 
bemeistern kann.«30 Im Symptom bringt sich nicht nur etwas ent-
gegen einem besseren Wissen sowie unabhängig vom eigenen 
Willlen und Vermögen zur Darstellung, sondern es lässt sich über-
dies in seiner Bedeutung nicht abschließend bestimmen. Symptome 
sind Formen entstellter oder verschwiegener Darstellung, die nicht 
intendiert sind, sondern in denen sich gleichsam eine Heimsuch-
ung ereignet. Wie eine Fehlleistung stellt das Symptom damit zu-
gleich die Möglichkeit für die Artikulation eines anderen, nicht 
bewussten Wissens dar, so wie »ein lapsus […] darin aufschluß-
reich [ist], daß er einer anderen wahrheit ihre Chance gibt«31.

Im Unterschied zum konstativen Sprechen, das die Singulari-
tät wie Alterität von Ereignissen verfehlt, bezeugt sich in der ver-
stellten oder durchbrochenen Form des symptomalen Sprechens 
nicht nur, dass sich dem Sprechen notwendigerweise etwas ent-
zieht, sondern auch, dass dem Sprechen etwas geschieht. Das Ge-
sagte wird von ›etwas‹ affiziert, das sich zwar nicht präsentiert, 
aber doch als Störung oder Entzug zum Ausdruck bringt. Diese 
Verrätselungen und Verstellungen der Rede können nicht voll-
ständig kalkuliert werden, sie schreiben sich ein und sind selbst 
Ereignisse, die dem Sprechenden zustoßen. Sie zeugen von der Er-
fahrung eines Unvermögens im Sinne einer nie vollständigen Be-
herrschbarkeit der Sprache, mithin von einer Entzugs-Erfahrung 
angesichts des Einzigartigen oder Ereignishaften, die nach Der-
rida am Anfang jedes Sprechens steht.  

Solches von einem Unvermögen gezeichnete Sprechen ist nicht 
nur hervorgerufen durch ›etwas‹, das der Inanspruchnahme von 
Gegenwärtigkeit entgeht, sondern es stellt seinerseits eine Provo-
kation dar und verlangt selbst nach einer »anderen« Lesweise. 
Wie nicht sprechen, damit sich das zu Sagende in der Prädikation 

30  Ebd., S. 49. 
31  Jacques Derrida: Meine Chancen. Rendez-vous mit einigen epikurei-

schen Stereophonien, übers. v. Elisabeth Weber, Berlin: Brinkmann 
& Bose 1994, fol. 17. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KATHRIN BUSCH

110

nicht verliert, fragt demnach immer auch, wie so zu sprechen ist, 
dass das Gesagte für die Lesenden oder Hörenden eine Gabe dar-
stellt,32 d.h. dass ihre Bedeutung durch keine Auslegung zirkulär 
einzuholen ist, nicht auf etwas Seiendes, Prädizierbares festgelegt 
oder in Gesagtes übersetzt wird.33

Die pathische Sprechweise nimmt daher die Form einer textu-
ellen Gabe an, denn sie hält Bedeutungen bereit, die sich in ihrer 
Feststellung nicht erschöpfen. Die durch Fehlleistung oder Aus-
sparung erzeugten Überdeterminierungen eines Textes verbürgen 
gerade seine disseminierende Wirksamkeit. Die symptomale Rede 
setzt Kräfte im Text frei, die in ihrer Heterogenität eine »gewisse 
Unordnung« sowie »parasitäre Störungen«34 erzeugen, die gegen-
über einer versuchten auslegenden Aneignung des Textes resis-
tent sind und andere Bezüge und zukünftige Interpretationen of-
fen halten. Derrida vertritt die These, dass gerade durch das Ge-
schehen der pathischen »Verheimlichung« die Virulenz eines Tex-
tes gesichert und sein Vermögen, andere Denkweisen und Er-
fahrungen freizusetzen, potenziert wird. Sie lassen den Text selbst 
zu einer nicht auf einen anfänglichen Sinn rückführbaren Gabe 
werden. Die Rede vom Ereignis muss demnach nicht nur eine prä-
dikative Festschreibung verhindern, sie hat selbst zu einem textu-
ellen Ereignis zu werden. 

32  Zu dem Zusammenhang von Textualität, Interpretationsüberschuss, 
Ereignis und Gabe vgl. Derridas Interpretation von Baudelaires Pro-
sastück »La fausse monnaie« in Jacques Derrida: Falschgeld. Zeit 
geben I, übers. v. Andreas Knop u. Michael Wetzel, München: Fink 
1993, S. 97ff.  

33  Diesbezüglich ist Derridas detaillierte Interpretation der Schreib-
weise von Lévinas’ Jenseits des Seins aufschlussreich. Derrida weist 
ausgehend von dessen Unterscheidung zwischen Sagen und Ge-
sagtem verschiedene textuelle Verfahren auf, die es Lévinas ermög-
lichen, die ethische Verantwortung gegenüber dem Anderen in sei-
nem Text nicht nur zu behaupten, sondern auch wirksam werden 
zu lassen. Vgl. Jacques Derrida: »Eben in diesem Moment in diesem 
Werk findest Du mich«, übers. v. Elisabeth Weber, in: Parabel 12 
(1990), S. 42-83.  

34  Jacques Derrida: Chora, übers. v. Hans-Dieter Gondek, Wien: Passa-
gen 1990, S. 61. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WIE GESPROCHEN WERDEN? ZUR PASSION DER REDE BEI DERRIDA

111

(3) Eine vergleichbare Überlegung findet sich bereits in Wie nicht 
Sprechen – dort heißt es: »Dieses stets vorausgesetzte Ereignis, die-
ses einzigartige Statt-gefunden-haben, das ist denn auch für jede 
Lektüre, jede Interpretation, jede Poetik, jede Literaturkritik die-
ses, welches man geläufig das Werk nennt: zumindest das bereits-
da eines Satzes, die Spur eines Satzes, dessen Einzigartigkeit irre-
duzibel und dessen Referenz unerläßlich bleiben sollte in einem 
gegebenen Idiom. Eine Spur hat Statt gefunden […] und wäre es 
durch Asche (de cendre). Es gibt da Asche.«35

Der Ausspruch »Es gibt da Asche« beinhaltet nicht nur in nuce
Derridas Theorie einer auf keinen Ursprung zurückverweisenden 
Spur, sondern fungiert als Beispiel für eine symptomale Artikula-
tion, die Derrida in dem Text Feu la cendre36 eigens als eine glei-
chermaßen verschwiegene wie ereignishafte Schreibweise thema-
tisiert und inszeniert. Dieser Text beginnt mit der Behauptung ei-
ner pathischen Heimsuchung durch Sprache: Ihm sei, so schreibt 
Derrida im Vorwort, wiederholt und über mehr als 15 Jahre hin-
weg die zitierte Redewendung wie gegen seinen Willen unterlau-
fen: »eine einzigartige, einzigartig kurze, beinahe stumme Rede-
wendung […]: Es gibt da Asche (il y a là cendre).«37 Dieser sich ihm 
aufdrängenden und zugleich rätselhaft verschwiegenen Formulie-
rung ist sein polylogischer Text Feuer und Asche gewidmet, der 
nichts anderes darstellt als den Versuch einer auslegenden Lek-
türe dieses Satzes. Man findet hier also die Figur wieder, wie sie 
aus Wie nicht sprechen zitiert wurde: Es gibt einen Satz, der selbst 
nur eine Spur ist und als Spur zum Anlass einer unerschöpflichen 
Arbeit der Auslegung wird. Und indem sich Derrida in seinem 
Text an die Interpretation seines eigenen Ausspruches macht, 
setzt er voraus und unterstreicht er, dass er den Sinn dieser For-
mulierung weder kennt noch beherrscht. Auch ihm will eine An-
eignung und Meisterung dieser sich ihm zusprechenden Wen-
dung nicht gelingen, weil sie ein Eigenleben führt: Disseminie-
rend wachsen ihr Bedeutungen zu, die sich auf keinen ursprüngli-
chen Sinn zurückführen lassen – zumal es diesen in dem Maße, 
wie sich der Satz wie ein Symptom oder Revenant aufgedrängt 

35  J. Derrida: Wie nicht sprechen, S. 54f. 
36  Jacques Derrida: Feu la cendre, Paris: Des femmes 1987; dt.: Feuer

und Asche, übers. v. Michael Wetzel, Berlin: Brinkmann & Bose 1988. 
37  J. Derrida: Feuer und Asche, S. 5.  

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KATHRIN BUSCH

112

hat, im Sinne einer intendierten Bedeutung nie gegeben hat. 
»[N]ichts bezeichnend, was verständlich wäre«38, kam die For-
mulierung von weither, »um ihren angeblichen Unterzeichner zu 
treffen, der sie […] kaum annahm«39. Die Redewendung, so be-
hauptet er, fällt ihm zu, geschieht ihm, drängt sich ihm als eine be-
fremdliche Gabe auf, der er in einer fundamentalen Passivität ge-
genübersteht, noch bevor er entscheiden kann, sie anzunehmen 
oder ihr einen Sinn zuzuschreiben und ohne sie sich – dies ist die 
aporetische Bedingung jeder Gabe – aneignen zu können.40 Denn 
die Redewendung enthält ein unaufdeckbares Geheimnis, oder 
genauer: die »Passion des Nicht-wissens«41. Hinzu kommt auf se-
mantischer Ebene, dass »Asche« für eine Spur steht, die nicht be-
wahrt, wovon sie zeugt, die da ist, »um nichts zu sagen«42, ein 
Eingedenken mehr des Verlöschens oder der Zerstörung als ein 
Gedächtnis von etwas. Feuer und Asche ist demnach ein Text über 

38  Ebd., S. 17. 
39  Ebd. 
40  Der Text ist auch eine Meditation über das »es gibt«, das Derrida 

mit dem Thema der Asche verbindet: Asche »ist ein Name des 
Seins, das es da gibt, aber das, indem es sich gibt […], nichts ist« 
(ebd., S. 59). Vom »es gibt« lassen sich Bezüge zum Denken der 
Gabe und der Verausgabung herstellen. Man kann zeigen, dass das 
Motiv der Asche mit dem Denken der Gabe auf das Engste verbun-
den und ihm sogar verpflichtet ist. Denn der Satz: »Es gibt da 
Asche« hatte sich Derrida nach eigenem Bekunden in Dissemination
innerhalb einer Widmung und Danksagung aufgedrängt. Gewis-
sermaßen angesichts der Frage: Wie nicht sprechen von der Gabe 
der anderen? Wie ihre Großzügigkeit nicht dadurch annullieren, 
dass man die Gabe durch eine Gegengabe begleicht und sei es in 
Form einer Danksagung. »Es habe eine Gabe gegeben«, aber indem 
sie nicht anders denn als Asche in Erscheinung trete, werde nichts 
zurückerstattet. Nichts als Staubreste, aber andere: »›andere, es gibt 
da Asche‹!« (ebd., S. 55). Mit der Redewendung werde eine Disse-
mination in Gang gesetzt, die »einer Gabe ohne das geringste Ge-
denken an sich ihre Chance lassen soll« (ebd., S. 61). Zum Zusam-
menhang von Asche und Gabe vgl. auch Jacques Derrida: Auslas-
sungspunkte. Gespräche, übers. v. Karin Schreiner und Dirk Weiss-
mann, unter Mitarbeit von Kathrin Murr, München: Fink 1998, S. 222. 

41  J. Derrida: Feuer und Asche, S. 59. Hervh. v. K.B. 
42  Ebd., S. 19. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WIE GESPROCHEN WERDEN? ZUR PASSION DER REDE BEI DERRIDA

113

das Schweigen, weil das, wovon die Asche übrigbleibt, nicht zu 
rekonstruieren ist.43 Der Text gibt also Aufschluss über Derridas 
eigene Version des ›Wie-nicht-sprechens‹ im Sinne einer offen-
sichtlichen, aber unintendierten Geheimhaltung. Darüber hinaus 
und vordringlich ist er die Inszenierung eines pathisch widerfah-
renden Sprechens, das von demjenigen zeugt, was Unrekon-
struierbar bleibt.  

Wenn sowohl die Inadäquatheit der Prädikation als auch die 
Bemächtigung des Dargestellten durch identifizierende Zuschrei-
bung zu vermeiden sind und zu einer Ethik der Darstellung in 
Form verschwiegener Sprechweisen verpflichten, dann ereignet 
sich in ihnen darüber hinaus etwas anderes, das auch für den 
Autor unabsehbar bleibt, das dem Sprechenden selbst noch ge-
schieht und schließlich den Leser zu Lektüren verpflichtet, die im 
Grunde ebenso wenig festschreibend sein dürften. Denn: Die 
»Freiheit zu verraten muß ihr [der Sprache] gelassen werden, da-
mit sie sich ihrem Wesen, das die Ethik ist, ergeben kann.«44

Literatur

Bennington, Geoffrey: »Derridabase«, in: Jacques Derrida. Ein 
Portrait von Geoffrey Bennington und Jacques Derrida, übers. 
v. Stefan Lorenzer, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1994. 

Derrida, Jacques: Meine Chancen. Rendez-vous mit einigen epiku-
reischen Stereophonien, übers. v. Elisabeth Weber, Berlin: 
Brinkmann & Bose 1994. 

Derrida, Jacques: Chora, übers. v. Hans-Dieter Gondek, Wien: 
Passagen 1990. 

Derrida, Jacques: »Envoi«, in: ders., Psyché. Inventions de l’autre, 
Paris: Galilée 1987, S. 109-143. 

Derrida, Jacques: Feu la cendre, Paris: Des femmes 1987; dt.: Feuer
und Asche, übers. v. Michael Wetzel, Berlin: Brinkmann & 
Bose 1988. 

43  »Es gibt da Asche, sprich, die Asche ist nicht, sie ist nicht das, was 
ist. Sie bleibt zurück von dem, was nicht ist«. Asche benennt »die 
Differenz zwischen dem, was bleibt, und dem, das ist.« (Ebd., S. 23). 

44 J. Derrida: »Eben in diesem Moment in diesem Werk findest du 
mich«, S. 55.  

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KATHRIN BUSCH

114

Derrida, Jacques: Grammatologie, übers. v. Hans-Jörg Rhein-
berger und Hanns Zischler, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1990. 

Derrida, Jacques: Eine gewisse unmögliche Möglichkeit, vom Er-
eignis zu sprechen, übers. v. Susanne Lüdemann, Berlin: 
Merve 2003. 

Derrida, Jacques: Schibboleth. Für Paul Celan, übers. v. Wolfgang 
Sebastian Baur, Wien: Passagen 1986. 

Derrida, Jacques: »Eben in diesem Moment in diesem Werk fin-
dest du mich«, übers. v. Elisabeth Weber, in: Parabel 12 (1990), 
S. 42-83. 

Derrida, Jacques: »Gewalt und Metaphysik. Essay über das Den-
ken Emmanuel Lévinas«, in: ders., Die Schrift und die Diffe-
renz, übers. v. Rodolphe Gasché, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 
1989, S. 121-235. 

Derrida, Jacques: »Das Theater der Grausamkeit und die Ge-
schlossenheit der Repräsentation«, in: ders., Die Schrift und 
die Differenz, übers. v. Rodolphe Gasché, Frankfurt a. M.: 
Suhrkamp 1989 , S. 351-379.

Derrida, Jacques: Die unbedingte Universität, übers. v. Stefan Lo-
renzer, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2001. 

Derrida, Jacques: Wie nicht sprechen. Verneinungen, übers. v. 
Hans-Dieter Gondek, Wien: Edition Passagen 1989. 

Khurana, Thomas: »›…besser, daß etwas geschieht‹. Zum Ereignis 
bei Derrida«, in: Marc Rölli (Hg.), Ereignis auf Französisch. 
Von Bergson bis Deleuze, München: Fink 2004, S. 235-256. 

Lévinas, Emmanuel: Jenseits des Seins oder anders als Sein ge-
schieht, übers. v. Thomas Wiemer, Freiburg/München: Alber 
1992.

Waldenfels, Bernhard: »Zwischen Pathos und Respons«, in: ders., 
Grundmotive einer Phänomenologie des Fremden, Frank-
furt a. M.: Suhrkamp 2006, S. 34-55. 

Zeillinger, Peter: »Das Ereignis als Symptom. Annäherung an ei-
nen entscheidenden Horizont des Denkens«, in: Peter Zeil-
linger/Dominik Portune (Hg.), Nach Derrida. Dekonstruktion 
in zeitgenössischen Diskursen, Wien: Turia + Kant 2006, 
S. 173-199. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


   

115

Emmanuel Lévinas: 

Das skeptische Sprechen 

PASCAL DELHOM

1.  Wie nicht  sprechen? 

Wie nicht sprechen? Wie nicht sprechen angesichts der Ungerech-
tigkeit, die andere erleiden? Wie wäre es möglich, zu schweigen, 
wenn andere die Gewalt des Unrechts erleiden? 

Philosophie fängt für Lévinas mit dem Gewicht und dem Ernst 
von Fragen an, die allesamt Fragen des Rechts, des von anderen 
erlittenen Unrechts und der Gerechtigkeit sind.

»Die zuvor kommenden oder vorgängigen Fragen sind gewiß nicht die 
ersten, die gestellt werden: Die Menschen handeln, sprechen, denken 
sogar, ohne sich um Prinzipien zu kümmern, wohingegen das Vorgän-
gige, das Vor-ursprüngliche, das Diesseits nicht einmal einem Anfang 
gleichkommt, nicht den Status des Prinzips hat, vielmehr aus der – vom 
Ewigen zu unterscheidenden – Dimension des Anarchischen kommt.«1

Aber auch, wenn sie nicht zuerst gestellt werden, sind die ›vor-
gängigen‹ Fragen diejenigen, auf die Lévinas’ Philosophie ver-
weist wie auf ihre Quelle. Sie unterbrechen den Fluss des Han-
delns, des Denkens und des Sprechens und setzen sie in Frage, 
hinterfragen sie, lassen sie dadurch zu Fragen werden. 

1  Emmanuel Lévinas: Jenseits des Seins oder anders als Sein ge-
schieht, aus dem Französischen von Thomas Wiemer, Frei-
burg/München: Alber 1992, S. 67, Fn. 2. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PASCAL DELHOM

116

Diese Fragen betreffen zuerst den Fragenden selbst, der durch 
sein Handeln und sogar durch seine bloße Existenz den anderen 
vielleicht Gewalt antut. »Sind mein In-der-Welt-Sein oder mein 
›Platz an der Sonne‹, mein Zuhause,« fragt Lévinas in ausdrückli-
chem Anschluss an Pascal,

»nicht bereits Usurpation der Orte gewesen, die anderen gehören, die 
von mir schon unterdrückt oder ausgehungert, in eine Dritte-Welt ver-
trieben worden sind: ein Zurückstoßen, ein Ausschließen, ein Verban-
nen, ein Der-Kleider-berauben, ein Töten?«2

Auf Grund der Schwere dieses Verdachts über die Gewaltsamkeit 
meines Seins betrifft die erste Frage der Philosophie mein Recht 
auf dieses Sein. »Die Frage par excellence oder die erste Frage 
lautet nicht: ›Warum gibt es Sein und nicht vielmehr nichts?‹, son-
dern: ›Habe ich ein Recht auf das Sein?‹«3 Das Wissen, das aus 
dieser Frage hervorquillt, ist das unruhige Wissen der Kritik, die 
von sich aus immer hinter ihren Ursprung zurückgeht und sich 
schuldig erfährt. 

Die Kritik betrifft allerdings nicht nur das eigene Sein, sondern 
auch die eigenen Handlungen und die Freiheit, die ihnen zugrun-
de liegt. Denn meine Freiheit entdeckt sich vor dem Anderen als 
willkürlich. Der Andere widersetzt sich nicht meiner Freiheit, wie 
eine Kraft einer anderen widersteht, sondern er stellt sie als unge-
recht in Frage. Vor ihm, der meiner möglichen Gewalt ausgesetzt 
ist, entdecke ich mich als unwürdig: Meine Freiheit ist nicht schon 
als Spontaneität gerechtfertigt, sondern sie wird aufgefordert, sich 
zu rechtfertigen. Sie wird aufgefordert, denn der Andere entzieht 
sich meinem Können und übersteigt unendlich mein Vermögen. 
Nicht ich erreiche ihn zuerst durch mein Handeln und mein Wis-
sen, sondern er spricht mich an. Sein Wort stört noch radikaler als 
sein Blick die Ordnung der Welt, deren Zentrum ich bin. Es ist zu-
gleich ein Ruf zur Hilfe und ein Gebot (»Du wirst nicht töten«), 

2  Emmanuel Lévinas: Zwischen uns. Versuche über das Denken an 
den Anderen, aus dem Französischen von Frank Miething, Mün-
chen/Wien: Hanser 1995, S. 181 (mehrfach veränderte Übersetzung). 

3  Emmanuel Lévinas: Wenn Gott ins Denken einfällt. Diskurse über 
die Betroffenheit von Transzendenz, aus dem Französischen von 
Thomas Wiemer, Freiburg/München: Alber 1985, S. 228. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EMMANUEL LÉVINAS: DAS SKEPTISCHE SPRECHEN

117

das für mich die ethische Unmöglichkeit bedeutet, ihn ohne Ge-
walt wie einen Gegenstand zu behandeln. Dieses Wort fordert von 
meiner Freiheit, dass sie sich rechtfertigt, wobei diese Recht-
fertigung meiner Freiheit für mich nicht darin bestehen kann, »sie 
zu begründen, sondern sie gerecht zu machen.«4

Für Lévinas besteht die angestrebte Gerechtigkeit der Freiheit 
nicht bloß in der Befolgung der institutionellen Regeln der vertei-
lenden oder ausgleichenden Gerechtigkeit. Sie geht einher mit ei-
nem Innehalten meiner Spontaneität und meines Handelns, in 
dem sich diese Spontaneität ausdrückt. 

 »Das berühmte Innehalten des Aktes, von dem es heißt, es mache die 
Theorie möglich, liegt an einer Zurückhaltung der Freiheit, die sich 
nicht ihrem Elan, den spontanen Bewegungen hingibt, sondern Abstand 
hält. Die Theorie, in der die Wahrheit entspringt, ist die Haltung eines 
Seienden, das sich selbst mißtraut.«5

Dank dieses Innehaltens, das Lévinas besonders in Totalität und 
Unendlichkeit betont, kann das Wissen und besonders die Philoso-
phie als Kritik oder als Rückgang hinter die Freiheit verstanden 
werden.6 Sie verweist demnach auf ihre Quelle in der Unterbre-
chung einer Spontaneität, die sich vor dem Anderen rechtfertigen 
muss. Doch die Unterbrechung allein bildet noch keine Philoso-
phie und sie macht nicht die Freiheit gerecht. Es muss gezeigt 
werden, wie der Rückgang hinter die Freiheit selbst die Notwen-
digkeit eines Wissens und eines Handelns enthält. Es muss ge-
zeigt werden,7 wie dieser Rückgang nicht nur ein Innehalten, son-

4  Emmanuel Lévinas: Totalität und Unendlichkeit. Versuch über die 
Exteriorität, aus dem Französischen von Wolfgang N. Krewani, 
Freiburg/München: Alber 1987, S. 114. 

5  Ebd., S. 113. 
6  Vgl. ebd., S. 117. 
7  Dieses Zeigen selbst ist ein Teil des kritischen Wissens der Philoso-

phie. In Jenseits des Seins wird die Notwendigkeit des Fragens und 
des Thematisierens in Anwesenheit des Dritten, welche im dritten 
Absatz des fünften Kapitels thematisiert wird, regelmäßig seit den 
ersten Seiten des Buches mit ähnlichen Formulierungen angekün-
digt: »Es wird selbstverständlich zu zeigen sein…« (S. 35, Fn. 5); 
»Wir werden später zeigen…« (S. 77, Fn. 5); »Es ist nun zu zeigen, 
daß…« (S. 111); usw. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PASCAL DELHOM

118

dern auch die Quelle eines kritischen Wissens, eines Handelns 
und eben eines Zeigens aus Gerechtigkeit ist. 

In Jenseits des Seins zeigt Lévinas den Weg von der Verantwor-
tung für den Anderen, die aus der absoluten Passivität meines 
Angesprochenwerdens entsteht, hin zur Notwendigkeit der Frage, 
des Wissens und des gerechten Handelns: Auf Grund der Plura-
lität der Menschen, das heißt auf Grund der Anwesenheit des 
Dritten neben meinem Nächsten, muss die asymmetrische Bewe-
gung des Handelns für den Anderen unterbrochen werden. Denn 
ein Handeln ausschließlich für meinen Nächsten wäre eine Form 
der Gewalt gegen alle anderen, die mit uns in der Welt leben und 
für die ich auch verantwortlich bin.8 Ich muss fragen: »Was also 
sind sie, der Andere und der Dritte, was sind sie, der-Eine-für-
den-Anderen? Was haben sie einander getan? Welcher hat Vortritt 
vor dem Anderen?«9 In Anwesenheit des Dritten beginnt »die Sor-
ge um die Wahrheit, um die Entbergung des Seins. Aber um der 
Gerechtigkeit willen zeigt sich all das.«10

Auch in diesem Zusammenhang lässt Lévinas die Philosophie 
mit einer Frage anfangen. Es ist nicht diejenige meines Rechtes auf 
das Sein, aber deren notwendige Folge in der Welt: »›Was habe 
ich gerechterweise zu tun?‹ Gewissensfrage.«11

Die zuvor kommenden oder vorgängigen Fragen drücken also 
in der Philosophie Lévinas’ zwei Momente des Innehaltens oder 
der Unterbrechung aus. Der erste ist das Innehalten des Handelns 
und des Sprechens vor dem Anderen, vor dem sich mein gutes 
Recht auf das Sein und meine Freiheit in Frage stellen und sich 
rechtfertigen müssen. Der zweite ist umgekehrt und in Anwesen-
heit des Dritten die Unterbrechung meiner Verantwortung für 
den Anderen und die Notwendigkeit eines unruhigen Wissens 
um der Gerechtigkeit willen. 

8  Warum ich nicht nur für meinen Nächsten verantwortlich bin, wa-
rum der Dritte auch mein Nächster ist und nicht nur der Ferne, der 
von der Nähe zum Nächsten immer ausgeschlossen ist, kann nur in 
Zusammenhang mit einer anderen Darstellung des Dritten in Totali-
tät und Unendlichkeit (S. 307 ff.) verstanden werden, auf die Lévinas 
in einer Fußnote in Jenseits des Seins (S. 344, Fn. 23) verweist. 

9  E. Lévinas: Jenseits des Seins, S. 343. 
10  Ebd., S. 351. 
11  Ebd., S. 343. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EMMANUEL LÉVINAS: DAS SKEPTISCHE SPRECHEN

119

Das Innehalten des Handelns und des Sprechens drückt eine 
Furcht vor der eigenen Gewalt gegen die anderen und vor ihrer 
Verletzung, vor ihrem möglichem Tod aus. Diese Furcht kann nie 
beseitigt werden und nur meine Forderung nach Gerechtigkeit 
kann auf sie antworten. Wie der Skeptizismus trotz seiner Wider-
legung immer wieder aus seiner Asche aufersteht und die Behaup-
tung seiner Niederlage in Frage stellt,12 so beunruhigt die Furcht 
vor dem Tod des Anderen immer wieder die in der Welt erreichte 
Gerechtigkeit und das Wissen, das um deretwillen entsteht. 

Aber nichtsdestotrotz fordert die Frage eine Antwort. Sie for-
dert, dass die Furcht für den Anderen nicht nur das Handeln und 
das Sprechen unterbricht, sondern zu einem Handeln für die an-
deren und zu einem Wissen über sie um der Gerechtigkeit willen 
führt. Die Philosophie ist »Weisheit der Liebe«13: Eine Weisheit, 
die auf ihre Quelle in der Liebe, in der Nähe des Anderen ver-
weist. Aber sie ist auch Weisheit der Liebe. 

Lévinas betont also die Notwendigkeit eines Denkens und ei-
nes Sprechens, aus Verantwortung für die anderen, in denen sich 
die Welt und die Beziehungen zwischen den Menschen zeigen. 
Mehr noch: Das Sprechen, in dem etwas über die Welt und die an-
deren gesagt wird, soll in der Welt durch die allgemeinen Regeln 
der Logik, durch die Institutionen der Wissenschaft und der Poli-
tik gestützt werden, so dass die Gerechtigkeit nicht nur eine ethi-
sche Forderung bleibt, sondern eine weltliche, ja eine politische 
Realität wird.14 Dies ist eine politische Dimension der Sprache und 
der Logik, die angesichts des vom Anderen erlittenen Unrechts in 
der Welt notwendig ist – und dies trotz der immer wieder beteu-
erten Gewalt der Politik. Schon in Bezug auf Totalität und Unend-
lichkeit hatte Jacques Derrida diese Dimension unterstrichen, die 
alle Bereiche der Philosophie Lévinas’ einbezieht: »Lévinas 
schleppt also alle klassischen Gedanken, die er befragt, zur agora,
wo sie aufgefordert werden, sich in einer ethisch-politischen Spra-
che zu erklären«.15 Dies gilt auch für Jenseits des Seins, in dem die 

12  Vgl. ebd., S. 363 ff., S. 391. 
13  Ebd., S. 351. 
14  Vgl. ebd., S. 368 f. 
15  Jacques Derrida: »Gewalt und Metaphysik. Essay über das Denken 

von Emmanuel Lévinas«, in: Die Schrift und die Differenz, aus dem 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PASCAL DELHOM

120

Notwendigkeit des Skeptizismus gerade als Folge dieser politi-
schen Dimension der Sprache verstanden wird:  

»Die beständige Wiederkehr des Skeptizismus bedeutet nicht so sehr 
das mögliche Zerbrechen der Strukturen als die Tatsache, daß sie nicht 
das letztgültige Sinngerüst bilden, daß zur Übereinstimmung mit ihnen 
schon die Repression nötig sein kann. Die beständige Wiederkehr des 
Skeptizismus ruft uns den – in einem sehr weiten Sinne – politischen 
Charakter jedes logischen Rationalismus in Erinnerung, das Bündnis 
der Logik mit der Politik.«16

Der Skeptizismus ist notwendig, weil die Strukturen des rationa-
len Diskurses der repressiven Gewalt des Politischen bedürfen 
und entsprechend immer wieder in der Nähe des Anderen in 
Frauge gestellt werden müssen. Doch der Skeptizismus ist nicht 
nur eine notwendige Korrektur dieser Gewalt, die durch das 
Bündnis der Logik mit der Politik entsteht, sondern ein immer 
wiederkehrender Verweis auf die Quelle des Diskurses selbst in 
der Nähe des Anderen und in dem darauf folgenden Verlangen 
nach Gerechtigkeit. Ein Diskurs, der diese Quelle vergessen wür-
de, wäre nicht nur totalitär, er würde einem Schweigen gleich-
kommen. Er wäre ein Diskurs, der von niemandem ausgespro-
chen und an niemanden adressiert wäre, reiner Text ohne Adres-
sat, reines Gesetz ohne Menschen, für die es gilt.

»Die Totalität, die jede Eschatologie und jede Unterbrechung umfaßt, 
hätte sich schließen können, wenn sie Schweigen wäre, wenn der stille 
Diskurs möglich wäre, das Geschriebene ein für allemal geschrieben 
bleiben – auf jede Tradition, von der es getragen und ausgelegt wird, 
verzichten könnte, ohne seine Bedeutung zu verlieren.«17

Ein solches Schweigen würde die Schließung der Totalität und das 
Ende des Diskurses bedeuten. Der Skeptizismus öffnet aber diese 
Totalität, indem er auf die Quelle des Diskurses und der ihm zu-
grunde liegenden Fragen hinter ihrer sprachlichen Formulie-
rungen verweist. Er verweist auf eine unausdrückliche Frage hin-

Französischen von Rodolphe Gasché u. Ulrich Köppen, Frank-
furt a. M.: Suhrkamp 1972, S. 121-235, hier S. 150. 

16  E. Lévinas: Jenseits des Seins, S. 370. 
17  Ebd, S. 370. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EMMANUEL LÉVINAS: DAS SKEPTISCHE SPRECHEN

121

ter den Fragen »Was?«, »Wer?« oder »Warum?«, die eine Suche 
einleiten und ein Sprechen und ein Wissen als Antwort hervor-
rufen. Er verweist auf eine Frage, die das Fragen selbst betrifft: 
Warum frage ich? Warum muss ich fragen? 

Ist das Fragen nur in Bezug auf das Sein notwendig, weil die-
ses immer nur partiell erscheint und sich immer hinter seinen Er-
scheinungen verbirgt, weil es entsprechend unablässig gesucht 
werden muss? Dies wäre die Antwort einer Philosophie, die sich 
als Ontologie versteht.

»Aber die Frage der Frage ist eine radikalere. Warum wird die Suche zur 
Frage? Wie kommt es, dass das Was?, das schon ganz ins Sein vertieft 
ist, um es noch weiter zu erschließen, zur bittenden Frage, zum Gebet 
wird, einer Spezialsprache, die in die ›Kommunikation‹ des Gegebenen
einen Hilferuf einbringt, einen an den Anderen gerichteten Ruf um Bei-
stand?«18

Die Frage der Frage geht über die artikulierte Frage im Spiel von 
Fragen und Antworten hinaus zum Anderen hin, vor dem die 
Frage ein Fragen und ein Ansprechen ist, und an den sie sich 
richtet. Sie ist eine Frage im Angesicht der anderen, für die ich 
verantwortlich bin, für die ich in Anwesenheit des Dritten Ge-
rechtigkeit fordere und für die sich alles zeigen muss, um dieser 
Gerechtigkeit willen. Deswegen ist sie auch Frage an die anderen, 
ohne die meine Gerechtigkeit der Gefahr ausgesetzt wäre, selbst-
herrlich und gewaltsam zu sein. Denn für Lévinas ist jede Hand-
lung gewaltsam, »bei der man handelt, als wäre man allein: als 
wäre der Rest des Universums nur dazu da, die Handlung in 
Empfang zu nehmen; gewaltsam ist folglich auch jede Handlung, 
die uns widerfährt, ohne dass wir in allen Punkten an ihr mitwir-
ken.«19 Dies gilt auch für eine Handlung, deren angestrebte Ge-
rechtigkeit von den anderen nur in Empfang genommen werden 
soll. Und dies gilt auch für eine Frage, die sich auf die Erschei-
nungen des Seins konzentriert und hierbei die anderen vergisst. 

18  Ebd., S. 67. 
19  Emmanuel Lévinas: »Ethik und Geist«, in: Schwierige Freiheit, Ver-

such über das Judentum, aus dem Französischen von Eva Molden-
hauer, Frankfurt a. M.: Jüdischer Verlag 1992, S. 15. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PASCAL DELHOM

122

2.  Wie (nicht)  sprechen? 

Die Philosophie fängt mit einer Frage an die anderen an, aber sie 
muss auch nach etwas fragen. Sie muss sich in einer artikulierten 
Sprache ausdrücken, wenn sie nicht nur rätselhaft, wenn sie nicht 
nur Liebe, sondern Weisheit der Liebe sein will. Gibt es in diesem 
Sinne eine Sprache der Philosophie? Wie kann der Philosoph spre-
chen, der es um der Gerechtigkeit willen tut? Und wie sollte er 
vermeiden, zu sprechen? 

Der Skeptizismus, der in Jenseits des Seins bekräftigt wird, 
blickt auf eine lange Tradition des Denkens zurück, die Lévinas 
verlängert und erneuert, als ob selbst diese Tradition sich selbst 
kritisch gegenüber stehen müsste. Montaigne hatte seinerzeit die 
pyrrhonischen Philosophen kritisiert, die behaupteten, sie wüss-
ten nichts oder sie würden zweifeln, denn dies waren noch Aus-
sagen, die sie nicht in Frage stellten. Entsprechend sollte für ihn 
die skeptische Haltung eher durch eine Frage ausgedrückt wer-
den: »Was weiß ich?«20

Auch Lévinas pflegt die interrogativen Formulierungen, wenn 
er die wichtigsten Thesen seiner Philosophie anspricht. So fragt er 
nach den bereits zitierten Überlegungen über einen stillen oder 
schweigsamen Diskurs, der niemanden ansprechen würde: »Der 
stille Diskurs mit sich selbst, ist er wirklich möglich?«21 Solche 
Formulierungen sind bei Lévinas nicht nur sehr häufig, sie sind 
entscheidend als Ausdruck seines kritischen oder skeptischen Phi-
losophierens. Viel seltener, aber nicht weniger entscheidend, sind 
indirekte Formulierungen von Fragen, die Lévinas ausdrücklich 
mit einem bestimmten Wissen verbindet. Dieses Wissen wird je-
des Mal als wichtig dargestellt, aber der Gegenstand dieses Wis-
sens wird in einer Frage thematisiert. Der erste Satz von Totalität
und Unendlichkeit ist eine solche indirekte Frage: »Jeder wird uns 
ohne weiteres darin zustimmen, dass es höchst wichtig ist zu wis-
sen, ob wir nicht von der Moral zum Narren gehalten werden.«22

Eine ähnliche, mehrmals wiederholte Formulierung betrifft den 

20  Michel de Montaigne: »Apologie für Raymond Sebond«, in: Essais, 
Erste moderne Gesamtübersetzung von Hans Stilett, Frankfurt a. M.: 
btb 1998, Bd. II, Zweites Buch, Essai 12, S. 165-416, hier S. 300. 

21  E. Lévinas: Jenseits des Seins, S. 370. 
22  E. Lévinas: Totalität und Unendlichkeit, S. 19. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EMMANUEL LÉVINAS: DAS SKEPTISCHE SPRECHEN

123

Ursprung der Gesellschaft und das Verhältnis zwischen Moral 
und Politik: »Es ist äußerst wichtig zu erkennen, ob die Gesell-
schaft im üblichen Sinn das Ergebnis einer Beschränkung des 
Prinzips, dass der Mensch des Menschen Wolf ist, darstellt oder 
ob sie im Gegensatz dazu aus der Beschränkung des Prinzips, 
dass der Mensch für den Menschen da ist, hervorgeht.«23 Und 
nach einer ähnlichen Formulierung in Jenseits des Seins schreibt 
Lévinas über die Philosophie selbst:

»Es ist, was die Philosophie betrifft, auch nicht ganz unwichtig zu wis-
sen, ob die rationale Notwendigkeit, die durch die kohärente Rede zu 
Wissenschaft verwandelt wird und deren Prinzip die Philosophie zu er-
fassen sucht, den Status eines Ursprungs […] oder der Manifestation 
des Seins, hat; oder ob diese Notwendigkeit nicht ein Diesseits, ein Vor-
Ursprüngliches, ein Unvorstellbares, ein Unsichtbares voraussetzt, und 
also ein Diesseits, das anders vorausgesetzt wird als ein Prinzip durch 
seine Folge vorausgesetzt wird, mit der es in einer Synchronie steht. An-
archiches Diesseits, das – gewiß, auf rätselhafte Weise – in der Verant-
wortung für die Anderen bezeugt ist.«24

Es gibt auf diese Fragen keine Antworten im Text von Lévinas, 
auch wenn der Leser sehr genau weiß, welches Glied der Alterna-
tive in seinem Denken bevorzugt wird. Und man vermutet, dass 
es keine Antworten geben darf, dass im Gegenteil das wichtige 
Wissen nur in der Form einer Frage ausgedrückt werden kann. 
Dafür gibt es, so scheint mir, zwei Gründe. 

Erstens drückt die Frage auf eine eigenartige Weise die Unter-
brechung des Denkens und des Sprechens aus, die das kritische 
Denken ausmacht. Sie tut es nicht nur inhaltlich, indem sie nach 
der Beziehung der politischen oder diskursiven Ordnung zu ih-
rem Ursprung oder zu ihrer Quelle jenseits jedes Ursprungs fragt, 
sondern auch durch ihre interrogative Form. Sie unterbricht die 
Darstellung von Thesen und Argumenten, ohne sie jedoch zu ne-
gieren oder aufzuheben. Sie drückt eine Störung aus, die keine 
neue Ordnung hervorbringt und die bestehende Ordnung nicht 
ernsthaft verwirrt. Diese Störung  

23  Emmanuel Lévinas: Ethik und Unendliches. Gespräche mit Philippe 
Nemo, aus dem Französischen von Dorothea Schmidt, Graz/Wien: 
Passagen 1986, S. 62. 

24  E. Lévinas: Jenseits des Seins, S. 348. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PASCAL DELHOM

124

»tritt auf so subtile Weise ein, daß sie sich schon zurückgezogen hat, es 
sei denn, wir hielten sie fest. Sie schleicht sich ein – sie zieht sich zurück, 
bevor sie eintritt. Sie bleibt nur bei dem, der bereit ist, ihr zu entspre-
chen. Andernfalls hat sie die Ordnung wiederhergestellt, die sie störte: 
Es hat geklingelt, und niemand ist an der Tür. Hat es geklingelt?«25

Dieses »Hat es geklingelt?« behauptet nicht die Realität der Stö-
rung und sie negiert sie auch nicht. Sie lässt eine Möglichkeit of-
fen, die beunruhigen, aber auch sofort vergessen werden kann. 
Dank der Frage ohne Antwort tritt die Störung in die Sprache im 
Modus eines Rätsels ein, das sich durch seine Zurückhaltung vom 
Erscheinen eines Phänomens unterscheidet. Und sie verweist auch 
in der Gegenwart der Phänomene und der Ordnung auf die Ver-
gangenheit einer Transzendenz – der Transzendenz des Anderen 
–, die sich nie gezeigt hat, die sich in dem Moment, in dem sie in 
der Frage rätselhaft ausgedrückt wird, schon zurückgezogen hat, 
auf die aber die Frage – rätselhaft – als auf ihre Quelle verweist. 
Zwischen der Gegenwart des Bewusstseins, in der sich alles zeigt, 
und der Vergangenheit dieser Transzendenz, die nicht vergegen-
wärtigt werden kann, ist keine zeitliche Einheit möglich. Das, was 
Lévinas in Rätsel und Phänomen über die Ausdrücke »vielleicht« 
und »wenn man so will« als privilegierte Ausdrucksweisen der 
Modalität des Rätsels sagt,26 könnte auch in Bezug auf die Frage 
gesagt werden:

»Das Bedeuten des Rätsels kommt aus einer unumkehrbaren, nicht 
wiederzubringenden Vergangenheit, die es vielleicht nicht verlassen hat 
(›vielleicht‹, Modalität des Rätsels, nicht zurückführbar auf die Modali-
täten des Seins und der Gewißheit), da es von den Termini selbst, in de-
nen es sich ankündigte, schon abwesend war.«27

25  Emmanuel Lévinas: »Rätsel und Phänomen«, in: Die Spur des 
Anderen. Untersuchungen zur Phänomenologie und Sozialphiloso-
phie, aus dem Französischen von Wolfgang N. Krewani, Frei-
burg/München: Alber 1983, S. 236-260, hier S. 245. 

26  Vgl. ebd., S. 247. Ich danke Peter Zeillinger, der mich darauf 
aufmerksam gemacht hat. 

27  Ebd., S. 255. Unmittelbar nach seiner Bemerkung über das »Viel-
leicht« verweist Lévinas, in einer Fußnote, auf einen Text von Jeanne 
Delhomme, »La pensée interrogative« (Das fragende Denken), in 
dem er viele Überschneidungen mit seinem eigenen Denken findet. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EMMANUEL LÉVINAS: DAS SKEPTISCHE SPRECHEN

125

Doch es wäre falsch, in diesen Wendungen der konstituierten 
Sprache einen angemessenen Ausdruck der Transzendenz zu se-
hen. Der Andere hat sich auch von diesen Worten zurückgezogen 
und ihnen droht die Gefahr, als bloße Rhetorik missbraucht zu 
werden. So werden in Rätsel und Phänomen die Diplomatie, die 
Liebeserklärung und die Offenbarung Gottes, sei es in einem 
Busch oder in Büchern, als Figuren der rätselhaften Zweideutig-
keit eines Wortes dargestellt, das sich zurückzieht und, wenn man 
will, nicht ausgesprochen worden ist. Diplomatie wird aber auch 
in Totalität und Unendlichkeit neben Propaganda und Schmeichelei 
als eine Form der Rhetorik angeprangert, die darin besteht, die 
Freiheit des Anderen zu korrumpieren.28 Es gibt eine mögliche 
Gewalt und Ungerechtigkeit der Sprache, die versucht, ihre Un-
terbrechungen zu vereinnahmen und in Formeln auszudrücken, 
die wie rhetorische Spiele benutzt werden könnten. Das »Viel-
leicht«, das »Wenn man so will« und auch die Frage sind nicht als 
solche rätselhaft. In einem Text, der nur um seiner Kohärenz wil-
len gelesen wird, schweigen sie genau so wie alle anderen Wörter 
und Sätze. Sie sind nur dann Zeichen eines Rätsels, wenn sie Ad-
resse an die anderen sind und schon Beunruhigung durch sie, be-
vor diese Beunruhigung in Worten gefasst werden kann.29

      Und dies ist der zweite Grund, warum das wichtige Wissen der 
Philosophie in der Form einer Frage ausgedrückt werden muss: 
Die philosophische Frage, wie sie Lévinas versteht, ist nicht rhe-
torisch. Sie ist adressiert. Sie ist nur deswegen eine Frage, weil sie 
vor den anderen, die mein Recht auf das Sein in Frage stellen, ei-
nen Hilferuf ausdrückt, einen an den Anderen gerichteten Ruf um 
Beistand. Sie ist deswegen Frage, weil sie ohne diesen Beistand 
und ohne diese Hilfe nur Ausdruck der eigenen Spontaneität des 

28  Vgl. E. Lévinas: Totalität und Unendlichkeit, S. 95. 
29  Nur ein einziges Wort entzieht sich nach Lévinas der Möglichkeit, 

in die artikulierte Sprache einzugehen: Gott. Wie das ewige Du bei 
Martin Buber als einziges nicht zum Es werden kann, so ist das 
Wort »Gott« für Lévinas ein »semantisches Ereignis« (Jenseits des 
Seins, S. 331), in dem jemand spricht, ohne in eine Sprache über je-
manden eingehen zu können (Vgl. auch den letzten Absatz von: 
»Sprache und Nähe«, in: Die Spur des Anderen, S.260-294, hier 
S. 294). Die Frage, inwiefern für Lévinas Gott als irreduzierbare 
Transzendenz das erste Wort jeder Philosophie sein muss, müsste in 
einem anderen Rahmen gestellt werden. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PASCAL DELHOM

126

Sprechers sein könnte und als solche den anderen schon Gewalt 
antun würde. 

Der Unterschied zwischen der formulierten Frage und der Ad-
resse oder dem Ruf, der ihr vorangeht, wird in Jenseits des Seins als 
Unterschied zwischen dem Gesagten und dem Sagen beschrieben. 
Das Gesagte ist das, was thematisiert wird, was in der Gegenwart 
des Bewusstseins erscheint, was Gegenstand der Sprache ist und 
was die Sprache selbst ist, insofern sie auf einen Gegenstand ge-
richtet ist. Dagegen ist das Sagen einerseits das Korrelat dieses Ge-
sagten, wie die Noesis bei Husserl das Korrelat eines Noema ist. Als 
solches geht das Sagen in die Gegenwart des Gesagten ein. Es ist 
ein Akt des Sagens, ein weltliches Sagen. 

Aber das Sagen ist auch, jenseits des Sagens eines Gesagten, 
Annäherung des Anderen. Es ist kein Akt im Sinne der Ausübung 
der eigenen Spontaneität, sondern »höchste Passivität der Ausge-
setztheit dem Anderen gegenüber«.30 Dieses Sagen ist das Gegen-
teil und, vielleicht, die Unmöglichkeit einer Sprache, die sich jeder 
Unterbrechung verschließen, das heißt, die schweigen würde.31 Es 
ist ein Sagen »vor« jedem Gesagten. Für Lévinas heißt dieses Sagen,  

»Zeichengeben von nichts Anderem als von ebenjener Zeichenhaftig-
keit, jener Bedeutsamkeit der Ausgesetztheit; es heißt die Ausgesetzt-
heit aussetzen, anstatt sich in ihr aufzuhalten wie in einem Akt des Aus-
setzens; es heißt sich darin erschöpfen, sich auszusetzen, es heißt Zei-
chen geben, indem man sich zum Zeichen macht, ohne sich auszuruhen
in der eigenen Zeichengestalt. […] Ausspruch des ›hier, sieh mich‹, das 
sich mit nichts identifizieren läßt außer ebender Stimme, die so spricht 
und sich ausliefert, der Stimme, die bedeutet.«32

Dieses Sagen ist es, was diesseits oder jenseits der Freiheit mein 
Recht auf das Sein in Frage stellt. Es ist das Sagen meiner Verant-
wortung für den Anderen, die als Verantwortung für die anderen 
Gerechtigkeit fordert. Doch es zeigt sich nicht in der Welt. Es hin-
terlässt nur eine Spur in dem Gesagten, insofern sich alles um der 
Gerechtigkeit willen zeigt. Und diese Spur ruht sich in keiner For-
mulierung des Gesagten aus. Sie hat es gestört und sich immer 
schon zurückgezogen, wenn sich die Sprache bemüht, sie einzu-

30  E. Lévinas: Jenseits des Seins, S. 115. 
31  Auch in diesem Sinne ist es ein Verbot der Gewalt. 
32  E. Lévinas: Jenseits des Seins, S. 313. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EMMANUEL LÉVINAS: DAS SKEPTISCHE SPRECHEN

127

fangen und sie zu ihrem Gegenstand zu machen oder in einer 
Ausdruckweise einzusperren.

Für die Philosophie als Kritik oder als Skeptizismus, als Weis-
heit der Liebe, gilt es aber, von dem Gesagten aus zu dem Sagen 
zurückzugehen, ohne jedoch dieses Sagen als Thema eines Gesag-
ten betrachten zu können. Denn dadurch würde das Sagen zu ei-
nem Idol, das nicht mehr sprechen würde, das kein Adressat eines 
Sagens, eines Rufes um Beistand sein könnte. Diesen Rückgang 
zum Sagen nennt Lévinas Reduktion. Er denkt hierbei an die phä-
nomenologische Reduktion und distanziert sich jedoch von ihr als 
Akt des Bewusstseins. Die Reduktion, an die er denkt, ist eine Lo-
ckerung der Herrschaft des Seins durch die Verantwortung. Sie ist 
eine »Reduktion, die nicht durch Einklammerung erfolgen kann, 
ist diese doch Schriftarbeit; Reduktion, die aus der Kraft der ethi-
schen Unterbrechung des sein lebt.«33

Wie kann aber die Philosophie vermeiden, das Sagen und das 
Gesagte, von dem aus es in der Reduktion erreicht wird, zusam-
menzubringen und dadurch das Sagen zu vergegenwärtigen? Die 
Reduktion besteht darin, das Gesagte zu verneinen, um das Sagen 
jenseits dieses Gesagten bejahen zu können. Das Gesagte muss in 
der Reduktion verneint werden, aber nicht, weil es falsch wäre und 
auch nicht, um etwas Neues zu sagen, sondern um das Sagen jen-
seits dieses Gesagten bejahen zu können. Und dies ist nur möglich 
durch den Skeptizismus als

»Weigerung, die im Sagen implizit enthaltene Bejahung und im Gesag-
ten dieser Bejahung ausgedrückte Verneinung zu synchronisieren. Der 
Widerspruch ist für die Reflexion, die ihn widerlegt, sichtbar,34 der 
Skeptizismus läßt ihn jedoch außer Acht, als erklängen die Bejahung 
und die Verneinung nicht zugleich.«35

Die philosophische oder kritische Reduktion, die der Skeptizis-
mus ermöglicht, bejaht die nie Gegenwart gewesene Vergangen-

33  Ebd., S. 107 f. 
34  Manche würden hier nicht von einem logischen, sondern von einem 

performativen Widerspruch sprechen. Doch beide beziehen sich auf 
das Gesagte bzw. auf das Sagen als Korrelat des Gesagten. Sie errei-
chen nicht das Sagen der Verantwortung als Störung oder Unterbre-
chung der Ordnung des Gesagten. 

35  Ebd., S. 363. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PASCAL DELHOM

128

heit des Sagens in der Ambiguität eines Rätsels, das heißt in der 
Ambiguität einer Exposition von Gesagtem, die etwas sagt und 
zugleich, wenn auch nicht in derselben Zeit, widerruft.  

»Dieses Sagen (dire) und dieses Ent-Sagen (dédire), lassen sie sich versam-
meln, können sie zur selben Zeit sein? Eine solche Gleichzeitigkeit for-
dern, hieße in Wirklichkeit, schon das Andere des Seins auf das Sein und 
auf das Nichtsein zurückführen. Wir müssen uns mit der Extremsi-
tuation eines diachronen Denkens begnügen.«36

Die Diachronie des Denkens darf nicht als das Nacheinander eines 
Sagens und eines Ent-Sagens bzw. des Sagens eines Gesagten und 
des Sagens eines neuen Gesagten verstanden werden, in dem das 
frühere Gesagte aufgehoben wäre. Sie ist viel eher ein Moment 
des Zögerns im Sagen eines Gesagten, das sich selber in eben dem 
Moment dieses Sagens in Frage stellt und sich dem Anderen, der 
sich von diesem Moment immer schon zurückgezogen hat, dia-
chronisch in einem Sagen ohne Gesagtes aussetzt. Dieses Zögern 
muss jede Formulierung der konstituierten Sprache in Frage stel-
len, die sich ausschließlich auf die Kohärenz des philosophischen 
Textes bezieht und den Anderen nicht um Hilfe ruft. 

Die philosophische Darlegung (exposition) eines Gesagten um 
der Gerechtigkeit willen zögert nicht trotz, sondern gerade auf 
Grund dieser Gerechtigkeit und setzt sich dem Anderen aus (s’ex-
pose à l’autre). Der ganze Hauptteil von Jenseits des Seins, der auf 
Französisch »Exposition« genannt wird, verweist durch diesen 
Titel auf den Moment des Zögerns und erklärt sich als skeptisch, 
als »hätte der Skeptizismus ein Gespür für die Differenz zwischen 
meiner – rückhaltlosen – Ausgesetztheit gegenüber dem Anderen, 
die das Sagen ist, und der Exposition oder der Aussage des Ge-
sagten, in ihrer Ausgewogenheit und ihrer Gerechtigkeit.«37

In Bezug auf das Zögern spricht Lévinas auch von einer ge-
wissen Schwäche der Philosophie, die keine Zurückhaltung und 
keine Weichheit bedeutet, sondern eher ihre Furcht vor dem Tod 

36  Ebd., S. 34 (leicht veränderte Übersetzung). 
37  Ebd., S. 364. Vgl. dazu Elisabeth Weber: Verfolgung und Trauma. 

Zu Emmanuel Lévinas’ Autrement qu’être ou au-delà de l’essence,
Wien: Passagen 1990, besonders das zweite Kapitel: »›Exposition‹. 
Zur Methode von Autrement«.

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EMMANUEL LÉVINAS: DAS SKEPTISCHE SPRECHEN

129

des Anderen und vor der Unendlichkeit des Anspruchs bekundet, 
auf den sie zu antworten hat, bis in dem Diskurs des Rechts und 
der Gerechtigkeit und in den Institutionen, die diese Gerechtigkeit 
sichern sollen:  

»Für das bißchen Menschlichkeit, das die Erde ziert, braucht es eine 
Seinsschwäche zweiten Grades: im gerechten Krieg, der gegen den Krieg 
geführt wird, unablässig zittern – ja schaudern – gerade um dieser Gerechtig-
keit willen. Es braucht diese Schwäche. Es brauchte dieses Schwachwer-
den des Mannhaften, das nicht Feigheit ist, für das bißchen Grausam-
keit, das unsere Hände verweigert haben.«38

Das Innehalten des (kriegerischen) Aktes, das Zögern im Namen 
selbst der Gerechtigkeit, um deretwillen der Akt vollzogen wird, 
die Infragestellung der Rationalität, in der sich alles um der Ge-
rechtigkeit willen zeigt, diese Schwäche, die die Philosophie als 
Weisheit der Liebe ausmacht, verweist auf ein Jenseits des Politi-
schen und des Diskurses, weil das Maß der Gerechtigkeit des Ak-
tes und des Gesagten und der Institutionen immer das Wort des 
Anderen ist, dem ich in meinem Urteil und in meinem Handeln 
ausgesetzt bin. Der Andere ist für mich ein Meister, der mir die 
Welt zeigt, weil sich mir alles um der Gerechtigkeit willen zeigt. 
Und an seinem Gebot misst sich meine Gerechtigkeit. Das ist mei-
ne Schwäche und zugleich meine ganze Kraft. 

In einem Aufsatz über Jean Wahl fragt Lévinas: »Wie spre-
chen?«39 Und er beschreibt die Art und Weise, wie er über Gedichte 
von Jean Wahl sprechen sollte, auch wenn dies sein Vermögen 
übersteigt:  

»Ich lege Wert darauf, aus Jean Wahls Denken eine Bedeutung darzu-
stellen, die sich nicht auf die Kohärenz – oder auf die Inkohärenz – der 
Signifikanten reduziert, die sie tragen, noch auf deren psychologische 
Entstehung. Man muß sich diesen Sinn anhören, ohne sich über Spuren 
zu beugen, um deren Logik zu prüfen oder deren Psychologie zu erfin-

38  E. Lévinas: Jenseits des Seins, S. 394 f. (Hervorhebung im Text). 
39  So der (nicht übersetzte) Untertitel des ersten Abschnitts des Aufsat-

zes. Emmanuel Lévinas: »Ohne Sein, ohne Haben – Jean Wahl«, in: 
Außer sich. Meditationen über Religion und Philosophie, aus dem 
Französischen von Frank Miething, München/Wien: Hanser 1991, 
S. 143-160, hier S. 143. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PASCAL DELHOM

130

den. Man muß im Gegenteil so darüber sprechen, als hebe man die Augen
zu einer Unterweisung, die von sich aus den psychologischen Beson-
derheiten des Meisters in ihrer Empirie oder in ihrem Schicksal voraus-
geht und gebietet, die sogar den Zufälligkeiten seines Temperamentes 
vorausgeht. Höchste Naivität oder höchste Aufmerksamkeit? […] Ich 
persönlich glaube, daß in einem solchen Hinhören das gehört wird, was 
sich in einem Denken an Kraft des Anstoßgebens und Wachrüttelns zu-
sammenballt.«40

Ist aber der Andere nicht immer der Meister und ist sein Wort 
nicht immer Unterweisung? Und muss man nicht immer so spre-
chen, so fragen, so vergleichen, als hebe man die Augen zu einer 
Unterweisung, anstatt nur über einen Gegenstand zu sprechen? 
Ist das philosophische Sprechen nicht immer ein hinhörendes 
Sprechen? Ist nicht gerade dies der Sinn des Skeptizismus und der 
Diachronie als Unterbrechung des philosophischen Diskurses? Ist 
nicht gerade dies die Art und Weise, wie die Philosophie zu spre-
chen hat, um der Gerechtigkeit willen? 

Literatur

Derrida, Jacques: »Gewalt und Metaphysik. Essay über das Den-
ken von Emmanuel Lévinas«, in: Die Schrift und die Differenz, 
aus dem Französischen v. Rodolphe Gasché u. Ulrich Köppen, 
Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1972, S. 121-235. 

Lévinas, Emmanuel: Die Spur des Anderen. Untersuchungen zur 
Phänomenologie und Sozialphilosophie, aus dem Französi-
schen v. Wolfgang N. Krewani, Freiburg/München: Alber 
1983.

Lévinas, Emmanuel: Wenn Gott ins Denken einfällt. Diskurse 
über die Betroffenheit von Transzendenz, aus dem Französi-
schen v. Thomas Wiemer, Freiburg/München: Alber 1985. 

Lévinas, Emmanuel: Ethik und Unendliches. Gespräche mit Phi-
lippe Nemo, aus dem Französischen v. Dorothea Schmidt, 
Graz/Wien: Passagen 1986. 

40  Ebd., S. 144 (fast vollständig veränderte und ergänzte Übersetzung). 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EMMANUEL LÉVINAS: DAS SKEPTISCHE SPRECHEN

131

Lévinas, Emmanuel: Totalität und Unendlichkeit. Versuch über 
die Exteriorität, aus dem Französischen v. Wolfgang N. Kre-
wani, Freiburg/München: Alber 1987. 

Lévinas, Emmanuel: »Ohne Sein, ohne Haben – Jean Wahl«, in: 
Außer sich. Meditationen über Religion und Philosophie, aus 
dem Französischen v. Frank Miething, München/Wien: Han-
ser 1991, S. 143-160.

Lévinas, Emmanuel: Jenseits des Seins oder anders als Sein ge-
schieht, aus dem Französischen v. Thomas Wiemer, Frei-
burg/München: Alber 1992. 

Lévinas, Emmanuel: »Ethik und Geist«, in: Schwierige Freiheit, 
Versuch über das Judentum, aus dem Französischen v. Eva 
Moldenhauer, Frankfurt a. M.: Jüdischer Verlag 1992. 

Lévinas, Emmanuel: Zwischen uns. Versuche über das Denken an 
den Anderen, aus dem Französischen v. Frank Miething, 
München/Wien: Hanser 1995. 

Montaigne, Michel de: Essais. Erste moderne Gesamtübers. v. 
Hans Stilett, Frankfurt a. M.: btb 1998. 

Weber, Elisabeth: Verfolgung und Trauma. Zu Emmanuel Lévi-
nas’ Autrement qu’être ou au-delà de l’essence, Wien: Passagen 
1990.

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


   

Philosophisch-poetische 
Archäologien nicht- 
affirmativer Rede 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


   

135

Stilo obscuro?  

Zur Sprache des Dionysius Areopagita 

WIEBKE-MARIE STOCK

Sti lo obscuro  

»Die Art des Vortrag des Dionysius ist bezeichnet durch den unge-
wöhnlich häufigen Gebrauch der Superlative und der mit dem priva-
tivum zusammengesetzten Worte, durch seine pomphaften Umschrei-
bungen der Namen von heiligen Dingen, durch den Schwulst seines 
Ausdrucks überhaupt, durch die Länge der Perioden, durch die immer 
wiederkehrenden Formeln und Ausdrücke der Bescheidenheit, durch 
die Unordnung, in welcher er seine Sätze durcheinanderwirft, durch die 
Wärme, womit er spricht, durch die Preziosität, mit welcher er einfache 
Ausdrücke einfacher Begriffe in ungewöhnlichere und höhere verwan-
delt.« »Unangenehm fällt auch die Länge der Perioden auf. Sie erklärt 
sich daraus, daß er immer den Drang in sich fühlt, alles, was er über 
den Gegenstand weiß und hat und ahnet zu sagen, und daß er beson-
ders im Buche von den göttlichen Namen in der Definition oder viel-
mehr in der Erklärung der einzelnen Benennungen alles jenes wieder-
holt anführet, was Gott als solcher unter gerade dieser Benennung ist, 
und wie er nicht gedacht werden kann und über was er alles erhaben 
ist.« »Denn im Grunde ist doch in der erwähnten Abhandlung [d.h. 
Über die göttlichen Namen] mit immer wiederkehrenden Worten und Sät-
zen, nur die einfache Behauptung ausgesprochen, daß alle Benennun-
gen Gottes in den heiligen Schriften nur dem Anscheine nach verschie-
den, in sich selbst und ihrem eigentlichen Sinne nach bloß Synonyme 
seyen.«1

1  Johann. G. B. Engelhardt: »Ueber den Styl der areopagitischen 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WIEBKE-MARIE STOCK

136

Das Urteil über die Sprache des Dionysius, das Johann Georg Veit 
Engelhardt 1823 in seiner Abhandlung »Ueber den Styl der areopa-
gitischen Schriften« fällt, ist streng; sein Stil lässt in Engelhardts 
Augen die gebotene Einfachheit der Sprache, »Klarheit, Innigkeit 
und Freiheit von Affektation«2 vermissen. Ganz ähnlich urteilt ein 
Jahrhundert später der bekannte Dionysius-Forscher J. Stiglmayr. 
Im Vorwort zu seiner Übersetzung des Traktats »Über die göttli-
chen Namen« heißt es:  

»Will man die verkünstelte, manirierte Eigenart dieser Sprache mit ih-
rem tautologischen Wortschwall, ihren ewigen Wiederholungen, for-
cierten Ausdrücken usw. nicht verwischen, so muß die deutsche Dik-
tion selbstverständlich darunter leiden. Immerhin war es mein Bemü-
hen, eine allzu sklavische Anlehnung an den griechischen Originaltext, 
der nicht von einem Griechen, sondern von einem syrischen Asiaten 
herrührt, zu vermeiden und mit korrekter Wiedergabe der Meinung des 
Autors eine genießbare Ausdrucksweise herzustellen.«3

Solcher Sprachkritik, der zahlreiche weitere Autoren sich anschlie-
ßen, steht freilich auf der anderen Seite höchstes Lob gegenüber. 
Was den einen als Höhepunkt theologischen Sprechens erscheint,4

Schriften«, in: ders., Die angeblichen Schriften des Areopagiten 
Dionysius, Sulzbach: Seidel 1823, S. 307-313, hier S. 307 u. S. 310f. 

2  Ebd., S. 312. 
3  Joseph Stiglmayr: »Vorrede und Einleitung«, in: Des heiligen Diony-

sius Areopagita angebliche Schriften über ›Göttliche Namen‹. An-
geblicher Brief an den Mönch Demophilos, übers. von Joseph 
Stiglmayr, BKV II/II, München: Josef Kösel & Friedrich Pustet 1932, 
S. 3-17, hier S. 4. Vgl. Joseph Stiglmayr: »Die Lehre von den Sacra-
menten und der Kirche nach Ps.-Dionysius«, in: Zeitschrift für ka-
tholische Theologie 22 (1898), S. 246-303, hier S. 259, S. 279 Fn. 1, 
S. 302.

4  Vgl. u.a. Kurt Ruh: Die mystische Gotteslehre des Dionysius Areo-
pagita (Bayerische Akademie der Wissenschaften. Philosophisch-
Historische Klasse Jahrg. 1987, Heft 2), München 1987, S. 45; Ysabel 
de Andia: Henosis. L’union à Dieu chez Denys l’Aréopagite, Lei-
den/New York/Köln: Brill 1996, S. 2; Hans Urs von Balthasar: 
Herrlichkeit. Eine theologische Ästhetik, Bd. 2: Fächer der Stille, 
Einsiedeln 1962, S. 181: »Sie ist in ihrer Art ein viel exakterer Aus-
druck für die Vision der Göttlichkeit Gottes als das meiste, was de-
finierende Theologie über Gott zu sagen vermag.« 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


STILO OBSCURO? ZUR SPRACHE DES DIONYSIUS AREOPAGITA

137

ist den anderen bloßer Schwulst, Pomp oder barocker Über-
schwang, der die Gedanken verschleiert.5

 Es macht das Besondere der Beschäftigung mit dem Werk des 
Dionysius aus, dass nicht nur die Logik der Gedankenführung, 
sondern die eigentlich in der Rhetorik beheimatete Frage des 
sprachlichen Stils auffallend oft und äußerst kontrovers behandelt 
wird. Interesse für die Stilfragen zeigen bezeichnenderweise nicht 
erst neuere Autoren.6 Schon Thomas von Aquin befasst sich im 
Proœmium seines Kommentars zu De divinis nominibus ausdrück-
lich mit Dionysius’ Stil. Nachdem er die ihm verfügbaren Werke 
des Corpus Dionysiacum aufgezählt und resümiert hat, konstatiert 
er im zweiten Abschnitt des Proœmiums deren dunklen Stil 
(»stilo obscuro«) und erörtert dessen spezifische Schwierigkeiten.7

5  Vgl. u.a: Dom Denys Rutledge: »Introduction«, in: ders., Cosmic 
theology. The Ecclesiastical Hierarchy of Pseudo-Denys: An Intro-
duction, New York 1965, S. 3-43, hier S. 10: »not only not adding 
anything to the meaning but rather serving as a kind of verbal 
smoke-screen obscuring the thought one is trying to elucidate«; Jean 
Vanneste: »La théologie mystique du pseudo-Denys l’Aréopagite«, 
in: Studia Patristica 5/3 (1962), S. 401-415, hier S. 404: »L’exposé 
systématique, voilé quelque peu par les artifices du langage 
mystérique, la manière même de présenter les arguments ... tout in-
dique le théoricien qui veut enseigner la vérité d’une doctrine.«; Jo-
seph Koch: »Augustinischer und Dionysischer Neuplatonismus«, in: 
Werner Beierwaltes (Hg.), Platonismus in der Philosophie des Mit-
telalters, Darmstadt: Wiss. Buchgesellschaft 1969, S. 316-342, hier 
S. 329: »Kein Zweifel, daß das die barocke, in Paradoxien schwel-
gende Sprache des Proklos ist.«; Endre von Ivánka: »Einleitung«, in: 
Dionysius Areopagita, Von dem Namen zum Unnennbaren, Aus-
wahl und Einleitung von Endre von Ivánka, Einsiedeln: Johannes 
Verlag 1981, S. 7-31, hier S. 30. 

6  Auch das Interesse Jacques Derridas knüpft an die Sprachproblema-
tik an, genauer an den Sprachgestus der negativen Theologie; vgl. 
Jacques Derrida: »Die différance«, in: Peter Engelmann (Hg.), 
Jacques Derrida: Randgänge der Philosophie, übers. v. Gerhard Ah-
rens, Wien: Passagen 1988, S. 29-52, hier S. 32/ frz.: La différance, in: 
Marges de la philosophie, Paris: Éd. de Minuit 1972. Jacques Derrida: 
Wie nicht sprechen. Verneinungen, übers. v. Hans-Dieter Gondek, 
Wien: Passagen 1989, S. 9f / frz.: Comment ne pas parler. Dé-
négations (1986), in: Psyché. Invention de l’autre, Paris 1987, 535-595. 

7  Thomas von Aquin: In librum beati Dionysii ›De divinis nominibus‹ 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WIEBKE-MARIE STOCK

138

Der dunkle Stil ist in Thomas’ Augen zunächst und grund-
sätzlich kein Zeichen sprachlicher Unfähigkeit, er ist vielmehr auf 
die Absicht zurückzuführen, die Lehren vor denen zu verbergen, 
die sie verspotten würden. Die Arkandisziplin, die verlangt, dass 
die heiligen Lehren nicht allen mitgeteilt werden dürfen, findet 
hier eine eigentümliche Form. Nicht, die Lehren gar nicht auszu-
sprechen oder nur den Eingeweihten gegenüber von ihnen zu 

expositio, Roma/Turino 1950, S. 1f. »Est autem considerandum 
quod beatus Dionysius in omnibus libris suis obscuro utitur stilo. 
Quod quidem non ex imperitia fecit, sed ex industria ut sacra et 
divina dogmata ab irrisione infidelium occultaret. Accidit etiam 
difficultas in praedictis libris, ex multis:  

 a) Primo, quidem, quia plerumque utitur stilo et modo loquendi quo 
utebantur platonici, qui apud modernos est insonsuetus. […]  

 b) Secunda autem difficultas accidit in dictis eius, quia plerumque ra-
tionibus efficacibus utitur ad propositum ostendendum et multoties 
paucis verbis vel etiam uno verbo eas implicat.  

 c) Tertia, quia multoties utitur quadem multiplicatione verborum 
quae, licet superflua videantur, tamen diligenter considerantivus 
magnam sententiae profunditatem continere inveniuntur.« 

 »Es ist auch zu betrachten, dass der selige Dionysius in allen seinen 
Büchern einen dunklen Stil verwendet. Das hat er freilich nicht aus 
Unfähigkeit getan, sondern aus Absicht, um die heiligen und göttli-
chen Lehren vor dem Spott der Ungläubigen zu verbergen. Die 
Schwierigkeit entsteht in den genannten Büchern aus verschiedenen 
Gründen: 

 a) Zunächst, weil er oft den Stil und die Redeweise verwendet, die 
die Platoniker verwandten und die bei uns Modernen ungebräuch-
lich ist. […] 

 b) Die zweite Schwierigkeit aber entsteht in seinen Aussagen da-
durch, dass er meistens wirksame Argumente verwendet, um sei-
nen Gedanken darzulegen und sie oft nur in wenige Worte oder nur 
ein einziges Wort ein-schließt. 

 c) Die dritte Schwierigkeit liegt darin, dass er oft eine gewisse 
Vervielfältigung von Worten verwendet, in denen man, auch wenn 
sie überflüssig erscheinen könnten, bei sorgfältiger Betrachtung eine 
große Tiefe der Aussage entdeckt.« – Die Übersetzung »Argument« 
für »ratio« (Vernunft, Überlegung, Grund, Denkart usw.) wurde 
gewählt, um zu unterstreichen, dass für Thomas der von Dionysius 
gewählte Stil kein bloß äußerlicher, rhetorischer Schmuck (ornatus) 
ist, sondern die Form des Denkens selbst. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


STILO OBSCURO? ZUR SPRACHE DES DIONYSIUS AREOPAGITA

139

sprechen, ist die Konsequenz, die Thomas Dionysius unterstellt, 
sondern sie auf eine so dunkle Weise zu sagen, dass der Spott kei-
nen Angriffspunkt bekommt. Die Sprache selbst ist so rätselhaft 
angelegt, dass nur der Eingeweihte sie auch verstehen kann.8

Das Dunkle des Stils ist aber für Thomas nicht etwas bloß Ge-
heimnisvoll-Diffuses, die Schwierigkeiten lassen sich vielmehr 
sprachanalytisch genau benennen.

Die erste der drei Schwierigkeiten, die er nennt, die im vorlie-
genden Zusammenhang aber nur erwähnt und nicht weiter ver-
folgt werden soll, ist die platonische Redeweise, die Thomas als 
zu seiner Zeit, also im eher aristotelisch geprägten Denkmilieu des 
13. Jahrhunderts, altertümlich und ungebräuchlich bezeichnet. Die 
zweite und dritte Schwierigkeit, die er aufzählt, kennzeichnen 
zwei gegenläufige Methoden. Während die erste wirksame Argu-
mente verwende und diese in wenige Worte oder gar nur ein Wort 
einschließe, vervielfältige die zweite die Worte, was oberflächlich 
erscheinen könnte, sich aber bei tieferer Betrachtung als große Tie-
fe des Gedankens herausstelle.

Die erste der beiden von Thomas genannten Methoden ist eine 
Reduzierung der Worte auf wenige oder gar ein einziges Wort, in 
dem die wirksamen Argumente eingeschlossen oder wörtlich ein-
gefaltet werden (implicat). Die Aussage sucht, eine höchstmögliche 
Dichte und Knappheit zu erreichen. Als Beispiele für diese Vorge-
hensweise lassen sich z.B. Neologismen wie  (hyper-
agnôstos, überunerkennbar) anführen: in einem einzigen Wort 
wird die Grundidee der negativen Theologie ausgedrückt, dass 
nämlich Gott unerkennbar ist, jedoch nicht in einem privativen 
Sinne, sondern dass er jenseits jedes Erkennbaren steht. Auch 
kurze Sätze oder Wortfolgen können zu dieser Methode gezählt 
werden: »alles Seiende und nichts vom Seienden (

, panta ta onta kai ouden tôn ontôn)«9 – Gott ist 

8  Hierauf kann in diesem Zusammenhang nicht ausführlicher einge-
gangen werden. 

9  DN 119,9 (596C) (WMS). Die Schriften des Dionysius werden mit 
Kürzeln nach dem griechischen Text der kritischen Ausgabe (Corpus 
Dionysiacum I. De divinis nominibus (DN), hrsg. v. Beate Regina 
Suchla, Patristische Texte und Studien 33, Berlin/New York 1990; 
Corpus Dionysiacum II. De coelestis hierarchia (CH), De eccle-
siastica hierarchie (EH), De mystica theologia (MT), Epistulae (Ep), 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WIEBKE-MARIE STOCK

140

der Seiende, er ist alles Seiende oder in allem Seienden, da er die 
Ursache alles Seienden ist, und zugleich ist er nichts vom Seien-
den, da er das Seiende überragt und »jenseits von allem«10 ist.

Die multiplicatio verborum ist die hierzu gegenläufige Methode; 
sie vervielfältigt die Worte und zeigt sich vor allem in langen Wort- 
und insbesondere Namensreihungen.11 Eine Vielzahl, aber auch 
eine Vielfalt von Worten und Namen zu verwenden, ist Merkmal 
dieser Methode. 

In seinem Traktat Über die mystische Theologie führt Dionysius 
selbst diese beiden Methoden an, wenn er von polylogos und 
brachylektos spricht, er fügt diesen beiden Bestimmungen freilich 
noch ein alogos hinzu: 

»Mir scheint das ein ausgezeichneter Gedanke zu sein: die gütige Allur-
sache kann mit vielen ( ) wie mit wenigen Worten 
( ) ausgesagt werden und sich zugleich auch der Aussage 
gänzlich entziehen ( )«.12

Was Dionysius generell über die Rede von Gott sagt, nämlich dass 
Gott in vielen und in wenigen Worten gesagt werden kann, gilt, 
Thomas zufolge, auch für Dionysius’ eigene Rede von Gott; von 
einem alogos, einer Wortlosigkeit, spricht Thomas jedoch nicht.

hrsg. v. Gunter Heil u. Adolf Martin Ritter, Patristische Texte und 
Studien 36, Berlin/New York 1991) zitiert, mit Angabe von Seite 
und Zeile und zusätzlich der Paginierung der Patrologia Graeca. Die 
deutsche Übersetzung wird mit Angabe des Übersetzers in eigener 
Übersetzung oder nach den folgenden Übersetzungen zitiert: 
Pseudo-Dionysius Areopagita, Über die himmlische Hierarchie. Über 
die kirchliche Hierarchie, übers. von Gunter Heil, Bibliothek der grie-
chischen Literatur 22, Stuttgart: Hiersemann 1986; ders., Die Namen 
Gottes, übers. von Beate Regina Suchla, Bibliothek der griechischen 
Literatur 26, Stuttgart: Hiersemann 1988; ders., Über die mystische 
Theologie und Briefe, übers. von Adolf Martin Ritter, Bibliothek der 
griechischen Literatur 40, Stuttgart: Hiersemann 1994.  

10  Vgl. u.a. MT 143,17 (1000C); MT 144,13 (1001A); DN 197,22-198,1 
(869D-872A); DN 210,20 (913A); DN 218,15 (949B). 

11  Als Beispiel vgl. u. das Zitat in »Namen«. 
12  MT 143,10f (1000C) (Ritter).  

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


STILO OBSCURO? ZUR SPRACHE DES DIONYSIUS AREOPAGITA

141

Reden und Schweigen 

Wortlosigkeit und Schweigen kennzeichnen die Einung mit dem 
Höchsten am Ende des Aufstiegs.13 In der Einung, die Vernunft 
und Denken übersteigt, kann es kein Sprechen mehr geben, da es 
auch kein Erkennen und keine Differenz zwischen Denkgegen-
stand und Denkendem gibt. Die Einung14 ist jedoch eine momen-
tane Erfahrung, die selten ist und nicht andauert. Der Sprache 
kommt daher eine wichtige Bedeutung zu, denn sie wird einer-
seits zum Ausdruck einer Erfahrung, die doch nicht ausgesagt 
werden kann, wenn derjenige, der sie erfahren hat, versucht von 
ihr zu sprechen, und sie führt andererseits zu eben jener Erfah-
rung hin, d.h. sie gewinnt anagogische, d.h. emporführende Funk-
tion. Zwischen Reden und Schweigen entwickelt sich eine Dialek-
tik. Im Aufstieg zur Einung verstummt die Sprache, da in der Ei-
nung selbst sprachliche Aussagen nicht mehr möglich sind. In der 
Mystischen Theologie versucht Dionysius, die Erfahrung der Ei-
nung in paradoxen Ausdrücken oder Umschreibungen zu be-
schreiben, wenn er z. B. von Erkennen durch Nichterkennen15

oder der Schau des »überlichten Dunkels«16 spricht. Die Sprache, 
die so zum Ausdruck der Einung wird, dient auf der anderen Sei-
te auch der Emporführung, der Anagogie und wendet sich wieder 
der Einung und dem Schweigen zu. Das Schweigen ist Anfangs- 
und Endpunkt des Redens. Die Einung im Schweigen ist der Gip-
fel der Annäherung an Gott, so dass alles Reden auf sie hin geord-
net ist, sei es als Rede aus der Einung heraus, sei es als Rede, die 

13  MT 147,8-10 (1033BC) (Ritter): »So werden wir auch jetzt, da wir in 
das Dunkel eintauchen, welches höher ist als unsere Vernunft, nicht 
(nur) in Wortkargheit, sondern in völlige Wortlosigkeit und ein 
Nichtwissen verfallen.« 

14  Zur Einung vgl. u.a. Ysabel de Andia: Henosis: l'union à Dieu chez 
Denys l'Aréopagite, Leiden [u.a.]: Brill, 1996; Ysabel de Andia: »La 
divinisation de l’homme selon Denys«, in: Diotima 23 (1995), 
S. 86-92; Werner Beierwaltes: Denken des Einen. Studien zur neu-
platonischen Philosophie und ihrer Wirkungsgeschichte, Frank-
furt a. M.: Klostermann 1985. 

15  MT 145,1-3 (1025A) (Ritter): » [...] im Nichtsehen und Nichterkennen 
den sehen und erkennen möchte, der unser Sehen und Erkennen 
übersteigt, (und zwar gerade) durch Nichtsehen und Nichterkennen.« 

16  MT 145,1 (1025A); vgl. MT 142,1f (997B). 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WIEBKE-MARIE STOCK

142

ins Schweigen hinein zielt. Auflösung der Sprache ins Schweigen 
und Wiederaufbau der Sprache aus dem Schweigen heraus sind 
komplementär.17

In seinem Traktat »Über die mystische Theologie« nennt Dio-
nysius die apophatische (negative) Theologie als den aufsteigen-
den Weg par excellence, wohingegen er der kataphatischen (affir-
mativen) Theologie den Abstieg zuordnet.18 Die Grundidee der 

17  Wie von Gott oder dem Höchsten, dem Einen zu sprechen sei, ist 
eine Frage, die nicht erst Dionysius beschäftigt. »Platon, Philo, the 
Gnostics and the Hermetics, Plotinus and the Cappadocian Fathers: 
all struggled with the problem of speaking of the unspeakable, the 
Unknown God.« (Carlos Steel: »Beyond the Principle of Contradic-
tion? Proclus’ ›Parmenides‹ and the Origin of Negative Theology«, 
in: Martin Pickavé (Hg.), Die Logik des Transzendentalen. Fest-
schrift für Jan A. Aertsen zum 65. Geburtstag, Berlin/New York: de 
Gruyter 2000, S. 581-599, hier S. 585). Ein und dasselbe Grundprob-
lem, nämlich die Unerkennbarkeit und Unsagbarkeit des Höchsten, 
des Einen oder des Göttlichen, beschäftigt all diese Denker, jedoch 
unterscheiden sie sich in der Art ihres Umgangs mit diesem Prob-
lem, in ihren Lösungsansätzen und im Stand ihrer Reflexion auf das 
Problem. Vgl. hierzu u.a. Philippe Hoffmann: »L’expression de 
l’indicible dans le néoplatonisme grec de Plotin à Damascius«, in: 
Laurent Lévy/Carlos Pernot (Hg.), Dire l’évidence, Paris: 
L’Harmattan 1997, S. 335-390. Zu Plotin, vgl. insbesondere W. 
Beierwaltes: Denken des Einen, S. 102-107 und Dominic O’Meara: 
»Le problème du discours sur l’indicible chez Plotin«, in: Revue de 
théologie et de philosophie 122 (1990), S. 145-156; zu Proklos vgl. 
insbesondere Carlos Steel: »›Negatio Negationis‹. Proclus on the Fi-
nal Lemma of the First Hypothesis of the Parmenides«, in: John J. 
Cleary (Hg.), Traditions of Platonism. Essays in Honour of John 
Dillon, Aldershot u.a: Ashgate 1999, S. 351-368; C. Steel: »Beyond the 
principle« ; Carlos Steel: »Au-delà de tout nom. Parménide 142A3-4 
dans l’interprétation de Proclus et de Denys«, in: Bart Jannsens u.a. 
(Hg.), Philomathestatos. Études de patristique grecque et textes by-
zantins offerts à Jacques Noret à l’occasion de ses soixante-cinq ans, 
Leuven u.a.: Peters 2004, S. 603-624; Michele Abbate: »Il ›linguaggio 
dell’ineffabile‹ nella concezione procliana dell’uno-in-sé«, in: Elen-
chos. Rivista di studi sul pensiero antico XXII/2 (2001), S. 305-327. 

18  Vgl. MT 145,7-14 (1025B). Der Begriff der »negativen Theologie« ist 
insofern problematisch, als der Begriff nur im Plural in einer Kapi-
telüberschrift auftaucht, bei der fraglich ist, ob sie von Dionysius 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


STILO OBSCURO? ZUR SPRACHE DES DIONYSIUS AREOPAGITA

143

apophatischen Theologie besagt, dass man von Gott nicht sagen 
könne, was er ist, sondern nur, was er nicht ist.19 Alles, was ist, 
muss ihm daher abgesprochen oder, anders ausgedrückt, von ihm 
negiert werden. Die Negation oder genauer das Absprechen muss 
Dionysius zufolge bei den niedrigen Namen beginnen; zuerst wer-
den Namen wie »Stein« oder »Fels« negiert, dann in aufsteigender 
Linie all die weiteren Namen aus dem Bereich des sinnlich Wahr-
nehmbaren wie »Wasser« oder »Sonne«. Weiter steigt die Negation 
hinauf durch den Bereich der intelligiblen Namen, die bis hin zu 
den höchsten Namen wie »Geist«, »Güte« oder »Gottheit« negiert 
werden.20 Dionysius unterscheidet zwischen den Negationen 
niedriger Namen und denen hoher Namen, indem er anmerkt, 
Gott sei eher »mit Leben und Güte gleichzusetzen als mit Luft und 
Stein«21. Dies zeigt, dass Dionysius im Aufstieg der Negationen ei-
nen aufsteigenden Erkenntnisfortschritt annimmt.22 Die Negation 

selbst stammt. Vgl. zur negativen Theologie u.a. Stanislas Breton: 
»Sens et portée de la Théologie Négative«, in: Ysabel de Andia 
(Hg.), Denys l’Aréopagite et sa postérité en Orient et Occident, 
Paris: Institut d`Études Augustiniennes 1997, S. 629-643; John N. 
Jones: »Sculpting God: The Logic of Dionysian Negative Theology«, 
in: Harvard Theological Review 89/ 4 (1996), S. 355-371; James W. 
Douglass: »The negative Theology of Dionysius the Areopagite«, in: 
The Downside Review 81/262 (1963), S. 115-124; Vladimir Lossky: 
»La théologie négative dans la doctrine de Denys l’Aréopagite«, in: 
Revue des sciences philosophiques et théologiques 28 (1939), S. 204-
221; C. Steel: »Beyond the principle«, S. 585; C. Steel: »›Negatio 
Negationis‹«, S. 367. Auch die Diskussion zwischen Derrida und 
Marion hat die negative Theologie zum Thema; vgl. u.a. J. Derrida: 
»Die différance«; J. Derrida: Wie nicht sprechen; Jean-Luc Marion: 
»Au nom ou comment le taire«, in: De surcroît. Études sur les 
phénomènes saturés, Paris 2001, S. 155-195; vgl. hierzu und zu Dio-
nysius besonders Dirk Westerkamp: Via negativa. Sprache und 
Methode der negativen Theologie, München : Fink 2006, Kap. 1 zu 
Dionysius, Kap. 5 zu Derrida und Marion. 

19  CH 12,16f (140D): , .
20  MT 149,8f (1048A) (Ritter). 
21  MT 147,19f (1033CD) (Ritter). 
22  Dies ist vermutlich der Grund, warum Mortley Dionysius »a posi-

tive view of language« zuschreibt, vgl. Raoul Mortley: From Word 
to Silence, 2 Bde., Bonn: Christian and Greek 1986, Bd. 2: The Way of 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WIEBKE-MARIE STOCK

144

erstreckt sich auch auf entgegengesetzte Aussagen23 und durch-
bricht so den Satz vom Widerspruch. In den beiden letzten Kapi-
teln der Mystischen Theologie vollzieht Dionysius eben diesen Auf-
stieg und steigt durch die Negationen empor, um in einem »jenseits 
des ganzen« ( ) zu enden.24 Der Aufstieg endet 
im Schweigen, das letztlich allein der Unsagbarkeit angemessen ist.  

Wenn aber letztlich nur das Schweigen angemessen ist und die 
Negation der Königsweg dorthin, stellt sich die Frage, welche 
Funktion den anderen Wegen der Theologie zukommt, insbeson-
dere der kataphatischen/affirmativen Theologie. Stimmt, was 
Dionysius sagt, wenn er der kataphatischen Theologie den Ab-
stieg zuordnet? Oder ist nicht auch diese Sprache auf das Schwei-
gen, das alogos und den Aufstieg hingeordnet? Müsste man nicht 
auch die vielen und wenigen Worte und nicht nur die Negationen 
als Spielarten negativer Theologie begreifen? 

Namen

Im Traktat Über die göttlichen Namen fragt Dionysius, wie Gott 
denn zu benennen sei, wenn er als »unbenennbar und überna-
menhaft« verstanden werden muss.25 Der Unsagbarkeit entsprä-

Negation, S. 221-241 (Kap. 12). Proklos hingegen betont die Radika-
lität der Negativität stärker; bei ihm führen die Negationen zu kei-
nerlei Wissen und sind nur eine Vorbereitung für den Aufstieg, vgl. 
C. Steel: »Beyond the principle«, S. 598-599; in Abgrenzung der pro-
klischen Negationen von der negatio negationis des Meister Eckhart, 
vgl. C. Steel: »›Negatio Negationis‹«, passim, bes. S. 367f. 

23  Vgl. u.a. MT 149,3f (1048 A) (Ritter): »weder Größe noch Kleinheit, 
weder Gleichheit noch Ungleichheit, weder Ähnlichkeit noch Un-
ähnlichkeit«. Die Negation gegensätzlicher Aussagen ist eine Be-
sonderheit des Dionysius, die sich bei Proklos noch nicht findet und 
die Cusanus später weiterführen wird, vgl. hierzu C. Steel: »Beyond 
the principle«, S. 585. 

24  MT 150,9 (1048B (WMS). 
25  DN 116,3-6 (593AB) (Suchla): »[...] wenn es von ihm weder eine Sin-

neswahrnehmung gibt noch eine Vorstellung, eine Ansicht, einen 
Namen, eine Aussage, eine Berührung oder eine Kenntnis, wie kann 
dann von uns die Abhandlung Über die Namen Gottes verfaßt wer-
den, da sich doch die alle Begriffe überschreitende Gottheit als un-
benennbar und übernamenhaft zeigt?« 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


STILO OBSCURO? ZUR SPRACHE DES DIONYSIUS AREOPAGITA

145

che es, könnte man schlussfolgern, ihn gar nicht zu benennen, je-
doch benennen ihn Schrift und Überlieferung. Gott ist »anôny-
mos« und »polyônymos«: 

»Weil die Gottkünder dies wissen, besingen sie diese sowohl als na-
menlos als auch mit jedem Namen.« (»

.«)26

»Namenlos auf der einen Seite … Vielnamig auf der anderen…« 
(» , … …,«).27

Die Gottkünder (theologoi) wissen zum einen, dass »diese«, d.h. 
»die gottursprüngliche Überwesenheit«28 nicht ausgesagt werden 
kann, und zum anderen, dass sie als Ursache von allem besungen 
werden muss.29 Anonym, also namenlos, ohne Namen, ist Gott, da 
kein Name ihn, der alles übersteigt, adäquat in seinem Wesen be-
zeichnen kann. Es kommt ihm aber auch jeder Name zu, da alles 
Geschaffene ihn bezeichnet, insofern er Urheber aller Dinge ist, er 
ist daher vielnamig, polyonym. Dionysius führt zunächst mehrere – 
sehr frei ausgelegte und verknüpfte – Schriftworte als Beleg für 
die Namenlosigkeit an30 und zählt dann eine lange Reihe von Na-
men auf, die in der Schrift Gott zugesprochen werden. In dieser 
bemerkenswerten Passage präsentiert Dionysius eine Fülle von 
Gottesnamen aus dem intelligiblen und sinnlichen Bereich.

»Vielnamig aber, wie wenn sie sie einführend einführen als sagende: 
›Ich bin der Seiende‹, das Leben, das Licht, der Gott, die Wahrheit, und 
wenn selbst die Gottweisen die Ursache von allem vielnamig aus allem 
Verursachten heraus besingen als gut, als schön, als weise, als liebens-
wert, als Gott der Götter, als Herr der Herren, als Heiligen der Heiligen, 
als Ewigkeit, als Seienden und als Ursache der Ewigkeit, als Spender/ 
Führer des Lebens, als Weisheit, als Geist (nous), als Verstand/Wort 
(logos), als Kenner, als den, der alle Schätze jeglichen Wissens im vo-
raus hat/übertrifft, als Kraft, als Herrscher, als König der Könige, als 

26  DN 118, 2f (596 ) (WMS). 
27  DN 118,4.11 (596A). 
28  DN 117,5 (593C) (WMS): »  … «,

»die gottursprüngliche Überwesenheit«. Suchlas Übersetzung »erz-
göttlich« ist m.E. nicht angemessen. 

29  DN 117,13 (593D): .
30  DN 118,4-10 (596A). 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WIEBKE-MARIE STOCK

146

Alten der Tage, als nie alternd und unveränderlich, als Rettung, als Ge-
rechtigkeit, als Heiligung, als Erlösung, als an Macht alles Übertref-
fenden und als im zarten Hauch (erscheinend). Und sie sagen auch, 
dass sie [d.h. die Ursache] in den Geistern ist und in den Seelen und in 
den Körpern und im Himmel und in der Erde und zugleich derselbe in 
demselben, inkosmisch, umkosmisch, überkosmisch, überhimmlisch, 
überwesenhaft, Sonne, Stern, Feuer, Wasser, Wind/Hauch, Tau, Wolke, 
Stein und Fels, alles Seiende und nichts vom Seienden.«31

Diese Textpassage führt vor Augen, was Thomas von Aquin die 
multiplicatio verborum nennt: eine Vielzahl und Vielfalt an Namen. 
Zudem sind nicht wenige der Ausdrücke, wie z.B. »inkosmisch« 
oder »überwesenhaft« gute Beispiele für die Methode der Ein-
schließung und Verdichtung.  

Der überwiegende Teil der in diesem Zitat aufgezählten Got-
tesnamen entstammt dem intelligiblen Bereich, einige Namen je-
doch gehören zu denjenigen Namen, die aus dem Bereich des sin-
nlich Wahrnehmbaren stammen und damit in den mehrfach er-
wähnten, vermutlich fiktiven Traktat Über die symbolischen Theo-
logie einzuordnen sind.32 Der Unterschied dieser beiden Namens-
arten, an dem Dionysius sonst streng festhält,33 spielt an dieser 
Stelle auffälligerweise keine Rolle. Die Namen sind zum Teil bibli-

31  DN 118,11-119,9 (596ABC) (WMS): … , ,

,

.

,

, , , , ,

, , , , , , ,

, .

32  Vgl. z.B. DN 121,1-3 (597B). Zur Symbolischen Theologie, vgl. u.a. 
Otto Semmelroth: »Die  des Ps.-Dionysius 
Areopagita«, in: Scholastik 27 (1952), S. 1-11; Jean Pépin: »Aspects 
théoriques du symbolisme dans la tradition dionysienne. Antécé-
dents et nouveautés«, in: Simboli e simbologia nell’alto medioevo. 
Settimani di studio del centro italiano di studi sull’ alto Medioevo 
23/1, Spoleto 1976, S. 33-66; Charles-André Bernard: »Les formes de 
la Théologie chez Denys l’Aréopagite«, in: Gregorianum 59 (1978), 
S. 39-69, hier S. 60-69; Ch.-A. Bernard: »La triple forme du discours 
théologique dionysien au moyen âge«, in: Ysabel de Andia (Hg.), 
Denys l’Aréopagite, S. 503-515. 

33  Vgl. u. a. DN 211,7-9 (913B). 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


STILO OBSCURO? ZUR SPRACHE DES DIONYSIUS AREOPAGITA

147

scher, zum Teil philosophischer Herkunft34, zum Teil scheinen sie 
bloß aneinandergereiht, zum Teil mit Bedacht gruppiert zu sein.  

Am Schluss dieser Passage – sie sei noch einmal zitiert – treibt 
Dionysius seine Gottesnamen zunächst in schwindelerregende 
geistige Höhen, um dann in einem Reigen von sinnlichen Namen 
zu enden:  

»Und sie sagen auch, dass sie [d.h. die Ursache] in den Geistern ist und 
in den Seelen und in den Körpern und im Himmel und in der Erde und 
zugleich derselbe in demselben, inkosmisch, umkosmisch, überkos-
misch, überhimmlisch, überwesenhaft, Sonne, Stern, Feuer, Wasser, 
Wind/Hauch, Tau, Wolke, Stein und Fels«35.

Die Ursache ist in den Geistern, Seelen und Körpern und damit in 
allem Seienden, im Himmel und auf der Erde, d.h. überall. Diese 
Allgegenwärtigkeit der göttlichen Ursache sucht Dionysius dann 
mit einigen Adjektiven zu fassen, die immer mehr die Jenseitigkeit 
des Göttlichen betonen: »inkosmisch« ist Ausdruck für die Allge-
genwärtigkeit im Kosmos, »umkosmisch« besagt, dass die Ursa-
che den Kosmos umfasst und demnach außerhalb von ihm steht, 
»überkosmisch« und dann im folgenden »überhimmlisch« unter-
streichen und steigern die Jenseitigkeit. Den höchsten Punkt in 
dieser Aufstiegsbewegung erreicht Dionysius mit dem Ausdruck 
»hyperousion«: Über dem Sein oder über dem Wesen steht diese 
Ursache, ist also allem entrückt. Von dieser weitesten Ferne und 
höchsten Unfassbarkeit springt die Aufzählung der Gottesnamen 
in einen sehr greifbaren und fassbaren Bereich, denn Dionysius 
fährt hiernach mit den Worten »Sonne, Stern, Feuer, Wasser, 
Wind, Tau, Wolke, Stein und Fels« fort. Nach der steilen Auf-
stiegsbewegung zum »hyperousion« folgt nun, was die Würde der 
Namen angeht, eine Abwärtsbewegung. »Sonne« gilt Dionysius 
als hoher Name, »Feuer« und »Wasser« sind Beispiele für mittlere 
Namen, wohingegen der »Fels« ein Name aus dem niedrigsten 
Bereich ist. Der gesamte Bereich der symbolischen Theologie von 

34  Der Apparat der kritischen Ausgabe gibt fast für jeden dieser Na-
men eine Bibelstelle an. Dies verschleiert jedoch, dass in sehr vielen 
Fällen, wie z.B. bei »hyperouranion« oder »perikosmion«, die Be-
griffe, die Dionysius verwendet, nicht in der Septuaginta stehen, 
sondern Formulierung des Dionysius sind. 

35  DN 119,5-9 (596BC) (WMS).  

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WIEBKE-MARIE STOCK

148

höchsten Namen bis zu unähnlichen, unpassenden Ähnlichkeiten 
wird in diesen neun Gottesnamen abgesteckt.36

Auffällig ist die Bewegungsrichtung, die Dionysius’ Namens-
gebung in der gesamten Textpassage verfolgt. Die ersten Namen 
weisen keine bedeutenden Auf- oder Abstiege auf, was sich dann 
im zweiten Abschnitt ändert. Auf den Aufstieg in die höchsten 
geistigen Höhen folgt ein Sprung zu den sinnlichen Namen und 
dann ein Abstieg in der Würde der Namen. Bildlich gesprochen 
wäre der erste Teil der Namensaufzählung einer leichten Wellen-
bewegung vergleichbar, während der letzte Teil einem hohen 
Wellenkamm gleicht, auf den sich die Namen in ihrer höchsten 
Verdichtung/Einfaltung hinaufschwingen, von dem sie sich her-
abstürzen, um in einem tiefen Wellental zu verschwinden. Die 
leichte, schaukelnde Bewegung der ersten Namen ist ruhig und 
beruhigend, der steile Aufstieg aber reißt den Leser aus dieser 
Ruhe, zieht ihn in die Höhe, schleudert ihn nach der rasanten 
Fahrt hinab und lässt ihn in die Tiefen der Namen sinken. Die 
Schlussworte »alles Seiende und nichts vom Seienden« (

) beenden die heftige Bewegung und 
fangen den Leser wieder auf. Sie schließen den Kreis zu den ersten 
Namen, wo von dem »Seienden« gesprochen wurde. Die gesamte 
vorherige Bewegung wird in diesen letzten Worten eingefaltet. 

Dionysius führt nicht nur die enge Verbindung von sinnlichen 
und geistigen Namen vor Augen, sondern zeigt auch, dass nicht 
ausschließlich der negativen Theologie die Aufstiegsbewegung 
zugeordnet werden darf, sondern dass es möglich ist, innerhalb 
der Namenszusprechungen Aufstiege und Abstiege zu vollziehe.

Die Aneinanderreihung von Namen selbst stellt eine Form der 
Negation dar. Kein Name kann Gott fassen, daher muss jeder der 
aufgeführten Namen negiert werden, und dies wird er hier nicht 
durch ein »nicht«, sondern in der Ergänzung und Ablösung durch 
einen weiteren Namen. Wenn Gott »Licht« genannt wird und 
»König«, werden beide Namen durch die Zusammenstellung zu-
gleich relativiert, bzw. negiert, denn ein »König«, der zugleich 
»Licht« ist, ist kein König im üblichen menschlichen Sinne. Die 
Namensvielfalt führt die Beschränktheit der Namen ebenso vor 
Augen, wie dies die Negation vermag, so dass sie zu einem Weg 
der negativen Theologie wird.

36  Zu der Konzeption »unähnlicher Ähnlichkeiten«, vgl. CH II. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


STILO OBSCURO? ZUR SPRACHE DES DIONYSIUS AREOPAGITA

149

Die Sprache gewinnt anagogische Funktion. In dieser Textpas-
sage begreift der Leser nicht nur die Möglichkeit von Auf- und Ab-
stiegsbewegungen, sondern vollzieht diese im Durchgang durch 
die Namen; der Text selbst regt ihn an und geleitet ihn bei dieser 
Gedankenbewegung. Wie ihn die immer höher steigenden Ne-
gationen dem Schweigen der Einung näher bringen können, so zie-
hen auch die aneinandergefügten Namen den Leser immer näher 
hin zu dem Unsagbaren, der sich weder in den vielen Worten noch 
in der Konzentration weniger Worte fassen lässt. Jedem sprach-
lichen Zugriff entzieht er sich und zieht so den Leser in der Abfolge 
der Worte immer weiter hinter sich her. Die Sprache gewinnt ana-
gogische Funktion, da sie dem Leser in immer stärkerer Wiese das 
Unsagbare vorführt und eine Bewegung auf es hin anregt. 

Grenzen der  Viel fa l t  

Man könnte sich die multiplicatio verborum rein sprachlogisch ge-
sehen grenzenlos denken. Bei Dionysius hält sie sich jedoch 
grundsätzlich an das Repertoire der Hl. Schrift, in der sich Gott 
selbst mit einer Vielzahl von Namen offenbart.37 Es ist freilich ex-
zessiv und kreativ auszuschöpfen. Die Grenzen der Namenvielfalt 
müssten folglich durch die Hl. Schrift selbst gegeben sein. Diony-
sius überschreitet diese von ihm selbst behauptete Grenze jedoch 
immer wieder, wenn er weitere, insbesondere philosophische Na-
men, Begriffe aus anderen Tradition oder Neologismen hinzu-
nimmt.38 Eine Begründung für dieses Vorgehen gibt er in einer 
Textpassage der Schrift Über die göttlichen Namen, in der es um den 
Gottesnamen »erôs« geht, der anders als »agapê« nicht biblischen 
Ursprungs ist und daher von christlichen Denkern nicht selten ab-
gelehnt wurde, da sie in ihm weniger die wohltätige christliche 
(Nächsten-)liebe sahen als die leidenschaftliche Liebe: 

37  DN 108,6-8 (588A) (Suchla): »Man darf demnach überhaupt nicht 
wagen, irgendetwas über die überwesentliche und verborgene 
Gottheit zu sagen oder gleichwohl zu denken mit Ausnahme des-
sen, was uns durch göttliche Eingebung in der Heiligen Schrift geof-
fenbart worden ist.« 

38  Als Beispiele genannt seien hier nur »hyperousion«, »logia« als Be-
zeichnung der Hl. Schrift, »thearchia« als Bezeichnung für Gott. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WIEBKE-MARIE STOCK

150

»Es soll aber niemand argwöhnen, daß wir den Namen ›Eros‹ wider die 
Heilige Schrift ehren. Denn meines Erachtens ist es verständnislos und 
töricht, nicht den Sinn der Absicht zu bedenken, sondern nur die Wort-
wahl. Dieses ist nicht den Menschen eigen, die das Göttliche zu erken-
nen wünschen, sondern nur denen, die leeren Schall aufnehmen und 
diesen von außen bis zu den Ohren, aber nicht weiter festhalten und 
nicht wissen wollen, was eine solche Redeweise bedeutet, wie man sie 
nämlich mit Hilfe anderer gleichbedeutender und deutlicherer Rede-
wiesen erklären muß, die ferner noch dazu sinnlose Buchstaben und 
Schriftzeichen dulden, außerdem unbekannte Silben und Redewendun-
gen, die nicht den geistigen Teil ihrer Seele erreichen, sondern nur au-
ßen um ihre Lippen und Ohren durcheinander klingen. Als ob es nicht 
erlaubt wäre, die Zahl vier durch zweimal zwei zu bezeichnen oder ge-
radlinige Figuren durch lineare Figuren oder das Mutterland durch das 
Vaterland oder etwas anderes von dem, was aufgrund mannigfacher 
Teile der Sprache ein und dasselbe bedeutet.«39

Drei Momente sind in dieser Textpassage hervorzuheben. Zum 
ersten unterscheidet Dionysius »Wortwahl« und »Sinn der Ab-
sicht«, zum zweiten verwahrt er sich gegen unverständliche Aus-
drücke und argumentiert zum dritten für die Möglichkeit, Gegen-
stände oder Sachverhalte mit verschiedenen synonymen Ausdrü-
cken zu bezeichnen.  

Der dritte, eher unproblematische Aspekt betrifft die Möglich-
keit, synonyme Ausdrücke zu verwenden, was Dionysius in der 
multiplicatio verborum nutzen kann. Schwieriger sind der erste und 
zweite Aspekt, die weitergehende Fragen aufwerfen.

Der erste Aspekt bezieht sich auf das Problem, das mit dem 
Namen erôs verbunden ist. Die Konnotationen der leidenschaftli-
chen Liebe und der Sinnlichkeit erscheinen im christlichen Rah-
men und insbesondere auf Gott bezogen unpassend. Wenn Dio-

39  DN 156,2-13 (708CD) (Suchla). , ,

,

. […] ,

’ ,

, ’

. […] 

.

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


STILO OBSCURO? ZUR SPRACHE DES DIONYSIUS AREOPAGITA

151

nysius von der lexis die dynamis tou skopou unterscheidet, so möch-
te er nicht agapê und erôs als Synonyme darstellen, die das gleiche 
bezeichnen. Der Akzent liegt vielmehr auf einem anderen Aspekt, 
nämlich auf dem richtigen Verständnis des Namen erôs. Dieser 
darf nicht in äußerlicher Sicht als leidenschaftliche und sinnliche 
Liebe verstanden werden, muss vielmehr richtig begriffen werden 
als ekstatisch und voll einigender Kraft; der menschliche erôs hin-
gegen ist bloß ein »Trugbild« ( ) des wahren Eros,40 den es 
zu begreifen gilt. Nicht ein oberflächliches Urteil, sondern eine 
tiefgehende Betrachtung des Namens gibt Aufschluss über seine 
Angemessenheit als Gottesname und seine Anschlussfähigkeit an 
das grundlegende biblische Repertoire.  

Der zweite wichtige Aspekt in dieser Textpassage ist die Frage 
nach unverständlichen Ausdrücken und unsinnigen Worten. Dio-
nysius wendet sich gegen diejenigen, die »noch dazu sinnlose 
Buchstaben und Schriftzeichen dulden, außerdem unbekannte Sil-
ben und Redewendungen«. Er setzt sich hierin klar von der Theo-
rie des Neuplatonikers Jamblich ab, der in seiner Schrift De mys-
teriis die Auffassung vertritt, man dürfe keinesfalls die ›barbari-
schen‹ Götternamen durch andere, verständliche ersetzen, denn 
sie seien von den Göttern selbst gegeben und hätten gerade da-
durch die höchste Wirksamkeit. Gerade als den Menschen Unver-
ständliche, Bedeutungslose entsprächen sie der unaussprechlichen 
Gottheit am meisten; es kommt nur auf die korrekte Aussprache 
dieser Worte an, die als gottgegeben die Götter bewegen können.41

Nach Ansicht des Dionysius darf es hingegen, so sehr die 
Sprache an die Grenze ihrer Leistungsfähigkeit zu treiben ist, 
mysteriöse Ausdrücke, die dem Hörer, ja dem Sprecher selbst un-
verständlich bleiben, nicht geben. Der Sprachprozess ist, so 
schwierig er ist, ein das Verstehen beanspruchender. 

40  DN 158,2 (709C) (Suchla). 
41  Jamblich: Les mystère d’Égypte, hrsg. u. übers. v. Édouard des 

Places, Paris: Les Belles Lettres 1966, V II 5: »Avantage des noms 
barbares«, (257,1-260,2). Vgl. zum Unterschied zwischen Jamblich 
und Dionysius Wiebke-Marie Stock: Theurgisches Denken. Zur 
kirchlichen Hierarchie des Dionysius Areopagita, Berlin/New York: 
Walter de Gruyter 2008, Kap. 6 anagôgia, »Vollzug und Verständnis«. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WIEBKE-MARIE STOCK

152

Schluss 

Obwohl Gott alogos ist und seiner Unerkennbarkeit und Unsag-
barkeit letztlich nur das Schweigen angemessen ist, hat die Spra-
che im Corpus Dionysiacum eine wichtige Bedeutung. Sie ist Aus-
druck des alogos, in vielen und wenigen Worten, in Negationen, 
und sie ist Hinführung zum alogos. Nicht nur den Negationen und 
Widersprüchen kommt dabei anagogische Funktion zu,42 sondern 
der gesamten Sprache, der eine starke Dynamik eigen ist.43 Die 
Wortvielfalt zahlloser Namen hat die Qualität negativer Theolo-
gie, da die Vervielfältigung der Namen eine Negation eines jeden 
einzelnen Namens ist, der durch die anderen Namen negiert wird. 
Affirmative Aussagen können die Kraft von Negationen gewin-
nen. Das gilt nicht nur für die Wortvielfalt, die eine inhärente Ne-
gation darstellt, sondern auch für die eingefalteten Aussagen: »das 
Übergute, das Übergöttliche, das alle Begriffe Überschreitende, das 
Überlebensvolle, das Überweise und alle Bezeichnungen, die zur 
überragenden Privation (  […] )
gehören«44.

Das gesamte Gebilde der dionysischen Sprache ist durch die 
Ausrichtung auf das Unsagbare geprägt und auf es hin gerichtet. 
Ihre unterschiedlichen Teile üben ihre anagogische Funktion auf 
unterschiedliche Weise aus, gerichtet sind sie aber alle nach oben. 
Anschaulich macht dies Scazzosos Vergleich der dionysischen 
Sprache mit der byzantinischen Architektur. Er sieht eine Parallele 
zwischen der Sprache (linguaggio) und den Ausdrucksweisen der 

42  Vgl. R. Mortley: The Way of Negation, S. 239: »The contradiction 
arises out of a desire to supersede language, just as the via negativa 
does. Both manoeuvres are examples of speculative philosophy try-
ing to cause language to rise above itself, to move out of its own 
limits.«; Alain Michel: »L’évidence ineffable de Denys l’Aréopagite 
à Vico, en passant par saint Anselme«, in: L. Lévy/C. Pernot (Hg.), 
Dire l’évidence (1997), S. 391-401, hier S. 395: »Au-delà de ces indi-
cations, qui attestent la competence technique de leur auteur, il faut 
considérer ceci: le sens, toujours, dépasse le sens, et l’évidence 
l’évidence. La pratique du langage et les moyens qu’il emploie sont 
particulièrement aptes à nous le faire savoir ou à nous le confirmer.« 

43  Vgl. Démètre Lang: »Le discours de la théologie négative face à 
l’indicible chez Denys«, in: Diotima 23 (1995), S. 81-85, hier S. 82f. 

44  DN 125,14-16 (640B) (Suchla). 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


STILO OBSCURO? ZUR SPRACHE DES DIONYSIUS AREOPAGITA

153

byzantinischen Künstler45; die Sprache sei ein Wortbauwerk, das 
der Idee und dem Denken entspreche, und den Leser kraftvoll 
nach oben ziehe, wie es auch die Architektur der byzantinischen 
Basiliken mit dem Betrachter vermöchte.46

Die Unsagbarkeit und Undenkbarkeit Gottes auszudrücken, 
indem man geheimnisvolle, unverständliche Namen verwendet, 
könnte durchaus als sinnvolles Vorgehen erscheinen. Bei Diony-
sius hingegen ist diese Vorgehensweise ausgeschlossen, er fordert 
das Verständnis der Namen. Die Art der Emporführung, die er 
verlangt, ist erkenntnishaft und beruht nicht bloß auf der Ver-
wendung überkommener Formeln.

Auf die gesamte Sprache bezogen bedeutet dies, dass der Stil 
zwar dunkel sein darf, Unverständliches aber ausgeschlossen blei-
ben muss. Immer wieder die gleichen unverständlichen Ausdrü-
cke zu benutzen, würde bedeuten, dass kein Fortschritt in der Er-
kenntnis und kein Aufstieg möglich ist; verwendet man hingegen 
dunkle, aber verständliche Worte, so fordern diese das Nachden-
ken und haben anagogische Funktion. Der dunkle Stil dient also 
nicht nur dem Schutz der heiligen Lehren vor dem unkundigen, 
wie Thomas zu Beginn unterstellt, sondern auch der Anagogie des 
kundigen Lesers. 

Eine pure Wortvielfalt, die den Leser bisweilen sogar über-
wältigt, wäre nicht emporführend, wenn sie dem Verständnis 
nicht zugänglich wäre. Ihre Wirkung wäre nichtig, wenn sie nur 
durch den Wortklang und die Vielfalt überwältigte und nicht zu-
gleich oder vielmehr vor allem dem Nachdenken offenstünde. Die 
Tiefe des Gehalts, von der Thomas von Aquin spricht, erschließt 
sich erst in der Reflexion, die sich durch die Schwierigkeiten des 
dunklen Stils hindurcharbeiten muss. Eine Verschleierung des In-
halts ist dies keineswegs, da gerade erst im Durchgang durch die-
se Reflexion eine angemessene Haltung und Bemühung für die 

45  Piero Scazzoso: Ricerche sulla struttura del linguaggio dello 
Pseudo-Dionigi Areopagita. Introduzione alla lettura delle opere 
pseudo-dionisiane, Milano 1967, S. 133. 

46  Ebd., S. 134: » un edificio verbale di un particolare tipo che non solo 
si adatti all’idea e al pensiero, ma anche che possega delle proprietà 
che agiscano dinamicamente sul lettore constringendolo e spingen-
dolo quasi verso una direnzione certa, così come l’architettura delle 
celebri basiliche bizantine [...]«. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WIEBKE-MARIE STOCK

154

Gotteserkenntnis zustande kommen und Emporführung gerade 
erst durch diese Anstrengung erreicht wird. Insofern lässt sich das 
Corpus Dionysiacum nicht bloß als »eine Vision, aber kein Argu-
ment« beschreiben.47 Wenn Dionysius auch nur selten argumen-
tiert, so beschränkt sich die Sprachform seiner Texte doch nicht 
darauf, eine bloß assoziative Vision zu sein. Sie ist vielmehr in der 
semantischen Verdichtung und in der aufs Äußerste durchdach-
ten Parataxe der Sprachglieder ein subtiles, das Nachdenken for-
derndes und förderndes Spiel im dunklen Stil.

Literatur

Schriften des Dionysius Areopagita 

Corpus Dionysiacum I. De divinis nominibus (DN), hrsg. v. Beate 
R. Suchla, Patristische Texte und Studien 33, Berlin/New 
York: de Gruyter 1990. 

Corpus Dionysiacum II. De coelestis hierarchia (CH), De ecclesi-
astica hierarchie (EH), De mystica theologia (MT), Epistulae 
(Ep), hrsg. v. Günter Heil/Adolf M. Ritter, Patristische Texte 
und Studien 36, Berlin/New York: de Gruyter 1991. 

Über die himmlische Hierarchie. Über die kirchliche Hierarchie, 
übers. von Günter Heil, Bibliothek der griechischen Literatur 
22, Stuttgart: Hiersemann 1986. 

Die Namen Gottes, übers. von Beate R. Suchla, Bibliothek der 
griechischen Literatur 26, Stuttgart: Hiersemann 1988. 

Über die mystische Theologie und Briefe, übers. von Adolf M. 
Ritter, Bibliothek der griechischen Literatur 40, Stuttgart: Hier-
semann 1994.

47  Ekkehard Mühlenberg: »Die Sprache der religiösen Erfahrung bei 
Pseudo-Dionysius Areopagita«, in: Christian Faith and greek Philo-
sophy in later Antiquity, Leiden/New York/Köln 1993, S. 129-147, 
hier S. 147: »… unterdrückt Dionysius den dialektischen Diskurs 
und das dialektische Argumentieren. Dionysius ist sozusagen eindi-
mensional, es ist die Darstellung eines geschlossenen metaphysi-
schen Systems ohne den Versuch, in das System hineinzuführen, ei-
ne Vision, aber kein Argument.« 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


STILO OBSCURO? ZUR SPRACHE DES DIONYSIUS AREOPAGITA

155

Weitere Literatur 

Abbate, Michele: »Il ›linguaggio dell’ineffabile‹ nella concezione 
procliana dell’uno-in-sé«, in: Elenchos. Rivista di studi sul 
pensiero antico XXII/2 (2001), S. 305-327. 

Abbate, Michele (Hg.): Denys l’Aréopagite et sa postériorité en 
Orient et en Occident. Actes du Colloque International, 21-24 
septembre 1994, Paris 1997. 

Balthasar, Hans Urs von: Herrlichkeit. Eine theologische Ästhetik. 
Zweiter Band. Fächer der Stille, Einsiedeln: Johannes Verlag 
1962.

Beierwaltes, Werner: Denken des Einen. Studien zur neuplatoni-
schen Philosophie und ihrer Wirkungsgeschichte, Frank-
furt a. M.: Klostermann 1985. 

Bernard, Charles-André: »Les formes de la Théologie chez Denys 
l’Aréopagite«, in: Gregorianum 59 (1978), S. 39-69. 

Breton, Stanislas: »Sens et portée de la Théologie Négative«, in: 
Ysabel de Andia (Hg.), Denys l’Aréopagite et sa postérité en 
Orient et Occident, Paris: Institut d`Études Augustiniennes 
1997, S. 629-643. 

Breton, Stanislas: »La triple forme du discours théologique diony-
sien au moyen âge«, in: Ysabel de Andia (Hg.), Denys 
l’Aréopagite et sa postérité en Orient et Occident, Paris: Insti-
tut d`Études Augustiniennes 1997, S. 503-515. 

de Andia, Ysabel: »La divinisation de l’homme selon Denys«, in: 
Diotima 23 (1995), S. 86-92. 

de Andia, Ysabel: Henosis. L’union à Dieu chez Denys 
l’Aréopagite, Leiden/New York/Köln: Brill 1996. 

Derrida, Jacques: »Die différance«, in: Peter Engelmann (Hg.), 
Jacque Derrida: Randgänge der Philosophie, übers. v. Gerhard 
Ahrens, Wien: Passagen 1988, S. 29-52/ frz: La différance, in: 
Marges de la philosophie, Paris: Éd. de Minuit 1972. 

Derrida, Jacques: Wie nicht sprechen. Verneinungen, übers. v. 
Hans-Dieter Gondek, Wien: Passagen 1989/ frz.: »Comment 
ne pas parler. Dénégations« (1986), in: Psyché. Invention de 
l’autre, Paris: Éditions Galilée 1987, S. 535-595. 

Douglass, James W.: »The negative Theology of Dionysius the 
Areopagite«, in: The Downside Review 81, no. 262 (1963), 
S. 115-124. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WIEBKE-MARIE STOCK

156

Engelhardt, J. G. B.: »Ueber den Styl der areopagitischen Schrif-
ten«, in: Die angeblichen Schriften des Areopagiten Dionysius, 
Sulzbach 1823, S. 307-313. 

Hoffmann, Philippe: »L’expression de l’indicible dans le néopla-
tonisme grec de Plotin à Damascius«, in: L. Lévy/C. Pernot 
(Hg.), Dire l’évidence (1997), S. 335-390. 

Ivánka, Endre von: »Einleitung«, in: Dionysius Areopagita, Von 
dem Namen zum Unnennbaren, Auswahl u. Einleitung von 
Endre von Ivánka, Einsiedeln: Johannes Verlag 1981, S. 7-31. 

Jamblich: Les mystère d’Égypte, hrgs. u. übers. von Édouard des 
Places, Paris: Les Belles Lettres 1966. 

Jones, John N.: »Sculpting God: The Logic of Dionysian Negative 
Theology«, in: Harvard Theological Review 89, no. 4 (1996), 
S. 355-371. 

Koch, Joseph: »Augustinischer und Dionysischer Neuplatonis-
mus«, in: Werner Beierwaltes (Hg.), Platonismus in der Philo-
sophie des Mittelalters, Darmstadt: Wiss. Buchgesellschaft 
1969, S. 316-342. 

Lang, Démètre: »Le discours de la théologie négative face à 
l’indicible chez Denys«, in: Diotima 23 (1995), S. 81-85. 

Lévy, Carlos/Pernot, Laurent (Hg.): Dire l’évidence (Philosophie 
et rhétorique antiques), Paris: L’Harmattan 1997. 

Lossky, Vladimir: »La théologie négative dans la doctrine de 
Denys l’Aréopagite«, in: Revue des sciences philosophiques et 
théologiques 28 (1939), S. 204-221. 

Marion, Jean-Luc: »Au nom ou comment le taire«, in: De surcroît. 
Études sur les phénomènes saturés, Paris: Presses Universitia-
res de France 2001, S. 155-195. 

Michel, Alain: »L’évidence ineffable de Denys l’Aréopagite à Vico, 
en passant par saint Anselme«, in: L. Lévy/C. Pernot (Hg.), 
Dire l’évidence (1997), S. 391-401. 

Mortley, Raoul: From Word to Silence, 2 Bde., Bonn: Christian and 
Greek 1986. 

Mühlenberg, Ekkehard: »Die Sprache der religiösen Erfahrung bei 
Pseudo-Dionysius Areopagita«, in: ders. (Hg.), Christian Faith 
and greek Philosophy in later Antiquity, Leiden/New 
York/Köl: Brill 1993, S. 129-147. 

O’Meara, Dominic: »Le problème du discours sur l’indicible chez 
Plotin«, in: Revue de théologie et de philosophie 122 (1990), 
S. 45-156. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


STILO OBSCURO? ZUR SPRACHE DES DIONYSIUS AREOPAGITA

157

Pépin, Jean: »Aspects théoriques du symbolisme dans la tradition 
dionysienne. Antécédents et nouveautés«, in: Simboli e sim-
bologia nell’alto medioevo. Settimani di studio del centro itali-
ano di studi sull’ alto Medioevo 23/1, Spoleto 1976, S. 33-66. 

Ruh, Kurt: Die mystische Gotteslehre des Dionysius Areopagita 
(Bayerische Akademie der Wissenschaften. Philosophisch-
Historische Klasse Jahrg. 1987, Heft 2), München 1987. 

Rutledge, Dom Denys: »Introduction«, in: ders., Cosmic theology. 
The Ecclesiastical Hierarchy of Pseudo-Denys: An Introduc-
tion, New York: Alba House 1965, S. 3-43. 

Scazzoso, Piero: Ricerche sulla struttura del linguaggio dello 
Pseudo-Dionigi Areopagita. Introduzione alla lettura delle 
opere pseudo-dionisiane, Milano 1967. 

Semmelroth, Otto: »Die  des Ps.-Dionysius 
Areopagita«, in: Scholastik 27 (1952), S. 1-11. 

Steel, Carlos: »›Negatio Negationis‹. Proclus on the Final Lemma 
of the First Hypothesis of the Parmenides«, in: John J. Cleary 
(Hg.), Traditions of Platonism. Essays in Honour of J. Dillon, 
Aldershot u.a.: Ashgate 1999, S. 351-368. 

Steel, Carlos: »Beyond the Principle of Contradiction? Proclus’ 
›Parmenides‹ and the Origin of Negative Theology«, in: Mar-
tin Pickavé (Hg.), Die Logik des Transzendentalen. Festschrift 
für Jan A. Aertsen zum 65. Geburtstag, Berlin/New York: de 
Gruyter 2000, S. 581-599. 

Steel, Carlos: »Au-delà de tout nom. Parménide 142A3-4 dans 
l’interprétation de Proclus et de Denys«, in: Bart Jannsens u.a. 
(Hg.), Philomathestatos. Études de patristique grecque et tex-
tes byzantins offerts à Jacques Noret à l’occasion de ses 
soixante-cinq ans, Leuven u.a.: Peters 2004, S. 603-624. 

Stiglmayr, Joseph: »Die Lehre von den Sacramenten und der Kir-
che nach Ps.-Dionysius«, in: Zeitschrift für katholische Theolo-
gie 22 (1898), S. 246-303. 

Stiglmayr, Joseph: »Vorrede und Einleitung«, in: Des heiligen Di-
onysius Areopagita angebliche Schriften über ›Göttliche Na-
men‹. Angeblicher Brief an den Mönch Demophilos, übers. 
von Joseph Stiglmayr, BKV II/II, München: Josef Kösel & 
Friedrich Pustet 1932, S. 3-17. 

Stock, Wiebke-Marie: Theurgisches Denken. Zur kirchlichen Hie-
rarchie des Dionysius Areopagita, Berlin/New York: Walter 
de Gruyter 2008. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WIEBKE-MARIE STOCK

158

Thomas von Aquin: In librum beati Dionysii ›De divinis nomini-
bus‹ expositio, Roma/Turino 1950. 

Vanneste, Jean: »La théologie mystique du pseudo-Denys 
l’Aréopagite«, in: Studia Patristica 5/3 (1962), S. 401-415. 

Westerkamp, Dirk: Via negativa. Sprache und Methode der nega-
tiven Theologie, München: Fink 2006. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


   

159

Kierkegaards beredte Sigetik. 

Ein Beitrag zur Vorgeschichte 

postmoderner Entsagungsstrategien

JOCHEN SCHMIDT

So wie der Unmittelbarkeit der ästhetischen Anschauung ein Moment 
der Blindheit, so haftet der Vermittlung des philosophischen Gedankens 
ein Moment der Leerheit an; nur gemeinsam können sie eine Wahrheit 
umkreisen, die sie beide nicht aussprechen können.1

In Anspielung an Kants Kritik der reinen Vernunft reformuliert 
Wellmer mit diesen Worten das spannungsvolle Nebeneinander 
von ästhetischer und diskursiver literarischer Arbeit in Adornos 
Werk. Die Grundfigur, wenn auch anders nuanciert, lebt in den 
sprachkritischen Diskursen und entsprechenden Verfahren der 
postmodernen Philosophie weiter, die in verschiedenster Gestalt 
aus der Unmöglichkeit (angemessener) monologischer Rede die 
Unvermeidlichkeit einer bis zur Autodestruktivität Widersprüche 
in sich einverleibenden polylogischen oder polyphonen Rede 

1  Albrecht Wellmer: »Wahrheit, Sein und Versöhnung. Adornos 
ästhetische Rettung der Modernität«, in: Ludwig von Friede-
bourg/Jürgen Habermas (Hg.): Adorno-Konferenz 1983, Frank-
furt a. M.: Suhrkamp 1983, S. 138-176, hier S. 143; vgl. Hent de Vries: 
Theologie im Pianissimo & Zwischen Rationalität und Dekonstruk-
tion. Die Aktualität der Denkfiguren Adornos und Lévinas’, 
Kampen: J. H. Kok 1989, S. 300.  

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


JOCHEN SCHMIDT

160

schlussfolgert.2 Nun hat die Nicht-Rede als Aufspaltung der Rede 
eine Geschichte, die (mindestens) bis in die Romantik zurück-
reicht.3 Augenfällig ist dies besonders im Werk des religiösen 
Schriftstellers Søren Kierkegaard. Die Theorie einer durch eine 
Vielfalt von Stimmen erschweigenden Rede ist bereits in Kierke-
gaards Ironieschrift avisiert. In seiner Erörterung von Platons Pro-
tagoras legt Kierkegaard dar, dass hier alle Versuche, die Einheit 
der Tugend zu benennen, stranden, wodurch die folgende Situa-
tion einer vielstimmigen, sich selbst verzehrenden Rede entsteht:  

»Die Tugend durchläuft als ein sanftes Raunen [sagte Hvidsken], als ein 
Schauer ihre eignen Bestimmungen, ohne daß sie in einer von ihnen 
vernehmlich, geschweige denn ein bestimmter Laut würde; es ist etwa, 
wie wenn ich mir vorstelle, jeder Soldat vergäße die Parole in dem glei-
chen Augenblick, da er sie seinem Nebenmann zuflüsterte, und mir da-
bei eine unendliche Reihe von Soldaten vorstelle: die Parole wäre als-
dann eigentlich gar nicht da, und ebenso ungefähr verhält es sich mit 
dieser Einheit der Tugend.«4

2  Zur Konfiguration von Nicht-Sprechen und Polylog vgl. Günter 
Bader: Die Emergenz des Namens. Amnesie – Aphasie – Theologie, 
Tübingen: Mohr Siebeck 2006 (HUTh 51), S. 348ff.; Jochen Schmidt: 
Vielstimmige Rede vom Unsagbaren. Dekonstruktion, Glaube und 
Kierkegaards pseudonyme Literatur, Berlin/New York: de Gruyter 
2006.

3  So heißt es bei Schlegel: »[…] [W]er Sinn fürs Unendliche hat […], 
sagt, wenn er sich entschieden ausdrückt, lauter Widersprüche.« 
(Friedrich Schlegel: Kritische Ausgabe seiner Werke, Bd. 2: Charak-
teristiken und Kritiken I (1796–1801), hrsg. v. Hans Eichner, Pader-
born/München/Wien: Schöningh 1967, S. 243; vgl. Manfred Frank: 
Einführung in die frühromantische Ästhetik, Frankfurt a. M.: Suhr-
kamp 1989, S. 300.) 

4  Kierkegaard bezieht sich auf Prot. 328d. Vgl. Søren Kierkegaard: 
Über den Begriff der Ironie mit ständiger Rücksicht auf Sokrates, in: 
Emanuel Hirsch (Hg.), Søren Kierkegaard: Gesammelte Werke, Gü-
tersloh: Gütersloher Verlagshaus 1998 (ab hier BI), Bd. 31, S. 59f. 
Siehe auch: Søren Kierkegaards Skrifter, hrsg. v. Niels J. Cappelørn 
u.a., Kopenhagen: Gads Forlag 1997ff. (ab hier SKS), Bd. 1ff., 
S. 1,118f. [Übersetzung geändert]. Weitere Belege von Kierkegaards 
Schriften beziehen sich auf folgende Ausgaben: EO = Entwe-
der/Oder, Teil I u. II, übers. v. Heinrich Fauteck, München: dtv 
51998 [1975]. FZ = Furcht und Zittern. Dialektische Lyrik von Jo-

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KIERKEGAARDS BEREDTE SIGETIK

161

Kierkegaards Pseudonyme der Schriften »Entweder/Oder« und 
»Furcht und Zittern«, so werde ich mit einigen Andeutungen zu 
zeigen versuchen, sind solche Soldaten, die einander etwas zuflüs-
tern, das aber nie Wirklichkeit wird, sondern nur im Raunen der 
Folge der Stimmen nachhallt.

Kierkegaards pseudonyme Stimmen von 1843 ringen mit der 
Unmöglichkeit, in der Zeit ein gelungenes Leben zu führen. Un-
möglich ist dies, wie Kierkegaard später in der »Krankheit zum 
Tode« systematisch expliziert, wegen der Paradoxalität der Zeit-
lichkeit des menschlichen Daseins. Das Selbst kann nur in die Pole 
seines Seins fliehen – in die Unendlichkeit oder in die Endlichkeit. 
Eine »Synthese« ist unmöglich.5 Die pseudonymen Stimmen der 
Schriften von 1843 führen einen Streit über die Frage, wie ange-
sichts dieser Unmöglichkeit zu leben sei. Der Streit der pseudony-
men Stimmen allein gibt eine Ahnung von der Lösung, die selbst 
unaussagbar ist und nur im Modus dieses Streits artikuliert wer-
den kann. Ich werde im Folgenden den Dialog dieser Stimmen, 
d.h. der des Ästhetikers, des Gerichtsrats Wilhelm und des Johan-
nes de Silentio skizzieren, indem ich die Rekurse dieser Stimmen 
auf das Motiv der Gravitation miteinander konfrontiere. Jedes der 
genannten Pseudonyme verwendet dieses Motiv, jedoch ver-
ändert sich dessen Modulation von einer Stimme zur anderen. Die 
Motivik der Gravitation reflektiert die Grundaporie menschlicher 
Existenz als einer Gegensatzeinheit: Der Unendlichkeit entspricht 
Leichtigkeit bzw. Ephemerität, der Endlichkeit entspricht Gravität 
bzw. Trägheit.  

Der Ästhetiker verkörpert die vollständige Flucht vor der 
Schwere der menschlichen Existenz. Das »Tagebuch des Verfüh-
rers« gibt einen Bericht von der Romanze des Ästhetikers, die ih-

hannes de Silentio, in: Werke, übers. u. hrsg. v. Liselotte Richter, 
Bd. 3, Hamburg: Europäische Verlagsanstalt 1992 (eva-Taschenbuch 
23); W = Die Wiederholung, übers. u. hrsg. v. Hans Rochol, Ham-
burg: Meiner 2000 (PhB 515).  

5  Das spätere Pseudonym, Anti-Cliamcus, behauptet eine solche Syn-
these, jedoch ist diese für den Menschen unvollziehbar. Vgl. Jochen 
Schmidt: »Unlust und Glaube. Die Aporie erlebnisorientierter Frei-
zeitgestaltung als Herausforderung für die Kulturhermeneutik«, in: 
Tobias Claudy/Michael Roth (Hg.): Freizeit als Thema der theologi-
schen Gegenwartsdeutung (TKH 1), Leipzig: Evangelische Verlags-
anstalt 2005, S. 105-119.  

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


JOCHEN SCHMIDT

162

ren Sinn darin hat, die Flucht vor der Endlichkeit und ihrer Gra-
vität zu ermöglichen. Der Ästhetiker bzw. sein Sprachrohr, Johan-
nes der Verführer, schwelgt von dem Vermögen »eines Mäd-
chens« sich der Gravität der Endlichkeit zu entwinden. In mehre-
ren Phantasiebildern beschreibt er, wie ein Mädchen ohne Anlauf 
– mit Anlauf ist die Reflexion gemeint – aus der Endlichkeit in die 
Unendlichkeit entschwebt. 

»Wer aber könnte wohl so töricht sein, sich vorzustellen, dass ein junges 
Mädchen einen Anlauf nimmt? Man kann sich wohl vorstellen, dass sie 
läuft, aber dann ist dieses Laufen selbst ein Spiel, ein Genuß, eine Ent-
faltung von Anmut, wohingegen die Vorstellung eines Anlaufs trennt, 
was bei der Frau zusammengehört. Ein Anlauf nämlich hat das Dialek-
tische in sich, das der Natur des Weibes widerstrebt.«6

Johannes der Verführer als Sprachrohr des Ästhetikers7 bedient 
sich dieser Virtuosität in der Bewegung der Unendlichkeit, indem 
er sich in den Sog, genauer: in den Fahrtwind der Leichtigkeit be-
gibt, kraft welcher ein Mädchen derart zu schweben vermag. 

»Was sie lernen muß, ist, alle Bewegungen der Unendlichkeit zu ma-
chen, sich selbst zu schaukeln, sich in Stimmungen, Poesie und Wirk-
lichkeit, Wahrheit und Dichtung zu verwechseln, sich in Unendlichkeit 
zu tummeln. Wenn sie dann mit diesem Getummel vertraut ist, füge ich 
das Erotische hinzu, dann ist sie, was ich will und wünsche. Dann ist 
mein Dienst zu Ende, meine Arbeit, dann zieh’ ich all meine Segel ein, 
dann sitze ich an ihrer Seite, und unter ihrem Segel fahren wir dahin.«8

Die Antwort auf die Aporie der Existenz, die der Ästhetiker exer-
ziert, ist allerdings nicht oder nur bedingt tragfähig: Der Ästheti-
ker ist zutiefst verzweifelt. Bereits in den Diapsalmata wird dies 
deutlich; der Gerichtsrat, dessen Diagnose der Situation des Äs-
thetikers zutreffend ist, bemerkt, die Energie des Ästhetikers sei 
die »Energie eines Sterbenden«9. Die zwanghafte Antithese zum 
schweren Pol des menschlichen Daseins zehrt den Menschen aus. 
Die Diagnose des Gerichtsrats, der zweiten literarischen Figur in 

6  EO 457 / SKS 2,379f. 
7  Vgl. EO 18 / SKS 2,16. 
8  EO 458 / SKS 2,380. 
9  EO 751 / SKS 3,189; EO 751 / SKS 3,190. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KIERKEGAARDS BEREDTE SIGETIK

163

»Entweder/Oder«, ist ebenso richtig wie hilflos, da der Gerichts-
rat keine sinnvolle Therapie vorzuschlagen vermag.

Der Gerichtsrat scheint eine Antwort auf die dargestellte Apo-
rie zu bieten, indem er für ein ideales Äquilibrium von Schwere 
und Leichtigkeit plädiert. Einem genaueren Blick jedoch offenbart 
sich, dass die Behauptung eines solchen Äquilibriums haltlos ist. 
Der Gerichtsrat weiß um die Komplikationen, die angesichts der 
Zeitlichkeit des Daseins entstehen. Jedoch, und hierin liegt der 
(augenscheinliche) Unterschied zwischen dem Ästhetiker und 
dem Gerichtsrat: Die Resignation ist nach Auffassung des Ge-
richtsrats ein ›sicheres Schweben‹, ein differenziertes Verhältnis 
zur Schwerkraft, das den Bezug zur Wirklichkeit zu wahren ver-
steht. So nimmt der Gerichtsrat die Rezension von Scribes Stück 
»Die erste Liebe«10 durch den Ästhetiker11 auf und legt dar, dass 
mit derselben Kraft zu resignieren und festzuhalten, »sicher zu 
schweben« sei. Die Kraft der Resignation ist eine Kraft, die den 
Menschen von der endlichen Welt lossagt, wie es bei Johannes 
dem Verführer zum Austrag kommt. Das Festhalten hingegen ist 
die Kraft, die in der endlichen Welt verhaftet bleiben will. Der Ge-
richtsrat schreibt:

»Es ist dieselbe Kraft, die zum Aufgeben und zum Festhalten gehört, und 
das wahre Festhalten ist jene Kraft, die zum Aufgeben imstande wäre, 
sich äußernd im Festhalten, und hierin erst liegt die wahre Freiheit im 
Festhalten, das wahre sichere Schweben.«12

Dem Gerichtsrat ist nun die Erfahrung des Überdrusses am Endli-
chen keineswegs fremd, und, was noch wichtiger ist: Wenn der 
Gerichtsrat seinerseits von einer Erfahrung des Überdrusses heim-
gesucht wird, dann ist es der Anblick der Anmut und der Leichtigkeit 
seiner Frau, der ihn wieder aufrichtet. Der Gerichtsrat beschreibt 
eine Szene, in der sich ein Leiden an der Zeit gleichsam am Hori-
zont ankündigt, da er von etwas Melancholischem befallen wird – 

10  Vgl. Eugène Scribe: Die erste Liebe oder Erinnerungen an die Kind-
heit, übers. u. m. einem Nachw. vers. v. Reinhard Palm. Mit einem 
Essay von Sören Kierkegaard und zahlreichen Abbildungen, Frank-
furt a. M./Leipzig: Insel 1991. 

11  EO 271ff. / SKS 2,225ff. 
12  EO 635f. / SKS 3,99f [Hervorhebungen J.S.]. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


JOCHEN SCHMIDT

164

jedoch vom Anblick seiner Frau und der Leichtigkeit, die sie ver-
körpert, aufgefangen wird; der Anblick seiner Frau ermöglicht es 
dem Gerichtsrat, wieder in die Zeit zu finden, denn sie verkörpert 
in ihrer unbeschwerten Erdverbundenheit das Einvernehmen mit 
der Zeit, die unmögliche Synthese von Schwere und Leichtigkeit, 
von Endlichkeit und Unendlichkeit.

»Sie ist niemals müde und doch niemals untätig, es ist, als wäre ihre Be-
schäftigung ein Spiel, ein Tanz [...]. Was sie macht, kann ich nicht erklä-
ren, aber sie tut es alles mit einer Anmut und Grazie, mit einer unbe-
schreiblichen Leichtigkeit frischweg ohne Zeremonien, so wie ein Vogel 
sein Lied singt [...].«13

Diese Worte erinnern stark an die Beschreibung des jungen Mäd-
chens durch den Ästhetiker.14 Indem der Gerichtsrat den Ästheti-
ker auffordert, er möge die Frage beantworten, ob wohl das Ge-
heimnisvolle der Frau darin gründe, dass sie »mehr die Ewigkeit 
in sich hat«15, ruft er gleichsam den Wolf herbei, der seine lamm-
frommen Reden allesamt reißen wird: Der Ästhetiker würde den 
Begriff der »Ewigkeit« durch den der »(schlechten) Unendlich-
keit« ersetzen mit der Begründung, dass die Erfahrung keinen An-
halt für das Postulat einer »Ewigkeit« als idealem Äquilibrium 
von Schwere und Leichtigkeit bietet. Dass dem »Mädchen« Un-
endlichkeit eignet, ist für den Ästhetiker gerade Bedingung der 
Möglichkeit, mit dem »Mädchen« vor der Zeit fliehen und in die 
Unendlichkeit entschweben zu können.  

Der Ästhetiker und der Gerichtsrat halten affirmative Plädoy-
ers für ihren jeweiligen Standpunkt. Da aber der Gerichtsrat argu-
mentativ dem Ästhetiker nichts entgegenzusetzen hat, verstärkt 
seine Rede – gegen seinen Willen – den Eindruck der existentiel-
len Aporie, welche der Ästhetiker vorträgt. Das Plädoyer des Ge-
richtsrats wird durch die Stimme des Ästhetikers mikrodialo-

13  EO 882ff. / SKS 3,290f. [Hervorhebungen J.S.]. Die Gabe des »Wei-
bes«, die Endlichkeit zu erklären, beschreibt der Gerichtsrat noch in 
einer weiteren Anekdote (EO 884ff. / SKS 3,291ff.). 

14  Vgl. EO 457f. / SKS 2,379f. 
15  Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KIERKEGAARDS BEREDTE SIGETIK

165

gisch16 unterwandert; das vermeintliche »Entweder/Oder« ist tat-
sächlich ein »Weder/Noch«17. Johannes de Silentios Stimme greift 
diese Aporie auf und spricht von der unmöglichen Versöhnung, 
jedoch spricht er im Modus des Nicht-Sprechens, nämlich indem 
er die Stimmen von »Entweder/Oder« aufnimmt und vernehm-
lich durchstreicht.

Das Pseudonym Johannes de Silentio ringt in »Furcht und Zit-
tern« darum, den Glauben Abrahams zur Sprache zu bringen, ob-
wohl dies unmöglich ist. Kierkegaard beschreibt dessen literari-
sche Vorgehensweise wie folgt:  

»Johannes de Silentio hat sich niemals für einen Glaubenden ausgege-
ben, hat, gerade umgekehrt, erklärt, er sein kein Glaubender – auf daß 
er den Glauben negativ beleuchte.«18

Johannes de Silentio erhellt den Glauben also gerade dadurch, 
dass er dem Glauben entsagt. Er ist selbst kein Glaubender; da sei-
ne eigene Stimme nur Schweigen könnte, ruft er die anderen 
pseudonymen Stimmen auf und schneidet den Glauben gleichsam 
aus ihnen heraus. Wirksam ist seine Rede allein durch die viel-
stimmig negierende Interaktion mit den anderen pseudonymen 
Stimmen. Der Konflikt, der in Furcht und Zittern zur Darstellung 
kommt, besteht in der Paradoxalität der unsagbaren Doppelbewe-
gung als der Lösung der o. g. Aporie, der Bewegung einer Reali-
sierung des Ewigen in der Zeit. Dieser Unmöglichkeit in seiner li-
terarischen Strategie entsprechend, kontrastiert Johannes de Silen-
tio literarische Figuren miteinander: den (bzw. die19) Ritter der 

16  Zum Begriff des »Mikrodialogs« vgl. Michail M. Bachtin: Probleme 
der Poetik Dostoevskijs, übers. v. Adelheid Schramm, Frankfurt 
a. M./Berlin/Wien: Ullstein 1985, S. 301.  

17  Vgl. hierzu ausführlicher Jochen Schmidt: »Neither/Nor. The mu-
tual negation of Søren Kierkegaard’s early pseudonymous voices«, 
in: JCRT 7/3 (2006), S. 58-71.  

18  Pap. X66 B 79/T V 385f. [Hervorhebung J.S.]. Vgl. auch M. Holmes 
Hartshorne: Kierkegaard: Godly Deceiver. The Nature and Meaning 
of his Pseudonymous Writings, New York: Columbia University 
Press 1990, S. 10. 

19  Der Numerus ist bei Kierkegaard uneinheitlich. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


JOCHEN SCHMIDT

166

Unendlichkeit, den tragischen Helden20 und Abraham als den 
Glaubensritter; ich konzentriere mich im Folgenden auf den Kon-
trast zwischen dem Ritter der Unendlichkeit und dem Ritter des 
Glaubens. Der Ritter der Unendlichkeit resigniert in einer aporeti-
schen Situation – einer unmöglichen Liebe unendlich: Er bewegt 
sich resignativ aus der Zeit heraus. Der Glaubensritter resigniert, 
ohne das Unendliche als Ersatz für das Endliche anzunehmen: Er 
resigniert und hofft für seine Zeit und sein Leben, er verliert die 
Endlichkeit und gewinnt die Endlichkeit kraft des Absurden.21

Dies ist für Johannes ein unbegreifliches Wunder,22 »das Paradox, 
das sich nicht mediieren lässt«23. Diese Doppelbewegung von Re-
signation und Bewahrung ist in deiktischer Rede nicht darstellbar.  

»Die Menge der Menschen lebt verloren in weltlicher Trauer und Freu-
de, dies sind die Sitzengebliebenen, die im Tanze nicht mehr mitkamen. 
Die Ritter der Unendlichkeit sind Tänzer und haben Elevationen. Sie 
machen die Bewegung nach oben und fallen wieder nieder, und auch 
dies ist kein unseliger Zeitvertreib, und es ist sehr schön, dem zuzu-
sehen. Aber jedesmal, daß sie niederfallen, können sie nicht sofort die 
Stellung einnehmen, sie wanken einen Augenblick, und dieses Wanken 
beweist, daß sie doch Fremdlinge in der Welt sind [...]. [A]ber so nieder-
fallen, daß es in derselben Sekunde aussieht, als stünde und ginge man, 
den Sprung im Leben zu einem Gang verwandeln, absolut das Sublime 
im Pedestren ausdrücken, – das kann nur jener Ritter [des Glaubens], – 
und dies ist das einzige Wunder.«24

Die Passage, liest man sie als Negation der zuvor erklungenen 
Stimmen, erschweigt25 eher, denn dass sie spricht. Beide Existenz-

20  Dargestellt am Beispiel von Agamemnon, Jephtah und Brutus 
(FZ 54 / SKS 4,152). 

21  Vgl. FZ 32 / SKS 4,131. 
22  Vgl. Ebd. 37 / Ebd. 4,136. 
23  FZ 61 / SKS 4,159. 
24  FZ 36f. / SKS 4,135f. 
25  Den Gedanken einer schweigenden Mitteilung erörtert Simonis in 

ihrer Arbeit zur Theorie der hermetischen Kommunikation (vgl. 
Annette Simonis: Literarischer Ästhetizismus. Theorie der arabes-
ken und hermetischen Kommunikation der Moderne, Tübingen: 
Niemeyer 2000, v. a. S. 256f.). Zum Begriff des »Erschweigens« bzw. 
der »Erschweigung« vgl. ferner Martin Heidegger: Nietzsche I, 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KIERKEGAARDS BEREDTE SIGETIK

167

formen, die Flucht vor der Welt, die letztlich der Ästhetiker und 
der Ritter der Unendlichkeit, wenn auch auf verschiedene Weise, 
vollziehen, und die Verharrung in der Schwerkraft, für die der 
Gerichtsrat steht, werden aufgerufen und verworfen. Johannes de 
Silentio spricht vom Glauben, indem er die beiden pseudonymen 
Stimmen aus »Entweder/Oder« negiert; er bezieht seine Kraft aus
dieser Negation der anderen Stimmen, die denselben Konflikt be-
schreiben, jedoch aus anderen, immanenten Perspektiven. Jo-
hannes’ Stimme bezieht ihre Wucht daraus, dass er eine Existenz 
jenseits der Zersplitterung andeutet.26 Johannes de Silentio spricht 

Pfullingen: Neske 1961, S. 471f.: »Das höchste denkerische Sagen be-
steht darin, im Sagen das eigentlich zu Sagende nicht einfach zu 
verschweigen, sondern es so zu sagen, daß es im Nichtsagen ge-
nannt wird: das Sagen des Denkens ist ein Erschweigen.« (Vgl. Mi-
chael Trowitzsch: »›Sterbliches Denken‹. Eine neuerliche theologi-
sche Erinnerung an Martin Heidegger«, in: ZThK 18 (1984), S. 472-
490, S. 485f.) Heidegger bezeichnet die »Erschweigung« bzw. die 
»Sigetik« als eine Art des Sprechens, das der Tatsache Rechnung 
trägt, dass das Sein (als Ereignis) nie unmittelbar gesagt werden 
kann (Martin Heidegger: Beiträge zur Philosophie (Vom Ereignis), 
Gesamtausgabe, III. Abteilung, Bd. 65, Frankfurt a. M.: Klostermann 
1989, S. 78ff.; vgl. Rüdiger Safranski: Ein Meister aus Deutschland. 
Heidegger und seine Zeit, München: dtv 1994, S. 359). Vgl. zu Be-
griff und Sache des »Erschweigens« und der Verschwiegenheit als 
Modus der Rede auch Martin Heidegger: Unterwegs zur Sprache, 
Stuttgart: Klett-Cotta 122001, S. 62. Das Wort »Erschweigen« begeg-
net ferner in Paul Celans Gedicht »Argumentum e Silentio« aus der 
Sammlung »Von Schwelle zu Schwelle« (Paul Celan: Gedichte I, Ge-
sammelte Werke in sieben Bänden, Bd. 1, hrsg. v. Beda Allemann u. 
Stefan Reichert unter Mitwirkung v. Rolf Bücher, Frankfurt a. M.: 
Insel 2000, S. 138).  

26  Auf der Sachebene entspricht die geforderte Negation der Negation 
dem ›Töten des Todes‹, dessen Notwendigkeit Constantin Constan-
tius darlegt (W 9 / SKS 4,15). Die sprachliche Erhellung der Wie-
derholung ist insofern selbst eine Bewegung der Wiederholung: 
Gleichwie die verlorene Existenz einer Wiederholung bedarf, so be-
darf auch die Sprache, die angesichts der Unausdrücklichkeit des 
Wunders der Wiederholung ›verloren‹ ist, einer Wiederholung. Die 
Sprache vermag nun aber nur durch eine kritische Bewegung, d.h. 
nur indem sie gegen sich selbst gerichtet wird, solch eine Wieder-
holung zu vollziehen – ähnlich wie der Ironiker die Wirklichkeit nur 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


JOCHEN SCHMIDT

168

und spricht nicht: Er spricht gleichsam im Modus der Ausstreich-
ung, zerstört in sich geschlossene Bilder von Existenzformen, je-
doch eingestehend, dass er selbst keine vollziehbare Existenzform 
beschreiben kann. Nur gemeinsam können die pseudonymen 
Stimmen die Grenzen der Sprache derart überschreiten, dass sie 
eine unmögliche Möglichkeit versöhnter Existenz aussprechen: 
den Glauben Abrahams.  

Literatur

Bachtin, Michail M.: Probleme der Poetik Dostoevskijs, übers. v. 
Adelheid Schramm, Frankfurt a. M./Berlin/Wien: Ullstein 
1985.

Bader, Günter: Die Emergenz des Namens. Amnesie – Aphasie – 
Theologie, Tübingen: Mohr Siebeck 2006 (HUTh 51). 

Celan, Paul: Gedichte I, Gesammelte Werke in sieben Bänden, 
Bd. 1, hrsg. v. Beda Allemann u. Stefan Reichert, unter Mitwir-
kung v. Rolf Bücher, Frankfurt a. M.: Insel 2000. 

de Vries, Hent: Theologie im Pianissimo & Zwischen Rationalität 
und Dekonstruktion. Die Aktualität der Denkfiguren Adornos 
und Lévinas’, Kampen: J. H. Kok 1989.  

Frank, Manfred: Einführung in die frühromantische Ästhetik, 
Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1989. 

Hartshorne, M. Holmes: Kierkegaard: Godly Deceiver. The Nature 
and Meaning of his Pseudonymous Writings, New York: Co-
lumbia University Press 1990. 

Heidegger, Martin: Beiträge zur Philosophie (Vom Ereignis), Ge-
samtausgabe, III. Abteilung, Bd. 65, Frankfurt a. M.: Kloster-
mann 1989. 

Heidegger, Martin: Nietzsche I, Pfullingen: Neske 1961. 

durch dieselbe Wirklichkeit vernichten kann (BI 267 / SKS 1,300). – 
Eine ähnliche Sprachbewegung, i. e. eine »Negation der Negation«, 
wird in der Mystischen Theologie des Pseudo-Dionysius beschrie-
ben. Eine grundsätzliche Übereinstimmung der negativen Theologie 
des Pseudo-Dionysius mit dem soeben Vorgetragenen besteht darin, 
dass hier wie dort »das Unsagbare mit dem Sagbaren verwoben« ist 
(sympeplektai tô retô to arreton) [Ep 1105D; S. 197 Z. 12]). 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KIERKEGAARDS BEREDTE SIGETIK

169

Heidegger, Martin: Unterwegs zur Sprache, Stuttgart: Klett-Cotta 
122001.

Kierkegaard, Søren: Furcht und Zittern. Dialektische Lyrik von 
Johannes de Silentio, in: Werke, übers. u. hrsg. v. Liselotte 
Richter, Bd. 3, Hamburg: Europäische Verlagsanstalt 1992 
(eva-Taschenbuch 23) (= FZ). 

Kierkegaard, Søren: Søren Kierkegaards Skrifter, hrsg. v. Niels J. 
Cappelørn u. a., Bd. 1ff., Kopenhagen: Gads Forlag 1997ff 
(= SKS).  

Kierkegaard, Søren: Über den Begriff der Ironie mit ständiger 
Rücksicht auf Sokrates, in: Gesammelte Werke, übers. u. hrsg. 
v. Emmanuel Hirsch, Bd. 31, Gütersloh: Gütersloher Verlags-
haus 41998 (= BI).

Kierkegaard, Søren: Entweder/Oder, Teil I u. II, übers. v. Heinrich 
Fauteck, München: dtv 51998 (= EO). 

Kierkegaard, Søren: Die Wiederholung, übers. u. hrsg. v. Hans 
Rochol, Hamburg: Meiner 2000 (= W). 

Pseudo-Dionysius Areopagita: Corpus Dionysiacum II. De 
Coelesti Hierarchia, De Ecclesiastica Hierarchia, De Mystica 
Theologia, Epistulae, hrsg. v. Günter Heil u. Adolf Martin 
Ritter, Berlin/New York: de Gruyter, 1991 (PTS 36). 

Safranski, Rüdiger: Ein Meister aus Deutschland. Heidegger und 
seine Zeit, München: dtv 1994. 

Schlegel, Friedrich: Kritische Ausgabe seiner Werke, Bd. 2: Cha-
rakteristiken und Kritiken I (1796–1801), hrsg. v. Hans Eichner, 
Paderborn/München/Wien: Schöningh 1967. 

Schmidt, Jochen, »Unlust und Glaube. Die Aporie erlebnisorien-
tierter Freizeitgestaltung als Herausforderung für die Kultur-
hermeneutik«, in: Tobias Claudy und Michael Roth (Hg.), 
Freizeit als Thema der theologischen Gegenwartsdeutung 
(TKH 1), Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt 2005, S. 105-119. 

Schmidt, Jochen: Neither/Nor. The mutual negation of Søren 
Kierkegaard’s early pseudonymous voices, in: JCRT 7/3 
(2006), S. 58-71. 

Schmidt, Jochen: Vielstimmige Rede vom Unsagbaren. De-
konstruktion, Glaube und Kierkegaards pseudonyme Litera-
tur, Berlin/New York: de Gruyter 2006. 

Scribe, Eugéne: Die erste Liebe oder Erinnerungen an die Kind-
heit, übers. u. m. einem Nachw. vers. v. Reinhard Palm, mit 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


JOCHEN SCHMIDT

170

einem Essay von Sören Kierkegaard und zahlreichen Abbil-
dungen, Frankfurt a. M./Leipzig: Insel 1991. 

Simonis, Annette: Literarischer Ästhetizismus. Theorie der 
arabesken und hermetischen Kommunikation der Moderne, 
Tübingen: Niemeyer 2000. 

Trowitzsch, Michael: »Sterbliches Denken‹. Eine neuerliche theo-
logische Erinnerung an Martin Heidegger«, in: ZThK 18 (1984), 
S. 472-490. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


   

171

Paradoxologisches Sprechen als Triumph 

der Sprache – Mallarmés Lyrik des »blanc« 

MARTIN URMANN

»rien ou presqu’un art« 
(Mallarmé)

Die Lyrik von Stéphane Mallarmé konfrontiert uns mit einer unge-
brochen aktuellen Strategie der Entsagung. Sein durch Baudelaire 
und Wagner hindurchgegangenes postromantisches Spätwerk ent-
faltet um die zentralen Leitmotivkomplexe von »blanc«, »éparpille-
ment« und »silence« die paradoxen Implikationen einer Rede, die 
die Signaturen ihres eigenen Verschwindens, des als sprechnot-
wendig ent-deckten Nichts, zum eigentlichen stilistischen und 
thematischen Paradigma des Gedichtes erhebt, geradezu in Rein-
kultur und stürzt sich »dans ces parages du vage en quoi toute 
réalité se dissout«.1 Mallarmé ist, um im Pathos der eingeschlage-
nen Tonart zu bleiben, das wir an manchen Stellen seines Werkes 
gerade in der Absolutheit der Verzichtsgeste noch nachzittern spü-
ren, zusammen mit Rimbaud – wenn auch von einem deutlich an-
deren Ausgangspunkt herkommend – zur heroischen Gründerge-

1  Stéphane Mallarmé: »Un coup de dés jamais n’abolira le hasard«, in: 
Bertrand Marchal (Hg.), Igitur, Divagations, Un coup de Dés, Paris: 
Gallimard 2003, durchges. Neuaufl., S. 419-441, hier S. 439. Alle 
sonstigen Zitate aus Mallarmé-Gedichten sind, so nicht anders an-
gegeben, der Ausgabe: Poésies, hrsg. v. Bertrand Marchal, Paris: 
Gallimard 1992 entnommen. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MARTIN URMANN

172

neration eines lyrisch verdichteten Sprechens zu rechnen, das syste-
matisch von Identität auf Differenz umgeschaltet hat.  

Im Folgenden möchte ich aus der Perspektive der Hermeneu-
tik einige grundlegende Verwendungsweisen des dichterischen 
Worts bei Mallarmé untersuchen, das den fundamental paradoxen 
Versuch wagt, das Unaussprechliche über die Sprache ästhetisch 
erfahrbar zu machen. Dabei wird im Anschluss an Gadamer und 
Ricœur vor allem auf die Metapher einzugehen sein, um dann 
kurz in einem etwas altmodischen, aber wie ich finde erhellenden 
abschließenden Schritt nach dem ideengeschichtlichen Ort des 
Dichterdenkers Mallarmé zu fragen. 

Die zentralen Paradigmen, die durch das gesamte mallarmé-
sche Oeuvre hindurch die Thematisierung des Anderen in der 
Sprache leisten, sind in bester romantisch-dekadenter Tradition: 
Musikalität, Eros und Tod. Die Musikalität der mallarméschen 
Verse geht noch weit über die schon starke musikalische Bewegt-
heit der Lyrik Baudelaires hinaus. Diese betont sinnliche Kompo-
nente, die in ihrer enormen Fluidität und komplexen Rhythmik, 
darin von der massiv überdehnten, dann aber auch elliptischen 
Syntax befördert, wahrlich das ganze Gehör des Lesers erfordert, 
trägt entschieden zur Ablösung der Rede von allen ihr externen 
Referenten, von einem performanzaversiv begreifbaren Sinn, bei. 
Durch diese im Gegensatz zu Verlaine radikal dissonantische Mu-
sik mit ihren sich überlagernden Spannungsbögen, die vehement 
in die Stiftung der Sinnbezüge mit eingreift, legt Mallarmé den –
im präzisen Sinne der Tragödientheorie Nietzsches – »dionysi-
schen« Vermittlungsgrund frei. Auf diesen Vermittlungsgrund
hin, von dem sich alle »apollinischen« Formen im Prozess ihrer 
Entstehung differentiell absetzen müssen, lässt Mallarmé sein 
Dichten unentwegt verweisen, von hier her erhält es seine uner-
hörte Dynamik.2 Dabei ist es gerade die Komplexität und Dichte 

2  In der »Geburt der Tragödie« beschreibt Friedrich Nietzsche, was 
gemeinhin angesichts des noch partiell metaphysischen Vokabulars 
übersehen wird, die Relation zwischen Apollo und Dionysos gerade 
als ein nicht synthetisierbares Verhältnis der Differenz, der wechsel-
seitigen Konstitution des einen im Streit mit dem anderen. Medien-
theoretisch gewendet bedeutet das, dass Formen als vollzughaft-
kontingente Realisierungen eines Mediums zu begreifen sind, aber 
auch, dass bei aller Asymmetrie ihrer Beziehung beide, sowohl die 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PARADOXOLOGISCHES SPRECHEN ALS TRIUMPH DER SPRACHE – MALLARMÉ

173

des mallarméschen Formgebungsprozesses, durch die dieser seine 
andere Seite durch sich selbst hindurchscheinen lässt; symptoma-
tisch daher die Intensität auch von Mallarmés Wagnererlebnis.3

Dieses als tragend ausgewiesene dionysische Element findet 
seinen Ausdruck zugleich auch in der erotischen Gestimmtheit 
und Thematik der mallarméschen Gedichte, wobei Letztere im 
Vergleich zu Baudelaire zweifelsohne zur Erotisierung des Wortes 
sublimiert und stärker ironisch gebrochen ist. Dennoch hat Mal-
larmé mit dem »L’après-midi d’un faune« den Inbegriff der ero-
tisch-dionysischen Welterschließung im Zeichen der »großen Ver-
nunft des Leibes« geschaffen,4 wobei der begehrend gestimmte 
Körper in seiner sinnlichen Präsenz als das treibend-gleitende 
Ordnungsprinzip hinter allen kognitiven Repräsentationsformen
von Welt in Szene gesetzt wird.5 Damit wird nicht nur die Kunst 
gegen jedwede idealistische Rationalitätsprätention irreversibel 
im Sinnlichen verortet, sondern die reflexive Selbstversicher-
ung eines Subjekts in einem rastlosen Gefühl der Ermangelung 

Form als auch das ihr nur scheinbar schon fertig zu Grunde liegen-
de Medium, sich als erfahrbare Entitäten erst in ihrer spannungs-
vollen Kontrastierung ausbilden und aus sich selbst heraus auf kei-
ne substantielle Identität referieren können. Vgl. Friedrich Nietz-
sche: »Die Geburt der Tragödie aus dem Geiste der Musik«, in: 
Giorgio Colli/Mazzino Montinari (Hg), Sämtliche Werke. Kritische 
Studienausgabe in 15 Einzelbänden, München/Berlin/New York: 
dtv/de Gruyter 21988 (im Folgenden KSA), Bd. 1, S. 9-156, insb. 
S. 39-42 mit der selbstreferentiellen Verwendung des Begriffs des 
»Widerscheins«.

3 Dieses präsentiert sich beim »poète français« freilich stärker ironisch 
gebrochen, insbesondere mythosskeptisch, als im Falle Nietzsches. 
Beiden gemein ist hingegen die Faszination für den Einblick in die 
unaufhaltsame Bewegtheit des dionysischen Flusses, der nur ver-
mittelt durch die apollinische Form zu haben ist. Vgl. Stéphane 
Mallarmé: »Richard Wagner. Rêverie d’un poète français«, in: Diva-
gations, S. 177-185.  

4  Friedrich Nietzsche: »Also sprach Zarathustra«, KSA, Bd. 4, S. 39.  
5  Später tritt diese Dimension in Mallarmés »Éventail«-Gedichten 

wieder besonders sinnfällig hervor. Die prinzipielle Bedeutung des 
erotischen Anspielungsreichtums der mallarméschen Leitmotive hat 
vor allem betont: Jacques Derrida: »La double séance«, in: ders., La 
dissémination, Paris: Seuil 1972, S. 215-346, hier S. 263ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MARTIN URMANN

174

durchkreuzt, dessen konstitutive Nicht-Identität einerseits die 
Zufluchtstätte des Signifikats zerstört, andererseits jedoch er-
kennendes Begehren und begehrendes Erkennen überhaupt erst 
ermöglicht.6 Mit dieser Freistelle stoßen wir auf eines jener Phäno-
mene, die Mallarmé mit einem »blanc« markiert.7

Als elementare Grenze, gleichsam als ultimative Differenz ist 
für Mallarmé die Erfahrung des Todes prägend, mit der er nicht 
nur in den Werken Poes und Baudelaires, sondern durch das Ster-
ben seines Sohnes Anatole im Jahre 1879 auch persönlich mit aller 
Härte konfrontiert wurde. In dem Tragödienfragment »Hérodia-
de«, dem apollinischen Komplementärstück zum zeitgleich ent-
standenen »L’après-midi d’un faune«, in dem das Festhalten an 
einer hypostasiert identitären Konzeption von personaler Identität 
als selbstvernichtend dargestellt wird, ist der Tod als die im ele-
mentarsten Sinne andere Seite des schönen Scheins auch thema-
tisch unmittelbar präsent. Auch er erscheint in der »nuit blanche 
de glaçons et de neige cruelle« als nun ebenso bedrohlich wie erlö-
send empfundenes Weiß.8 Ab dem richtungsweisenden Prosafrag-
ment »Igitur« macht sich Mallarmé dann daran, den Tod in bis dato 
ungekannter Konsequenz in die reine Sprachwerdung des Nichts 
zu überführen. Mit Maurice Blanchot ist dabei zu betonen, dass 
Mallarmé seine intellektuelle Auseinandersetzung mit dem Tod 
nicht mehr in einem ontologischen (aber auch nicht in einem fun-
damentalontologischen) Modus präsentiert, sondern über symbo-
lische Verweisungsstrukturen der Sprache auf ihr eigenes Ver-

6  Symptomatisch ist insofern die Suspendierung der Wirklichkeitsre-
ferenz im erotischen Traum des Fauns, der permanent zwischen Er-
innerung und Wunsch oszilliert. 

7  So beispielsweise im »blanc vol fermé« des »Autre éventail«, S. 48, 
V. 19 mit der typischen Ambiguität von Hingabe und Entzug.  

8  S. Mallarmé: Hérodiade. Scène, S. 32, V. 109. Die Parallelen zur 
»Elektra« von Hugo von Hofmannsthal sind unübersehbar. Dieser 
andere aus dem europäischen Fin-de-siècle hervorgegangene Prota-
gonist der Verdichtung der Sprache im Zeichen der Entsagung wollte 
die lyrische Form bewusst nicht zum zugespitzten Medium der Diffe-
renz machen, sondern behielt dies, ganz klassisch, der Gattungsform 
der tiefenpsychologisch reformulierten Tragödie vor. Auf den Zu-
sammenhang von Tragödie und paradoxologischem Sprechen wird 
wieter unten zurückzukommen sein. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PARADOXOLOGISCHES SPRECHEN ALS TRIUMPH DER SPRACHE – MALLARMÉ

175

stummen.9 Auch für ihn resultiert aus dem Denken des Todes die 
Einsicht in die wechselseitige Verspanntheit von Vergangenheit 
und Zukunft, die die Präsenzmetaphysik zu einer substantiell 
vorhandenen Gegenwart hypostasieren will, zu Unrecht wie Mal-
larmé in »L’Action restreinte« anmerkt:

»il n’est pas de Présent, non - un présent n’existe pas […] Mal informé 
celui qui se crierait son propre contemporain, désertant, usurpant, avec 
impudence égale, quand du passé cessa et que tarde un futur ou que les 
deux se remmêlent perplexement en vue de masquer l’écart.«10

In der Freilegung des nicht-linearen Charakters von Zeitlichkeit 
muss man eines der elementaren künstlerisch-philosophischen
Grundanliegen des progressiven Décadencediskurses seit Baude-
laire erkennen. Fortschritt und Dekadenz galten schon diesem als 
zwei wechselseitig miteinander verflochtene Begriffe, die zwei 
Seiten einer Differenz, die die Einheit suggerierende Rede von der 
geschichtlichen Zeit nur scheinbar überbrückt.11 Die Erfahrung 
des Augenblicks als des sich entziehenden Moments der Zeitlich-
keit liegt mithin am Grunde auch der mallarméschen Entsagungs-
strategie.

Der fundamentale Sprachmodus, in dem nun das Sich-Entzie-
hende bei Mallarmé seine Artikulation findet, ist der metaphori-
sche – und dies in expliziter Zuspitzung des durch die Metapher 
freigelegten Identitätsparadoxes. Die besonders radikale Fokussie-
rung auf den paradoxen Charakter der Abwesenheit in der Anwe-
senheit zeugt, was ihre Entstehungsbedingungen angeht, nicht 
nur von einer bestimmten kulturgeschichtlichen Situation in ei-

9  Vgl. Maurice Blanchot: L’espace littéraire, Paris: Gallimard 1955, 
S. 135ff. 

10  S. Mallarmé: »L’Action restreinte«, in: Divagations, S. 261-266, hier 
S. 265. 

11  Vgl. nur Charles Baudelaire: »De l’idée moderne du progrès appli-
quée aux Beaux-Arts« (1855), in: Claude Pichois (Hg.), Œuvres 
complètes, Bd. II, Paris: Gallimard (Pléiade) 1976, Neuaufl., 
S. 575-583, insb. S. 580. Dieser Zusammenhang war am Ursprung 
der Moderne vor dem Durchbruch der materialen Geschichtsphilo-
sophie noch in seiner ganzen Komplexität reflektiert worden, wie es 
das große Beispiel Montesquieus in den »Considérations sur les 
causes de la grandeur des Romains et de leur décadence« zeigt. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MARTIN URMANN

176

nem kritischen Moment der Moderne, in dem es galt, die ästheti-
sche Erfahrung als das Andere der Vernunft subversiv gegen eine 
expandierende Gesellschaft der Technik- und des Fortschritts-
optimismus zu reformulieren. Mehr noch lässt sie erkennen, wie 
tief auch Mallarmé in der idealistisch-klassizistischen Ästhetik 
und dem Identitätsversprechen der Form verwurzelt war, ja wie 
tief seine Trauer über die Entdeckung der »leeren Idealität«, um 
ein treffendes Wort Hugo Friedrichs zumindest zur Genese dieser 
Lyrik zu gebrauchen, gewesen sein muss.12

Vor jenem metapherntheoretischen Hintergrund ist auch die 
Verweisungsstruktur der mallarméschen Symbole zu verstehen. 
Diese haben mit dem herkömmlichen Symbolbegriff, dem auch 
die Pariser Dichtergruppe der »Symbolisten«, die in Mallarmé ih-
ren Meister erkennen wollte, zu weiten Teilen verhaftet blieb, 
nichts mehr zu tun. Orientiert am traditionellen europäischen For-
menrepertoire müsste man viel eher ihre Ähnlichkeit mit der Alle-
gorie betonen, was aus innerlichkeitskritischer Perspektive bereits 
Walter Benjamin in Bezug auf Charles Baudelaire13 und Hans-
Georg Gadamer – letzterer in kritischer Absetzung vom Symbol-
begriff der deutschen Klassik und Romantik, insbesondere Goethes 
und Schellings – hervorgehoben haben.14 In der Tat erscheinen die 
Symbole Mallarmés, die sich nur noch aus der werkimmanenten 
Logik des Gedichts programmieren, von allen metaphysischen 
Konnotationen, die auf eine Referenz hinter der Realität abzielen – 
wie etwa noch das »azur« des Frühwerks –, aber auch von be-
wusstseinsphilosophischen Ausgangspunkten rigoros gereinigt: Es 
sind selbstreferentielle Sprachbilder jenseits der Erlebnisästhetik 
und der Innerlichkeit.15 In bester baudelairescher Tradition schrei-
ben sie die »Zertrümmerung der Aura im Chockerlebnis«16 auf 

12  Hugo Friedrich: Die Struktur der modernen Lyrik. Von Baudelaire 
bis zur Gegenwart, 2. durchges. Aufl., Hamburg: Rowohlt 1958, S. 35. 

13  Vgl. Walter Benjamin: Charles Baudelaire. Ein Lyriker im Zeitalter 
des Hochkapitalismus, hrsg. v. Rolf Tiedemann, Frankfurt a. M.: 
Suhrkamp 1974, S. 97-100. 

14  Vgl. Hans-Georg Gadamer: Gesammelte Werke, Bd. 1: Hermeneu-
tik I: Wahrheit und Methode. Grundzüge einer philosophischen Her-
meneutik, 6. durchges. Aufl., Tübingen: Mohr Siebeck 1990, S. 76ff. 

15  Zum Begriff der Erlebnisästhetik vgl. ebd., S. 61ff. 
16  W. Benjamin: Baudelaire, S. 149. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PARADOXOLOGISCHES SPRECHEN ALS TRIUMPH DER SPRACHE – MALLARMÉ

177

rein sprachlicher Ebene fort, im »choc sémantique« der lebendigen 
Metapher, wie Paul Ricœur sie gefasst hat.17

Wie kaum ein Dichter vor ihm bedient sich Mallarmé der aus 
der traditionellen rhetorischen Verwendung als bildhafter Aus-
druck befreiten, hingegen konsequent semantisch-prädikativ ein-
gesetzten Metapher, um das unendlich komplexe Wechselverhält-
nis von Leib und Seele, das die postnaturalistisch-dekadente Äs-
thetik wieder an die Spitze der literarischen Agenda gesetzt hatte, 
als ein in keinerlei Synthese aufhebbares Differenzverhältnis dar-
zustellen. Dabei verhilft Mallarmé zunächst der Metapher entgeg-
en idealistischen Verstellungen wieder zu ihrem Recht, das laut 
Hannah Arendt darin gründet, »daß sie den Geist auf die Sinnen-
welt zurücklenkt, um die nichtsinnlichen Erfahrungen des Geistes 
zu erhellen, für die es in keiner Sprache Worte gibt«. Als »größte 
Gabe der Sprache an das Denken« indiziert die Metapher »das ab-
solute Primat der Erscheinungswelt«.18 Insofern ist die nicht habi-
tualisierte, in ihrem Übertragungsverhältnis nicht reversibel ge-
wordene, also die lebendige Metapher – unabhängig von ihrer 
konkreten eher identitäts- oder differenzorientierten Ausgestal-
tung19 – dazu prädestiniert, eine Wahrheit zu befördern, die man 
nicht sagen kann, sondern die sich zeigt.  

Die Spezifik der mallarméschen Metaphorik besteht nun ge-
rade in der radikalen Transformation des traditionellen Übertra-
gungsverhältnisses dieser sprachlichen Figur, wird doch nicht ein-
fach ein Wort für ein anderes substituiert auf Grund einer vorhan-
denen evidenten Ähnlichkeit.20 Vielmehr werden irreduzibel in-
kongruente Elemente aus zwei verschiedenen Sprachspielen 
künstlich durch die innovatorische Leistung des Dichters mitein-
ander auf synchroner Ebene zusammengeschaltet.21 Das in diesem 

17  Paul Ricœur: La métaphore vive, Paris: Seuil 1975, S. 376.  
18  So, am symptomatischen Beispiel Homers argumentierend, Hannah 

Arendt: »Sprache und Metapher«, in: dies., Vom Leben des Geistes, 
München/Zürich: Piper 22002, S. 103-114, hier S. 110f. u. S. 114. 

19  Denn immerhin markiert die Metapher, wie bei Arendt existentialon-
tologisch expliziert, die – natürlich rein formale – Einheit der Differenz.  

20  Vgl. P. Ricœur: La métaphore vive, S. 191ff. mit knappen Verweisen 
auf Mallarmé (ebd., S. 192, S. 195) u. S. 374ff. 

21  Diese prononcierte Definition verdanke ich Fabian Goppelsröder, 
der auch sonst viel zur Klärung meiner Fragestellung beigetragen 
hat, insbesondere die Perspektivierung über Sagen und Zeigen. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MARTIN URMANN

178

paradoxen Ereignis gestiftete Irritationsmoment, das gleichsam of-
fene Zentrum des Werks, blockiert die eingeschlagene Wahrneh-
mungsperspektive und provoziert die Suche nach neuem Sinn. 
Genau in diesem kurzen Moment des Übergangs vom gescheiter-
ten wörtlichen Sinn hin zu einer neuen Sinnstiftung zeigt sich 
durch das Sprachbild ›Wahrheit‹22: Etwas Unaussprechliches wird 
blitzartig zur Erscheinung gebracht, nämlich der aller fokussierten 
Wahrnehmung von Welt zu Grunde liegende einheitsstiftende 
Vermittlungs-Akt, der die Dinge über ihre Differenzen hinweg 
aufeinander hinsieht, selbst jedoch niemals Teil der ansonsten blo-
ckierten Wahrnehmung sein kann. Mit Niklas Luhmann ließe sich 
sagen, es leuchtet der spezifische »blinde Fleck«23 der eingeschla-
genen Perspektive auf. Genau dieses Fundamentalparadox der 
Selbstreferenz versucht Mallarmé durch die Performanz der le-
bendigen Metapher in die durch das Gedicht gestiftete kommuni-
kative Situation einzuholen, und zwar so, dass es im Prozess des 
Sagens selbst erfahrbar wird und der Sprechende, was er nicht sa-
gen kann, sieht.24 Auf diese Weise kann die Simultaneität der Bild-
erfahrung in den korrespondierenden Effekt einer lyrischen Spra-
che transponiert werden,25 die in ihrem extremen Differenzie-
rungsvermögen scheinbar nichts mehr anstrebt, als gerade alles 

22  Auch Ricœur gibt den Begriff nicht auf, vgl. La métaphore vive, 
S. 310ff. 

23  Niklas Luhmann: Die Kunst der Gesellschaft, Frankfurt a. M.: Suhr-
kamp 31999, S. 52ff. In der besonders radikalen Entfaltung der Para-
doxien der Selbstreferenz liegt für Luhmann die Spezifik des Refle-
xionssystems Kunst.  

24  Vgl. auch Gottfried Boehm: »Zu einer Hermeneutik des Bildes«, in: 
Gottfried Boehm/Hans-Georg Gadamer (Hg.), Die Hermeneutik 
und die Wissenschaften, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1978, S. 444-471. 
Nach Boehm stehen Bild und Sprache insofern in einem komple-
mentären Verhältnis, als das »ikonisch Dichte« vom Standpunkt der 
verbalen, auf Prädikation ausgerichteten Sprache wie eine Leerstelle 
erscheinen muss. Mit Boehm gesagt, entdeckt Mallarmé die »Bild-
lichkeit« als das Andere der Sprache, ebd., S. 463 u. S. 451. 

25  Symptomatisch daher Mallarmés lakonisches »on évite le récit« in 
der »Préface« zum »Coup de dés«, S. 442f., wo er den Vorteil der 
partiturartigen Typographie gerade auch in der »vision simultanée 
de la Page« verortet.  

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PARADOXOLOGISCHES SPRECHEN ALS TRIUMPH DER SPRACHE – MALLARMÉ

179

Naiv-Bildhafte prozessual zu verflüssigen.26 Mallarmés dichteri-
sche Rede ist gerade daraufhin angelegt, die Rejustierung der Per-
spektive, die das Verflüssigte zu neuen Entitäten gerinnen lassen 
würde, in der »Zerstreuung« der Zeichen systematisch zu suspen-
dieren.27 Der Effekt, der sich – allein schon auf der Satzebene – 
einstellt, wenn mit Zeit und äußerst heterogenen Sinnzuschrei-
bungen geladene Prädikate mit disparaten Objekten assoziiert 
werden und »une dentelle s’abolit / Dans le doute du jeu su-
prême«,28 ist der eines haltlosen Gleitens zwischen den permanent 
changierenden Deutungsmöglichkeiten. Eben jener radikalen 
Spannung des »entre«, der Unentscheidbarkeit, will uns das dich-
terische Wort aussetzen.29 Dabei stellt Mallarmé als Sohn des tragi-
schen 19. Jahrhunderts nicht nur einfach die operative Logik von 
Wahrnehmungsprozessen zur Diskussion. Im Herzen des sprach-
internen Spiels mit dem Ist/Ist-Nicht der Metapher geht es um 
Sein oder Nicht-Sein30, denn hinter dem »entre« lauert in den Un-
tiefen der Sprache der Sturz in den bodenlosen Abgrund des 
»creux néant musicien«.31 Die vom dichterischen Akt blitzartig frei-
gesetzten Illuminationen sind nur die »feux vils« an einem entgöt-
terten Himmel »que s’est d’un astre en fête allumé le génie«.32

26  »Prozessualität« ist deswegen natürlich nicht minder eine genuine 
Dimension auch von Bildlichkeit. Vgl. G. Boehm: Zu einer Herme-
neutik des Bildes, S. 456 u. S. 465. 

27  Zu den zentralen poetologischen Begriffen: »épars«, »dissiper«, 
»disperser« und ihrem soziologischen Hintergrund vgl. S. Mal-
larmé: »Crayonné au théâtre«, in: Divagations, S. 186-194 u. ebd., 
S. 79 u. S. 442f. 

28  So die beiden ersten Verse des dritten »Triptyque«-Sonetts, vgl. 
S. Mallarmé: Triptyque III: Une dentelle s’abolit, S. 68. 

29  Dies hat Derrida nachdrücklich, insbesondere gegen verharmlo-
sende dialektische Interpretationsansätze Richards, betont. Das 
»entre«, das im unauflöslichen Spiel mit Konjunktionen und Homo-
nymen bis auf die Satz-, Wort- und Phonemebene durchschlägt, ist 
in der Tat durch nichts so gänzlich missverstanden wie durch die 
Vorstellung eines stabilen Gleichgewichtszustands, vgl. J. Derrida, 
La double séance, S. 270ff. 

30  Auch wenn der Ontologie im Spiel der Sprache der Boden entzogen 
ist.

31  S. Mallarmé: Triptyque III: Une dentelle s’abolit, S. 68, V. 11. 
32  S. Mallarmé: Quand l’ombre menaça, S. 56, V. 14. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MARTIN URMANN

180

Zugleich gilt Mallarmé, und diese gemimte Reverenz an die Tradi-
tion ist ihm sehr wichtig, eine erstrebte Transzendenz als der Quell 
aller (Dicht-)Kunst. Jene ist in ihrem scheiternden Aufsteigen als 
frei schwingendes Spiel über dem Nichts zu inszenieren: 

«Nous savons, captifs d’une formule absolue, que, certes, n’est que ce 
qui est. Incontinent écarter cependant, sous un prétexte, le leurre, accu-
serait notre inconséquence, niant le plaisir que nous voulons prendre: 
car cet au-delà en est l’agent, et le moteur dirais-je si je ne répugnais à 
opérer, en public, le démontage impie de la fiction et conséquemment 
du mécanisme littéraire, pour étaler la pièce principale ou rien. Mais, je 
vénère comment, par une supercherie, on projette, à quelque élévation 
défendue et de foudre! le conscient manque chez nous de ce qui là-haut 
éclate. À quoi sert cela –  
À un jeu.«33

Bedenkt man, dass Mallarmés Gedichte nicht mehr im subjektiven 
Erleben eines empirischen Ich gründen und das Zurücktreten des 
Dichters hinter die Sprache der »poésie pure«34 regelrecht zur me-
thodischen Prämisse geworden ist, so haben wir es, endgültig ab 
dem Spätwerk seit Mitte der 1880er Jahre, in der Tat mit einer 
»enthumanisierten« Lyrik zu tun.35 Zugleich darf dies nicht den 
Einblick in ihre Relevanz für die Praxis des Menschen in der Welt 
verstellen, die in einem ihrer wahrlich grundlegenden Aspekte 
mit absolut außergewöhnlicher und nur momenthaft auszuhal-
tender Schärfe ästhetisch erhellt wird.  

Die mallarméschen Metaphern lassen sich demnach als parado-
xale symbolische Strukturen begreifen, deren Sagen etwas zeigt, 
was sich der begrifflichen Abbildung entzieht, nichts benennt, 

33  S. Mallarmé: »La Musique et les Lettres«, in: Divagations, S. 358-389, 
hier S. 375 (Hervorhebung im Original). Siehe auch das entrückte 
Sternbild, »froide d’oubli«, am Ende des »Coup de dés«, S. 441. 

34  »L’œuvre pure implique la disparition élocutoire du poète, qui cède 
l’initiative aux mots, par le heurt de leur inégalité mobilisés; ils 
s’allument de reflets réciproques comme une virtuelle traînée de 
feux sur des pierreries, remplaçant la respiration perceptible en 
l’ancien souffle lyrique ou la direction personnelle enthousiaste de 
la phrase« ( S. Mallarmé: »Crise de vers«, in: Divagations, S. 247-260, 
hier S. 256). 

35  H. Friedrich: Struktur der modernen Lyrik, S. 84f.  

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PARADOXOLOGISCHES SPRECHEN ALS TRIUMPH DER SPRACHE – MALLARMÉ

181

sondern Vorstellungsbilder »suggeriert«,36 die mit einer Sache 
spannungsvoll assoziiert werden sollen, um so einen begrifflich 
uneinholbaren Bedeutungsgewinn zu erreichen. In ihnen sind 
Vergangenheit und Zukunft, Erinnerung und Wunsch, Sensibilität 
und Intelligibilität jenseits der statischen Subjekt-Objekt Schema-
tismen in einer Weise miteinander dynamisch vermittelt, dass zu-
gleich deren wechselseitige Konstitution über die Differenz er-
fahrbar wird. So leistet der Vers im »poème tu« gerade in seiner 
Absage an eine Repräsentation von Ganzheiten das Wunder einer 
luziden Wiederverzauberung der Welt: 

«Le vers qui de plusieurs vocables refait un mot total, neuf, étranger à la 
langue et comme incantatoire, achève cet isolement de la parole: niant, 
d’un trait souverain, le hasard demeuré aux termes malgré l’artifice de 
leur retrempe alternée en le sens et la sonorité, et vous cause cette sur-
prise de n’avoir ou  jamais tel fragment ordinaire d’élocution, en même 
temps que la réminiscence de l’objet nommé baigne dans une neuve at-
mosphère.«37

Eine so geartete lyrische Rede legt in ihren unorthodoxen Ver-
gleichsstrukturen das jeder Identifizierung vorausgehende, aber ge-
wöhnlich eben ausgeschlossene Dritte frei, dessen Maßstab nicht 
mehr auf begriffliche Wahrheit, ja auf überhaupt keine externe, re-
präsentierbare Referenz hin verpflichtbar ist, sondern sich im un-
endlichen Spiel der Signifikanten je anders (re-) konfiguriert: »Ins-
tituer une relation entre les images exacte, et que s’en détache un 
tiers aspect fusible et clair présenté à la divination«, das ist das hei-
lig profane Geschäft der poésie pure.38 Aus genau dieser jenseits 
der Opposition real/fiktiv gelagerten Perspektive kann Mallarmé 
die performative Ästhetik seiner Poesie mit der Choreographie ei-

36  Dem zunächst unscheinbaren Wort Mallarmés gegenüber Jules Hu-
ret aus der »Enquête sur l’évolution littéraire« ist daher wahrlich 
prinzipielle Bedeutung beizumessen: »Nommer un objet, c’est sup-
primer les trois quarts de la jouissance du poème […], le suggérer,
voilà le rêve. C’est le parfait usage de ce mystère qui constitue le 
symbole: évoquer […] un état d’âme, par une série de déchiffre-
ments«, in: S. Mallarmé : Divagations, S. 402-409, hier S. 405f. (Her-
vorhebung im Original).  

37  S. Mallarmé: Crise de vers, S. 257, S. 260. 
38  Ebd., S. 255.  

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MARTIN URMANN

182

nes Balletts vergleichen und in der Tänzerin ausdrücklich die dy-
namisch-unfixierbare Verkörperung einer Metapher erkennen.39

So entwickelt Mallarmés metaphorisches Sprechen letztlich ei-
nen derart starken Sog, dass es in seiner radikalsten Zuspitzung 
als quasi transzendentale Metapher den Grund offenlegt, dem alle 
etablierten semantischen Felder ursprünglich entstiegen sind. Die 
Aufdeckung dieser jeder konkreten Rede vorgängigen Metapho-
rik macht dann freilich auch die traditionelle Unterscheidung zwi-
schen buchstäblichem und bildlichem Sinn hinfällig.40 Eben jene 
fundamentale Funktion weist Mallarmé dem über eine bloße Leit-
motivik41 hinausgehobenen »blanc« zu, das als das konkrete Weiß 
der Buchseite beziehungsweise als »silence alentour« die eigent-
liche, in ihrer Potentialität nie ausschöpfbare Voraussetzung dafür 
bildet, dass überhaupt etwas gesagt werden kann.42 Im »Coup de 
dés« schließlich treten »les blancs« am Höhepunkt der Abstraktion 
mit zwingender Evidenz in Erscheinung.43 Als das sich einmisch-
ende Papier stoßen sie uns auf die Zerstreuung der Zeichen, sind 
sie in ihrer irreduziblen Materialität deren Einkehr in einen stabili-
sierbaren Sinn immer schon zuvorgekommen und verweisen diese 

39  »La danseuse n’est pas une femme qui danse […] mais une métaphore 
[…] avec une écriture corporelle« (S. Mallarmé: »Ballets«, in: Diva-
gations, S. 200-206, hier S. 201 (Hervorhebung im Original)). 

40  Vgl. allgemein auch H.-G. Gadamer: Gesammelte Werke, Bd. 1: 
Wahrheit und Methode, S. 432ff. 

41  Vgl. auch indirekt am Beispiel Mallarmés argumentierend: Manfred 
Frank: »Die Aufhebung der Anschauung im Spiel der Metapher«, 
in: ders., Das Sagbare und das Unsagbare: Studien zur deutsch-
französischen Hermeneutik und Texttheorie, 3. erw. Aufl., Frank-
furt a. M.: Suhrkamp 1993, S. 213-238, hier S. 228ff. 

42  S. Mallarmé: Préface à «Un coup de dés», S. 442. Damit wird noch 
einmal klar, dass der oben beschriebene Simultaneitätseffekt der 
Bildlichkeit bei Mallarmé dezidiert nicht präsentisch gemeint ist. 

43  Für Mallarmés antitranszendentalphilosophische Wende in der Be-
kehrung zur Oberfläche war nicht zuletzt auch die Erfahrung der 
Mode maßgeblich, vgl. die von ihm allein bestrittene Revue: »La 
Dernière Mode«, in: Michel Draguet (Hg.), Stéphane Mallarmé: 
Écrits sur l’art, Paris: Flammarion 1998, S. 108-289, insb. S. 122-124.  

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PARADOXOLOGISCHES SPRECHEN ALS TRIUMPH DER SPRACHE – MALLARMÉ

183

auf ihr Verstummen: »indéfectiblement le blanc revient […] pour 
conclure que rien au delà et authentiquer le silence – «.44

Zwar sind die mallarméschen Gedichte nicht nur von den klaf-
fenden Wunden aus den Fugen strebender Sprachspiele durchzo-
gen. Natürlich bedienen sie sich auch traditioneller Symbolik, die 
im Gedicht nicht explizit zur Abhebung kommt.45 Dennoch ist das 
Ergebnis eine extrem reflexiv aufgeladene Dichtung, die bei all ih-
rer Zugeschnittenheit auf den mündlichen Vortrag zweifelsohne 
aus der distanzermöglichenden geschriebenen Sprache heraus 
entwickelt ist und es sich daher leisten kann, die grammatikalisch-
syntaktischen Mittel massiv zurückzunehmen für die maximale 
kombinatorische Strahlkraft des Wortes. So hat Gadamer von ei-
nem großartig altmodischen Lyrikverständnis her mit Blick auf 
Celan und Mallarmé darauf aufmerksam gemacht, dass die sub-
versive Polysemie des Wortspiels nur sehr begrenzt mit den kom-
positionellen Anforderungen des Gedichts an Geschlossenheit zu 
vereinbaren sei.46 Dem muss man nicht unbedingt zustimmen, es 
schärft aber neben dem wichtigen gadamerschen Hinweis, dass es 
kein Zufall ist, dass Mallamé gerade in den freien Prosafragmen-
ten am weitesten ging in der Freisetzung der Differenz, den Blick 
für das Ausmaß der Revolution der poetischen Sprache. 

Ideengeschichtlich gesehen ist der Ausgangspunkt des mal-
larméschen Denkens wie bei Nietzsche eine reflexiv gebrochene 
tragische Weltanschauung47, die das ursprünglich ontologische 
Kernmotiv, das Zu-Grunde-Gehen des Individuums am Über-
menschlich-Großen, jenseits subjektphilosophischer Implikationen 
zu einer allgemeinen Differenztheorie der Praxis sprachlicher 
Sinngebung transformiert. In ihrem Zentrum steht die in keiner 

44  S. Mallarmé: »Le Mystère dans les Lettres«, in: Divagations, 
S. 281-288, hier S. 288.  

45  Man denke etwa an die klassische Segelsymbolik aus Mallarmés So-
nett »Salut«. 

46  Vgl. Hans-Georg Gadamer: »Text und Interpretation«, in: Gesam-
melte Werke, Bd. 2: Hermeneutik II: Wahrheit und Methode: Ergän-
zungen, Register, 2. durchges. Aufl., Tübingen: Mohr Siebeck 1993, 
S. 330-360, hier S. 354-356. 

47  Zum Typus der tragischen Weltanschauung in Kunst und Wissen-
schaft des Fin-de-siècle und seiner Stellung im epistemologischen 
Raum der Moderne möchte ich mich demnächst an anderer Stelle 
ausführlicher äußern.  

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MARTIN URMANN

184

Synthese aufhebbare Spannung zwischen einem apollinischen 
und einem dionysischen Formprinzip, wobei beide auf zwei dia-
metral verschiedenen Wegen Identität anstreben, wie Mallarmé 
im »Faune« und der »Hérodiade« gezeigt hat: Identität als Einheit 
auf Distanz und Identität als Entgrenzung.48 Dem subversiven Im-
petus der Romantik gegenüber dem klassischen Erbe folgend, will 
Mallarmé das Scheitern idealistischer Identitätskonstruktionen im 
immer wieder neu zu wagenden Spiel mit dem dionysischen Fluss 
produktiv werden lassen. Wie bei Nietzsche trägt jedoch auch 
Mallarmés Umgang mit dem Paradox an vielen Stellen die Sig-
naturen eines desillusionierten Rationalismus. Und auch dort, wo 
er diesen Ausgangspunkt hinter sich lässt, bleibt seine Position – 
wie bei Derrida – doch vor allem die eines ethisch-individualisti-
schen Rigorismus, aus dem sich keine gemeinsam teilbare Welt 
mehr stiften lassen will. 

Dennoch, gerade die Dynamisierung des idealistischen Erbes 
im schonungslos vorangetriebenen cartesischen Zweifel, ihr ›Hy-
percartesianismus‹, hat Mallarmé und Nietzsche vom pessimis-
tisch-subjektivistischen Verzweifeln an der Welt zurück in die 
Mitte der Sprache getrieben, um gerade hier das Sich-Entziehen-
de, das »occulte […] signifiant fermé et caché, qui habite le com-
mun«,49 sich zeigen zu lassen im freiheitsverbürgenden Möglich-
keitsraum der Sprache, die im Sagen des Unsagbaren ihren höchs-
ten Triumph feiert; Triumph für die einsamen Dichter eines Zeit-
alters »qui survit à la beauté«.50

Literatur

Arendt, Hannah: »Sprache und Metapher«, in: dies., Vom Leben 
des Geistes, München, Zürich: Piper 22002, S. 103-114. 

Baudelaire, Charles: Œuvres complètes, 2 Bde, hrsg. v. Claude 
Pichois, Neuaufl., Paris: Gallimard (Pléiade) 1976. 

48 Vgl. Günter Figal: Nietzsche. Eine philosophische Einführung, Stutt-
gart: Reclam 1999, passim, bes. S. 75. 

49 S. Mallarmé: Le Mystère dans les Lettres, S. 282.  
50 S. Mallarmé: »Le phénomène futur«, in: Divagations, S. 82. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PARADOXOLOGISCHES SPRECHEN ALS TRIUMPH DER SPRACHE – MALLARMÉ

185

Benjamin, Walter: Charles Baudelaire. Ein Lyriker im Zeitalter des 
Hochkapitalismus, hrsg. v. Rolf Tiedemann, Frankfurt a. M.: 
Suhrkamp 1974. 

Blanchot, Maurice: L’espace littéraire, Paris: Gallimard 1955. 
Boehm, Gottfried: »Zu einer Hermeneutik des Bildes«, in: Gottfried 

Boehm/Hans-Georg Gadamer, (Hg.), Die Hermeneutik und die 
Wissenschaften, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1978, S. 444-471. 

Derrida, Jacques: »La double séance«, in: ders., La dissémination, 
Paris: Seuil 1972, S. 215-346. 

Figal, Günter: Nietzsche. Eine philosophische Einführung, Stutt-
gart: Reclam 1999. 

Frank, Manfred: »Die Aufhebung der Anschauung im Spiel der 
Metapher«, in: ders., Das Sagbare und das Unsagbare: Studien 
zur deutsch-französischen Hermeneutik und Texttheorie, 
3. erw. Aufl., Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1993, S. 213-238. 

Friedrich, Hugo: Die Struktur der modernen Lyrik. Von Baudelaire 
bis zur Gegenwart, 2. durchges. Aufl., Hamburg: Rowohlt 1958. 

Gadamer, Hans-Georg: Gesammelte Werke , Bd. 1: Hermeneutik I: 
Wahrheit und Methode. Grundzüge einer philosophischen 
Hermeneutik, 6. durchges. Aufl., Tübingen: Mohr Siebeck 1990. 

 Gadamer, Hans-Georg: Gesammelte Werke, Bd. 2: Hermeneu-
tik II: Wahrheit und Methode, 2. durchges. Aufl., Tübingen: 
Mohr Siebeck 1993. 

Luhmann, Niklas: Die Kunst der Gesellschaft, Frankfurt a. M.: 
Suhrkamp 31999.

Mallarmé, Stéphane: Poésies, hrsg. v. Bertrand Marchal, Paris: 
Gallimard 1992. 

Mallarmé, Stéphane: La Dernière Mode, in: Michel Draguet (Hg.), 
Stéphane Mallarmé: Écrits sur Paris: Flammarion 1998, 
S. 108-289. 

Mallarmé, Stéphane: Igitur, Divagations, Un coup de dés, hrsg. v. 
Bertrand Marchal, durchges. Neuaufl., Paris: Gallimard 2003.

Nietzsche, Friedrich: Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe in 
15 Einzelbänden, hrsg. v. Giorgio Colli/Mazzino Montinari, 
München/Berlin/New York: dtv/de Gruyter 21988 (= KSA), 
daraus:  

 Bd. 1: Die Geburt der Tragödie aus dem Geiste der Musik, S. 9-
156.

 Bd. 4: Also sprach Zarathustra. Ein Buch für Alle und Keinen. 
Ricœur, Paul: La métaphore vive, Paris: Seuil 1975. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


   

Über das Verstummen hinaus 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


   

189

Über die Unmöglichkeit der Dichtung, 

die Stil le zu ersteigen. 

Zu einem Wort Paul Celans 

ULISSE DOGÀ

I

Dem seit Mallarmé traditionellen Topos des Schweigens der her-
metischen Dichtung, dem hermeneutischen Klischee des Verstum-
mens der Sprache, versperrt sich Celans Spätwerk. Seine Lyrik ist 
Klage, eine Anklage, die unsere Aufmerksamkeit verlangt und 
unsere Gewissheiten in Frage stellt. Im Gegensatz zum Traum der 
Moderne, das Gedicht sei der Ort, wo die uneigentliche Rede zum 
Stillstand kommt und wo die »disparition élocutoire du poète«1 in 
der Apotheose einer Poetik des Schweigens gipfelt, steht in Celans 
Spätwerk vielmehr das Scheitern der Dichtung, die Klage über eine 
nicht erstiegene Stille am Ende vom Gebirgsweg der Dichtung im 
Zentrum. Das Gedicht »Ein Teil«2 aus Celans Nachlass darf als 
dessen Versinnbildlichung gelten. Es lautet: 

»Ein Teil aller Teile sein, 
in der Größern Zerstreuung, 

1  Stéphane Mallarmé: »Crise de vers«, in: Henry Mondor/G. Jean 
Aubry (Hg.), Stéphane Mallarmé: Œuvres complètes, Paris: Galli-
mard 1945, S. 360-368, hier S. 366. 

2  Paul Celan: Gesammelte Werke in 7 Bänden, hrsg. v. Bertrand 
Badiou, Jean-Claude Rambach u. Barbara Wiedeman, Frankfurt 
a. M.: Suhrkamp 2000, Bd. 7, S. 161. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ULISSE DOGÀ

190

zerheiligt, zerweiligt, 
zernut.     (2.09.1967)« 

Noch im Gedicht »Schreib dich nicht«3 vom 12. Juli 1966, ein Jahr 
vor »Ein Teil« also, hieß es: 

»SCHREIB DICH NICHT 
Zwischen die Welten, 

komm auf gegen  
der Bedeutungen Vielfalt, 

vertrau der Tränenspur 
und lerne leben.«  

In »Schreib dich nicht« kommt einmal mehr Celans grundlegende 
Zerrissenheit zum Ausdruck, wie der Zerstreuung des Sinns wi-
derstanden werden kann. Die Trauer, das Gedenken der Toten, ist 
der bedeutsame Horizont, der rote Faden, die Bindekraft und Ver-
bindlichkeit der Dichtung, ihnen entgegen stehen die Gefahr des 
Vergessens und damit des Vervielfachens und Zerfaserns der Be-
deutungen. Wie aber bereits ein Jahr später das Gedicht »Ein Teil« 
zeigt, bedeutet das »Hindurchgehen durch ihre eigenen Antwort-
losigkeiten«4 für die Dichtung auch ein Hindurchgehen durch die-
se Zerstreuung, so dass das Vertrauen in die Trauer sich jetzt in ei-
ne Klage gegen die symbolische Schwäche der Sprache, gegen ihre 
Unfähigkeit nämlich, die transzendente stille Welt des Todes mit 
der Welt des Menschen zu vereinigen, verwandelt.

In dem Gedicht weist das Wort »zerheiligt« auf die verlorene 
Beziehung zur Transzendenz hin, das Wort »zerweiligt« auf eine 
verlorene qualitative Dimension der Zeit – die Weile, eine Zeit-
strecke, im alten theologischen Deutsch die Stunde, die ›ora cano-
nica‹ des Gebets – aber das Wort »zernut«? Das Präfix »zer« deu-
tet bereits an, dass auch dieses Wort mit der Negation von etwas 
zu tun hat. Wovon aber ist dieser Neologismus eine Negation? Im 
Gegensatz zu den Negationen von »heiligen« und »weilen« han-
delt es sich hier offenbar nicht um die Negation eines Verbs. Wer 
mit Theologie und Mystik vertraut ist, wird allerdings im Wort 

3  Ebd., S. 133.  
4  Ebd., Bd. 3, S. 186. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ÜBER DIE UNMÖGLICHKEIT DER DICHTUNG, DIE STILLE ZU ERSTEIGEN – CELAN

191

»zernut« unschwer die Silbe ›Nu‹ wiedererkennen. Das Nu ist das 
mittelhochdeutsche Lehnwort für Moment, Augenblick, Jetzt, ab-
geleitet vom griechischen ›nyn‹ oder dem lateinischen ›nunc‹.

Eine semantisch-begriffliche Analyse des ›Nu‹ – und entspre-
chend des »zernut« – wird zeigen, wie man anhand dieses Neolo-
gismus exemplarisch einige der entscheidenden theologischen, 
philosophischen und linguistischen Bezüge von Celans Spätdich-
tung aufweisen kann5 und wie sich darüber hinaus die Haltung 
des Dichters gegenüber der Möglichkeit des Schweigens verdeut-
lichen lässt. 

I I

Die Quelle, aus der Celan das Wort ›Nu‹ schöpft, ist offensichtlich 
das Werk Meister Eckharts. Im Mittelhochdeutsch des rheinischen 
Mystikers wird das Wort ›Nu‹ als Übersetzung des griechischen 
›nyn‹ und des lateinischen ›nunc aeternitatis‹ überhaupt erst zum 
zentralen Begriff der deutschen Mystik. Neben der mystischen Be-
deutung des ›Nu‹, die zunächst erörtert werden soll, gibt es je-
doch auch eine philosophische bzw. anthropologische und eine 
linguistische Bedeutung. Die Analyse des profanen Nu wird not-
wendig sein, um Celans Neologismus und damit die Negation des 
Nu in ihrer ganzen Tragweite zu erfassen.  

Die Predigt Eratis enim aliquando tenebrae fängt mit einem Zitat 
aus den Paulusbriefen an, wo der Apostel sagt: »Einst wart ihr 
eine Finsternis, nun aber ein Licht in Gott«.6 Im Anschluss an Pau-
lus’ Begriff der Finsternis kommentiert Eckhart, die Propheten sei-
en verstummt, als sie die in Gott geschaute Wahrheit den Men-
schen mitteilen sollten. Es ist das Einstige, das Zeitliche, das die 
Propheten behindert. Im Gegensatz zum Zeitlichen und seiner 
Finsternis steht die Ewigkeit, das ewige Nu Gottes und sein Licht, 
in dem die Seele die Dinge in ihrem Ursprung kennt. In der Pre-

5  Für eine ausführlichere Auseinandersetzung mit diesen Motiven im 
Spätwerk verweise ich auf meine Studie: Der Entreimte. Über Paul 
Celans Spätwerk, Celan-Studien. Neue Folge, Berlin: Rimbaud 2007, 
Bd. 1. 

6  Meister Eckhart: Die deutschen und lateinischen Werke, hrsg. und 
übers. v. Josef Quint, Stuttgart: Kohlhammer 1968, Bd. 1, S. 533. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ULISSE DOGÀ

192

digt In illo tempore missus est angelus Gabriel a deo7 erklärt Eckhart, 
dass das Nu, die Fülle der Zeit, nicht bloß eine Negation der Zeit, 
sondern vielmehr eine Aufhebung der Zeit ist. Genauer: das Nu, 
die Überzeitlichkeit und Überräumlichkeit, ist der Vernunft, dem 
Haupt der Seele, zugänglich. Mit Boethius fasst Eckhart diese Er-
füllung als interminabilis vitae tota simul et perfecta possessio, als 
vollendeten und zeitlosen Besitz des unbegrenzten Lebens. Ich 
möchte hier betonen: Das Erkennen der Dinge in ihrem Ursprung 
vollzieht sich, und es vollzieht sich im Nu, simul. Bekanntlich 
verlässt die Seele den Körper für die Scholastik und insbesondere 
für Thomas erst nach dem Tode. Aristotelisch und nicht plato-
nisch wie Eckhart identifiziert Thomas den Menschen nicht mit 
seiner Seele (»homo non est anima tantum«). Der Mensch ist im-
mer die Einheit von Form (Seele) und Materie (Körper). Nur als 
Denkvermögen erhält die Seele eine gewisse Unabhängigkeit, alle 
Erkenntnis aber beginnt für Thomas wie für Aristoteles und für 
Kant bei den Sinnen. Nämlich, wie es in der Questio 14 der Summa
Theologicae heißt: Nur Gottes Erkenntnis ist simul et non succesive,
nur Gott schaut alles zugleich und nicht nacheinander. Auch für 
Thomas verdankt sich die menschliche Erkenntnis dem göttlichen 
Geist, dennoch bleibt sie immer diskursiv, wirklichkeitsabhängig, 
zeitlich. Einmal mehr zeigt sich hier die Stoßrichtung von Eck-
harts Polemik: Sie zielt auf nichts weniger als auf die Erkenntnis-
philosophie des Doctor Angelicus. Das Überschreiten der zeitli-
chen Dimension ist für Eckhart aber nicht bloß, wie für die Gnos-
tiker, ein Sprung in den überzeitlichen Augenblick einer absoluten 
Schau, sondern vielmehr die Transformation der menschlichen 
Existenz im Blick Gottes. Das heißt, dieser Begriff des gegenwärti-
gen, ewigen Nu umfasst sowohl alles Erkennen als auch alles 
Handeln und drückt ihre Einheit aus, vita contemplativa und vita
activa. Das Nu und die Zeitlichkeit sind nicht Gegenpole und die 
Askese Eckharts ist nicht pure Kontemplation, vielmehr ist das Er-
reichen des Nu die Voraussetzung für die vollständige Transfor-
mation der menschlichen Existenz, für die Überformung der Per-
son, weil im gegenwärtigen Nu, im Nu der Ewigkeit alle verlo-
rene Zeit zurückkehrt. In dem stillen, überzeitlichen Licht Gottes 
gewinnt die Seele wahre Freude. Diese Einheit von vita contempla-
tiva und vita activa, der Akzent Eckharts auf die individuelle, per-

7  Ebd., Bd. 2, S. 231.  

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ÜBER DIE UNMÖGLICHKEIT DER DICHTUNG, DIE STILLE ZU ERSTEIGEN – CELAN

193

sönliche mystische Erfahrung des Nu führt in die Nähe des be-
kannten Begriffs des Augenblicks Kierkegaards. Wie Eckhart ge-
gen das abstrakte System Thomas’, so wird auch Kierkegaard in 
seiner Polemik gegen Hegel die Kategorien von Zeit und Ewigkeit 
neu werten. Der Augenblick, der Moment nämlich, wo der Mensch 
die Zeitlichkeit bzw. das ästhetische und das ethische Leben auf-
hebt, ist die entscheidende Kategorie, die einzige, wahre und wirk-
liche Synthese in der Existenz des Individuums. Die Figur Mar-
thas für Eckhart und die Figur des Ritters des Glaubens für Kier-
kegaard sollen eben Muster eines nicht rein kontemplativen Le-
bens sein: Die Erfüllung des Lebens setzt den Akt des Entscheids 
voraus, die Nachfolge Christi anzutreten, die plenitudo temporis ist 
imitatio Christi.

Dieses mystische Nu Eckharts ist höchstwahrscheinlich der 
erste und auch der einzige direkte Bezug für Celans »zernut«, das 
auf die Unmöglichkeit einer überzeitlichen, verstummenden, der 
Finsternis der Geschichte abgewonnenen Freude verweist. Den-
noch lässt sich, um den Preis eines eklektischen Umwegs, auch 
eine andere, nicht allein mystische Bedeutung des Nu bestimmen.

I I I

In den antiken und mittelalterlichen Leib-Seele-Theorien haben 
wir zwischen einer platonischen und einer aristotelischen Inter-
pretation unterschieden, auf die Thomas und Eckhart sich jeweils 
berufen. Eben jene tausendjährige Tradition steht seit Foucault im 
Zentrum der biopolitischen, biophilosophischen Debatte über das 
Wesen des Menschen. Die mittelalterliche Philosophie bestimmte 
das Wesen des Menschen nicht nur in Bezug auf die niederen Le-
bewesen und Dinge (Tiere, Pflanze, Steine usw.), sondern auch in 
Bezug auf übermenschliche Wesen wie Dämonen, Engel und 
Geister. Man denke nur an Dionysius Areopagitas oder Bonaven-
turas bewundernswerte Werke über die Schöpfungshierarchien. 
Mit dem Untergang der Metaphysik ist aber auch dieser über-
menschliche Horizont verschwunden. Die humanitas bestimmt 
sich einzig im Unterschied oder im Vergleich mit der animalitas.

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ULISSE DOGÀ

194

Das Buch Giorgio Agambens Das Offene ist eben diesem Problem 
gewidmet.8 Aber was hat dies mit dem Nu zu tun?

Jakob von Uexküll, Biologe und Philosoph, Schüler von Hei-
degger und Gründer der modernen Umweltforschung, unter-
nahm in seiner Theoretischen Biologie (1928) eine Grundlagenerfor-
schung der Kategorien von Raum und Zeit in der Tierwelt bzw. 
der Beziehungen der Tiere zu den Gegenständen.9 Das klingt nicht 
nur kantisch, es war auch tatsächlich eine nachgerade kopernika-
nische Revolution. Uexkülls Analyse der Zeitkategorie in der Tier-
welt zufolge muss zwischen zwei Zeitmodi unterschieden wer-
den: zwischen Merkzeit und Wirkzeit. Die Merkzeit regelt die ge-
samten Sinneseindrücke, dieser Kategorie sind alle beobachteten 
inneren und äußeren Vorgänge unterworfen. Sie gliedert unsere 
Empfindungen, nicht aber unsere Willensimpulse. »Die Impulse«, 
sagt Uexküll, »veranlassen jeweils eine bestimmte Tätigkeit unserer 
Muskeln, die ihrerseits eine gewisse Zeitspanne beansprucht.«10

Die Merkzeit ist jedenfalls länger als die Wirkzeit. Zum Beispiel 
kann man an der Stubenfliege feststellen, dass der Moment, in 
dem sie fremde Bewegungen wahrnimmt, viel länger währt als 
das Intervall, das die Kontraktionen ihrer antagonistischen Flügel-
muskeln trennt. Es ist also nach Uexküll notwendig, die Wirkzeit 
von der Merkzeit zu trennen und gesondert zu behandeln. Jetzt 
kommen wir zum entscheidenden Punkt: Uexküll weist darauf 
hin, dass im französischen Sprachgebrauch diese beiden verschie-
denen Zeitfaktoren deutlich unterschieden werden. ›Un moment‹ 
oder ›un instant‹ bedeutet einen Merkmoment, während dem die 
ganze Welt stillsteht. Dagegen bezeichnet ›un clin d´oeil‹ einen 
Wirkmoment oder die Zeitspanne, die die kürzeste Bewegung, 
das Blinzeln, beansprucht. »Um den Wirkmoment auch im Deut-
schen festzuhalten«, sagt Uexküll, »schlage ich vor, für ihn das 
alte gute deutsche Wort ›Ein Nu‹ zu verwenden«. Und gleich da-
nach fügt er den für uns entscheidenden Satz hinzu: »Das Nu ist 
für den Menschen noch nicht gemessen worden.«11 Die Argumen-

8  Vgl. Giorgio Agamben: Das Offene. Der Mensch und das Tier, 
Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2002. 

9  Vgl. Jakob von Uexküll: Theoretische Biologie, Berlin: Springer 1928, 
S. 3.

10  Ebd., S. 55.  
11  Ebd., S. 56.  

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ÜBER DIE UNMÖGLICHKEIT DER DICHTUNG, DIE STILLE ZU ERSTEIGEN – CELAN

195

tation Uexkülls bleibt zumeist rein naturwissenschaftlich, doch 
wenn es um das Nu des Menschen geht, ist deutlich auch die 
Stimme des Philosophen zu hören, die hier fast schon theologische 
Töne anschlägt. So heißt es am Ende der Stelle über die Wirkzeit:

»Es wird sich möglicherweise dabei herausstellen, daß die gesamte 
Zeitspanne des Nu auf die Muskeltätigkeit anzurechnen ist und nichts 
für den Willensimpuls übrigbleibt. In diesem Fall müßte man anneh-
men, daß der unbekannte Naturfaktor eine bloße Qualität darstellt, die 
selbst außerhalb der Zeit liegt. Daß in unserem Gedächtnis eine zeitlose 
Ordnung verwirklicht ist, dürfte wohl keinem Zweifel unterliegen.«12

IV

Der Gedanke Uexkülls scheint von seinem Meister Martin Hei-
degger bestätigt worden zu sein. Ein Jahr nach der Veröffentli-
chung der Theoretischen Biologie (und fast 40 Jahre vor der Todt-
nauberger Begegnung zwischen dem Dichter und dem Denker) 
hält Heidegger seine Vorlesungen über Die Grundbegriffe der Meta-
physik. Welt – Endlichkeit – Einsamkeit, in denen er die Betrachtungen 
über die Tierwelt und die Unterschiede zwischen Tier und Mensch 
seines Schülers, des Biologen Uexküll, in die Seinssprache überträgt 
und für die Philosophie fruchtbar macht.13 In unserem Zusam-
menhang sind vor allem die Paragraphen 19-36 der Vorlesungen 
über die Langeweile von Bedeutung; hier, so meine Hypothese, 
versucht Heidegger, das Nu des Menschen zu messen. Heidegger 
unterscheidet drei Formen von Langeweile. Die erste: Gelang-
weiltwerden von etwas in einer bestimmten Situation. Die zweite: 
Sichlangweilen bei etwas gelegentlich einer bestimmten Situation. 
Und die dritte, die tiefe Langeweile, wenn man schweigend weiß, 
dass einem langweilig ist. Die tiefe Langeweile, die Form, die uns 
jetzt interessiert, hat nicht mit einer bestimmten Situation oder ei-
nem Ding zu tun, »sie nimmt uns«, sagt Heidegger, »darauf zu-
rück, wo uns jedes mit jedem gleichgültig erscheint«.14 Die tiefe 

12  Ebd.  
13  Vgl. Martin Heidegger: Die Grundbegriffe der Metaphysik. Welt-

Endlichkeit-Einsamkeit (1929/1930), Frankfurt a. M.: Klostermann 
1983.

14  Ebd., S. 207.  

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ULISSE DOGÀ

196

Langeweile wird damit eine zentrale Kategorie des Daseins, eine 
wesentliche Stimmung wie in Sein und Zeit die Angst. Das Dasein 
findet sich durch die tiefe Langeweile vor das Seiende im Ganzen 
gestellt, sofern in dieser Langeweile sich keine Möglichkeit des 
Tuns und keine Möglichkeit des Lassens mehr bietet. Wenn alles 
gleichgültig wird, finden wir uns im Stich gelassen, doch im Ver-
sagen der Möglichkeiten des Tuns und Lassens meldet sich etwas 
anderes an: das Ansagen der brachliegenden Möglichkeiten.  

Die Frage, die uns hierbei beschäftigt, ist folgende: Welche Zeit 
entspricht dieser Form der tiefen Langeweile, kann man über-
haupt den Zeitverlauf der brachliegenden Möglichkeiten bestim-
men? Heidegger gibt folgende Antwort: Während in der ersten 
und zweiten Form der Langeweile von einer zögernden und einer 
stehenden Zeit gesprochen wird, ist man bei dieser dritten Form 
eher versucht zu sagen, dass einem »zeitlos zumute [ist], man 
fühlt sich herausgehoben aus dem Fluss der Zeit«.15 Die Dimen-
sion außerhalb der Zeit bestimmt Heidegger als den ursprüngli-
chen Horizont der Zeit. Die Stimmung der Langeweile, wenn sie 
tief ist, hat das Eigentümliche des Gebanntseins, ist eine andere 
Art und Weise, um das Brachliegen des Daseins zu charakterisie-
ren. Und eben das Bannende ist für Heidegger nichts anderes als 
der ursprüngliche Zeithorizont. Die Schwierigkeit, diesen Hori-
zont zu umschreiben, wenn man nicht gerade ein Mystiker ist und 
auch keiner sein will, lässt sich wiederum mit einem Zitat Heideg-
gers ausdrücken:

»Das Bannende in dieser Stimmung ist nicht der bestimmte Zeitpunkt, 
in dem die betreffende Langeweile aufsteigt; denn dieses bestimmte 
Jetzt versinkt mit einem Schlage; das Zeichen dafür ist, daß wir uns um 
die Uhr und dergleichen nicht kümmern. Das Bannende ist aber eben-
sowenig ein gedehnteres Jetzt, etwa die Zeitspanne, während der diese 
Langeweile anhält. Sie braucht gar keine solche, kann blitzartig wie ein 
Moment uns fassen, und doch, gerade in diesem Moment ist die ganze 
Weite der ganzen Zeit des Daseins da und gar nicht eigens gegliedert 
und abgegrenzt nach Vergangenheit und Zukunft. Weder nur Gegen-
wart noch nur Vergangenheit, noch nur Zukunft, aber ebensowenig die-
se zusammengerechnet – sondern ihre ungegliederte Einheit in der Ein-
fachheit dieser Einheit ihres Horizontes zumal.«16

15  Ebd., S. 213. 
16  Ebd., S. 223.  

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ÜBER DIE UNMÖGLICHKEIT DER DICHTUNG, DIE STILLE ZU ERSTEIGEN – CELAN

197

Um das zu verstehen, müssen wir noch einen Schritt weitergehen: 
Das Bannende als Zeithorizont ist, was ansagend freigibt und die 
Möglichkeit im Grunde ermöglich, die bannende Zeit ist die Spitze, 
sagt Heidegger, die das Dasein wesentlich ermöglich.  

Fassen wir kurz zusammen: Moment außerhalb der Zeit, Di-
mension aus dem Fluss der Zeit, weder Gegenwart, noch Vergan-
genheit, noch Zukunft, Spitze, Freiheit des Daseins, also in einem 
Wort das Nu des Daseins. Es wird daher kaum verwundern, 
wenn Heidegger am Ende seiner Analyse über die Zeitlichkeit der 
tiefen Langeweile das Wesen des Bannenden eben mit einem Be-
griff belegt, den wir schon kennen: der Augenblick. »Was dem-
nach die bannende Zeit an sich hält und im Ansichhalten zugleich 
als Freigebbares ansagt und als Möglichkeit zu wissen gibt, ist et-
was von ihr selbst, das Ermöglichende, das sie selbst und nur sie 
sein kann, der Augenblick«.17 Der Augenblick ist das Wesen der 
Zeit, doch um ihn zu bezeichnen erlaubt sich Heidegger dieses Mal 
keine sprachliche Pirouette. Er weist einfach auf Kierkegaard hin:  

»Was wir mit ›Augenblick‹ bezeichnen, ist dasjenige, was Kierkegaard 
zum erstenmal in der Philosophie wirklich begriffen hat – ein Begreifen, 
mit dem seit der Antike die Möglichkeit einer vollkommen neuen Epo-
che der Philosophie beginnt. Die Möglichkeit, sage ich; heute, wo Kier-
kegaard aus irgendwelchen Gründen Mode geworden ist, sind wir so 
weit, daß diese Kierkegaard-Literatur und alles, was sich damit umgibt, 
in aller Weise dafür sorgt, dieses Entscheidende der Kierkegaardschen 
Philosophie nicht zu begreifen.«18

Diese Passage, dieser Schluss ist aus unserem Gesichtspunkt aus 
zwei Gründen enttäuschend: Erstens, weil Heidegger mit unge-
wöhnlicher Arroganz die Resultate der Kierkegaard-Renaissance 
übergeht – und damit, neben anderen, die Essays des jungen Lu-
kács über die Tragik bei Kierkegaard, die für die ganze philosophi-
sche Generation der 20er Jahre einen unabdingbaren Zielpunkt der 
Exegese dargestellt haben. Zweitens, weil Heidegger nicht weiter 
argumentiert und mit Hinweis auf Kierkegaard seinen eigenen 
Diskurs mit christlichen, ja geradezu pietistischen Tönen einfärbt. 
Dies aber sollte uns nicht überraschen. Die Schwierigkeit, jenseits 

17  Ebd., S. 224. 
18  Ebd., S. 225. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ULISSE DOGÀ

198

der Sprache der Metaphysik eine neue Terminologie zu finden, 
hat Heidegger selbst mehrmals angemerkt und begründet.

Über das Nu, das nunc stans, ist auch Nietzsche gestolpert. Die 
Lehre der ›Mittagsstunde‹ kann geradezu als der Meridian von 
Nietzsches Philosophie gelten. Die Mittagsstunde, in der der 
Mensch für einen Augenblick den Willen zum Leben erleben kann, 
der große Mittag als momentane Flucht aus dem ewigen Kreislauf 
der Zeit, ist von christlichen Untertönen nicht frei, ist Meister 
Eckharts Darstellung des ewigen Nu sogar erstaunlich nah. So 
heißt es im Paragraphen 308 aus Menschliches, Allzumenschliches:

»Am Mittag. – Wem ein thätiger und stürmereicher Morgen des Lebens 
beschieden war, dessen Seele überfällt um den Mittag des Lebens eine 
seltsame Ruhesucht, die Monden und Jahre lang dauern kann. Es wird 
still um ihm, die Stimmen klingen fern und ferner; die Sonne scheint 
steil auf ihn herab. […] Er will Nichts, er sorgt sich um Nichts, sein Herz 
steht still, nur sein Auge lebt. [...] Vieles sieht da der Mensch, was er nie 
sah, und soweit er sieht, ist Alles in ein Lichtnetz eingesponnen und 
gleichsam darin begraben. Er fühlt sich glücklich dabei, aber es ist ein 
schweres, schweres Glück.«19

V

Nachdem das Nu der Mystik, der Biologie und der Philosophie in 
den Blick genommen wurde, soll nun noch ein viertes Nu in Be-
tracht gezogen werden, nämlich das Nu der Sprache. Bekanntlich 
hat sich die Linguistik lange mit dem Problem beschäftigt, wie der 
Übergang von der saussureschen langue zur parole, von der poten-
tiellen zur aktuellen Rede zu verstehen ist. In den gleichen Jahren, 
in denen Celan an der Ecole Normale Supérieure unterrichtete, 
schlug ein französischer Linguist, Gustave Guillaume, ein Lösungs-
modell vor, das schlicht darin besteht, das Verhältnis als ein zeitli-
ches Geschehen zu denken, das erst durch die konstitutive »opera-
tive Zeit der Sprache« möglich sei.20

19  Friedrich Nietzsche: Kritische Studienausgabe in 15 Einzelbänden, 
hrsg. v. Giorgio Colli/Mazzino Montinari, München: de Gruyter 
1999, Bd. 2, S. 690.  

20  Vgl. Gustave Guillaume: Grundzüge einer theoretischen Linguistik, 
Tübingen: Niemeyer 2000, S. 64-68.  

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ÜBER DIE UNMÖGLICHKEIT DER DICHTUNG, DIE STILLE ZU ERSTEIGEN – CELAN

199

In seinen Studien zur sogenannten linguistischen »Psychody-
namik« schlägt Guillaume die Unterscheidung zwischen einer On-
togenese und einer Praxeogenese der Sprache vor. Von einem exis-
tentiellen Standpunkt aus erfüllt die Sprache dieselben struktu-
rellen Bedingungen wie alle nicht-finiten Entitäten, insbesondere 
die Bedingungen der Zeit (Ontogenese). Von einem funktionalen 
Standpunkt aus jedoch sind die strukturellen Bedingungen, die 
die Sprache erfüllen, ausschließlich jene der menschlichen Spra-
che, der einzigen Art von Sprache, mit der sich die Linguistik aus-
einandersetzt (Praxeogenese). Die Ontogenese verläuft in der his-
torischen Zeit; die Praxeogenese ist zu jeglichem historischen Mo-
ment formal gleich, obwohl sich ihr Entwicklungszustand ändern 
kann, da sie sich im ontogenetischen Spielraum vollzieht. 

Der Erwerb der funktionalen Möglichkeit der Sprache unter-
liegt bestimmten abstrakten Bedingungen und erfolgt notwendi-
gerweise in dieser Reihenfolge: 1. Verwandlung des Unsagbaren 
in Sagbares; 2. Verwandlung des Sagbaren in ein Sagen; 3. Ver-
wandlung des Sagens in Gesagtes. Über die erste Mutation sagt 
Guillaume: »Sie ist es, die uns zu schaffen macht, wenn wir etwas 
Subtiles, schwer in uns zu Fassendes ausdrücken müssen. Doch in 
der Strukturgeschichte der Sprache bezieht sich der Terminus un-
sagbar auf etwas anderes als das schwierig Auszudrückende. Er 
bezieht sich auf das, was vor dem Sagbaren existierte«.21 Was da-
vor existierte, war die menschliche Erfahrung, nämlich die Erfah-
rung, die der Mensch im physischen Universum hatte. Diese war 
wegen ihrer Unermesslichkeit und inkohärenten Mannigfaltigkeit 
»nicht vorstellbar« und daher »nicht sagbar«.

»Ihre Erhöhung zum Sagbaren hieß, die inkohärente Mannigfaltigkeit in 
Reihen aufzulösen, die zu ein- und derselben Repräsentation führten und 
darin zusammenliefen. Es ist leicht, Beispiele dafür zu finden: Nehmen 
wir die Erfahrung von Baum: dies ist eine wiederholte mannigfaltige, in-
kohärente Erfahrung, die, wenn in Reihen geordnet, zur Repräsentation 
von Baum führt, was wiederum Baum geistig sagbar macht, und die, so-
bald ein passendes Zeichen gefunden worden ist, mündlich sagbar 
wird.«22

21  Ebd., S. 119. 
22  Ebd., S. 120. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ULISSE DOGÀ

200

Der Terminus geistige Sagbarkeit ist die Verbindung zwischen ei-
nem Gedachten und einem Zeichen, das dem Gedachten gegeben 
werden kann. Das Hinzutreten eines Zeichens macht die Sagbar-
keit aus (zweite Verwandlung).  

Die große Neuerung seiner Untersuchungen besteht darin, 
dass er den Begriff »operative Zeit der Sprache« in die Linguistik 
eingeführt hat. Mit Rekurs auf Aristoteles erkennt Guillaume, 
dass auch die Sprache potentiell ist, bevor sie aktuell ist. Das System 
der Sprache ist, wie wir am Beispiel der Praxeogenese gesehen 
haben, ein geistiger Mechanismus, der die verschiedenen Ele-
mente des Systems hervorbringt. Die »operative Zeit« eines Sys-
tems (›man braucht Zeit zum Denken wie man Zeit zum Gehen 
braucht‹, sagt Guillaume) stellt den Parameter dar, der es dem 
Linguisten erlaubt, die »Begriffschronologie« der Elemente der 
Sprache zu bestimmen und ihre potentielle Bedeutung als die 
Konsequenz ihrer Position (initial, medial oder final) zu sehen. 
Diese Chronologie lässt sich in zwei Phasen gliedern: 1. Eine An-
fangsphase der Potentialität, die von den formativen Elementen 
eines Wortes bis zum konstruierten Wort reicht. 2. Eine Endphase 
der Aktualisierung, die vom Wort zum Satz reicht, das heißt, von 
der Potentialität zur Aktualisierung. 

Noch genauer: Phase 1 ist die Repräsentation, die Operation, 
die etwas geistig sagbar macht und die sich ausschließlich auf das 
Denkbare als Gesamtheit der Potentialität der Sprache (langue) be-
zieht, während man in Phase 2 das ausdrückt, was man gedacht 
hat, der Ausdruck bezieht sich nämlich auf das Gedachte (die 
Materie für die Rede) als aktualisierender Teil der Sprache. Es gibt 
nun eine Zeit der Sprache (langue) und eine Zeit der Rede. Der 
Übergang vom Denkbaren zum Gedachten ist also der Übergang 
von der Potentialität zur Aktualisierung der Sprache. Und so er-
klärt Guillaume die Operativität der langue:

»Es gibt kein Substantiv: in der langue gibt es lediglich eine Substanti-
vierung, die früher oder später aufgehalten worden ist. Es gibt auch 
kein Adjektiv, sondern nur eine Adjektivierung, die im Moment, wo sie 
von Geist erfasst wird, mehr oder weniger fortgeschritten ist. Es gibt 
kein Wort, sondern nur eine außerordentlich komplizierte Genese des 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ÜBER DIE UNMÖGLICHKEIT DER DICHTUNG, DIE STILLE ZU ERSTEIGEN – CELAN

201

Wortes, eine Lexigenese. Es gibt kein Tempus, sondern das Phänomen 
der Entstehung des Zeit-Bildes – die Chronogenese.«23

Folglich ist es notwendig, im Falle des Zeit-Bildes eine weitere 
Unterscheidung zu treffen: zwischen der Chronogenese und der 
Chronothese: »Ein Modus fasst ein gewisses, bereits erworbenes, 
aber vielleicht noch nicht endgültiges Potential zusammen, um 
die Zeit aufzubauen. Die Tempora der Modi drücken die Nutzung 
dieses Potentials – soweit es erworben ist – aus.«24 Man kann also 
das Zeit-Bild in seinem rein potentiellen Zustand (Zeit in posse),
im Prozess seiner Entstehung (Zeit in fieri) und letztlich in seinem 
vollendeten Zustand (Zeit in esse) schematisieren.25

Guillaumes Zeitmodell der Sprache hatte auf die Sprachtheo-
rie der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts einen nicht unerhebli-
chen Einfluss, unter anderem auf Merleau-Pontys Schriften der 
50er Jahre, später aber auch auf Deleuze oder Agamben, die sich 
alle drei anerkennend auf ihn berufen. Während Deleuze und 
Agamben in Guillaume einen Ansatz sehen, der die Potentialität 
von Sprache unterstreicht, haben andere jedoch den teloshaften 
Zug in Guillaumes Theorie moniert, in der die Potentialität – bei 
aller Priorität – stets dazu bestimmt ist, im Redeakt zu münden. 
Mit Merleau-Ponty, aber auch mit Lévinas, ließe sich das chrono-
logische Phasenmodell hinterfragen, in dem das Sagen (dire) stets
im Gesagten (dit) aufzugehen hat.

Ebendieses Telos ist es, das in Celans Dichtung fraglich wird. 
Weder in der vollendeten Zeit in esse, im reinen Sprechakt der Per-
formanztheoretiker, noch in der rein virtuellen Zeit in posse lässt
sich Prousts »un peu de temps à l’état pur« mehr finden. Gegen-
über sowohl dem produktiven Akt als auch der reinen Potenz 
drückt Celans »zernut« im Gegenteil einen Zustand der Sterilität 
aus. Die dichterische Sprache ist hinsichtlich ihrer Möglichkeiten 
impotent geworden; als Eingedenken der Toten ist sie gescheitert 
und ist hoffnungslos geworden. Ihr bleibt allein die Möglichkeit, 
den Verlust der Hoffnung anzuzeigen. Wo die Vorstellbarkeit ge-
bricht, verbleibt allein die Anzeige einer Erfahrung der fehlenden 

23  Ebd., S. 115-116. 
24  Ebd., S. 116. 
25  Vgl. Gustave Guillaume: Temps et Verbe, Paris: Honoré Champion 

1965.

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ULISSE DOGÀ

202

Repräsentation: das Scheitern der Dichtung als Erinnerung an die 
Shoa. Lyotard sagt: »Die Kunst vermag weiniger vom Erhabenen 
Zeugnis abzulegen als von dieser Aporie, an der sie arbeitet, und 
dem Schmerz, den sie ihr bereitet. Sie sagt nicht das Unsagbare, 
sie sagt vielmehr, daß sie es nicht sagen kann«.26 Die Sprache des 
Zeugens ist eine negative Morphologie, die negativ-dialektisch 
das Unsagbare zum Ausdruck bringt, indem sie die Unmöglich-
keit oder besser gesagt das Scheitern der Zeugenschaft darstellt: 
Linguistisch kann man noch hinzufügen, dass die Definition »ne-
gative Morphologie« auch von Guillaume stammt; er merkte, dass 
es Sprachen gibt, in denen die Morphologie eher negativ als posi-
tiv ist; der expressive Wert einer Form bestimmt sich bei ihnen 
weniger aus dem, was sie bedeutet, als aus dem, was sie alles 
nicht bedeuten will.

VI

Das mystische, philosophische und sprachliche Nu weist somit, 
wie wir gesehen haben, auf einen bestimmten symbolischen Zu-
stand oder eine Verfassung des Menschen und der Sprache hin. 
Mit »symbolisch« meine ich eine harmonische, ursprüngliche, un-
zeitliche, vollendete, plastische, perfekte Form oder Überformung 
des Menschen und der Sprache. Und das Nu erhellt sich nach un-
seren Exkursen als das Zeitmaß oder der Zeitbegriff der Symbol-
erfahrung. »Zernut« wäre somit die Negation dieses symbolischen 
Zustands und dieser Verfassung, oder vielmehr die Klage dar-
über, diesen Zustand oder diese Verfassung nicht erreichen zu 
können. Ist das Nu symbolisch, dann können wir, mit Benjamin, 
seine Negation als »allegorisch« definieren. Ein Zitat aus Benja-
mins Trauerspielbuch führt uns ins Herz der Sache:  

»Während im Symbol mit der Verklärung des Untergangs das transfi-
gurierte Antlitz der Natur im Lichte der Erlösung flüchtig sich offen-
bart, liegt in der Allegorie die facies hippocratica der Geschichte als er-
starrte Urlandschaft dem Betrachter vor Augen. Die Geschichte in al-

26  Jean-François Lyotard: Heidegger und die Juden, Wien: Passagen 
1988, S. 59.  

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ÜBER DIE UNMÖGLICHKEIT DER DICHTUNG, DIE STILLE ZU ERSTEIGEN – CELAN

203

lem, was sie Unzeitiges, Leidvolles, Verfehltes von Beginn an hat, prägt 
sich in einem Antlitz – nein in einem Totenkopfe aus.«27

Celan drückt mit dem Wort »zernut« seine Distanz zur symboli-
schen Erlösung, gleich welcher Art, aus. Zernut ist eine Klage über 
die Unmöglichkeit, eine mystische, freudige, ja selbst eine ver-
stummende Erfahrung des Menschen zu machen, und es ist auch 
eine Klage über die Unfähigkeit des Menschen zu einer – im Sinne 
Heideggers – tiefen Langeweile, die erst für das Dasein einen Zu-
gang zur Seinserfahrung darstellt. Celans Wort »zerweiligt« bes-
tätigt, was die Weile der tiefen Langeweile betrifft, diese Hypo-
these: zernut stellt schließlich die Negation des sprachlichen Nus 
dar, der Potentialität der Sprache nämlich. Zernut drückt ein 
»Klemmen« des sprachlichen Mechanismus aus, des Übergangs 
von der Ebene der Sprache zur Ebene der Rede bzw. der perfor-
mierten Nicht-Rede: Die Dichtung erreicht den paradiesischen, 
symbolischen Status der Sprache nicht, sie kommt nicht zur Voll-
endung, kann weder sprechen noch nicht-sprechen, sondern ver-
bleibt von jetzt an, allegorisch geworden, im Modus des Stotterns 
und Stammelns.  

Zernut drückt in einem Wort dichterisch aus, was Benjamin 
als Kern der allegorischen Erfahrung bestimmt hat: die Exposition 
der Geschichte als Leidensgeschichte der Welt. Die nicht erstiege-
ne Stille und Freude ist die Botschaft von Celans Spätlyrik. Diese 
Sprache ist etwas anderes als die Stille oder das Schweigen der 
Dichtung, das oft eine Form von »Erreichung« oder »Vollendung« 
sein kann: Mit den Worten des Dichters Andrea Zanzotto – der 
dieses Stammeln, dieses »verminderte« Sprechen zum Prinzip sei-
ner eigenen Dichtung erhob28 – verhüllt und erprobt sie zugleich 
ihre Kraft. Eine vergangene, vergehende Kraft überdauert in ihr 
oder sollte es zumindest. Besonders in der Spätlyrik – und das Ge-
dicht »Ein Teil« ist nur ein Beispiel – dringt Celan in eine Sprache 
ein, die immer mehr ausdünnt, aber paradoxerweise auch unge-
heuerlich dicht und reich ist. Es gibt in der Spätdichtung Celans 

27  Walter Benjamin: Gesammelte Schriften, hrsg. v. Rolf Tiedemann, 
Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1991, Bd. 1, S. 343.  

28  Vgl. zu diesem Motiv Ulisse Dogà: »›And the poem stammers‹ - Ar-
chi-writing in Andrea Zanzotto«, in: ATOPIA 6: »architextures« 
(Online: http://www.atopia.tk (Stand November 2004)).

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ULISSE DOGÀ

204

kein Zurück und keine Wiedergeburt, keine Heimat und keine 
Hoffnung, doch tritt in der Darstellung des Scheiterns der poeti-
schen Aufgabe ein Wort, eine Mitteilung, eine Gabe zutage, die 
vielmehr ein schwieriges Erbe ist. Celans Sprache ist eine Pas-
sionssprache, die Zeugnis ablegt von einer erlittenen und im Text 
sedimentierten Gewalt, in der  

»der Eindruck einer Trennung, einer schrillen Dissonanz, eines von ei-
ner ganzen Kultur gegen den Dichter begangenen Verrats bleibt. Celan 
hat alles unternommen, um sich über die absolute Verzweiflung zu er-
heben, doch er kam dabei um. Es bleibt der Eindruck einer Spaltung im 
Herzen der deutschen und europäischen Kultur, die leider noch heute, 
über die Zeit eines neuen menschlichen Zusammenlebens, untrüglich 
ihren Schatten wirft.«29

Literatur

Agamben, Giorgio: Das Offene. Der Mensch und das Tier, Frank-
furt a. M.: Suhrkamp 2002. 

ATOPIA 6: »›And the poem stammers‹ - Archi-writing in Andrea 
Zanzotto«, in: »architextures«, http://www.atopia.tk (Stand 
November 2004). 

Benjamin, Walter: Gesammelte Schriften, hrsg. v. Rolf Tiedemann, 
Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1991.

Celan, Paul: Gesammelte Werke in 7 Bänden, hrsg. v. Bertrand 
Badiou/Jean-Claude Rambach/Barbara Wiedeman, Frank-
furt a. M.: Suhrkamp 2000. 

Doga, Ulisse: Der Entreimte. Über Paul Celans Spätwerk, Ce-
lan-Studien. Neue Folge, Berlin: Rimbaud 2007, Bd. 1. 

Guillaume, Gustave: Grundzüge einer theoretischen Linguistik, 
Tübingen: Niemeyer 2000. 

Guillaume, Gustave: Temps et Verbe, Paris: Honoré Champion 
1965.

Heidegger, Martin: Die Grundbegriffe der Metaphysik. 
Welt-Endlichkeit-Einsamkeit (1929/1930), Frankfurt a. M.: 
Klostermann 1983. 

29  Andrea Zanzotto: Scritti sulla letteratura, Milano: Mondadori 2001, 
S. 349.

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ÜBER DIE UNMÖGLICHKEIT DER DICHTUNG, DIE STILLE ZU ERSTEIGEN – CELAN

205

Lyotard, Jean-François: Heidegger und die Juden, Wien: Passagen 
1988.

Mallarmé, Stéphane: »Crise de vers«, in: Henry Mondor/G. Jean 
Aubry (Hg.), Stéphane Mallarmé: Œuvres complètes, Paris: 
Gallimard 1945, S. 360-368.

Meister Eckhart: Die deutschen und lateinischen Werke, hrsg. und 
übers. v. Josef Quint, Stuttgart: Kohlhammer 1968, Bd. I. 

Nietzsche, Friedrich: Kritische Studienausgabe in 15 Einzelbän-
den, hrsg. v. Giorgio Colli/Mazzino Montinari, München: de 
Gruyter 1999. 

Uexküll, Jakob von: Theoretische Biologie, Berlin: Springer 1928.
Zanzotto, Andrea: Scritti sulla letteratura, Milano: Mondadori 2001. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


   

207

»…ein Reden und ein Denken, das nicht 

wir haben«. Zur Figur der indirekten Rede 

bei Maurice Merleau-Ponty 

EMMANUEL ALLOA

»Alle Erklärung muß fort, und nur Beschreibung an ihre Stelle tre-
ten.«1 Der Satz ist von Wittgenstein und könnte doch genauso gut 
von Husserl stammen. Jene radikale Blickwendung, die die Phä-
nomenologie fordert, besteht zunächst (und darin unterscheidet 
sie sich von dem wittgensteinschen Vorhaben nicht) in einer grund-
legenden Veränderung der philosophischen Praxis. Die Deduktion 
muss zurücktreten hinter die Deskription, die Auslegung hinter 
die strenge und reine Beschreibung dessen, was erscheint. Uner-
müdlich betont Husserl, die Theorie müsse stets »von unten 
anfangen«,2 im Erscheinenden selbst, um so tatsächlich zu einer 
›schauenden Philosophie‹ zu gelangen, die Evidenzen produziert. 
Denn, so Husserl 1907 in Die Idee der Phänomenologie: »Ein Schauen 
läßt sich nicht demonstrieren; der Blinde, der sehend werden will, 
der wird es nicht durch wissenschaftliche Demonstrationen; physi-
kalische und physiologische Farbentheorien ergeben keine schau-
ende Klarheit des Sinnes von Farbe, wie ihn der Sehende hat«.3 Es 
gilt also, sich erneut dessen zu versichern, was uns stets gegeben 

1  Ludwig Wittgenstein: Philosophische Untersuchungen, Frank-
furt a. M.: Suhrkamp 1984, § 109. 

2  Edmund Husserl: Husserliana, Den Haag: Nijhoff 1950ff., Bd. XVI, 
S. 7 (im Folgenden Hua abgekürzt). 

3  Hua Bd. II, S. 6. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EMMANUEL ALLOA

208

ist und dennoch ›uneinsichtig‹ bleibt, die Phänomene zur Sprache 
zu bringen in einer deskriptiv verfahrenden und die Frage der 
realen Geltung einklammernden Phänomenologie. So lautet be-
kanntlich das husserlsche Programm.

Denn wie nun konkret diese Rückkehr zu einer ›reinen Be-
schreibung‹ der Dinge selbst, wie sie erscheinen, zu vollziehen ist, 
bleibt damit noch offen. »[D]ie ganze Kunst« heißt es noch einmal 
in Die Idee der Phänomenologie, »besteht darin, rein dem schauen-
den Auge das Wort zu lassen«.4 Bis in die Metaphorik indessen 
führt diese zweifellos reizvolle Formel die Notwendigkeit einer 
Versprachlichung des noch Vorprädikativen vor. Wie kann tat-
sächlich eine sprachliche Deskription erreicht werden, die nicht 
wiederum in Gefahr gerät, explikativ zu sein oder gar thetisch 
vorzugehen, dasjenige also setzt, was sie selbst zu beschreiben 
hat? Um zu vermeiden, die Erscheinungen zu reifizieren, müssen 
sie als Inhalte eines Bewusstseins aufgefasst werden, das selbst, 
wie Husserl sagt, den »verschwiegenen Beziehungspunkt«5 dar-
stellt und als solcher folglich nicht erscheint. Die Kritik des Psy-
chologismus, die ihm jedoch bald entgegen gehalten wird, nötigt 
ihn zu einer entschiedenen Zurückweisung der Annahme, die 
Phänomenologie beschränke sich auf eine reine Beschreibung der 
dem Bewusstsein immanenten Inhalte. Die Redeweise, der »Ge-
genstand sei bewußt, im Bewußtsein, dem Bewußtsein immanent
u.dgl. [leidet] an einer sehr schädlichen Äquivokation«6 schreibt 
Husserl in den Logischen Untersuchungen, da durch den sprachli-
chen Akt verfestigt werde, was beständig im Fluss sei. Durch die 
»Unangemessenheit der Worte«7 führt jede Beschreibung unwei-
gerlich zu einer »objektivierenden Auffassung«8. So sehr die Phä-
nomenologie betont, die direkte, ›originäre Anschauung‹ sei ihre 
einzige Wissensquelle, so sehr kämpft Husserl mit der Frage einer 
adäquaten Thematisierung, die dem Erscheinungscharakter treu 
bliebe. Wenngleich gefordert wird, die deskriptive Phänomenolo-
gie dürfe die Alltagssprache nicht verlassen, liegt für Husserl eben 
darin die Achillesferse jeder Phänomenologie.

4  Ebd., S. 62. 
5  Hua Bd. XIX/1, S. 362. 
6  Ebd., S. 388. 
7  Ebd., S. 382, Anm. 2. 
8  Ebd., S. 391. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZUR FIGUR DER INDIREKTEN REDE BEI MERLEAU-PONTY

209

»Wo nicht das phänomenologische, sondern das naiv-gegenständliche 
Interesse herrscht, wo wir in den intentionalen Akten leben, statt über sie 
zu reflektieren, da wird natürlich alle Rede schlicht und klar und ohne 
Umschweife. […] Wo aber das phänomenologische Interesse maß-
gebend ist, da laborieren wir an der Schwierigkeit, phänomenologische 
Verhältnisse […] mittels Ausdrücken beschreiben zu müssen, die auf die 
Sphäre des normalen Interesses, auf die erscheinenden Gegenständlich-
keiten abgestimmt sind.«9

Wie ist also zu sprechen, wenn jede Rede reifizierend und inadä-
quat ist? Muss man die Versprachlichung aufgeben, wenn jedes 
Wort bereits ein logos ti kata tinos ist, ein etwas von etwas sagen? 
Husserl noch einmal: »Müssen wir uns zurückziehen auf das ab-
solute Jetzt? Natürlich hat es dann auch mit allem Aussagen ein 
Ende.«10 Das Ideal der koinzidierenden Rede ist letztlich, sugge-
riert Husserl, nur im Schweigen zu erreichen. In den Vorträgen 
Die Idee der Phänomenologie gesteht ihr Autor ein, die Aporien der 
Beschreibung führten in letzter Konsequenz in die Nähe der 
»Rede der Mystiker«11. Übrig bliebe lediglich eine hinweisende 
Rede, eine reine Deixis, ein – wie es auch Wittgensteins Tractatus
nahe legt – bloßes Zeigen; die phänomenologische Rede würde 
sich in einem monstrativen Imperativ erschöpfen. Mit Husserls ei-
genen Worten: »Man kann da nichts weiter sagen als: siehe’«12.

Dieses radikale Verstummen, das sich hier als Konsequenz ei-
ner rigorosen Durchführung des phänomenologischen Vorhabens 
ergibt, beschäftigt nicht nur Husserl, es wird ebenfalls bei dem 
wohl prominentesten Weiterführer seines Erbes in Frankreich, 

9  Ebd., S. 48. 
10  Hua Bd. X, S. 342. 
11  Hua Bd. II, S. 62. 
12  Hua Bd. X, S. 432. Die Parallelen zu Wittgensteins Satz sind frappie-

rend: »Denk nicht, sondern schau!« (PU §66). Vgl. dazu auch den 
Beitrag von F. Goppelsröder in diesem Band. Für eine angemessene 
Thematisierung des Deskriptionsbegriffs, der an dieser Stelle ab-
gebrochen werden muss, sei verwiesen auf Ernst Wolfgang Orth: 
»Beschreibung in der Phänomenologie Edmund Husserls«, in: Per-
spektive und Probleme der Husserlschen Phänomenologie, Phäno-
menologische Forschung 24/25, Freiburg/München: Alber 1991, 
S. 8-45. Vgl. ferner Manfred Sommer: Husserl und der frühe Positi-
vismus, Frankfurt a. M.: Klostermann 1985, insbes. S. 299-312. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EMMANUEL ALLOA

210

Maurice Merleau-Ponty, thematisch. »Der Philosoph spricht« 
schreibt Merleau-Ponty in dem unvollendeten Spätwerk Das Sicht-
bare und das Unsichtbare, »doch dieses Sprechen ist eine Schwäche in 
ihm, eine unerklärbare Schwäche: er sollte schweigen, schweigend 
eins werden und im Sein eine Philosophie wiederfinden, die 
schon fertig vorliegt«.13 Mit diesem Bekenntnis, das die Phäno-
menologie in die Nachbarschaft hesychastischer Schweigephiloso-
phie rücken lässt, ist das letzte Wort allerdings noch nicht ge-
sprochen. Husserl belässt es keineswegs bei dem ›Man kann da 
nichts weiter sagen als: Siehe!‹, sondern setzt gleich im Anschluss 
in einem Akt, der einem performativen Selbstwiderspruch gleich 
kommt, seine Beschreibungen fort, als Beweis gleichsam, dass das 
Schweigen der Philosophie stets nur als Grenze dienen kann. 
Auch bei Merleau-Ponty blitzt das Einswerden in der Stille nur 
momenthaft als Möglichkeit auf, um anschließend sogleich als 
letztlich unhaltbare Position aufgedeckt zu werden. Denn in der 
Tat widerspricht der Gedanke, im Schweigen »eine Philosophie 
wieder[zu]finden, die schon fertig vorliegt« (une philosophie déjà 
faite) der merleau-pontyschen Überzeugung von Grund auf.  

Es gibt, so Merleau-Ponty, nirgendwo une philosophie toute faite,
weder in der Schrift noch im gesprochenen Wort und ebenso we-
nig im Schweigen. Fern davon, eine quietistische Weltflucht zu 
sein, noch in einer stillen Übereinkunft mit dem Sein zu münden, 
bestehe die Philosophie vielmehr aus einer beständigen, »absur-
den Bemühung«14, die immer wieder scheitert und darum von 
Neuem anheben muss, das »Erscheinen von etwas dort [zu be-
schreiben], wo vorher nichts oder etwas anderes war«15. Die Auf-
gabe der Deskription aus Husserls früher statischer bzw. vorge-
netischer Phänomenologie verlagert sich und zum Leitsatz wird 
nun eine Stelle aus den späten Cartesianischen Meditationen erho-
ben: es geht um »die stumme Erfahrung, die nun erst zur reinen 
Aussprache ihres eigenen Sinnes zu bringen ist«16.

13  Maurice Merleau-Ponty: Le visible et l'invisible, suivi de Notes de 
travail, hrsg. v. Claude Lefort, Paris: Gallimard 1964, S. 164 (dt. Das 
Sichtbare und das Unsichtbare, gefolgt von Arbeitsnotizen, Mün-
chen: Fink 1986, S. 166). 

14  Ebd., frz. S. 166/ dt. S. 166. 
15  Ebd., frz. S. 168/ dt. S. 167. 
16  Hua Bd. I, S. 77. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZUR FIGUR DER INDIREKTEN REDE BEI MERLEAU-PONTY

211

Doch wenn die Erfahrung tatsächlich noch »stumm« ist bzw. 
die Wahrnehmungswelt aus Dingen besteht, die, wie Merleau-
Ponty schreibt, »nicht sprechen«,17 was bedeutet dann die Ausspra-
che ihres eigenen Sinns? Gibt es eine philosophische Alternative 
zwischen dem präpositionalen Sagen, das – um einen Titel von 
Francis Ponge zu parodieren – im Namen der Dinge spricht, und 
einem demonstrativen Verstummen, das eine grundsätzliche Un-
sagbarkeit von Welt postuliert? Bei seinen Erkundungen eines drit-
ten Weges, der die bereits bei Husserl auftauchenden Aporien ver-
meidet und an die Stelle des Sagens ein Sprechenlassen setzt, stößt 
Merleau-Ponty auf den Begriff der »indirekten Sprache« sowie auf 
den der »indirekten Philosophie«,18 deren Motiv analysiert und mit 
linguistischen sowie ästhetischen Fragen verknüpft werden soll. 

*

Indirekte Rede ist zunächst kein philosophischer Denktopos, son-
dern eine formalisierbare grammatische Form, die in der Rhetorik 
ebenfalls unter dem Namen oratio obliqua bekannt ist. Der Origi-
nalwortlaut, dessen Autonomie in der oratio recta durch die An-
führungszeichen garantiert ist, wird in der oratio obliqua zu einer 
Proposition umgebildet, wobei die Personalpronomina (ich, du, er,
sie) und die deiktischen Adverbien (hier, heute, jetzt) durch kon-
textunabhängige Bezeichnungen ersetzt werden. Jede Sprache be-
sitzt ferner spezifische sprachliche Marker, um den Übergang von 
der direkten zur indirekten Rede kenntlich zu machen. Im Deut-
schen findet eine Verschiebung des Verbs vom Indikativ zum 
Konjunktiv statt, im Englischen und Französischen etwa eine Ver-
schiebung der Zeitform. Umgekehrt kann, wer dieses Verfahren 
und die Regeln in der jeweiligen Sprache kennt, unschwer einen 
indirekten Satz wieder in einen direkten rückübersetzen; eine 
Übung, die bei Fremdsprachenlehrern besonders beliebt ist. Damit 

17  M. Merleau-Ponty: Das Sichtbare und das Unsichtbare, frz. S. 167/ 
dt. S. 166. 

18  Die früheste Erwähnung dieses Motivs ist der Aufsatz »Das indi-
rekte Sprechen und die Stimmen des Schweigens« (1952), in: M. 
Merleau-Ponty: Das Auge und der Geist. Philosophische Essays, 
Hamburg: Meiner 2003, S. 111-175. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EMMANUEL ALLOA

212

beträfe die Unterscheidung zwischen oratio recta und obliqua le-
diglich die Form, tangiert aber nicht deren Inhalt.  

Dass man an dieser Annahme zumindest Zweifel hegen kann, 
wird an folgendem Satzbeispiel deutlich: Ödipus sagte, seine Mutter 
sei schön. Der Fremdsprachenstudent wird beflissentlich den Satz 
rückübersetzen in: Meine Mutter ist schön. Wer Ödipus Biographie 
allerdings kennt, wird wohl eher auf eine Äußerung schließen 
wie: Jokaste ist schön, Meine Frau ist schön oder Die Mutter meiner 
Kinder ist schön. Je nach Interpretation des Ursprungssatzes wird 
die Bezeichnung des Subjekts der wiedergegebenen Rede entwe-
der dem ursprünglichen Redner oder aber dem Berichterstatter 
zugeschrieben; die Rhetorik spricht im ersten Falle von einer Rede 
de facto, im zweiten von einer Rede de re.19 Michail Bachtin sah da-
rin einen Beweis, dass der Prozess der ›Indirektisierung‹ unum-
kehrbar ist. Andere haben diesen Sprachmechanismus ihrerseits 
als ein Beispiel aufgefasst, um die Unterscheidung in ›use‹ und 
›mention‹ zu erklären. Ähnlich wie der Unterschied zwischen der 
Proposition ›Mein Knie schmerzt‹ und der Proposition ›Das Wort 
›Knie‹ hat vier Buchstaben‹ unmittelbar einleuchtet, müsse man 
die indirekte Rede als eine Proposition auffassen, die sich damit 
begnügt, ein Sprachelement zu erwähnen bzw. wiederzugeben. Bei 
einer derartigen bloßen Wiedergabe einer fremden Rede werde 
dessen Wahrheitswert weder bejaht noch verneint und der Spre-
cher behielte sich die Möglichkeit vor, sich die Proposition zu Ei-
gen zu machen bzw. sie als seine zu verwenden.

In How to do things with words erklärt Austin, Sprechakte verlö-
ren ihre kommunikative Funktion, ihre illocutionary force, sobald sie 
als fremde Rede wiederholt (zitiert und rezitiert) werden. Durch 
diesen Szenenwechsel (sea-change) erfahren die Sprechakte Austin 
zufolge eine regelrechte illokutionäre Entkräftung oder etiolation.20

Damit übernimmt der Sprachwissenschaftler einen terminus tech-
nicus aus der Biologie, der zu Deutsch ›Vergeilung‹ heißt und be-
schreibt, wie die Stengel regelrecht ins Kraut schießen und saft- 

19  Vgl. Florian Coulmas: »Reported speech. Some general issues«, in: 
ders. (Hg.), Direct and Indirect Speech, Berlin u.a.: Mouton, de 
Gruyter 1986, S. 1-28, S. 3f. 

20  Vgl. John L. Austin: How to do Things with Words (1962), Oxford: 
University Press 1975, S. 22. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZUR FIGUR DER INDIREKTEN REDE BEI MERLEAU-PONTY

213

und kraftlos werden.21 Auf die Sprache übertragen ist damit ge-
meint, dass der Sprechakt seine performative Kraft einbüßt: Ein 
Versprechen, das von einem anderen berichtet wird, ist kein Ver-
sprechen. Die parole parlante, würde Merleau-Ponty sagen, wird zu 
einer parole parlée und mit Benveniste kann man von einer Ver-
schiebung von lokutiven zu delokutiven Sätzen sprechen, von aus-
gesprochenen Sätzen zu Sätzen, von denen man spricht.  

Damit wird die offene Frage zwar verschoben, nicht aber ge-
löst. Denn in diesem re-entry des Gesagten unter neutralisiertem 
Vorzeichen bleibt die Dichotomie von Redenden und Schweigen-
den unangetastet und die Souveränität des Sprechaktes ungebro-
chen. Zwischen direkter und indirekter Rede, zwischen Sätzen in 
der ersten und Sätzen in der dritten Person gibt es indes noch eine 
weitere Zwischenform, die in der europäischen Sprachwissen-
schaft seit Ende des 19. Jahrhunderts diskutiert wird.  

*

1887 stellt Adolph Tobler zum ersten Mal in einem Artikel für die 
Zeitschrift für Romanische Philologie fest, dass es zur Wiedergabe 
fremder Äußerungen eine dritte syntaktische Form gibt, die 
Tobler als »eigentümliche Mischung aus direkter und indirekter 
Rede«22 bezeichnet. Diese Mischform sei daran erkennbar, dass sie 
den Ton und die Reihenfolge der Wörter aus der direkten Rede über-
nimmt, von der indirekten hingegen die Zeiten und die Personalen-
dungen der Verben.23

21  Vgl. hierzu Uwe Wirth: »Prolegomena zu einer allgemeinen Greffo-
logie« in: ATOPIA 9 (2006), Thema »greffe/graft/graphium« (http: 
//www.atopia.tk/index.php/greffe9/Prolegomenazueinerallgemei
nenGreffologie.html (Stand 1. November 2006)). 

22  Vgl. Adolph Tobler: »Vermischte Beiträge zur französischen Gram-
matik«, in: Zeitschrift für Romanische Philologie (1887), Bd. XI, 
S. 433-461, hier S. 437. Vgl. auch den späteren Aufsatz: Adolph 
Tobler: »Mischung indirekter und direkter Rede in der Frage«, in: 
Zeitschrift für Romanische Philologie (1900), Bd. 24, S. 130-132. 

23  Nicht umsonst fiel diese Eigenart einem Romanisten auf, da sie in der 
französischen Sprache bis zu La Fontaines Fabeln zurückzuverfolgen 
ist. Auf Deutsch taucht sie, als gewollter Kunstgriff und offensichtlich 
unter dem Einfluss von Zola, zum ersten Mal prominent in den 1901 
veröffentlichten »Buddenbrooks« von Thomas Mann auf. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EMMANUEL ALLOA

214

In Marxismus und Sprachphilosophie (einem Werk, das heute im 
deutschen Raum noch immer fälschlicherweise Valentin Volo-
šinov zugeschrieben wird, obwohl Jakobson gute Gründe vor-
brachte, dass es sich dabei um eine von Michail Bachtin unter 
fremdem Namen veröffentlichte Studie handelt) wird Toblers 
Konzept von der Mischung syntaktischer Formen einer harschen 
Kritik unterzogen: »[…] wir haben keine bloß mechanische Misch-
ung oder arithmetische Zusammenlegung von zwei Formen vor 
uns, sondern […], eine besondere Richtung in der Dynamik der In-
teraktion von Autorenrede und fremder Rede.«24 Diesem chiasti-
schen Verhältnis ist andererseits ebenso wenig Rechnung getra-
gen, wenn man, wie Eugen Lerch, jede Selbst-Fremd-Unterschei-
dung aufgibt. Mit dem Schlagwort ›Rede als Tatsache‹ hatte Lerch 
darauf aufmerksam machen wollen, dass jene dritte Sprachform 
zwischen direkter und indirekter Rede keine Wortwiedergabe, 
sondern eine umstandslose Übernahme einer Proposition dar-
stellt, deren Gültigkeit unhinterfragt bleibt. Während die indirekte 
Sprache noch eine metasprachliche oder delokutive Komponente 
behielt, wird das Wiedergegebene hier selbst zum lokutiven Satz 
und in dieser völligen Distanzlosigkeit wird auch jede Fremdheit 
eingeebnet. Dass sich diese völlig neue sprachliche Gestalt nicht 
als eine formale Übereinanderlegung zweier bekannter Formen 
erklären lässt, sah auch Theodor Kalepky, der diese Neubildung 
als eine von direkter und indirekter Rede gänzlich getrennte und 
eigenständige Form zu bestimmen suchte. Kalepky zufolge hat 
man es hier mit einer ›verdeckten‹ oder ›verschleierten‹ Rede zu 
tun, die man erst erraten muss. De dicto spricht der Autor, de re im 
eigentlichen Sinne allerdings der Sprecher, dessen Rede wiederge-
geben wird. Doch für Bachtin ist auch die Hypothese einer Ver-
schleierung trügerisch, da es nicht darum geht, den wahren Spre-
cher ausfindig zu machen. Es gibt in dieser Form »kein ›Entwe-
der-oder-Dilemma‹, sondern ihr Spezifikum besteht gerade darin, 
daß sowohl der Autor, als auch der Held aus ihr sprechen, daß hier, 
innerhalb der Grenzen einer sprachlichen Konstruktion, die Akzen-
te von zwei verschieden gerichteten Stimmen bewahrt werden«25.

24  Valentin N. Vološinov: Marxismus und Sprachphilosophie (1929), 
hrsg. u. eingel. v. Samuel Weber, Frankfurt a. M./ Berlin/Wien: Ull-
stein 1975, S. 213. 

25  Ebd., S. 215.  

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZUR FIGUR DER INDIREKTEN REDE BEI MERLEAU-PONTY

215

Wie soll man nun diese bislang noch namenlose Form bezeichnen, 
die weder eine bloße Zusammenlegung zweier anderer noch eine 
völlig eigenständige darstellt?  

Nachdem er sich von Toblers Konzept der Übereinanderle-
gung und Eugen Lerchs ›Rede als Tatsache‹ gleichermaßen distan-
ziert hat, bemüht sich Bachtin, die ›uneigentliche direkte Rede‹ 
(wie er die Zwitterform einem Vorschlag Gertraud Lerchs zufolge 
nennt) von der erlebten Rede und der stellvertretenden Rede ab-
zugrenzen, die im Zuge einer zunehmenden Psychologisierung in 
die Literatur des späten 19. und frühen 20. Jahrhunderts Einzug 
hält. Für Bachtin beruht die uneigentliche direkte Rede auf einer 
dialogischen Interferenz. Die beiden verschränkten Reden stehen in 
keinem Substitutions- oder Repräsentationsverhältnis, sondern 
beeinflussen und verschieben sich gegenseitig, weniger trotz als 
vielmehr aufgrund ihres jeweiligen Widerstandes, wie dies form-
vollendet in Dostojewskis Idioten, kurz vor Myschkins epilepti-
schem Anfall, sinnbildlich zum Ausdruck kommt.

Für Bachtin sind diese Beispiele weit mehr als ein Kuriosum li-
teraturwissenschaftlicher Poetik, sie decken vielmehr ein Merkmal 
auf, das jedes gesprochene Wort, zumal das alltägliche, kenn-
zeichnet. So sehr eine Wiederholung des fremden Wortes unwi-
derruflich dessen Eigenständigkeit in Frage stellt, so sehr erweist 
sich der Gedanke eines urtümlich ›eigenen‹ Wortes als unhaltbar. 
Es gilt daher zu verstehen, dass die Sprache stets anderswo be-
ginnt, aber niemals in einem reinen, von mir abgetrennten Außen; 
sie führt vielmehr die »unaufhebbare Notwendigkeit des indirek-
ten, vorbehaltlichen, gebrochenen Sprechens«26 vor Augen. Mit ei-
nem Wort Bachtins, das auch Bernhard Waldenfels in seiner Viel-
stimmigkeit der Rede leitmotivisch heranzieht: »Das Wort der Spra-
che ist ein halbfremdes Wort.«27

26  Michail M. Bachtin: Die Ästhetik des Wortes, hrsg. v. Rainer Grübel, 
Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1979, S. 215. 

27  Ebd. Die Figur der indirekten Rede ist in Waldenfels’ Arbeiten nicht 
nur ein Untersuchungsgegenstand, sondern darf als programmati-
sche Zugangsweise für seine Phänomenologie der Fremdheit gelten. 
Vgl. Bernhard Waldenfels: »Indirekte Sicht- und Sprechweise« in: 
ders., Verfremdung der Moderne. Phänomenologische Grenzgänge, 
Essener Kulturwissenschaftliche Vorträge 10, Essen: Wallstein 2001, 
S. 92-96. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EMMANUEL ALLOA

216

*

In der französischen Nachkriegsphilosophie wurden Bachtins 
Studien unter anderem von Gilles Deleuze aufgegriffen, dem der 
discours indirect libre in dem mit Félix Guattari verfassten Tausend 
Plateaux und später in den Kinobüchern als Grundbegriff dient. 
Laut Deleuze, der hier Bachtins Kritik an Tobler wieder aufgreift, 
handelt sich bei dieser ›indirekten freien Rede‹ nicht um eine Ver-
mischung von zwei bereits konstituierten sprechenden Aussage-
subjekten, von denen eines das Wiedergebende und das andere 
das Wiedergegebene wäre. Vielmehr habe man es mit einer sprach-
lichen agency, einem agencement d’énonciation zu tun, das zwei von-
einander untrennbare Subjektivierungen hervorruft: eine soge-
nannte »erste Person« und eine andere anonyme Person, die der 
Geburt der ersten beiwohnt und sie inszeniert. Anstelle einer Ver-
mischung oder Vermittlung, die die Einheit des Systems wahrt, 
findet eine Differenzierung zweier korrelativer Subjekte in einem 
selbst heterogenen System statt.28

Bachtins Gedanke, dass jede Rede je schon mit Fremdheit 
durchsetzt ist, radikalisiert Deleuze zu der These: »[D]ie ganze 
Sprache ist [...] ein indirekter Diskurs. Es ist keineswegs so, daß 
die indirekte Rede eine direkte Rede voraussetzt; die Letztere 
wird vielmehr aus der ersten extrahiert […].«29 Diese allgemeine 
Sprachtheorie aus dem Geiste der indirekten Rede richtet sich un-
verhohlen gegen eine andere, weit verbreitete Sprachauffassung, 
der Deleuze ein Ende setzen möchte. Der ›dissymmetrische Pro-
zess‹, der in der indirekten freien bzw. uneigentlichen direkten 
Rede zu Tage tritt, sperrt sich gegen eine Vereinnahmung, sei es 
durch den Wiedergebenden oder den Wiedergegebenen, und kei-
ner der beiden kann sich als eine dem anderen vorgeordnete 
Sprechinstanz behaupten. Wenn in der Sprache als stets indirekt 
verfasster von einer Übertragung auf eine syntaktisch höhere Stu-
fe keine Rede sein kann, muss man sich vom dem Gedanken ver-

28  Vgl. Gilles Deleuze: Cinéma 1. L’Image-Mouvement, Paris: Minuit 
1983, S. 106 (dt. Das Bewegungsbild. Kino 1, Frankfurt a. M.: Suhr-
kamp 1989, S. 105). 

29  Gilles Deleuze/Félix Guattari: Mille Plateaux, Paris: Minuit 1980, 
S. 106 (dt. Tausend Plateaus. Kapitalismus und Schizophrenie, Ber-
lin: Merve 1992, S. 118). 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZUR FIGUR DER INDIREKTEN REDE BEI MERLEAU-PONTY

217

abschieden, Sprachlichkeit beruhe auf metaphorischer Übertra-
gung. Die Auffassung, ein Wort sei ein ›Wort für‹ suggeriert De-
leuze zufolge, es gäbe etwas, das der Übertragung vorausginge, 
ein Abzubildendes und Repräsentierbares. Bachtins ›stellvertre-
tende Rede‹ wäre damit noch immer nicht verlassen. Stattdessen 
heißt es in Tausend Plateaus:

»Die erste Sprache oder vielmehr die erste Bestimmung, die die Sprache 
erfüllt, ist nicht die Trope oder Metapher, sondern die indirekte Rede 
[…] Es gibt viele Leidenschaften in einer Leidenschaft und alle mögli-
chen Stimmen in einer Stimme, ein regelrechtes Stimmengewirr, eine 
Glossolalie. Aus diesem Grund ist jede Rede, jeder Diskurs indirekt; 
und die der Sprache eigene Translation ist die der indirekten Rede.«30

Das Modell der Sprache hält daher der Schizophreniker bereit, der 
in sich Stimmen hört, der weniger spricht, als dass er – der Aus-
druck sei hier gestattet – gesprochen wird.31

*

Trotz der erheblichen Divergenzen, die Deleuzes und Merleau-
Pontys Projekte voneinander trennen, lassen sich in diesem Punkt 
dennoch interessante Brücken schlagen. Auch Merleau-Ponty in-
teressiert sich bereits in den Pädagogik-Vorlesungen der späten 
40er und frühen 50er Jahre an der Sorbonne für die Verbalhalluzi-
nationen der Schizophreniker. Unter Berufung auf die Arbeiten 
des Psychiaters Daniel Lagache weist Merleau-Ponty nach, dass 
die Unterscheidung in Aktivität und Passivität in der Rede relati-
viert werden muss. Wenn ich dem Anderen beim Sprechen zuhö-
re, bin ich nicht etwa untätig, sondern greife bereits stets seinen 

30  Ebd., frz. 97/ dt. 108. 
31  Ausführlicher zu diesem gesamten Fragekomplex: Alain François: 

»Comment dans l’œuvre de Gilles Deleuze, le discours indirect re-
prend et élargit le champ de la description«, in: Les Papiers du 
Collège International de Philosophie, n°10 (http://www.ci-philo 
.asso.fr/pdf/Papier10.pdf (Stand 17. Februar 2006)). Eine ebenso 
elegante wie überzeugende Anwendung des discours indirect libre
auf das Werk des späten Kafkas findet sich bei Joseph Vogl: »Vierte 
Person. Kafkas Erzählstimme«, in: Deutsche Vierteljahrsschrift für 
Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 68/4 (1994), S. 745-756. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EMMANUEL ALLOA

218

Worte vorweg, bereite sie vor und begleite sie, schon allein um sie 
selbst nachzuvollziehen. Der Schizophreniker wäre damit nur ein 
äußerster Fall dieser Vorwegnahme des fremden Wortes, das sich 
jeglicher Rezeptivität verschließt und die fremde Stimme in sich 
selbst hervorbringt. Das Paradoxon bestünde mithin darin, dass 
der Schizophreniker die Fremdheit des Wortes gerade verleugnet, 
während der normale Sprecher die Virtualitäten des anonymen 
Sprachfeldes, das sich zwischen den Rednern aufspannt, unbe-
wusst zu nutzen weiß.32 Sprache existiert somit nur unter der Vor-
aussetzung einer Verflüssigung der hermetischen Ich-Sphäre.  

Damit ist umgekehrt aber auch ausgedrückt, dass die Ineinan-
derblendung von Sprechen und Gesprochenwerden nicht erst ein 
Signum der Pathologie ist, sondern in nuce bereits in jedem gesun-
den Menschen liegt: In dem Vorwort von 1960 zu dem Aufsatz-
band Signes findet sich folgende Gleichung, die auch mir als Titel-
zitat diente: »Auf diese Weise finden sich die Dinge gesagt und ge-
dacht, wie durch ein Reden und ein Denken, das nicht wir haben, 
sondern das uns hat«.33 In diesem Satz ist nicht nur eine große Nä-
he zu ähnlichen Formulierungen aus Mille Plateaux bezeugt, es 
drängt sich ebenfalls, gleichsam von selbst, ein Vergleich mit Hei-
deggers These auf: ›Die Sprache spricht, nicht der Mensch‹. Trotz 
sichtlicher Einflüsse durch die intensive Heidegger-Lektüre in den 
späten 50er Jahren unterscheidet sich Merleau-Pontys Denken je-
doch im Vorgehen auch deutlich davon. In der Vorlesung von 
1958-1959 am Collège de France, die unter dem Titel Möglichkeit 
der Philosophie herausgegeben wurde, fasst Merleau-Ponty seine 
Kritik an Heideggers Fundamentalontologie des Seins ohne Seien-
den zusammen:  

»Nennt man ›Philosophie‹ die Untersuchung des Seins oder des Inein-
ander*, so bleibt zu fragen, ob sie nicht bald zum Schweigen verurteilt 
wird, - zu einem Schweigen, das Heidegger in Abständen mit seinen 
kleinen Schriften bricht. Hängt dieses Schweigen aber nicht gerade da-
mit zusammen, daß Heidegger stets einen unmittelbaren Ausdruck des 
Fundamentalen gesucht hat […]?«34

32  Vgl. Maurice Merleau-Ponty: Psychologie et pédagogie de l’enfant. 
Cours de Sorbonne 1949-1952, Lagrasse: Verdier 2001, S. 58ff. 

33  Maurice Merleau-Ponty: Signes, Paris: Gallimard 1960, 35f. 
34  Maurice Merleau-Ponty: Résumés de cours. Collège de France 

1952-1960, Paris: Gallimard 1968, S. 156 (dt. Vorlesungen I, übers. u. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZUR FIGUR DER INDIREKTEN REDE BEI MERLEAU-PONTY

219

Im darauf folgenden Jahr ist ein erheblicher Teil der Vorlesung 
Die Philosophie heute von 1959-1960 einer detaillierten Darstellung 
von Heideggers Ontologie der Sprache gewidmet, die schließlich 
in der lapidaren Notiz endet: » er sucht einen direkten Ausdruck 
des Seins, von dem es, wie er andererseits beweist, keinen direk-
ten Ausdruck geben kann. Man müsste sich um den indirekten 
Ausdruck bemühen, i.e. das Sein durch die Winke* des Lebens, der 
Wissenschaft usw. sichtbar machen«.35

Dieses Verfahren wird etwa in der Bestandsaufnahme der 
›kulturellen Symptome‹ anschaulich, mit der Merleau-Ponty seine 
Vorlesung Die Philosophie heute einleitet: »Seit Proust, Joyce, den 
Amerikanern ist die Bedeutungsweise indirekt: Ich-die Anderen-
die Welt werden willentlich vermischt, sie sind ineinander verwi-
ckelt, durch den anderen jeweils in einem lateralen Verhältnis 
ausgedrückt«.36 Kritisiert wird damit die klassische Literatur des 
19. Jahrhunderts, die die Erzählbarkeit von Welt rettet, entweder 
indem sie das Sagen ganz auf die Seite der Verobjektivierung 
schlägt oder aber in die inneren Fluchten des Subjets verlegt. »Ob 
objektiv oder subjektiv will der klassische Roman thetisch oder 
thematisch sein: Rahmenbeschreibung, Gefühlsanalysen, Aussa-
gen.«37 Der moderne Roman hingegen zweifelt an der direkten Be-
schreibbarkeit, die Rede ist gebrochen und die Stimmen verviel-
fältigen sich ins Unendliche. Bei Joyce wird der Nebel der inneren 
Monologe durch den Einbruch der anderen durchbrochen, die 
amerikanische Literatur kreist um den Status der dritten Person, 
Faulkner durchtränkt die Sprache mit freien Träumereien, und bei 
Proust, dessen Stil scheinbar klassisch daherkommt, geht es da-
rum, zu erkennen, was sich zwischen dem Beschriebenen abspielt, 
in den unthematisierbaren Zwischenräumen. Nach dem Vorbild 
dieser literarischen Sprache, die sich ihrer Grenzen bewusst ge-
worden ist, müsse, so Merleau-Ponty, auch die philosophische 
Terminologie verwandelt werden. Zu beschreiben hieße dann 
nicht mehr zu berichten, was wir vor uns haben, sondern was wir 

eingel. v. Alexandre Métraux, Berlin/New York: de Gruyter 1973, 
S. 117). 

35  Maurice Merleau-Ponty: Notes de cours au Collège de France 
1958-1959 et 1960-1961, Paris: Gallimard 1996, S. 148 (Übers. E.A.). 

36  M. Merleau-Ponty: Notes de cours, S. 49. 
37  Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EMMANUEL ALLOA

220

gerade nicht haben und stets gewinnen müssen. Der Traum einer 
transparenten Sprache, die hinter das Beschriebene zurücktreten 
könnte, die »sich darin aufbraucht, die Dinge selbst erscheinen zu 
lassen«38, ist ausgeträumt.

*

Kurz vor seinem plötzlichen Tod entdeckt Merleau-Ponty die Ro-
mane von Claude Simon, allen voran Die Straße in Flandern39, des-
sen Wirkung auf den Autor der Phänomenologie der Wahrnehmung 
wohl nur mit der Wirkung von Prousts Recherche vergleichbar ist. 
Die Erzählung beginnt aus der Ich-Perspektive und verschiebt 
sich nahtlos und vom Leser unbemerkt in eine Rede in der dritten 
Person und wieder zurück. Wer ist es, der hier spricht? Der Prota-
gonist Georges? Eine Gestalt, die sich selbst mit dem Hauptmann 
Reixach identifiziert? Das anonyme Stimmengewirr der Soldaten, 
deren sinnloses Geschwafel von Claude Simon als uneigentliche 
direkte Rede inszeniert wird? Redner und Perspektiven treten hier 
zurück hinter eine vielschichtige Überlagerung von Sprachereig-
nissen, die rekursiv eingeholt werden. Der Roman kreist um ein 
Ereignis – den Tod des Hauptmanns –, das sich bereits ereignet 
hat und doch permanent aufgeschoben wird und noch vor uns 
liegt. Was hat sich ereignet? – die Frage kommt nach und nach zur 
Deckung mit der Frage: Wie ereignet es sich? 

In der Arbeitsweise des künftigen Nobelpreisträgers erkennt 
Merleau-Ponty unmittelbar ein literarisches Vorbild für dasjenige, 
was er selbst philosophisch umzusetzen sucht. Eine Sprache des Er-
eignenlassens bediene sich, wie Merleau-Ponty bemerkt, des Parti-
zip Präsens, es entstehen neue grammatische Formen: »Man liest 
nicht mehr Ich oder er / Es entstehen Zwischenpersonen«.40 Eine 
»erste-zweite-Person«41, die an Michel Butors Roman La modifica-
tion erinnert, der sich durchgängig an ein Du richtet, in dem weni-
ger ein tatsächlicher Adressat zu erkennen sein dürfte als die Un-

38  M. Merleau-Ponty: Das indirekte Sprechen und die Stimmen des 
Schweigens, S. 167. 

39  Claude Simon: La Route des Flandres, Paris: Minuit 1960 (dt. Die 
Straße in Flandern, übers. v. Eva Moldenhauer, Köln: DuMont 2003). 

40  M. Merleau-Ponty, Notes de cours, S. 215. 
41  Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZUR FIGUR DER INDIREKTEN REDE BEI MERLEAU-PONTY

221

fähigkeit, das Ich auszusprechen. In der letzten, nicht mehr abge-
schlossenen Vorlesung am Collège de France zur neuen Ontologie 
1960-1961 wird Claude Simon ein wichtiger Platz eingeräumt: 

»Die relative oder totale Vertauschung der Redner […] um zu zeigen, 
daß wir nicht mit einem Bewußtsein leben, von dem jedes einzelne ein 
unveräußerliches und unersetzbares Ich wäre, sondern mit Menschen, 
die einen Sprachkörper besitzen und ihn austauschen. Jeder kann, je 
nach Augenblick, Ich, Du oder Er sein, oder (was noch etwas anderes 
ist) Bestandteil eines Wir, Ihr oder Sie und zwar sich selbst gegenüber. 
Indem wir in der Sprache leben sind wir nicht nur Ich, wir durchwan-
dern alle grammatikalischen Personen […].«42

Für Merleau-Ponty unterscheidet sich Claude Simons Schreiben 
auch insofern von Prousts Recherche, als in letzterem Ereignisse, die 
der Protagonist selbst nicht erlebt haben kann (so etwa Swanns Ju-
gendjahre) in den Bannkreis eines auktorialen, einfühlenden Er-
zählers aufgesaugt werden. Simons Romane bringen hingegen ei-
ne durch die Erfahrungen des Zweiten Weltkriegs verletzte Spra-
che ins Spiel, die sich ihrer selbst nicht mehr gewiss ist und an der 
Erzählbarkeit überhaupt Zweifel hegt. Damit ist jedoch genau das 
Gegenteil gemeint von einer Hermetisierung der Sprache. Anstelle 
von Novalis’ Selbstsprache, auf die Simon gelegentlich verweist, ei-
ne Sprache also, die nur sich selbst sagt, sucht Die Straße in Flan-
dern den sich immer wieder neu ereignenden Einbruch des Realen 
in die Sprache.

Im Kommentar zu Claude Simon schimmert filigran auch Mer-
leau-Pontys Neukalibrierung des Beschreibungsbegriffs durch. 
»Die Arbeit besteht im Übrigen«, so heißt es in den dichten und 
oft elliptischen Cinq notes sur Claude Simon, »nicht nur darin, das 
Erlebte ›in Worte zu verwandeln‹; es geht darum das Empfundene 
sprechenzulassen«.43 Diese paradoxe doppelte Verschränkung, in 
der Referierendes und Referiertes nicht ohne einander existieren, 
umgekehrt jedoch nie ineinander fallen, muss mit Merleau-Ponty 
als Chiasma gedacht werden. »Von da aus eine Vorstellung von 
der Philosophie ausarbeiten: sie kann nicht totaler und aktiver Zu-

42  Ebd. 
43   Maurice Merleau-Ponty: Parcours deux, 1951-1961, hrsg. v. Jacques 

Prunair, Lagrasse: Verdier 2000, S. 313 (Übers. E. A.). 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EMMANUEL ALLOA

222

griff, intellektuelle Inbesitznahme sein, weil das, was es zu er-
fassen gilt, eine Enteignung ist.«44

Merleau-Pontys indirekte Ontologie wäre somit ein Entwurf 
einer Philosophie des Dennoch. Jenseits der Kränkung einer selbst-
mächtigen Sprache und den Versuchungen des Verstummens 
bleibt ein sprachlicher Spielraum der Deskription, der weniger das 
Gesehene versprachlicht als mit den Mitteln der Sprache ›sehen 
lässt‹, wie es in dem von Claude Simon zitierten Vorwort von Jo-
seph Conrads Der Nigger vom Narzissus heißt. Wenn die Philoso-
phie »dennoch sprechen kann […] so deshalb […], weil man nicht 
nur von dem spricht, was man weiß, um es öffentlich auszustel-
len, sondern auch von dem, was man nicht weiß, um es in Erfahr-
ung zu bringen, und weil die entstehende Sprache, zumindest la-
teral, eine Ontogenese zum Ausdruck bringt, an der sie selbst teil-
hat.«45 Damit verwandelt sich das ursprünglich linguistische Prob-
lem der indirekten Rede in ein leiblich-existentielles. Als Meta-
pher für diese fremde Präsenz, die das Eigene ständig untermi-
niert und sich darin buchstäblich einverleibt, für dessen Überle-
ben jedoch unabdingbar ist, wählt Merleau-Ponty la greffe, die 
Transplantation – und mit seinen Worten möchte ich schließen: 
»Jede Literatur ist Transplantation, Pfropfung. Die ›Ideen‹ (selbst 
die der ›Intelligenz‹) wachsen stets seitlich, diagonal (selbst in der 
Philosophie).«46

Literatur

Austin, John L.: How to do Things with Words (1962), Oxford: 
University Press 1975.

Coulmas, Florian: »Reported speech. Some general issues«, in: 
ders. (Hg.), Direct and Indirect Speech, Berlin u.a.: Mouton, de 
Gruyter 1986, S. 1-28. 

44  M. Merleau-Ponty, Das Sichtbare und das Unsichtbare, dt. S. 334/ 
frz. S. 319. 

45  M. Merleau-Ponty, Das Sichtbare und das Unsichtbare, dt. 139/ 
frz. 139. 

46  M. Merleau-Ponty, Notes de cours, S. 219. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZUR FIGUR DER INDIREKTEN REDE BEI MERLEAU-PONTY

223

Deleuze, Gilles: Cinéma 1. L’Image-Mouvement, Paris: Minuit 
1983 (dt. Das Bewegungsbild. Kino 1, Frankfurt a. M.: Suhr-
kamp 1989). 

Deleuze, Gilles/Guattari, Félix: Mille Plateaux, Paris: Minuit 1980 
(dt. Tausend Plateaus. Kapitalismus und Schizophrenie, Ber-
lin: Merve 1992). 

François, Alain: »Comment dans l’œuvre de Gilles Deleuze, le dis-
cours indirect reprend et élargit le champ de la description«, 
in: Les Papiers du Collège International de Philosophie, n°10, 
http://www.ci-philo.asso.fr/pdf/Papier10.pdf (Stand 17. Feb-
ruar 2006).

Husserl, Edmund: Husserliana (Hua), Den Haag: Nijhoff 1950ff. 
Merleau-Ponty, Maurice: »Das indirekte Sprechen und die Stim-

men des Schweigens« (1952), in: ders., Das Auge und der 
Geist. Philosophische Essays, Hamburg: Meiner 2003, 
S. 111-175. 

Merleau-Ponty, Maurice: Signes, Paris: Gallimard 1960. 
Merleau-Ponty, Maurice: Psychologie et pédagogie de l’enfant. 

Cours de Sorbonne 1949-1952, Lagrasse: Verdier 2001. 
Merleau-Ponty, Maurice: Résumés de cours. Collège de France 

1952-1960, Paris: Gallimard 1968 (dt. teilweise in: Vorlesun-
gen I, übers. u. eingel. v. Alexandre Métraux, Berlin/New 
York: de Gruyter 1973). 

Merleau-Ponty, Maurice: Notes de cours au Collège de France 
1958-1959 et 1960-1961, Paris: Gallimard 1996. 

Merleau-Ponty, Maurice: Le visible et l'invisible, suivi de Notes de 
travail, hrsg. v. Claude Lefort, Paris: Gallimard 1964 (dt. Das 
Sichtbare und das Unsichtbare, gefolgt von Arbeitsnotizen, 
München: Fink 1986). 

Merleau-Ponty, Maurice: Parcours deux, 1951-1961, hrsg. v. 
Jacques Prunair, Lagrasse: Verdier 2000. 

Michail M. Bachtin: Die Ästhetik des Wortes, hrsg. v. Rainer Grü-
bel, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1979. 

Orth, Ernst Wolfgang: »Beschreibung in der Phänomenologie 
Edmund Husserls«, in: Perspektive und Probleme der Hus-
serlschen Phänomenologie, Phänomenologische Forschung 
24/25, Freiburg/München: Alber 1991, S. 8-45.  

Simon, Claude: La Route des Flandres, Paris: Minuit 1960 (dt. Die 
Straße in Flandern, übers. v. Eva Moldenhauer, Köln: DuMont 
2003).

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EMMANUEL ALLOA

224

Sommer, Manfred: Husserl und der frühe Positivismus, Frank-
furt a. M.: Klostermann 1985. 

Tobler, Adolph: »Vermischte Beiträge zur französischen Gram-
matik«, Zeitschrift für Romanische Philologie (1887), Bd. XI, 
S. 433-461.

Tobler, Adolph: »Mischung indirekter und direkter Rede in der 
Frage«, Zeitschrift für Romanische Philologie (1900), Bd. 24, 
S. 130-132. 

Vogl, Joseph: »Vierte Person. Kafkas Erzählstimme«, in: Deutsche 
Vierteljahrsschrift für Literaturwissenschaft und Geistesge-
schichte (1994), 68/4, S. 745-756. 

Vološinov, Valentin N.: Marxismus und Sprachphilosophie (1929), 
hrsg. u. eingel. v. Samuel Weber, Frankfurt a. M./Berlin/ 
Wien: Ullstein 1975. 

Waldenfels, Bernhard »Indirekte Sicht- und Sprechweise« in: 
ders., Verfremdung der Moderne. Phänomenologische Grenz-
gänge, Essener Kulturwissenschaftliche Vorträge 10, Essen: 
Wallstein 2001, S. 92-96. 

Wirth, Uwe: »Prolegomena zu einer allgemeinen Greffologie« in: 
ATOPIA 9 (2006), Thema »greffe/graft/graphium«: 
http://www.atopia.tk/index.php/greffe9/Prolegomenazueiner
allgemeinenGreffologie.html (Stand: 1. November 2006). 

Wittgenstein, Ludwig: Philosophische Untersuchungen, Frank-
furt a. M.: Suhrkamp 1984. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


   

225

»I say to you that I  am dead.« E.A. Poe, 

Roland Barthes und Michel Foucault über 

das Vertrocknen der Sprache  

MIRJAM SCHAUB

»Der Körper ist Sprache. Aber er kann das 
Wort, das er ist, verschweigen, er kann es 

decken. Der Körper kann wünschen und er 
wünscht gemeinhin Schweigen über das, was 

er tut.« 
Gilles Deleuze 

» ' ', «
Euripides: Hippolytos (612) 

Späte St imme 

In Edgar Allan Poes Erzählung The Facts in the Case of M. Valde-
mar1 aus dem Jahr 1845 verlangt ein Sterbender, mesmerisiert2 zu 

1  Edgar Allan Poe: »The Facts in the Case of M. Valdemar«, in: ders., 
The Works of Edgar Allan Poe, New York: A.C. Armstrong & Sons 
1884, Bd. II. Zitiert nach: http://www.sff.net/people/DoyleMac-
donald/l_valdem.htm (vom 2. 10. 2007).  

2  Der österreichische Arzt Franz Anton Mesmer skandalisierte Wien 
mit seinen Versuchen, Menschen zu magnetisieren, schon in den 
1770ern Jahren. Eine von Louis XVI eingesetzte, zehnköpfige Unter-
suchungskommission kommt, wie Thomas Jefferson aus Paris be-
richtet, zu dem Schluß: ›Le magnétisme animal est mort, ridiculisé.‹ 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MIRJAM SCHAUB

226

werden. Die Fiktion ist so abwegig nicht: In Russland hat sich zu-
vor ein Aufsehen erregender Fall ereignet, als eine »schwindsüch-
tige Somnambule in der allwissenden Krise ihrem Arzte befahl, sie 
auf neun Tage in Scheintod zu versetzen, während welcher Zeit 
alsdann ihre Lunge völlige Ruhe genoß und dadurch heilte, so 
daß sie vollkommen genesen erwacht ist«.3 Seit Franz Anton Mes-
mers Veröffentlichung über den ›animalischen Magnetismus‹ – 
Schopenhauer wird sie »vom philosophischen Standpunkt aus 
[…] die inhaltsschwerste aller jemals gemachten Entdeckungen«4

nennen – und seinen berüchtigten ›Magnetkuren‹ in Wien und Pa-
ris sind zum Zeitpunkt von Poes Erzählung gut siebzig Jahre ver-
gangen. Mozart macht sich in Così fan tutte über die neue Mode 
lustig, doch in der Nachfolge Mesmers erobern Puységurs ›Somn-
ambulismus‹ und Braids ›Hypnotismus‹ die Salons nicht nur der 
Alten Welt. Magnetisierte Akupunkturnadeln werden platziert, 
der Blick fixiert, Worte mit hypnotischer Wirkung gesprochen. 
Elektrizität ist das Fortschrittsparameter und -paradigma der Zeit. 
Es verbindet sich nahtlos mit den spiritistischen Vorstellungen des 
neuen, aufgeklärten Bürgertums und wird seinen Nachhall noch 
in Joseph Breuers und Sigmund Freuds Studien über Hysterie

Der Mesmer-Anhänger J.P.F. Deleuze veröffentlicht 1813 eine zwei-
bändige Verteidigungsschrift, die Histoire critique du magnétisme. 
1830 erreicht die Magnetisierungs-Mode nach Paris und London die 
Vereinigten Staaten von Amerika. 

3  Arthur Schopenhauer kolportiert den Fall mit Rekurs auf den Gra-
fen Szapary, ›Ein Wort über animalischen Magnetismus‹, Leipzig 
1840, in: ders., »Versuch über das Geistersehn und was damit zu-
sammenhängt«, in: ders., Sämtliche Werke, hrsg. v. Wolfgang Frhr. 
von Löhneysen, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 
2004, Bd. IV, S. 273-372, hier S. 312. 

4  »Der animalische Magnetismus ist freilich nicht vom ökonomischen 
und technologischen, aber wohl vom philosophischen Standpunkt 
aus betrachtet, die inhaltsschwerste aller jemals gemachten Entde-
ckungen; wenn er auch einstweilen mehr Rätsel aufgibt als löst. Er 
ist wirklich die praktische Metaphysik, wie schon Bako von Veru-
lam [in: ›De dignitate et augmentis scientiae‹] die Magie definiert – 
er ist gewissermaßen eine Experimentalmetaphysik: denn die ersten 
und allgemeinsten Gesetze der Natur werden von ihm beseitigt; 
daher er das sogar a priori für unmöglich Erachtete möglich macht.« 
(A. Schopenhauer, ebd., S. 323.) 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


POE, BARTHES, FOUCAULT ÜBER DAS VERTROCKNEN DER SPRACHE

227

(1895) finden, in denen die Nervenbahnen einer Hysterikerin mit 
einer »Telephonleitung« verglichen werden, »durch welche kon-
stant ein galvanischer Strom fließt«.5 Nervöse Leiden, parapsycho-
logische Kräfte, hysterische Anfälle, sie alle treffen sich in der Vor-
stellung eines funkenschlagenden elektrischen Kontakts über 
große Distanzen hinweg. Der alte Äther beginnt zu schrumpfen. 
Der Kongress bewilligt 1843, wenn auch widerwillig, dem Zeichen-
professor Samuel Morse 30.000 Dollar für die erste Telegraphen-
verbindung zwischen Washington D.C. und Baltimore. E.A. Poe 
erreicht den Höhepunkt seines dichterischen Ruhms. Warum also 
nicht eine Parallele ziehen zwischen der Beschäftigung des Autors 
mit parapsychologischen Themen und seiner literarischen Experi-
mentierlust, welche das Publikum allein durch die Kunst der ge-
setzten Worte zu fesseln und seine Aufmerksamkeit in Beschlag zu 
nehmen versucht?  

Neugierig beugen sich in E.A. Poes Erzählung der Hypnoti-
seur (gleichzeitig der Ich-Erzähler »P---«), zwei Leibärzte und ein 
protokollführender Famulant übers Krankenbett und stellen dem 
Sterbenden, Mr. Ernest Valdemar,6 dessen ›letzter Wunsch‹ eine 
finale Hypnose beinhaltet, Fragen ob seines Befindens. Der Pro-
zess des Sterbens wird – wie zu erwarten – durch die Mesmerisie-
rung nicht aufgehalten, jedoch auf ungeahnte Weise gedehnt. Val-
demar stirbt in einer Art Stop-Trick. 

Zunächst sind die Anwesenden begeistert. Doch je länger das 
Sterben dauert, desto deutlicher ahnen sie, dass der Moment, auf 
den sie warten, unbestimmbar geworden ist. Ist der Tod vielleicht 
längst eingetreten? Wie unterm Stroboskoplicht fällt der Körper in 
kataleptische Sterbeposen, ein früher Fall männlicher Hysterie? 

5  Joseph Breuer/Sigmund Freud: Studien über Hysterie, Leipzig und 
Wien: Franz Deuticke 1895, S. 168. 

6  Mr. Ernest Valdemar ist als Beiträger (compilar) der Bibliotheca Foren-
sica beteiligt, der Ich-Erzähler stellt ihn außerdem als den Überset-
zer von Schillers Wallenstein und Rabelais’ Gargantua ins Polnische 
vor. Er lebt seit 1839 in Harlem, N.Y., und ist von »ganz auffallender 
Magerkeit (extreme spareness of his person)«. Er ist »von einem ausge-
sprochen nervösen Temperamente (nervous), das ihn zu magneti-
schen Experimenten höchst geeignet erscheinen ließ.« (Edgar Allen 
Poe: »Der Fall Valdemar«, in: ders., Phantastische und unheimliche 
Geschichten. Aus dem Englischen von H. Möller-Bruck, Wiesbaden: 
Suchier 1978, S. 242–249, hier S. 242.) 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MIRJAM SCHAUB

228

»M. Valdemar, schlafen Sie noch immer?« Als sei auch dies eine 
Antwort, versinken Valdemars Pupillen hinterm Augenhorizont, 
die Gesichtshaut wirkt papieren, ruckartig geben die Lippen die 
Zähne frei und erlauben einen Blick auf die »geschwollene und 
schwarz angelaufene Zunge.«7 Fortan liegt diese Zunge wie ein 
›dunkler Vorbote‹ (précurseur sombre)8 innerhalb von Poes Narra-
tivs da. Alles spricht schulbuchmäßig für den Eintritt des Todes,9

als plötzlich, auf die erneute Frage des Ich-Erzählers, die Zunge zu 
vibrieren beginnt und eine Stimme ertönt, »deren Beschreibung zu 
versuchen, reiner Wahnsinn von mir wäre.«10

»I have spoken both of ›sound‹ and of ›voice‹. I mean to say that the 
sound was one of distinct – or even wonderfully, thrillingly distinct, 
syllabification. M. Valdemar spoke – obviously in reply to the question I 
had propounded to him a few minutes before. I had asked him, it will 
be remembered, if he still slept. [...] In the first place, the voice seemed 
to reach our ears – at least mine – from a vast distance, or from some 
deep cavern within the earth. In the second place, it impressed me (I 

7  Alle vorangegangenen deutschen Zitate nach Edgar Allan Poe, »Die 
Tatsachen im Fall Valdemar«, in: ders., Das Gesamte Werk in zehn 
Bänden, übers. v. Hans Wollschläger u. Arno Schmidt, hrsg. v. 
Kuno Schumann/Hans Dieter Müller, Herrsching: Pawlak 1979 (Li-
zenzausgabe), Bd. 4, S. 839-853, hier S. 848 f. 

8  »La foudre éclate entre intensités différentes, mais elle est précédée 
par un précurseur sombre, invisible, insensible, qui en détermine à 
l’avance le chemin renversé, comme en creux.« Der Vergleich mit 
der »schwachen elektrischen Entladung, die dem Blitzschlag 
vorausgeht«, so die Fußnote des Deleuze-Übersetzers Joseph Vogl, 
ist hier entscheidend für die Anwendung des Begriffs zur Charakte-
risierung der narrativen Rolle der Zunge bei E.A. Poe. (Gilles De-
leuze: Différence et répétition, Paris: P.U.F. 1968, S. 156); Vgl. auch 
Slavoj Žižeks ausführlichen Kommentar in: ders., Körperlose Or-
gane. Bausteine für eine Begegnung zwischen Deleuze und Lacan. 
Aus dem Englischen von Nikolaus G. Schneider, Frankfurt a. M.: 
Suhrkamp 2005, S. 113 f. 

9  »There was no longer the faintest sign of vitality in M. Valdemar; 
and concluding him to be dead, we were consigning him to the 
charge of the nurses, when a strong vibratory motion was observ-
able in the tongue.« (E.A. Poe: The Facts in the Case of M. Valdemar, 
S. 6.)

10  »[I]t would be madness in me to attempt describing.« Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


POE, BARTHES, FOUCAULT ÜBER DAS VERTROCKNEN DER SPRACHE

229

fear, indeed, that it will be impossible to make myself comprehended) 
as gelatinous or glutinous matters impress the sense of touch.«11

»Yes; – no; – I have been sleeping – « antwortet die Stimme, »– and
now – now – I am dead.«12 Als wären fortan der Ich-Erzähler und 
die Ärzte selbst wie hypnotisiert, kehren sie täglich an den Ort des 
Grauens zurück, nur, um Valdemars Körper unverändert vorzu-
finden. Erst nach sieben Monaten – als sich ein öffentlicher Skan-
dal aus dem privaten Wunsch, sich »in articulo mortis«13 hypnoti-
sieren zu lassen, entzündet – wagen sie den Versuch, den magne-
tischen Bann (»mesmeric trance«14) zu lösen und das, was von Mr. 
Valdemar übrig geblieben ist, zu ›wecken‹.

»There was an instant return of the hectic circles on the cheeks: the ton-
gue quivered, or rather rolled violently in the mouth (although the jaws 
and lips remained rigid as before), and at length the same hideous voice 
which I have already described, broke forth: ›For God’s sake! – quick! – 
quick! – put me to sleep – or, quick! – waken me! – quick! I say to you 
that I am dead!‹ […] absolutely bursting from the tongue and not from the 
lips of the sufferer, his whole frame at once – within the space of a sin-
gle minute, or less, shrunk – crumbled – absolutely rotted away beneath 
my hands.«15

Dann geht alles sehr rasch: Der Mensch, dessen Sterben so skan-
dalös lange dauerte, zerfällt beim Versuch seiner Wiedererwe-
ckung im Zeitraffer. Der Körper zahlt beim Fortschrittsverächter 
Poe die gestohlene Zeit der Magnetisierung exakt zurück. »Und 
auf dem Bette, vor den Augen der Anwesenden, lag eine fast flüs-
sige, in ekelhafte Fäulnis übergegangene Masse«.16

11  E.A. Poe: The Facts in the Case of M. Valdemar, S. 6.  
12  Ebd. 
13  Ebd., S. 1.  
14  Ebd., S. 4.  
15  Ebd., S. 7 f.  
16  »Upon the bed, before the whole company, there lay a nearly liquid 

mass of loathsome – of detestable putrescence.« (Ebd, S. 8). Dt. 
Übersetzung: E. A. Poe: Phantastische und unheimliche Geschich-
ten, übers. von H. Möller-Bruck, S. 249. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MIRJAM SCHAUB

230

Der Ekel  

Der Ekel, der sich beim Leser unweigerlich einstellt, beschäftigt 
nicht wenige Interpreten. Der Schlussakkord – ist er süffisant, ra-
chesüchtig, effekthascherisch, schockierend? – wirkt erklärungs-
bedürftig, denn er wirft ein scharfes Licht auf die zuvor so de-
monstrativ zur Schau getragene Unerschrockenheit der Experi-
mentierer. Fortan durchkreuzt das Bild der geschwollenen schwar-
zen Zunge das angestrebte Idyllenportrait des unvoreingenom-
menen Mannes des Experiments: Zufall oder nicht, erzwingt gera-
de dieses Detail beim Leser eine Ekelreaktion, die wie ein spiegel-
bildlicher Exorzismus des Vorgestellten erscheint.  

Wie Adam Frank17 treffend bemerkt, ist Ekel der einzige Af-
fekt, der uns zwingt, unsere Zunge unwillkürlich zu entblößen, 
eine »starke Vitalempfindung«, wie schon 1800 Immanuel Kant 
befindet, die instinktiv das loszuwerden versucht, was sie wider-
lich findet.18 In einem nach außen gekehrten Würgereflex fährt die 
Zunge aus dem Mund, als wollte sie sich vom vertrauten Körper 
trennen. Ekel benennt jenen kurzen – vergeblichen Moment – in 
welchem die Zunge ihre Helfersrolle für die Stimmbänder ein-
stellt, die distinkte Artikulation durchbricht, um ihr Eigenrecht als 
wendigstes Muskelfleisch des Körpers zu behaupten. Wie nicht 
sprechen und sich doch artikulieren, das geht im Affekt des Ekels 
erstaunlich einfach. Durch seine Koppelung an die Nahsinne wie 
dem Geruchs- und dem Geschmacksinn, bewirkt Ekel – wie Win-
fried Menninghaus (1999)19 luzide gezeigt hat – einen Bruch mit 
der ästhetischen Illusion; sie ist das einzig verläßliche Gegengift 
gegen die kommode Verführung durch das Schöne. Ekel lässt sich 
nicht wegdiskutieren. Wie also umgehen mit dieser mächtigen 
Sensation in Poes Geschichte? 

17  Vgl. Adam Frank: »Valdemar’s Tongue, Poe’s Telegraphy«, in: ELH 
(John Hopkins UP) 72/3 (2005), S. 635–662, hier S. 655. 

18  Immanuel Kant: »Anthropologie in pragmatischer Hinsicht ver-
faßt«, [Königsberg 1800], in: ders., Schriften zur Anthropologie, Ge-
schichtsphilosophie, Politik und Pädagogik, hrsg. v. Wilhelm Wei-
schedel, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1991, Bd. 2, S. 451 (BA 52). 

19  Vgl. Winfried Menninghaus: Ekel. Theorie und Geschichte einer 
starken Empfindung, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2002, insb. S. 39-75. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


POE, BARTHES, FOUCAULT ÜBER DAS VERTROCKNEN DER SPRACHE

231

Physischer status quo  und
psychischer status quo ante

Richten wir unsere Aufmerksamkeit auf die verbale Kommunika-
tion während der Mesmerisierung. Aufschlußreich ist die Doppel-
rolle, die das Sprechen über sich dabei spielt:  

(1) Die verbale Kommunikation zielt auf die Vergewisserung, 
dass sich der Hypnotisierte wirklich in dem gewünschten Zustand 
befindet. Ihr ist von Anfang an eine merkwürdige Kongruenz ei-
gen, denn der Hypnotisierte muss dem Hypnotiseur sagen können, 
was er gerade tut, nämlich in Trance zu fallen. Zwar muss das 
Konstative für einen gewissenhaften Hypnotiseur sich auch perfor-
mativ beglaubigen lassen, üblicherweise durch körperliche Zei-
chen, wie das sonnengleiche Verschwinden der Iris hinter das 
Augenlid. Andererseits kommt dem Gesagten selbst unvermittelt
performativer Charakter zu. Unter Hypnose kann man – nach klas-
sischer Lehrmeinung – nicht lügen, d.h. alles Gesagte ist unter 
Trance fraglos ›wahr‹. (Zum darin ein- bzw. ausgeschlossenen 
Lügenparadox später mehr.) In ihrer einsilbigen Künstlichkeit, ih-
rem repetitiven und idealerweise vollkommen bejahenden Cha-
rakter hat diese Stakkato-Kommunikation die Kritiker der Hyp-
nose immer zum Widerspruch gereizt. (Das Konstative wird – so die 
medizinische Doktrin – unter dem Einfluss von Hypnose performativ; 
Kommunikation 1 über den körperlichen status quo, also den temporären 
Grad der erreichten Trance.)

(2) Primär dient die Kommunikation jedoch nicht der verbalen 
Absicherung des Trancezustands um seiner selbst willen. Sondern 
die Gespaltenheit in einen entspannten Körper einerseits und eine 
kontrollierte begleitende Stimme andererseits dient dazu, einen 
Weg zu öffnen in jene Regionen des Bewusstseins, in denen Blo-
ckaden und Ängste virulent und wirkmächtig geblieben sind. »In 
leichterer Hypnose« – so schreiben Breuer/Freud 1895 – sollen die 
»nicht abreagirten Vorstellungen« mittels »ärztliche[r] Sugges-
tion« aufgehoben werden, weil ihnen ein »Ablauf durch die Rede« 
eröffnet und qua verbaler Wiederholung eine »associative Correc-
tur« gestattet wird.20 (Das Illokutionäre eröffnet einen Hohlraum zwi-

20  Alle Zitate des vorstehenden Satzes aus J. Breuer/S. Freud: Studien 
über Hysterie, S. 13. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MIRJAM SCHAUB

232

schen dem konstativen und performativ notwendig wahren Sprechen 
›unter Hypnos‹; Kommunikation 2 über den seelischen status quo ante.)

Aufgearbeitet werden soll nicht der physische Ist-Zustand des 
Patienten, sondern seine allgemeine seelische Verfassung. Flucht- 
und Zielpunkt des Gesprächs ist also weder die konstative, noch 
die performative Seite der Kommunikation, sondern das neben-
herspielende, illokutionäre Moment des Gesagten.21 Das Gespräch 
mit dem Hypnotiseur richtet sich auf das, was mitschwingt, wen-
det sich an eine lädierte, verkrustete Seelenschicht, die unter 
Trance durch stetige verbale Wiederholung und psychische Ge-
genübertragung aufgebrochen und geheilt werden soll. 

Worüber aber soll in Hypnose gesprochen werden, wenn die 
Rückholung des Vergangenen selbst sinnlos geworden ist, weil es 
keine Gegenwart mehr gibt, die diese Vergangenheit personal 
deckt? Was, wenn der Raum des Illokutionären selbst völlig ge-
schlossen und das antwortende Gegenüber schon verschwunden 
ist? Verlieren dann nicht beide der oben skizzierten Kommunika-
tionsmodelle ihr fundamentum in re?

Poe kennzeichnet diesen Bruch sehr schön. Während Valdemar 
zunächst noch mit ›Normalstimme‹ spricht, – »in a barely audible 
whisper«22 zwar –, wird die Kommunikation später immer ge-
dehnter: Lange Bindestriche trennen die Worte voneinander, die 
immer wieder den eigenen Zustand protokollieren und schließlich 
in eine lustbesetzte, monströse Klimax münden. Poe schenkt sei-

21  Das Illokutionäre bezeichnet den Sprechakt mit Blick auf seine 
intendierte kommunikative Funktion, hier insbesondere die Gel-
tungsansprüche, die sich mit der wiederholten Frage des Hypnoti-
seurs nach dem ›Schlaf‹ des Hypnotisierten verbinden. Nach Austin 
ist das Illokutionäre idealtypisch mit drei Arten von ›Ansprüchen‹ 
oder erwarteten Wirkungen verknüpft. Es dient dazu, 1. das Ver-
ständnis des Gegenübers zu sichern, 2. auf die vom Spre-
cher/Fragenden gewünschte Weise zu wirken, 3. zu einer Antwort 
aufzufordern. Ein illokutionäre Akt »hat Folgen«, zeitigt »Ergeb-
nisse« und »wird wirksam«, wenn auch, wie wir sehen werden, 
nicht immer auf die vom Gegenüber konventionell erwartete Weise. 
Vgl. John L. Austin: Zur Theorie der Sprechakte|How to do things 
with Words, übers. u. eingel. v. Eike v. Savigny, Stuttgart: Reclam 
2002, S. 133 f.  

22  E. A. Poe: The Facts in the Case of M. Valdemar, S. 5.  

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


POE, BARTHES, FOUCAULT ÜBER DAS VERTROCKNEN DER SPRACHE

233

nem Valdemar einen verbalen Orgasmus: »Yes; – asleep now. Do 
not wake me! – let me die so!«23

Die Schwierigkeit, diesem Wunsch zu entsprechen, scheint prä-
zise darin zu liegen, dass man ›so‹, d.h. in völliger Entspannung 
und schmerzfreier Trance, nicht sterben kann, zumindest nicht, 
wenn man bei E.A. Poe auf der Couch, resp. dem Schreibtisch 
liegt. Der Ich-Erzähler zieht sich prompt hinter den Gazevorhang 
der Etikette zurück, wenn er schreibt: »I did not think it advisable 
to disturb him further.«24 Wie er versichert, rechnen alle der Anwe-
senden nun mit dem Eintreten des Todes »within a few minutes«.25

Wie wir wissen, kommt es anders. Poes Text gibt nur einen plau-
siblen Grund für diese Wendung ins Schreckliche zu erkennen: Es 
ist der fragende Ich-Erzähler selbst, der immer wieder – gemäß der 
oben skizzierten Kommunikation 1 – wissen will: »M. Valdemar, do 
you still sleep?« Dabei ahnt er wohl, dass er längst keinen Einfluss 
mehr auf Valdemars Körper hat. Sein einziger übriggebliebener,
magnetisierter Verbündeter ist nach Poes Willen ein Organ ohne 
Körper, eben jene schwarze geschwollene Zunge, die sich als ›dark 
precursor‹ vom Rest des Sterbenden gelöst hat und gleichzeitig im 
Bann des Frage-und-Antwort-Spiels gefangen bleibt. »Dunkle Vor-
boten sind« nämlich, nach Ian Buchanan, »jene Momente in einem 
Text, die verkehrt herum gelesen werden müssen, wenn wir nicht 
Wirkungen mit Ursachen verwechseln wollen.«26

Der Ich-Erzähler verkennt, dass ihm die Stimme, die er nun zu 
hören vermeint, gar nicht mehr über den körperlichen status quo Be-
richt erstattet, sondern als körperliches Relikt, d.h. als eigenständi-
ges Etwas einen fragwürdigen Report des wie auch immer gear-
teten seelischen status quo wie auch des status quo ante gibt. Die Er-
scheinungen und Wirkungen, welche die vibrierende Zunge in-
nerhalb des kommunikativen Gefüges und während der Trance-
Situation induzieren kann, verleihen Mr. Valdemar eine retroak-
tive und halluzinatorische Identität. Auf unheimliche Weise scheint 
sich Schopenhauers Diktum zu bewahrheiten, derartige Experi-

23  Ebd. 
24  Ebd. 
25  Ebd. 
26  Ian Buchanan: Deleuzism, A Metacommentary, Durham: Duke Uni-

versiy Press: 2000, S. 5. Vgl. auch S. Žižek, Körperlose Organe, S. 114.  

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MIRJAM SCHAUB

234

mente evozierten eine »empirisch hervortretende Metaphysik«.27

Unmöglich zu sagen, ob die Zunge noch das Leben oder schon 
den Tod Valdemars bezeugt, ob sie noch zu seinem Körper zählt, 
oder schon den Formeln und Phantasmen des ich-erzählenden 
Hypnotiseurs gehorcht.

Durch das Kollabieren und die inverse Wiederholung der bei-
den unterschiedlichen kommunikativen Ziele in der einen antwor-
tenden ›Stimme‹ verwirrt (einer Stimme, die selbst reine Vibration 
einer Zunge wird), wiederholt der Ich-Erzähler – weil er immer 
noch auf eine plausible körperliche Reaktion wartet, d.h. am fal-
schen Ort nach einer Antwort sucht – beständig seine Standard-
fragen: »M. Valdemar, can you explain to us what are your feelings 
or wishes now?«28 Was für ein Ansinnen an einen Toten, dessen 
Körper seit sieben Monaten im mesmerisierten Zustand verharrt.29

Die morsende Zunge 

Statt die Zunge in Poes Text ›verkehrt‹ herum zu lesen, um nicht 
Wirkungen mit Ursachen zu verwechseln, lesen die meisten Inter-
preten die ekelerregende Bewegung der Zunge nicht als extrakor-
poräre Wirkung des schamlosen Hypnotiseurs, sondern als auto-
nome Ursache seines Entsetzens. Allerdings gibt es unter diesen 
Lesarten durchaus ernstzunehmende Varianten. So nimmt Adam 
Frank etwa die doppelte Regieanweisung Poes beim Wort und 
versucht sich eine ›Stimme‹ vorstellen, die eher ein ›Geräusch‹ ist 
und dabei doch vollkommen artikuliert, distinkt spricht, jede Silbe 

27  A. Schopenhauer: »Versuch über das Geistersehn und was damit 
zusammenhängt«, S. 323. 

28  E. A. Poe: The Facts in the Case of M. Valdemar, S. 7.  
29  Und das, was schließlich als Antwort zurückkommt, nimmt nun – 

in der Textform – nicht mehr nur in Bindestrichen, sondern auch in 
Kursivierungen Zuflucht, welche die Dringlichkeit, ja die schiere 
Verzweifelung unterstreichen, die dieser Artikulation eines Toten 
(articulatio mortui) innewohnt: Mortuus sum! »I am dead!« (E. A. Poe: 
The Facts in the Case of M. Valdemar, S. 6.) Vor den Ekel hat E. A. 
Poe also die Verzweiflung gegenüber dem Ich-Erzähler und die ›ge-
sunde‹ Abscheu vor dem bornierten Fragenden gesetzt. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


POE, BARTHES, FOUCAULT ÜBER DAS VERTROCKNEN DER SPRACHE

235

wundervoll, aufreizend scharf (»wonderfully, thrillingly distinct, 
syllabification«30) von der nächsten trennend. Spricht?  

Nicht die Kursivierung (die einer speech-act-Interpretation be-
dürfte), sondern die langen Bindestriche, die in der schriftlichen 
Form dieser eigentümlich maschinellen Diktion den nötigen visu-
ellen Halt gibt, führen Frank auf die entscheidende Fährte, um das 
Problem des fortschrittsverachtenden Autors und des ekelerre-
genden Schlusses interpretativ zu umschiffen. Valdemars Diktion 
erinnert Adam Frank an die »tap-tap distinctness«31 eines Morse-
alphabets. Begleitet nicht ein charakteristisches, rein mechanisches 
Geräusch den Prozess der rhythmischen Verschlüsselung und 
Transmission des Gemeinten? Nicht der Hypnotiseur ›diktiert‹ bei 
Frank einem Wachschläfer (›sleep-waker‹), sondern umgekehrt: 
Was sich hier die Bahn durch einen geschlossenen Kiefer bricht, 
ist die ›Nicht-Stimme‹ einer technischen Apparatur. Die Appara-
tur ist in diesem Fall nicht ein Set aus schwingenden Stimmbän-
dern, sondern eine Zunge, die sich akkurat wie eine freischwin-
gende Stimmgabel verhält. Sie ist das einzige Körperteil Valde-
mars, das der Magnetisierung standhält, paradoxerweise, indem 
sie sich ihr konsequent unterwirft. 

Das Skandalon der ›schreckliche Stimme‹ (»the same hideous 
voice«32) wiederholt sich, wie eingangs zitiert, als der Ich-Erzähler 
nach sieben Monaten endlich den Versuch unternimmt, Mr. Valde-
mar zu ›wecken‹ bzw. die Magnetisierung zu lösen. Wiederum 
scheint die Schrecklichkeit der ›Stimme‹, die nichts Menschliches 
mehr an sich hat, nur ein Echo auf die noch schrecklichere Anfrage 
des Hypnotiseurs zu sein, der, obgleich er keine Macht mehr über 
die Glieder von Valdemar besitzt, im Gestus äußerster Normalität 
schließlich seine Frage nach den Gefühlen und Wünschen eines 
Fast-Schon-Toten lanciert. Was soll Valdemar darauf anderes ant-
worten als: »I say to you that I am dead!«33 Im Sinne Austins wäre 
das wohl tatsächlich eine gelungene konstative Äußerung (con-
stative utterance). Worin besteht ihre untrügliche ›illokutionäre‹ 
Macht, die ihre performative Unmöglichkeit, ja Lüge überspielt? 

30  Ebd., S. 2 und S. 6.  
31  A. Frank: Valdemar’s Tongue, S. 654. 
32  E. A. Poe: The Facts in the Case of Valdemar, S. 7.  
33  Ebd.  

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MIRJAM SCHAUB

236

Eine Miniaturtheorie des Horrors34

Poe liefert mit dem Fall Valdemar eine Miniaturtheorie des Hor-
rors: Die Dinge – und Tote zählen nun mal zu ihnen – dürfen vie-
les, nur nicht sprechen. Schon gar nicht mit einer Stimme, die »in-
nerlich, eingefleischt, muskulär« ist, statt »dental, äußerlich, zivili-
siert«.35 Und wenn die Dinge schon mit Grabesstimme wie in Mo-
zarts Don Giovanni sprechen, dann dürfen sie zwar sagen, dass sie 
leben, aber nicht, dass sie tot sind. Dem vielfachen Tabubruch der 
Erzählung begegnet Roland Barthes, lange bevor medientechni-
sche Interpretationen en vogue werden, mit Überlegungen zur 
Transgression, zum Übergreifen und Überqueren bekannter 
sprachlicher Codes. Deshalb hat er sich Poes Erzählung als semio-
logisches Abenteuer vorgenommen. »Vergessen wir nicht«, schärft 
Barthes seinen von Baudelaires Übersetzung verwöhnten Poe-Le-
sern ein, »daß Herr V. tot ist: Er hat nicht das Leben festzuhalten, 
sondern den Tod«.36 Deshalb ist der Zweifel, den uns die Erzähl-
ung aufnötigt, so schwer zu ertragen: »Es ist unentscheidbar, ob 
Valdemar lebendig ist oder tot; feststeht, daß er spricht, ohne daß 
man sein Sprechen auf den Tod oder das Leben beziehen kann«.37

Barthes bleibt nicht bei diesem Befund stehen. Der ganze Text 
handelt in seinen Augen vom »Skandal der menschlichen Rede 
(langage)«.38 Die Bedrohung durch sprechende Objekte mache sinn-
fällig, wie virulent das weder lebendig noch tot zu nennende Sys-
tem unserer Sprache sei. Nicht der Tod, sondern die Sprache sei 
der heimliche Opponent des Lebens, ein System der Überschrei-
tung und des Übergriffs, immer auf dem Sprung, seine Sprecher zu 
demontieren. Mit einer gewissen Angstlust spricht Barthes von ei-
ner potentiell zur Selbstbezüglichkeit und zur Subjekttilgung fähi-
gen Sprache, die – und das ist gegen die Linguisten und die Sprach-

34  Vgl. hierzu ausführlicher Mirjam Schaub: »Sterben und dann spre-
chen«, in: Frau und Hund. Zeitschrift für kursives Denken 2 (2003), 
hrsg. v. Markus Lüpertz, Düsseldorf: Richter, S. 147–153. 

35  Roland Barthes: Das semiologische Abenteuer (L’aventure 
sémiologique, 1985), übers. v. Dieter Hornig, Frankfurt a. M.: Suhr-
kamp 1988, S. 286. 

36  Ebd., S. 285.  
37  Ebd., S. 288.  
38  Ebd., S. 295.  

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


POE, BARTHES, FOUCAULT ÜBER DAS VERTROCKNEN DER SPRACHE

237

philosophen gerichtet – philosophisch überhaupt erst interessant 
werde, wenn sie nicht mehr kommunikativen Zwecken diene:  

»[D]ie Handlung des Toten [(Valdemar) ist] eine rein sprachliche Hand-
lung und – das ist der Gipfel – diese Sprache dient zu nichts, sie erfolgt 
nicht in Hinblick auf eine Handlung über die Lebenden, sie sagt nichts 
außer sich selbst, sie weist tautologisch auf sich; vor der Aussage ›ich 
bin tot‹ sagt die Stimme einfach ›ich spreche‹; das gleicht in etwa einem 
Grammatikbeispiel, das auf nichts anderes verweist als auf die Sprache; 
die Nutzlosigkeit der Äußerung gehört mit zum Skandal«.39

Warum also sprechen wir  
und nicht  v ielmehr nicht?40

Wann immer sie sich diese Frage vorlegen, tauchen bei den fran-
zösischen Denkern – Michel Foucault, Roland Barthes, Michel de 
Certeau, um nur diese drei zu nennen – mythische Erzählungen 
auf (die Sirenen, Orpheus und Eurydike, natürlich Tausend und 
Eine Nacht), die eines gemeinsam haben: Alle begreifen das Leben 
als Gegenwert von Erzählung und das Sprechen als Unterpfand 
des Todes, den Preis, den wir für die Abwesenheit der Dinge, über 
die wir sprechen, zu zahlen haben. Im Fall des Orpheus sind die 
Gesänge mit dem Tod des Liebsten erkauft, im Fall des Odysseus 
wird derjenige mit dem Tod bestraft, der sich ungebunden der 
Verdopplung des eigenen Schicksals im Gesang der Sirenen hin-
gibt. Von allen Formen des Besitzens bleibt Sprechen daher die 
reinste, zauberhafteste, ephemerste.41 Valdemars späte Stimme ist 

39  Ebd., S. 290.  
40  Vgl. hierzu Mirjam Schaub: »Foucaults ›pensée du dehors‹«, in: 

dies., Gilles Deleuze im Kino: Das Sichtbare und das Sagbare, Mün-
chen: Fink 2003 u. 2006, S. 244–256. 

41  Und vielleicht schreiben wir im Gegenzug, um sicher zu gehen, dass 
wir selbst noch nicht verschwunden sind in das Reich der Fatalität, 
dass wir noch im Möglichen laborieren. »Schreiben, um nicht zu ster-
ben [...], oder vielleicht auch sprechen, um nicht zu sterben, ist wahr-
scheinlich eine Beschäftigung, die so alt ist wie das Wort.« Michel 
Foucault: »Das unendliche Sprechen«/»Le Language à l’infini« (frz. 
1963), in: ders., Schriften zur Literatur, übers. v. Karin von Hofer, 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MIRJAM SCHAUB

238

im Licht dieser Interpretation nur ein überdeutlicher Reflex auf 
eine tiefer liegende Beunruhigung: Wir können nie wissen, wer da 
spricht, nicht einmal, wenn wir selbst es sind, die sprechen. 

Die Fluchtlinie, die Foucault einschlägt, bahnt sich seit der 
›Préface à la transgression‹ von 1963 an: dass sich das Subjekt zer-
streut und fraktioniert genau in dem Maße, indem Sprache sich 
sammelt und anfängt, frei von menschlichen Zwecken (der Kom-
munikation etc.) zu werden. Was für die Leser Poes so unheimlich 
ist, das ist für Foucault schlicht das reine ›Sein‹ der Sprache, wenn 
es sich von seiner subjektfeindlichen Seite zeigt, wenn es sich wei-
gert, ›für den Menschen‹ gemacht zu sein. Um dieses unheimliche 
Austrocknen der Sprache zu verhindern, darf nie zugleich das da 
sein, von dem gesprochen wird. (Valdemar darf tot sein, aber 
nicht zugleich über seinen Tod sprechen.) Auf die Verdopplung, 
auf das Zugleichsein von Sein und Sprache folgen – in allen my-
thischen Ursprungslegenden der Sprache – Teilung und Tod. Stets 
kündet der Gesang, der als Urgrund von Sprache angesehen wird, 
von etwas Abwesendem, Totem, Unerreichtem, vom Fehlen eines 
realen Gegenstücks. Stets wird das Erheben der Stimme mit Tod er-
kauft, gesühnt, gedoubelt oder vermittelt. Das Sein von Sprache selbst 
ist nichts anderes als trügerische Anwesenheit und leeres Ver-
sprechen von etwas, das unerreichbar bleibt und das längst dem 
Tod geweiht ist. Diese Grenze zu übertreten, mit der Stimme die To-
ten zu den Lebenden zurückholen, das bleibt die große Hoffnung, die 
große Enttäuschung all derer, die sprechen, um etwas zu bewir-
ken, zu bedeuten oder zu sein.  

Was für de Certeau ›das Unvergeßliche‹ in Gestalt einer wirk-
samen, aber noch diskurslosen Praktik ist, was für Barthes das 
›heilige Nichts‹ des Satori ist, was für Merleau-Ponty ›Abgrund 
des Schweigens‹ meint und Foucault als ›Denken des Außen‹ pro-
pagiert, all diese Formeln, die den Sinnverzicht und die Einübung 
in das Schweigen preisen, sind Aliasnamen eines Denkens, wel-
ches das Unmögliche versucht, nämlich all das zu denken, was 
den eigenen Bedingungen und Voraussetzungen diametral zuwi-
derläuft; und zugleich eines, das unwiderruflich praktisch wie 
Valdemars schwarze Zunge ist, weil ihr illokutionäres ›Außen‹ 

München: Nymphenburger Verlagshandlung 1974, S. 90-103, hier 
S. 90. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


POE, BARTHES, FOUCAULT ÜBER DAS VERTROCKNEN DER SPRACHE

239

sich stets vollzieht als die irreguläre Rückseite des konstativen, 
konstatierenden Denkens und seines Diskurses. 

Warum › ich spreche jetzt ‹  auch
› ich lüge‹  heißt  

Foucault gibt ein schönes Beispiel, mit welchem einen Satz der 
Sprache man sich in jenes nichtdiskursive Außen katapultieren 
kann, das sich jeder sinnvollen Deutung entzieht: Es geht um eine 
aseptische Variante von Valdemars »I say to you ...«, um den 
schlichten Satz: ›Ich spreche.‹ Auf den ersten Blick kann es keine 
bessere und einfachere Beglaubigung für diesen Satz geben, als 
dass er wirklich (von jemandem) ausgesprochen wird. Aber ist es, 
fragt Foucault, so einfach? Ist es »unerschütterlich wahr, daß ich 
spreche, wenn ich sage, daß ich spreche«?42 Wenn es stimmt, dass 
die Verdopplung von Sprache und Sein schon bei den Sirenen mit 
dem Tod bestraft wird, dann ›vertrocknet‹ Sprache gleichzeitig »in 
der Transitivität, in der sie sich vollendet«.43 Oder, auch diese Um-
kehrung ist möglich, sie wird klebrig und eklig wie in Poes Er-
zählung, wenn sie ihre skandalöse Selbstgenügsamkeit auf Kosten 
ihrer Sprecher wie Zuhörer auszuspielen beginnt.  

»Wenn die Sprache ihren Ort nur in der einsamen Souveränität des ›Ich 
spreche‹ hat, dann kann sie nicht eingeschränkt werden – weder von 
dem, an den sie sich wendet, noch von der Wahrheit des Gesagten, und 
auch nicht von den verwendeten Vorstellungswerten oder -systemen; sie 
ist also nicht mehr Diskurs und Mitteilung eines Sinns, sondern Aus-
breitung der Sprache in ihrem rohen Sein, Entfaltung reiner Äußer-
lichkeit [...].«44

An diesem Punkt beginnt das Nachdenken über Literatur. Der 
scheinbar so einfache Satz ›Ich spreche!‹ hat in der Alltagssprache 
immer deshalb einen appellativen, wenn nicht imperativischen 
Sinn, weil der Satz immer schon von seinem Gegenteil, von seiner 

42  Michel Foucault: »Das Denken des Außen«, in: ders., Von der 
Subversion des Wissens, hrsg. u. übers. v. Walter Seitter, Frank-
furt a. M.: Fischer 1991, S. 46-68, hier S. 46. 

43  Ebd., S. 47.  
44  Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MIRJAM SCHAUB

240

Verneinung wie von seinem ad-absurdum-Führen, bedroht wird. 
(Niemand hört zu, alle reden durcheinander, keiner spricht die-
selbe Sprache etc.): ›Ruhe: Ich spreche, jetzt spreche ich!‹

In der Literatur Blanchots,45 der Foucault sein ›Ich spreche‹ 
entlehnt, ist dieser Satz bezeichnenderweise von seinen Kontexten 
befreit. Der Satz ›ich spreche‹ zielt bei Blanchot auf die prekär 
bleibende Entsprechung zwischen Sein und Sprache, die sich doch 
nur – so auch Foucaults und Barthes’ Suggestion – immer gegen
die ›Wahrheit der Sprache‹ realisieren lässt. So zwingt der schein-
bar einfache Satz ›Ich spreche‹ zu einem Nachdenken über die 
Wahrheiten der Sprache, die von einer Wirklichkeit, die nicht die 
ihre ist, nichts wissen will und muss.

Foucaults Aufsatz ›Das Denken des Außen‹ beginnt mit der 
programmatischen Aussage: »Die Wahrheit der Griechen geriet 
durch den einzigen Satz (affirmation) ›Ich lüge‹ (Je mens) ins Wan-
ken. Der Satz ›Ich spreche‹ (Je parle) stellt die ganze Fiktion der 
Modernen auf die Probe«.46 Warum? 

Warum spielen sich beide Sätze nicht auf derselben Ebene ab, 
warum sind jeweils andere Lehren aus ihnen zu ziehen? Das Para-
dox des Lügners beruht auf der Einsicht, dass jeder (konstative) Ob-
jektsatz performativ auf den Metasatz zurückwirkt, so dass der Wahr-
heitsanspruch des Satzes ›Alle Kreter lügen‹ natürlich auch den-
jenigen performativ einschließen, der selbst – als Kreter – spricht. 
Der mit diesem Satz unterstellte Satz, »Ich spreche, d.h. ›rede wahr‹ 
und sage Euch, ›Alle Kreter lügen‹«, verliert genau in dem Moment 
seine Überzeugungskraft, da derjenige, der spricht, selbst nicht 
›über den Dingen steht‹, sondern einer jener Kreter ist, die – wenn 
der Satz wahr sein soll – gerade lügen, d.h., auf der Objektebene, 

45  Neben Aminadab, Le Trés-Haut, Le moment voulu ist hier vor allem Ce-
lui qui ne m’accompagnait pas zu nennen. Foucault zitiert hieraus u. a. 
dem Satz: »Wenn ich sage, daß ich diese Worte verstehe, so habe ich 
über die gefährliche Fremdheit meiner Beziehungen zu ihnen nichts 
gesagt ... Sie sprechen nicht, sie sind nicht innerlich, es fehlt ihnen 
jede Intimität, sie sind ganz außen, und das, was sie bezeichnen, 
führt mich in dieses Außen jedes Wortes, das anscheinend geheimer 
und intimer als das Wort des Gewissens ist, aber hier ist das Außen 
leer, ist das Geheimnis ohne Tiefe [...].« Maurice Blanchot: Celui qui 
ne m’accompagnait pas, Paris: Gallimard 1953, S. 136 f., zit. nach M. 
Foucault: Das Denken des Außen, S. 66. 

46  M. Foucault: Das Denken des Außen, S. 46.  

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


POE, BARTHES, FOUCAULT ÜBER DAS VERTROCKNEN DER SPRACHE

241

die lügenden Kreter nur erfinden. Das Paradox wäre jedoch keines, 
wenn es nur darum ginge, einen Kreter der Lüge zu überführen. Es 
kreiert im Gegenteil eine grundlegende Unentscheidbarkeit:

Entweder der Satz von der Lüge ist auf der Objektebene wahr, 
dann kann ihn der Kreter eigentlich nicht selbst wahrredend, nicht 
auf der Metaebene in seiner Positivität aussprechen. (Tut er aber.)  

Oder die Behauptung ist auf der Objektebene falsch (nicht alle 
Kreter lügen, vielleicht nur dieser hier, der zufällig gerade spricht), 
dann ist der Satz zugleich auf der Metaebene wahr, denn mit sei-
ner eigenen Lüge bestätigt der Kreter letztlich die Richtigkeit sei-
nes Satzes (zumindest partiell, auf den eigenen Fall bezogen). 

Es geht bei dem Paradox also nicht einfach um einen Vergleich 
zwischen behaupteter, bloß sprachlich ausgedrückter und außer-
sprachlich überprüfbarer Realität. Sondern die Realität, die es da zu 
überprüfen gilt, ist selbst ausschließlich durch Sprache generiert. Kei-
ne irgendwie außersprachlich vorzufindenden, realexistierenden, 
lügenden Kreter falsifizieren den Satz, sondern die Sprache selbst 
formuliert mit jedem aufgestellten Satz implizierte Geltungsansprüche 
und Geltungsbedingungen, setzt also tatsächlich jenen von Foucault 
beschriebenen lautlosen Diskurs voraus, der dem aktuellen Satz 
»einen Gegenstand anbietet und ihm damit einen Halt gibt«.47

So denunziert ein Sprecher mit dem Satz ›Ich spreche‹ unfrei-
willig bereits den Allanspruch von Sprache, der darin besteht, et-
was über ›die Welt da draußen‹ zu sagen. Der Konflikt zwischen 
Objektsatz und Metasatz, die nicht zugleich wahr und auch nicht 
zugleich falsch sein können, sondern wechselweise wahr und falsch
sind, besteht also – diese Pointe ist wichtig – nicht zwischen real-
existierender Sprache und realexistierender Welt. Die ›Dichotomie‹ 
zwischen Sprache und Welt ist ihrerseits bereits eine sprachliche Ange-
legenheit. Und genau auf ihr beruht die Wirkung des Paradoxes. 

Der Satz ›ich spreche jetzt‹ ist nur fraglos, wenn sowohl die fak-
tische Differenz zwischen Sprache und Welt, Sprache und Sein, als 
auch das Ideal einer repräsentativen Entsprechung für wahr gehalten 
werden. Der einfache Satz, ›Ich spreche‹, bedroht diese Differenz 
und dieses Ideal, denn er wirft beunruhigende Fragen auf: Warum 
sagt jemand etwas, was so fraglos wahr ist? Die exakte und rest-
lose Verdoppelung einer konstativen Äußerung durch ihren per-
formativen Akt eröffnet überhaupt erst den riesigen Raum der Il-

47  Ebd., S. 47.  

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MIRJAM SCHAUB

242

lokution, der weder dem performativen Akt noch der konstativen 
Äußerung sekundiert. Wer oder was spricht hier zu wem? Warum 
unterläuft ausgerechnet ein so streng transitiver Satz beim Ver-
such, sich selbst zu beglaubigen, seine eigene konstative Kraft? Qui
parle? Das Gesetz, vor dem alle gleich sind? Das ›Sein‹ der Sprache 
selbst, wie Foucault nahelegt? Die »Erosion der Zeit«48? Die To-
ten? Der Tod? Und gibt es für all diese philosophischen Gewichte, 
die nach Transsubstantation verlangen, ein treffenderes Bild als 
Valdemars obszön vibrierende Zunge? 

Auf diese Frage kann es – jenseits der Mittel der Literatur, wie 
sie E.A. Poe mit seinem Valdemar vorführt – keine befriedigende 
Antwort geben, denn sie bedeutete zugleich, das ›Außen‹, um das 
es geht, in einen Diskurs einzugemeinden, der es doch gerade, um 
sich zu konstituieren, ausschließen muss. So macht die von Poe 
strategisch geborgte ›medizinische‹ Verpflichtung, unter Hypnose 
›wahr‹ zu reden, d.h. die Unmöglichkeit, gleichzeitig in Trance zu 
sein und auf die Fragen des Hypnotiseurs nicht zu antworten, ge-
schweige denn den Fragenden anzulügen, auf die skandalöse natür-
liche Homologie zwischen Sprechen und Lügen aufmerksam. Und in-
dem Poe beides bedenkt (dass niemals – und schon gar nicht in 
der Literatur – klar ist, wer spricht; so dass der, der wahrzureden 
versucht, immer auch lügen kann), führt er in seiner Valdemar-Er-
zählung den entscheidenden Effekt herbei: Während die Zunge 
bei Poe dem ›reinen Sein der Sprache‹ oder auch Morses Alphabet 
sekundiert, d.h. sie alles und nichts sagen kann, d.h. auch alles, 
was dazwischen möglich ist, Lüge und Wahrheit, verpflichtet der 
Dichter den hypnotisierten Restkörper zugleich strikt auf den Dis-
kurs der Medizin: Unter Hypnose ist keine Lüge, d.h. keine Diver-
genz von konstativer und performativer Äußerung erlaubt. Genau 
wie Foucault weiß Poe, dass ausgerechnet die scheinbar perfekte De-
ckungsgleichheit von performativer und konstativer Äußerung den 
Raum des Illokutionären aufreißt, welche die Vorstellungskraft in 
dem Maße entfacht und fesselt, wie sie die logischen Ausschluss-
sätze – Valdemar kann nicht tot sein und gleichzeitig sprechen – 
ignoriert, auf die wir unsere Wirklichkeitsvorstellung gründen. 
Erst zu sterben und dann zu sprechen, nichts leichter als das.49

48  Ebd., S. 66.  
49  Der Dichter Poe hält es hier, wie J. L. Austin in How do to Things with 

Words übrigens auch, mit Euripides’ Hippolytos (Vers 612): »Meine 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


POE, BARTHES, FOUCAULT ÜBER DAS VERTROCKNEN DER SPRACHE

243

Literatur

Austin, John L.: Zur Theorie der Sprechakte|How to do things 
with Words, übers. u. eingeleitet v. Eike v. Savigny, Stuttgart: 
Reclam 2002. 

Barthes, Roland: Das semiologische Abenteuer (L’aventure 
sémiologique, 1985), übers. v. Dieter Hornig, Frankfurt a. M.: 
Suhrkamp 1988, S. 286. 

Blanchot, Maurice: Celui qui ne m’accompagnait pas, Paris: Gal-
limard 1953. 

Breuer, Joseph/Freud, Sigmund: Studien über Hysterie, Leipzig 
und Wien: Franz Deuticke 1895. 

Buchanan, Ian: Deleuzism, A Metacommentary, Durham: Duke 
University Press, 2000. 

Deleuze, Gilles: Différence et répétition, Paris: P.U.F. 1968. 
Deleuze, Gilles: »Klossowski oder Die Körper-Sprache«, in: ders., 

Logique du Sens/Logik des Sinns, aus dem Französischen 
übers. v. Bernhard Dieckmann, Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 
1993, S. 341-364. 

Euripides, Hippolytos, ed., with a introduction and a commentary 
by W.S. Barrett, Oxford: Clarendo Press 1964.  

Foucault, Michel: »Das unendliche Sprechen«/»Le Language à 
l’infini« (frz. 1963), in: ders., Schriften zur Literatur, übers. v. 
Karin von Hofer, München: Nymphenburger Verlagshand-
lung 1974, S. 90-103. 

Foucault, Michel: »Das Denken des Außen«, in: ders., Von der 
Subversion des Wissens, hrsg. u. übers. v. Walter Seitter, 
Frankfurt a. M.: Fischer 1991, S. 46-68. 

Zunge hat geschworen, mein Herz (oder Geist oder sonst ein 
Künstler hinter den Kulissen) aber nicht.« J. L. Austin in seiner ers-
ten Vorlesung zur Theorie der Sprechakte (How to do Things with 
Words, S. 32). Aus dem Kontext gerissen, gerät allerdings leicht in 
Vergessenheit, dass sich Hippolytos bei Euripides später durchaus 
an seinen Schwur gebunden fühlt und dadurch letztlich seinen ei-
genen Tod besiegelt, da er entlastendes Wissen seinem Vater The-
seus verschweigt. Wahrscheinlich übernimmt Austin die Stelle un-
kritisch von Aristoteles, Rhetorik, 1416 a 28 ff., der damit den Ge-
richtsprozess gegen Euripides wg. offensichtlicher Amoral zu un-
termauern gedenkt. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MIRJAM SCHAUB

244

Frank, Adam: »Valdemar’s Tongue, Poe’s Telegraphy«, in: ELH 
(John Hopkins UP) 72/3 (2005), S. 635-662.

Kant, Immanuel: »Anthropologie in pragmatischer Hinsicht ver-
faßt«, [Königsberg 1800], in: ders., Schriften zur Anthropolo-
gie, Geschichtsphilosophie, Politik und Pädagogik, Bd. 2, hrsg. 
v. Wilhelm Weischedel, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1991. 

Menninghaus, Winfried: Ekel. Theorie und Geschichte einer star-
ken Empfindung, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2002. 

Poe, Edgar Allan: »The Facts in the Case of Valdemar« [1845], in: 
ders., The Works of Edgar Allan Poe, New York: A.C. Arm-
strong & Sons 1884, Bd. II. Zitiert nach: 
http://www.sff.net/people/DoyleMacdonald/l_valdem.htm.  

Poe, Edgar Allan: »Der Fall Valdemar‹, in: ders., Phantastische 
und unheimliche Geschichten, aus dem Engl. v. H. Möller-
Bruck, Wiesbaden: Suchier 1978, S. 242–249.

Poe, Edgar Allan: »Die Tatsachen im Fall Valdemar«, in: ders., Das 
Gesamte Werk in zehn Bänden, übers. v. Hans Wollschläger u. 
Arno Schmidt, hrsg. v. Kuno Schumann/Hans Dieter Müller, 
Herrsching: Pawlak 1979 (Lizenzausgabe), Bd. 4, S. 839-853. 

Schaub, Mirjam: »Sterben und dann sprechen«, in: Frau und 
Hund. Zeitschrift für kursives Denken 2 (2003), hrsg. v. Mar-
kus Lüpertz, Düsseldorf: Richter, S. 147–153. 

Schaub, Mirjam: »Foucaults ›pensée du dehors‹«, in: dies., Gilles 
Deleuze im Kino: Das Sichtbare und das Sagbare, München: 
Fink 2003 u. 2006, S. 244–256. 

Schopenhauer, Arthur: »Versuch über das Geistersehn und was 
damit zusammenhängt« [1851], in: ders., Sämtliche Werke, 
Bd. IV., hrsg. v. Wolfgang Frhr. von Löhneysen, Darmstadt: 
Wissenschaftliche Buchgesellschaft 2004, S. 273-372. 

Žižek, Slavoj: Körperlose Organe. Bausteine für eine Begegnung 
zwischen Deleuze und Lacan. Aus dem Englischen v. Niko-
laus G. Schneider, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2005. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


   

Enthaltung, Passivität, Potentialität 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


   

247

»L’écriture et l ’ indifférence« –  

Der Fall  Bartleby

MAURIZIO DI BARTOLO

§ 1 – Am Nul lpunkt  des Buchstäbl ichen  

»Bartleby ist keine Metapher des Schriftstellers, so wenig wie das Sym-
bol von irgendwas. Es ist ein ungemein komischer Text, und das Komi-
sche ist immer buchstäblich.«1

Wer zum Kern von Herman Melvilles Bartleby2 vorzudringen 
sucht, stößt letztlich auf nichts anderes als auf ein chemisches 
Reagenzmittel. Diese Metapher ist hier buchstäblich zu verstehen. 
Bartleby breitet sich buchstäblich aus, er greift über und die herr-
schende Logik an, sein Effekt überträgt sich auf all das, was mit 
ihm in Berührung kommt. Nicht zuletzt auch das, was bislang 
jede Übertragung regelte: die Metapher. Mit Bartleby haben wir es 
mit einer Korrosion des Metaphorischen zu tun, die den Raum ei-
ner Logik des permanenten Sinnentzugs eröffnet.

1  Gilles Deleuze: Bartleby oder die Formel, übers. v. Bernard Dieck-
mann, Berlin: Merve 1994, S. 7 (Hervorhebung MdB). 

2  Die Novelle Bartleby the scrivener erschien anonym im November 
und Dezember 1853 in zwei Lieferungen von Putnam’s Magazine.
1856 druckte Melville die Erzählung mit kleineren Änderungen in 
seinen Piazza Tales wieder ab. Als englische Textgrundlage dient im 
Folgenden: Herman Melville: Billy Budd Sailor and other stories, 
London: Penguin English Library 1967.  

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MAURIZIO DI BARTOLO

248

Tatsächlich ist in der Novelle nichts ›symbolisch‹. Und dennoch 
vermag sich der Leser kaum der tödlichen Sogkraft entziehen, die 
der Text entfaltet. Eine chemisch-thymische Reaktion ist es, die 
das Begehren hervorruft, der Text möge sich ereignen oder kurz: 
Er möge neu geschrieben werden. Dieser Wille zur (Neu-)Schrei-
bung entsteht gleichsam auf der Kehrseite und zum Trotz von 
Bartlebys Buchstäblichkeit. Es liegt in deren Struktur etwas, das 
diese zwanghafte Motorik des Neu-Schreibens geradezu antizi-
piert, gerade weil sich diese Eröffnung einer Logik des Sinnentzugs
darstellt wie ein figurales Element einer Logik, die jeder Logik vo-
rausgeht.3 Dieses vorgängige Element ist die Figur Bartleby selbst, 
die das für all jene Figuren typische Faszinosum besitzt, dass sie, 
wenn sie einmal ›abstrahiert‹ sind, in jedem Kontext gleich funk-
tionieren und so die Eigenmacht eines autonomen Argumentati-
onsdispositivs entfalten. Die zahlreichen Versuche, diese berühm-
te Novelle philosophisch um- und neu zu schreiben, bezeugen 
nicht allein die emblematische Insistenz der Figur Bartleby, son-
dern auch die Notwendigkeit solcher ›chemischer Reagenzmittel‹ 
für das Denken überhaupt. Wenn die Bartleby-Figur kein ›Sym-
bol‹ ist, so bleibt sie dennoch in eine bestimmte Form der Innerlich-
keit eingeschrieben. Genau genommen funktioniert Bartleby wie 
ein klassisches allegorisches Bild in einem barocken Emblem, de-
ren inscriptio nun aber aus dem logischen Dispositiv des absoluten 
differentiellen Differierens besteht.

In dem Versuch, diese In-Schrift in dem Emblem zu entwirren 
und aus seiner Form zu befreien, soll zugleich untersucht werden, 
inwiefern Bartleby als Figur einen Begriff von Negativität enthält, 
der auch die modernen Differenzphilosophien auf den Prüfstand 

3  Die klassische Darstellung dieses »figuralen Elements« beschreibt 
Derrida als »Furche« (vgl. Jacques Derrida: Grammatologie, übers. 
v. Hans-Jörg Rheinberger u. Hanns Zischler, Frankfurt a. M.: Suhr-
kamp ²1992, S.107). Christoph Menke hat diesen Gedanken kom-
mentiert in »Können und Glauben. Die Möglichkeiten der Gerech-
tigkeit«, in: Andrea Kern/Christoph Menke (Hg.): Philosophie der 
Dekonstruktion. Zum Verhältnis von Normativität und Praxis, 
Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2002, S. 243-263, insbes. S. 245-247.  

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»L’ÉCRITURE ET L’INDIFFÉRENCE« – DER FALL BARTLEBY

249

stellt – den eingangs zitierten Deleuze, aber auch Blanchot, Der-
rida, Agamben oder Waldenfels.4

Wofür steht Bartleby? Um dieser quälenden Frage zu entgehen, 
wird in den philosophischen Ausdeutungen oftmals eine Glei-
chung aufgestellt. Diese Gleichung lautet schlichtweg: Bartleby ist
nichts anderes als der Satz, den er von Anfang bis Ende der No-
velle ausspricht, »I would prefer not to«. Es handelt sich um einen 
Satz, der aus eben jenem Grund als »Formel« bezeichnet wird und 
so etwas wie die chemische Äquivalenz anzeigt zwischen der Fi-
gur Bartleby und der buchstäblichen Bedeutung von »Bartleby«.
Dies könnte der Grund sein, warum die Bartleby-Gestalt der 
gleichnamigen Erzählung nicht einmal zu ihrem Protagonisten 
werden kann: Sie ist, wenn überhaupt, eine Anspielung, ein sub-
tiler Verweis auf ein künftiges Protagonistentum, das selbst als reine 
Möglichkeit unendlich verzögert und aufgeschoben wird. Die 
Bartleby-Figur ist das potentielle Zentrum des Narrativs, sie um-
kreist ständig diese Potentialität und verkörpert sich wörtlich in 
der »Formel«. Bevor auf diesen aufschiebenden Verweis (und so-
mit auf die Bewegung des eigentümlichen Differierens) genauer 
eingegangen werden kann, gilt es, nach dem gemeinsamen Boden 
für die in sich sehr verschiedenen philosophischen Transkripte 

4  Deleuze schreibt (vgl. Bartleby oder die Formel, S. 7), sein eigener 
Essay verdanke sich Maurice Blanchots »Anregungen« zu Bartleby 
in L’écriture du désastre (Paris: Gallimard 1981), wo Bartleby zum 
Symbol einer absoluten Passivität wird. Eine regelrechte philoso-
phische Umschreibung entwirft Giorgio Agamben (vgl. Bartleby 
oder die Kontingenz, gefolgt von Die absolute Immanenz, übers. v. 
Maria Zinfert u. Andreas Hiepko, Berlin: Merve 1998), wenn er vor 
dem Hintergrund der aristotelischen und arabischen Tradition des 
Möglichkeitsbegriffs in Bartleby einen Ansatz zu einem anderen Be-
griff der Potenz vermutet. Im Gegensatz zu den Vorlesungen hat 
sich Jacques Derrida in seinen veröffentlichten Werken nur selten 
mit Bartleby explizit auseinandergesetzt, vornehmlich in Donner la 
mort (Paris: Galilée 1999, S. 105-114), wo Kierkegaards Abraham-Fi-
gur als bartlebysches Double Bind inszeniert wird. Bernhard Wal-
denfels analysiert Bartleby schließlich als Grenzfall, wo die These, 
wir könnten auf den Anspruch des Fremden nicht nicht antworten, 
brüchig wird (vgl. Bernhard Waldenfels: »Episode: Der Antwort-
verweigerer«, in: ders., Antwortregister, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 
1994, S. 587-589). 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MAURIZIO DI BARTOLO

250

von Bartleby zu fragen. Die Bemühung, Bartleby buchstäblich zu
begreifen, seine (Nicht-)Aussage beim Wort zu nehmen, führt be-
zeichnenderweise dazu, die Formel als autonome, in sich ge-
schlossene Mechanik zu betrachten. Dabei rückt in den Hinter-
grund, dass Melvilles gesamte Novelle aus der Perspektive eines 
New Yorker Anwalts berichtet ist, der als neuen Schreiber un-
glücklicherweise Bartleby anstellt. Der Anwalt ist es, der hier die 
Ereigniskette gleichsam als Versuchsprotokoll neu schreibt, wäh-
rend die chemische Substanz Bartleby, die eingeführt wird, zwar 
sogleich ihre »Formel« verrät, die Grenzen ihrer Wirkung aber 
unermesslich bleiben.

Demjenigen, der dieses Experiment nachvollziehen möchte, 
bleiben dann zwei – gleichermaßen riskante – Möglichkeiten of-
fen, um die formelhafte obsessive Replik5 in ihrer Buchstäblichkeit 
zu begreifen: Entweder eine Rückkehr ins Innere der Erzählung 
selbst, mit dem Bestreben, den Kontext dieses formelhaften Ereig-
nisses zu ›entziffern‹ (der Buchstäblichkeit des ›Buches‹ gilt dann 
der Vorzug). Oder aber umgekehrt ein Abstrahieren vom Verlauf 
der Ereignisse, allen voran ein Abstrahieren von der Gestalt des 
protokollierenden »Anwalts«. Alle Aufmerksamkeit gilt dann der 
Syntax der Formel, die ebenso seltsam unstabil wie merkwürdig 
anziehend ist (es handelt sich dann um eine rein spekulative und 
›wörtliche‹ Deutung). Dennoch kommt man nicht umhin, festzu-
stellen, dass die philosophische Faszination, die dieses Meister-
werk ausübt, sich nicht zuletzt darin misst, dass beide Optionen, 
obgleich bis zum Ende durchführbar, punktuell eben das verfeh-
len, was ihr Ausgangspunkt war: Bartlebys ›integrale‹ Bedeutung 
lesbar zu machen.

Es ist allerdings auch eben jene Lesbarkeit, die Bartlebys un-
wägbares Schicksal bestimmt. Durch sie steht Bartleby, sei es nun 
aus Schicksal oder aus Notwendigkeit, für das Spiel der Vernähung 
von unmittelbar sinnlichem Wort und Wortsinn, von Begrifflichem 
und Begreiflichem, bereit. Und dennoch verkörpert die Formel in 

5  Die paradoxe Nichtkommunizierbarkeit in der »Re-plik« analysiert 
ausführlich Klaus Peter Hansen: Vermittlungsfiktion und Vermitt-
lungsvorgang in den drei großen Erzählungen Herman Melvilles, 
Frankfurt a. M.: Athenäum 1973, S. 42-47; aber auch Dan McCall: 
The Silence of Bartleby, Ithaca/London: Cornell University Press 
1989.

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»L’ÉCRITURE ET L’INDIFFÉRENCE« – DER FALL BARTLEBY

251

diesem Spiel der Vernähung den Übergang von seiner Lesbarkeit 
in seine namenlose, nur noch gestalthafte Buchstäblichkeit. Bart-
leby erweist sich mithin als eine Art Urphänomen: Die Potenz des 
Differentials und des Differierens findet in dieser Gestalt eine Ver-
körperung des Anfangs. Die ›Aneignung‹ von Barlebys Potenz zur 
Differenz bedeutet für diese Transkriptoren, über den Begriff ›Dif-
ferenz‹ ein halbendgültiges Wort sagen zu können.  

§ 2  –  »…ein junger Mann unbewegl ich auf  der  
Schwel le  meines Büros« .

Bart leby und der Ort  der  or iginären Negat ion

»Weiter ist die gewaltsame Wegnahme eines jeden ›Privation‹. Aber 
auch in all den Fällen, in denen man durch ein vorgesetztes ›un-‹ Ver-
neinungen bezeichnet, spricht man von Privationen.«6

Unter den vielfältigen Seinsarten der Privation (steresis) hebt Aris-
toteles insbesondere zwei hervor, die, obgleich untereinander sehr 
verschieden, doch Affinitäten aufweisen: Einerseits gibt es den 
»gewaltsamen Entzug« (biaía aphairesis), bei dem Etwas einem an-
deren entzogen wird, andererseits die Verwendung des so ge-
nannten privativum in der Verneinung (apophansis). Obwohl 
diese Charakterisierung für die erste Art der Privation vorbehal-
ten war, ist auch die zweite – die Verneinung – nicht minder »ge-
waltsam«. Der Zusatz des privativum entzieht einer positiven 
Wirklichkeit ihr Wirklichsein und lässt sie in ihr Gegenteil um-
schlagen. Eine solche Gewalt des entziehenden Umschlags ist in 
Melvilles Bartleby durchgängig zu beobachten. Die Erzählung ist 
der Ort eines gewaltsamen Entzugs, deren Gewaltsamkeit durch 
eben jene Person verdeckt wird, die sie, als reine › -Person‹, fort-
während hervorruft. Weniger als Ausdruck einer Gewalt der Meta-
physik als einer Gewalt an der Metaphysik ist Bartleby, als das Au-
ge in diesem logischen Taifun, den er selbst entfesselt, nichts an-
deres als der topologische Statthalter eines Schreibens, das den 
dialektischen Begriff der Negation selbst parodiert. 

6  Aristoteles, Y ,  22, 1022b 31-33, zitiert nach: 
Aristoteles: Metaphysik, übers. u. hrsg. v. Franz F. Schwarz, Stutt-
gart: Reclam 2000, S. 145. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MAURIZIO DI BARTOLO

252

Das Raumwerden dieser undialektischen Negation, auf die 
gleich noch ausführlicher eingegangen werden soll, hat indes ein 
seltsames Vorspiel in Herman Melvilles eigener intellektueller 
Biographie. Kurz bevor er die Bartleby-Novelle verfasste, schrieb 
Melville seinem Freund und Dichterkollegen Nathaniel Hawthorne 
am 16. April 1854 folgenden Brief, der gleichsam zum Propädeuti-
kum seiner Kunst der gelingenden Negation wird: 

»Wir neigen dazu anzunehmen, dass Gott seine eigenen Geheimnisse 
nicht erklären kann und dass Er selbst gern ein wenig Aufklärung über 
gewisse Punkte erhalten würde. Wir Sterblichen erstaunen Ihn ebenso-
sehr wie Er uns. Aber um ebendieses Sein geht es; dort liegt der Knoten, 
der uns die Luft abdrückt. Sobald man sagt: Ich, ein Gott, ein Wesen,
hüpft man vom Hocker und baumelt am Balken. Jawohl, dies Wort ist 
der Henker. Entfernte man Gott aus dem Wörterbuch, hätte man Ihn 
auf der Straße.«7

Wie ist dieser merkwürdige Gedanke einer ketzerischen Onto-
Theologie zu verstehen, die Gott dadurch Sein verleiht, dass sie 
ihn aus dem Bereich der lexikographischen Benennbarkeit und 
Definierbarkeit ausschließt? Das Wort, in dem alle Fäden zusam-
menlaufen, ist hier nicht umsonst der »Knoten«. In diesem Wort, 
mit dem Melville stets an der Grenze des Sagbaren ist, waltet eine 
wuchernde Metaphorik, es enthält die Quintessenz der Seemanns-
welt, die in jenem Augenblick in die Untiefen der Seele hinab-
taucht, in dem sie vor der Unbegreiflichkeit der Transzendenz 
steht. So sind es auch wieder »Knoten«, die in der großartigen Er-
zählung Benito Cereno der alte Seemann an Bord des insgeheim 
meuternden Schiffs dem Kapitän des meuternden Schiffs Delano 
zeigt.8 Und wie schon der berühmte gordische beschwört jeder 
melvillesche Knoten bereits die einschneidende Geste herauf, das 
Ereignis der Negation in Gestalt einer radikalen Abtrennung. Der 
Abschied von jeder affirmativen Theo- oder Egologie bleibt indes 
nicht allein auf der Stufe des spekulativen Gedankenspiels; in ei-

7  Herman Melville: Ein Leben. Briefe und Tagebücher, übers. v. Wer-
ner Schmitz u. Daniel Göske, München: Carl Hanser 2004, S. 252-253.  

8  Vgl. insbes. Herman Melville: »Vortoppmann Billy Budd«, übers. v. 
Ilse Hecht, in: ders., Vortoppmann Billy Budd und andere Erzäh-
lungen, Leipzig: Dieterich’sche Verlagsbuchhandlung 1956, hier 
S. 145-146. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»L’ÉCRITURE ET L’INDIFFÉRENCE« – DER FALL BARTLEBY

253

ner persönlichen Verbeugung vor dem (damaligen ›Nochfreund‹) 
Hawthorne wird sich ein paar Zeilen später auf den Dichter selbst 
bezogen:

»Und das ist die große Wahrheit über Nathaniel Hawthorne. Mitten im 
Donner sagt er NEIN! Und selbst der Teufel kann ihn nicht bewegen, Ja
zu sagen. Denn wer Ja sagt, lügt; und wer Nein sagt, – nun, der befindet 
sich in dem glücklichen Zustande jener klugen, unbeschwerten Europa-
reisenden; sie überschreiten die Grenze in die Ewigkeit mit nichts als 
einer Reisetasche, – soll heißen, ihrem Ego.«9

Der romantische Dichter wird hier zur paradigmatischen Verkör-
perung derjenigen Haltung, die Nietzsche im Zarathustra als die 
der »Neinsager« bezeichnet.10 In diesem hartnäckigen Verneinen 
liegt der Wunsch, der Last der onto-theologischen Omnipräsenz 
zu entfliehen, um sich jedoch zugleich – und das ist der Horizont, 
durch den die Negation letztlich doch wieder in ihr Gegenteil um-
schlägt – jenseits von Ja und Nein in der göttlichen Potenz wieder 
einzufinden. Bei aller Verbeugungsrhetorik mag man, zumal wer 
die kritischen Sätze über die Ambivalenz der dezisionistischen 
Abtrennung zuvor gelesen hat, eine Restskepsis nicht ganz über-
winden: Menschlich, allzu menschlich ist Hawthornes »Nein« 
noch immer; ihm fehlt die Souveränität des Negativen, die sich 
erst mit Bartleby voll verwirklicht. Dennoch kann das romantische 
Aufbäumen gleichsam als Vorrede zur Überschreitung gelesen 
werden, eine Überschreitung, die das gelobte Land nicht mehr 
jenseits der Grenze des Positiven vermutet, sondern eben diese 
Grenzüberschreitung als Grenzverwischung vollzieht. Dem So- 
oder Anderssein, der identifizierenden Logik selbst entzieht sich 
derjenige, der Begriffen wie ›Ich‹, ›Sein‹, ›Gott‹ gegenüber gleich-
gültig ist bzw. buchstäblich in-different.

Der Ort dieses Austritts aus einer positionierenden Logik kann 
selbst in keinem Jenseits mehr verortet werden, er findet in der Seele 
selbst statt. Das ist der merkwürdige Schluss, der sich aufdrängt: 
Bartleby nistet sich in der intentionalen Sinnstruktur der Psyche ein,

9  H. Melville, Ein Leben, S. 253. 
10  Vgl. Friedrich Nietzsche: »Die Erweckung«, in: Giorgio Colli/ 

Mazzino Montinari (Hg.), Kritische Studienausgabe in 15 Bänden, 
Bd. IV: Also Sprach Zarathustra, München: DTV 1988, S. 386-389. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MAURIZIO DI BARTOLO

254

er fordert sie heraus und lässt sie entgleisen, wird aber dennoch 
durch nichts anderes hervorgerufen als durch sie selbst. Bartleby – 
und das übersahen die erwähnten namhaften Transkriptoren alle-
samt – ist tatsächlich eine Form der ab-soluten Souveränität, das 
sich permanent entziehende Ding an sich, nicht aber trotz, sondern 
gerade aufgrund einer Rahmenlogik der Sinnerwartung, die ihm 
seinen Ort verschafft: In dem tönenden ›NON‹ ist noch immer, 
gleichsam als graphische Implosion, das ›NOUMENON‹ sichtbar. 
Nur dann kann Bartleby zur Provokation werden, wenn er nicht 
zur Formel reduziert wird, sondern begriffen wird, dass seine Ab-
solutheit buchstäblich pro-voziert wird von demjenigen, der ihn 
›zu sich herein‹ ruft: der Anwalt. 

»Auf meine Annonce hin stand eines Morgens ein junger Mann unbe-
weglich auf der Schwelle meines Büros. Die Tür war geöffnet, denn es 
war Sommer. Ich sehe die Gestalt noch heute – blass und sauber, dürf-
tig, anständig und unendlich hilflos. Es war Bartleby.«11

Schon von Anbeginn also antwortet Bartleby; hier auf den Aufruf 
des Anwalts, der einen Schreiber braucht. Dieser ruft Bartleby her-
vor – ein summoning der besonderen Art – und Bartleby erscheint 
tatsächlich, er wird Leib, doch seine Präsenz ist von Anbeginn 
gleichsam entrückt, eine Art unscheinbare, blasse und schemen-
hafte Quasi-Präsenz. Bartleby bleibt auf der Schwelle der Sichtbar-
keit, zwischen dem überbelichteten Draußen und der Camera obs-
cura des Anwaltkabinetts. »Incurably forlorn«: etwas mehr, aber 
zugleich auch etwas weniger als das »unendlich hilflos«, wie Sei-
del übersetzt. Buchstäblich handelt es sich vielleicht um einen »aus-
sichtslos unheilbaren« Fall. Einen Fall für eine fast schon aristoteli-
sche endgültige Privation, in der die Unheilbarkeit jedoch auch 
immer mit einer gewissen ›Sorglosigkeit‹ getragen wird. Wie in je-
der Novelle inszeniert auch diese eine Ouvertüre, in der alles noch 
unbestimmt ist. Doch im Gegensatz zu allen anderen ist mit Bart-
lebys eröffnendem Erscheinen ein Raum der Unbestimmtheit er-
öffnet, der sich bis zum Ende nicht wieder schließen, sondern sich 
eher noch, als eben jenes differenzierende Differieren, vertiefen 
wird. Sowie er das Geschehen eröffnet, verschließt sich Bartleby; 
sein Auftreten – als psychogrammatische Neuauflage des incipit

11  H. Melville, Billy Budd, S. 41. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»L’ÉCRITURE ET L’INDIFFÉRENCE« – DER FALL BARTLEBY

255

tragoedia – ein In-sich-Gehen, so als nähme Orest plötzlich den 
Platz des stummen Pylades ein. Im Akt dieser szenischen Verin-
nerlichung entsteht eine neue logische Architektur, bei der alles 
(Dinge wie Menschen) in sein jeweiliges Gegenteil umschlägt: 
Kaum wird er in der Kanzlei aufgenommen, zieht er sich in ihr in
ein darin eingerichtetes Außen zurück, hinter einem Wandschirm, 
der ihn von Blicken und von jedem Versuch der ›Integration‹ ab-
schirmt. Dieses Außen im Innen, in der alle Vorzeichen verkehrt 
sind, greift nach und nach auf den ganzen Raum über: Alles, was 
die Welt des Architekten ausmacht, seine Arbeits- und Wirkwelt, 
seine Angestellten und Gehilfen, wird langsam aber sicher in sei-
nen Grundfesten angegriffen. Das Interieur der Kanzlei erweist 
sich – und auch hier begreifen wir den Bartleby-Effekt erst durch 
die Augen und, vor allem, durch die Stimme des Anwalts – nach 
und nach als ein ›Nichtbüro‹ mit zwei ›Nichtschreibern‹ und drei 
›Nichtarbeitern‹.12 Insgesamt haben wir es mit vier Figuren zu 
tun, die von einem ›Nichttun‹ überfordert sind (im Wesentlichen 
besteht ihre Aufgabe darin, alles Überflüssige in den Trans-
kriptionen wieder zu löschen). In dieser sich unmerklich beschleu-
nigenden Spirale der Sinnumkehr erscheint Bartleby selbst kaum, 
sondern höchstens am Rand, als Wirkung an der er mitbeteiligt ist. 
Mit Kant gesprochen kann es von ihm eine lediglich ›abgezogene 
Darstellung‹ geben:

»Ich hätte schon früher erwähnen sollen, dass Flügeltüren aus Glas mei-
ne Räume in zwei Teile teilten, von denen meine Schreiber den einen in-
nehatten und den anderen ich selber. [...] Ich beschloss, Bartleby eine 
Ecke bei den Flügeltüren anzuweisen, aber auf meiner Seite, um diesen 
ruhigen Menschen leicht rufen zu können, wenn irgendeine Kleinigkeit 
zu tun sein würde. [...] Weiterhin besorgte ich, um alles recht befriedi-
gend zu gestalten, eine hohe, grüne spanische Wand, die Bartleby voll-
kommen meinen Blicken entzog, wenn auch meine Stimme bis zu ihm 
dringen konnte, und so waren in gewisser Weise Abgeschlossenheit 
und Gemeinschaftlichkeit vereint.«13

Die fast schon manische Genauigkeit, mit der Melville den Ort des 
Entzugs beschreibt, ›konstitutiert‹ das Ding Bartleby, das als regel-

12  Wenn man neben Truthahn und Kneifer den Lehrling Ingwerkeks 
einbezieht. Vgl. ebd., S. 33-41. 

13  Ebd., S. 42. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MAURIZIO DI BARTOLO

256

rechtes Noumenon des Phänomens gelten muss. Man hat es mit 
einem phänomenologischen Paradox zu tun: Von Bartleby kann es 
keinerlei Evidenz geben, er ist niemals ›selbst gegeben‹, sondern 
stets ›mitbedeutend‹ gleichsam als Synkategorem, das jegliche Be-
deutung verliert, wenn es aus seinem Kontext befreit wird. Inner-
halb des Kontextes jedoch ist es sinn-frei. Während er ständig in 
Reichweite der Stimme bleibt, entzieht sich Bartleby jedoch fort-
während dem Blick, der Anschauung. In dem Moment, wo der 
Appell des Anwalts einen Erwartungshorizont aufbaut, verstellt 
Bartleby mit seiner Antwort jede Möglichkeit von positiver Erfül-
lung. I would prefer not to – Bartlebys Formel, die zugleich so schlüs-
sig ist wie sie jede Anschlussfähigkeit zugrunde richtet, speist ihre 
Macht nicht allein aus ihrer igelhaften Einrollung. Mit jeder erneu-
ten Wiederholung zeigt sie sich vielmehr in ihrer absoluten Kon-
textindifferenz. Mit jeder Rückfrage des verständnislosen Anwalts 
potenziert sich die Dislokation des Geltungsgefüges vom Iden-
tisch-Differenten ein wenig mehr. 

»›Warum weigern Sie sich?‹  
›Ich möchte lieber nicht.‹«14

Die Blindheit des Anwalts entspricht der Unmöglichkeit etwas 
anderes als die absolute Gleichgültigkeit im Gesicht Bartlebys zu 
sehen.

»›Bartleby‹, sagte ich, ›Ingwerkeks ist fort; gehen Sie doch mal hinüber 
ins Postamt, ja, […] und sehen Sie nach, ob irgend etwas für mich da 
ist.‹
›Ich möchte lieber nicht.‹ 
›Sie wollen nicht?‹ 
›Ich möchte nicht.‹ 
Ich stolperte zu meinem Schreibtisch und saß dort tief in Gedanken. 
Meine blinde Hartnäckigkeit kehrte zurück.«15

Es ist die nackte Dinglichkeit seines Schreibers, die den Anwalt af-
fiziert.16 Jede mögliche Entscheidung wird verhindert, ja bereits 

14  Die englische Ausdruck des Rechtsanwaltes lautet: »Why do you re-
fuse?» (ebd., S. 46). 

15  Ebd., S. 51-52. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»L’ÉCRITURE ET L’INDIFFÉRENCE« – DER FALL BARTLEBY

257

antizipiert von dem, was als Antwort immer nur verspätet kom-
men kann. Bartleby wird zum ›differentiellen‹ Apparat eines Mö-
gens, das sich wie ein Keil in die Opposition von ›Wollen‹ und 
›Sollen‹ schiebt. 

§ 3 – Dif ferenz und In-di f ferenz:  zwischen den 
›Webstühlen‹  der  Alter i tät

»Das Denken, das sich in der äußeren Reflexion hält und von keinem 
anderen Denken weiß als der äußeren Reflexion, kommt nicht dazu, die 
Identität, wie soeben gefasst worden ist, oder das Wesen, was dasselbe 
ist, zu erkennen. Solches Denken hat immer nur die abstrakte Identität 
vor sich und außer und neben derselben den Unterschied. Es meint, die 
Vernunft sei weiter nichts als ein Webstuhl, auf dem sie den Zettel, etwa die 
Identität, und dann den Eintrag, den Unterschied, äußerlich miteinander ver-
binde und verschlinge...«17

Es ist bezeichnend, wie die scharfe Kritik, die Hegel am schlechten 
Gebrauch des Differenzbegriffs übt, von der Gegenwartsphiloso-
phie, zumal der französischen, derart verarbeitet und verinner-
licht wurde, dass sie in Folge eines polemischen Metabolismus zur 
klassischen Verkörperung der dialektischen Figur schlechthin 
werden konnte. In der eingangs zitierten Stelle aus der Wissen-
schaft der Logik warnte Hegel vor der Neuauflage eines antiken, 
buchstäblichen ›Vor-Urteils‹, demzufolge das ›Denken des Phäno-
mens‹ eben dieses Phänomen unberührt ließe, so als stellte das 
dialektische Denken, unverändert und unverändernd, einen Web-
stuhl dar, auf dem Identität und Differenz miteinander mecha-
nisch ineinandergekreuzt werden, die Denkbewegung aber selbst, 
als ›künstliche‹, vom ›Stoff der Phänomene‹ stets unterschieden 
bliebe. Das Denken wird somit unweigerlich zum Webstuhl von 
›Anderem‹ degradiert; seine Wirksamkeit angesichts des phäno-

16  Diese Affektion wäre zu vergleichen mit Agambens Hinweis auf 
den linken Flügel des Erzengel Gabriels, der Gott berührt und den 
Raum einer Er- bzw. genauer einer »Entschöpfung« eröffnet (vgl. 
G. Agamben: Bartleby oder die Kontingenz, S. 72-75). 

17  Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Wissenschaft der Logik II, I. Teil: 
Die objektive Logik, II. Buch: Die Lehre vom Wesen, in: ders., Werke 
6, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1986, S. 39 (Hervorhebung MdB). 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MAURIZIO DI BARTOLO

258

menalen Stoffes zur Unwirklichkeit und seine Funktion zur Fik-
tion. Das französische Nachkriegsdenken, das nach wie vor unter 
dem Schatten von Kojèves ›negativistischen‹ Hegel-Lektüren der 
30er Jahre steht, entfaltete seine ganze Kraft durch eine ebenso er-
barmungslose wie in anderer Hinsicht fruchtbare Kritik am Ne-
gationsbegriff. Bei aller Verschiedenheit der philosophischen Po-
sitionen, die man der Einfachheit halber unter dem Sammelbegriff 
der »Differenzphilosophie« zusammenfasst, vereint sie dennoch 
die Betonung auf der Fiktionalität des Negativen. Das Moment 
der Negation wird bis ins Äußerste gesteigert und schlägt dort in 
eine absolute ›Künstlichkeit‹ im dialektischen ›Spiel‹ um. Im Mo-
ment des Abhebens kommt darunter eine irreduzible ›Alterität‹ 
zum Vorschein, die jede Versöhnung unter dem Dach der identi-
tären Logik unmöglich macht. In diesem Sammelbecken differen-
ter Differenzen kristallisiert sich ein Hegel-Bild heraus, das ihn 
ironischerweise mehr und mehr dem absoluten Monarchen Lud-
wig XIV. ähneln lässt. Mehr noch: Alles sieht danach aus, als feile 
Hegel an einem komplizierten Mechanismus, der die absolute 
Monarchie zu ihrem Höhepunkt und damit zugleich zu (ihrem 
tragischen) Fall bringen wird. Dass die hegelsche Dialektik der 
Inbegriff eines solchen mechanischen Gestells sei, bringt etwa 
Blanchot in drastischer Verkürzung auf den Punkt:  

»Quelque chose cloche dans la dialectique, mais seul le processus dia-
lectique, dans son exigence indépassable, dans son accomplissement 
toujours maintenu, nous donne à penser ce qui s’en exclut, non par dé-
faillance ou irrecevabilité, mais au cours de son fonctionnement et afin 
que ce fonctionnement puisse se poursuivre interminablement jusqu’à 
son terme.«18

Indem er dieses ›Ungedachte‹ als das Andere des ›dialektisch 
Denkbaren‹ ankündigt, dringt Blanchot zum nicht mehr ironi-
schen, sondern durchaus wesentlichen Aspekt dieses »Webstuhls 
der Vernunft« vor: Welcher Wert wird der Phänomenalität des 
Denkens zugemessen? Blanchot zufolge tritt diese Phänomenalität 
gerade im »Funktionieren« der Dialektik zutage. Der Verweis auf 
Hegel, der auch hier buchstäblich zu verstehen ist, setzt indessen 
weniger die idealistische Identität von Denken und Sein voraus, 

18  M. Blanchot: L’écriture du désastre, S. 118. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»L’ÉCRITURE ET L’INDIFFÉRENCE« – DER FALL BARTLEBY

259

als er vielmehr vor jeglicher Verkürzung des Denkens auf eine 
›instrumentelle Vernunft‹ warnt. Durch jenen instrumentellen 
Gebrauch der Vernunft wird zwar das Denken-des-Phänomena-
len ›unwirklich‹ und unwirksam, nicht aber das Denken an sich.

Ist indessen eine Negativität denkbar, deren Negativität nicht 
in der Fremdheit des Phänomenalen gegenüber dem Denken läge, 
sondern aus einer Negativität im Denken-des-Phänomenalen
selbst bestünde? Bezeichnend ist, dass eben diejenigen Autoren, 
die sich an Hegels Denken als ›Negativ‹-Folie abgearbeitet haben 
– namentlich Blanchot, Deleuze, Derrida und Agamben – auch 
entscheidend dazu beitrugen, die Bartleby-Figur neu zu lesen und 
neu zu schreiben. Einen entscheidenden Anfang in dieser Re-Trans-
kription bildet Deleuze mit seiner so einschlagenden wie profun-
den Sondierung von Bartlebys ›Negativismus‹. Man könnte zu-
nächst erwarten, dass er in seiner Lesart der dia-bolisch negativen
Formel des Schreiberlings noch einmal bekräftigt, was er in Diffe-
renz und Wiederholung über das ›fiktive‹ Verhältnis von Negation 
und Differenz darlegt. Dort war der Negationsbegriff als eine Art 
»Ghost in the Machine« vorgestellt worden, durch den das dialek-
tische Verfahren das verändernde Auseinandertreiben der Diffe-
renz de facto neutralisiert, indem sie auf einen schlichten Gegen-
satz reduziert wird.19 Auch hier galt es, im »Funktionieren« der 
Dialektik eine Art fiktive und buchstäblich »epiphänomenische« 
Überlagerung der Struktur des »Differenzphänomens« nachzu-
weisen.20 Vor diesem Hintergrund ist Deleuzes Deutung vom Ver-
hältnis zwischen Negation und Differenz in Bartlebys Formel be-
sonders aufschlussreich. Auf den Spuren des Melville-Kommenta-
toren Philippe Jaworski hebt Deleuze an Bartlebys Formel drei As-
pekte hervor: 

»Man hat bemerkt, daß die Formel – I prefer not to – weder eine Affir-
mation noch eine Negation war. Bartleby ›verweigert nicht, akzeptiert 
aber auch nicht, er tritt hervor und zieht sich in diesem Hervortreten 
zurück, er exponiert sich ein wenig in einem leichten Zurückweichen 

19  Vgl. Gilles Deleuze: Differenz und Wiederholung, übers. v. Joseph 
Vogl, München: Fink 1992, S. 69-71, S. 79-81 u. S. 92-93. 

20  »Das Negative, die Negativität fängt nicht einmal das Phänomen 
der Differenz ein, sondern erhält bloß deren Phantom oder Epiphä-
nomen, und die gesamte ›Phänomenologie‹ ist eine Epiphänome-
nologie.« (Ebd., S. 79.) 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MAURIZIO DI BARTOLO

260

des Sprechens‹ [...] Ich möchte lieber nichts als irgendwas: nicht ein Wille 
zum Nichts, sondern die Zunahme eines Nichts an Willen. [...] Genauso 
verhält es sich für Bartleby: Die Regel bestünde dann in dieser Logik 
der negativen Präferenz, des Negativismus jenseits jeder Negation.«21

Die drei hervorgehobenen Aspekte seien hier noch einmal aus-
führlicher dargelegt: 1.) Die »Formel« des Ich möchte lieber nichts
als irgendwas bringt weder einen Willen noch eine Schopenhauer-
sche noluntas zum Ausdruck. Wenn überhaupt stellt sie eine Vir-
tualität aus, eine Künstlichkeit des Begehrens, die sich wiederum 
in dieser seltsam ›schwachen‹ Negation ausspricht. 2.) Im Zusam-
menhang mit diesem Gedanken einer ›schwachen‹ Negation, die 
sich von der Unbestimmtheit nicht genug entfernt, um wieder in 
Positivität umschlagen zu können, muss Bartlebys Formel als eine 
Form von systematischem ›Negativismus‹ der Ambivalenz ver-
standen werden. Wenn sie auf den Webstuhl der negativen Ver-
nunft gespannt wird, erweist sich Bartlebys Formel als das seman-
tische Anzeichen einer paradoxen Alterität, die jeder anderen 
Form von Negation gegenüber, die als Andersheit des Anderen 
im Identischen wieder dialektisch einmündet, fraglos anders ist. In
dieser Hinsicht stellt Bartleby eine unerhörte und schwer kategori-
sierbare Form von Alterität dar. Er könnte sich als logisches Dispo-
sitiv des absoluten und undialektischen Differentials erweisen. 
Wohlgemerkt: er könnte. Denn hier liegt auch schon der problema-
tische Knoten. 1.) und 2.) beruhen letztlich auf einem dritten Ar-
gument: 3.) Die Virtualität von Bartlebys Begehren und seine 
nichtdialektische Alterität setzen eine fundamentale Ambivalenz 
voraus, die darin besteht, dass das I would prefer not to weder eine 
Affirmation noch eine Negation ist. Für Deleuze wird Bartleby so 
zur Verkörperung einer antidialektischen negativen Ambivalenz, die 
jeder Soteriologie im Bestimmten den Raum verweigert.  

Bei all seiner feinsinnigen Kritik an der hegelschen Dialektik 
kann sich Deleuze dennoch aus ihren Fängen nur vordergründig 
befreien. In seiner affirmativen Lektüre von Bartleby als resolut 
antidialektischer Figur gerinnt diese nämlich wieder zu einer (frei-
lich negativen) Bestimmtheit, die deren Ambivalenz wieder relati-
viert. Man muss sich mit dem Befund abfinden: Bartleby könnte a-
dialektisch sein – we could prefer him to be non-dialectical – aber die 

21  G. Deleuze: Bartleby, oder die Formel, S. 13-15. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»L’ÉCRITURE ET L’INDIFFÉRENCE« – DER FALL BARTLEBY

261

Möglichkeit seines Dialektischseins können wir nicht ausschließen.
Die Hoffnung, Bartleby könnte zu einem ockhamschen Rasier-
messer werden, dass die absolute Souveränität der hegelschen 
Dialektik endgültig zu guillotinieren vermöge, führt uns zurück in 
die Gefilde hawthornscher Entschlussmetaphysiken. Mit seinem 
seltsamen Pendeln zwischen Dif-ferenz und Prä-ferenz, als graue 
Eminenz einer bereits skizzierten ›Logik des permanenten Sinn-
entzugs‹ eröffnet Bartleby einen Zwischenraum der grauen Imma-
nenz, in der weder alle Kühe schwarz sind noch das Ganze im 
Lichte freudig divergierender Sinnreihen zur Entfaltung kommt. 
Deleuze, der sich ausschließlich auf Bartlebys phatische Dimen-
sion konzentriert, verkennt, dass sich Bartlebys in-differente Prä-
ferenz im Raum des Phänomenalen präsentiert, ohne dass irgend-
etwas Phänomenales in seiner Antwort intendiert wäre. Das regel-
recht Skandalöse und Unerhörte an Bartleby ist eben sein Schwe-
ben zwischen Phänomenalität und Epiphänomenalität, seine irre-
duzible Präsenz, die nicht auf den Begriff zu bringen ist, sein Ent-
Sagen, das in keinem Nachsagen aufgefangen werden könnte. 
Handelt es sich um eine mächtige Affirmation der Negativität 
oder um eine schwache Negation des Positiven? Wir können nicht 
sagen, ob es sich um eine radikale Strategie der Unterbrechung 
handelt oder um ein unendliches Spiel des Aufschubs. Handelt es 
sich um ein Alteritätsphänomen, das sich gegen ›Formalisierung‹ 
sperrt? Oder aber um die › - Phänomenalität‹ des anderen, das in 
der Apodiktizität seines Erscheinens auf eine andere Identität
verweist?

Mit der Versuchung einer ausschließlichen Fokussierung auf 
die formale Struktur der »Formel«, der man als Interpret leicht er-
liegt, löst man Bartleby voreilig aus dem Handlungszusammen-
hang heraus, in dem er steht. Eben dieser narrative Handlungszu-
sammenhang ist es aber, der Bartlebys Potenz garantiert. Bartleby 
›erscheint‹ mitten in diesen Sinn-, Handlungs- und Produktions-
zusammenhängen, und doch kann er an keiner Stelle darin auf-
tauchen. Sein Erscheinen ist zugleich ein ›Nichtaufgehen‹, seine 
Formel weniger eine Klammer in der narrativen Handlung als 
eine Einklammerung von Handlung schlechthin. Denn in seinem I
would prefer not to wird noch ein to do (wenn auch negativ) mit-
geführt. Bartleby lässt jede Wirksamkeit aussetzen, er verkörpert 
die Präferenz eines radikalen dés-oeuvrement, einer Unproduktivi-
tät, die zugleich die Spuren einer tiefen Verletzlichkeit aufweist.  

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MAURIZIO DI BARTOLO

262

»›Je ne le ferai pas‹, aurait encore signifié une détermination énergique, 
appelant une contradiction énergique. ›Je préférais ne pas…‹ appartient à 
l’infini de la patience, ne laissant pas de prise à l’intervention dialecti-
que: nous sommes tombés hors de l’être, dans le champ du dehors où, 
immobiles, marchant d’un pas égal et lent, vont et viennent les hommes 
détruits.«22

Bartleby ist nicht allein das ab-solut unerreichbare, souveräne 
›Ding‹, er ist auch das beschwörende Zeugnis, dass der Denkge-
genstand das Denken nicht unberührt lassen kann. Er erweist sich 
buchstäblich als chemische ›Lösung‹, die die Verknotungen der 
Metaphysik auflöst, aber zugleich denjenigen selbst, der mit ihr 
hantiert, anzugreifen und noch lange heimzusuchen droht. Mögli-
cherweise kommt Blanchot aus diesem Grund ganz zum Schluss 
von L’écriture du désastre, gleichsam dialektisch gepeinigt, noch 
einmal zu Bartleby zurück und zu seiner »préference négative, la 
négation qui efface la préference et s’efface en elle…«. Unmittelbar 
im Anschluss, und scheinbar ohne jegliche Vermittlung, steht der 
folgende Vers: 

»Apprends à penser avec douleur«.23

Apprends à penser avec Bartleby ? 

Literatur

Agamben, Giorgio: Bartleby oder die Kontingenz gefolgt von Die 
absolute Immanenz, übers. v. Maria Zinfert u. Andreas 
Hiepko, Berlin: Merve 1998. 

Aristoteles: Metaphysik, übers. u. hrsg. v. Franz F. Schwarz, Stutt-
gart: Reclam 2000. 

Blanchot, Maurice: L’écriture du désastre, Paris: Gallimard 1981. 
Deleuze, Gilles: Bartleby oder die Formel, übers. v. Bernard 

Dieckmann, Berlin: Merve 1994. 
Deleuze, Gilles: Differenz und Wiederholung, übers. v. Joseph 

Vogl, München: Fink 1992. 

22  M. Blanchot: L’écriture du désastre, S. 33-34. 
23  Ebd., S. 219. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»L’ÉCRITURE ET L’INDIFFÉRENCE« – DER FALL BARTLEBY

263

Derrida, Jacques: Donner la mort, Paris: Galilée 1999. 
Derrida, Jacques: Grammatologie, übers. v. Hans-Jörg Rhein-

berger u. Hanns Zischler, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1992². 
Hansen, Klaus Peter: Vermittlungsfiktion und Vermittlungsvor-

gang in den drei großen Erzählungen Herman Melvilles, 
Frankfurt a. M.: Athenäum 1973. 

McCall, Dan: The Silence of Bartleby, Ithaca/London: Cornell 
University Press 1989. 

Melville, Herman: Billy Budd Sailor and other stories, London: 
Penguin English Library 1967. 

Melville, Herman: Ein Leben. Briefe und Tagebücher, übers. v. 
Werner Schmitz u. Daniel Göske, München: Carl Hanser 2004. 

Melville, Herman: Vortoppmann Billy Budd und andere Erzäh-
lungen, übers. v. Elisabeth Seidel u. a., Leipzig: Dieterich’sche 
Verlagsbuchhandlung 1956. 

Menke, Christoph: »Können und Glauben. Die Möglichkeiten der 
Gerechtigkeit«, in: Andrea Kern/Christoph Menke (Hg.): Phi-
losophie der Dekonstruktion. Zum Verhältnis von Normati-
vität und Praxis, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2002, S. 243-263. 

Nietzsche, Friedrich: »Die Erweckung«, in: Giorgio Colli/Mazzino 
Montinari (Hg.), Friedrich Nietzsche, Kritische Studienaus-
gabe in 15 Bänden, Bd. IV: Also Sprach Zarathustra, München: 
DTV 1988, S. 386-389. 

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Wissenschaft der Logik II, in: 
ders., Werke 6, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1986. 

Waldenfels, Bernhard: »Episode: Der Antwortverweigerer«, in: 
ders., Antwortregister, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1994, S. 587-
589.

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


   

265

Enthaltung als Chance? Ein Gespräch über 

radikale Passivität bei Giorgio Agamben 

ALICE LAGAAY / JULIANE SCHIFFERS

Der folgende Text ist die überarbeitete Version eines Dialogs, der die Ta-
gung »Wie nicht sprechen« am 22. April 2006 beendete. Worüber kann 
man da sprechen? Wie soll man es (nicht) tun? Was heißt es, mit-
einander zu sprechen? Ist es möglich, in der Form des Gesprächs auch 
dem Nicht-Sprechen, den Unterbrechungen und Auslassungen Raum zu 
geben? Kritische Bemerkungen und Fragen aus der Diskussion sind in 
Form von Zwischenrufen (›Stimme aus dem Off‹) in dieses Gespräch 
aufgenommen.  

[A.L.] Der Versuch, die Gedankengänge von Giorgio Agamben zu 
beschreiben, führt zu einer Reihe von eigenartigen Schwierigkei-
ten, die meiner Ansicht nach etwas mit der Erfahrung der Lektüre 
zu tun haben. Während des Lesens erscheint alles sehr nah und ein-
leuchtend, doch der Versuch einer argumentativen Rekonstruk-
tion scheitert. Dieses Unvermögen der Reflektion, des Sprechens 
und des Schreibens über Agambens Texte ist aber nicht nur ein in-
dividuelles Problem des Lesers, sondern ist auch Thema der Texte 
selbst. D.h. die Schwierigkeit der Nacherzählung, die im Grunde 
als Hemmnis einer Reaktion gedeutet werden kann, ist genau das, 
worauf Agamben zielt und auch das, was für ihn – und bei ihm, 
also für uns hier – interessant ist.  

[J.S.] Wenn es um einen Korpus von Gedanken gehen sollte, 
über den wir debattieren könnten, dann sagt Agamben nicht viel. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ALICE LAGAAY / JULIANE SCHIFFERS

266

Denn bezüglich seiner Texte gibt es kein ›für und wider‹.1 Was ist 
das aber für eine Philosophie, für die es keine Argumente geben 
kann?

[A.L.] Die Erfahrung der Lektüre von Agambens Texten2 erin-
nert an eine vertraute Erfahrung, die mir seit der Kindheit perio-
disch bekannt ist. Es geht um eine merkwürdige Art von existen-
tieller Erfahrung, die sich als Auflösung des eigenen Willens be-
schreiben lässt; ein Erlebnis der zugrunde liegenden Fremdheit 
der Welt (oder einer Fremdheit des eigenen in-der-Welt-Seins). 
Dabei lösen sich die Tätigkeiten und Angelegenheiten des alltägli-
chen Lebens für eine kurze Weile auf, um Raum zu geben für eine 
Art bloßer, neutral-sinnloser, materieller Existenz. Dieser Zustand 
ist verbunden mit einem sehr intimen, unteilbaren und vielleicht 
(trotz dieses Versuchs hier) einem unmitteilbaren Gefühl. Es ist also 
einerseits ein individuelles, persönliches Erlebnis, im Sinne einer Er-
fahrung der Existenz meiner Person; aber andererseits eine Erfah-
rung vom Unpersönlichsten oder vom Allgemeinsten überhaupt, 
denn es fühlt sich in solchen Momenten an, als ob gerade das, was 
an mir persönlich oder individuell ist, sich auflösen würde, als ob 
ich mit dem Zement verschmelzen würde, aus dem die konkreten 
Wände des Raumes bestehen. 

[STIMME AUS DEM OFF] Ist es denn sinnvoll von einem so 
persönlichen und gleichzeitig unbeschreibbaren Erlebnis in einem 
wissenschaftlichen Kontext zu berichten? Wo führt das denn hin? 

[J.S.] Zunächst zeigt ein solcher Versuch die Grenzen der Spra-
che – und zwar nicht nur der wissenschaftlichen. Zum Beispiel 
funktioniert die diskursive Trennung zwischen Erlebnis und Er-
fahrung, zwischen Besonderem, Individuellem, und Allgemeinem 
offenbar nicht in Bezug auf solche Phänomene, die uns hier inte-

1  Vgl. Thomas Carl Wall: Radical Passivity. Lévinas, Blanchot, and 
Agamben, New York: State University of New York Press 1999, S. 3: 
»Each says very little, if we mean by this that each fails to produce a 
corpus of thought we may debate amongst ourselves. There are no 
pros and cons with regard to the works we shall discuss.«  

2  Vgl. z.B. die Texte in Giorgio Agamben: Potentialities. Collected Es-
says in Philosophy, hrsg. u. ins Engl. übers., mit einer Einleitung v. 
Daniel Heller-Roazen, Stanford/California: Stanford University Press 
1999; oder Giorgio Agamben: Die Kommende Gemeinschaft, übers. 
v. Andreas Hiepko, Berlin: Merve 2003. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ENTHALTUNG ALS CHANCE? RADIKALE PASSIVITÄT BEI AGAMBEN

267

ressieren. Agambens Denkfiguren sind Paradigmen im Sinne 
konkreter Phänomene, die in andere, fremde Problemfelder getra-
gen werden und dort nicht nur aufzeigen können, was sonst ver-
borgen bliebe, sondern die Problematik kategorialer Trennungen 
selbst in den Blick nehmen. Die Frage richtet sich damit auf das 
Ereignis selbst: Was kann passieren, wenn das Denken nicht mehr 
Pro und Kontra abwägt, sondern sich auf sich selbst wendet, in 
gewissem Sinne selbstreferentiell und distanzlos wird? 

[A.L.] Es handelt sich um eine Erfahrung jenseits jeder Tätig-
keit… Denn ich ›mache‹ selbst nichts – zumindest nichts Bewuss-
tes, ich verfolge keine Intention –, um in diesen Erfahrungsbereich 
einzutreten. Ich bin sozusagen bloß passiver Zeuge dessen, was 
mir widerfährt. 

[J.S.] Aber der Zeuge ist nicht nur passiv, außerhalb des Ge-
schehens, sondern selbst involviert. Er bezeugt etwas, das sich zu-
gleich in ihm erzeugt. Er ist Subjekt und Objekt dieses Widerfahr-
nisses zugleich. Wie ein Kleinkind, das Teil eines Geschehens ist, 
ohne daran teilzunehmen: einer kontingenten Erfahrung ausge-
setzt, die es nicht steuern kann, ohnmächtig, vielleicht dennoch 
oder gerade deshalb neugierig.

[OFF] Infans, (lat.): Das Unvermögen zu sprechen.3 Wir wer-
den aber noch darüber sprechen müssen! 

[A.L.] Die Philosophie Agambens zielt nicht nur auf die Be-
schreibung eines solchen Zustandes, sie produziert in gewisser 
Weise auch eine ähnliche Empfindung oder einen ähnlichen Zu-
stand beim Leser, dessen gewohnte Kategorien und Strategien des 
Argumentierens auf merkwürdige Weise suspendiert werden. 
Alles scheint zugleich möglich und unmöglich.

[J.S.] Diese Erfahrung erscheint paradox, weil sie jenseits der 
Trennung von Aktivität und Passivität angesiedelt ist, weil sie zu-
nächst nur die Auflösung der Kategorien ist, eine Reaktionshem-
mung, die eine radikale Passivität ausstellt und einfordert. Und 
doch liefert Agamben einige Begriffe, oder einige Gedankenfigu-
ren, die dem Denken einer solchen Erfahrung jenseits jeder Tätig-
keit dienen.

[OFF] Wer sind wir? Wo sind wir? Was tun wir? Können wir 
versuchen, einige dieser Denkfiguren zu beschreiben?  

3 Infans (lat.): 1. (kleines) Kind; 2. das Unvermögen zu sprechen. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ALICE LAGAAY / JULIANE SCHIFFERS

268

Erster  Versuch:  Radikale Passivi tät  a ls  
Erfahrung der Sprache 

[A.L.] Das erste, was mir hier wichtig erscheint, ist die besondere 
Erfahrung von Sprache, die Agamben anvisiert und die als experi-
mentum linguae in seinen Texten immer wieder auftaucht.4 Es han-
delt sich dabei möglicherweise auch um eine Art von existentiel-
lem Zustand, bei dem die Sprache jenseits vom alltäglichen 
Gebrauch ›erfahren‹ wird. Dabei wird Sprache weder als bloßer 
Klang noch als eine Erfahrung von Bedeutung empfunden. Es 
geht vielmehr um das Denken der bloßen Existenz von Sprache; 
um ein Denken – wenn man so will – der menschlichen Stimme
unabhängig von jedem konkreten Sprechen oder Diskurs, um ein 
Denken der Stimme ›allein‹. Ich möchte versuchen, dieses Expe-
riment in und mit der Sprache etwas näher zu charakterisieren, 
aber zuerst eine Frage: Warum legt Agamben eigentlich so viel 
Wert auf die Erfahrung einer Sprache, die nichts sagt?

[J.S.] Agambens Verweis auf den Status des Beispiels in der 
Sprache lässt dieses Unterfangen vielleicht nicht ganz so frei experi-
mentierend erscheinen, wie es auf den ersten Blick aussehen mag: 
Das Beispiel gehört zu der Klasse, die es vertritt, aber als Beispiel ist 
es von dieser Klasse zugleich ausgenommen, insofern es seine Zu-
gehörigkeit eigens anzeigt. Es handelt sich also um einen besonde-
ren und zugleich allgemeinen Fall von Ausnahmebeziehung: »Das 
Beispiel ist weder besonders noch allgemein, sondern sozusagen 
ein singulärer Gegenstand, der sich als solcher zu erkennen gibt, 
der seine Singularität zeigt. […] Nicht das Rot-sein, sondern das 
Rot-genannt-Werden definiert das Beispiel.«5 Exemplarisches Sein 
grätscht damit genau in die Kluft, die die Sprache zwischen Sein 
und Benannt-Sein erzeugt. Sprache wird hier erfahrbar, oszilliert 
zwischen Singularität und allgemeiner Bestimmung und verweist 
eher auf sich selbst, als auf eine Bedeutung oder eine Sache. 

4  Vgl. Giorgio Agamben: Kindheit und Geschichte, übers. v. Davide 
Giuriato, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2004, S. 7; vgl. dazu auch das 
Nachwort von Reimar Klein: »Experimentum linguae. Zum Denken 
Giorgio Agambens«, in: Giorgio Agamben: Idee der Prosa (1985/ 
2002), übers. v. Dagmar Leupold u. Clemens-Carl Härle, Frankfurt 
a. M.: Suhrkamp 2003, S. 153-171. 

5  G. Agamben, Die Kommende Gemeinschaft, S. 15.  

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ENTHALTUNG ALS CHANCE? RADIKALE PASSIVITÄT BEI AGAMBEN

269

[A.L.] Wenn ich Dir also von meiner Lektüreerfahrung er-
zähle, kannst Du natürlich sagen, das sei meine subjektive Em-
pfindung, Agamben schreibe eben ›poetisch‹. Gleichzeitig ist der 
Gegenstand seiner Texte aber nicht nur ein genuin philosophischer, 
sondern die Philosophie selbst: Denn es geht ihm ja gerade um die 
Erfahrung des Denkens und der Sprache.  

[OFF] Eine disziplinäre Arbeitsteilung oder Hierarchisierung 
zwischen Poesie und Philosophie funktioniert hier nicht!

[J.S.] Es geht aber auch nicht darum, jede Differenzierung auf-
zugeben. Wie lässt sich dieser Raum in der Sprache, der weder 
rein singulär noch allgemein ist, der weder nur von einer indivi-
duellen Stimme indiziert wird, noch nur die diskursive Sprache 
bezeichnet, beschreiben? Es scheint zunächst darum gehen zu 
müssen, ihn als einen »leeren Raum zwischen Stimme und Spra-
che«6 auszustellen, ohne ihn bereits zu definieren. Diese Exposition 
nimmt ihren Weg also von der Singularität einer Erfahrung über 
das Scheitern der Einordnungsversuche zu der Notwendigkeit, 
die Erfahrung als Widerfahrnis zu begreifen, das sich der Defini-
tion entzieht. Damit ist also zugleich eine Herausforderung ver-
bunden, die eigene Ohnmacht zu affirmieren.  

[A.L.] Als ob man im Ozean von einer riesigen Welle überrollt 
wird, ohne zu wissen, ob sie einen wieder auftauchen lassen wird. 
Was bleibt, ist wahrzunehmen, was geschieht, ohne es beeinflus-
sen zu können, ohne es zu beherrschen.  

[J.S.] Eine »Zone der Ununterschiedenheit«7 hervortreten zu 
lassen, wie sie das Beispiel in der Sprache markiert, heißt also, das 
Sprechen über etwas zu unterbrechen und zu unterlassen. Es heißt, 
Sprachlichkeit als solche zu denken – »wie ein missing link, das 
immer fehlt, weil es virtuell immer schon da ist«.8

[A.L.] Nach Agamben führt diese Sensibilisierung auf die 
menschliche Fähigkeit, die bloße »Faktizität bzw. reine Exteriori-
tät der Sprache« zu erfahren, zu einer »originären logischen Di-
mension«, welche die »Möglichkeit des Denkens jenseits von sig-

6  G. Agamben, Kindheit und Geschichte, S. 9. 
7  Giorgio Agamben: Das Offene, übers. v. Davide Giuriato, Frank-

furt a. M.: Suhrkamp 2003, S. 47. 
8  Ebd.  

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ALICE LAGAAY / JULIANE SCHIFFERS

270

nifikanten Propositionen« aufzeigt bzw., in anderen Worten, »die 
Signifikation selbst signifiziert«.9

[J.S.] Diese originäre Dimension – Sprache jenseits ihrer sinn-
stiftenden Funktion zu erfahren – hängt mit der Idee von Potentia-
lität zusammen, die für Agamben ganz wesentlich ist.  

[A.L.] Agamben warnt vor der Tendenz, Potentialität immer 
nur als ›Vorstufe‹ zur Aktualität zu denken, die durch die Tradi-
tion der abendländischen Philosophie verfolgt werden kann. Aris-
toteles war dagegen sehr präzise in seiner Darstellung einer ge-
wissen Ambivalenz, die im Kern des Begriffs der Potentialität liegt. 
Denn das, was potentiell ist, hat nicht nur die Möglichkeit zu sein, 
sondern auch – und vor allem – die Möglichkeit nicht zu sein. Das 
Potentielle ist also (im Gegensatz zum Aktuellen) durch ein we-
sentliches Verhältnis zur Negativität gekennzeichnet.

[OFF] Vielleicht ist es in diesem Zusammenhang hilfreich, ver-
schiedene Dimensionen von Potentialität voneinander zu unter-
scheiden: Es gibt zum einen die allgemeine Potentialität eines 
Kindes, die darin liegt, dass das Kind sich durch das Erlernen von 
neuen Fähigkeiten ändern kann.  

[J.S.] Das ist das allgemeine Vermögen zu werden. Aristoteles 
erwähnt noch ein anderes Beispiel: Wachs hat das passive Vermö-
gen, unter Wärmeeinfluss zu schmelzen.10

[A.L.] Das, was Agamben (und seiner Meinung nach auch 
Aristoteles) interessiert, ist die Ebene von existierender Potentiali-
tät, über die ein Architekt oder ein Klavierspieler verfügt (im Un-
terschied zum Nicht-Architekten oder Nicht-Klavierspieler). Denn 

9  G. Agamben: »The Idea of Language«, in: ders., Potentialities, S. 39-
47, hier S. 42: »The most original logical dimension at issue in reve-
lation is therefore not that of meaningful speech but rather that of a 
voice that, without signifying anything, signifies signification itself.« 

10  Vgl. Aristoteles: Metaphysik IX, 1046 a, 20ff: »Hieraus erhellt also, 
dass in gewissem Sinne das Vermögen des Tuns und des Leidens 
eines ist (denn vermögend ist etwas, sowohl weil es selbst das Ver-
mögen hat zu leiden, wie weil ein anderes das Vermögen hat, von 
ihm zu leiden), in gewissem Sinne ein anderes ist. Denn das eine 
findet sich in dem Leidenden; denn darum, weil es ein gewisses 
Prinzip hat und weil der Stoff selbst ein gewisses Prinzip ist, leidet 
das Leidende und als anderes von einem anderen. Das Fette näm-
lich ist brennbar, das auf diese bestimmte Weise Nachgebende zer-
brechbar, und in ähnlicher Weise auch bei dem übrigen.«  

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ENTHALTUNG ALS CHANCE? RADIKALE PASSIVITÄT BEI AGAMBEN

271

wer ein konkretes Wissen oder eine konkrete Fähigkeit schon hat 
(wie die Fähigkeit, Häuser zu bauen oder Klavier zu spielen) ver-
fügt gleichzeitig über die Fähigkeit, es nicht zu tun. Wer das Ver-
mögen nicht hat, kann nicht entscheiden, es nicht auszuüben, ihm 
mangelt also eine Dimension der Potenz. Wer ein bestimmtes Ver-
mögen hat, kann dieses aber auch verlieren. Deshalb ist für Aris-
toteles (und Agamben) die Erfahrung der Potentialität eng mit der 
Erfahrung der Impotenz verknüpft. 

[J.S.] »Also hat jedesmal Vermögen und Unvermögen dasselbe 
Objekt auf dieselbe Weise«.11

[A.L.] Dies radikalisiert Agamben, indem er sagt: »Jede 
menschliche Potenz ist gleichursprünglich eine Impotenz; jedes 
Sein- oder Tunkönnen steht für den Menschen in einem konstitu-
tiven Verhältnis zu seinem eigenen Entbehren«12, weil Potentiali-
tät die Gleichzeitigkeit von Können und Nicht-Können, Sein und 
Nicht-Sein meint.

[OFF] Aber die Fähigkeit, etwas nicht zu tun, ist doch nicht 
dasselbe wie die Unfähigkeit, etwas zu tun, oder? 

[A.L.] Zwei verschiedene Reflexionsebenen sind hier im Spiel. 
Es geht Agamben hier darum, das Verhältnis von Wirklichkeit 
und Möglichkeit nicht nur als logisches, sondern als ontologisches
Problem zu erfassen. Indem er Potentialität als die Möglichkeit, zu 
sein und zugleich nicht zu sein erfasst, macht er auf die reale An-
wesenheit eines Abwesenden aufmerksam. Neben der positiven 
Dimension der Anwesenheit oder der Aktualisierung einer Hand-
lung und der negativ konnotierten Dimension der Abwesenheit 
bzw. der Unterlassung funktioniert die Idee der Potentialität als 
ein dritter Raum dazwischen. Es geht – wenn man so will – um 
die Tatsächlichkeit, d.h. um die (quasi-materielle) Faktizität der 
Existenz des leeren Dazwischen: Ein Vermögen zu haben heißt, 
auch eine Privation zu haben. 

[J.S.] Der Mensch ist ein Wesen, das sich nicht nur seines Da-
seins, sondern auch der Kontingenz, der Unverfügbarkeit und In-
stabilität des Seins selbst gewahr werden, sich dazu ins Verhältnis 
setzen kann. Eben das ist aber nur im Modus der Passivität 
möglich, als Erleiden und zugleich als Bewahren der Möglichkeit, 

11  Ebd.  
12  Giorgio Agamben: »Über negative Potentialität«, übers. v. Emma-

nuel Alloa, in diesem Band, S. 285-296, hier S. 293. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ALICE LAGAAY / JULIANE SCHIFFERS

272

vermögend und unvermögend zugleich zu sein. Und dieses Er-
leiden und Bewahren der Potentialität erschöpft sich nicht in der 
allgemeinen Feststellung, dass es Möglichkeiten und Kontingenz 
gibt, sondern es ist eine konkrete Erfahrung von Kontingenz: Sein 
›Unvermögen zu vermögen‹ bedeutet, es erleiden und als solches 
erfahren zu können. Agamben fasst dies als Offenheit gegenüber 
der reinen Faktizität des Möglichen, als eine Art ›Passion‹13 oder 
Leidenschaft, als Fähigkeit, sein Können wie sein Nicht-Können 
zu erleiden.

[A.L.] Bezogen auf die Sprache heißt das, dass der Mensch das 
Wesen ist, das als Sprechendes gleichzeitig mit seiner eigenen Un-
fähigkeit zu sprechen konfrontiert ist bzw. sein kann.

[J.S.] Das bringt uns zurück zu der Idee der Infantia und zur 
Fragestellung dieser Tagung ›Wie nicht sprechen?‹: »Wenn sich 
das Profil jedes Denkens in der Art und Weise zeigt, in der es das 
Problem von den Grenzen der Sprache artikuliert, so ist der Begriff 
der Kindheit ein Versuch, diese Grenzen nicht in die triviale Rich-
tung des Unsagbaren zu denken«, schreibt Agamben, denn: »Weit 
davon entfernt, eine Grenze der Sprache zu zeichnen, drückt [das 
Unsagbare] als deren Voraussetzung ihre unbesiegbare Macht aus. 
Demnach ist das Unsagbare dasjenige, was die Sprache voraus-
setzen muss, um bedeuten zu können.«14

[A.L.] Agambens Analysen vernichten den Boden jeglicher 
Voraussetzungen.

[J.S.] Ja, weil auch die Voraussetzung eines Unsagbaren etwas 
ist, das die diskursive Sprache abtrennt, um sich im Gegenzug (als 
bedeutend, sinnvoll, letztlich subjektkonstitutiv) zu legitimieren. 
Infantia als Unvermögen, zu sprechen, meint demgegenüber zu-
nächst eine Relation zur Sprache, eine Öffnung auf die Faktizität
einer Praxis des Sprechens, ohne diese jemals in einer bestimmten 
Form, normativ, zu antizipieren. Um diese Öffnung, das leere 
Zwischen, fassen zu können, kann es deshalb nicht um Negation 
gehen, sondern vielmehr um eine grundlegende Erleidbarkeit, pas-
siver als jede Passivität und diesseits der Differenz aktiv/passiv. 
In der Figur der infantia wird das Unvermögen zu sprechen als 
etwas rehabilitiert, das nicht nur dem Kind zukommt, sondern 

13  Vgl. Giorgio Agamben: »The Passion of Facticity«, in: ders., 
Potentialities, S. 185-204, hier S. 201ff. 

14  G. Agamben, Kindheit und Geschichte, S. 8.  

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ENTHALTUNG ALS CHANCE? RADIKALE PASSIVITÄT BEI AGAMBEN

273

eine fundamentale Möglichkeitsdimension menschlichen Seins ist, 
die mit dem Vermögen zu sprechen nicht verschwindet, sondern 
im Modus der Passivität in der zeitlichen Struktur menschlichen 
Seins und Sprechens erhalten bleibt. Infantia ist der Aufschub, die 
Suspension jeder Relation zu einem bestimmten Vermögen: Ein 
im Modus des nicht- oder noch-nicht-Habens insistierendes Poten-
tial, ein Sprachvermögen zu haben. Infantia ist radikal hilfslose 
Ausgesetztheit, Hemmnis jeder Reaktion, wie du sie als Lektüreer-
fahrung beschrieben hast.  

[A.L.] Wie ist es zu denken, dass dieses Unvermögen, welches 
dennoch als solches vermocht werden kann, eine Potentialität ist?  

[J.S.] Infantia ist der Name für eine Erfahrung der Passivität, der 
Agamben einen quasi-transzendentalen Status gibt: Diese Erfah-
rung kann man nicht im eigentlichen Sinne ›machen‹, aktiv her-
beiführen, sondern sie ist gewissermaßen nur denkbar, sie wider-
fährt dem Denken und affiziert es, wenn es auf seine Möglich-
keitsbedingung reflektiert oder auf sie – im Scheitern, in der Stö-
rung – gestoßen wird. Erfahren wird bei Agamben Sprachlichkeit 
als solche: Dass es Sprache gibt, ohne zu wissen, was sich mit ihr 
sagen lässt. Die Denkfigur der Infantia bezeichnet keine reale und 
vergangene Kindheit, keine zu überwindende Ur-Passivität, kein 
einmaliges Ereignis. Sie bezeichnet vielmehr eine Grenze der Ver-
fügungsgewalt über die Sprache, ein in den verzeitlichten Prozes-
sen der sprachlichen Praktiken, in und mit denen sich Subjektivi-
tät vollzieht, immer mitschwingendes Nicht-Sein von Subjektivität 
oder Souveränität.  

[A.L.] Die grundsätzliche Offenheit für die Tatsache, dass es 
diese Potentialität gibt, wäre also vielleicht das, was uns Men-
schen gemeinsam ist. Wäre also gerade diese latente Erfahrung – 
oder die Erfahrung der Latenz – die Grundlage einer Ethik?

[J.S.] Dazu können wir noch kommen. ›Wie nicht sprechen?‹ 
ist zunächst eine Frage nach der Möglichkeit, einen Modus oder 
eine Kondition zu denken, in der sich ein ›X‹ befindet, dessen 
sprachliche Praxis aktuell ausgesetzt ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ALICE LAGAAY / JULIANE SCHIFFERS

274

Zweiter  Versuch:  Radikale Passivi tät  a ls  
Herausforderung für  die Phi losophie?

[A.L.] Für Agamben gehört die Erfahrung der Faktizität der Spra-
che zu einer der wichtigsten Erfahrungen im Leben eines Men-
schen. Er schreibt: »Wer sich auf derartige Experimente einlässt, 
riskiert, in der Tat, nicht so sehr die Wahrheit seiner eigenen Aus-
sagen als vielmehr die Art seines Existierens, und er vollzieht, auf 
dem Feld seiner subjektiven Geschichte, eine anthropologische 
Mutation, die auf ihre Art ebenso entscheidend ist, wie es einst die 
Befreiung der Hand für die Primaten im Stadium des aufrechten 
Gangs war, oder, für die Reptilien, die Umformung der vorderen 
Gliedmaßen, die sie in Vögel verwandelte.«15

[J.S.] Und eine solche Erfahrung »jenseits von jeglicher Befähi-
gung und von jedweder Fertigkeit«, die er als die »möglicherweise 
anspruchsvollste«16 aller Erfahrungen bezeichnet, eröffnet auch den 
Raum des philosophischen Denkens. Denn für Agamben (Aristote-
les folgend) ist ›das Wesen des Intellekts […] reine Potentialität‹17…

[OFF] Nämlich Potentialität zu sein und nicht zu sein. 
[A.L.] …und entsprechend ist die zentrale Aufgabe der Philo-

sophie nicht die Berücksichtigung dessen, was sich durch Sprache 
offenbart (nicht also die Frage nach Essenzen), sondern die Offen-
barung der Sprache (d.h. die Offenbarung der Potentialität) selbst. 
Ich benutze das Wort Offenbarung in diesem Kontext ganz be-
wusst, denn es geht hier tatsächlich einerseits um das Empfangen 
einer Dimension, die sich enthüllt (im Sinne also von etwas, das 
sich im normalen, alltäglichen Zustand verbirgt – da ist Agamben 
nahe an Heidegger18), und andererseits um ein Ereignis, das sich 

15  Giorgio Agamben: »Bartleby oder die Kontingenz«, in: ders., Bart-
leby oder die Kontingenz gefolgt von Die absolute Immanenz, 
übers. v. Maria Zinfert u. Andreas Hiepko, Berlin: Merve 1998, S. 7-
75, hier S. 49 [veränderte Übersetzung].  

16  G. Agamben, Über negative Potentialität, S. 286. 
17  Vgl. Aristoteles: De anima, 429a.  
18  Vgl. G. Agamben, Kindheit und Geschichte, S. 12: »Wir machen 

diese Erfahrung eigentlich nur dort, so schreibt er [Heidegger], wo 
uns die Namen fehlen, wo sich das Wort auf unseren Lippen bricht. 
Dieses Zerbrechen des Wortes ist ›der eigentliche Schritt zurück auf 
dem Weg des Denkens‹.« Vgl. auch Martin Heidegger: Unterwegs 
zur Sprache, Stuttgart: Klett-Cotta 2001, S. 216.  

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ENTHALTUNG ALS CHANCE? RADIKALE PASSIVITÄT BEI AGAMBEN

275

nicht durch meinen Willen steuern lässt: ein Ereignis, das mir also 
widerfährt. Und es soll auch nicht verleugnet werden, dass wir es 
hier in gewisser Weise mit einer Dimension zu tun haben, die sich 
mit einem Wunder vergleichen lässt: Denn es geht in der Tat um 
eine Erfahrung, die diesseits jeder Voraussetzung ist und jede 
Vorhersage verweigert; eine Erfahrung an oder von den Grenzen 
der Möglichkeit. Hier wäre Agamben ganz in der Nähe von Witt-
genstein zu platzieren, wenn dieser sagt: »Nun bin ich versucht zu 
sagen, der richtige sprachliche Ausdruck für das Wunder der 
Existenz der Welt sei kein in der Sprache geäußerter Satz, sondern 
der richtige Ausdruck sei die Existenz der Sprache selbst.«19

[OFF] Die sich offenbarende Sprache...ist das religiös zu ver-
stehen? Wie kann man sich diese Erfahrung vorstellen? Kann man 
sie sich überhaupt vorstellen?  

[J.S.] Der Versuch, diese Erfahrung zu beschreiben, ist deshalb 
so schwierig, weil sich in dieser Erfahrung nichts Bestimmtes arti-
kuliert. Jede Beziehung zur Sprache als etwas, das zugleich mit 
dem Subjekt seine Welt konstituiert, ist hier außer Kraft gesetzt. 
Ich kann in dieser Erfahrung also nicht in die für jede Bestimmung 
notwendige Distanz zu mir selbst treten.

[A.L.] Das Problem, Sprachlichkeit als solche sprachlich erfahr-
bar zu machen, scheint auch Agamben zu kennen: Er selbst um-
schreibt diesen seltsamen Ausnahmezustand, diese passive Potenz, 
mit einem Bild, er rekonstruiert einen Laborversuch. 

Drit ter  Versuch:  Das Paradox der Zecke 

[J.S.] Agamben gibt mit der Figur der Zecke ein merkwürdiges 
Beispiel für etwas, das außerhalb seiner normalen Umgebung ist, 
obwohl es eigentlich nur durch sie bestimmt ist. Denn die Zecke 
hat für gewöhnlich keine distanzierende Perspektive auf die Welt, 
sondern nimmt nur das wahr, was unmittelbar für ihre Lebenssi-
tuation relevant ist: Eine Zecke wird schlicht durch ihre Umge-
bung dazu veranlasst, sich auf ein Säugetier fallen zu lassen, sich 

19  Ludwig Wittgenstein: »Vortrag über Ethik«, in: ders., Vortrag über 
Ethik und andere kleine Schriften, hrsg. u. übers. v. Joachim Schulte, 
Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1989, S. 9-19, hier S. 18. Vgl. auch die Bei-
träge von Rüdiger Zill und Fabian Goppelsröder in diesem Band. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ALICE LAGAAY / JULIANE SCHIFFERS

276

mit dem Kopf voran in die Haut zu bohren und Blut zu saugen, 
anschließend auf den Boden zu fallen, ihre Eier abzulegen und zu 
sterben. Entscheidend für das Leben der Zecke ist also, dass sie 
mit den Elementen, die ihre Umwelt definieren, in einer absoluten 
und intensiven Beziehung verschmolzen ist. Agamben sagt: »Die 
Zecke ist diese Beziehung, sie lebt nur in ihr und für sie«.20

[A.L.] Sie fällt mit ihrer Welt zusammen, wie das Subjekt mit 
der Sprache. 

[J.S.] Agamben erzählt nun aber von einer Zecke, die in einem 
Rostocker Labor völlig abgeschnitten von ihrer gewöhnlichen 
Umgebung, ohne Nahrung, ganze 18 Jahre lang lebte. Wie kann es 
sein, dass die Zecke einerseits vollständig mit ihrer Welt zusam-
menfällt, zugleich aber in völliger Isolation von ihr überleben 
kann? Schläft sie? Sie scheint ihrer Umgebung gegenüber völlig 
neutral zu sein, sie lebt, obwohl sie ohne ihre Lebensbedingungen, 
außerhalb ihrer Welt ist. 

[A.L.] Ein Wunder? 
[J.S.] Die Zecke im Labor ist jedenfalls ein Paradox, sie bleibt 

sich selber fremd, verharrt in einem eigentlich für sie unmögli-
chen Zustand, passiv, offenbar so wenig spezialisiert oder in der 
Differenzierung noch nicht festgelegt, als wäre sie eine Stamm-
zelle. Es scheint sogar, als wäre diese Untätigkeit, dieses Verhar-
ren im Unbestimmten, kein Mangel, sondern gerade das, was die 
Zecke so lange am Leben hält: als hätte sie alle Möglichkeiten – 
gerade, weil sie sie nicht nutzt.21

[A.L.] Mit der Zecke befinden wir uns in der Leerstelle der 
Sprache… 

[J.S.] Der Umweg über die Zecke führt uns also zu einem Auf-
enthalt in der unbestimmten Möglichkeit. Es ist dieser Aufenthalt 
im Paradox, den Agamben verlängern will, den er dehnen will: 
Denn gerade die Aporie führt zum Euporetischen – einem Reich-

20  G. Agamben, Das Offene, S. 56. 
21  Vgl. auch G. Agamben: »Idee der Kindheit«, in: ders., Idee der 

Prosa, S. 91-95, hier S. 92: »Versuchen wir, uns ein Kind vorzustellen, 
das sich […] in solchem Maße seiner Kindheit überantwortet, mithin 
so wenig spezialisiert und so totipotent ist, daß es keiner besonderen 
Bestimmung und keiner besonderen Umwelt mehr untersteht und 
sich nur mehr an seine Unreife und seine Unausgerüstetheit hält.« 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ENTHALTUNG ALS CHANCE? RADIKALE PASSIVITÄT BEI AGAMBEN

277

tum, in dem alles möglich ist, gerade weil es an bestimmten Mög-
lichkeiten mangelt. 

[A.L.] Heißt das, den Mangel an Bestimmungen und Katego-
rien nicht als philosophische ›No-Go-Area‹ abzulehnen, sondern 
explizit zu machen und zu affirmieren, als etwas, das implizit im-
mer da ist? Gerade die Grenze der Sprache (und der Macht) als 
Inspirationsquelle zu begrüßen, wie es poetisches Sprechen tun 
kann?

[J.S.] Es geht hier um die Paradoxie einer Erschlossenheit von 
Möglichkeiten des Sprechens, die eben noch nicht erschlossen und 
artikulierbar sind. Hier kann man nicht sprechen, aber man könnte
beginnen, einen neuen Anfang mit der Sprache zu machen. Zu-
mindest scheint das Agambens Hoffnung zu sein: Aus dem Kon-
junktiv einer Potenz, einer Gleichzeitigkeit von Können und Nicht-
Können heraus, eine nichtsdestotrotz unmittelbare Erfahrung zu 
machen.

[A.L.] Glaubensbekenntnis von Agamben: »[Es] ließe sich das 
Thema meiner Überlegungen […] als Versuch bezeichnen, die Be-
deutung des Syntagmas ›ich kann‹ zu verstehen. Was meinen wir, 
wenn wir sagen: ›ich kann, ich kann nicht‹?«22

[J.S.] Es ist ein Status vor jeder Differenzierung, nicht als Beherr-
schung der Differenz. Es geht hier darum, das etwas-nicht-Können 
nicht in ein etwas-Bestimmtes-Können, sondern in ein alles-nur-
Mögliche-Können zu verwandeln. Deshalb geht es hier nicht um 
Omnipotenz, sondern um passive Potenz als ein reines Versprechen:
Es geht darum, der Existenz der Sprache und des Denkens – und 
damit ihrer faktischen Potentialität – Rechnung zu tragen. 

[A.L.] Was man daraus machen kann, bleibt unbestimmt. Zu-
nächst ist es Philosophie. Kann man diesen Aufenthalt im Offenen 
aber auch als eine ethische Haltung begreifen?  

Letzter  Versuch:  Die Erfahrung radikaler  
Passivi tät  a ls  Quel le  e iner  ethischen Haltung 

[J.S.] Die Frage, die sich hier stellt, ist die nach der Möglichkeit, 
unter den Bedingungen eines ubiquitären und machtvollen Dis-
kurses einen Schritt zurückzutreten und nach dem Potential einer 

22  G. Agamben, Über negative Potentialität, S. 285. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ALICE LAGAAY / JULIANE SCHIFFERS

278

Entscheidung zu fragen. Jede echte Entscheidung beruht in ihrem 
Kern auf einer Unentscheidbarkeit; sonst wäre sie ja determiniert, 
eine Vorentscheidung wäre bereits gefallen.  

[OFF] Was geschieht, wenn ich die Sinnproduktion aufgebe, 
mich jeder Entscheidung enthalte und nur mehr passiv aufnehme? 
Befinde ich mich dann im Ausnahmezustand?  

[A.L.] Das Ethische fängt für Agamben eben dort an, wo diese 
Differenzierung zwischen passiver Rezeption und aktiver Deu-
tung suspendiert wird. Es geht um eine Erfahrung der Konfusion, 
der Begegnung und der Vermischung, die aber nicht zu Chaos 
oder Wahnsinn führt, sondern im Gegenteil zu einer Klarheit und 
Helligkeit, in der die Offenheit selbst spürbar wird.  

[J.S.] Die Ununterscheidbarkeit, die mit jeder Bestimmung 
verdeckt wird, tritt dann als ein von allen Zwecken und Zielen be-
freiter Bereich hervor, der keine Trennungen mehr zulässt und 
damit jede Handlung suspendiert.

[A.L.] Dieses Unvermögen, zu unterscheiden, zu entscheiden, 
zu handeln, erscheint bei Agamben aber nicht als Negation eines 
Vermögens, sondern als eigenständiger Ermöglichungsgrund. 
Agamben legt hier ein Verständnis von Negativität zugrunde, das 
sich nicht in der bloßen Negation erschöpft, das weder bloß Ge-
genteil von Positivität und Produktivität ist, noch als Unaus-
sprechliches seinerseits zur positiven Substanz gerinnt. Die Mög-
lichkeit, unvermögend zu sein, ist vielmehr die conditio humana
schlechthin.  

[J.S.] Die Potentialität eines faktisch Offenen als Haltung im 
Modus einer radikalen Passivität zu denken ist damit der Raum 
der Freiheit, die eigene Potenz und Impotenz zu kosten. Es ist, als 
ob die Zecke im Labor uns etwas über uns selbst erzählen wür-
de…oder auch Bartleby, der Schreiber: I would prefer not to heißt, 
jede Handlung zurückzuweisen und sogar noch die Zurück-
weisung zu unterlassen.23

[A.L.] Wichtig ist zu betonen, dass es sich hierbei um eine 
›neutrale‹ Ethik handelt. Das Böse ist nicht diese oder jene Tat, 
sondern die Möglichkeit, Böses zu tun. Aber diese Möglichkeit ist 

23  Vgl. Hermann Melville: Bartleby, der Schreiber, übers. v. Jürgen 
Krug, Frankfurt a. M./Leipzig: Insel 2004. Vgl. auch Gilles Deleuze: 
Bartleby oder die Formel, übers. v. Bernhard Diekmann, Berlin: 
Merve 1994.  

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ENTHALTUNG ALS CHANCE? RADIKALE PASSIVITÄT BEI AGAMBEN

279

zugleich die Möglichkeit zum Guten:24 Die ethische Haltung ist 
neutral in dem Sinne, dass sie nicht normativ zu verstehen ist, sie 
schreibt nichts vor. Ja wenn sie etwas fordert, dann Zurückhal-
tung, Diskretion.  

[J.S.] Eine Potentialität zu erfahren, ohne Wertung, die nicht 
erneut gefüllt werden kann, das ist die Freiheit der Faktizität: Was 
allen Menschen gemeinsam ist, ist keine Substanz, sondern ein 
Mangel an Substanz, die Ebene der Möglichkeit selbst.25 Es ist also 
die Handlung, die mich von der Potentialität ebenso wie vom 
Anderen trennt: Denn erst im Akt spaltet sich die in der Potenz 
noch ungespaltene Einheit von Vermögen und Nichtvermögen.  

[A.L.] »In unserer Tradition der Ethik ist oft versucht worden, 
das Problem der Potenz umzuwenden, indem man es auf Begriffe 
des Willens und der Notwendigkeit reduzierte: ihr Hauptthema ist 
nicht, was man kann, sondern was man will oder was man muss«,
schreibt Agamben. »Aber die Potenz ist nicht der Wille und das 
Unvermögen ist nicht die Notwendigkeit […]. Zu glauben, daß 
der Wille Macht habe über die Potenz, daß das Übergehen in den 
Akt das Ergebnis einer Entscheidung sei, die mit der Ambiguität 
der Potenz Schluß macht (die immer Potenz zu tun oder nicht zu 
tun ist) – genau das ist die andauernde Illusion der Moral.«26

[J.S.] Radikale Passivität heißt in diesem Sinne nicht Negation 
von Tätigkeit, sondern ist »eine Tätigkeit, in der das Wie das Was

24  Vgl. G. Agamben, Über negative Potentialität, S. 293: » Hierin liegt 
der Ursprung für die Maßlosigkeit der menschlichen Potenz, die die 
Potenz der anderen Lebewesen um ein Vielfaches an Gewalt und 
Wirksamkeit übertrifft. Die anderen Lebewesen können allein ihre 
spezifische Potenz, sie sind nur zu diesem oder jenem Verhalten fä-
hig [...]; der Mensch aber ist das Tier, das seine eigene Impotenz kann.
Die Größe seiner Potenz misst sich am Abgrund seiner Impotenz.« 

25  Für Agamben zeigt die Unmöglichkeit einer Aneignung der Poten-
tialität, wie Aristoteles sie beschreibe, »dass ein Subjekt im mo-
dernen Sinne, als selbstreflexives Bewusstsein und als Mittelpunkt 
zugeschriebener Fähigkeiten und Habitualitäten, hier nicht denkbar 
ist. Das bedeutet jedoch auch, dass das Problem der Potenz für ei-
nen Griechen – und das wohl zu Recht – nichts mit dem Problem 
der Freiheit eines Subjekts zu tun hat.« (G. Agamben, Über negative 
Potentialität, S. 294).  

26  G. Agamben, Bartleby oder die Kontingenz, S. 33f.  

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ALICE LAGAAY / JULIANE SCHIFFERS

280

vollkommen ersetzt hat«27: Statt zu begründen, was man tut, geht 
es Agamben um eine Lebensform, die die Erfahrung der Unbe-
gründbarkeit kennt und vollzieht. Ethik beginnt, wenn ich be-
greife, dass ich dem Anderen weder ein bestimmte Fähigkeit noch 
ein bestimmtes Tun anmuten kann; was mich mit ihm verbindet, 
ist vielmehr, dass ich erkennen kann, dass die Möglichkeit der 
Voraussetzungslosigkeit existiert – und dass sie nicht in einer 
Handlung aufgeht, sondern eine Haltung impliziert. Bartlebys 
Formel beschreibt insofern die ethische Haltung schlechthin: Die 
radikale Passivität eines wiederholten I would prefer not to, das sich 
jeder Aussage, auch der expliziten Unterlassung, enthält, ist das 
Gemeinsame, das eigentlich Menschliche, und sie ist das, was je-
dem trennenden Akt und jeder Performativität des Sprechens, 
welche ein Subjekt konstitutieren, zugrunde liegt, ohne in ihnen 
vollständig aufzugehen.28 Menschliche Gemeinschaft ist damit et-
was, das diesseits jeder Referenz, jeder Beziehung und jeder Be-
gründung existiert. 

[OFF] Es wäre dann also nicht zu fragen, wo wir sind, wer wir 
sind und was wir tun… 

[A.L.] …sondern es geht darum, zu sehen, dass die Richtung, 
das Wie, noch bestimmbar ist. So erklärt Agamben: »Eine pólis und 
eine oikía (Haus-Gemeinschaft) zu suchen, die auf der Höhe dieser 
leeren und voraussetzungslosen Gemeinschaft sind, ist die kind-
liche Aufgabe der kommenden Humanität.«29

[J.S.] Das ist die ethisch-politische Forderung, die aus der Er-
fahrung der radikalen Passivität erwächst. Diese ist die Erfahrung 
von Philosophie schlechthin, insofern sie das Denken des Über-
gangs, des ›Zwischen‹, ein Denken des Denkens ist – diesseits der 
Trennung von Aktion und Passion: Die Erfahrung der Freiheit ist 
also zunächst eine Erfahrung des Denkens. An dem Punkt, »an 
dem sich die Potenz des Denkens sich selbst zuwendet und an 
dem die pure Empfänglichkeit sozusagen das eigene Nicht-Fühlen 
fühlt«30, an diesem Punkt trifft sich diese Erfahrung mit den Lei-

27  G. Agamben, Die kommende Gemeinschaft, S. 105. 
28  Vgl. zur Diskussion der Bartleby-Rezeptionen u.a. von Deleuze und 

Agamben den Beitrag von Maurizio Di Bartolo in diesem Band. 
29  G. Agamben, Kindheit und Geschichte, S. 17. 
30  G. Agamben, Bartleby oder die Kontingenz, S. 27. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ENTHALTUNG ALS CHANCE? RADIKALE PASSIVITÄT BEI AGAMBEN

281

denschaften: Auch die Liebe ist ein ausgreifendes und ambivalen-
tes Prinzip, sie schließt ihr Unvermögen nicht aus…  

[A.L.] …insofern wir uns der Liebe nicht bemächtigen können, 
sondern sie uns zustößt? Die Leidenschaft entzündet sich ja gera-
de an dem, was wir nicht bestimmen können, sie trifft ihre Wahl 
ohne explizite Auswahl. Die Liebe ist ein Ereignis, zu dem wir nie-
mals gelangen können, das sich nicht einverleiben lässt. 

[J.S.] Es geht hier um die Idee eines Gemeinsamen jenseits der 
Ideen von Fusion einerseits und Isolation andererseits, um eine Er-
fahrung, die eine Herausforderung ist, weil sie an die Grenzen ka-
tegorialen Unterscheidens – und damit an die Grenzen machtvol-
len Entscheidens – rührt. Es geht in gewisser Weise darum, sich 
bewusst bestimmen zu lassen: »Etwas einzig in seinem So-Sein 
wahrzunehmen: als irreparabel, doch gleichwohl nicht notwen-
dig; so wie es ist, doch deshalb nicht als zufällig – das ist Liebe.«31

[A.L.] Dieses Beliebige ist also nicht alles, was beliebt, nicht die 
totale Relativität, sondern meint das Liebenswerte: eine Liebe 
ohne Gegenstand, ohne Vereinnahmung, die nur sich selbst aus-
stellt und nicht auf eine Eigenschaft des Geliebten bezogen ist.32

Als passive Potenz ist die Passion zu ihrem Unvermögen fähig, 
denn sie lässt nicht nur das Mögliche, sondern auch das Unmögli-
che zu. In diesem Sinn ist die »regungslose Macht des Möglichen« 
ihrem Wesen nach Passion: und passive Potentialität, etwas »(ver)-
mögen«, heißt lieben.33

[J.S.] Dass die Sprache des Menschen in Stimme und Sprache, 
phoné und logos, zerfällt, prädestiniert sie in Agambens Sicht zu 
dieser Erfahrung, deren Gegenstand nichts anderes ist als die Lü-
cke, die zwischen Stimme und Sprache klafft – und die es im expe-
rimentum linguae immer wieder neu zu bezeugen gilt. Gerade die 
Haltung einer radikalen Passivität beinhaltet also die Möglichkeit, 
eine singuläre – und das heißt, eine beliebige – Antwort zu geben 
auf »jenes falsche Dilemma, das die Erkenntnis nötigt, zwischen 
der Unsagbarkeit des Individuums und der Intelligibilität des 

31  G. Agamben, Die kommende Gemeinschaft, S. 100. 
32  Vgl. G. Agamben, Die kommende Gemeinschaft, S. 10. 
33  Vgl. G. Agamben: »The Passion of Facticity«, in: ders., Potentialities, 

S. 185–204, hier S. 202: »In this sense, the ›immobile force of the pos-
sible‹ is essentially passion, passive potentiality: mögen (to be able) is 
lieben (to love).« 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ALICE LAGAAY / JULIANE SCHIFFERS

282

Allgemeinen zu wählen«34. Das Experiment der Liebe gibt ein 
Zeugnis von der Möglichkeit, die Potentialität als solche zu erfah-
ren. Es ist ein Beispiel für die Tatsache, dass Vermögen und Un-
vermögen, die Möglichkeit zu sein und die Möglichkeit nicht zu 
sein, im Akt nicht vernichtet werden, sondern wirksam bleiben. 

[A.L.] Die Frage ›Wie nicht sprechen?‹ kann also nur beant-
wortet werden, indem wir die Herausforderung annehmen, das 
Unmögliche zu sagen und trotzdem im Gespräch zu bleiben. Kurz 
gesagt: Ist es möglich, das zu sagen, was unmöglich erscheint, 
nämlich dass etwas anders ist, als es ist? Kann man gleichzeitig sa-
gen: Du bist mein Feind, ja, du hast mich verletzt, ja, wir sind im 
Krieg. Und: Nein du bist es nicht, nein du hast es nicht, nein wir 
sind es nicht? Ist das nicht die Struktur der Unmöglichkeit, die 
Struktur des Wunders und die Struktur der Potentialität, die im 
Herzen der Vergebung liegt und also Raum gibt für einen neuen 
Anfang im Zeichen der Offenheit?  

Literatur

Agamben, Giorgio: »Bartleby oder die Kontingenz«, in: ders., 
Bartleby oder die Kontingenz gefolgt von Die absolute Imma-
nenz, übers. v. Maria Zinfert u. Andreas Hiepko, Berlin: Merve 
1998, S. 7-75.

Agamben, Giorgio: Potentialities. Collected Essays in Philosophy, 
hrsg. u. ins Engl. übers., mit einer Einleitung v. Daniel Heller-
Roazen, Stanford/California: Stanford University Press 1999.  

Agamben, Giorgio: Das Offene, übers. v. Davide Giuriato, Frank-
furt a. M.: Suhrkamp 2003. 

Agamben, Giorgio: Die Kommende Gemeinschaft, übers. v. And-
reas Hiepko, Berlin: Merve 2003. 

Agamben, Giorgio: »Idee der Kindheit«, in: ders., Idee der Prosa, 
übers. v. Dagmar Leupold u. Clemens-Carl Härle, Frankfurt 
a. M.: Suhrkamp 2003, S. 91-95. 

Agamben, Giorgio: Kindheit und Geschichte, übers. v. Davide 
Giuriato, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2004. 

Agamben, Giorgio: »Über negative Potentialität«, übers. v. Emma-
nuel Alloa, in: Emmanuel Alloa/Alice Lagaay (Hg.): Nicht(s) 

34  G. Agamben, Die kommende Gemeinschaft, S. 9. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ENTHALTUNG ALS CHANCE? RADIKALE PASSIVITÄT BEI AGAMBEN

283

sagen. Strategien der Sprachabwendung im 20. Jahrhundert, 
S. 285-298. 

Aristoteles: Über die Seele|De anima, griech.-dt. Ausgabe, übers. 
(nach W. Theiler), mit Einl. u. Kommentar hrsg. v. Horst Seidl, 
griech. Text i. d. Ed. v. Wilhelm Biehl u. Otto Apelt, Hamburg: 
Meiner 1995. 

Aristoteles: Metaphysik, hrsg. v. Ursula Wolf, auf der Grundlage 
der Bearbeitung v. Ernesto Grassi u. Héctor Carvallo, übers. v. 
Hermann Bonitz, Reinbek bei Hamburg: Rowohlt Taschenbuch 
21999.

Deleuze, Gilles: Bartleby oder die Formel, übers. v. Bernhard 
Diekmann, Berlin: Merve 1994.

Heidegger, Martin: Unterwegs zur Sprache, Stuttgart: Klett-Cotta 
2001.

Klein, Reimar: »Experimentum linguae. Zum Denken Giorgio 
Agambens«, in: Giorgio Agamben: Idee der Prosa (1985/2002), 
übers. v. Dagmar Leupold u. Clemens-Carl Härle, Frankfurt 
a. M.: Suhrkamp 2003, S. 153-171. 

Melville, Herman: Bartleby, der Schreiber. Eine Geschichte aus der 
Wallstreet, übers. v. Jürgen Krug, Leipzig, Frankfurt a. M.: In-
sel 2004.

Wall, Thomas Carl: Radical Passivity. Lévinas, Blanchot, and 
Agamben, New York: State University of New York Press 1999. 

Wittgenstein, Ludwig: »Vortrag über Ethik«, in: ders., Vortrag
über Ethik und andere kleine Schriften, hrsg. u. übers. v. Joa-
chim Schulte, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1989, S. 9-19.  

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


   

285

Über negative Potentialität 

GIORGIO AGAMBEN

Was heißt  » Ich kann«? 

Der Begriff der Potenz hat innerhalb der abendländischen Philo-
sophie eine lange Geschichte und nimmt darin, zumindest seit 
Aristoteles, eine zentrale Stellung ein. Aristoteles kontrastiert – 
und verbindet dadurch zugleich – die Potenz (dynamis) und den 
Akt (energeia). Diese Gegenüberstellung, die sowohl seine Meta-
physik wie seine Physik durchzieht, bildet das Erbe, das er der 
Philosophie, darüber hinaus aber auch der Wissenschaft des Mit-
telalters und der Neuzeit hinterließ. Wenn ich beschlossen habe, 
hier und heute über den Begriff der Potenz zu sprechen, dann 
deshalb, weil meine Absicht keine rein historiographische ist. Es 
handelt sich für mich nicht darum, philosophische Kategorien zu 
aktualisieren, die längst in Vergessenheit geraten sind. Ich bin im 
Gegenteil davon überzeugt, dass dieser Begriff niemals aufgehört 
hat im Leben und in der Geschichte, im Denken und in der Praxis 
jenes Teils der Menschheit zu wirken, der seine eigene Potenz der-
art anreicherte und entfaltete, dass er seine Macht nun dem gan-
zen Planeten aufzwingt. Vielmehr ließe sich das Thema meiner 
Überlegungen – und darin folge ich Wittgensteins Hinweis, dass 
philosophische Probleme klarer werden, wenn wir sie als Fragen 
nach der Bedeutung der Worte neu formulieren – als Versuch be-
zeichnen, die Bedeutung des Syntagmas »ich kann« zu verstehen. 
Was meinen wir, wenn wir sagen: »ich kann, ich kann nicht«? 

In der kurzen Einleitung zu dem Gedichtband Requiem erzählt
Anna Achmatowa, wie die darin enthaltenen Gedichte entstan-

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GIORGIO AGAMBEN

286

den. Es waren die Jahre der Eschowschina und seit Monaten stand 
die Dichterin vor der Haftanstalt von Leningrad Schlange, in der 
Hoffnung, etwas über den Verbleib ihres Sohnes zu erfahren, der 
wegen politischer Delikte festgenommen worden war. Mit ihr 
standen Dutzende anderer Frauen an, die sich jeden Morgen am 
selben Ort wieder versammelten. Eines Morgens wurde sie von 
einer dieser Frauen wieder erkannt. Die Frau richtete eine einzige 
Frage an sie: »Können sie das sagen?« Achmatowa verstummte 
einen Augenblick lang und dann ging ihr plötzlich, ohne zu wis-
sen warum, folgende Antwort von den Lippen: »Ja, ich kann«. 

Ich habe mich oft gefragt, was Achmatowa damit sagen wollte. 
Etwa, dass sie über ein ansehnliches poetisches Talent verfügte? 
Dass sie die Sprache mit derart viel Geschick handhabte, dass sie 
in der Lage war, diese so grauenvolle, so schwer auszudrückende 
Erfahrung zu beschreiben? Ich glaube nicht; das war es wohl nicht, 
was sie sagen wollte. Für jeden Menschen kommt irgendwann der 
Augenblick, in dem er dieses »ich kann« kundtun muss, das sich 
auf keinerlei Gewissheit stützt und auf keinerlei bestimmte Fähig-
keit verweist – und ihn dennoch voll in Anspruch nimmt und als 
Ganzes aufs Spiel setzt. Dieses »ich kann«, jenseits von jeglicher 
Befähigung und von jedweder Fertigkeit, diese Behauptung, die 
nichts bedeutet, stellt das Subjekt der möglicherweise anspruchs-
vollsten – und dennoch unabwendbaren – Erfahrung gegenüber, 
an der er sich zu messen hat: der Erfahrung der Potenz.  

Was ist  e ine Fähigkeit? 

»Es gibt dennoch eine Aporie: warum gibt es keine Wahrnehmung der 
Sinne selbst? [t n aisth se n…aisth sis] Warum bringen diese ohne die 
Außendinge keine Wahrnehmung hervor, obgleich doch Feuer, Erde 
und die anderen Elemente in ihnen vorhanden sind, die an sich, oder 
nach dem, was ihnen nebenbei zukommt, Gegenstand der Wahr-
nehmung sind? Es ist klar, dass das Wahrnehmungsvermögen [to 
aisth tikon] nicht aktuell, sondern nur als Potenz [dynamei monon] da ist. 
Deshalb nimmt es nicht wahr, wie das Brennbare nicht ohne den Zünd-
stoff brennt: denn sonst würde es sich selbst verbrennen und bedürfte 
mitnichten des in der Vollendung vorhandenen [entelecheiai …ontos]
Feuers.« 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ÜBER NEGATIVE POTENTIALITÄT

287

Wir sind so sehr daran gewöhnt, das Wahrnehmungsvermögen 
als ein Vermögen der Seele vorzustellen, dass uns diese Stelle aus 
dem De anima (417 a 2-9) keinerlei Schwierigkeiten zu bereiten 
scheint. Das Vokabular der Potenz ist derart tief in uns verankert, 
dass wir nicht merken, dass in diesen Zeilen zum ersten Mal ein 
grundlegendes Problem auftaucht, das als solches einzig in eini-
gen entscheidenden historischen Momenten zutage tritt (eines 
dieser Momente stellt, im neuzeitlichen Denken, Kants Werk dar). 
Dieses Problem – das nichts anderes ist als das originäre Problem 
der Potenz – findet in folgender Frage ihren Ausdruck: »Was heißt 
es, eine Fähigkeit zu besitzen? Auf welche Weise existiert so etwas 
wie eine ›Fähigkeit‹?«

Im archaischen Griechenland wurden weder das Wahrneh-
mungsvermögen noch der Verstand (und noch viel weniger der 
Wille) als »Fähigkeiten« eines Subjekts aufgefasst. Als Hand-
lungsbezeichnung mit der Endung –sis drückt das Wort aisthesis
selbst eine reale Tätigkeit aus. Wie kann es dann eine Wahrneh-
mung ohne Wahrnehmungsgeschehen geben, eine aisthesis im Zu-
stand der Anästhesie? Diese Fragen führen uns unmittelbar vor 
das Problem, das Aristoteles als dynamis oder Potenz bezeichnet 
(man sollte immer bedenken, dass dieser Begriff sowohl Potenz 
als auch Möglichkeit bedeutet und dass diese beiden Bedeutungen 
nie voneinander getrennt werden sollten, was in modernen Über-
setzungen leider oft der Fall ist). Wenn wir sagen, dass ein 
Mensch die »Fähigkeit« zu sehen oder zu sprechen hat (oder, wie 
Hegel schreibt und Heidegger auf seine Weise wiederholt, die 
»Fähigkeit« zum Tode hat), wenn wir einfach sagen, »das ist nicht 
in meiner Macht«, dann bewegen wir uns bereits im Reich der 
Potenz. Mithin drückt der Begriff »Fähigkeit« die Art und Weise 
aus, wie eine bestimmte Handlung von sich selbst getrennt ist und 
einem Subjekt zugesprochen wird, die Art und Weise wie ein Le-
bewesen seine Lebenspraxis »besitzt«. So etwas wie eine »Fähig-
keit« wahrzunehmen wird vom aktuellen Wahrnehmen unter-
schieden, damit das Wahrnehmen als etwas dem Subjekt eigenes 
zugewiesen werden kann. In diesem Sinne enthält die aristoteli-
sche Lehre der Potenz eine Archäologie der Subjektivität, es ist die 
Art und Weise, in der sich das Problem des Subjekts einem Den-
ken ankündigt, das davon noch keinen Begriff hat. Hexis (von ech ,
»haben«), die Haltung oder das Vermögen, ist der Name, mit dem 
Aristoteles diese In-Existenz der Wahrnehmung eines Lebewesens 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GIORGIO AGAMBEN

288

(sowie dessen weiterer »Fähigkeiten«) benennt. Das, was es auf 
diese Weise »hat«, ist keine bloße Abwesenheit, sondern nimmt 
vielmehr die Gestalt eines Mangels an (in Aristoteles’ Wortschatz 
steht ster sis, »Ermangelung«, in einem strategischen Verhältnis 
zu hexis), etwas also, das die Präsenz bezeugt von dem, was dem 
Akt fehlt. Eine Potenz bzw. eine Fähigkeit besitzen heißt dann: ei-
nen Mangel haben. Aus diesem Grunde nimmt die Wahrnehmung 
sich selbst nicht wahr, so wie der Brennstoff nicht an sich selbst 
brennt. Die Potenz ist dennoch die hexis einer ster sis: »Manchmal« 
heißt es in Metaphysik 1019b5-8, »ist der Fähige deshalb fähig, weil 
er etwas hat, manchmal weil es ihm fehlt. Wenn der Mangel auf 
irgendeine Weise eine hexis ist, so ist der Fähige entweder deshalb 
fähig, weil er eine bestimmte hexis hat, oder aber, weil er dessen 
ster sis besitzt«.

Einen Mangel  haben 

Dass sich Aristoteles für diese zweite Form der Potenz interessiert 
(für das Ermangeln), geht aus dem Absatz des De anima hervor, 
der gleich an denjenigen anschließt, mit dem wir ansetzten. Aris-
toteles unterscheidet hier (417 a 21f.) eine allgemeine Potenz ei-
nerseits, wonach wir von einem Kind sagen, dass es das Vermö-
gen zur Wissenschaft hat oder dass es potentiell ein Architekt 
oder ein Staatsoberhaupt ist, von der Potenz andererseits, die 
demjenigen zukommt, der bereits die einem bestimmten Wissen 
oder einer bestimmten Fertigkeit entsprechende hexis besitzt. In 
diesem zweiten Sinne sagt man, dass der Architekt auch dann das 
Vermögen zum Bauen innehat, wenn er gerade nicht baut, oder 
dass der Lautenspieler auch dann das Vermögen zu spielen inne-
hat, wenn er gerade nicht spielt. Die Potenz, um die es hier geht, 
unterscheidet sich wesentlich von der allgemeinen Potenz, die 
dem Kind zukommt. Das Kind, schreibt Aristoteles, ist insofern 
vermögend, als es eine Veränderung durch den Lernprozess wird 
durchmachen müssen; derjenige, der bereits eine Technik be-
herrscht, muss hingegen keine Veränderung erleiden, sein Ver-
mögen beruht vielmehr auf einer hexis, die er entweder nicht ak-
tualisieren oder eben aktualisieren kann, indem er von einem Zu-
stand des Nicht-im-Vollzug-Seins in einen Zustand des Im-Voll-
zug-Seins übergeht (ek tou…m  energein de, eis to energein, 417 a 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ÜBER NEGATIVE POTENTIALITÄT

289

32b-1). Die Potenz ist somit wesentlich als die Möglichkeit ihrer 
Nicht-Ausübung definiert, so wie hexis bedeutet: Verfügbarkeit 
eines Mangels. Der Architekt ist also insofern vermögend, als er 
nicht-bauen kann, und der Lautenspieler ist es deshalb, weil er, im 
Gegensatz zu demjenigen, der bloß in einem allgemeinen Sinne 
vermögend genannt wird und der schlechterdings die Laute nicht 
spielen kann, die Laute nicht-spielen kann.  

Das ist in der Metaphysik Aristoteles’ Antwort auf die These 
der Megariker, die (im Übrigen nicht ohne Grund) behaupteten, 
die Potenz existiere nur im Akt (energ  monon dynasthai, hotan de 
m  energ  ou dynasthai, 1046 b 29-30). Wenn dies der Fall wäre, gibt 
Aristoteles zu bedenken, so könnten wir den Architekten nicht als 
Architekten ansehen, wenn er nicht baut und den Arzt nicht als 
Arzt bezeichnen, wenn er seine Kunst nicht ausübt. Infrage steht 
somit die Art und Weise der Potenz, die in der Gestalt der hexis, der 
Souveränität über den Mangel, existiert. Es gibt eine Form, eine 
Präsenz dessen, was nicht aktuell ist und diese privative Präsenz 
ist die Potenz. Wie Aristoteles in einem außerordentlichen Passus 
der Physik rückhaltlos behauptet: »Die ster sis, die Ermangelung, 
ist wie eine Form [eidos ti, eine Art Anblick: eidos von eidenai,
»sehen«]« (193 b 19-20). 

Vom Dunklen

Eine der aufschlussreichsten Erscheinungsweisen dieser privati-
ven Präsenz der Potenz in De anima ist das Dunkle (ho skotos).
Aristoteles behandelt hier die Sinneswahrnehmung und insbe-
sondere das Sehen (418 a 26 – 418 b 31). Der Gegenstand des Seh-
sinns, schreibt er, ist die Farbe, sowie darüber hinaus etwas ande-
res, für das wir keinen Namen haben, das wir aber, so Aristoteles’ 
Vorschlag, das Diaphane bzw. das Durchscheinende nennen 
könnten. Der Ausdruck bezeichnet hier nicht bloß durchsichtige 
Körper wie die Luft oder das Wasser, sondern eine bestimmte 
»Natur« (physis), die in jedem von ihnen enthalten ist und die das 
konstituiert, was in jedem Körper eigentlich zu sehen ist. Aristo-
teles definiert diese Natur nicht, sondern beschränkt sich darauf, 
ihre Existenz zu postulieren (esti de ti diaphanes, »es gibt also 
Diaphanes«); andererseits behauptet er dennoch, dass der Akt 
dieser Natur als solcher das Licht ist und dass die Dunkelheit des-

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GIORGIO AGAMBEN

290

sen Potenz darstellt (418 b 9-10). Und wenn das Licht, wie er we-
nig später hinzufügt, die Farbe des Diaphanen im Akt ist (to de 
ph s hoion chr ma esti tou diaphanous, hotan  entelecheia diaphanes), 
so wäre es nicht unsinnig, wenn man das Dunkle, die ster sis des 
Lichts also, nun als die Farbe der Potenz definierte. In jedem Falle 
ist es ein und dieselbe Natur, die sich einmal als Dunkelheit und 
einmal als Licht darstellt (h  gar aut  physis hote men skotos hote de 
ph s estin, 418 b 31 – 419 a 1). 

(Der Gemeinplatz, wonach die antike Metaphysik eine Licht-
metaphysik gewesen sei, ist in dieser Hinsicht ungenau. Es han-
delt sich vielmehr um eine Metaphysik des Diaphanen, dieser 
anonymen physis, die sowohl der Dunkelheit wie auch des Lichts 
fähig ist.) 

Wenn es einige Seiten später um den sensus communis geht, 
fragt sich Aristoteles, wie es kommt, dass wir uns, wenn wir se-
hen, als Sehende wahrnehmen bzw. wir uns, wenn wir hören, als 
Hörende wahrnehmen (aisthanenometha hoti hor men, 425 b 12). 
Was das Sehen betrifft, so könnten wir uns entweder durch einen 
anderen Sinn oder aber durch das Sehen selbst wahrnehmen. 
Aristoteles’ Antwort lautet, dass wir uns mit demselben Sinn als 
Sehende wahrnehmen, mit dem wir auch sehen. Darin liegt aber 
eine Aporie:

»Da nun das Wahrnehmen mit dem Sehsinn Sehen heißt, die Farbe aber 
oder das, was Farbe hat, gesehen wird, so muss, wenn wir das Sehende 
sehen, dieses Prinzip des Sehens [to hor n pr ton], seinerseits notwendig 
farbig sein. Es ist also deutlich, dass das Wahrnehmen mit dem Sehsinn 
mehr als nur eine Bedeutung hat. Denn selbst wenn wir nicht sehen, 
können wir mit dem Sehsinn dennoch die Dunkelheit vom Licht unter-
scheiden, wenn auch auf andere Weise. Folglich ist das Prinzip des Se-
hens gewissermaßen farbig.« (425 b 17-25)  

In diesem grandiosen Absatz, in dem das Wesensverhältnis zwi-
schen dem Problem der Potenz und dem der Selbstaffektion sicht-
bar wird, wiederholt und entfaltet Aristoteles die anfängliche 
Frage: »Warum gibt es, in Abwesenheit äußerer Gegenstände, 
keine Wahrnehmung der Sinne selbst?«, die er damit beantwortet 
hatte, dies sei deshalb der Fall, weil die Wahrnehmung lediglich 
potentiell, nicht aber aktuell sei. Die weiteren Gedanken lassen 
den Sinn dieser Antwort deutlicher werden. Wenn wir nicht sehen 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ÜBER NEGATIVE POTENTIALITÄT

291

(d.h. wenn unser Sehen potentiell bleibt), können wir dennoch die 
Dunkelheit vom Licht unterscheiden, wir sehen gleichsam das 
Dunkle als die potentielle Farbe des Sehens. Das Prinzip des Se-
hens »ist gewissermaßen farbig« und seine Farben sind die Dun-
kelheit und das Licht, die Potenz und der Akt, der Mangel und 
die Präsenz. Dass man sich als sehend wahrnehmen kann, be-
deutet dann, dass das Prinzip des Sehens sowohl als Potenz zu 
sehen als auch als Potenz nicht-zu-sehen existiert und Letztere 
nicht bloß eine Abwesenheit ist, sondern etwas Existierendes, die 
hexis eines Mangels. 

Die moderne Neurophysiologie scheint in diesem Punkt mit 
Aristoteles einig zu sein: Wenn wir aufgrund einer fehlenden 
Lichtquelle oder aber weil unsere Augen geschlossen sind keine 
äußeren Gegenstände sehen, bedeutet dies noch keineswegs, dass 
unsere Netzhaut nicht tätig ist. Das Fehlen des Lichts aktiviert im 
Gegenteil eine Reihe von Randzellen, off-cells genannt, die jene be-
stimmte Selbstaffektion der Netzhaut bewirken, die wir Dunkel-
heit nennen. Die Dunkelheit ist wahrlich die Farbe der Potenz und 
die Potenz ist wesentlich die Verfügbarkeit einer ster sis, die Po-
tenz nicht-zu-sehen. 

Potenz zur  Dunkelhei t  

In dem De anima-Kommentar des Themistius werden sämtliche 
Implikationen dieses Abschnitts mit besonderer Schärfe erfasst: 

»Besäße die Wahrnehmung nicht sowohl die Potenz zum Akt wie zum 
Nicht-im-Akt-Sein, wäre sie also stets und einzig nur aktuell, so könnte 
sie weder jemals die Dunkelheit wahrnehmen [tou skotous] noch könnte 
sie das Schweigen hören. Ebenso könnte das Denken [nous], wäre es 
nicht sowohl des Denkens wie des Nicht-Denkens [anoian] fähig, nie-
mals etwas Schlechtes, Formloses [amorphon] oder Gestaltloses [aneidon]
denken […] Hätte das Denken nichts mit der Potenz gemein, könnte es 
auch keinen Mangel denken [tas ster seis] […].«1

1  Themistius: In Libros Aristotelis De Anima Paraphrasis 
[Commentaria in Aristotelem Graeca 5.3], hrsg. v. Richard Heinze, 
Berlin: G. Reimer 1899, 111,26 - 111,35 (Anm. d. Ü.). 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GIORGIO AGAMBEN

292

Die Größe – aber auch das Elend – der menschlichen Potenz be-
steht darin, dass sie in erster Linie eine Potenz ist, nicht zum Akt 
überzugehen, eine Potenz zur Dunkelheit. Wenn man bedenkt, 
dass skotos in Homers Griechisch zunächst die Dunkelheit ist, die 
im Augenblick des Todes in den Menschen eindringt, lassen sich 
die Folgen jener amphibolischen Berufung der Potenz abschätzen. 
Die Dimension, die die Potenz dem Menschen zuweist, ist die 
Dimension der Ermangelung, nichts weniger also als die Mystik 
als geheime Grundlage jedes menschlichen Wissens und Han-
delns (die mittelalterliche Idee eines Aristoteles mysticus erweist 
sich hier als durchaus berechtigt). Wenn nämlich die Potenz 
schlichtweg eine Fähigkeit wäre, zu sehen oder zu tun, wenn sie 
tatsächlich allein im Akt existierte, der sie verwirklicht (eine sol-
che Potenz nennt Aristoteles naturhaft und spricht sie den Natur-
elementen und den logosunfähigen Tieren zu), dann könnten wir 
niemals die Erfahrung der Dunkelheit und der Anästhesie ma-
chen, wir könnten niemals die ster sis erkennen und somit beherr-
schen. Der Mensch herrscht über den Mangel, weil er (mehr denn 
jedes andere Lebewesen) der Potenz wesentlich zugeeignet ist. 
Das heißt jedoch zugleich, dass er der Potenz hingegeben und 
unterworfen ist, insofern jedes Handelnkönnen für ihn ein kon-
stitutives Nichthandeln-Können und jedes Erkennen ein Nicht-
erkennen-Können ist. 

Jede Potenz ist  Impotenz 

Das Buch Theta der Metaphysik ist das Buch, in dem sich Aristote-
les um eine erschöpfende Auseinandersetzung mit den Ambiva-
lenzen und Aporien seiner Theorie der Potenz bemüht hatte. Das 
vielleicht entscheidende Moment dieser Auseinandersetzung 
stellen die Abschnitte dar, in denen er die konstitutive gemein-
same Zugehörigkeit von Potenz und Impotenz bestimmt: »Die 
Impotenz [adynamia]«, schreibt Aristoteles (1046 a 29-31), »ist eine 
Ermangelung, die der Potenz [dynamei] entgegengesetzt ist. Jede 
Potenz ist Impotenz desselben und in Bezug auf das Selbe [von 
dem es die Potenz ist; tou autou kai kata to auto pasa dynamis adyna-
mia].« Adynamia, »Impotenz«, heißt hier nicht die Abwesenheit je-
der Potenz, sondern Potenz-nicht-zu (Potenz, nicht zum Akt über-
zugehen), dynamis m  energein. Jene These definiert somit die spe-

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ÜBER NEGATIVE POTENTIALITÄT

293

zifische Ambivalenz jeder menschlichen Potenz, die sich in ihrer 
originären Struktur zum eigenen Mangel verhält, die somit stets – 
und in Bezug auf dasselbe – sowohl eine Potenz ist zu-sein als 
auch nicht-zu-sein, sowohl zu-tun als auch nicht-zu-tun. Dieses 
Verhältnis ist es, das für Aristoteles das Wesen der Potenz aus-
zeichnet. Das Lebewesen, das einzig potentiell existiert, ist zu sei-
ner eigenen Impotenz fähig und nur so besitzt es seine eigene Po-
tenz. Es kann sein und tun, weil es sich zu seinem eigenen 
Nichtsein und Nichttun verhält. In der Potenz ist die Wahrneh-
mung konstitutiv eine Anästhesie, das Denken ein Nichtdenken 
und das Werk grundlegend inoperativ. 

Ein paar Zeilen weiter bestimmt Aristoteles jenen amphiboli-
schen Status der menschlichen Potenz genauer: »Das, was fähig ist 
[to dynaton], vermag [endechetai] nicht-aktuell [m  energein] zu sein. 
Was in der Lage ist zu sein kann sowohl sein als auch nicht sein 
[to auto ara dynaton kai einai kai m  einai].« (1050 b 10-12). Potent ist 
das, was das Nichtsein empfängt und sein lässt und dieser Emp-
fang des Nichtseins zeichnet die Potenz als grundlegende Passi-
vität und Passion aus. In diesem doppelten Charakter der Potenz 
– das geht aus dem Wort selbst hervor, mit dem Aristoteles das 
Kontingente ausdrückt (to endechomenon) – wurzelt das Problem 
der Kontingenz, der Möglichkeit des Nichtseins. 

Wenn wir uns daran erinnern, dass die Beispiele der Potenz-
nicht-zu in der Metaphysik fast immer aus dem Bereich der Tech-
niken und des menschlichen Wissens stammen (Grammatik, Mu-
sik, Architektur, Medizin usw.), so lässt sich behaupten, dass der 
Mensch dasjenige Lebewesen ist, dessen Existenz auf eminente 
Weise in der Dimension der Potenz, der Macht und des Nicht-
Könnens steht. Jede menschliche Potenz ist gleichursprünglich 
eine Impotenz; jedes Sein- oder Tunkönnen steht für den Men-
schen in einem konstitutiven Verhältnis zu seinem eigenen Ent-
behren. Hierin liegt der Ursprung für die Maßlosigkeit der 
menschlichen Potenz, die die Potenz der anderen Lebewesen um 
ein Vielfaches an Gewalt und Wirksamkeit übertrifft. Die anderen 
Lebewesen können allein ihre spezifische Potenz, sie sind nur zu 
diesem oder jenem Verhalten fähig, das in ihre biologische Be-
stimmung eingeschrieben ist; der Mensch aber ist das Tier, das 
seine eigene Impotenz kann. Die Größe seiner Potenz misst sich am 
Abgrund seiner Impotenz. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GIORGIO AGAMBEN

294

Potenz,  nicht  Freihei t  

Man könnte geneigt sein, in dieser Lehre der amphibolischen 
Natur jeglicher Potenz den Ort zu sehen, an dem das moderne 
Problem der Freiheit seine Grundlegung erfährt – erwächst das 
Problem der Freiheit doch gerade daher, dass jedes Können un-
mittelbar auch ein Nicht-Können, jede Macht auch eine Ohnmacht 
ist. Authentisch frei wäre in diesem Sinne jemand, der nicht bloß 
diesen oder jenen Akt vollziehen kann oder auch nicht, sondern 
jemand, der, indem er sich zur eigenen Ermangelung verhält, sei-
ne eigene Impotenz kann. 

Doch warum verwendet Aristoteles dann in diesem Kontext 
nicht nur das Wort »Freiheit« gar nicht, sondern warum themati-
siert er ebenso wenig in irgendeiner anderen Weise das Problem 
der Freiheit und der Entscheidung? Wie Shlomo Pines klar her-
ausstellte, bezeichnet Freiheit für einen Griechen einen Status und 
eine soziale Stellung und nicht etwa – wie für die Neuzeit – etwas, 
das auf die Erfahrung und auf den Willen eines Subjekts bezogen 
werden könnte.2 Entscheidend ist jedoch, dass die Potenz für Aris-
toteles, insofern sie als hexis eines Mangels bestimmt wird, als 
Potenz nicht-zu-tun und nicht-zu-sein, keinem Subjekt als ein 
Recht oder ein Eigentum zugesprochen werden kann. In dem 
philosophischen Wörterbuch, das im Buch Delta der Metaphysik
enthaltenen ist, heißt es, dass, wenn die hexis ein Verhältnis ist 
zwischen dem, was hat und dem, was gehabt wird, es unmöglich 
sei, »eine hexis zu haben [echein hexin; hexis bzw. habitus ist, wie 
wir gesehen haben, eine Substantivierung von »haben«], weil man 
ansonsten, wenn es möglich wäre, die hexis dessen zu haben, was 
man hat, ins Unendliche geriet« (1022 b 7-10). 

Dass die hexis einer Potenz ihrerseits nicht besessen werden 
kann, bedeutet, dass ein Subjekt im modernen Sinne, als selbstre-
flexives Bewusstsein und als Mittelpunkt zugeschriebener Fähig-
keiten und Habitualitäten, hier nicht denkbar ist. Das bedeutet je-
doch auch, dass das Problem der Potenz für einen Griechen – und 
das wohl zu Recht – nichts mit dem Problem der Freiheit eines 
Subjekts zu tun hat. 

2  Vgl. Shlomo Pinès: La liberté de philosopher. De Maïmonide à 
Spinoza, hrsg. v. Rémi Brague, Paris : Desclée de Brouwer 1997 
(Anm. d. Ü.). 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ÜBER NEGATIVE POTENTIALITÄT

295

Nichts sol l  unvermögend sein 

Es ist nun an der Zeit, das Verhältnis zwischen Potenz und Impo-
tenz, zwischen Können und Nicht-Können, näher zu hinterfragen. 
Wie kann nun die Potenz zum Akt übergehen, wenn jede Potenz 
stets eine Potenz ist, sich nicht zu aktualisieren? Und wie lässt sich 
der Akt der Potenz-nicht-zu denken? Denn gewiss ist der Akt der 
Potenz des Klavierspielens für den Klavierspieler die Ausführung 
eines Stückes am Klavier; doch was mag für ihn der Akt seiner Po-
tenz, nicht zu spielen, sein? Und was geschieht mit dieser Potenz, 
nicht zu spielen, in dem Augenblick, in dem er anfängt zu spielen? 
Der Akt der Potenz des Denkens ist schlicht dieser oder jener Ge-
danke; doch wie lässt sich der Akt der Potenz des Nicht-Denkens 
denken? Verhalten sich möglicherweise diese beiden Potenzen so 
asymmetrisch und heterogen zueinander, dass diese Fragen 
schlichtweg keinen Sinn haben? Und dennoch: Wenn, in Aristote-
les’ Worten, »jede Potenz eine Impotenz des Gleichen und in Bezug 
auf das Gleiche ist«, kann das Problem der Bestimmung der Impo-
tenz in der Aktualisierung nicht einfach beiseite geschoben werden. 

Aristoteles’ Antwort auf diese Fragen stellt, in ihrer drasti-
schen Kürze, die außerordentliche Leistung seines philosophi-
schen Genies unter Beweis; dennoch wurde ihr in der philosophi-
schen Tradition keine Aufmerksamkeit zuteil:  

»Esti de dynaton touto ho ean hyparch  energeia ou legetai echein t n
dynamin, outhen estai adynaton« (Metaphysik, 1047 a 24-25) 

»Potent ist dasjenige, wofür, wenn derjenige Akt geschieht, von dem 
man sagt, dessen Potenz besitze es, nichts impotent sein wird«. 

Die gewöhnliche Lesart versteht diesen Satz so, als hätte Aristo-
teles sagen wollen: Dasjenige ist möglich, in Bezug auf welches 
nichts unmöglich ist. Schon Heidegger spottete in seiner Vorle-
sung über das Buch Theta der Metaphysik über den »leeren Scharf-
sinn der Ausleger«, die Aristoteles mit einem »gewissen ver-
steckten Triumphgefühl« eine solche Tautologie unterstellen.3 Die 

3  Martin Heidegger: Aristoteles, Metaphysik  1-3: Von Wesen und 
Wirklichkeit der Kraft, in: ders., Gesamtausgabe, hrsg. v. Heinrich 
Hüni, Frankfurt a. M.: Klostermann 1981, Bd. 33, S. 220 (Anm. d. Ü.). 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GIORGIO AGAMBEN

296

Impotenz, von der es heißt, sie gehe im Akt nicht auf, muss viel-
mehr diejenige adynamia sein, die Aristoteles zufolge jeder dynamis
zukommt: die Potenz nicht-zu (sein oder haben). Die richtige 
Übersetzung muss darum lauten: »Potent ist dasjenige, wofür, 
wenn derjenige Akt geschieht, von dem man sagt, dessen Potenz 
besitze es, nichts potent nicht zu (sein oder haben) sein wird.« 
Doch wie nun lässt sich »nichts potent nicht zu« verstehen? Auf 
welche Weise kann die Potenz die Impotenz neutralisieren, die ihr 
zugehörig ist?

Eine Stelle aus De interpretatione liefert wertvolle Hinweise. In-
nerhalb der Verneinungsarten modaler Aussagen unterscheidet 
und verbindet Aristoteles das Problem der Potenz und dasjenige 
der Modalaussage. Während die Verneinung einer Modalaussage 
über die Welt den Modus und nicht das dictum negieren soll 
(weshalb die Verneinung von »möglich, dass« »nicht möglich, 
dass« lautet und die Verneinung von »möglich, dass nicht« »nicht 
möglich, dass nicht«), sehen die Dinge auf der Ebene der Potenz 
anders aus, da Negation und Affirmation einander nicht ausschlies-
sen. »Da das, was potent ist, nicht immer aktuell ist«, schreibt Aris-
toteles, »gehört ihm auch die Verneinung: in der Tat kann das, 
was in der Lage ist zu gehen auch nicht gehen und das, was in der 
Lage ist zu sehen auch nicht sehen« (21 b 14-16). Daher hat wie wir 
gesehen haben die Negation der Potenz (oder besser gesagt deren 
Ermangelung) im Buch Theta und im De anima stets die Form des 
»Nicht-Könnens« (und niemals des bloßen nicht Könnens). »Es 
scheint daher, als folgten die Ausdrücke ›möglich, dass‹ und ›mög-
lich, dass nicht‹ aufeinander, da das Gleiche sowohl sein als auch 
nicht sein kann. Aussagen dieser Art sind also nicht widersprüch-
lich. ›Möglich, dass‹ und ›nicht möglich, dass‹ können hingegen 
niemals zusammen gegeben sein« (21 b 35-22 a 2). 

Wenn wir den Status der Verneinung in der Potenz als Berau-
bung verstehen, wie lässt sich dann die doppelte Verneinung in 
folgendem Satze im modus privativum verstehen: »Nichts wird 
potent sein nicht zu (sein oder tun)«? Insofern die Potenz-nicht-
zu-sein mit der Potenz-zu-sein nicht im Widerspruch steht, darf 
sich die Potenz-zu-sein nicht schlichtweg auflösen. Sie muss viel-
mehr in Bezug auf sich selbst die Gestalt annehmen eines nicht 
Nicht-Seinkönnens. Die privative Negation von »mächtig, nicht 
zu sein« lautet folglich »mächtig, nicht nicht zu sein« (und nicht 
»nicht mächtig, nicht zu sein«). 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ÜBER NEGATIVE POTENTIALITÄT

297

Das, was Aristoteles in dem besagten Abschnitt erklärt, ist mit-
hin sehr verschieden und um einiges interessanter, als das, was 
ihm die tautologische Lesart der modernen Kommentatoren in 
den Mund legt. Wenn die Fähigkeit, nicht zu sein, jeder Potenz bereits 
originär angehört, dann ist allein derjenige wirklich fähig, der im Au-
genblick des Übergangs zum Akt seine eigene Potenz-nicht-zu weder 
schlichtweg auflöst noch hinter sich zurücklässt, sondern vielmehr die 
Potenz-nicht-zu als solche in den Akt übergehen lässt; allein derjenige 
also, der fähig ist, seine Potenz nicht nicht zu aktualisieren.  

Gabe und Rettung  

Lassen sich nun diejenigen Fragen beantworten, die sich eingangs 
stellten: Was geschieht mit der Potenz-nicht-zu in dem Augen-
blick, in dem sich der Akt realisiert? Wie lässt sich der Akt als eine 
Potenz-nicht-zu denken? Die Interpretation, die hier vorgeschla-
gen werden soll, zwingt uns dazu, das Verhältnis zwischen Po-
tenz und Akt auf eine neue und alles andere als selbstverständli-
che Art und Weise zu denken. Weder löst der Übergang zum Akt 
die Potenz auf noch geht sie vollends in den Akt über, vielmehr 
bleibt sie im Akt als solche erhalten und lässt sich in der eminen-
ten Gestalt einer Potenz-nicht-zu (sein oder tun) erfassen. Klar 
zum Ausdruck bringt dies Aristoteles an einer Stelle des De anima 
(417 b 2-7), deren entscheidende Implikationen wir nun nachvoll-
ziehen können:

»Erleiden [paschein] ist kein einfacher Begriff, sondern einerseits eine be-
stimmte Zerstörung der Gegensätzlichkeit, andererseits aber die Erhal-
tung [s t ria] dessen, was in alldem, was aktuell ist und ihm gleicht, po-
tentiell vorhanden ist, so wie sich die Potenz in Bezug auf den Akt [er-
hält]. Denn in der Tat wird derjenige, der das Wissen besitzt, zum ak-
tuell Wissenden [th oroun]. Dies ist nun keine Veränderung [alloiousthai,
»Anderswerden«] im üblichen Sinne, da es eine Gabe an einen selbst [eis 
hauto…epidosis] und an den Akt bedeutet […]«. 

Die Potenz (die einzige, die Aristoteles interessiert, nämlich die 
von einer hexis ausgehende) erfährt im Übergang zum Akt keine 
Zerstörung oder Veränderung; ihr paschein, ihre Passivität besteht 
vielmehr in einer Erhaltung und in einer Vervollkommnung ihrer 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GIORGIO AGAMBEN

298

selbst (epidosis, buchstäblich »Zu-Gabe«, bedeutet auch »Vergrös-
serung«: Wilhelm von Moerbeke übersetzt in ipsum id additio und 
Themistius umschreibt es mit telei sis, »Vollendung«). 

Die Konsequenzen dieser Figur der Potenz, die sich erhält und 
im Akt vermehrt, indem sie zur Selbst(zu)gabe wird, müssen wir 
erst noch ermessen. Sie zwingt uns dazu, nicht nur das Verhältnis 
zwischen Akt und Potenz, zwischen Möglichem und Wirklichem, 
von Grund auf neu zu durchdenken, sondern ebenfalls, in der 
Ästhetik, den Status des künstlerischen Aktes und des Kunst-
werks sowie, in der Politik, das Problem des Erhalts der konstitu-
ierenden Macht für die konstituierte Macht neu zu konzipieren. 
Die gesamte Auffassung vom Leben muss hinterfragt werden, 
wenn das Leben tatsächlich als eine Potenz gedacht werden soll, 
die ihre eigenen Gestalten und Verwirklichungen stets übersteigt. 
Möglicherweise lässt sich das Wesen des Denkens allein in einer 
solchen Perspektive verstehen, wenn tatsächlich, wie Aristoteles 
unermüdlich betont, die Essenz des Denkens durch deren Potenz 
bestimmt ist. Wie es an einer zusammenfassenden Stelle des De
anima (429 b 5-9) heißt: 

»Wenn [das Denken] jedes Einzelne geworden ist, insofern man von 
demjenigen, der wissend ist, sagt, er sei es im Akt (und dies geschieht, 
wenn er von sich aus zum Akt übergehen kann), so bleibt er auch dann in 
gewisser Weise in der Potenz […] und kann sich dann selbst denken«. 

Das, was wir durch die philosophische Tradition geprägt als den 
Höhepunkt des Denkens und zugleich als den Kanon der energeia
und des reinen Akts überhaupt ansehen – das Denken des Den-
kens – ist in Wirklichkeit die äußerste Gabe der Potenz, nämlich 
die Selbstzugabe als die vollendete Figur der Potenz des Denkens.

Übersetzung: Emmanuel Alloa

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


   

299

Autorinnen und Autoren 

Giorgio Agamben, geb. 1942, studierte Jura, Literatur und Philo-
sophie im Rom der 60er Jahre. Herausgeber der italienischen 
Walter-Benjamin-Werkausgabe. Nachdem er in Paris, Macerata, 
Verona und den USA lehrte, ist er seit 2003 Professor für Ästhetik 
an der Architekturuniversität IUAV von Venedig. Neben den po-
litischen Schriften, die ihm in den vergangenen Jahren internatio-
nal Aufmerksamkeit verschafften, arbeitet Agamben seit nunmehr 
drei Jahrzehnten an einer geduldigen Neulektüre der das Abend-
land prägenden Sprachkategorien. Als Kern dieser archäologi-
schen Arbeit darf seine Analyse des aristotelischen Begriffs der 
Potentialität gelten, die dem Sammelband seiner wichtigsten phi-
losophischen Texte den Titel gab (La potenza del pensiero, Vicenza: 
Neri Pozza 2005) und die nun hiermit dem deutschsprachigen 
Publikum zugänglich gemacht wird. 

Emmanuel Alloa, M.A., studierte Philosophie, Alte Geschichte, 
Kunstgeschichte und Kulturwissenschaft in Freiburg, Padua und 
Berlin. 2004/05 D.E.A. zu Maurice Merleau-Ponty an der Uni-
versität Paris I-Panthéon. Seit 2005 Lehrbeauftragter für Kunst-
theorie an der Universität Paris VIII sowie gegenwärtig Seminar-
leiter am Collège International de Philosophie. 

Veröffentlichungen: Monographie zu Merleau-Ponty (La résis-
tance du sensible. Merleau-Ponty critique de la transparence, Paris: 
Kimé 2008); verschiedene Aufsätze zur französischen Phänomenolo-
gie, zur Bildphilosophie und zu Geschichte und Theorie der Wahr-

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUTORINNEN UND AUTOREN

300

nehmung. Tätigkeit als Übersetzer (J.-L. Nancy, M. Merleau-Ponty, 
G. Didi-Huberman u.a.m.)  

Jean Clam, Philosoph, Soziologe und Psychologe, ist Forscher am 
Centre National de la Recherche Scientifique (Paris/Berlin).

Veröffentlichungen: Was heißt: Sich an Differenz statt an Identität 
orientieren? Zur De-ontologisierung in Philosophie und Sozialwissen-
schaft, Konstanz: UVK 2002. Trajectoires de l'immatériel. Contribu-
tions à une théorie de la valeur et de sa dématérialisation, Paris: CNRS 
Editions 2004. Kontingenz, Paradox, Nur-Vollzug. Grundprobleme ei-
ner Theorie der Gesellschaft, Konstanz: UVK 2004. Sciences du sens. 
Perspectives théoriques, Strasbourg: Presses Universitaires de Stras-
bourg 2006. Im Erscheinen: Sous le régime de l'intime. Contributions 
à une sociologie et une psychologie de l'intimité contemporaine, Paris: 
Ganse Arts et Lettres 2007. (Link: www.jean-clam.org). 

Kathrin Busch ist Juniorprofessorin für Kulturtheorie an der Uni-
versität Lüneburg und lehrt als Gastprofessorin an der Universität 
der Künste Berlin.  

Veröffentlichungen: Geschicktes Geben. Aporien der Gabe bei 
Jacques Derrida, München: Fink 2004; Pathos. Konturen eines kultur-
wissenschaftlichen Grundbegriffs, Bielefeld: transkript 2007 (als Hg. 
gemeinsam mit Iris Därmann); On Artistic Research. AS – a visual 
culture quarterly 179 (2007) (als Hg. gemeinsam mit Dieter Lesage). 
Aufsätze zur französischen Gegenwartsphilosophie und Theorie 
der zeitgenössischen Kunst. 

Pascal Delhom, Dr. phil., hat Philosophie und Romanistik an der 
Universität Genf studiert, an der Ruhr-Universität Bochum mit ei-
ner Arbeit über die Rolle des Dritten in der Philosophie Emma-
nuel Lévinas’ promoviert. Er lehrt jetzt Philosophie an der Uni-
versität Flensburg und arbeitet hauptsächlich in den Bereichen der 
Ethik sowie der Sozial- und politischen Philosophie. Zurzeit sind 
die zwei Schwerpunkte seiner Forschung einerseits eine philoso-
phische Kritik der erlittenen Gewalt und eine Phänomenologie 
der Verletzung, andererseits eine Philosophie des Friedens. 

Auswahl der Publikationen: Der Dritte. Lévinas’ Philosophie zwi-
schen Verantwortung und Gerechtigkeit, München: Fink 2000; Im An-
gesicht der Anderen. Emmanuel Levinas’ Philosophie des Politischen 
(Hg., mit Alfred Hirsch), Berlin/Zürich: Diaphanes 2005; Denk-

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


NICHT(S) SAGEN

301

wege des Friedens. Aporien und Perspektiven (Hg., mit Alfred Hirsch), 
Freiburg/München: Alber 2007. 

Maurizio Di Bartolo, geb. 1965, studierte in Padua, Paris und 
Berlin. Nachdem er über mehrere Jahre hinweg an der Universität 
Jena eine Forschungsstelle zur Geschichte des Wissens und der 
Naturwissenschaft innehatte, arbeitet er nun am Centro di Morfo-
logia »Francesco Moiso« der Universität Udine.

Veröffentlichungen: Monographie zur Philosophie von Ed-
mund Husserl (Einsicht. La costruzione del noetico in Edmund Hus-
serl, Padua: Il Poligrafo 2006); zahlreiche Aufsätze zu Kant, 
Goethe, Valéry, Celan und anderen Autoren der Moderne und 
Gegenwart.

Ulisse Dogà, Dr., geb. 1975, studierte Philosophie in Venedig und 
Berlin (1994-2000) und promovierte mit einer Arbeit über Paul 
Celans Spätwerk am Institut für Allgemeine und Vergleichende 
Literaturwissenschaft der Freien Universität Berlin (2002-2005). 
Postdoc am Rosenzweig-Zentrum der Hebrew University Jerusa-
lem (2006-2007). Gegenwärtig als freier Autor in Berlin tätig. 

Veröffentlichungen: Monographie zu Paul Celan (Der Ent-
reimte. Über Paul Celans Spätwerk. Celan-Studien, Neue Folge 1, Ber-
lin: Rimbaud 2007).

Fabian Goppelsröder studierte Philosophie und Geschichte in 
Berlin und Paris. Seit 2005 promoviert er in Stanford (CA) zur 
Geste.

Veröffentlichungen: Wittgensteinkunst. Annäherungen an eine 
Philosophie und ihr Unsagbares (als Hg., Berlin/Zürich: diaphanes); 
Zwischen Sagen und Zeigen. Wittgensteins Weg von der literarischen 
zur dichtenden Philosophie (Bielefeld: transcript 2007). 

Alice Lagaay, Dr. des., studierte Philosophie und Literaturwissen-
schaft an der University of Edinburgh und an der Freien Univer-
sität Berlin. Seit 2001 arbeitet sie als wissenschaftliche Mitarbeite-
rin im Sonderforschungsbereich »Kulturen des Performativen« an 
der FU Berlin. Nach der Promotion 2007 mit einer Arbeit zur Phi-
losophie der menschlichen Stimme arbeitet sie zurzeit an einem 
Projekt zur Performativität des Schweigens und zur verletzenden 
Kraft der Sprache.

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUTORINNEN UND AUTOREN

302

Veröffentlichungen: Metaphysics of Performance. Berlin: Logos 
2001; »Züge und Entzüge der Stimme in der Philosophie« in: Sy-
bille Krämer (Hg.): Performativität und Medialität, München: Fink 
2004; Medientheorien. Eine philosophische Einführung (als Hg. zus. 
mit David Lauer), Frankfurt a. M.: Campus 2004; im Erscheinen:
Performanzen des Nichttuns (als Hg. zus. mit Barbara Gronau), 
Wien: Passagen 2008. 

Carsten Lotz, Dr., studierte Philosophie und katholische Theolo-
gie in Freiburg, Tübingen, Bonn und an der Sorbonne. 2007 wurde 
er an der Theologischen Fakultät Tübingen promoviert mit einer 
Arbeit zum Verhältnis von Glauben und Vernunft in Auseinan-
dersetzung mit Lévinas und Derrida vor dem Hintergrund trans-
zendentalphilosophisch-idealistischer Positionen in der katholi-
schen Theologie. Derzeit ist er als Berater bei einer führenden 
Unternehmensberatung in Berlin tätig.  

Schwerpunkte: Dogmatik, christlich-jüdisches Gespräch, Phi-
losophie des 20. Jh. in Frankreich. 

Mirjam Schaub, Dr. phil., geb. 1970, studierte zwischen 1989-1995 
Philosophie, Politikwissenschaft und Psychologie in Münster, 
München, Paris und Berlin. 1990-1994 parallel zum Studium Be-
such der Deutschen Journalistenschule (DJS) in München. Seit 
1991 Arbeit als freie Kritikerin u.a. für taz, Freitag, ZEIT, F.A.Z 
und aspekte/ZDF. 1996 Besuch der Summer Session an der UCLA 
(Los Angeles). Nach der Promotion über Gilles Deleuze (2/2001) 
Koordination des Graduiertenkollegs »Körper-Inszenierungen«.
Im Oktober 2003 Forschungsaufenthalt an der Maison des Sciences 
de l’Homme in Paris. Seit August 2004 Wissenschaftliche Assisten-
tin für Ästhetik und Kunstphilosophie am Institut für Philosophie 
der FU Berlin. Zurzeit Abschluß der Habilitation: »Das Singuläre 
und das Exemplarische. Beispiele in Philosophie und Ästhetik«. 

Veröffentlichungen: Monographien zu Gilles Deleuze: Gilles 
Deleuze im Wunderland: Zeit- als Ereigninisphilosophie, München: 
Fink 2003; Gilles Deleuze im Kino: Das Sichtbare und das Sagbare,
München: Fink 2003 und 2006; Bilder aus dem Off. Zum Stand der 
philosophischen Kinotheorie, Weimar: Vdg 2005; Janet Cardiff: The 
Walk Book, Köln: Walter König 2005; Körper-Kräfte. Diskurse der 
Macht über den Körper, hrsg. mit S. Wenner, Bielefeld: transkript 
2004; Ansteckung. Zur Körperlichkeit eines ästhetischen Prinzips, hrsg. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


NICHT(S) SAGEN

303

mit N. Suthor u. E. Fischer-Lichte, München: Fink 2005. In Pla-
nung für 2008: Grausamkeit und Metaphysik. Zur Logik von Über-
schreitungen in Philosophie und Kulturgeschichte.

Juliane Schiffers, M.A., studierte Philosophie und Theaterwissen-
schaft in Berlin. Abschluss 2007 mit einer Magisterarbeit zu Kon-
zeptionen von Passivität bei Aristoteles, Gottfried Wilhelm Leib-
niz und Giorgio Agamben. Seit 2001 assoziierte Mitarbeiterin am 
Sonderforschungsbereich 447 »Kulturen des Performativen« an 
der Freien Universität Berlin. Sie lehrt zurzeit am Institut für Phi-
losophie der FU Berlin und arbeitet an einer Promotion zur Philo-
sophie der Passivität. 

Veröffentlichungen: »Das Stattfinden der Sprache in der deik-
tischen Struktur des Pronomens: Zur Figur der Stimme (zwischen 
Poesie und Tod) bei Giorgio Agamben« (zus. m. Alice Lagaay), in: 
Deixis und Evidenz, hrsg. v. Horst Wenzel u. Ludwig Jäger in Zu-
sammenarbeit mit Robin Curtis u. Christina Lechtermann, Frei-
burg i.B.: Rombach 2008.

Jochen Schmidt, Dr., studierte evangelische Theologie in Bonn 
und Oxford von 1995 bis 2002; 2003-2005 Wissenschaftlicher Mit-
arbeiter an der Abteilung für Praktische Theologie (Universität 
Bonn); Promotion zum Dr. theol. 2005/2006 MPhil (Research) in 
Theology and Religious Studies (University of Glasgow). 2005-
2007 Honorary Research Associate, Faculty of Arts (University of 
Glasgow). 2007 Wissenschaftlicher Mitarbeiter an der Abteilung 
für Kirchengeschichte (Universität Bonn). Lehrbeauftragter für 
Theologische Ethik (Universität Koblenz-Landau).  

Veröffentlichungen: Monographie zu Kierkegaard (Vielstim-
mige Rede vom Unsagbaren. Dekonstruktion, Glaube und Kierkegaards 
pseudonyme Literatur, Berlin/New York: de Gruyter 2006). 

Wiebke-Marie Stock, studierte Philosophie, Kunstgeschichte und 
Religionswissenschaft in Heidelberg, Paris und Berlin; 01/2004 bis 
02/2007 Mitglied des Graduiertenkollegs »Körper-Inszenierun-
gen« (FU Berlin); Februar 2007 Promotion im Fach Philosophie 
(»Theurgisches Denken. Zur Kirchlichen Hierarchie des Dionysius 
Areopagita«); seit 04/2007 wissenschaftliche Mitarbeiterin am In-
stitut für Philosophie der Freien Universität Berlin.  

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUTORINNEN UND AUTOREN

304

Veröffentlichungen: Geschichte des Blicks. Zu Texten von Georges 
Didi-Huberman, Berlin: Logos 2004; »Lichtmetaphysik und Foto-
grafie. Zu einem Essay von Georges Didi-Huberman«, in: H. Lutz, 
J.-F. Missfelder, T. Renz (Hg.): Äpfel und Birnen. Illegitimes Verglei-
chen in den Kulturwissenschaften, Bielefeld: transcript 2006, 203-217; 
Übersetzungen aus dem Französischen.  
(Link: http://personal.geisteswissenschaften.fu-berlin.de/stock). 

Martin Urmann, M.A., geb. 1979 in Oberstdorf, studierte von 
1999-2005 Geschichte, Philosophie und Politikwissenschaften in 
Berlin (HUB) und Paris (Sorbonne I). Seit 1. 10. 2006 Mitglied im in-
ternationalen Graduiertenkolleg »InterArt« der DFG an der Freien 
Universität Berlin (Sprecherin: Prof. Dr. Dr. h.c. Erika Fischer-
Lichte, Institut für Theaterwissenschaft).  

Forschungsschwerpunkte: Ästhetische Theorie, Theorie der 
Geistes- und Sozialwissenschaften, Kultur- und Ideengeschichte 
des künstlerischen Feldes in Frankreich und Deutschland im 19. 
und 20. Jahrhundert 

Rüdiger Zill, Dr., geb. 1958 in Berlin, studierte Philosophie, Ge-
schichte und Soziologie in Berlin und London. 1994 Promotion an 
der Freien Universität, Berlin mit der Arbeit Meßkünstler und Rosse-
bändiger. Zur Funktion von Modellen und Metaphern in philosophi-
schen Affekttheorien. Langjährige Tätigkeit als freier Autor für 
Rundfunk und Zeitungen; 1994–1997 Mitarbeiter am Institut für 
Philosophie der Technischen Universität Dresden. Seit 1997 Wis-
senschaftlicher Referent am Einstein Forum, Potsdam.

Veröffentlichungen: Hinter den Spiegeln. Zur Philosophie Richard 
Rortys (Mit-Hg., Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2001); Gestalten des 
Mitgefühls (Hg., Schwerpunktthema von Berliner Debatte INITIAL,
I/II 2006), Ganz Anders? Philosophie zwischen akademischem Jargon 
und Alltagssprache (Hg., Berlin: Parerga 2007); Mitherausgeber der 
Reihe Erbschaft unserer Zeit in der edition suhrkamp. 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Edition Moderne Postmoderne

Maria Muhle

Eine Genealogie
der Biopolitik
Zum Begriff des Lebens

bei Foucault und Canguilhem

Mai 2008, ca. 300 Seiten,

kart., ca. 29,80 €,

ISBN: 978-3-89942-858-2

Christian Filk

Günther Anders lesen
Der Ursprung

der Medienphilosophie

aus dem Geist der

›Negativen Anthropologie‹

Mai 2008, ca. 150 Seiten,

kart., ca. 16,80 €,

ISBN: 978-3-89942-687-8

Claus Pias (Hg.)

Abwehr
Modelle – Strategien – Medien

April 2008, ca. 272 Seiten,

kart., ca. 26,80 €,

ISBN: 978-3-89942-876-6

Pravu Mazumdar

Der archäologische Zirkel
Zur Ontologie der Sprache

in Michel Foucaults Geschichte

des Wissens

März 2008, ca. 600 Seiten,

kart., ca. 45,80 €,

ISBN: 978-3-89942-847-6

Emmanuel Alloa,

Alice Lagaay (Hg.)

Nicht(s) sagen
Strategien der Sprach-

abwendung im 20. Jahrhundert

März 2008, 306 Seiten,

kart., 28,80 €,

ISBN: 978-3-89942-828-5

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:
www.transcript-verlag.de

Iris Därmann,

Harald Lemke (Hg.)

Die Tischgesellschaft
Philosophische und

kulturwissenschaftliche

Annäherungen

Februar 2008, 244 Seiten,

kart., 24,80 €,

ISBN: 978-3-89942-694-6

Martin Nonhoff (Hg.)

Diskurs – radikale
Demokratie – Hegemonie
Zum politischen Denken

von Ernesto Laclau

und Chantal Mouffe

2007, 250 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 978-3-89942-494-2

Dirk Quadflieg

Differenz und Raum
Zwischen Hegel, Wittgenstein

und Derrida

2007, 364 Seiten,

kart., 32,80 €,

ISBN: 978-3-89942-812-4

Fabian Goppelsröder

Zwischen Sagen und Zeigen
Wittgensteins Weg

von der literarischen

zur dichtenden Philosophie

2007, 168 Seiten,

kart., 18,80 €,

ISBN: 978-3-89942-764-6

Judith Siegmund

Die Evidenz der Kunst
Künstlerisches Handeln

als ästhetische Kommunikation

2007, 258 Seiten,

kart., 29,80 €,

ISBN: 978-3-89942-788-2

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Edition Moderne Postmoderne

Hans-Joachim Lenger,

Georg Christoph Tholen (Hg.)

Mnema
Derrida zum Andenken

2007, 262 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 978-3-89942-510-9

Harald Lemke

Die Kunst des Essens
Eine Ästhetik des kulinarischen

Geschmacks

2007, 220 Seiten,

kart., 20,80 €,

ISBN: 978-3-89942-686-1

Jens Szczepanski

Subjektivität und Ästhetik
Gegendiskurse zur Metaphysik

des Subjekts im ästhetischen

Denken bei Schlegel, Nietzsche

und de Man

2007, 242 Seiten,

kart., 27,80 €,

ISBN: 978-3-89942-709-7

Ludger Schwarte (Hg.)

Auszug aus dem Lager
Zur Überwindung

des modernen Raumparadigmas

in der politischen Philosophie

2007, 318 Seiten,

kart., zahlr. Abb., 31,80 €,

ISBN: 978-3-89942-550-5

Steffen K. Herrmann,

Sybille Krämer,

Hannes Kuch (Hg.)

Verletzende Worte
Die Grammatik sprachlicher

Missachtung

2007, 372 Seiten,

kart., 30,80 €,

ISBN: 978-3-89942-565-9

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:
www.transcript-verlag.de

Andreas Niederberger,

Markus Wolf (Hg.)

Politische Philosophie
und Dekonstruktion
Beiträge zur politischen

Theorie im Anschluss

an Jacques Derrida

2007, 186 Seiten,

kart., 19,80 €,

ISBN: 978-3-89942-545-1

Daniel C. Henrich

Zwischen Bewusstseinsphilo-
sophie und Naturalismus
Zu den metaphysischen

Implikationen der Diskursethik

von Jürgen Habermas

2007, 246 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 978-3-89942-620-5

Alice Pechriggl

Chiasmen
Antike Philosophie von Platon

zu Sappho – von Sappho zu uns

2006, 188 Seiten,

kart., 20,80 €,

ISBN: 978-3-89942-536-9

Reinhard Heil,

Andreas Hetzel (Hg.)

Die unendliche Aufgabe
Kritik und Perspektiven

der Demokratietheorie

2006, 288 Seiten,

kart., 27,80 €,

ISBN: 978-3-89942-332-7

Jens Badura (Hg.)

Mondialisierungen
»Globalisierung« im Lichte

transdisziplinärer Reflexionen

2006, 318 Seiten,

kart., 27,80 €,

ISBN: 978-3-89942-364-8

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Edition Moderne Postmoderne

Ulrike Ramming

Mit den Worten rechnen
Ansätze zu einem

philosophischen Medienbegriff

2006, 252 Seiten,

kart., 26,80 €,

ISBN: 978-3-89942-443-0

Stefan Blank

Verständigung und
Versprechen
Sozialität bei Habermas

und Derrida

2006, 232 Seiten,

kart., 26,80 €,

ISBN: 978-3-89942-456-0

Peter Janich (Hg.)

Wissenschaft und Leben
Philosophische

Begründungsprobleme

in Auseinandersetzung

mit Hugo Dingler

2006, 274 Seiten,

kart., 26,80 €,

ISBN: 978-3-89942-475-1

Johann S. Ach,

Arnd Pollmann (Hg.)

no body is perfect
Baumaßnahmen am

menschlichen Körper.

Bioethische und

ästhetische Aufrisse

2006, 358 Seiten,

kart., 27,80 €,

ISBN: 978-3-89942-427-0

Tobias Blanke

Das Böse in der
politischen Theorie
Die Furcht vor der Freiheit bei

Kant, Hegel und vielen anderen

2006, 232 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 978-3-89942-465-2

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:
www.transcript-verlag.de

Gerald Hartung,

Kay Schiller (Hg.)

Weltoffener Humanismus
Philosophie, Philologie

und Geschichte in der

deutsch-jüdischen Emigration

2006, 224 Seiten,

kart., 24,80 €,

ISBN: 978-3-89942-441-6

Christoph Henning

Philosophie nach Marx
100 Jahre Marxrezeption und

die normative Sozialphilosophie

der Gegenwart in der Kritik

2005, 660 Seiten,

kart., 39,80 €,

ISBN: 978-3-89942-367-9

Christian Schulte,

Rainer Stollmann (Hg.)

Der Maulwurf kennt
kein System
Beiträge zur gemeinsamen

Philosophie von Oskar Negt

und Alexander Kluge

2005, 272 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 978-3-89942-273-3

Arnd Pollmann

Integrität
Aufnahme einer

sozialphilosophischen

Personalie

2005, 394 Seiten,

kart., 29,80 €,

ISBN: 978-3-89942-325-9

Hans-Joachim Lenger

Marx zufolge
Die unmögliche Revolution

2004, 418 Seiten,

kart., 27,80 €,

ISBN: 978-3-89942-211-5

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

               
 

https://doi.org/10.14361/9783839408285 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover Nicht(s) sagen
	Inhalt
	Einleitung
	GRENZEN DER SAGBARKEIT
	Schwierigkeiten des Sagens, Gründe des Verstummens
	»Sagen, was sich eigentlich nicht sagen lässt« – Adorno, Blumenberg und andere Leser Wittgensteins
	Der Rest ist Schweigen – Wittgensteins Philosophie als Sprechverweigerung

	WIE NICHT SPRECHEN: EINEDEBATTE
	Lobpreis oder Preisgabe? Eine mehrfach vertagte Diskussion zwischen Marion und Derrida
	Wie gesprochen werden? Zur Passion der Rede bei Derrida
	Emmanuel Lévinas: Das skeptische Sprechen

	PHILOSOPHISCH-POETISCHE ARCHÄOLOGIEN NICHT-AFFIRMATIVER REDE
	Stilo obscuro? Zur Sprache des Dionysius Areopagita
	Kierkegaards beredte Sigetik. Ein Beitrag zur Vorgeschichte postmoderner Entsagungsstrategien
	Paradoxologisches Sprechen als Triumph der Sprache – Mallarmés Lyrik des »blanc«

	ÜBER DAS VERSTUMMEN HINAUS
	Über die Unmöglichkeit der Dichtung, die Stille zu ersteigen. Zu einem Wort Paul Celans
	»…ein Reden und ein Denken, das nicht wir haben«. Zur Figur der indirekten Rede bei Maurice Merleau-Ponty
	»I say to you that I am dead.« E.A. Poe, Roland Barthes und Michel Foucault über das Vertrocknen der Sprache

	ENTHALTUNG, PASSIVITÄT, POTENTIALITÄT
	»L’écriture et l’indifférence« – Der Fall Bartleby
	Enthaltung als Chance? Ein Gespräch über radikale Passivität bei Giorgio Agamben
	Über negative Potentialität

	Autorinnen und Autoren

