Teil B.D. Positionierungen Bockenfordes

Bockenforde hat sich wiederholt zu seinen akademischen Lehrern und zur
neueren Schmitt-Forschung positioniert. Fiir ein umfassenderes Bild wiren
seine in der Sammlung Recht, Staat, Fretheit enthaltenen Beitrage zu Schmitt
und Anschiitz, seine ,,Erinnerungen an Franz Schnabel“und auch Adolf Arndt,
sein biographisches Langinterview, eine Besprechungsabhandlung zu einem
skooperativen Kommentar® zu Schmitts ,,Der Begrift des Politischen“ und
weitere Rezensionen'”® und Texte mit zu berticksichtigen. Die spaten Texte
zeigen Bockenfordes Bereitschaft zur Historisierung der ,,Schmitt-Schule“bei
systematischer Betonung der ,,Politischen Theologie®

1. Zum Brief vom 10. Januar 1961: aus der Rezension von: Konrad Hesse, Die
normative Kraft der Verfassung, Tibingen 1959
[in: ZgStW 118 (1962), S. 172-174, hier: 173-174]'!

[...] Aber bei Hesses Thesen und Formulierungen wird man, im ganzen gesehen,
den Eindruck nicht los, daff nun die Eigenstindigkeit und der Eigenbereich
des Normativen, die Hesse gewifl bewahren will, doch unmerklich sich ver-
fliichtigen, ja fast ganz verschwinden, und die , korrelative Zuordnung®von Sein
und Sollen schliefflich bei einem Primat des Seienden endet. Es ist im letzten
immer wieder die vorgingige Anpassung an das gesellschaftlich Gegebene, was
die normative Kraft der Verfassung ermoglicht und wovon sie abhangt. Wenn
die rechtliche Verfassung die sozialen, politischen, 6konomischen Gesetzlich-

1700 So ErnstWolfgang Bockenfoérde, Rezension von Andreas Gobel / Dirk van Laak / Inge-
borg Villinger (Hg.), Metamorphosen des Politischen. Grundfragen politischer Ein-
heitsbildung seit den 20er Jahren, Berlin 1995, in: Frankfurter Allgemeine Zeitung
Nr. 55 vom 5. Mirz 1995, S. 39; Auf dem Weg zum Klassiker. Carl Schmitt in der Dis-
kussion: Politische Theologie als Fluchtpunkt seines Werkes, in: Frankfurter All-
gemeine Zeitung Nr. 158 vom 11. Juli 1997, S. 35

1701 SD LAV NRW R 0265 NR. 25351; Rezension hier um 2/3 gekirzt: um das ganze Re-
ferat der Schrift, an das die Kritik anschlief3t.

810

hitps://doi.org/10,5771/9783748928034-810 - am 07.02.2026, 12:02:56,



https://doi.org/10.5771/9783748928034-810
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

D. Positionierungen Bockenfordes

keiten und die geistige Situation der Zeit in sich aufnehmen mufS, um selbst
tatige Kraft zu sein, so sind es eben diese Gegebenheiten, die eine normative
Kraft entfalten. Und wenn die Intensitit der normativen Kraft der Verfassung
»in erster Linie®, wie Hesse ausdriicklich sagt, abhingig ist vom ,Willen der
Verfassung® so ist sie abhingig und eine Funktion von etwas Tatsichlichem,
das bei den am Verfassungsleben Beteiligten und den unter der Verfassung
Lebenden tatsiachlich vorhanden ist oder nicht. Ferner bleibt unklar, was Hesse
meint, wenn er in Anlehnung an W.v. Humboldt die normative Verfassung
darin sieht, daf sie die Kraft, die ,,im Wesen der Dinge* liegt, zur Tatigkeit zu
reizen und zu lenken vermag. Scholastisch-metaphysisch wird er, als Schiiler
Rudolf Smends, das ,Wesen der Dinge“ kaum verstehen wollen, abgesehen
davon, ob ein solches Verstandnis zu konkreten Folgerungen fiir eine Ver-
fassungsgestaltung und Verfassungsinterpretation zu fithren vermochte. Lauft
diese Bestimmung dann aber nicht, innerhalb einer korrelativen Zuordnung
von rechtlicher und wirklicher Verfassung, wiederum auf einen Primat des
Seienden gegeniiber dem Sollen, der faktischen Wirklichkeit gegentiber dem
Normativen hinaus? Wo bleibt das normative Prinzip einer Verfassung?

Das Dilemma, in welches Hesse so, sicher wider Willen, gerat, scheint dem
Rezensenten im Ausgangspunkt selbst begriindet. Wenngleich Hesse den
Dualismus von Sein und Sollen zu relativieren sucht, so bleibt er mit seiner
Fragestellung doch innerhalb des durch diesen Dualismus aufgerichteten
Bezichungsfeldes. Innerhalb dieses Beziehungsfeldes ist aber das Seiende, die
Wirklichkeit, definitionsgemaf festgelegt auf das rein Tatsdchliche, das aus sich
allen normativen Gehalts und aller inneren Ordnung entbehrt, wihrend das
Normative als das Sollen definitionsgemif von allem Seienden unabhingig ist,
ihm vielmehr gerade als ,Sollen’ gegentibertritt und es ,normativ’ gestaltet. Das
Bild der Wirklichkeit, das sich daraus ergibt, entspricht zwar einem methodi-
schen Postulat, aber nicht den objektiven Gegebenheiten. So ist es unvermeid-
lich, daf§ die Bemithungen, innerhalb des Beziehungsfeldes von Sein und Sollen
zu wirklichkeitsgerechten Resultaten zu kommen, schlieflich in einer Sack-
gasse enden miissen. Dieser Zusammenhang kann im Rahmen einer Rezen-
sion nur angedeutet, nicht im einzelnen dargelegt werden. Hesses Gedanken
weisen so Uber sich selbst hinaus und geben Anlaf, Gber die Verwendbarkeit
des fiir viele Juristen nachgerade zum Axion gewordenen Denkschemas von
Sein und Sollen im Bereich der Verfassungstheorie nachzudenken und die
Frage zu stellen, ob nicht eine verfassungstheoretische Betrachtung ihren Aus-

811

hitps://doi.org/10,5771/9783748928034-810 - am 07.02.2026, 12:02:56,



https://doi.org/10.5771/9783748928034-810
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Teil B

gangspunkt in einem Wirklichkeitsbegriff nehmen muf, der das Sollen nicht
aus sich heraussetzt und isoliert, sondern es vielmehr als eigenes, konkret ver-
ortetes Element in sich enthilt, so daf§ das Normative jenseits abstrakter Leit-
bilder oder Ideologien als das im Wirklichen normativ Mégliche erkannt und
realisiert werden kann. Wie wenig solche Fragen mit unfruchtbarer Theorie
zu tun haben, mag ein fliichtiger Blick auf die Verfassungsproblematik der
Entwicklungsliander sagen.

2. Zum Brief vom 22. November 1967: Rezension von Hasso Hofimann [in: DOV
1967, S. 668-690]

Hasso Hofmann, Legitimitit gegen Legalitat. Der Weg der politischen Philo-
sophie Carl Schmitts. Politica. Abhandlungen und Texte zur politischen Wissen-
schaft, hrsgg, von W. Hennis und H. Maier, Bd. 19, Luchterhand-Verlag, Neu-
wied und Berlin 1964, 304 S., Ln. DM 28, 80.

Die Carl Schmitt-Literatur reifst nicht ab. Die hier zu besprechende Dissertation,
von A. Voigt in Erlangen betreut, ist die sechste selbstindig erscheinende
Schrift seit 1945, die ausdricklich das Werk Schmitts zum Thema hat, und
sie ist keineswegs die letzte. 1965 erschien das Buch von Mathias Schmitz, Die
Freund-Feind-Theorie Carl Schmitts (Westdeutscher Verlag) und demnachst
wird die Untersuchung eines Amerikaners, George Schwab, veroffentlicht
werden. Hinzu kommen die nicht wenigen (Besprechungs-)Aufsitze aus der
gleichen Zeit. Man mag sich fragen, was es bedeutet und welche Grinde es
hat, dass ein Jurist bereits zu seinen Lebzeiten so intensiv zum Gegenstand
wissenschaftlicher und literarischer Bemthungen wird, die nicht im Fluss der
wissenschaftlichen Auseinandersetzungen auf einzelne seiner Schriften oder
Ansichten antworten, sondern sein \Werk’ ergriinden, analysieren und — zum
Teil - sich damit auseinandersetzen wollen. Sicher ist es kein Zeichen man-
gelnder Wirkung und Wirkkraft dieses Werks.

Es ist ein Kennzeichen der Carl Schmitt-Literatur der Nachkriegszeit, dass sie
Dissertations- oder allenfalls, wie bei Peter Schneider, Habilitationsliteratur
ist, deren Autoren keine unmittelbare Beziehung zu der Zeitsituation und
den Umstianden haben, in und unter denen wesentliche Werke Carl Schmitts
entstanden sind. Von den Fachgenossen Carl Schmitts, die noch die Weima-

812

hitps://doi.org/10,5771/9783748928034-810 - am 07.02.2026, 12:02:56,



https://doi.org/10.5771/9783748928034-810
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

D. Positionierungen Bockenfordes

rer Zeit und die Zeit des Dritten Reichs bewusst erlebt haben, ist nach 1945
niemand in eine kritisch-wissenschaftliche Auseinandersetzung mit seinen
Lehren eingetreten. Stattdessen griff man vielfach zu banalen, vorwiegend
auf die Person gemiinzten Schlagworten, wie ,Kronjurist des Dritten Rei-
ches, ,Feind des Rechtsstaats ,Leuchtkraft eines Irrlichts] das in den ,Nihilis-
mus’ fithrt (E. Kaufmann), ,fons et orige maiorum germanicorum’ (Karl Loe-
wenstein), ,boser Daimon’ (Edgar Salin), die auch das wissenschaftliche Werk
abtun und eine weitere Beschiftigung damit als Gberfliissig erscheinen las-
sen sollten. Geschichtliche Bewegungen verlaufen indes selten einlinig, son-
dern eher dialektisch, und so hat gerade das aufSerwissenschaftliche Bemithen,
Carl Schmitt aus der Diskussion zu bringen, eher dazu beigetragen, das Inter-
esse an seinem Werk und dessen geistige Wirkung zu erhohen (von der Uber-
nahme von Begriffen und Unterscheidungen aus der Verfassungslehre in das
Grundgesetz sei dabei abgesehen).

Die ersten Untersuchungen uber Carl Schmitt nach 1945 standen — sozio-
logisch gesehen verstindlicherweise — in Zusammenhang mit dem Bemithen
um die sogenannte Bewiltigung der Vergangenheit. Sie erhielten ihren Antrieb
teils direk, teils indirekt aus der Frage nach den Ursachen dafiir, dass Deutsch-
land wihrend des ,Dritten Reiches’ je langer je mehr einer Verbrecher-Herr-
schaft ausgeliefert war und das Verbrechen sich in den Staat selbst einnistete,
mit allen katastrophalen Folgen, die sich daraus fur die Welt und Deutsch-
land selbst ergeben haben, und der Absicht, Dimme zu bauen dagegen, dass
sich ein solcher Vorgang wiederholen konne. Von daher ergab sich die Suche
nach geistigen Wegbereitern, Veranlassern, Urhebern, die es zu widerlegen,
zu entlarven und verantwortlich zu machen: kurz zu ,bewiltigen’ galt. Carl
Schmitt und sein Werk boten sich aus mancherlei Griinden an: war er doch
nicht nur einer der einflussreichsten Juristen der Weimarer Zeit, sondern
auch mit den Machthabern des Jahres 1933 ein betrichtliches Stick Weges
mitgegangen,indem er die neuen politischen Verhaltnisse in scharfer polemi-
scher Wendung gegen den Funktionalismus des liberalen Rechtsstaates juris-
tisch aufarbeitete, begriindete und zu beeinflussen suchte. So eignete diesen
Arbeiten ein mehr oder minder starkes moralisches oder ideologisches Pathos:
sie suchten auf der Grundlage nicht diskutierter Pramissen und Standpunkt-
Nahmen, wie etwa der Absolutismus des Rechtsstaates, der Unantastbarkeit
der parlamentarischen Demokratie, der Wahrheit eines ontologisch richti-
gen Menschenbildes, die Unhaltbarkeit oder Gefahrlichkeit der Lehren Carl

813

hitps://doi.org/10,5771/9783748928034-810 - am 07.02.2026, 12:02:56,



https://doi.org/10.5771/9783748928034-810
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Teil B

Schmitts zu erweisen und kamen von daher zu einer ebenso folgerichtigen
wie sachlich nicht weiterfiihrenden Polemik oder, je nach Engagement des
Autors, Entlarvung,.

Von dieser Phase der Auseinandersetzung mit Carl Schmitt setzt sich der Verf.
deutlich ab. Er sucht die sachliche Auseinandersetzung, jenseits von Polemik
oder Apologetik, und hilt diese Linie, wenn man von gelegentlichen Aus-
rutschern absieht, im groen und ganzen bis zum Ende des Buches durch.
Gegeniiber dieser Absicht melden sich allerdings zuniachst erhebliche Zwei-
fel durch die von der ersten Seite an immer wiederkehrenden Dikta Gber die
,Zwiespiltigkeit; das ,Zwielicht; die ,Unklarheit] ,Mehr- oder Doppeldeutig-
keit] ja ,Abgriindigkeit’ der Schmittschen Begriffe und Lehren. Dadurch ent-
steht der Anschein, als ob die alte Form der Auseinandersetzung nur subli-
mer und dadurch wirkungsvoller fortgefithrt werden solle. Die Lektire des
Buches zeigt jedoch, dass es sich dabei nur zum geringeren Teil um polemi-
sche Abbreviaturen handelt (dieser Tribut an den Zeitgeist konnte offenbar
nicht fehlen), iberwiegend aber entweder um die Charakterisierung wirklicher
Mehrdeutigkeiten oder verbleibende Unklarheiten im Werk Carl Schmitts (wie
z.B. beim Verfassungsbegriff der Verfassungslehre — siehe dazu S. 124-141)
oder — weit hdufiger - um den Ausdruck einer gewissen Verlegenheit des Verf.
angesichts der von ihm an manchen Stellen sehr eindrucksvoll analysierten,
an anderen Stellen teilweise oder vollig missverstandenen Begriffen und Posi-
tionen (so etwa beim Begriff des Politischen, S. 101-123) Carl Schmitts. Man
sollte die gewisse ,Zwiespiltigkeit] die dadurch auf das Buch selbst zuriick-
fillt, jedoch nicht zum Anlass nehmen, sich auf seine Sachaussage nicht ein-
zulassen (so etwa Tommissen in ARSP 51 (1965), S. 153fF.).

Was diese Sachaussage zum Werk Carl Schmitts angeht, so ist der Verf. seinen
Vorgingern an Problembewusstsein, Reflexionskraft, Interpretations- und Ver-
stehensvermogen betrichtlich tberlegen. Schon die fundierte und tiberlegene
Kritik, die er gegeniiber deren — vielfach vereinfachenden — Thesen geltend
macht (S. 14-17 — in Funoten — zu Fijalkowski und Pattloch, S. 64-65 sehr
treffend zu der verfehlten Anlage und Begriffsschwiche der Untersuchung
Peter Schneiders; S. 131 f. zu Krockow), lasst das fiir eine Dissertation aufSer-
gewohnliche Niveau erkennen, auf dem der Verf. sich bewegt. Weil er sich auf
das Werk Carl Schmitts wirklich in der Sache einlasst, gelingt es ihm auch, neue
Linien und Zusammenhinge ebenso wie unausgetragene Probleme darin auf
zudecken bzw. bewusst zu machen und ferner (ohne dass thm das selbst viel-

814

hitps://doi.org/10,5771/9783748928034-810 - am 07.02.2026, 12:02:56,



https://doi.org/10.5771/9783748928034-810
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

D. Positionierungen Bockenfordes

leicht voll bewusst geworden ist), in diesem Werk in erstaunlichem MafSe eine
Kontinuitat des Frageansatzes deutlich werden zu lassen, eines Frageansatzes,
der auf das Problem der Rechtsverwirklichung und Rechtswirklichkeit abzielt,
aus der Auseinandersetzung mit dem abstrakten, die Rechtswirklichkeit unter
sich verlierenden Normativismus der Rechtsphilosophie der Jahrhundertwende
hervorgeht und von dem aus die oftmals diskutierten oder ,entlarvten’ Wen-
dungen Carl Schmitts in seiner Grundposition sich als je neue (und zum Teil
fortschreitende) Erkenntnisse und Antworten auf eben jene Grundfragen dar-
stellen und begreifen lassen. Mit alledem stellt der Verf. wichtige Grundlagen
fiir eine sachlich-kritische Auseinandersetzung mit dem Werk Carl Schmitts
bereit, an der es der deutschen Rechtswissenschaft, insbesondere der Staats-
rechtswissenschaft, nicht zu ihrem Vorteil bis heute mangelt.

Eine solche sachlich-kritische Auseinandersetzung selbst, die Giltigkeit
beanspruchen diirfte, stellt das Buch jedoch, obwohl es sie intendiert und
etliche Anlaufe dazu macht, nur zum Tei/'7°* dar. Das hat mehrere Griinde.
Zunichst ist die Fragestellung, mit der der Verf. an das Werk herantritt, pri-
mar rechtsphilosophisch orientiert und dadurch auch eingeengt (s. S. 9-12). Das
mag fiir die frithe Schaffensperiode Carl Schmitts, die an dem entscheidenden
rechtsphilosophischen und theoretischen Problem der Rechtsverwirklichung
ihren Ausgang nimmt, und ebenso fir die letzte Periode seit 1945, wo die
Frage nach dem Recht als Nomos beherrschend in den Vordergrund tritt,noch
angemessen sein; es ist aber nicht angemessen fiir die Weimarer Zeit und die
frithen 30er Jahre, wo staatstheoretische, staatsrechtliche, geistesgeschichtliche
und politisch-soziologische Fragen fiir Carl Schmitt bestimmend werden und
bleiben, und zwar nicht zuletzt gerade auf Grund der Erkenntnisse und Ant-
worten, die sich fiir ihn in der Beschiftigung mit dem Problem der Rechts-
verwirklichung ergaben. Hier wird die rechtsphilosophische Fragestellung
und der Versuch, Carl Schmitt als ,Systemdenker’ zu interpretieren und zu
analysieren, dessen Aussagen sich als Anwendungen bzw. Konkretisierungen
einer rechtsphilosophischen Grundvorstellung begreifen lassen'’® und auf
diese befragt bzw. rickgefithrt werden konnen, notwendig unzureichend; sie
vernachlassigt tberdies die, wie fiir jedes oevre eines Juristen so auch fiir das
Werk Carl Schmitts wichtige Unterscheidung zwischen dogmatischen Arbei-

1702 [Kursive Erginzung nach Béckenférdes Korrektur in: LAV NRW R 0265 NR. 25042]
1703 [Kursive Erganzung nach Bockenfordes Korrektur in: LAV NRW R 0265 NR.25042]

815

hitps://doi.org/10,5771/9783748928034-810 - am 07.02.2026, 12:02:56,



https://doi.org/10.5771/9783748928034-810
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Teil B

ten, die an gegebene rechtliche Entscheidungen und Normierungen gebunden
sind und diese interpretieren und entfalten, und ,theoretischen’ Arbeiten, die
das Ergebnis freier Forschung sind und den eigenen Standpunkt des Autors
zum Ausdruck bringen.

Eine Schwiche in der Fragestellung des Verf. liegt weiter darin, dass die
Beziehung der juristischen Arbeit zur politisch-sozialen Wirklichkeit und
die dadurch bestimmte Eigenart der Rechtswissenschaft als praktischer (und
auch politischer) Wissenschaft nicht gentgend reflektiert ist. Das mag mit
dem eigenen, noch ziemlich stark vom Normativismus geprigten rechts-
philosophischen Standort des Verf. zusammenhéngen. Juristisches Denken
und Arbeiten besteht aber nicht darin, aus einer (Rechts-)Idee heraus system-
schaffend titig zu werden und dem ,Sein’ der Wirklichkeit ein ,reines’ recht-
liches Sollen gegeniiberzustellen, sondern hat, wie das Recht Glberhaupt, stets
Antwortcharakter, Antwortcharakter im Hinblick auf vorgegebene oder neu
entstehende, aus der geschichtlichen Situation hervorgehende politisch-sozia-
le Ordnungsprobleme, und ist von daher notwendig situationsbezogen und
politisch affiziert. Das geht zwar aus dem Buch immer wieder hervor, wird
vom Verf. zuweilen auch als Problem gesehen, ist aber nicht in seine Urteils-
bildung und Kritik und auch nicht in die Anlage des Buches eingegangen,
das eben deswegen das historisch-politische Umfeld, die ,Herausforderungen’
durch die Wirklichkeit, auf die Carl Schmitt Antworten suchte und gab, weit-
gehend aufSer Betracht lasst. Verf. erneuert so auch den von Schiile, JZ 1959,
S. 729f. erhobenen Vorwurf, Carl Schmitt habe mit vielen seiner Schriften
politisch etwas bewirken wollen, er habe sie — nach seinem eigenen Urteil —
bewusst ,,in die Waagschale der Zeit“ geworfen. Als ob der Jurist des offentli-
chen Rechts, wenn er eine bestimmte Interpretation der Verfassung vertritt,
einen zentralen Begriff der Verfassung analysiert, nicht eo ipso auch etwas
bewirken will, auch etwas politisch bewirken will — man denke fiir unsere
gegenwirtige Verfassungslage nur an die Interpretation des Art. 2 I GG und
des Verhaltnisses von Art. 21 und 38 GG, an die Bedeutung der rezipierten
Weimarer Kirchenartikel und an die Theorie vom kooperativen Foderalis-
mus. Das Ausmafl der Interessiertheit mag verschieden sein, aber das Krite-
rium fur das Abweichen vom Beruf des Rechtswissenschaftlers, insbesondere
des Staatsrechtslehrers, muss an anderer Stelle gesucht werden als der bewuss-
ten und interessierten Nahe zum politischen Geschehen der Zeit. Die Gefahr

816

hitps://doi.org/10,5771/9783748928034-810 - am 07.02.2026, 12:02:56,



https://doi.org/10.5771/9783748928034-810
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

D. Positionierungen Bockenfordes

der Rechtswissenschaft ist nicht nur Verfallenheit an die jeweilige Macht, son-
dern ebenso esoterische Beziechungslosigkeit.

Schlieflich bleibt das Problem der theologischen Beziige im Werk Carl Schmitts
vOllig unerortert. Verf. wehrt sogar die Frage danach mit einer polemischen
Angstlichkeit ab (S. 173). Man kann aber das Werk Carl Schmitts und seiner
Grundposition(en) kaum zureichend verstehen und diskutieren, wenn man
nicht die zentralen Antriebe berticksichtigt, die es der Herkunft Carl Schmitts
aus dem katholischen Volksteil der Kulturkampfzeit und seinem geistigen
Erbe verdankt, einem Erbe, dessen Wurzeln weit hinter die Restaurierung der
Scholastik und einer auf sie gegriindeten Naturrechtslehre, die sich heute in
einer eigenen Sozialideologie auslauft, zurickgreifen.

Die hier aufgezeigten methodischen Grenzen der Arbeit fithren auch dazu, dass
das Buch in der Fahigkeit des Begreifens und der sachlich-kritischen Analyse
in den einzelnen Partien nicht von gleicher Qualitit ist: neben Abschnitten
von zupackender Kraft stehen solche, wo das Missverstehen tberwiegt. Das
im einzelnen hier darzulegen, erforderte eine eigene sachlich-kritische Aus-
einandersetzung mit dem Werk Carl Schmitts, die an dieser Stelle nicht mog-
lich und nicht beabsichtigt ist.

Zu den gelungenen Partien des Buches sind meines Erachtens vor allem die
Darlegung der Ausgangssituation Carl Schmitts (S. 32-40) sowie — trotz eini-
ger Einwande in der Sache — die Behandlung seiner Auseinandersetzung mit
dem Problem der Rechtsverwirklichung, das ihn auf die Grenzphidnomene der
Diktatur und der Souveranitat fiihrte, zu rechnen. Der Versuch, diese Schaffens-
periode unter den Titel ,Rationale Legitimitit® zu subsumieren, ist freilich
nicht gegliicke (s. die ganz blasse und unzureichende Rechtfertigung dafir,
S.73/74).Ferner gehoren dazu fast alle Abschnitte des 5. Teils (Geschichtliche
Legitimitit), der die Schriften ab 1937 zum Gegenstand hat (S. 198-258). Hier
vermag der Verf. in erstaunlichem MafSe die Gedanken und Positionen Carl
Schmitts sachgerecht zur Aussage zu bringen. Das ist umso hoher anzusetzen,
als gerade die rechtsphilosophischen Gedanken im Spatwerk Carl Schmitts
mit ihrer Hinwendung zur Geschichtlichkeit, zur Raumhaftigkeit des Rechts
und zum ,Nomos“ den fachspezialistischen Juristen unserer Tage vielfach
nur als ,Geojurisprudenz’ und Flucht in den Mythos erscheinen, von der ein-
linien Reduzierung der volkerrechtlichen Schriften dieser Zeit auf eine blan-
ke Adjustierung der Hitlerschen Aufenpolitik ganz abgesehen.

817

hitps://doi.org/10,5771/9783748928034-810 - am 07.02.2026, 12:02:56,



https://doi.org/10.5771/9783748928034-810
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Teil B

Weniger gelungen ist demgegeniiber m. E. der dritte Teil (Das Legitimitats-
problem in Schmitts politischem Existentialismus, S. 185-276). Zwar finden
sich auch hier gute und weiterfithrende Analysen und Problementfaltungen,
wie etwa zum ,positiven Verfassungsbegrift’ der Verfassungslehre und zum
Problem des pouvoir constituant, aber insgesamt leidet dieser Teil am meisten
unter der verengten Fragestellung und Problemsicht des Autors. Das Kernstiick
dieses Teils, die Analyse des ,Begriffs des Politischen] ist m.E. ganz misslungen.
Auch der Verf. vermag nicht zu realisieren, dass es sich bei der Freund-Feind-
Unterscheidung weder um eine Wesensdefinition noch um eine normative
oder Inhaltsdefinition des Politischen handelt, sondern um den Versuch der
Benennung eines empirisch aufweisbaren Kriteriums,von dem her das Politi-
sche im aufersten Fall bestimmt wird und seine Eigenart erhalt. Das steht im
Text der ersten Ausgabe implizit, im Text der 2. und 3. Ausgabe ausdriicklich;
und jede Ausgabe enthélt den Satz: ,,Der Krieg ist ... natiirlich auch nicht Ziel
und Zweck (2. und 3. Ausgabe: oder gar Inhalt) der Politik, wohl aber ist er
die als reale Moglichkeit immer vorhandene Voraussetzung, die das mensch-
liche Handeln und Denken in eigenartiger Weise bestimmt.. “Es bedarf nur
einer einigermaflen sorgfiltigen Lektiire des Textes und einer gewissen Ver-
trautheit mit dessen staats- und volkerrechtlichem Begriffsfeld, um den Wall
von Missverstindnissen und Missdeutungen, der sich um diese Schrift und
ihre Thesen aufgebaut hat, zu durchstofSen. Dazu gelangt der Verf. aber in kei-
ner Weise; er nimmt die Schrift als .These’ des Autors statt als Versuch, einem
Phanomen der Wirklichkeit analytisch beizukommen. Er stellt daher die
Richtigkeitsfrage tiberhaupt nicht, sondern begniigt sich mit der Erneuerung
aller (meist von K. Lowith ibernommener), jedoch die Sache nicht treffender
Polemik. Im ubrigen mag eine Beobachtung der gegenwartigen politischen
Weltlage, sei es des Nahost-Konflikts zwischen Israel und den Arabischen Staa-
ten, sei es der Entwicklung des Rassenproblems in den USA, zeigen, ob und
inwieweit das von Carl Schmitt aufgewiesene Kriterium eine - leider nun ein-
mal so bestehende — Wirklichkeit gedanklich erfasst oder, wie Verf. meint, ein
,Kunstprodukt’ darstellt.

Bei einer Rezension steht naturgemaf die Kritik im Vordergrund. Der Rezen-
sent mochte deshalb zum Schluss ausdriicklich betonen, dass er — obwohl
er das Werk Carl Schmitts einigermaffen zu kennen meint — aus dem Buch
viel gelernt hat und seine Lektiire allen, die an einer sachlich-kritischen Aus-

818

hitps://doi.org/10,5771/9783748928034-810 - am 07.02.2026, 12:02:56,



https://doi.org/10.5771/9783748928034-810
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

D. Positionierungen Bockenfordes

einandersetzung mit dem Werk Carl Schmitts interessiert sind, empfehlen
mochte.

3. Zum Brief vom 13. Februar 1966: Diskussionsbeitrag zur Tagung der
Staatsrechtslebrervereinigung [VVDSIRL 25, 1967, S. 220-222]

Ich darf vielleicht unmittelbar an das ankntpfen, was Herr Thieme gesagt
hat. Ich méchte der These 21 von Herrn Kimminich7* auch etwas entgegen-
treten. Zwar ist der von Herrn Thieme aufgefiihrte Fall — glaube ich — noch
kein Beweisgrund dafiir, dass der Bundesprasident auch als Hiter der Ver-
fassung angesehen werden musse. Der Bundesprasident hat bei dem Kantinen-
handelsgesetz sein materielles Priffungsrecht in Anspruch genommen, das hat
damals deshalb zu keinen Weiterungen gefiihrt, weil in der konkreten politi-
schen Situation alle damit zufrieden waren, dass dieses Gesetz nicht verkiindet
wurde; deshalb ist die Sache nicht an das Bundesverfassungsgericht gegangen.
Es hitte hier durchaus ein Organstreit zwischen dem Bundesprasidenten und
dem Bundestag vor dem Bundesverfassungsgericht stattfinden kénnen. Ich
glaube aber, dass die Frage, ob der Bundesprasident Hiter der Verfassung ist,
nicht allein vom materiellen Prifungsrecht her bestimmt werden kann; es
ist hier notwendig, die von Carl Schmitt entwickelte Unterscheidung zwi-
schen der Verfassung als dem Inbegriff der politischen Grundentscheidungen
tber die Art und Form der staatlichen Einheit und den Verfassungsgesetzen
anzuwenden. Mir scheint, dass ein Bundesverfassungsgericht immer nur die
Funktion des Hiiters der Verfassung wahrnehmen kann, soweit es sich um die
Einhaltung und um die Sicherung der Verfassungsgesetze handelt, und zwar
deswegen, weil ein Gericht von seiner Aufgabe und seinen Moglichkeiten her
immer nur im nachhinein tatig werden kann; es kann prifen, ob bestimmte
Gesetze, bestimmte Maffnahmen, die getroffen worden sind, den verfassungs-
gesetzlichen Regelungen widersprechen oder nicht. Wenn es sich aber darum
handelt, dass die Verfassung im Sinne der Grundentscheidungen bedroht ist,
wird das Verfassungsgericht immer zu spat kommen. Geht es darum, dass die
Grundsubstanz der Verfassung, die den einzelnen Normierungen voraus- und

1704 [Otto Kimminich, Das Staatsoberhaupt in der parlamentarischen Demokratie, in:
VVDStRL 25 (1967), S.2-94]

819

hitps://doi.org/10,5771/9783748928034-810 - am 07.02.2026, 12:02:56,



https://doi.org/10.5771/9783748928034-810
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Teil B

zugrunde liegt, angegriffen wird, so kann diese Gefahr fiir die Verfassung nur
abgewendet werden, wenn ein Organ praventiv dagegen vorgehen kann —
ich darf als Beispiel auf die nationalsozialistische Machtergreifung verweisen.
Im Grunde war in dem Moment, als der Reichsprasident den Fihrer einer
erklart verfassungsfeindlichen Partei mit der Regierungsbildung beauftragte
und zum Reichskanzler ernannte, die Verfassungsbeseitigung im ersten Akt
schon geschehen, der zweite Akt war dann die Zustimmung des Reichstags
zum Ermachtigungsgesetz. Auch wenn wir in der Weimarer Verfassung einen
Staatsgerichtshof gehabt hitten, der die Befugnis der Normenkontrolle, die
Zustindigkeiten unseres Verfassungsgerichts gehabt hitte, hitte er an diesem
Faktum gar nichts mehr dndern konnen. Auch bei einer Kontrolle im nach-
hinein ist in einem solchen Fall nur ein Organ als Hiiter der Verfassung mog-
lich, das die Befugnis hat, aktiv politisch zu handeln.

Nun ist die verfassungstheoretische Frage, ob in einer parlamentarischen Demo-
kratie das Staatsoberhaupt in dieser Weise mit einer Befugnis, aktiv politisch
zu handeln, ausgestattet werden kann. Die Begriindung, die Herr Kimminich
fiir seine negative Antwort unter anderem gegeben hat, dass die Trennung von
Macht und Verantwortung nicht stattfinden dirfe, der ich im Ausgangspunkt
zustimme, scheint mir aber die Folgerung nicht zu tragen, denn es ist doch
nicht abzuweisen, dass auch das Staatsoberhaupt mit einer entsprechenden
Verantwortung ausgestattet werden kann, auch im Grundgesetz etwa ist ja
eine solche Verantwortung durch das Institut der Prasidentenanklage und
durch die besondere Verpflichtung, die aus dem Amtseid hervorgeht, vor-
gesechen worden. Allerdings muss man fragen, ob bei der sehr mittelbaren
Bestellung unseres Bundesprasidenten im Hinblick auf die demokratische
Legitimation er wirklich in einem solchen Ernstfall die Autoritit, die demo-
kratische Autoritat hat, um in dieser Weise tatig werden zu kénnen, oder ob
diese Autoritat nicht durch das System der mittelbaren Bestellung tiber die
Bundesversammlung auch selbst zu ,,mittelbar® geworden ist. Man kann das
aber nicht schon aus dem Begriff oder aus einer allgemeinen Vorstellung vom
Staatsoberhaupt abweisen. Wir unterliegen dann der Gefahr, dass wir uns
zu sehr von der konkreten Ausgestaltung der Stellung des Oberhaupts weg-
wenden. Geschichtlich ist ja das Staatsoberhaupt bisher immer zugleich auch
beteiligtes Organ der Exekutive gewesen, zunichst sogar Inhaber der Exeku-
tive und der Regierungsgewalt. Wenn wir nun, wie Herr Kimminich es wohl
versucht hat, davon abstrahieren und fragen, was dann noch fir das ,reine”

820

hitps://doi.org/10,5771/9783748928034-810 - am 07.02.2026, 12:02:56,



https://doi.org/10.5771/9783748928034-810
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

D. Positionierungen Bockenfordes

Staatsoberhaupt brig bleibt, dann ziehen wir uns, auch wenn wir die Frage
verfassungstheoretisch stellen, zu sehr in das Allgemeine und in die Abstraktion
zurtick. Deshalb muss man auch bei der Beurteilung solcher Moglichkeiten
davon ausgehen, dass konkret das Staatsoberhaupt doch immer in irgendeiner
Weise mit der Exekutive verbunden ist. Die Frage stellt sich dann in der Rich-
tung, woher die moglichen Gefihrdungen, die fiir eine Verfassung entstehen
konnen, tberhaupt drohen. Drohen sie aus dem Parlament, von der Exekuti-
ve, von politischen Parteien oder von einer anderen Stelle? Je nachdem kann
das Staatsoberhaupt entweder sehr wohl oder aber tiberhaupt nicht das rich-
tige Organ sein, um den Gefihrdungen entgegenzutreten.

4. Zum Brief vom 19. 12. 1978: Leserbrief in der FAZ v. 14. 12. 1978, S. 20

Kanzler-Irrtum'7%

Die in der EA.Z. vom 5. Dezember'7* wiedergegebenen Ausfithrungen des
Bundeskanzlers auf dem Parteitag der Hamburger SPD enthalten in einem
Punkt eine Fehlinformation. Von Carl Schmitt ist fiir die Weimarer Verfassung
eine Durchbrechungslehre, mit der man die Verfassung legal aus den Angeln
heben konnte, gerade nicht entwickelt worden. Vielmehr hat Carl Schmitt
gegen die damals vorherrschende, vor allen von Gerhard Anschiitz,dem maf-
gebenden Kommentator der Weimarer Verfassung, vertretene Auffassung von
der unbegrenzten Moglichkeit legaler Verfassungsinderungen die Lehre ver-
treten, dass die legale Befugnis zu Verfassungsinderungen begrenzt sei und
den Kerngehalt der Verfassung nicht beeintrichtigen diirfe. Gegeniiber der

1705 [Titel vermutl. von der Redaktion gewahlt]

1706 [Die Angst der einen und die Angst der anderen. Aus einer Rede des Bundeskanzlers
zur Extremistenfrage vor dem Landesparteitag der Hamburger SPD, in: FAZ v.5.12.1978,
S,10-11; zweiseitiger Auszug,in dem es u.a. heif$t: ,Wenn man Leute, die keine Demo-
kraten sind, zu Professoren macht, dann muss man sich nicht wundern, dass sie han-
deln, wie damals Carl Schmitt, der als beamteter Hochschullehrer das Katheder nutzt,
um seinen Studenten und den tbrigen Juristen des Reiches klarzumachen, wie man
ganz legal die Weimarer Reichsverfassung aushebeln kénnte — Durchbrechungslehre!
Es ist nicht so, als ob die Nichtdemokraten im Staatsdienst damals keine Rolle ge-
spielt hdtten beim Untergang der Weimarer Demokratie]

821

hitps://doi.org/10,5771/9783748928034-810 - am 07.02.2026, 12:02:56,



https://doi.org/10.5771/9783748928034-810
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Teil B

damals ebenfalls Gberwiegend anerkannten und in der Staatspraxis verfolgten
These, dass im Rahmen méglicher Verfassungsinderungen auch Verfassungs-
durchbrechungen zulassig seien, hat Carl Schmitt deutliche Vorbehalte gel-
tend gemacht. (Verfassungslehre 1928, Seiten 102 ff., Seite 108; Legalitit und
Legitimitat 1932, Seiten'’"” 148ff.)

Professor Dr. Ernst-Wolfgang Bockenforde, Freiburg

S. Zum Brief vom 29. Januar 1980: Artikel: ,,Politische Theologie — Begriff und
Bedeutung* (Fassung von 1981)'7%

Politische Theologie — Begriff und Bedeutung

Der Ausdruck ,Politische Theologie“ ist gangig geworden. Nicht nur inner-
halb der Theologie und Rechtswissenschaft und der politischen Philosophie
wird von politischer Theologie gesprochen, auch in der geistig-politischen Aus-
einandersetzung der Zeit hat sie ihren Ort erhalten. Wirkmachtige religios-
politische Ideen- und Handlungsprogramme wie die ,,Theologie der Revolu-

1707 [Das Buch hat nur 98 S.; gemeint sind wohl S. 48fFf, mit Ausfithrungen zum Anschiitz-
Kommentar.]

1708 Politische Theologie — Begriff und Bedeutung. Vollstindiger Abdruck der Fassung in
der NZZ Nr. 123 v. 30./31. Mai 1981, S. 69; der Artikel von 1981 ist etwa 3/8 kiirzer
als der Abdruck: Politische Theorie und politische Theologie. Bemerkungen zu ihrem
gegenseitigen Verhaltnis, in: Revue européene des sciences sociales et Cahiers Vilfre-
do Pareto 19 (1981),Nr. 54/55,S.233-243; auch in: Der Furst dieser Welt. Carl Schmitt
und die Folgen, hrsg. Jacob Taubes, Paderborn 1983, S. 16-25; Kirchlicher Auftrag
und politisches Handeln. Analyse und Orientierungen, Freiburg 1989, S. 146-158);
es fehlen hier im Artikel der erste Teil (,,Politische Theologie als Moment politischer
Theorie*) mit Ausfihrungen zur ,Einklammerung® (Marx) und ,Riickkehr* (Weber)
der ,,Gottesfrage®sowie die abschlieSende Bezugnahme auf das ,,Beispiel“von Johan-
nes Paul II. Bockenfordes Brief v. 29. Januar 1980 an Schmitt legt allerdings nahe, dass
die Begriffsbestimmung schon auf das aktuelle Beispiel hingefithrt war. Schmitts Be-
merkungen vom 8. Februar 1980 zu den ,Homburger Thesen® scheint Bockenforde
mit seinen lingeren Ausfithrungen zu Max Weber beriicksichtigt haben. Der NZZ-
Artikel dirfte also ein gekirzter Vorabdruck aus dem Beitrag fiir den Taubes-Sammel-
band und keine frihere Vorfassung sein. Im Briefwechsel ist er nicht weiter erwahnt.

822

hitps://doi.org/10,5771/9783748928034-810 - am 07.02.2026, 12:02:56,



https://doi.org/10.5771/9783748928034-810
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

D. Positionierungen Bockenfordes

tion“und die ,Theologie der Befreiung® vor allem in Latein- und Siidamerika
verbreitet, verstehen sich als Erscheinungsform politischer Theologie. Und
auf die unruhige junge Generation, die vielfach nicht kirchlich engagiert,
gleichwohl aber nicht a-religios ist, tibt gerade die politische Theologie eine
besondere Anziehungskraft aus.

Was aber meint politische Theologie? Handelt es sich um eine voribergehende
Modeerscheinung, Ausdruck eines plotzlich aufgekommenen Bediirfnisses
nach religios-theologischer Legitimation politischer Handlungsziele? Oder ist
sie ein neuer Ausdruck der ungeachtet aller Sakularisation und Weltlichkeit
der heutigen politischen Gemeinwesen nie authebbaren inneren Beziechung
von Politik und Religion, die, nachdem sie eine Zeitlang aus dem geistigen
Bewusstsein weithin verdringt war, nun mit neuem Akzent wieder aktuali-
siert wird? Ist politische Theologie, so gesehen, unentrinnbar, solange Reli-
gion, genauer und bezogen auf unseren Kulturkreis: der christliche Glaube,
eine lebendige, Denken und Handeln der Menschen pragende Kraft darstellt?

Bedeutungsgehalt des Begriffes

Betrachtet man die gegenwartige politische Theologie und die Auseinander-
setzung um sie unter dieser Fragestellung, gilt es zunachst, sich tiber die ver-
schiedenen Bedeutungsgehalte des Wortgebrauchs politische Theologie zu
vergewissern. Der Ausdruck politische Theologie wird namlich heutzutage
nicht einheitlich, sondern in verschiedener sachlich-systematischer Bedeutung
verwendet.

Juristische politische Theologie

Als 1922 der Begriff ,Politische Theologie“ durch die gleichnamige Schrift
von Carl Schmitt in die wissenschaftliche Diskussion eingefithrt wurde, stand
im Mittelpunkt die Analyse der tragenden juristisch-politischen Begriffe des
modernen Staatsdenkens. Politische Theologie bezeichnete hier den Vor-
gang der Uebertragung theologischer Begriffe auf den staatlich-juristischen
Bereich. ,Alle prignanten Begriffe der modernen Staatslehre sind sikulari-
sierte theologische Begrifte, lautete die seither vielfach bestatigte Kernthese.

823

hitps://doi.org/10,5771/9783748928034-810 - am 07.02.2026, 12:02:56,



https://doi.org/10.5771/9783748928034-810
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Teil B

Einen solchen Vorgang der Begriffsiibertragung sah Carl Schmitt exempla-
risch in der Ausbildung des staatlichen Souverinititsbegriffs und der Theo-
rie der Volkssouveranitat vollzogen. Hier wurden Attribute, die theologisch
zur Kennzeichnung der Allmacht Gottes, seiner Schopferkraft, des Ursprungs
der Normen in ihm dienten (potestas absoluta, creatio ex nihilo, norma nor-
mans, potestas constituens ...), teils auf die Staatsgewalt und ihren Inhaber,
teils auf das Volk als Triger politischer Herrschaftsgewalt iibertragen. Diese
wurden damit in den Besitz vordem nur dem Gott der christlichen Offen-
barung zuerkannter Positionen und Eigenschaften gesetzt.

Politische Theologie in diesem Sinn meint eigentlich nicht theologische Aus-
sagen, sondern eine Begriffssoziologie, und zwar eine Soziologie juristischer,
genauer: staatsrechtlicher Begriffe. Diese werden ihrer beanspruchten auto-
nomen Eigenstindigkeit entkleidet und auf ihre soziologische Basis, die sich
als Umbesetzung theologischer Positionen erweist, zuriickgeftihrt. Bei dieser
Form politischer Theologie spricht man daher richtigerweise von juristischer
politischer Theologie.

Institutionelle politische Theologie

Daneben wird unter politischer Theologie der Inbegriff der Aussagen eines
Gottesglaubens Giber den Status, die Legitimation, die Aufgabe und allenfalls
Struktur der politischen Ordnung verstanden, einschliesslich des Verhalt-
nisses der politischen Ordnung zur Religion. Politische Theologie in dieser
Bedeutung ist nicht allein, aber sehr nachhaltig im Bereich der christlichen
Religion beziehungsweise ihrer Bekenntnisse verbreitet. Denn die christliche
Religion beschrankt sich nicht auf Gottesverehrung in Form eines Kults, sie
enthilt dartber hinaus eine in nahezu alle Bereiche menschlichen Handelns
ausgreifende Lebenslehre mit normativem Akzent sowie eine Interpretation
der umgebenden Lebenswirklichkeit der Menschen (,Welt“). Daraus ergeben
sich Aussagen/Lehren, die die Ordnungen des politischen Zusammenlebens,
deren Status (im Rahmen der theologischen Weltinterpretation), Aufgaben und
Kompetenzbereich sowie Legitimation betreffen. Es gibt in der Geschichte der
abendlindischen Christenheit zahlreiche Ausformungen dieser Art Theologie.
Angefangen von Augustinus’ Reich-Gottes-Idee mit der Unterscheidung von
Civitas Dei und Civitas Terrana tuber die Zwei-Schwerter-Lehre Papst Gelasi-

824

hitps://doi.org/10,5771/9783748928034-810 - am 07.02.2026, 12:02:56,



https://doi.org/10.5771/9783748928034-810
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

D. Positionierungen Bockenfordes

us’I1., das hierokratische System Papst Innozenz’ I1I., die Zwei-Reiche-Lehre
Martin Luthers bis hin zu Thomas Hobbes’ ,,Christian Commenwealth® und
Hegels politische Christologie. Aber auch die Staatslehre Papst Leos XIII.,
Karl Barths Thesen tiber Christengemeinde und Buirgergemeinde sowie die
neue politische Theologie des Zweiten Vatikanischen Konzils gehdren in die-
sen Zusammenhang. Immer geht es um (theologischen) Status, Legitimation
und Aufgaben der politischen Ordnung und das Verhiltnis von kirchlicher
und politischer Gewalt beziehungsweise kirchlichen und politischen Instan-
zen. Politische Theologie in diesem Sinn ist ihrem sachlichen Gehalt nach
institutionelle politische Theologie.

In einem weiter verengten Sinn ist dieser Begriff von politischer Theologie
von Erik Peterson in seiner berithmt gewordenen, indirekt gegen Carl Schmitt
gerichteten Schrift ,Der Monotheismus als politisches Problem® verwendet
worden. Politische Theologie bezeichnet danach nur die theologische Recht-
fertigung césaropapistischer oder sonstiger politischer Einherrschaft. Eine sol-
che Rechtfertigung erklarte Peterson wegen des Trinititsdogmas der christ-
lichen Religion fiir christlich-theologisch unmoglich und baute darauf seine
zu weit greifende These von der Erledigung aller politischen Theologie durch
den trinitarischen Gottesbegriff der christlichen Offenbarung auf.

Appellative politische Theologie

Politische Theologie meint schliesslich die Interpretation der christlichen
Offenbarung im Hinblick auf das von ihr geforderte Engagement der Chris-
ten und der Kirche fiir die politisch-soziale Ordnung (und deren Verinderung)
als Verwirklichung christlicher Existenz. Entstanden ist diese Form politischer
Theologie zunichst aus einer polemischen Absetzung gegeniiber einer lange
Zeitvorherrschenden sogenannten privatistischen Theologie, fiir die die Rea-
lisierung christlicher Existenz primir in individueller Gotteserfahrung, indivi-
duellem Glaubensleben und individuell-personlicher Vervollkommnung sich
vollzieht. Demgegentber werden die Anrufe und Impulse der christlichen
Offenbarung fiir das soziale und politisch relevante Verhalten der Christen,
das Engagement fiir Nachstenliebe, (soziale) Gerechtigkeit und Befreiung von
Unterdriickung in den Vordergrund gestellt. Daraus wird, unter Ankntpfung
an die Kritik der bestehenden gesellschaftlichen Zustinde, mehr oder weni-

825

hitps://doi.org/10,5771/9783748928034-810 - am 07.02.2026, 12:02:56,



https://doi.org/10.5771/9783748928034-810
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Teil B

ger kategorisch die theologische Legitimation bestimmter politischer Initia-
tiven beziehungsweise Aktionen abgeleitet.

Zur politischen Theologie in diesem Sinn gehoren in Deutschland vornehm-
lich die Arbeiten von J. B. Metz und seiner Schule, ferner die schon erwihnte
Theologie der Revolution und Theologie der Befreiung, wie sie in Latein-
und Siidamerika verbreitet und teilweise vom Weltkirchenrat in Genf auf
genommen worden ist. Es handelt sich nicht um eine Theologie der Politik
und der politischen Ordnung, sondern um eine Begriindung und Ausformung
des glaubensmotivierten politisch-sozialen Engagements der Christen. Diese
politische Theologie zielt unmittelbar auf Handlung und Aktion. In diesem
Sinn ist sie eine (ethisch motivierte) appellative politische Theologie.

Sachlich-systematische Zusammenhinge

Diese verschiedenen Bedeutungsgehalte politischer Theologie sind unter-
einander nicht beziehungslos, vielmehr bestehen zwischen ihnen sachlich-
systematische Zusammenhange.

Die juristische Theologie als Vorgang der Begriffsiibertragung von der theo-
logischen in die staatsrechtlich-politische Sphare kann von den Fragestellungen
und Aussagen der institutionellen politischen Theologie her kritisiert und
auch disqualifiziert werden. Denn die Begriffsiibertragung, die die juristische
politische Theologie praktiziert, ist nicht nur eine Uebernahme von Begriffen,
sondern darin zugleich eine Uebernahme von Positionen. Diese Positions-
tibernahme, wie sie in der Ausbildung der Begriffe Souverénitit, majestas, Omni-
potenz der Staatsgewalt, pouvoir constituant und dhnliches stattfanden, lassen
sich theologisch — im Sinne institutioneller politischer Theologie — durchaus als
prometheischer Vorgang (dis-)qualifizieren, als Abfall vom Glauben dadurch,
dass die Menschen sich selbst (Volkssouveranitit) und ihren Gebilden gott-
liche Attribute zuerkennen und sich damit der Herrschaft Gottes entziehen.

826

hitps://doi.org/10,5771/9783748928034-810 - am 07.02.2026, 12:02:56,



https://doi.org/10.5771/9783748928034-810
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

D. Positionierungen Bockenfordes

Zwischen institutioneller und appellativer politischer Theologie besteht ein
Verhaltnis wechselseitiger Einwirkung und Verwandtschaft. Die Aussagen der
institutionellen politischen Theologie Gber Status, Legitimation, Aufgabe und
eventuell Struktur der politischen Ordnung motivieren und bestimmen auch
Artund Inhalt des politischen Verhaltens und Engagements der Glaubigen. Als
Beispiel dafiir sei nur auf die Zwei-Reiche-Lehre Luthers sowie seinen theo-
logischen Begriff der weltlichen Obrigkeit und deren Auswirkungen auf das
politische Verhalten und die Gehorsamsbereitschaft evangelischer Christen
verwiesen. Entsprechendes lésst sich fiir die Staatslehre Papst Leos XIII. und
das politische Verhalten vieler katholischer Christen dartun. Auf der anderen
Seite haben die theologischen Aussagen iiber das in der christlichen Heils-
botschaft angelegte, von ihr geforderte politisch-soziale Engagement der Glau-
bigen notwendigerweise Auswirkungen auf den Status, die Legitimation, die
zuerkannten Aufgaben und eventuell auch die Struktur der politischen Ord-
nung. Denn diese wird von den darin aufgestellten Handlungszielen und —
impulsen in ihrem Status mitdefiniert, in eine bestimmte Zweckbeziehung, Auf-
gabenbegrenzung und anderes mehr hineingestellt. Das gleiche Sachproblem,
namlich das (theologisch motivierte und bestimmte) Verhalten der Christen
und der Kirche zu und in den politischen Ordnungen, wird in der institutio-
nellen politischen Theologie institutionell vermittelt, in der appellativen poli-
tischen Theologie unmittelbar handlungsorientiert in Blick genommen. Es
ist daher folgerichtig, dass in einer Zeit, in der politisches und soziales Leben
vorwiegend in Institutionen sich ausprigte und seine Ordnung fand — und das
gilt bis weit ins 19. Jahrhundert hinein -, die institutionelle politische Theo-
logie im Vordergrund stand, wihrend im heutigen demokratischen Zeitalter,
wo das politische und soziale Leben nach einem weitgehenden Abbau ver-
mittelnder Institutionen stark durch Aktion und Bewegung gepragt ist, die
appellative politische Theologie zunehmend das Feld besetzt.

827

hitps://doi.org/10,5771/9783748928034-810 - am 07.02.2026, 12:02:56,



https://doi.org/10.5771/9783748928034-810
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Teil B

3.

Die institutionelle politische Theologie steht in einer hermeneutisch-theo-
logischen Tradition, die bis auf die antike Polisreligion und —theologie zurtick
reicht, deren Formelemente lange Zeit in ihr wirksam waren. Sie ist aber in
ihrem Kern genuine Interpretation der gottlichen Offenbarung, wird immer
darauf zuriickgewiesen und muss sich stets daraus begriinden. Mit der appella-
tiven politischen Theologie ist ihr der theologische Ausgangspunkt gemeinsam:
beide haben darin den gemeinsamen Nenner, dass sie theologisch orientierte
Formen politischer Theologie sind. Dieser theologische Ausgangspunkt lasst es
auch als unmoglich erscheinen, dass diese Form politischer Theologie je auf
hoéren oder ,erledigt“ werden kann, solange es Theologie gibt und die christ-
liche Offenbarung eine solche ist (und als solche verstanden wird), deren Inhalt
auch das weltorientierte Verhalten der Christen mit umfasst.

Die Unentrinnbarkeit politischer Theologie

Gleichwohl kann die Frage gestellt werden — und darauf zielt ein Teil der gegen-
wartigen Diskussion um die politische Theologie —, ob der richtige Inhalt poli-
tischer Theologie nicht von solcher Art ist beziehungsweise sein masste, dass
sich eine genaue Abgrenzung der Bereiche Religion — Politik, geistlich — welt-
lich, Kirche — Staat vornehmen lésst. Der Versuch einer solchen Abgrenzung
ist seit den geistigen Auseinandersetzungen des Investiturstreits immer wie-
der gemacht worden. Die wechselnden Ergebnisse waren beeinflusst vom
Standort der beteiligten Personen und Institutionen, insbesondere von der
Interpretationsmacht, die die Kirche(n) und ihre Theologie auf der einen, die
Trager der politischen Ordnung und ihrer legistischen und spiter vernunft-
rechtlichen Theoretiker auf der anderen Seite erfolgreich zu behaupten und
zu verteidigen wussten. In diesen Auseinandersetzungen ging es weniger um
abstrakte Begriffe als um die Kompetenzbereiche von Instanzen und Institu-
tionen, die fir sich die Interpretation dessen, was geistlich (kirchlich) und was
weltlich (politisch) ist, in Anspruch nahmen. Der Anschein — oder die Hoff-
nung -, dass im Zeichen des modernen Verfassungsstaats, der Religionsfreiheit
gewihrt, und der heutigen Kirchen, die diese Religionsfreiheit anerkennen
und in Anspruch nehmen, die alte Spannung ihre Auflosung findet und ein

828

hitps://doi.org/10,5771/9783748928034-810 - am 07.02.2026, 12:02:56,



https://doi.org/10.5771/9783748928034-810
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

D. Positionierungen Bockenfordes

unproblematisches Nebeneinander von Religion und Politik ermdglicht wird,
trigt. Zwar ist es gelungen, nach der einen und anderen Seite gewisse Bereiche
aus einem moglichen Konflikt- und Spannungsfeld auszugliedern, wie etwa
kirchlichen Kultus und kirchliche Aemtervergabe oder die Fille ,rein welt-
licher“staatlicher Gesetze. Aber es bleibt der weite Bereich der ,,res mixtae® die
unaufhebbar einen geistlichen und weltlichen Aspekt zugleich haben. Auch
ein moderner liberaler Verfassungsstaat, fiir den geistliche Zwecke ausserhalb
seines Befugniskreises liegen, wird fiir sich die Kompetenz beanspruchen, zu
bestimmen, wo die politische Sphire, die seiner Befugnis unterliegt, beginnt
und wie weit sie reicht. Und eine Kirche, die ihre Selbstgewissheit nicht ver-
loren hat, wird (in Wahrnehmung der Religionsfreiheit) ihre Lehre und Theo-
logie auch dort zur Geltung bringen, wo diese aus sich heraus den politischen
Bereich berthrt oder in ihn eingreift. So ist auch im liberalen Verfassungs-
staat und bei kirchlich wie staatlich, religiés wie politisch anerkannter und
eingehaltener Religionsfreiheit eine gegenstandliche Bereichsabgrenzung zwi-
schen Religion und Politik — und damit deren problemloses Nebeneinander
- nicht zu erwarten.

Warum? Der Grund ist einfach, aber er bedarf wegen der offenbaren Schwierig-
keit, ihn zu akzeptieren und zu begreifen, immer wieder der Hervorhebung;:
Das Politische ist kein abgrenzbarer Gegenstandsbereich, der neben oder unter-
halb des religidsen Bereichs steht, es stellt vielmehr ein Beziehungsfeld dar,
das durch einen bestimmten Intensitatsgrad der Assoziation oder Dissoziation
gekennzeichnet ist, der sein ,,Material“ aus allen Sach- und Lebensbereichen
beziehen kann (Carl Schmitt). Auch die Religion, genauer: Glaubensinhalte,
religiése Grundeinstellungen, religios-theologische Lehren und Verhaltens-
angebote konnen immer wieder, je nach der gegebenen Situation, in das Bezie-
hungs- und Spannungsfeld des Politischen geraten. Religion und Theologie
konnen dem nicht entgehen wollen, indem sie sich auf ,,rein” religios-theo-
logische Aussagen und Lehren beschrinken: das wére nichts anderes als der
Uebergang zu einer verkirzten, politisch angepassten Religion beziehungs-
weise Theologie. Gerade indem sie sich unverkiirzt, allein ihrem eigenen Auf-
trag und Inhalt verpflichtet, zur Geltung bringen, 16sen sie politische Wirkun-
gen (und eventuell Verdnderungen) im Zusammenleben der Menschen aus,
treten damit aber auch in das politische Spannungs- und Beziehungsfeld ein.
Der (auch) politische Charakter politischer Theologie ist somit unentrinnbar.

829

hitps://doi.org/10,5771/9783748928034-810 - am 07.02.2026, 12:02:56,



https://doi.org/10.5771/9783748928034-810
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Teil B

6. Aus: Carl Schmitt in der Diskussion (Vortrag von 1997)'7%

[...] Der Umfang der Diskussion, die tiber und mit Carl Schmitt gefithrt wird,
ist erstaunlich. Nicht nur, dass Carl Schmitt unbefangen zustimmend oder
kritisch zitiert werden kann und wird — es ist kaum langer als eine Dekade
her, dass eine nicht kritisch-abwertende Anfiihrung von Carl Schmitt den
Autor weithin einem Rechtfertigungsdruck aussetzte und leicht den Verdacht
begriindete, dass er — offen oder verdeckt — ein ,,Schmittianer“ und deshalb zur
Abwehr von Gefahren fiir die Demokratie besonders zu beobachten sei. Auch
Aufsitze und insbesondere Monographien zu Carl Schmitt nehmen in einer
Weise zu, die man noch vor 10 Jahren, kurz nach dem Tode Carl Schmitts,
nicht fiir moglich gehalten hitte, nicht zu reden von den steten Neuauflagen
vieler seiner Schriften und den zahlreichen Ubersetzungen. [...] Welches aber
sind die thematischen Linien der so intensiv gewordenen Diskussion mit und
tber Carl Schmitt? Lassen sich solche Linien ausmachen?

Helmut Quaritsch hat vor Jahren anhand der Aufsatzsammlung ,,Positio-
nen und Begriffe“ von Carl Schmitt dessen Positionen und Begriffe naher zu
bestimmen gesucht.'”'® Dabei hat er als entscheidende Pragungen Carl Schmitts,
die entsprechenden Niederschlag in seinen Schriften gefunden haben, neben
dem Katholiken den Nationalisten, den Etatisten und - fiir die Jahre 1933 bis
36 — den Konvertiten herausgestellt. Ich mochte daran — fragend und auch
infrage stellend — ein Stiick entlang gehen.

a) Carl Schmitt als ,Nationalist — die seither gefiihrte Diskussion kommt
darauf — mit Ausnahme vielleicht von Gunter Maschke — kaum zurtick. Carl
Schmitt stellt fiir sie kein herausforderndes, zu naherer Erorterung reizendes
Thema dar. Mir scheint, sie tut recht daran. Gewiss hat Carl Schmitt vor und
wihrend der Weimarer Zeit national gedacht, wie die meisten Deutschen
damals national dachten; seine entschiedene Gegnerschaft gegen den Ver-
trag von Versailles, die daraus herrithrende Kritik am Volkerbund und den

1709 ErnstWolfgang Bockenforde, Carl Schmitt in der Diskussion, in: Martina Wittkopp-
Beine (Hg.), Carl Schmitt in der Diskussion. Beitrage zur Plettenberger Stadtgeschichte
Bd. 4, Plettenberg 2006, S. 59-67; der vorliegende Text wurde um den halben Umfang
gekiirzt: um einleitende Bemerkungen zur Gedachtnispflege in der Stadt Plettenberg,
statistische Hinweise auf die publizistische Prasenz Schmitts sowie zur positiven Ver-
sachlichung der Debatte im Umgang mit einem , Klassiker*

1710 Helmut Quaritsch, Positionen und Begriffe Carl Schmitts, 2. erw. Aufl. Berlin 1995

830

hitps://doi.org/10,5771/9783748928034-810 - am 07.02.2026, 12:02:56,



https://doi.org/10.5771/9783748928034-810
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

D. Positionierungen Bockenfordes

Rheinlanden als Objekt internationaler Politik sind bekannt und in etlichen
seiner Schriften dokumentiert. Aber das bedeutet nicht, dass die Nation und
die Zugehorigkeit zu ihr fiir ihn eine die menschliche Existenz in ihrem Kern
prigende GrofSe darstellte, sozusagen etwas sikular Heiliges, das den Gang der
Geschichte bestimmt und von dem aus politisches Geschehen und mensch-
liche Existenz ihre Sinndeutung erfahren. Was heute nationalistisch klingen
mag, muss in den Kontext und das geistige Klima der Zeit gestellt werden;
beide waren definiert durch die entschiedene Feindschaft aller relevanten
politischen und gesellschaftlichen Krifte gegen den Vertrag von Versailles.
Ein Zitat mag das verdeutlichen:

»Man hat das deutsche Volk ausgehungert und zu Boden geworfen. Von dem
Zusammengebrochenen (Volke) hat man ein Schuldbekenntnis erpresst,
ihm Bedingungen auferlegt, die seine nationale und staatliche Existenz
vernichten, seine Wirtschaft zerstoren, Millionen einem langsamen Tode
preisgeben, den Rest in unertraglicher Knechtschaft und Sklaverei hal-
ten. In der europiischen Geschichte des Mittelalters und der Neuzeit gibt
es kein Dokument, das so allen menschlichen, allen christlichen Grund-
satzen Hohn spricht wie das Diktat von Versailles:*

Wer konnte dies wann gesagt oder geschrieben haben? Konnte er — aus heu-
tiger Sicht — in das politische Spektrum anders eingeordnet werden denn als
Angehoriger der Rechten, ja der extremen Rechten? Das Zitat entstammt der
Eroffnungsrede, die Konrad Adenauer als Prasident des Minchener Katholiken-
tages 1922 gehalten hat.'"

b) Carl Schmitt — der Etatist, dieses Thema erregt zunehmend Interesse. Warum,
in welcher Weise, mit welchem Ziel begriindete, unterstiitzte, legitimierte, ver-
teidigte Carl Schmitt den Staat als politische Ordnungsform, und wie lange
tat er es? Was macht fiir ihn den Begriff des Staates aus, seine Grundlage und
Voraussetzung und was bestimmt seinen Ort im politischen Beziehungsfeld?
Warum bricht die Verteidigung des Staates, der geistig-politische Kampf fiir
ihn schliefSlich ab, miindet in die Einsicht und die mit dem Pathos der End-

1711 Dokumentiert in: E.R. Huber / W. Huber (Hg.), Staat und Kirche im 19. und 20. Jahr-
hundert, Bd. 4: Staat und Kirche in der Zeit der Weimarer Republik, Berlin 1988,
S.389f

831

hitps://doi.org/10,5771/9783748928034-810 - am 07.02.2026, 12:02:56,



https://doi.org/10.5771/9783748928034-810
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Teil B

gultigkeit vorgetragene Feststellung: ,,Die Epoche der Staatlichkeit geht jetzt
zu Ende. Dariber ist kein Wort mehr zu verlieren'7"2

Immer wieder werden diese Fragen — von unterschiedlichen Ausgangspunkten
her — gestellt, erortert und in der Analyse und Reflexion der einschlagigen
Schriften zu beantworten gesucht. Natiirlich sind die Antworten und Ergeb-
nisse nicht einheitlich. Aber es zeigt sich, wie weit die hierauf bezogene Aus-
einandersetzung mit dem Werk Carl Schmitts geeignet ist, eine ganze Epoche
des Nachdenkens tiber politische Einheitsbildung und Einheitsbewahrung in
den Griff zu bekommen. Nicht wenige Autoren verstehen das staats- und ver-
fassungstheoretische Werk Carl Schmitts als fundamentale Kritik der geisti-
gen und politischen Grundlagen des wesentlichen Liberalismus, durch den
die Grundlagen politischer Einheit und Einheitsbildung im Staat und durch
den Staat aufgelost wiirden. Auf der anderen Seite stellt sich heraus, dass und
wie sehr Carl Schmitts Eintreten fiir den Staat sich auf den Staat als eigen-
stindige politische Ordnungsmacht mit eigener Autoritit bezieht, nichtauf den
Staat als ein Stiick Selbstorganisation der Gesellschaft, und dass die Moglich-
keit und Wirklichkeit eines solchen Staates fiir ihn gebunden ist an eine Ver-
bindung von Herrschaft und Transzendenz. Ohne eine solche wird der Staat
nur eine Form von Macht und Willen zur Macht, eine Hohlform, unfihig,
politische Einheit jenseits bloffer Machtzusammenbildung zu bilden. Spricht
sich darin, wie mit Recht gefragt worden ist, eine ,,Unhintergehbarkeit“ der
politisch-theologischen Perspektive im Staats- und Verfassungsdenken aus?
Dies konnte auch den Weg weisen, warum Carl Schmitt bald nach 1933, ver-
starkt nach 1945 so unvermittelt — auch fiir seine Schiiler wohl tiberraschend
— das Ende der Epoche der Staatlichkeit diagnostiziert hat. War nicht in den
Kampfen und Auseinandersetzungen wihrend und insbesondere zu Ende der
Weimarer Republik manifest geworden, dass der Staat, nicht nur der Weimarer
Staat, sondern die demokratischen Staaten Europas tiberhaupt, zur Idee-Repra-
sentation nicht linger fihig waren und sind, auch jeder Mythos des Staates
zusammengebrochen war, und all dieses,zumal in der geistigen Situation nach
1945, nicht wieder eingeholt, sozusagen restauriert werden konnte und kann?
c) Carl Schmitt als ,Konvertit“ — dies betrifft die Zeit und die Publikatio-
nen von 1933 bis 1936/37. Aber diese Kennzeichnung in dem so eindrucks-
vollen Essay von Quaritsch ist fir mich ein Fehlgriff. Carl Schmitt hétte ihm

1712 Carl Schmitt, der Begriff des Politischen, 3. Aufl. Berlin 1963, S. 10

832

hitps://doi.org/10,5771/9783748928034-810 - am 07.02.2026, 12:02:56,



https://doi.org/10.5771/9783748928034-810
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

D. Positionierungen Bockenfordes

geschrieben: Lieber Helmut Quaritsch, wie kommen Sie dazu, mich als Kon-
vertiten zum Nationalsozialismus zu bezeichnen? Wissen Sie nicht, wie sehr
ich stets gegen Konversionen eingestellt war und bin, auch gegentber Kon-
versionen zur katholischen Kirche, und kennen Sie nicht ex captivitate salus?
Ist es so schwer, diesen Text zu entschlisseln?- Gewiss kennt er ihn, aber
womoglich war es der Versuch, durch einen neuen Begriff dem verbreiteten
Klischee vom Opportunisten oder machtbeflissenen Anpasser etwas entgegen-
zusetzen. Wie immer, Konvertit meint einen Wechsel des Glaubens oder der
Uberzeugung von innen her, und darauf aus den literarischen und publizis-
tischen Auflerungen dieser Jahre riickzuschlieSen, geht sicher fehl. Auch ver-
tragt es sich nicht mit der Kennzeichnung Carl Schmitts als Katholik. Wer
zum Nationalsozialismus wirklich konvertierte, musste sein Katholischsein
aufgeben, ihm abschworen. Das wird fir Carl Schmitt — auch fir die Jahre
1933-36 — niemand behaupten.

Was aber dann? Vielleicht lisst sich die Position, die Carl Schmitt in dieser
Zeit einnahm, am ehesten als die des Mitspielers charakterisieren, des Mit-
spielers mit Engagement. Das kniipft an den belegbaren Tatbestand an, lasst
indes den Antrieb, die Motivation, die zum Mitspielen fiihrte, offen und eben-
so das dabei verfolgte Ziel.

d) Diese Diskussion der letzten Jahre bleibt dabei freilich nicht stehen. Sie
fragt und sucht auch nach dem tragenden Grund, dem roten Faden, der das
wissenschaftliche Werk Carl Schmitts in seinen so unterschiedlichen Positions-
nahmen und sein publizistisches Wirken irgendwie zusammenhilt und plau-
sibel zu erklaren vermag. Manchen wird das als ein vergebliches Bemiihen
erscheinen, aber der Versuch dazu wird gemacht, und zwar seit dem Erscheinen
des ,,Glossarium*® verstarkt. In diesen Zusammenhang gehort die Diskussion
um Carl Schmitt als ,,politischen Theologen® Sie hat in den letzten Jahren
viel Aufsehen erregt,auch gelegentlich Verwirrung hervorgerufen. Um solcher
Verwirrung nicht anheim zu fallen, muss man unterscheiden: Politische Theo-
logie betrifft einmal die Ubertragung theologischer Begriffe in staatsrechtliche
Begriffe und die damit verbundenen Umbesetzungen; sie betrifft zum ande-
ren theologische Lehren und Uberzeugungen, die die Beurteilung politischer
Ordnungsformen sowie des politisch-geschichtlichen Geschehens allgemein
und in seinen konkreten Erscheinungsformen zum Gegenstand haben und
auf bestimmte Verhaltensweisen, ein bestimmtes Handeln gegeniiber solchen
Formen und Erscheinungen abzielen. In diesem zweiten Sinn hat wohl Hein-

833

hitps://doi.org/10,5771/9783748928034-810 - am 07.02.2026, 12:02:56,



https://doi.org/10.5771/9783748928034-810
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Teil B

rich Meier als erster — noch vor Bekanntwerden des Glossarium — in Schmitt
sehr entschieden einen politischen Theologen gesehen.!”*3

Damit ist gesagt, dass die letzten Antriebe zu seinem Wirken und seinem
wissenschaftlichen Werk, gerade auch in den wechselnden Positionsnahmen,
aus seinem Glauben, aus einer theologischen Welt—, Daseins- und Geschichts-
deutung stammen, die fir ihn — sich durchhaltend - existentielle Bedeutung
hatte. Das wurde und wird nun zum Teil dahin missverstanden, als ob Carl
Schmitt zum Theologen stilisiert und sein vielfach verzweigtes Oevre ledig-
lich als Ausfluss und Mittel, theologische Positionen und Aussagen zu ent-
falten, erklart werden solle und so Carl Schmitt den Juristen, den Staats- und
Volkerrechtlern und auch den Politiktheoretikern streitig gemacht werde.
Doch darum geht es nicht. Macht man sich die Deutung Heinrich Meiers,'”**
die inzwischen vermehrt vorgetragen wird, zu eignen — und es sprechen nach
meiner Auffassung, auch aus vielen personlichen Gesprichen mit Schmitt,
gute Griinde dafiir, sie sich zu eigen zu machen —, so bedeutet das nicht mehr,
als dass zwei Schichten und Ebenen der Argumentation und Reflexion im
Werk Carl Schmitts offen gelegt werden, die freilich an bestimmten Punk-
ten miteinander verkniipft sind. Carl Schmitt bewegt sich danach in seinem
Werk einerseits auf dem Boden profaner Wissenschaften, argumentiert und
analysiert mit deren Mitteln und in ihrem Erkenntnishorizont; andererseits
empfingt er Antriebe, warum er gewisse Themen und in welcher Form er
sie aufgreift und welche — kritische oder unterstiitzende — Position er dabei
bezieht, aus glaubensmifig-theologischen Uberzeugungen und Deutungen,
in denen er verwurzelt ist, und sich darauf griindenden Entscheidungen zum
Handeln. Dies aber bleibt im Wesentlichen verhallt, wird auf dem Aktions-
feld profaner Wissenschaftlichkeit gar nicht oder nur esoterisch-verschliisselt
mitgeteilt, wie sollte es in einer aufgeklart-sakularistischen Gesellschaft auch
verstanden werden. Nicht entschieden ist damit freilich, wie weit es sich bei
diesen glaubensmifig-theologischen Uberzeugungen und Deutungen um
genuin katholische, um solche im katholisch-kirchlichen Rahmen oder sol-

1713 Heinrich Meier, Carl Schmitt, Leo Strauss und ,,Der Begriff des Politischen® Zu einem
Dialog unter Abwesenden, Stuttgart 1988, S. 81ff.
1714 Inzwischen weiter entfaltet in Heinrich Meier, Die Lehre Carl Schmitts, Stuttgart 1994

834

hitps://doi.org/10,5771/9783748928034-810 - am 07.02.2026, 12:02:56,



https://doi.org/10.5771/9783748928034-810
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

D. Positionierungen Bockenfordes

che eher personlicher Art handelt.””s Auch schiitzen sie nicht aus sich vor
Irrtum und Fehlverhalten.

So fihrt diese Diskussion, wie sich zeigt, vom Werk wieder auf die Person
zuriick, aber nun in ganz anderer Absicht, als im Zeichen der Vergangen-
heitsbewaltigung. Diese Diskussion ist nach wie vor im Fluss. Aber es scheint
— dies ist meine personliche Meinung —, dass sie mit der Chiffre vom ,,politi-
schen Theologen® den Schlissel in der Hand halt, um Carl Schmitt und sei-
nem Werk auf die Spur und auf einen sich durchhaltenden tragenden Grund
zu kommen. Theologisch formuliert, kdnnte dieser das Einstehen fiir die gott-
liche Wahrheit im Kampf mit den Kraften des Antichrist und seinem Reich
sein, sakular formuliert vielleicht die Feindschaft zum westlichen Liberalis-
mus samt seiner geistigen und politischen Grundlagen. Ware dieser sakulare
Feind dann Carl Schmitts eigene Frage als Gestale?

7. Lextkonlemma: Carl Schmitt (2000)"7'6

Schmitt, Carl, Jurist u. pol. Theoretiker. * 11.7. 1888 Plettenberg (Westfalen),
110.4.1985 ebd; 1921 Prof. des off. Rechts in Greifswald, 1922 in Bonn, 1928
in Berlin, 1933 in Koln, 1933-1945 in Berlin; 1945-1947 inhaftiert, danach in
Plettenberg mit breiter Wirksamkeit durch Korrespondenz u. personl. Kon-
takte. Seit 1910/12 zunehmend beachtete Publikationen, uber die Rechts-
Wiss. hinaus auch Kulturkritik, Staatslehre, polit. Theorie u. politische Theo-
logie. In seiner Jugend gepragt v. den Erfahrungen des kath. Volksteils in der
Kulturkampf-Zeit, war Schmitt stark im kath. Traditionalismus des 19. Jh. ver-
wurzelt, mit krit. Grundhaltung z. modernen Welt, insbes. z. polit. u. weltan-
schaul. Liberalismus. Wahrend der Weimarer Republik vermoge seiner scharf-
sichtigen krit. Analyse u. systemat. Verarbeitung der gegebenen Verfassungslage
alsbald ein fihrender Staatsrechtslehrer; nahm teil an der politisch-theoret.
Diskussion innerhalb des dt. Katholizismus u. suchte 1930-32 das auf die
Autoritat des Reichsprasidenten gegriindete Prasidialregime zu stiitzen. 1933-
36 Engagement fiir theoret. Legitimation u. publizist. Begleitung des national-

1715 Siehe dazu Bernd Wacker (Hg.), Die eigentlich katholische Verschirfung. Konfession,
Theologie und Politik im Werk Carl Schmitts, Minchen 1994

1716 In: Lexikon fir Theologie und Kirche, Bd. IX, Freiburg 2000, Sp. 183-184; die Literatur-
angaben zu Schmitts Schriften und zur Literatur wurden gestrichen.

835

hitps://doi.org/10,5771/9783748928034-810 - am 07.02.2026, 12:02:56,



https://doi.org/10.5771/9783748928034-810
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Teil B

sozialist. Regimes u. seiner Maffnahmen; Ende 1936 seiner polit. Funktionen
entkleidet, wandte er sich starker volkerrechtl., staatstheoret. u. staatsrechtsge-
schichtl. Themen zu, nach 1945 auch erneut der polit. Theologie.

Im stark diskutierten wiss. Werk lassen sich funf Hauptpunkte ausmachen,
an die auch die krit. Auseinandersetzung ankntpft: 1. Kritik des parlamen-
tar. Systems sowie der Demokratie u. des biirgerl. Rechtsstaats auf der Grdl.
eines Konzepts des Staates als einer eigenstandigen polit. Ordnungsmacht mit
letztlich durch Idee-Reprisentation (Zshg. Herrschaft - Transzendenz) legiti-
mierter Autoritit; 2. (kriterolog.) Definition des Politischen durch das Freund-
Feind-Verhaltnis, nach der das Politische nicht sachlich-gegenstiandlich, sondern
durch einen (sich potentiell z. Freund-Feind-Verhaltnis aufsteigernden) Intensi-
tatsgrad der Assoziation od. Dissoziation zw. Menschengruppen bestimmt ist,
der seinen Ankniipfungspunkt in jedem Sachgebiet od. Lebensbereich finden
kann; 3. zeitweise bewusstes Eintreten fiir das nationalsozialist. Regime sowie
ein eher emphat., auch nach 1945 fortbestehender Antijudaismus; 4. Griin-
dung des Rechts in sinnhaften Lebensordnungen u. ordnungsstiftenden Ent-
scheidungen; 5. Stellungnahme z. polit. Theol. u. seine (Selbst-)interpretation
als ,politischer Theologe® der die Antriebe zu seinem Wirken u. seinen wiss.
Positionsnahmen aus einer theol. Welt—, Daseins- u. Gesch.-Deutung empfing.
Die Publikationen tber u. die Auseinandersetzungen mit seiner Person u. sei-
nem Werk reifSen nicht ab, ein einheitl. Gesamtbild od. tibereinstimmende
Urteile zeichnen sich nicht ab.

8. Aus der Rezension: Briefwechsel Forsthoff / Schmitt [aus: AGR 133 (2008),
S.261-266]"7"

Die Veroftentlichung von Briefen von und an Carl Schmitt hat Konjunktur;
sie reiflt nicht ab, sondern nimmt eher zu. Es begann mit dem Briefwechsel
Armin Mohler — Carl Schmitt 1995, eine Selbstedition Mohlers, es folgten —
ebenfalls 1995 — die Briefe von Franz Blei und dem Oratorianerpater Werner
Becker, einem Promotionsschuler Schmitts; sodann der Briefwechsel mit Ernst
Junger (1999) und mit Alvaro d’Ors, einem spanischen Schiler und Freund

1717 Etwa um den halben Umfang gekiirzt. Herausgelassen wurden bibliographische Nach-
weise, Bemerkungen zur Edition sowie vor allem zu Forsthoffs Werk und Wirken.

836

hitps://doi.org/10,5771/9783748928034-810 - am 07.02.2026, 12:02:56,



https://doi.org/10.5771/9783748928034-810
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

D. Positionierungen Bockenfordes

(2004). Im letzten Jahr [2007] folgten die Briefwechsel mit Gretha Jiinger,
der ersten Frau von Ernst Junger, mit dem Philosophen Hans Blumenberg
und mit Carl Schmitts Verleger Ludwig Feuchtwanger. Daneben gibt es Teil-
publikationen von Briefen von und an Carl Schmitt in den von Piet Tom-
missen herausgegebenen Schmittiana-Bianden. Diese Publikationen sind pri-
mar auf die Person und das geistige Profil Carl Schmitts bezogen, wie sie sich
in seinen Beziehungen, Kontakten und der Kommunikation auflerhalb der
Jurisprudenz darstellen.

Die hier vorliegende Edition bringt demgegeniiber eine Neuheit. Nicht Carl
Schmitt steht im Mittelpunkt und ist Gegenstand des editorischen Interesses,
sondern Ernst Forsthoff, sein als Jurist wohl bedeutendster und zugleich eigen-
standigster Schiiler.'”"® Carl Schmitt tritt zwar auch hervor, als Brief- und Dis-
kussionspartner, aber weniger sein als das personliche und wissenschaftliche
Profil von Ernst Forsthoff wird durch den Band dokumentiert. So ergeben
sich zugleich wichtige Hinweise zur Entwicklung und den Positionsunter-
schieden der deutschen Staatsrechtslehre, vor allem in der Zeit nach 1945.
[...]

Was der Band inhaltlich bietet, ist in mehrfacher Hinsicht von Interesse und
ertragreich. Zunachst gibt er Aufschlisse iiber das personliche Verhaltnis Ernst
Forsthofts zu Carl Schmitt. Dieses zeigt sich in der Kontinuitat des Briefwechsels
als fortbestehendes Schiiler-Lehrer-Verhilenis, getragen von hoher Anerkennung
und personlicher Wertschatzung, aber ohne dass es sich — nach Anreden, Art
und Duktus der Briefe zu urteilen — von Seiten Forsthoffs zu einem echten
Freundschaftsverhiltnis entwickelte, auch wenn Carl Schmitt in spaten Briefen
seinerseits seine enge Freundschaft betont. Auffillig und erklarungsbediirftig
istdie Unterbrechung dieses Briefwechsels tiber 14 Jahre, nimlich von Oktober
1933 bis Juli 1948; fiir diese Zeit finden sich nur zwei f6rmliche Gratulations-
schreiben Carl Schmitts und ein Beileidsschreiben zum Tod von Forsthoffs
Vater 1942. Jeder geistige Austausch tiber Fachfragen und Zeitverhaltnisse ist
eingestellt. Man wiirde hierzu aus der Einleitung gern mehr erfahren als die
karge Mitteilung, dass Forsthoffs Fursprache fiir den Romanisten (und Halb-
juden) Albert Ehrhardt den ,,Bruch mit Carl Schmitt ausloste® (S.9). Es war

1718 [Alternativ wire etwa an Ernst Rudolf Huber zu denken. Dazu vgl. Béckenfdrde, Ernst
Rudolf Huber zum 70. Geburtstag, in: A6R 98 (1973),S.255-259; Hubers — von Ewald
Grothe 2014 publizierten — bedeutenden Briefwechsel mit Schmitt hat Béckenforde
leider nicht rezensiert. ]

837

hitps://doi.org/10,5771/9783748928034-810 - am 07.02.2026, 12:02:56,



https://doi.org/10.5771/9783748928034-810
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Teil B

wohl, wie immer Forsthoff den Umstand im Zusammenhang mit seinem Ent-
nazifizierungsverfahren beschrieben haben mag, weniger ein Bruch, der spater
erst wieder hatte gekittet werden miissen, als vielmehr eine Art personlicher
Distanznahme angesichts der antijiidischen Haltung und Aktivitaten Carl
Schmitts seit 1933. Denn fachliche Beziehung und Interesse bestanden fort.
Forsthoff veroffentlichte 1941 eine ausfuhrliche, sich voll auf die Schrift ein-
lassende, grundsatzlich angelegte Besprechung von Carl Schmitts Leviathan-
Buch'”*? (gerade sie hatte in der Auswahlbibliographie nicht fehlen dirfen).
Die Wiederaufnahme der Korrespondenz (zu Schmitts 60. Geburtstag) erklart
sich, wenn ich meinen Erinnerungen an Abendgesprache in Ebrach trauen darf,
aus Forsthoffs Bereitschaft, dem nun nahezu tiberall Ausgeschlossenen beizu-
stehen und ihn vor Isolierung zu bewahren. Die Korrespondenz zeigt ebenso
Warmbherzigkeit, wie hin und wieder fiirsorgliche Elemente, was sich neben
anderem auch in den kontinuierlichen Einladungen an Carl Schmitt zu den
Ebracher Ferienseminaren und Ermunterungen, daran doch teilzunehmen,
niederschlagt. Insgesamt entwickelt sich ein reger geistiger Austausch, auch
tber das Fachliche hinaus, nicht selten verbunden mit verhalten skeptischer
Beurteilung der Zeitliufe. Der Antijudaismus Carl Schmitts und Fragen zur
NS-Zeit werden konsequent ausgespart.

Des Weiteren ergibt sich, und dies ist neben den Briefen vor allem der Ein-
leitung mit ihren detaillierten und exakt belegten Angaben zu verdanken, ein
deutlich konturiertes Bild von Forsthoffs Personlichkeit, seinen Charakter-
zigen, seiner menschlichen wie politischen Grundeinstellung. Dieses Bild
wird gepragt von Gradlinigkeit und Aufrichtigkeit,dem Stehen zu politischen
Irrtiimern und Fehlern der Jahre 1933ff. und zur Verantwortung dafiir, wes-
halb es fiir ihn insoweit einer ,,Bewaltigung“ (anders die Einleitung S. 11) gar
nicht bedurfte, von gelebter Humanitit auch tber politische Gegensitze hin-
weg, einer eher national-konservativen politischen Grundhaltung und schlief3-
lich der Verwurzelung im evangelisch-lutherischen christlichen Glauben. ...]
Den Staat als iibergreifende handlungsmichtige Ordnungsgestalt sehen Carl
Schmitt wie Ernst Forsthoff in Auflésung begriffen. Carl Schmitts Wort vom
Ende des Zeitalters der Staatlichkeit, iber das kein Wort mehr zu verlieren sei
(1963), ist bekannt. Forsthoffs Skepsis durchzieht, sich steigernd, die gesam-

1719 Zeitschrift fir deutsche Kulturphilosophie. Neue Folge des Logos Bd.7 (1941),S.206—
214

838

hitps://doi.org/10,5771/9783748928034-810 - am 07.02.2026, 12:02:56,



https://doi.org/10.5771/9783748928034-810
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

D. Positionierungen Bockenfordes

te Korrespondenz, sie gewinnt ihre konkrete Gestalt bei den Mitteilungen
tiber die Arbeit an seinem spaten Werk ,,Der Staat der Industriegesellschaft®
bei dessen Formulierung er, wie er schreibt, keinerlei Riicksicht mehr zu neh-
men braucht und nimmt. Die Bundesrepublik ist fiir ihn kein Staat im her-
gebrachten Sinne mehr, der Staat bringt generell kein ,,konkret Allgemeines®
mehr zum Ausdruck, er existiert nur als Funktionsweise der Industriegesell-
schaft. Solche Staatsresignation hat bei beiden, wenn ich recht sehe, einen
gemeinsamen Grund. Forsthoff wie Schmitt halten eine transfunktionale,
letztlich metaphysische Begriindung staatlicher Ordnung, die dem Staat eine
eigenstandige Autoritit und Handlungsmacht verleiht, eben das Handeln als
hoherer (nicht nur neutraler) Dritter, fir vergangen und nicht mehr moglich.
Was dann bleibt, reduziert sich auf die funktionale Selbstorganisation der
Gesellschaft mit allen Problemen, die darin beschlossen sind.

9. Aus der Rezension: Staatsrecht der Bonner Republik [aus: Rechtsgeschichte 6
(2005), S. 220-225]"72°

Eine historische Darstellung erhilt ihr Profil durch die Fragestellung, von der
sie ausgeht, und durch den methodischen Ansatz, den sie verfolgt. Beides ver-
dient hier besondere Beachtung. Die Fragestellung des Verfassers ist darauf
gerichtet, inwieweit sich das Staatsverstindnis der deutschen Staatsrechtslehre
im Zeitraum von etwa 1950 bis 1970 verdndert hat, und zwar in Richtung auf
den allgemeinen ,Westernisierungsprozess“ (welch scheufSliches Wort), der nach
1945, von der US-Besatzungsmacht angestoffen und gefordert, in Deutschland
stattfand. Genauer gesagt geht es um die Aufnahme oder Abwehr eines plu-
ralistisch-funktionalen Staatsverstindnisses, wie es in den Vereinigten Staaten
herrschend ist und einer liberalen Demokratie angemessen sei. Das ist eine
interessante, zugleich aber auch spezielle Fragestellung, sodass das Buch von
vornherein eine allgemeine Geschichte der Staatsrechtslehre 1950 bis 1970
nicht intendiert.

1720 Rezension von Frieder Gunther, Denken vom Staat her. Die bundesdeutsche Staats-
rechtslehre zwischen Dezision und Integration 1949-1970, Miinchen 2004; die unter
dem Titel ,,Staatsrecht in der Bonner Republik“veroffentlichte Rezension wurde hier
um etwa ein Funftel gekirzt. Herausgelassen wurden vor allem einleitende Be-
merkungen zur historischen Methode sowie die Korrektur eines Details.

839

hitps://doi.org/10,5771/9783748928034-810 - am 07.02.2026, 12:02:56,



https://doi.org/10.5771/9783748928034-810
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Teil B

Was die Methode angeht, so folgt der Autor einem eher eigenwilligen wissen-
schaftssoziologischen Ansatz, der auf den Mediziner Ludwik Fleck zuriick-
geht. Danach ist Wissenschaft und die Produktion von Wissen ,,an ein Denk-
kollektiv als eine homogene Gemeinschaft mit jeweils eigenen Regeln, und
an einen Denkstil, als ein gemeinsames ideelles Ordnungssystem gebunden®
(15). Nur mit Hilfe dieser beiden Komponenten sei Wissenschaft vorstellbar,
da wissenschaftliche Wahrheit ,,keine objektive Grofe, sondern ebenfalls ein
Produkt sozialer Bezichungen® darstellt, vor allem auf erfolgreicher Kommu-
nikation beruht und von daher eine ideelle und persénliche Grundiberein-
stimmung zur Voraussetzung hat. Das bedeutet dann allerdings, dass eine
objektive Bewertung wissenschaftlicher Aussagen und Erkenntnisse nach den
Kriterien wahr und falsch, die unabhingig von der Zugehoérigkeit zu Denk-
kollektiven und deren Denkstilen ist, nicht moglich erscheint und auch gar
nicht als Frage gestellt wird. Sinnvoll erscheint nur, die verschiedenen Denk-
kollektive als solche in ihren Pramissen, ihrer Entfaltung und Verinderung,
evtl. in ihrer Auflosung zu verfolgen. Das ist fiir die Darstellung und Analyse
von Positionen und Ergebnissen einer Wissenschaft, die es, wie die Staats-
rechtslehre, mit der systematischen Bearbeitung und Erklarung, einschliefs-
lich der theoretischen Fundierung, sowie der praktischen Anwendung wirk-
licher Gegebenheiten zu tun hat, nimlich einer bestimmt gearteten politischen
Organisationsform und Wirkungseinheit, dem Staat, und dem fiir ihn und
in ihm geltenden positiven Recht, eine eher erstaunliche Einschrankung des
Erkenntnisinteresses.

An diesem theoretischen Rahmen, wie auch an die auf Westernisation bezogene
Fragestellung, hilt der Autor sich konsequent. Nimmt man beides als Vor-
gabe mit der dadurch gegebenen Eigenart und Begrenzung in Kauf, vermittelt
das Buch durch die sorgfaltige, umsichtige und reflektierende Arbeitsweise
des Autors insgesamt reiche Belehrung und wichtige Einblicke in die geisti-
ge Formierung der deutschen Staatsrechtslehre nach 1945, in das Fortwirken
und die Verinderung pragender Denkrichtungen, die noch der Weimarer
Zeit entstammten, in die diskursiven und auch polemischen Auseinander-
setzungen zwischen ihnen, das Ringen um die Gewinnung oder Erhaltung
von Einflusspositionen, das Aufkommen von Pluralismus und neuen, auch
relativierenden Ansatzen, und das schliefliche Auslaufen in eine — nach Mei-
nung des Verfassers — ,,Staatslehre ohne Staat“ (321ff)

840

hitps://doi.org/10,5771/9783748928034-810 - am 07.02.2026, 12:02:56,



https://doi.org/10.5771/9783748928034-810
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

D. Positionierungen Bockenfordes

Allerdings entsteht dabei kein Gesamtpanorama der deutschen Staatsrechts-
lehre dieser Zeit. Der Autor konzentriert sich auf zwei Denkschulen, die in
threm Ausgangspunkt durch ein Denken vom Staat her gekennzeichnet waren:
die Carl-Schmitt-Schule und die Smend-Schule. Von seiner Westernisation-Fra-
gestellung bot sich das in gewisser Weise an. Aber diese beiden Denkschulen,
so gewiss sie und ihre Gegensatzlichkeit in der besagten Zeit eine pragende
Kraft entfalteten, erschopften das Spektrum der Staasrechtslehre nicht. Es gab
ungebundene, auch eigenstindig anders operierende Personen oder kleine-
re Gruppen, etwa — um dies als Beispiel zu nennen — die dem Heidelberger
Max-Planck-Institut entstammenden, das Staatsrecht mit dem Volkerrecht ver-
bindenden Kollegen; doch bleibt dies unberticksichtigt und ausgeblendet.
Was die Darlegungen im Einzelnen angeht, vermag die Herausarbeitung der
Denkansatze von Carl Schmitt und Rudolf Smend in der Weimarer Zeit ins-
gesamt nicht voll zu befriedigen. Der Autor schopft hierfiir stirker aus der
Literatur Giber beide als aus ihren Schriften selbst und deren Interpretation.
Zwar wird zutreffend hervorgehoben, dass fiir beide — in der Weimarer Zeit
— der Staat als homogene Einheit eine zentrale Kategorie ihres Denkens dar-
stellte und beide antiliberal und antipluralistisch dachten — was nach 1945
eine Zeitlang im Blick auf Smend eher tabuisiert wurde —, aber die Charak-
terisierung der Gegensatzlichkeit und Unvereinbarkeit ihrer Denkansitze
durch die Merkmale Dezisionismus versus Harmonismus (35) greift zu kurz
und dringt zum Kern nicht vor. Was die Essenz des eigenen Denkens und die
schulbildende Kraft ausmachte, tritt fiir Smend deutlicher als fiir Carl Schmitt
hervor, bei dem es allerdings auch komplexer gelagert ist. Der Autor bringt
die Dynamik von Smends staatsbezogenem, auf Integration gerichteten Ver-
fassungsdenken klar zum Ausdruck, wenn er formuliert, dass Smend die Ver-
fassung dem Integrationsprozess unterordnete und das Spannungsverhaltnis
zwischen Norm und Wirklichkeit eindeutig zugunsten der Wirklichkeit l6se
(41). Statik und Entschiedenheit versus Dynamik und Anpassungsfahigkeit
— Gesichtspunkte, auf die der Autor im Verlauf zu sprechen kommt — ware
von Anfang an die treffendere Charakterisierung der Gegensatzlichkeit bei-
der Denkschulen.

Von hohem Interesse und Informationsgehalt ist, was der Autor tber die
(Neu-)Konstitutierung der Staatsrechtslehre nach 1945 und die dabei wirk-
samen Kontinuititen ausbreitet. Wer erlangte Zutritt zur wiederbelebten/neu-
gegrindeten Staatsrechtslehrervereinigung, wer wurde ferngehalten — wie

841

hitps://doi.org/10,5771/9783748928034-810 - am 07.02.2026, 12:02:56,



https://doi.org/10.5771/9783748928034-810
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Teil B

lange? —, nach welchen Kriterien wurde dariiber befunden? Und wie wurde
der Auseinandersetzung mit der eigenen Vergangenheit wiahrend der NS-Zeit,
die wegen der Zahl der damals in unterschiedlicher Intensitit Beteiligten eine
enorme Sprengkraft in sich enthielt, ausgewichen? Zu alledem bringt die Aus-
wertung der Nachldsse wichtige Aufschliisse und Einblicke, auch iber die
Umgangsformen und Funktionsweisen der Staatsrechtslehre als corps social.
Wohl den Kern der Arbeit bildet der grof§ angelegte Abschnitt iiber die ,,For-
mierung der Denkkollektive®, die so genannte Schmitt-Schule und Smend-Schu-
le (112-190). Hier entsteht ein lebendiges Bild, wie sich die Denkrichtungen
formieren, ihre Netzwerke bilden und agieren und welche Positionen sie
einnehmen. Dazu trigt wiederum das Korrespondenzmaterial wesentlich
bei, das in den Nachlassen enthalten ist. Als Beteiligter der ,,Schmitt-Schu-
le“ und insofern Betroffener kann ich sagen: So ist es damals ziemlich genau
gewesen, auch was die Netzwerke angeht und die Grindung der Zeitschrift
»Der Staat“: das Bild, das der Autor zeichnet, ist insgesamt gesehen zutreffend.
Auch halt er sich von Voreingenommenheiten, wie sie in der Auseinander-
setzung zwischen den beiden Richtungen teilweise vorherrschten, konsequent
fern, schildert und analysiert die Vorginge und Positionen von auflen, als
unbeteiligter Dritter. Wenn der Autor dabei freilich Dezisionismus, Etatismus
und Reprisentationstheorie als pragende Faktoren des Denkstils der Schmitt-
Schule herausstellt, ist ihm zwar hinsichtlich Etatismus und Reprisentations-
theorie vollauf zuzustimmen, die Charakterisierung als Dezisionismus erscheint
mir aber Uberzeichnet. Was hier zur Debatte stand, war — und ist — die Ent-
scheidungskompetenz und —fahigkeit des Staates beziehungsweise der staat-
lichen Organe zur Erhaltung von Frieden und Sicherheit sowie das Verstind-
nis und die Anwendung des Rechts als bereits Gegebenes und Entschiedenes,
dem eine entsprechende Dogmatik zugeordnet ist, nicht als erst Aufgegebenes.
Das ist etwas anderes als ,,Dezisionismus wie er gemeinhin verstanden wird,
namlich als rechtsphilosophische Position, und bringt den Unterschied zur
Smend-Schule prignant zum Ausdruck.

Bei dieser macht die Zuordnung einiger Autoren, wie Scheuner'”?' und Herbert
Kriger, gewisse Probleme, da sie den Bezug auf den Staat stirker festhielten
als Smend und seine Schiiler im Ubrigen. Zu Recht stellt der Autor in den

1721 [Dazu vgl. ErnstWolfgang Bockenférde, Nekrolog Ulrich Scheuner (1903-1981), in:
Historische Zeitschrift 234 (1982), S.251-254]

842

hitps://doi.org/10,5771/9783748928034-810 - am 07.02.2026, 12:02:56,



https://doi.org/10.5771/9783748928034-810
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

D. Positionierungen Bockenfordes

50er Jahren eine ,normativistische Umdeutung® des urspriinglichen Denk-
ansatzes fest, indem ein Stiick Statik im Sinne eines Denkens von der norma-
tiven, werthaft verstandenen Verfassung her an die Stelle der urspriinglichen
Dynamik tritt, durch die festgehaltene Integrationsaufgabe der Verfassung
jedoch eine Beweglichkeit und Anpassungsfahigkeit in Interpretation und
Anwendung erhalten bleibt. Das wird an reichem Material, wie der Option
fir die Topik als Methode der Verfassungsinterpretation, der wertbezogenen
Auffassung der Grundrechte, dem materiellen Rechtsstaatsbegriff und der
Einordnung der politischen Parteien anschaulich dargestellt. So konnte auch
die Smend-Schule bei der Attacke gegen ein substantielles, nicht rein funk-
tional-pluralistisches Staatsverstindnis, die von Seiten der Politikwissenschaft
in den 60er Jahren stattfand, eher eine Vermittlerrolle tibernehmen und eine
Briicke zur Westernisation’ bauen, wahrend dies bei der Schmitt-Schule kon-
sequent auf Ablehnung stiefS.

Schwierigkeiten macht dem Autor hin und wieder die Beurteilung von Plurali-
tat und Eigenstdndigkeit innerhalb der beiden Denkrichtungen. Von seinem
methodischen Ausgangspunkt erscheint so etwas eher als Absetzungsprozess,
Aufkiindigung von Positionen oder Selbstisolierung. Dass dies gerade aus der
Arbeit an der Sache geschehen kann und auch geschah, weil es sich auch inner-
halb der Schulen um die Erkenntnis dessen, was war und richtig ist, unter
Anerkennung der Gebundenheit an Verfassung und Gesetz handelt, kommt
ihm kaum in den Sinn. Wenn — wie er konstatiert — fiir die zweite Generation
der Schmitt-Schule, zu der er u.a. W. Henke, R. Schnur, mich selbst und Hel-
mut Quaritsch zahlt, die Verfassungsordnung des Grundgesetzes eine Selbst-
verstandlichkeit war, sie die Moderne und ihre Rahmenbedingungen voll
bejahen, erscheint das in seiner Perspektive lediglich als Anpassungsleistung,
um sich den Anschluss an die allgemeine Wissenschaftsentwicklung zu sichern
(274,276). Und meine Kontroverse mit E. R. Huber tiber den eigenen Form-
oder bloen Ubergangscharakter der deutschen konstitutionellen Monarchie
nimmt er vor allem als Wegfallen von Hemmungen, Differenzen gegeniiber
Huber unmissverstandlich hervorzukehren, wahr (143).

Uber die geschilderten Relativierungstendenzen und verbleibenden Animosi-
taten zwischen den — sich auch auflockernden — Schulen wird man in man-
chem verschiedener Meinung sein kénnen. Auch hier tritt zu wenig hervor,
dass die gemeinsame Arbeit an bestimmten Sachproblemen die Vertreter bei-
der Schulen niher zueinander fithrte oder gar Positionen sich tiberkreuzen

843

hitps://doi.org/10,5771/9783748928034-810 - am 07.02.2026, 12:02:56,



https://doi.org/10.5771/9783748928034-810
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Teil B

lieS. Zu bedauern ist, dass der Autor den Themenkreis Verhaltnis von Staat
und Kirche und Staatskirchenrecht nicht in seine Arbeit einbezogen hat. Gera-
de auf diesem Feld liefe sich der Unterschied der beiden Denkschulen und
ihre spezifische Eigenart bis in die 60er und auch 70er Jahre hinein genau-
er verfolgen. [...]

Der Arbeit im Ganzen gebuhrt — ungeachtet der geltend gemachten Vorbe-
halte — hohe Anerkennung fiir alles das, was sie an Aufhellung und reflektie-
render Darstellung eines wichtigen Stiicks Wissenschaftsgeschichte geleistet
hat. Wer sich kiinftig Gber die deutsche Staatsrechtslehre und ihre Strémun-
gen im 20. Jahrhundert ein Bild machen will, kann und darf an dieser Arbeit
nicht vorbeigehen. Ihr ist eine breite Aufnahme und Beachtung, in manchem
freilich auch eine kritische Fortentwicklung zu wiinschen.

844

hitps://doi.org/10,5771/9783748928034-810 - am 07.02.2026, 12:02:56,



https://doi.org/10.5771/9783748928034-810
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Teil E. Nachwort

Carl Schmitt (1888-1985) lehrte von 1916 bis 1945 offentliches Recht vor
allem in Bonn und Berlin. Schon in den 1920er Jahren entwickelte er eine
politisch-theologische Betrachtung des Verfassungsrechts, die er seit den fri-
hen 1930er Jahren dann verstarkt interventionistisch zur Rechtfertigung des
Weimarer Prasidialsystems wie des Nationalsozialismus einsetzte. 1945 ver-
lor er deshalb seine Professur, kam in Haft und zog sich dann 1947 in seine
Geburtstadt Plettenberg, ins Sauerland zurtck. Sein Werk wird heute welt-
weit extensiv und intensiv diskutiert.

Ernst:Wolfgang Bockenforde (1930-2019)"7* stammte aus Kassel und wuchs
dort auf. Nach dem Abitur zog die Familie 1951 aufgrund der Berufung des
Vaters an die dortige Bezirksregierung nach Arnstadt in die Region — etwa 45
Autominuten von Plettenberg entfernt —, wo der Grofvater schon als Land-
gerichtsprasident gewirkt hatte; Bockenforde studierte bereits einige Semes-
ter Rechtswissenschaft in Munster, als er als fortgeschrittener, systematisch
interessierter Student zusammen mit seinem dlteren Bruder Werner den Kon-
takt suchte und fand.””? Zum 75. Geburtstag schrieb er Schmitt im Juli 1963:
»April 1953 waren Werner und ich das erste Mal in Plettenberg, welch giiti-

1722 Ausder Reihe der Nachrufe: Dieter Gosewinkel, Geschichtlichkeit des Rechts — Recht
in der Geschichte. Zum Werk ErnstWolfgang Bockenférdes (1930-2019), in: Histo-
rische Zeitschrift 310 (2020), S. 569-579; Miriam Kiinkler / Tine Stein, Staat, Recht
und Verfassung. ErnstWolfgang Bockenfordes politisches und verfassungstheoretisches
Denken im Kontext, in: Jahrbuch des 6ffentlichen Rechts der Gegenwart 29 (2020),
S. 573-610; Reinhard Mehring, ErnstWolfgang Bockenforde (1930-2019): Biirger,
Richter, Griinder. Ein Nachruf, in: Recht und Politik 55 (2019), S. 305-308

1723 Aus der Fille der Literatur zum ,,System Plettenberg“initial Dirk van Laak, Gespriche
in der Sicherheit des Schweigens. Carl Schmitt in der politischen Geistesgeschichte
der frihen Bundesrepublik, Berlin 1993; zum Kontext Michael Stolleis, Geschichte
des offentlichen Rechts in Deutschland. Bd. IV: 1945-1990, Miinchen 2012; Bocken-
fordes SchmittTransformation habe ich mir seit den frithen 1990er Jahren zu kliren
gesucht: Zu den neu gesammelten Schriften und Studien Ernst-Wolfgang Bockenfor-
des, in: AGR 117 (1992), S. 449-473; Carl Schmitt und die Verfassungslehre unserer
Tage, in: AGR 120 (1995),S.177-204

845

hitps://doi.org/10,5771/9783748928034-810 - am 07.02.2026, 12:02:56,



https://doi.org/10.5771/9783748928034-810
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Teil B

ges Schicksal hat uns dorthin gefiihrt?” Diese vieldeutige, von Bockenforde
gewiss nicht phrasenhaft formulierte Frage steht tiber der Korrespondenz.

L.

Bockenforde und Schmitt kommunizierten in einem Netzwerk von Perso-
nen. Die briefliche Korrespondenz ist in den jeweiligen Nachlassen — im
Bundesarchiv Koblenz (BARCH N 1538-833/821)'7>* und Landesarchiv NRW
(Abteilung Rheinland. Standort Duisburg, Nachlass Carl Schmitt RW 0265) —
recht vollstindig zugdnglich. Mindestens zwei Drittel der Briefe sind erhalten,
soweit das aus der Korrespondenz und Annotation von Gegenbriefen ersicht-
lich ist. Es gibt aber auch grofSere Liicken. So fehlen die ersten Briefe Schmitts
aus den Jahren 1953/55 sowie weitere Briefe aus den frithen 1970er Jahren,
in denen die Kommunikation sich teils auf das Telefon verlagerte. Nachtrig-
liche Funde sind gut moglich. Am Beginn der Bezichung, bis Mai 1955, schrie-
ben Werner und ErnstWolfgang Bockenforde im gemeinsamen Namen und
besuchten Schmitt zusammen. Ein Nachlass Werner Bockenfordes ist nicht
erhalten, sodass Gegenbriefe verloren sind. Es liefe sich zwischen den rela-
tiv gut erhaltenen Briefen erster Ordnung und den beildufigen Sendungen
von Anlagen und Materialien unterscheiden, die nicht gesammelt und nach-
gewiesen sind. Dazu kommen zahlreiche Buch- und SonderdruckWidmungen,
die editorisch auch nur sehr unvollstindig berticksichtigt werden konnten.
Auch die erhaltene Korrespondenz ist freilich sehr umfangreich und dicht.

Nahezu samtliche Briefe Schmitts sind handschriftlich tberliefert, Bocken-
forde schrieb dagegen einen erheblichen Teil seiner Briefe von Beginn an
mit der Schreibmaschine. Diese Briefe sind oft doppelt erhalten, was Riick-
schliisse auf die ganze Korrespondenz zulasst. Bockenférdes Handschrift ist
gut lesbar, ohne besondere Schwankungen im Schriftbild; Leseschwierigkeiten

1724 Ernst-Wolfgang Bockenférdes Nachlass ist im Bundesarchiv Koblenz umfassend und
gut sortiert erhalten. Bockenférde tibergab einen Vorlass im Mai 2005 und ubergab
in den folgenden Jahren die Archivalien. Die Bestandsgeschichte des Bestandsverzeich-
nisses merkt dazu an: ,Als herausragend empfand der Staatsrechtslehrer selbst auch
die Briefe seines Freundes und Forderers Carl Schmitt. Er tiberlief§ sie dem Bundes-
archiv zunichst in Kopie, um sie nicht vorzeitig aus den Handen geben zu missen.
2013 kamen die Originale an das Bundesarchivi‘ Zu den im Briefwechsel genannten
Lehrveranstaltungen, Vortrigen und Publikationen finden sich meist gut geordnete
Materialien.

846

hitps://doi.org/10,5771/9783748928034-810 - am 07.02.2026, 12:02:56,



https://doi.org/10.5771/9783748928034-810
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

E. Nachwort

entstehen meist nur bei dichten Randnotizen, Uberschreibungen oder auch
Abheftungen und Liicken im Text. Bockenforde schrieb Schmitt meist mit
Adresse an. Solche Angaben wurden nur bei Adressenwechseln abgebildet
und annotiert. Die Briefe zeigen gelegentliche Korrekturen, Nachlassigkeiten
und Eigenheiten. So verzichtete Bockenforde haufiger auf offenbare Frage-
zeichen; Schmitt neigte u.a. zum Doppel-s. Solche Eigenheiten wurden weit-
gehend belassen, offenbare Flichtigkeiten dagegen teils stillschweigend korri-
giert. Handschriftliche Einfiigungen in maschinenschriftlichem Text wurden
mit Kursivdruck hervorgehoben, (kursivierte wie unkursivierte) Worte in [ecki-
gen Klammern] bezeichnen Erginzungen des Herausgebers, die der vervoll-
standigenden einfachen Lesbarkeit dienen. Seitenwechsel der Briefe wur-
den durch / angezeigt. Die vorliegende Edition ist eine Leseausgabe ohne
historisch-kritischen Anspruch. Um der Lesbarkeit willen wurde das dufSere
Erscheinungsbild der Briefe vereinheitlicht, ohne zusitzliche Absitze einzu-
fugen. Nicht alles konnte ermittelt werden, Nachweise wurden um knapper
Lesbarkeit willen teils unvollstaindig, abgekiirzt oder auch divers zitiert. Bei
der hohen Anzahl von Namensnennungen wurde das Personenverzeichnis auf
eine enge Auswahl von Namen und Belegstellen eingegrenzt, zumal eigene
Recherchen in der digitalen Publikation unschwer méglich sind.

Schmitts Schriftbild zeigt hohe Variabilitit; Griinde sind Schmitts hohes Alter,
das doppelte Register von Kurz- und Langschrift sowie allgemeine Wandlun-
gen der deutschen Schreibart im 20. Jahrhundert. Schmitts stenographische
Randbemerkungen zu Bockenfordes Briefen konnten hier nicht entschlisselt
werden. Die meisten betreffen die Annotierung von Antworten. Bei seinen
Briefen bemihte sich Schmitt seit den 1960er Jahren verstirkt um Lesbar-
keit, bis hin zur Schonschrift, auch aus Respekt vor dem Adressaten, sodass
seine Briefe bis ins hochste Alter vergleichsweise gut lesbar sind. Beide Kor-
respondenten haben um die hohe wissenschaftliche Bedeutung ihres Brief-
wechsels gewusst, auch wenn es keine Anzeichen gibt, dass sie fiir die Nach-
welt schrieben.

Die Edition der vorliegenden Korrespondenz ist also, zusammengefasst, rela-
tiv einfach und unproblematisch. Beide Autoren haben selbst fir die Archi-
vierung ihrer Nachlésse gesorgt; Bockenforde hat, nach Einschatzung des
Bundesarchivs Koblenz wie seiner Familie, die Korrespondenz mit Schmitt
als ein Herzstiick seines Nachlasses betrachtet und sie mit besonderer Sorgfalt
bewahrt; fr beide Autoren ist davon auszugehen, dass keine Briefe intentio-

847

hitps://doi.org/10,5771/9783748928034-810 - am 07.02.2026, 12:02:56,



https://doi.org/10.5771/9783748928034-810
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Teil B

nal sekretiert oder vernichtet wurden. Starke Deutungen fiir die Licken sind
jedenfalls nicht zwingend. Fiir eine Skandalisierung eignet sich diese Korres-
pondenz nicht. So ,,politisch®die Briefe auch sind und sein wollen, so zweifel-
los finden sich keine ,extremistischen® Auferungen. Mag der ,schmittianische*
Ton mancher Auflerungen Bockenfordes, die dem Adressaten freundschaft-
lich entgegenkommen, manchen Leser gelegentlich auch verwundern, halt
sich Schmitt doch in seinen Briefen seinerseits mit radikalen Bemerkungen
merklich zurtick.

Die in den Briefen erwiahnten Materialien und Anlagen sind in den Kon-
voluten der Nachlasse nur partiell erhalten. Dieser zweite Hauptteil dieser
Ausgabe wurde relativ eng gefasst, zumal die Edition einzelner Briefe und
Materialien aus diversen Griinden problematisch ist. Wichtige und gerade-
zu unverzichtbare Erginzungen sind vor allem die Parallelkorrespondenzen
mit dem alteren Bruder Werner und dem jingeren Christoph Bockenférde.
Andere Parallelkorrespondenzen — etwa Bockenfordes Briefwechsel mit Forst-
hoff und Schnur - konnten nicht einbezogen werden. Erginzende Schmitt-
Texte betreffen u. a. Reaktionen auf die einsetzende Forschung sowie die spite
»geistesgeschichtliche“Positionierung in einer ,anderen Hegel-Linie®jenseits
von Max Weber und Rudolph Sohm. Die — teils gekiirzten — Bockenforde-Tex-
te beschrianken sich — aus 46 Jahren, von 1962 bis 2008 — auf die Positionie-
rung zur Schmitt-Forschung. Auf der von Helmut Quaritsch veranstalteten
groflen Schmitt-Tagung von 1986, die die neuere Forschung eréffnete, sprach
Bockenforde iber den ,,Begriff des Politischen als Schlissel zum staatsrecht-
lichen Werk“”* und nahm seinen Beitrag spiter auch in seine Sammlung
Recht, Staat, Fretheit auf. Auf einen Wiederabdruck wurde hier verzichtet; es
wurden aber frithe Rezensionen (Hesse, Hofmann), ein Diskussionsbeitrag,
der NZZ-Artikel ,Politische Theologie. Begrift und Bedeutung®(1981) sowie
neuere — hier gekiirzte — Beitrage seit den 1990er Jahren erginzend beigefiigt,
in denen Bockenforde Stellung bezog: ein Plettenberger Vortrag, ein Lexikon-
lemma, eine Rezension des Briefwechsels zwischen Forsthoff und Schmitt

1725 Der Begrift des Politischen als Schlissel zum staatsrechtlichen Werk Carl Schmitts,
in: Helmut Quaritsch (Hg.), Complexio Oppositorum. Uber Carl Schmitt, Berlin
1988, S. 283-299; dazu spiter erginzend: Was kennzeichnet das Politische und was
ist sein Grund? Bemerkungen zu einer Kommentierung von Carl Schmitts ,Begriff
des Politischen] in: Der Staat 44 (2005), S. 595-607

848

hitps://doi.org/10,5771/9783748928034-810 - am 07.02.2026, 12:02:56,



https://doi.org/10.5771/9783748928034-810
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

E. Nachwort

sowie eine entgegenkommende Positionierung zur Historisierung des ,,Denk-
kollektivs“ der ,,Schmitt-Schule®

IL.

Bockenforde hat sich stets zu Schmitt bekannt und die Zugehorigkeit zu einer
—inssich heterogenen, mehr oder weniger eng verbundenen — ,,Schmitt-Schule®
nicht bestritten. Schon seine beiden Dissertationen entstanden im intensiven
Kontakt mit Schmitt, der zeitlebens anhielt. Aus tber 30 Jahren sind Giber 450
Briefe erhalten, Dutzende Begegnungen und verstirkt auch Telefonate belegt.
Viele Personen werden im Briefwechsel erwahnt, die als Wissenschaftler und
Publizisten prigend wurden: die Minsteraner Lehrer Hans Julius Wolff und
Joachim Ritter, Hans-Ulrich Scupin und Hans Freyer, der Mtnchner Lehrer
Franz Schnabel, die Schmitt-Gefahrten Ernst Forsthoff und Hans Barion, die
Publizisten Altmann, Gross und Mohler, die ganze Familie, insbesondere die
Brider Werner und Christoph Bockenforde, sowie zahlreiche Weggefahrten
und Freunde: Robert Spaemann, Rainer Specht und Hermann Lubbe, der
Staat-Mitbegriinder Roman Schnur und mancher andere.

Die Korrespondenz gibt einen dichten Eindruck von der Entstehung der Quali-
fikationsschriften Bockenfordes, den Netzwerken und Parteiungen im Offent-
lichen Recht der alten Bundesrepublik, den innerkatholischen Debatten und
Fronten im Liberalisierungsprozess des 2. Vatikanums, dem Spatwerk Schmitts.
Es gibt zwar mancherlei thematische Berithrungen und Uberscheidungen mit
anderen Korrespondenzen, teils bis in Formulierungen hinein; auch wenn die
Publikation der Briefwechsel mit Schnur und ferner Quaritsch aber noch aus-
steht, lasst sich doch sagen, dass dieser Briefwechsel schon fiir die entstehungs-
geschichtliche Klarung von Schmitts Spatwerk (seit den Verfassungsrechtlichen
Aufsatzen von 1958) besonders aufschlussreich ist. Bockenforde ist gleichsam
der Chefredakteur des Spatwerks, wihrend er zu einem Hauptvertreter der
Liberalisierung des Katholizismus und intellektuellen Griindung der libera-
len Demokratie der Bundesrepublik wird.

Die Korrespondenz dinnt in den frithen 1970er Jahren merklich aus, als
Bockenforde familidr und beruflich stark eingespannt ist, wird dann aber wie-
der intensiver. Nach akademischen Wirkungsorten lasst sie sich in Minstera-
ner, Heidelberger, Bielefelder und Freiburger Jahre gliedern. Wahrend zunachst

849

hitps://doi.org/10,5771/9783748928034-810 - am 07.02.2026, 12:02:56,



https://doi.org/10.5771/9783748928034-810
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Teil B

die akademischen Qualifikationsarbeiten anstehen — zwei Dissertationen
und eine Habilitation — und Bdckenférde mehr in der Rolle des dankbaren
Schiilers begegnet, der im Gegenzug einfache Hilfsdienste erledigt, tritt die
Beziehung mit der Berufung nach Heidelberg 1964 in eine neue Phase und
einen Rollenwechsel ein: Bockenforde ist nun im kooperativen Schulterschluss
mit Roman Schnur als Mitbegriinder und -herausgeber der Zeitschrift ,,Der
Staat® bald einer Festschrift auch, ein zentraler Akteur der Vernetzung der
Schmitt-Freunde; er tbernimmt weiter Hilfsdienste, redaktioniert Schmitts
spite Veroffentlichungen aber auch mit fast koautorschaftlicher Intensitat.
Bockenfdrde organisierte Festschriften fiir Forsthoff und Schmitt, kimmer-
te sich auch um die Sammlung der Schriften Hans Barions. Mit dem Wech-
sel nach Bielefeld, 1969, eigenen monographischen Plinen, mancherlei aka-
demischen Entwicklungen sowie Schmitts altersbedingtem Rickzug verliert
die Korrespondenz zwar an Intensitit und auch die Prasenzbegegnungen wer-
den seltener; in den Freiburger Jahren seit 1977 werden die Kontakte aber
wieder dichter und die Beziehung tritt in eine weitere Epoche ein: Bocken-
forde mochte im Verbund mit anderen Schiilern nun endlich Schmitts aka-
demisches Vermachtnis sichern; Schmitt sperrt sich aber gegen seine Kanoni-
sierung und verweigert sich manchen Bemiihungen. Seit den 1970er Jahren
tritt der telefonische Kontakt dabei verstirke an die Stelle brieflicher Korres-
pondenz und personlicher Begegnungen, sodass manches nicht mehr ganz
rekonstruierbar ist.

Im autobiographischen Interview dufSerte Bockenforde sich eingehender zu
seinen akademischen Lehrern. Von Hans Julius Wolff und Franz Schnabel
war er bereits akademisch geprigt, bevor Schmitt ihm begegnete; die erste
Kontaktnahme und Begegnung erinnert Bockenférde — im Einklang mit den
Quellen - als ,eine kalte Dusche®:

,Mein Bruder Werner und ich schrieben ihm noch vor unserem Examen
einen Brief, ob wir ihn einmal in Plettenberg besuchen diirften. Er stimm-
te zu, und wir haben ihn in Plettenberg an einem Nachmittag im Friih-
jahr 1953 besucht. Das Gesprach war nett und freundlich, aber so nach
einer dreiviertel Stunde war das Gesprich von seiner Seite aus beendet
nach dem Motto: Da ist nichts weiter zu erwarten. Er hat uns dann seine

850

hitps://doi.org/10,5771/9783748928034-810 - am 07.02.2026, 12:02:56,



https://doi.org/10.5771/9783748928034-810
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

E. Nachwort

Bibliothek gezeigt, bis wir wieder abgeholt wurden. Das war natiirlich
eine kalte Dusche.'7¢

Ein Dankesbrief vom 10. April 1953 deutet dieses Fiasko an. Schmitt schick-
te zwar ein — erhaltenes - Widmungsexemplar von Legalitit und Legitimitdt
freundlich nach; nach dem April 1953 gab es aber offenbar bis Ende 1954
keine weitere Korrespondenz und Begegnung, sodass die Kontakte erst nach
dem 1. Staatsexamen dichter werden. Die vorliegende Korrespondenz gibt
Zeugnis von einer langen und intensiven, produktiven und auch innigen
Lehrer-Schiler-Beziehung, die bei allen Asymmetrien akademisch bald auf
Augenhohe erfolgte und so gefithrt und verstanden wurde. Schon 1956 liest
Bockenforde Schmitts Leviathan-Buch von 1938 und distanziert sich von des-
sen antisemitischen Stellen; er akzeptiert aber Schmitts Frageverbot und kon-
frontiert Schmitt in der Korrespondenz nicht mit kritischen Bemerkungen
zum nationalsozialistischen Engagement. Am 21. November 1956 schreibt er:
»Das Buch tiber Hobbes habe ich mit groffem Interesse gelesen, auch die von
Thnen in Plettenberg seinerzeit apostrophierten ,bdsen Stellen? Thre Stellung
zu den Juden ist mir, wenn ich das sagen darf, immer noch ein Ritsel; aber
es kommt mir nicht zu, Thnen dieserhalb irgendeine Frage zu stellen Den
bewussten Frageverzicht bestitigt Bockenforde noch 2009 im Interview."””
Schmitt lief§ sich nicht zur Rede stellen, forderte Loyalitit ein und brach
Beziehungen bei Tabuverletzungen briisk ab.

Der Untergang der Weimarer Republik und die Lage von 1933 waren frith
schon ein zentrales Thema, so auch in der zeitgeschichtlichen Forschung, die
erst in den 1960er Jahren verstirkt zur niheren Erforschung der national-
sozialistischen Diktatur Gberging. Bockenfordes aufriittelnde Studien zur
Haltung der katholischen Kirche im Jahre 1933 sparten Schmitts Engagement
aus, verzichteten auf nahere Profilierung seines spezifischen Antisemitismus
und Radikalismus. Bockenforde rechnete Schmitts Position — so noch 2000
in seinem Lexikonlemma — einem mehr oder weniger traditionalen katholi-
schen ,Antijudaismus®zu, den er vom biologistischen und eliminatorischen
Rassismus unterschied; lange glaubte er sich Schmitt trotz allem in der katho-

1726 Biographisches Interview, S. 359

1727 Biographisches Interview, S. 360; die gravierendsten nationalsozialistischen Auflerun-
gen Schmitts sind jetzt neu zuginglich in: Carl Schmitt, Gesammelte Schriften 1933
1936 mit erginzenden Beitrigen aus der Zeit des Zweiten Weltkriegs, Berlin 2021

851

hitps://doi.org/10,5771/9783748928034-810 - am 07.02.2026, 12:02:56,



https://doi.org/10.5771/9783748928034-810
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Teil B

lischen Haltung grundsitzlich verbunden, selten nur markierte er Differenz-
posten. Hat er Schmitts Radikalismus unterschatze? Ist er mit seinem Libera-
lisierungs- und Reakademisierungs—, Katholisierungs—, Kanonisierungs- und
Zihmungsprojekt gescheitert?

AuRerlich lasst sich das dem Redaktionsdienst ablesen: Bockenforde nahm
zwar substantiell bedeutsamen, gestalterischen Einfluss auf die spaten Schrif-
ten: die Redaktion der Verfassungsrechtlichen Aufsdtze, die Neuausgabe des
Begriffs des Politischen oder die spaten Aufsitze Uber Clausewitz als politischer
Denker oder Die legale Weltrevolution; auch die Politische Theologie II lasst sich,
mit ihrer Peterson- wie Barion-Kritik, ohne die theologischen Gesprache mit
den Gebriidern Bockenforde kaum denken; Bockenforde scheiterte aber im
jahrelangen Bemiihen, Schmitt weitere Schriftensammlungen abzuringen
und das Werk im Juristenprofil zu tiberliefern. Immer wieder bedachte, plante
und forcierte er dieses Vorhaben, strandete dann aber zur Jahreswende 1978,
im Vorfeld von Schmitts 90. Geburtstag, definitiv; geradezu dramatisch kon-
frontierte er nun den ,Theoretiker des juristischen Dezisionismus® mit seiner
Entscheidungsschwiche und den nachhaltigen Folgen seines dilatorischen
Versagens. Schmitt entzog Bockenforde damals die Nachlassverwaltung und
wechselte, nicht zuletzt fiir die Neuausgabe des Leviathan-Buches, zur ,Edition
Maschke® Diese Ausgabe schickte er — laut Empfangerverzeichnis im Buch-
umschlag — damals nicht mehr; an seinem 95. Geburtstag widmete er Werner
Bockenforde, indirekt wohl auch an den Bruder adressiert, aber die Ausgabe
yzur Erinnerung an 30 Jahre guter Freundschaft, guter Gesprache und guter
Weine® und in letzter, verzweifelt ironischer Bezeichnung des neuzeitlichen
Neutralisierungs- und Sikularisierungsprozesses als ,Heiligsprechung® der
politischen Welt: ,,Ergebnis: jeder alte Mann wird ein Konig Lear®

Nach dem Scheitern der Bemthungen um eine Kanonisierung der Werke in
Aufsatzbanden folgte 1982 noch eine ernste Verstimmung tber einen Aufsatz
im Staat. Ein Anhinger aus dem Plettenberger Nahfeld protestierte, vielleicht
im Auftrag Schmitts, und sprach von ,ehemaliger Freundschaft; Bockenfor-
de widersprach — Brief vom 11. November 1982 hier S. 805 — energisch und
reklamierte die ,,Freundschaft“ weiter fur sich. Hatte Schmitt sich in Pletten-
berg gegenteilig gedullert? Seine finalen Wechsel-Entscheidungen — Entzug
der Nachlassverwaltung und Wechsel zur ,,Edition Maschke“— haben zu diver-
sen Verwirrungen und Gertichten gefiihrt. Johannes Gross, ein oft erwihnter
Schuler, schrieb 1993, nach Erscheinen des Glossariums: ,Carl Schmitt war

852

hitps://doi.org/10,5771/9783748928034-810 - am 07.02.2026, 12:02:56,



https://doi.org/10.5771/9783748928034-810
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

E. Nachwort

selber kein Meister der Unterscheidung von Freund und Feind. Er erkannte
seine Feinde erst, wenn es zu spat war, und stand nicht zu seinen Freunden;
jede Pointe war ihm wichtiger’# Armin Mohler schreibt in seinem Kom-
mentar zum Briefwechsel mit Schmitt geradezu denunziativ: Bockenfordes
»Bedeutung im Kreis um C. S. 148t sich daran ablesen, daf§ er von diesem als
sein Nachlassverwalter eingesetzt wurde. Dieses Amt hat B. 1983 nach seiner
Wahl zum Bundesverfassungsrichter aus staatspolitischen Erwdgungen an
Prof. Joseph H. Kaiser weitergegeben:"?” Die erhaltenen Briefe zeigen ande-
res und flgen sich nicht dem einfachen Freund-Feind-Narrativ und -Schema
von Loyalitat und Verrat. Die in der Vielzahl der Gertichte und Quellen hier
nicht weiter aufzuklirenden Entscheidungen missen fiir Bockenforde den-
noch irritierend gewesen sein.

Die Ubernahme der Editionspolitik durch Maschke hat Bockenforde nicht
begriilt; an den spiteren editorischen Bemiihungen seit den 1990er Jahren
beteiligte er sich — anders als Quaritsch, Kaiser oder Koselleck — auch kaum
noch, auflerte sich aber in — hier teils im Anhang erneut abgedruckten —
Rezensionen weiter zur Schmitt-Forschung. Als Autor war er seit den fri-
hen 1960er Jahren lingst etabliert. Seit den 1970er Jahren stellte sich ihm
verstarkt die Frage nach der Weiterentwicklung von Schmitts Anregungen
in der Theorie wie der publizistischen Praxis. Nur wenige Briefe thematisie-
ren in der spérlichen Korrespondenz der frithen 1970er Jahre — die durch die
stindige Ubersendung von Publikationen und teils durch Besuche und Tele-
fonate ersetzt waren — hier das Projekt eines Institutionen-Lehrbuches, das
eine systematische Antwort tber Schmitts Verfassungslehre hinaus zu geben
versprach. Seine Vorlesungen zur Geschichte der Rechts- und Staatsphilo-
sophie'*® hat Bockenforde nach seiner Emeritierung noch monographisch
tberarbeitet und publiziert; das juristisch gewichtigere Institutionen-Lehr-
buch aber blieb unpubliziert. Die Schmitt-Kreise publizierten insgesamt kein
Pendant zu Konrad Hesses Lehrbuch. ,,Carl Schmitts Verfassungslehre’ von
1928 war ohne unmittelbare Nachfolger geblieben®, bemerkte Stolleis dazu
in seiner Geschichte des offentlichen Rechts und vermutete ,eine gewisse Blocka-

1728 Johannes Grof, Tacheles gesprochen. Notizbuch 1990-1995, Stuttgart 1996, S. 223

1729 Armin Mohler (Hg.), Carl Schmitt. Briefwechsel mit einem seiner Schiiler, Berlin
1995,S.301 (Fn.)

1730 Bockenforde, Geschichte der Rechts- und Staatsphilosophie. Antike und Mittelalter,
2002, 2. erw. Aufl. Tibingen 2006

853

hitps://doi.org/10,5771/9783748928034-810 - am 07.02.2026, 12:02:56,



https://doi.org/10.5771/9783748928034-810
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Teil B

de in der Art eines respektvollen Wiederholungsverbots“'7*' 2005 publizier-
te Bockenforde eine gewichtige Einleitung zur Wiederverdftentlichung des
Lehrbuchs des deutschen Staatsrechts von Georg Meyer; Bockenforde exponierte
Meyer hier als positive Alternative zu Paul Laband, der ,eine andere Linie
der Rezeption und Fortfithrung C. E v. Gerbers“!73 reprasentierte und dessen
Lehrbuch ,auch heute noch Vorbildcharakter® habe. Und er fiigte an: ,,Ein
Lehrbuch zum Bundes- und Landesstaatsrecht der Bundesrepublik, in einem
Band zusammengefasst, welches das geltende Staatsrecht mit gleicher syste-
matischer Kraft und dogmatisch begrifflicher Durchbildung darstellt, steht,
soweit ich sehe, noch aus'7** Das klingt wie eine resignierte Revokation und
Weitergabe der Aufgabe.

Wie Schmitt selbst praferierte Bockenforde weiter die kleineren Formen und
okkasionellen Interventionen. Sein Abschied vom Institutionen-Projekt war
- von der Theorie zur Praxis — dabei auch mit der Ernennung zum Bundes-
verfassungsrichter verbunden, deren Hintergriinde hier, wie auch das Enga-
gement fir die SPD, das im Briefwechsel erstaunlich selten thematisch wird,
nicht auszuloten sind. Die letzten beiden iberlieferten Briefe rechtfertigen
1983/84 die eigene Entscheidung, die Rolle des ,Hiters der Verfassung®am
Ort der Souveranitit als Bundesverfassungsrichter zu iibernehmen. Sie lag
in der Konsequenz des , katechontischen® Rollenverstindnisses: Wenn die
Bundesrepublik sich auf dem Weg iber die Verfassungsgerichtsbarkeit und
LJustizjurisprudenz“zum Justizstaat entwickelt, muss der , lastige Jurist“(Forst-
hoft) seine Aufgabe am neuen Ort der Souverinitat realisieren; wenn Bonn —
mit einem Bonmot Schmitts — nicht mehr Bonn ist, muss er nach Karlsruhe
gehen. Bockenforde ging von der Theorie zur Praxis tiber und tibernahm die
Rolle des ,Hiiters der Verfassung®als Verfassungsrichter. Dafiir hitte er recht-
fertigend Schmitts Brief vom 22. August 1958 zitieren konnen: ,Jedenfalls
muss man nach Karlsruhe gehen, um zu wissen, was Bonn ist” Heute lieSen
sich europaische Stidte erginzen.

1731 Michael Stolleis, Geschichte des offentlichen Rechts in Deutschland Bd. IV, 2012,
S. 360, zu Hesses Lehrbuch ebd. S. 488-490

1732 Ernst-Wolfgang Bockenférde, Einleitung zur achten Auflage, in: Georg Meyer / Ger-
hard Anschiitz, Lehrbuch des deutschen Staatsrechts. Neudruck der 7. Aufl. v. 1919,
Berlin 2005, S. VXVI, hier: X

1733 Bockenférde, Einleitung zur achten Auflage, S. XVI

854

hitps://doi.org/10,5771/9783748928034-810 - am 07.02.2026, 12:02:56,



https://doi.org/10.5771/9783748928034-810
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

	1. Zum Brief vom 10. Januar 1961: aus der Rezension von: Konrad Hesse, Die normative Kraft der Ver
	2. Zum Brief vom 22. November 1967: Rezension von Hasso Hofmann [in: DÖV 1967, S. 668-690]
	3. Zum Brief vom 13. Februar 1966: Diskussionsbeitrag zur Tagung der Staatsrechtslehrervereinigung
	4. Zum Brief vom 19. 12. 1978: Leserbrief in der FAZ v. 14. 12. 1978, S. 20
	5. Zum Brief vom 29. Januar 1980: Artikel: „Politische Theologie - Begriff und Bedeutung“ (Fassung
	6. Aus: Carl Schmitt in der Diskussion (Vortrag von 1997)
	7. Lexikonlemma: Carl Schmitt (2000)
	8. Aus der Rezension: Briefwechsel Forsthoff / Schmitt [aus: AöR 133 (2008), S. 261-266]
	9. Aus der Rezension: Staatsrecht der Bonner Republik [aus: Rechtsgeschichte 6 (2005), S. 220-225]

