
810

Teil B. D.  Positionierungen Böckenfördes

Böckenförde hat sich wiederholt zu seinen akademischen Lehrern und zur 
neueren Schmitt-Forschung positioniert. Für ein umfassenderes Bild wären 
seine in der Sammlung Recht, Staat, Freiheit enthaltenen Beiträge zu Schmitt 
und Anschütz, seine „Erinnerungen an Franz Schnabel“ und auch Adolf Arndt, 
sein biographisches Langinterview, eine Besprechungsabhandlung zu einem 
„kooperativen Kommentar“ zu Schmitts „Der Begriff des Politischen“ und 
weitere Rezensionen1700 und Texte mit zu berücksichtigen. Die späten Texte 
zeigen Böckenfördes Bereitschaft zur Historisierung der „Schmitt-Schule“ bei 
systematischer Betonung der „Politischen Theologie“.

1. �Zum Brief vom 10. Januar 1961: aus der Rezension von: Konrad Hesse, Die 
normative Kraft der Verfassung, Tübingen 1959  
[in: ZgStW 118 (1962), S. 172–174, hier: 173–174]1701

[…] Aber bei Hesses Thesen und Formulierungen wird man, im ganzen gesehen, 
den Eindruck nicht los, daß nun die Eigenständigkeit und der Eigenbereich 
des Normativen, die Hesse gewiß bewahren will, doch unmerklich sich ver-
flüchtigen, ja fast ganz verschwinden, und die „korrelative Zuordnung“ von Sein 
und Sollen schließlich bei einem Primat des Seienden endet. Es ist im letzten 
immer wieder die vorgängige Anpassung an das gesellschaftlich Gegebene, was 
die normative Kraft der Verfassung ermöglicht und wovon sie abhängt. Wenn 
die rechtliche Verfassung die sozialen, politischen, ökonomischen Gesetzlich-

1700	 So Ernst-Wolfgang Böckenförde, Rezension von Andreas Göbel / Dirk van Laak / Inge-
borg Villinger (Hg.), Metamorphosen des Politischen. Grundfragen politischer Ein-
heitsbildung seit den 20er Jahren, Berlin 1995, in: Frankfurter Allgemeine Zeitung 
Nr. 55 vom 5. März 1995, S. 39; Auf dem Weg zum Klassiker. Carl Schmitt in der Dis-
kussion: Politische Theologie als Fluchtpunkt seines Werkes, in: Frankfurter All-
gemeine Zeitung Nr. 158 vom 11. Juli 1997, S. 35

1701	 SD LAV NRW R 0265 NR. 25351; Rezension hier um 2/3 gekürzt: um das ganze Re-
ferat der Schrift, an das die Kritik anschließt.

https://doi.org/10.5771/9783748928034-810 - am 07.02.2026, 10:13:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748928034-810
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


811

D. Positionierungen Böckenfördes

keiten und die geistige Situation der Zeit in sich aufnehmen muß, um selbst 
tätige Kraft zu sein, so sind es eben diese Gegebenheiten, die eine normative 
Kraft entfalten. Und wenn die Intensität der normativen Kraft der Verfassung 
„in erster Linie“, wie Hesse ausdrücklich sagt, abhängig ist vom „Willen der 
Verfassung“, so ist sie abhängig und eine Funktion von etwas Tatsächlichem, 
das bei den am Verfassungsleben Beteiligten und den unter der Verfassung 
Lebenden tatsächlich vorhanden ist oder nicht. Ferner bleibt unklar, was Hesse 
meint, wenn er in Anlehnung an W. v. Humboldt die normative Verfassung 
darin sieht, daß sie die Kraft, die „im Wesen der Dinge“ liegt, zur Tätigkeit zu 
reizen und zu lenken vermag. Scholastisch-metaphysisch wird er, als Schüler 
Rudolf Smends, das „Wesen der Dinge“ kaum verstehen wollen, abgesehen 
davon, ob ein solches Verständnis zu konkreten Folgerungen für eine Ver-
fassungsgestaltung und Verfassungsinterpretation zu führen vermöchte. Läuft 
diese Bestimmung dann aber nicht, innerhalb einer korrelativen Zuordnung 
von rechtlicher und wirklicher Verfassung, wiederum auf einen Primat des 
Seienden gegenüber dem Sollen, der faktischen Wirklichkeit gegenüber dem 
Normativen hinaus? Wo bleibt das normative Prinzip einer Verfassung?
Das Dilemma, in welches Hesse so, sicher wider Willen, gerät, scheint dem 
Rezensenten im Ausgangspunkt selbst begründet. Wenngleich Hesse den 
Dualismus von Sein und Sollen zu relativieren sucht, so bleibt er mit seiner 
Fragestellung doch innerhalb des durch diesen Dualismus aufgerichteten 
Beziehungsfeldes. Innerhalb dieses Beziehungsfeldes ist aber das Seiende, die 
Wirklichkeit, definitionsgemäß festgelegt auf das rein Tatsächliche, das aus sich 
allen normativen Gehalts und aller inneren Ordnung entbehrt, während das 
Normative als das Sollen definitionsgemäß von allem Seienden unabhängig ist, 
ihm vielmehr gerade als ‚Sollen’ gegenübertritt und es ‚normativ’ gestaltet. Das 
Bild der Wirklichkeit, das sich daraus ergibt, entspricht zwar einem methodi-
schen Postulat, aber nicht den objektiven Gegebenheiten. So ist es unvermeid-
lich, daß die Bemühungen, innerhalb des Beziehungsfeldes von Sein und Sollen 
zu wirklichkeitsgerechten Resultaten zu kommen, schließlich in einer Sack-
gasse enden müssen. Dieser Zusammenhang kann im Rahmen einer Rezen-
sion nur angedeutet, nicht im einzelnen dargelegt werden. Hesses Gedanken 
weisen so über sich selbst hinaus und geben Anlaß, über die Verwendbarkeit 
des für viele Juristen nachgerade zum Axion gewordenen Denkschemas von 
Sein und Sollen im Bereich der Verfassungstheorie nachzudenken und die 
Frage zu stellen, ob nicht eine verfassungstheoretische Betrachtung ihren Aus-

https://doi.org/10.5771/9783748928034-810 - am 07.02.2026, 10:13:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748928034-810
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


812

Teil B

gangspunkt in einem Wirklichkeitsbegriff nehmen muß, der das Sollen nicht 
aus sich heraussetzt und isoliert, sondern es vielmehr als eigenes, konkret ver-
ortetes Element in sich enthält, so daß das Normative jenseits abstrakter Leit-
bilder oder Ideologien als das im Wirklichen normativ Mögliche erkannt und 
realisiert werden kann. Wie wenig solche Fragen mit unfruchtbarer Theorie 
zu tun haben, mag ein flüchtiger Blick auf die Verfassungsproblematik der 
Entwicklungsländer sagen.

2. �Zum Brief vom 22. November 1967: Rezension von Hasso Hofmann [in: DÖV 
1967, S. 668–690]

Hasso Hofmann, Legitimität gegen Legalität. Der Weg der politischen Philo-
sophie Carl Schmitts. Politica. Abhandlungen und Texte zur politischen Wissen-
schaft, hrsgg, von W. Hennis und H. Maier, Bd. 19, Luchterhand-Verlag, Neu-
wied und Berlin 1964, 304 S., Ln. DM 28, 80.

Die Carl Schmitt-Literatur reißt nicht ab. Die hier zu besprechende Dissertation, 
von A. Voigt in Erlangen betreut, ist die sechste selbständig erscheinende 
Schrift seit 1945, die ausdrücklich das Werk Schmitts zum Thema hat, und 
sie ist keineswegs die letzte. 1965 erschien das Buch von Mathias Schmitz, Die 
Freund-Feind-Theorie Carl Schmitts (Westdeutscher Verlag) und demnächst 
wird die Untersuchung eines Amerikaners, George Schwab, veröffentlicht 
werden. Hinzu kommen die nicht wenigen (Besprechungs-)Aufsätze aus der 
gleichen Zeit. Man mag sich fragen, was es bedeutet und welche Gründe es 
hat, dass ein Jurist bereits zu seinen Lebzeiten so intensiv zum Gegenstand 
wissenschaftlicher und literarischer Bemühungen wird, die nicht im Fluss der 
wissenschaftlichen Auseinandersetzungen auf einzelne seiner Schriften oder 
Ansichten antworten, sondern sein ‚Werk’ ergründen, analysieren und – zum 
Teil – sich damit auseinandersetzen wollen. Sicher ist es kein Zeichen man-
gelnder Wirkung und Wirkkraft dieses Werks.
Es ist ein Kennzeichen der Carl Schmitt-Literatur der Nachkriegszeit, dass sie 
Dissertations- oder allenfalls, wie bei Peter Schneider, Habilitationsliteratur 
ist, deren Autoren keine unmittelbare Beziehung zu der Zeitsituation und 
den Umständen haben, in und unter denen wesentliche Werke Carl Schmitts 
entstanden sind. Von den Fachgenossen Carl Schmitts, die noch die Weima-

https://doi.org/10.5771/9783748928034-810 - am 07.02.2026, 10:13:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748928034-810
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


813

D. Positionierungen Böckenfördes

rer Zeit und die Zeit des Dritten Reichs bewusst erlebt haben, ist nach 1945 
niemand in eine kritisch-wissenschaftliche Auseinandersetzung mit seinen 
Lehren eingetreten. Stattdessen griff man vielfach zu banalen, vorwiegend 
auf die Person gemünzten Schlagworten, wie ‚Kronjurist des Dritten Rei-
ches’, ‚Feind des Rechtsstaats’, ‚Leuchtkraft eines Irrlichts’, das in den ‚Nihilis-
mus’ führt (E. Kaufmann), ‚fons et orige maiorum germanicorum’ (Karl Loe-
wenstein), ‚böser Dämon’ (Edgar Salin), die auch das wissenschaftliche Werk 
abtun und eine weitere Beschäftigung damit als überflüssig erscheinen las-
sen sollten. Geschichtliche Bewegungen verlaufen indes selten einlinig, son-
dern eher dialektisch, und so hat gerade das außerwissenschaftliche Bemühen, 
Carl Schmitt aus der Diskussion zu bringen, eher dazu beigetragen, das Inter-
esse an seinem Werk und dessen geistige Wirkung zu erhöhen (von der Über-
nahme von Begriffen und Unterscheidungen aus der Verfassungslehre in das 
Grundgesetz sei dabei abgesehen).
Die ersten Untersuchungen über Carl Schmitt nach 1945 standen – sozio-
logisch gesehen verständlicherweise – in Zusammenhang mit dem Bemühen 
um die sogenannte Bewältigung der Vergangenheit. Sie erhielten ihren Antrieb 
teils direkt, teils indirekt aus der Frage nach den Ursachen dafür, dass Deutsch-
land während des ‚Dritten Reiches’ je länger je mehr einer Verbrecher-Herr-
schaft ausgeliefert war und das Verbrechen sich in den Staat selbst einnistete, 
mit allen katastrophalen Folgen, die sich daraus für die Welt und Deutsch-
land selbst ergeben haben, und der Absicht, Dämme zu bauen dagegen, dass 
sich ein solcher Vorgang wiederholen könne. Von daher ergab sich die Suche 
nach geistigen Wegbereitern, Veranlassern, Urhebern, die es zu widerlegen, 
zu entlarven und verantwortlich zu machen: kurz zu ‚bewältigen’ galt. Carl 
Schmitt und sein Werk boten sich aus mancherlei Gründen an: war er doch 
nicht nur einer der einflussreichsten Juristen der Weimarer Zeit, sondern 
auch mit den Machthabern des Jahres 1933 ein beträchtliches Stück Weges 
mitgegangen, indem er die neuen politischen Verhältnisse in scharfer polemi-
scher Wendung gegen den Funktionalismus des liberalen Rechtsstaates juris-
tisch aufarbeitete, begründete und zu beeinflussen suchte. So eignete diesen 
Arbeiten ein mehr oder minder starkes moralisches oder ideologisches Pathos: 
sie suchten auf der Grundlage nicht diskutierter Prämissen und Standpunkt-
Nahmen, wie etwa der Absolutismus des Rechtsstaates, der Unantastbarkeit 
der parlamentarischen Demokratie, der Wahrheit eines ontologisch richti-
gen Menschenbildes, die Unhaltbarkeit oder Gefährlichkeit der Lehren Carl 

https://doi.org/10.5771/9783748928034-810 - am 07.02.2026, 10:13:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748928034-810
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


814

Teil B

Schmitts zu erweisen und kamen von daher zu einer ebenso folgerichtigen 
wie sachlich nicht weiterführenden Polemik oder, je nach Engagement des 
Autors, Entlarvung.
Von dieser Phase der Auseinandersetzung mit Carl Schmitt setzt sich der Verf. 
deutlich ab. Er sucht die sachliche Auseinandersetzung, jenseits von Polemik 
oder Apologetik, und hält diese Linie, wenn man von gelegentlichen Aus-
rutschern absieht, im großen und ganzen bis zum Ende des Buches durch. 
Gegenüber dieser Absicht melden sich allerdings zunächst erhebliche Zwei-
fel durch die von der ersten Seite an immer wiederkehrenden Dikta über die 
‚Zwiespältigkeit’, das ‚Zwielicht’, die ‚Unklarheit’, ‚Mehr- oder Doppeldeutig-
keit’, ja ‚Abgründigkeit’ der Schmittschen Begriffe und Lehren. Dadurch ent-
steht der Anschein, als ob die alte Form der Auseinandersetzung nur subli-
mer und dadurch wirkungsvoller fortgeführt werden solle. Die Lektüre des 
Buches zeigt jedoch, dass es sich dabei nur zum geringeren Teil um polemi-
sche Abbreviaturen handelt (dieser Tribut an den Zeitgeist konnte offenbar 
nicht fehlen), überwiegend aber entweder um die Charakterisierung wirklicher 
Mehrdeutigkeiten oder verbleibende Unklarheiten im Werk Carl Schmitts (wie 
z. B. beim Verfassungsbegriff der Verfassungslehre – siehe dazu S. 124–141) 
oder – weit häufiger – um den Ausdruck einer gewissen Verlegenheit des Verf. 
angesichts der von ihm an manchen Stellen sehr eindrucksvoll analysierten, 
an anderen Stellen teilweise oder völlig missverstandenen Begriffen und Posi-
tionen (so etwa beim Begriff des Politischen, S. 101–123) Carl Schmitts. Man 
sollte die gewisse ‚Zwiespältigkeit’, die dadurch auf das Buch selbst zurück-
fällt, jedoch nicht zum Anlass nehmen, sich auf seine Sachaussage nicht ein-
zulassen (so etwa Tommissen in ARSP 51 (1965), S. 153ff.).
Was diese Sachaussage zum Werk Carl Schmitts angeht, so ist der Verf. seinen 
Vorgängern an Problembewusstsein, Reflexionskraft, Interpretations- und Ver-
stehensvermögen beträchtlich überlegen. Schon die fundierte und überlegene 
Kritik, die er gegenüber deren – vielfach vereinfachenden – Thesen geltend 
macht (S. 14–17 – in Fußnoten – zu Fijalkowski und Pattloch, S. 64–65 sehr 
treffend zu der verfehlten Anlage und Begriffsschwäche der Untersuchung 
Peter Schneiders; S. 131 f. zu Krockow), lässt das für eine Dissertation außer-
gewöhnliche Niveau erkennen, auf dem der Verf. sich bewegt. Weil er sich auf 
das Werk Carl Schmitts wirklich in der Sache einlässt, gelingt es ihm auch, neue 
Linien und Zusammenhänge ebenso wie unausgetragene Probleme darin auf-
zudecken bzw. bewusst zu machen und ferner (ohne dass ihm das selbst viel-

https://doi.org/10.5771/9783748928034-810 - am 07.02.2026, 10:13:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748928034-810
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


815

D. Positionierungen Böckenfördes

leicht voll bewusst geworden ist), in diesem Werk in erstaunlichem Maße eine 
Kontinuität des Frageansatzes deutlich werden zu lassen, eines Frageansatzes, 
der auf das Problem der Rechtsverwirklichung und Rechtswirklichkeit abzielt, 
aus der Auseinandersetzung mit dem abstrakten, die Rechtswirklichkeit unter 
sich verlierenden Normativismus der Rechtsphilosophie der Jahrhundertwende 
hervorgeht und von dem aus die oftmals diskutierten oder ‚entlarvten’ Wen-
dungen Carl Schmitts in seiner Grundposition sich als je neue (und zum Teil 
fortschreitende) Erkenntnisse und Antworten auf eben jene Grundfragen dar-
stellen und begreifen lassen. Mit alledem stellt der Verf. wichtige Grundlagen 
für eine sachlich-kritische Auseinandersetzung mit dem Werk Carl Schmitts 
bereit, an der es der deutschen Rechtswissenschaft, insbesondere der Staats-
rechtswissenschaft, nicht zu ihrem Vorteil bis heute mangelt.
Eine solche sachlich-kritische Auseinandersetzung selbst, die Gültigkeit 
beanspruchen dürfte, stellt das Buch jedoch, obwohl es sie intendiert und 
etliche Anläufe dazu macht, nur zum Teil1702 dar. Das hat mehrere Gründe. 
Zunächst ist die Fragestellung, mit der der Verf. an das Werk herantritt, pri-
mär rechtsphilosophisch orientiert und dadurch auch eingeengt (s. S. 9–12). Das 
mag für die frühe Schaffensperiode Carl Schmitts, die an dem entscheidenden 
rechtsphilosophischen und theoretischen Problem der Rechtsverwirklichung 
ihren Ausgang nimmt, und ebenso für die letzte Periode seit 1945, wo die 
Frage nach dem Recht als Nomos beherrschend in den Vordergrund tritt, noch 
angemessen sein; es ist aber nicht angemessen für die Weimarer Zeit und die 
frühen 30er Jahre, wo staatstheoretische, staatsrechtliche, geistesgeschichtliche 
und politisch-soziologische Fragen für Carl Schmitt bestimmend werden und 
bleiben, und zwar nicht zuletzt gerade auf Grund der Erkenntnisse und Ant-
worten, die sich für ihn in der Beschäftigung mit dem Problem der Rechts-
verwirklichung ergaben. Hier wird die rechtsphilosophische Fragestellung 
und der Versuch, Carl Schmitt als ‚Systemdenker’ zu interpretieren und zu 
analysieren, dessen Aussagen sich als Anwendungen bzw. Konkretisierungen 
einer rechtsphilosophischen Grundvorstellung begreifen lassen1703 und auf 
diese befragt bzw. rückgeführt werden können, notwendig unzureichend; sie 
vernachlässigt überdies die, wie für jedes oevre eines Juristen so auch für das 
Werk Carl Schmitts wichtige Unterscheidung zwischen dogmatischen Arbei-

1702	 [Kursive Ergänzung nach Böckenfördes Korrektur in: LAV NRW R 0265 NR. 25042]
1703	 [Kursive Ergänzung nach Böckenfördes Korrektur in: LAV NRW R 0265 NR. 25042]

https://doi.org/10.5771/9783748928034-810 - am 07.02.2026, 10:13:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748928034-810
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


816

Teil B

ten, die an gegebene rechtliche Entscheidungen und Normierungen gebunden 
sind und diese interpretieren und entfalten, und ‚theoretischen’ Arbeiten, die 
das Ergebnis freier Forschung sind und den eigenen Standpunkt des Autors 
zum Ausdruck bringen.
Eine Schwäche in der Fragestellung des Verf. liegt weiter darin, dass die 
Beziehung der juristischen Arbeit zur politisch-sozialen Wirklichkeit und 
die dadurch bestimmte Eigenart der Rechtswissenschaft als praktischer (und 
auch politischer) Wissenschaft nicht genügend reflektiert ist. Das mag mit 
dem eigenen, noch ziemlich stark vom Normativismus geprägten rechts-
philosophischen Standort des Verf. zusammenhängen. Juristisches Denken 
und Arbeiten besteht aber nicht darin, aus einer (Rechts-)Idee heraus system-
schaffend tätig zu werden und dem ‚Sein’ der Wirklichkeit ein ‚reines’ recht-
liches Sollen gegenüberzustellen, sondern hat, wie das Recht überhaupt, stets 
Antwortcharakter, Antwortcharakter im Hinblick auf vorgegebene oder neu 
entstehende, aus der geschichtlichen Situation hervorgehende politisch-sozia-
le Ordnungsprobleme, und ist von daher notwendig situationsbezogen und 
politisch affiziert. Das geht zwar aus dem Buch immer wieder hervor, wird 
vom Verf. zuweilen auch als Problem gesehen, ist aber nicht in seine Urteils-
bildung und Kritik und auch nicht in die Anlage des Buches eingegangen, 
das eben deswegen das historisch-politische Umfeld, die ‚Herausforderungen’ 
durch die Wirklichkeit, auf die Carl Schmitt Antworten suchte und gab, weit-
gehend außer Betracht lässt. Verf. erneuert so auch den von Schüle, JZ 1959, 
S. 729ff. erhobenen Vorwurf, Carl Schmitt habe mit vielen seiner Schriften 
politisch etwas bewirken wollen, er habe sie – nach seinem eigenen Urteil – 
bewusst „in die Waagschale der Zeit“ geworfen. Als ob der Jurist des öffentli-
chen Rechts, wenn er eine bestimmte Interpretation der Verfassung vertritt, 
einen zentralen Begriff der Verfassung analysiert, nicht eo ipso auch etwas 
bewirken will, auch etwas politisch bewirken will – man denke für unsere 
gegenwärtige Verfassungslage nur an die Interpretation des Art. 2 I GG und 
des Verhältnisses von Art. 21 und 38 GG, an die Bedeutung der rezipierten 
Weimarer Kirchenartikel und an die Theorie vom kooperativen Föderalis-
mus. Das Ausmaß der Interessiertheit mag verschieden sein, aber das Krite-
rium für das Abweichen vom Beruf des Rechtswissenschaftlers, insbesondere 
des Staatsrechtslehrers, muss an anderer Stelle gesucht werden als der bewuss-
ten und interessierten Nähe zum politischen Geschehen der Zeit. Die Gefahr 

https://doi.org/10.5771/9783748928034-810 - am 07.02.2026, 10:13:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748928034-810
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


817

D. Positionierungen Böckenfördes

der Rechtswissenschaft ist nicht nur Verfallenheit an die jeweilige Macht, son-
dern ebenso esoterische Beziehungslosigkeit.
Schließlich bleibt das Problem der theologischen Bezüge im Werk Carl Schmitts 
völlig unerörtert. Verf. wehrt sogar die Frage danach mit einer polemischen 
Ängstlichkeit ab (S. 173). Man kann aber das Werk Carl Schmitts und seiner 
Grundposition(en) kaum zureichend verstehen und diskutieren, wenn man 
nicht die zentralen Antriebe berücksichtigt, die es der Herkunft Carl Schmitts 
aus dem katholischen Volksteil der Kulturkampfzeit und seinem geistigen 
Erbe verdankt, einem Erbe, dessen Wurzeln weit hinter die Restaurierung der 
Scholastik und einer auf sie gegründeten Naturrechtslehre, die sich heute in 
einer eigenen Sozialideologie ausläuft, zurückgreifen. 
Die hier aufgezeigten methodischen Grenzen der Arbeit führen auch dazu, dass 
das Buch in der Fähigkeit des Begreifens und der sachlich-kritischen Analyse 
in den einzelnen Partien nicht von gleicher Qualität ist: neben Abschnitten 
von zupackender Kraft stehen solche, wo das Missverstehen überwiegt. Das 
im einzelnen hier darzulegen, erforderte eine eigene sachlich-kritische Aus-
einandersetzung mit dem Werk Carl Schmitts, die an dieser Stelle nicht mög-
lich und nicht beabsichtigt ist.
Zu den gelungenen Partien des Buches sind meines Erachtens vor allem die 
Darlegung der Ausgangssituation Carl Schmitts (S. 32–40) sowie – trotz eini-
ger Einwände in der Sache – die Behandlung seiner Auseinandersetzung mit 
dem Problem der Rechtsverwirklichung, das ihn auf die Grenzphänomene der 
Diktatur und der Souveränität führte, zu rechnen. Der Versuch, diese Schaffens-
periode unter den Titel „Rationale Legitimität“ zu subsumieren, ist freilich 
nicht geglückt (s. die ganz blasse und unzureichende Rechtfertigung dafür, 
S. 73/74). Ferner gehören dazu fast alle Abschnitte des 5. Teils (Geschichtliche 
Legitimität), der die Schriften ab 1937 zum Gegenstand hat (S. 198–258). Hier 
vermag der Verf. in erstaunlichem Maße die Gedanken und Positionen Carl 
Schmitts sachgerecht zur Aussage zu bringen. Das ist umso höher anzusetzen, 
als gerade die rechtsphilosophischen Gedanken im Spätwerk Carl Schmitts 
mit ihrer Hinwendung zur Geschichtlichkeit, zur Raumhaftigkeit des Rechts 
und zum „Nomos“ den fachspezialistischen Juristen unserer Tage vielfach 
nur als ‚Geojurisprudenz’ und Flucht in den Mythos erscheinen, von der ein-
linien Reduzierung der völkerrechtlichen Schriften dieser Zeit auf eine blan-
ke Adjustierung der Hitlerschen Außenpolitik ganz abgesehen.

https://doi.org/10.5771/9783748928034-810 - am 07.02.2026, 10:13:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748928034-810
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


818

Teil B

Weniger gelungen ist demgegenüber m. E. der dritte Teil (Das Legitimitäts-
problem in Schmitts politischem Existentialismus, S. 185–276). Zwar finden 
sich auch hier gute und weiterführende Analysen und Problementfaltungen, 
wie etwa zum ‚positiven Verfassungsbegriff’ der Verfassungslehre und zum 
Problem des pouvoir constituant, aber insgesamt leidet dieser Teil am meisten 
unter der verengten Fragestellung und Problemsicht des Autors. Das Kernstück 
dieses Teils, die Analyse des ‚Begriffs des Politischen’, ist m.E. ganz misslungen. 
Auch der Verf. vermag nicht zu realisieren, dass es sich bei der Freund-Feind-
Unterscheidung weder um eine Wesensdefinition noch um eine normative 
oder Inhaltsdefinition des Politischen handelt, sondern um den Versuch der 
Benennung eines empirisch aufweisbaren Kriteriums, von dem her das Politi-
sche im äußersten Fall bestimmt wird und seine Eigenart erhält. Das steht im 
Text der ersten Ausgabe implizit, im Text der 2. und 3. Ausgabe ausdrücklich; 
und jede Ausgabe enthält den Satz: „Der Krieg ist … natürlich auch nicht Ziel 
und Zweck (2. und 3. Ausgabe: oder gar Inhalt) der Politik, wohl aber ist er 
die als reale Möglichkeit immer vorhandene Voraussetzung, die das mensch-
liche Handeln und Denken in eigenartiger Weise bestimmt…“ Es bedarf nur 
einer einigermaßen sorgfältigen Lektüre des Textes und einer gewissen Ver-
trautheit mit dessen staats- und völkerrechtlichem Begriffsfeld, um den Wall 
von Missverständnissen und Missdeutungen, der sich um diese Schrift und 
ihre Thesen aufgebaut hat, zu durchstoßen. Dazu gelangt der Verf. aber in kei-
ner Weise; er nimmt die Schrift als ‚These’ des Autors statt als Versuch, einem 
Phänomen der Wirklichkeit analytisch beizukommen. Er stellt daher die 
Richtigkeitsfrage überhaupt nicht, sondern begnügt sich mit der Erneuerung 
aller (meist von K. Löwith übernommener), jedoch die Sache nicht treffender 
Polemik. Im übrigen mag eine Beobachtung der gegenwärtigen politischen 
Weltlage, sei es des Nahost-Konflikts zwischen Israel und den Arabischen Staa-
ten, sei es der Entwicklung des Rassenproblems in den USA, zeigen, ob und 
inwieweit das von Carl Schmitt aufgewiesene Kriterium eine – leider nun ein-
mal so bestehende – Wirklichkeit gedanklich erfasst oder, wie Verf. meint, ein 
‚Kunstprodukt’ darstellt. 
Bei einer Rezension steht naturgemäß die Kritik im Vordergrund. Der Rezen-
sent möchte deshalb zum Schluss ausdrücklich betonen, dass er – obwohl 
er das Werk Carl Schmitts einigermaßen zu kennen meint – aus dem Buch 
viel gelernt hat und seine Lektüre allen, die an einer sachlich-kritischen Aus-

https://doi.org/10.5771/9783748928034-810 - am 07.02.2026, 10:13:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748928034-810
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


819

D. Positionierungen Böckenfördes

einandersetzung mit dem Werk Carl Schmitts interessiert sind, empfehlen 
möchte.

3. �Zum Brief vom 13. Februar 1966: Diskussionsbeitrag zur Tagung der 
Staatsrechtslehrervereinigung [VVDStRL 25, 1967, S. 220–222]

Ich darf vielleicht unmittelbar an das anknüpfen, was Herr Thieme gesagt 
hat. Ich möchte der These 21 von Herrn Kimminich1704 auch etwas entgegen-
treten. Zwar ist der von Herrn Thieme aufgeführte Fall – glaube ich – noch 
kein Beweisgrund dafür, dass der Bundespräsident auch als Hüter der Ver-
fassung angesehen werden müsse. Der Bundespräsident hat bei dem Kantinen-
handelsgesetz sein materielles Prüfungsrecht in Anspruch genommen, das hat 
damals deshalb zu keinen Weiterungen geführt, weil in der konkreten politi-
schen Situation alle damit zufrieden waren, dass dieses Gesetz nicht verkündet 
wurde; deshalb ist die Sache nicht an das Bundesverfassungsgericht gegangen. 
Es hätte hier durchaus ein Organstreit zwischen dem Bundespräsidenten und 
dem Bundestag vor dem Bundesverfassungsgericht stattfinden können. Ich 
glaube aber, dass die Frage, ob der Bundespräsident Hüter der Verfassung ist, 
nicht allein vom materiellen Prüfungsrecht her bestimmt werden kann; es 
ist hier notwendig, die von Carl Schmitt entwickelte Unterscheidung zwi-
schen der Verfassung als dem Inbegriff der politischen Grundentscheidungen 
über die Art und Form der staatlichen Einheit und den Verfassungsgesetzen 
anzuwenden. Mir scheint, dass ein Bundesverfassungsgericht immer nur die 
Funktion des Hüters der Verfassung wahrnehmen kann, soweit es sich um die 
Einhaltung und um die Sicherung der Verfassungsgesetze handelt, und zwar 
deswegen, weil ein Gericht von seiner Aufgabe und seinen Möglichkeiten her 
immer nur im nachhinein tätig werden kann; es kann prüfen, ob bestimmte 
Gesetze, bestimmte Maßnahmen, die getroffen worden sind, den verfassungs-
gesetzlichen Regelungen widersprechen oder nicht. Wenn es sich aber darum 
handelt, dass die Verfassung im Sinne der Grundentscheidungen bedroht ist, 
wird das Verfassungsgericht immer zu spät kommen. Geht es darum, dass die 
Grundsubstanz der Verfassung, die den einzelnen Normierungen voraus- und 

1704	 [Otto Kimminich, Das Staatsoberhaupt in der parlamentarischen Demokratie, in: 
VVDStRL 25 (1967), S. 2–94]

https://doi.org/10.5771/9783748928034-810 - am 07.02.2026, 10:13:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748928034-810
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


820

Teil B

zugrunde liegt, angegriffen wird, so kann diese Gefahr für die Verfassung nur 
abgewendet werden, wenn ein Organ präventiv dagegen vorgehen kann – 
ich darf als Beispiel auf die nationalsozialistische Machtergreifung verweisen. 
Im Grunde war in dem Moment, als der Reichspräsident den Führer einer 
erklärt verfassungsfeindlichen Partei mit der Regierungsbildung beauftragte 
und zum Reichskanzler ernannte, die Verfassungsbeseitigung im ersten Akt 
schon geschehen, der zweite Akt war dann die Zustimmung des Reichstags 
zum Ermächtigungsgesetz. Auch wenn wir in der Weimarer Verfassung einen 
Staatsgerichtshof gehabt hätten, der die Befugnis der Normenkontrolle, die 
Zuständigkeiten unseres Verfassungsgerichts gehabt hätte, hätte er an diesem 
Faktum gar nichts mehr ändern können. Auch bei einer Kontrolle im nach-
hinein ist in einem solchen Fall nur ein Organ als Hüter der Verfassung mög-
lich, das die Befugnis hat, aktiv politisch zu handeln.
Nun ist die verfassungstheoretische Frage, ob in einer parlamentarischen Demo-
kratie das Staatsoberhaupt in dieser Weise mit einer Befugnis, aktiv politisch 
zu handeln, ausgestattet werden kann. Die Begründung, die Herr Kimminich 
für seine negative Antwort unter anderem gegeben hat, dass die Trennung von 
Macht und Verantwortung nicht stattfinden dürfe, der ich im Ausgangspunkt 
zustimme, scheint mir aber die Folgerung nicht zu tragen, denn es ist doch 
nicht abzuweisen, dass auch das Staatsoberhaupt mit einer entsprechenden 
Verantwortung ausgestattet werden kann, auch im Grundgesetz etwa ist ja 
eine solche Verantwortung durch das Institut der Präsidentenanklage und 
durch die besondere Verpflichtung, die aus dem Amtseid hervorgeht, vor-
gesehen worden. Allerdings muss man fragen, ob bei der sehr mittelbaren 
Bestellung unseres Bundespräsidenten im Hinblick auf die demokratische 
Legitimation er wirklich in einem solchen Ernstfall die Autorität, die demo-
kratische Autorität hat, um in dieser Weise tätig werden zu können, oder ob 
diese Autorität nicht durch das System der mittelbaren Bestellung über die 
Bundesversammlung auch selbst zu „mittelbar“ geworden ist. Man kann das 
aber nicht schon aus dem Begriff oder aus einer allgemeinen Vorstellung vom 
Staatsoberhaupt abweisen. Wir unterliegen dann der Gefahr, dass wir uns 
zu sehr von der konkreten Ausgestaltung der Stellung des Oberhaupts weg-
wenden. Geschichtlich ist ja das Staatsoberhaupt bisher immer zugleich auch 
beteiligtes Organ der Exekutive gewesen, zunächst sogar Inhaber der Exeku-
tive und der Regierungsgewalt. Wenn wir nun, wie Herr Kimminich es wohl 
versucht hat, davon abstrahieren und fragen, was dann noch für das „reine“ 

https://doi.org/10.5771/9783748928034-810 - am 07.02.2026, 10:13:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748928034-810
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


821

D. Positionierungen Böckenfördes

Staatsoberhaupt übrig bleibt, dann ziehen wir uns, auch wenn wir die Frage 
verfassungstheoretisch stellen, zu sehr in das Allgemeine und in die Abstraktion 
zurück. Deshalb muss man auch bei der Beurteilung solcher Möglichkeiten 
davon ausgehen, dass konkret das Staatsoberhaupt doch immer in irgendeiner 
Weise mit der Exekutive verbunden ist. Die Frage stellt sich dann in der Rich-
tung, woher die möglichen Gefährdungen, die für eine Verfassung entstehen 
können, überhaupt drohen. Drohen sie aus dem Parlament, von der Exekuti-
ve, von politischen Parteien oder von einer anderen Stelle? Je nachdem kann 
das Staatsoberhaupt entweder sehr wohl oder aber überhaupt nicht das rich-
tige Organ sein, um den Gefährdungen entgegenzutreten.

4. Zum Brief vom 19. 12. 1978: Leserbrief in der FAZ v. 14. 12. 1978, S. 20

Kanzler-Irrtum1705

Die in der F.A.Z. vom 5. Dezember1706 wiedergegebenen Ausführungen des 
Bundeskanzlers auf dem Parteitag der Hamburger SPD enthalten in einem 
Punkt eine Fehlinformation. Von Carl Schmitt ist für die Weimarer Verfassung 
eine Durchbrechungslehre, mit der man die Verfassung legal aus den Angeln 
heben könnte, gerade nicht entwickelt worden. Vielmehr hat Carl Schmitt 
gegen die damals vorherrschende, vor allen von Gerhard Anschütz, dem maß-
gebenden Kommentator der Weimarer Verfassung, vertretene Auffassung von 
der unbegrenzten Möglichkeit legaler Verfassungsänderungen die Lehre ver-
treten, dass die legale Befugnis zu Verfassungsänderungen begrenzt sei und 
den Kerngehalt der Verfassung nicht beeinträchtigen dürfe. Gegenüber der 

1705	 [Titel vermutl. von der Redaktion gewählt]
1706	 [Die Angst der einen und die Angst der anderen. Aus einer Rede des Bundeskanzlers 

zur Extremistenfrage vor dem Landesparteitag der Hamburger SPD, in: FAZ v. 5.12.1978, 
S, 10–11; zweiseitiger Auszug, in dem es u.a. heißt: „Wenn man Leute, die keine Demo-
kraten sind, zu Professoren macht, dann muss man sich nicht wundern, dass sie han-
deln, wie damals Carl Schmitt, der als beamteter Hochschullehrer das Katheder nutzt, 
um seinen Studenten und den übrigen Juristen des Reiches klarzumachen, wie man 
ganz legal die Weimarer Reichsverfassung aushebeln könnte – Durchbrechungslehre! 
Es ist nicht so, als ob die Nichtdemokraten im Staatsdienst damals keine Rolle ge-
spielt hätten beim Untergang der Weimarer Demokratie.“]

https://doi.org/10.5771/9783748928034-810 - am 07.02.2026, 10:13:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748928034-810
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


822

Teil B

damals ebenfalls überwiegend anerkannten und in der Staatspraxis verfolgten 
These, dass im Rahmen möglicher Verfassungsänderungen auch Verfassungs-
durchbrechungen zulässig seien, hat Carl Schmitt deutliche Vorbehalte gel-
tend gemacht. (Verfassungslehre 1928, Seiten 102 ff., Seite 108; Legalität und 
Legitimität 1932, Seiten1707 148ff.)

Professor Dr. Ernst-Wolfgang Böckenförde, Freiburg

5. �Zum Brief vom 29. Januar 1980: Artikel: „Politische Theologie – Begriff und 
Bedeutung“ (Fassung von 1981)1708

Politische Theologie – Begriff und Bedeutung

Der Ausdruck „Politische Theologie“ ist gängig geworden. Nicht nur inner-
halb der Theologie und Rechtswissenschaft und der politischen Philosophie 
wird von politischer Theologie gesprochen, auch in der geistig-politischen Aus-
einandersetzung der Zeit hat sie ihren Ort erhalten. Wirkmächtige religiös-
politische Ideen- und Handlungsprogramme wie die „Theologie der Revolu-

1707	 [Das Buch hat nur 98 S.; gemeint sind wohl S. 48ff, mit Ausführungen zum Anschütz-
Kommentar.]

1708	 Politische Theologie – Begriff und Bedeutung. Vollständiger Abdruck der Fassung in 
der NZZ Nr. 123 v. 30./31. Mai 1981, S. 69; der Artikel von 1981 ist etwa 3/8 kürzer 
als der Abdruck: Politische Theorie und politische Theologie. Bemerkungen zu ihrem 
gegenseitigen Verhältnis, in: Revue européene des sciences sociales et Cahiers Vilfre-
do Pareto 19 (1981), Nr. 54/55, S. 233–243; auch in: Der Fürst dieser Welt. Carl Schmitt 
und die Folgen, hrsg. Jacob Taubes, Paderborn 1983, S. 16–25; Kirchlicher Auftrag 
und politisches Handeln. Analyse und Orientierungen, Freiburg 1989, S. 146–158); 
es fehlen hier im Artikel der erste Teil („Politische Theologie als Moment politischer 
Theorie“) mit Ausführungen zur „Einklammerung“ (Marx) und „Rückkehr“ (Weber) 
der „Gottesfrage“ sowie die abschließende Bezugnahme auf das „Beispiel“ von Johan-
nes Paul II. Böckenfördes Brief v. 29. Januar 1980 an Schmitt legt allerdings nahe, dass 
die Begriffsbestimmung schon auf das aktuelle Beispiel hingeführt war. Schmitts Be-
merkungen vom 8. Februar 1980 zu den „Homburger Thesen“ scheint Böckenförde 
mit seinen längeren Ausführungen zu Max Weber berücksichtigt haben. Der NZZ-
Artikel dürfte also ein gekürzter Vorabdruck aus dem Beitrag für den Taubes-Sammel-
band und keine frühere Vorfassung sein. Im Briefwechsel ist er nicht weiter erwähnt.

https://doi.org/10.5771/9783748928034-810 - am 07.02.2026, 10:13:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748928034-810
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


823

D. Positionierungen Böckenfördes

tion“ und die „Theologie der Befreiung“, vor allem in Latein- und Südamerika 
verbreitet, verstehen sich als Erscheinungsform politischer Theologie. Und 
auf die unruhige junge Generation, die vielfach nicht kirchlich engagiert, 
gleichwohl aber nicht a-religiös ist, übt gerade die politische Theologie eine 
besondere Anziehungskraft aus.
Was aber meint politische Theologie? Handelt es sich um eine vorübergehende 
Modeerscheinung, Ausdruck eines plötzlich aufgekommenen Bedürfnisses 
nach religiös-theologischer Legitimation politischer Handlungsziele? Oder ist 
sie ein neuer Ausdruck der ungeachtet aller Säkularisation und Weltlichkeit 
der heutigen politischen Gemeinwesen nie aufhebbaren inneren Beziehung 
von Politik und Religion, die, nachdem sie eine Zeitlang aus dem geistigen 
Bewusstsein weithin verdrängt war, nun mit neuem Akzent wieder aktuali-
siert wird? Ist politische Theologie, so gesehen, unentrinnbar, solange Reli-
gion, genauer und bezogen auf unseren Kulturkreis: der christliche Glaube, 
eine lebendige, Denken und Handeln der Menschen prägende Kraft darstellt?

Bedeutungsgehalt des Begriffes

Betrachtet man die gegenwärtige politische Theologie und die Auseinander-
setzung um sie unter dieser Fragestellung, gilt es zunächst, sich über die ver-
schiedenen Bedeutungsgehalte des Wortgebrauchs politische Theologie zu 
vergewissern. Der Ausdruck politische Theologie wird nämlich heutzutage 
nicht einheitlich, sondern in verschiedener sachlich-systematischer Bedeutung 
verwendet.

Juristische politische Theologie

Als 1922 der Begriff „Politische Theologie“ durch die gleichnamige Schrift 
von Carl Schmitt in die wissenschaftliche Diskussion eingeführt wurde, stand 
im Mittelpunkt die Analyse der tragenden juristisch-politischen Begriffe des 
modernen Staatsdenkens. Politische Theologie bezeichnete hier den Vor-
gang der Uebertragung theologischer Begriffe auf den staatlich-juristischen 
Bereich. „Alle prägnanten Begriffe der modernen Staatslehre sind säkulari-
sierte theologische Begriffe“, lautete die seither vielfach bestätigte Kernthese. 

https://doi.org/10.5771/9783748928034-810 - am 07.02.2026, 10:13:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748928034-810
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


824

Teil B

Einen solchen Vorgang der Begriffsübertragung sah Carl Schmitt exempla-
risch in der Ausbildung des staatlichen Souveränitätsbegriffs und der Theo-
rie der Volkssouveränität vollzogen. Hier wurden Attribute, die theologisch 
zur Kennzeichnung der Allmacht Gottes, seiner Schöpferkraft, des Ursprungs 
der Normen in ihm dienten (potestas absoluta, creatio ex nihilo, norma nor-
mans, potestas constituens …), teils auf die Staatsgewalt und ihren Inhaber, 
teils auf das Volk als Träger politischer Herrschaftsgewalt übertragen. Diese 
wurden damit in den Besitz vordem nur dem Gott der christlichen Offen-
barung zuerkannter Positionen und Eigenschaften gesetzt. 
Politische Theologie in diesem Sinn meint eigentlich nicht theologische Aus-
sagen, sondern eine Begriffssoziologie, und zwar eine Soziologie juristischer, 
genauer: staatsrechtlicher Begriffe. Diese werden ihrer beanspruchten auto-
nomen Eigenständigkeit entkleidet und auf ihre soziologische Basis, die sich 
als Umbesetzung theologischer Positionen erweist, zurückgeführt. Bei dieser 
Form politischer Theologie spricht man daher richtigerweise von juristischer 
politischer Theologie.

Institutionelle politische Theologie

Daneben wird unter politischer Theologie der Inbegriff der Aussagen eines 
Gottesglaubens über den Status, die Legitimation, die Aufgabe und allenfalls 
Struktur der politischen Ordnung verstanden, einschliesslich des Verhält-
nisses der politischen Ordnung zur Religion. Politische Theologie in dieser 
Bedeutung ist nicht allein, aber sehr nachhaltig im Bereich der christlichen 
Religion beziehungsweise ihrer Bekenntnisse verbreitet. Denn die christliche 
Religion beschränkt sich nicht auf Gottesverehrung in Form eines Kults, sie 
enthält darüber hinaus eine in nahezu alle Bereiche menschlichen Handelns 
ausgreifende Lebenslehre mit normativem Akzent sowie eine Interpretation 
der umgebenden Lebenswirklichkeit der Menschen („Welt“). Daraus ergeben 
sich Aussagen/Lehren, die die Ordnungen des politischen Zusammenlebens, 
deren Status (im Rahmen der theologischen Weltinterpretation), Aufgaben und 
Kompetenzbereich sowie Legitimation betreffen. Es gibt in der Geschichte der 
abendländischen Christenheit zahlreiche Ausformungen dieser Art Theologie. 
Angefangen von Augustinus’ Reich-Gottes-Idee mit der Unterscheidung von 
Civitas Dei und Civitas Terrana über die Zwei-Schwerter-Lehre Papst Gelasi-

https://doi.org/10.5771/9783748928034-810 - am 07.02.2026, 10:13:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748928034-810
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


825

D. Positionierungen Böckenfördes

us’ II., das hierokratische System Papst Innozenz’ III., die Zwei-Reiche-Lehre 
Martin Luthers bis hin zu Thomas Hobbes’ „Christian Commenwealth“ und 
Hegels politische Christologie. Aber auch die Staatslehre Papst Leos XIII., 
Karl Barths Thesen über Christengemeinde und Bürgergemeinde sowie die 
neue politische Theologie des Zweiten Vatikanischen Konzils gehören in die-
sen Zusammenhang. Immer geht es um (theologischen) Status, Legitimation 
und Aufgaben der politischen Ordnung und das Verhältnis von kirchlicher 
und politischer Gewalt beziehungsweise kirchlichen und politischen Instan-
zen. Politische Theologie in diesem Sinn ist ihrem sachlichen Gehalt nach 
institutionelle politische Theologie.
In einem weiter verengten Sinn ist dieser Begriff von politischer Theologie 
von Erik Peterson in seiner berühmt gewordenen, indirekt gegen Carl Schmitt 
gerichteten Schrift „Der Monotheismus als politisches Problem“ verwendet 
worden. Politische Theologie bezeichnet danach nur die theologische Recht-
fertigung cäsaropapistischer oder sonstiger politischer Einherrschaft. Eine sol-
che Rechtfertigung erklärte Peterson wegen des Trinitätsdogmas der christ-
lichen Religion für christlich-theologisch unmöglich und baute darauf seine 
zu weit greifende These von der Erledigung aller politischen Theologie durch 
den trinitarischen Gottesbegriff der christlichen Offenbarung auf. 

Appellative politische Theologie

Politische Theologie meint schliesslich die Interpretation der christlichen 
Offenbarung im Hinblick auf das von ihr geforderte Engagement der Chris-
ten und der Kirche für die politisch-soziale Ordnung (und deren Veränderung) 
als Verwirklichung christlicher Existenz. Entstanden ist diese Form politischer 
Theologie zunächst aus einer polemischen Absetzung gegenüber einer lange 
Zeit vorherrschenden sogenannten privatistischen Theologie, für die die Rea-
lisierung christlicher Existenz primär in individueller Gotteserfahrung, indivi-
duellem Glaubensleben und individuell-persönlicher Vervollkommnung sich 
vollzieht. Demgegenüber werden die Anrufe und Impulse der christlichen 
Offenbarung für das soziale und politisch relevante Verhalten der Christen, 
das Engagement für Nächstenliebe, (soziale) Gerechtigkeit und Befreiung von 
Unterdrückung in den Vordergrund gestellt. Daraus wird, unter Anknüpfung 
an die Kritik der bestehenden gesellschaftlichen Zustände, mehr oder weni-

https://doi.org/10.5771/9783748928034-810 - am 07.02.2026, 10:13:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748928034-810
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


826

Teil B

ger kategorisch die theologische Legitimation bestimmter politischer Initia-
tiven beziehungsweise Aktionen abgeleitet.
Zur politischen Theologie in diesem Sinn gehören in Deutschland vornehm-
lich die Arbeiten von J. B. Metz und seiner Schule, ferner die schon erwähnte 
Theologie der Revolution und Theologie der Befreiung, wie sie in Latein- 
und Südamerika verbreitet und teilweise vom Weltkirchenrat in Genf auf-
genommen worden ist. Es handelt sich nicht um eine Theologie der Politik 
und der politischen Ordnung, sondern um eine Begründung und Ausformung 
des glaubensmotivierten politisch-sozialen Engagements der Christen. Diese 
politische Theologie zielt unmittelbar auf Handlung und Aktion. In diesem 
Sinn ist sie eine (ethisch motivierte) appellative politische Theologie.

Sachlich-systematische Zusammenhänge

Diese verschiedenen Bedeutungsgehalte politischer Theologie sind unter-
einander nicht beziehungslos, vielmehr bestehen zwischen ihnen sachlich-
systematische Zusammenhänge.

1.

Die juristische Theologie als Vorgang der Begriffsübertragung von der theo-
logischen in die staatsrechtlich-politische Sphäre kann von den Fragestellungen 
und Aussagen der institutionellen politischen Theologie her kritisiert und 
auch disqualifiziert werden. Denn die Begriffsübertragung, die die juristische 
politische Theologie praktiziert, ist nicht nur eine Uebernahme von Begriffen, 
sondern darin zugleich eine Uebernahme von Positionen. Diese Positions-
übernahme, wie sie in der Ausbildung der Begriffe Souveränität, majestas, Omni-
potenz der Staatsgewalt, pouvoir constituant und ähnliches stattfanden, lassen 
sich theologisch – im Sinne institutioneller politischer Theologie – durchaus als 
prometheischer Vorgang (dis-)qualifizieren, als Abfall vom Glauben dadurch, 
dass die Menschen sich selbst (Volkssouveränität) und ihren Gebilden gött-
liche Attribute zuerkennen und sich damit der Herrschaft Gottes entziehen.

https://doi.org/10.5771/9783748928034-810 - am 07.02.2026, 10:13:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748928034-810
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


827

D. Positionierungen Böckenfördes

2.

Zwischen institutioneller und appellativer politischer Theologie besteht ein 
Verhältnis wechselseitiger Einwirkung und Verwandtschaft. Die Aussagen der 
institutionellen politischen Theologie über Status, Legitimation, Aufgabe und 
eventuell Struktur der politischen Ordnung motivieren und bestimmen auch 
Art und Inhalt des politischen Verhaltens und Engagements der Gläubigen. Als 
Beispiel dafür sei nur auf die Zwei-Reiche-Lehre Luthers sowie seinen theo-
logischen Begriff der weltlichen Obrigkeit und deren Auswirkungen auf das 
politische Verhalten und die Gehorsamsbereitschaft evangelischer Christen 
verwiesen. Entsprechendes lässt sich für die Staatslehre Papst Leos XIII. und 
das politische Verhalten vieler katholischer Christen dartun. Auf der anderen 
Seite haben die theologischen Aussagen über das in der christlichen Heils-
botschaft angelegte, von ihr geforderte politisch-soziale Engagement der Gläu-
bigen notwendigerweise Auswirkungen auf den Status, die Legitimation, die 
zuerkannten Aufgaben und eventuell auch die Struktur der politischen Ord-
nung. Denn diese wird von den darin aufgestellten Handlungszielen und –
impulsen in ihrem Status mitdefiniert, in eine bestimmte Zweckbeziehung, Auf-
gabenbegrenzung und anderes mehr hineingestellt. Das gleiche Sachproblem, 
nämlich das (theologisch motivierte und bestimmte) Verhalten der Christen 
und der Kirche zu und in den politischen Ordnungen, wird in der institutio-
nellen politischen Theologie institutionell vermittelt, in der appellativen poli-
tischen Theologie unmittelbar handlungsorientiert in Blick genommen. Es 
ist daher folgerichtig, dass in einer Zeit, in der politisches und soziales Leben 
vorwiegend in Institutionen sich ausprägte und seine Ordnung fand – und das 
gilt bis weit ins 19. Jahrhundert hinein –, die institutionelle politische Theo-
logie im Vordergrund stand, während im heutigen demokratischen Zeitalter, 
wo das politische und soziale Leben nach einem weitgehenden Abbau ver-
mittelnder Institutionen stark durch Aktion und Bewegung geprägt ist, die 
appellative politische Theologie zunehmend das Feld besetzt.

https://doi.org/10.5771/9783748928034-810 - am 07.02.2026, 10:13:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748928034-810
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


828

Teil B

3.

Die institutionelle politische Theologie steht in einer hermeneutisch-theo-
logischen Tradition, die bis auf die antike Polisreligion und –theologie zurück-
reicht, deren Formelemente lange Zeit in ihr wirksam waren. Sie ist aber in 
ihrem Kern genuine Interpretation der göttlichen Offenbarung, wird immer 
darauf zurückgewiesen und muss sich stets daraus begründen. Mit der appella-
tiven politischen Theologie ist ihr der theologische Ausgangspunkt gemeinsam: 
beide haben darin den gemeinsamen Nenner, dass sie theologisch orientierte 
Formen politischer Theologie sind. Dieser theologische Ausgangspunkt lässt es 
auch als unmöglich erscheinen, dass diese Form politischer Theologie je auf-
hören oder „erledigt“ werden kann, solange es Theologie gibt und die christ-
liche Offenbarung eine solche ist (und als solche verstanden wird), deren Inhalt 
auch das weltorientierte Verhalten der Christen mit umfasst.

Die Unentrinnbarkeit politischer Theologie

Gleichwohl kann die Frage gestellt werden – und darauf zielt ein Teil der gegen-
wärtigen Diskussion um die politische Theologie –, ob der richtige Inhalt poli-
tischer Theologie nicht von solcher Art ist beziehungsweise sein müsste, dass 
sich eine genaue Abgrenzung der Bereiche Religion – Politik, geistlich – welt-
lich, Kirche – Staat vornehmen lässt. Der Versuch einer solchen Abgrenzung 
ist seit den geistigen Auseinandersetzungen des Investiturstreits immer wie-
der gemacht worden. Die wechselnden Ergebnisse waren beeinflusst vom 
Standort der beteiligten Personen und Institutionen, insbesondere von der 
Interpretationsmacht, die die Kirche(n) und ihre Theologie auf der einen, die 
Träger der politischen Ordnung und ihrer legistischen und später vernunft-
rechtlichen Theoretiker auf der anderen Seite erfolgreich zu behaupten und 
zu verteidigen wussten. In diesen Auseinandersetzungen ging es weniger um 
abstrakte Begriffe als um die Kompetenzbereiche von Instanzen und Institu-
tionen, die für sich die Interpretation dessen, was geistlich (kirchlich) und was 
weltlich (politisch) ist, in Anspruch nahmen. Der Anschein – oder die Hoff-
nung –, dass im Zeichen des modernen Verfassungsstaats, der Religionsfreiheit 
gewährt, und der heutigen Kirchen, die diese Religionsfreiheit anerkennen 
und in Anspruch nehmen, die alte Spannung ihre Auflösung findet und ein 

https://doi.org/10.5771/9783748928034-810 - am 07.02.2026, 10:13:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748928034-810
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


829

D. Positionierungen Böckenfördes

unproblematisches Nebeneinander von Religion und Politik ermöglicht wird, 
trügt. Zwar ist es gelungen, nach der einen und anderen Seite gewisse Bereiche 
aus einem möglichen Konflikt- und Spannungsfeld auszugliedern, wie etwa 
kirchlichen Kultus und kirchliche Aemtervergabe oder die Fälle „rein welt-
licher“ staatlicher Gesetze. Aber es bleibt der weite Bereich der „res mixtae“, die 
unaufhebbar einen geistlichen und weltlichen Aspekt zugleich haben. Auch 
ein moderner liberaler Verfassungsstaat, für den geistliche Zwecke ausserhalb 
seines Befugniskreises liegen, wird für sich die Kompetenz beanspruchen, zu 
bestimmen, wo die politische Sphäre, die seiner Befugnis unterliegt, beginnt 
und wie weit sie reicht. Und eine Kirche, die ihre Selbstgewissheit nicht ver-
loren hat, wird (in Wahrnehmung der Religionsfreiheit) ihre Lehre und Theo-
logie auch dort zur Geltung bringen, wo diese aus sich heraus den politischen 
Bereich berührt oder in ihn eingreift. So ist auch im liberalen Verfassungs-
staat und bei kirchlich wie staatlich, religiös wie politisch anerkannter und 
eingehaltener Religionsfreiheit eine gegenständliche Bereichsabgrenzung zwi-
schen Religion und Politik – und damit deren problemloses Nebeneinander 
– nicht zu erwarten.
Warum? Der Grund ist einfach, aber er bedarf wegen der offenbaren Schwierig-
keit, ihn zu akzeptieren und zu begreifen, immer wieder der Hervorhebung: 
Das Politische ist kein abgrenzbarer Gegenstandsbereich, der neben oder unter-
halb des religiösen Bereichs steht, es stellt vielmehr ein Beziehungsfeld dar, 
das durch einen bestimmten Intensitätsgrad der Assoziation oder Dissoziation 
gekennzeichnet ist, der sein „Material“ aus allen Sach- und Lebensbereichen 
beziehen kann (Carl Schmitt). Auch die Religion, genauer: Glaubensinhalte, 
religiöse Grundeinstellungen, religiös-theologische Lehren und Verhaltens-
angebote können immer wieder, je nach der gegebenen Situation, in das Bezie-
hungs- und Spannungsfeld des Politischen geraten. Religion und Theologie 
können dem nicht entgehen wollen, indem sie sich auf „rein“ religiös-theo-
logische Aussagen und Lehren beschränken: das wäre nichts anderes als der 
Uebergang zu einer verkürzten, politisch angepassten Religion beziehungs-
weise Theologie. Gerade indem sie sich unverkürzt, allein ihrem eigenen Auf-
trag und Inhalt verpflichtet, zur Geltung bringen, lösen sie politische Wirkun-
gen (und eventuell Veränderungen) im Zusammenleben der Menschen aus, 
treten damit aber auch in das politische Spannungs- und Beziehungsfeld ein. 
Der (auch) politische Charakter politischer Theologie ist somit unentrinnbar.

https://doi.org/10.5771/9783748928034-810 - am 07.02.2026, 10:13:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748928034-810
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


830

Teil B

6. Aus: Carl Schmitt in der Diskussion (Vortrag von 1997)1709

[…] Der Umfang der Diskussion, die über und mit Carl Schmitt geführt wird, 
ist erstaunlich. Nicht nur, dass Carl Schmitt unbefangen zustimmend oder 
kritisch zitiert werden kann und wird – es ist kaum länger als eine Dekade 
her, dass eine nicht kritisch-abwertende Anführung von Carl Schmitt den 
Autor weithin einem Rechtfertigungsdruck aussetzte und leicht den Verdacht 
begründete, dass er – offen oder verdeckt – ein „Schmittianer“ und deshalb zur 
Abwehr von Gefahren für die Demokratie besonders zu beobachten sei. Auch 
Aufsätze und insbesondere Monographien zu Carl Schmitt nehmen in einer 
Weise zu, die man noch vor 10 Jahren, kurz nach dem Tode Carl Schmitts, 
nicht für möglich gehalten hätte, nicht zu reden von den steten Neuauflagen 
vieler seiner Schriften und den zahlreichen Übersetzungen. […] Welches aber 
sind die thematischen Linien der so intensiv gewordenen Diskussion mit und 
über Carl Schmitt? Lassen sich solche Linien ausmachen?
Helmut Quaritsch hat vor Jahren anhand der Aufsatzsammlung „Positio-
nen und Begriffe“ von Carl Schmitt dessen Positionen und Begriffe näher zu 
bestimmen gesucht.1710 Dabei hat er als entscheidende Prägungen Carl Schmitts, 
die entsprechenden Niederschlag in seinen Schriften gefunden haben, neben 
dem Katholiken den Nationalisten, den Etatisten und – für die Jahre 1933 bis 
36 – den Konvertiten herausgestellt. Ich möchte daran – fragend und auch 
infrage stellend – ein Stück entlang gehen.
a) Carl Schmitt als „Nationalist“ – die seither geführte Diskussion kommt 
darauf – mit Ausnahme vielleicht von Günter Maschke – kaum zurück. Carl 
Schmitt stellt für sie kein herausforderndes, zu näherer Erörterung reizendes 
Thema dar. Mir scheint, sie tut recht daran. Gewiss hat Carl Schmitt vor und 
während der Weimarer Zeit national gedacht, wie die meisten Deutschen 
damals national dachten; seine entschiedene Gegnerschaft gegen den Ver-
trag von Versailles, die daraus herrührende Kritik am Völkerbund und den 

1709	 Ernst-Wolfgang Böckenförde, Carl Schmitt in der Diskussion, in: Martina Wittkopp-
Beine (Hg.), Carl Schmitt in der Diskussion. Beiträge zur Plettenberger Stadtgeschichte 
Bd. 4, Plettenberg 2006, S. 59–67; der vorliegende Text wurde um den halben Umfang 
gekürzt: um einleitende Bemerkungen zur Gedächtnispflege in der Stadt Plettenberg, 
statistische Hinweise auf die publizistische Präsenz Schmitts sowie zur positiven Ver-
sachlichung der Debatte im Umgang mit einem „Klassiker“.

1710	 Helmut Quaritsch, Positionen und Begriffe Carl Schmitts, 2. erw. Aufl. Berlin 1995

https://doi.org/10.5771/9783748928034-810 - am 07.02.2026, 10:13:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748928034-810
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


831

D. Positionierungen Böckenfördes

Rheinlanden als Objekt internationaler Politik sind bekannt und in etlichen 
seiner Schriften dokumentiert. Aber das bedeutet nicht, dass die Nation und 
die Zugehörigkeit zu ihr für ihn eine die menschliche Existenz in ihrem Kern 
prägende Größe darstellte, sozusagen etwas säkular Heiliges, das den Gang der 
Geschichte bestimmt und von dem aus politisches Geschehen und mensch-
liche Existenz ihre Sinndeutung erfahren. Was heute nationalistisch klingen 
mag, muss in den Kontext und das geistige Klima der Zeit gestellt werden; 
beide waren definiert durch die entschiedene Feindschaft aller relevanten 
politischen und gesellschaftlichen Kräfte gegen den Vertrag von Versailles. 
Ein Zitat mag das verdeutlichen:

„Man hat das deutsche Volk ausgehungert und zu Boden geworfen. Von dem 
Zusammengebrochenen (Volke) hat man ein Schuldbekenntnis erpresst, 
ihm Bedingungen auferlegt, die seine nationale und staatliche Existenz 
vernichten, seine Wirtschaft zerstören, Millionen einem langsamen Tode 
preisgeben, den Rest in unerträglicher Knechtschaft und Sklaverei hal-
ten. In der europäischen Geschichte des Mittelalters und der Neuzeit gibt 
es kein Dokument, das so allen menschlichen, allen christlichen Grund-
sätzen Hohn spricht wie das Diktat von Versailles.“

Wer könnte dies wann gesagt oder geschrieben haben? Könnte er – aus heu-
tiger Sicht – in das politische Spektrum anders eingeordnet werden denn als 
Angehöriger der Rechten, ja der extremen Rechten? Das Zitat entstammt der 
Eröffnungsrede, die Konrad Adenauer als Präsident des Münchener Katholiken-
tages 1922 gehalten hat.1711 
b) Carl Schmitt – der Etatist, dieses Thema erregt zunehmend Interesse. Warum, 
in welcher Weise, mit welchem Ziel begründete, unterstützte, legitimierte, ver-
teidigte Carl Schmitt den Staat als politische Ordnungsform, und wie lange 
tat er es? Was macht für ihn den Begriff des Staates aus, seine Grundlage und 
Voraussetzung und was bestimmt seinen Ort im politischen Beziehungsfeld? 
Warum bricht die Verteidigung des Staates, der geistig-politische Kampf für 
ihn schließlich ab, mündet in die Einsicht und die mit dem Pathos der End-

1711	 Dokumentiert in: E. R. Huber / W. Huber (Hg.), Staat und Kirche im 19. und 20. Jahr-
hundert, Bd. 4: Staat und Kirche in der Zeit der Weimarer Republik, Berlin 1988, 
S. 389f

https://doi.org/10.5771/9783748928034-810 - am 07.02.2026, 10:13:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748928034-810
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


832

Teil B

gültigkeit vorgetragene Feststellung: „Die Epoche der Staatlichkeit geht jetzt 
zu Ende. Darüber ist kein Wort mehr zu verlieren.“1712

Immer wieder werden diese Fragen – von unterschiedlichen Ausgangspunkten 
her – gestellt, erörtert und in der Analyse und Reflexion der einschlägigen 
Schriften zu beantworten gesucht. Natürlich sind die Antworten und Ergeb-
nisse nicht einheitlich. Aber es zeigt sich, wie weit die hierauf bezogene Aus-
einandersetzung mit dem Werk Carl Schmitts geeignet ist, eine ganze Epoche 
des Nachdenkens über politische Einheitsbildung und Einheitsbewahrung in 
den Griff zu bekommen. Nicht wenige Autoren verstehen das staats- und ver-
fassungstheoretische Werk Carl Schmitts als fundamentale Kritik der geisti-
gen und politischen Grundlagen des wesentlichen Liberalismus, durch den 
die Grundlagen politischer Einheit und Einheitsbildung im Staat und durch 
den Staat aufgelöst würden. Auf der anderen Seite stellt sich heraus, dass und 
wie sehr Carl Schmitts Eintreten für den Staat sich auf den Staat als eigen-
ständige politische Ordnungsmacht mit eigener Autorität bezieht, nicht auf den 
Staat als ein Stück Selbstorganisation der Gesellschaft, und dass die Möglich-
keit und Wirklichkeit eines solchen Staates für ihn gebunden ist an eine Ver-
bindung von Herrschaft und Transzendenz. Ohne eine solche wird der Staat 
nur eine Form von Macht und Willen zur Macht, eine Hohlform, unfähig, 
politische Einheit jenseits bloßer Machtzusammenbildung zu bilden. Spricht 
sich darin, wie mit Recht gefragt worden ist, eine „Unhintergehbarkeit“ der 
politisch-theologischen Perspektive im Staats- und Verfassungsdenken aus?
Dies könnte auch den Weg weisen, warum Carl Schmitt bald nach 1933, ver-
stärkt nach 1945 so unvermittelt – auch für seine Schüler wohl überraschend 
– das Ende der Epoche der Staatlichkeit diagnostiziert hat. War nicht in den 
Kämpfen und Auseinandersetzungen während und insbesondere zu Ende der 
Weimarer Republik manifest geworden, dass der Staat, nicht nur der Weimarer 
Staat, sondern die demokratischen Staaten Europas überhaupt, zur Idee-Reprä-
sentation nicht länger fähig waren und sind, auch jeder Mythos des Staates 
zusammengebrochen war, und all dieses, zumal in der geistigen Situation nach 
1945, nicht wieder eingeholt, sozusagen restauriert werden konnte und kann?
c) Carl Schmitt als „Konvertit“ – dies betrifft die Zeit und die Publikatio-
nen von 1933 bis 1936/37. Aber diese Kennzeichnung in dem so eindrucks-
vollen Essay von Quaritsch ist für mich ein Fehlgriff. Carl Schmitt hätte ihm 

1712	 Carl Schmitt, der Begriff des Politischen, 3. Aufl. Berlin 1963, S. 10

https://doi.org/10.5771/9783748928034-810 - am 07.02.2026, 10:13:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748928034-810
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


833

D. Positionierungen Böckenfördes

geschrieben: Lieber Helmut Quaritsch, wie kommen Sie dazu, mich als Kon-
vertiten zum Nationalsozialismus zu bezeichnen? Wissen Sie nicht, wie sehr 
ich stets gegen Konversionen eingestellt war und bin, auch gegenüber Kon-
versionen zur katholischen Kirche, und kennen Sie nicht ex captivitate salus? 
Ist es so schwer, diesen Text zu entschlüsseln?- Gewiss kennt er ihn, aber 
womöglich war es der Versuch, durch einen neuen Begriff dem verbreiteten 
Klischee vom Opportunisten oder machtbeflissenen Anpasser etwas entgegen-
zusetzen. Wie immer, Konvertit meint einen Wechsel des Glaubens oder der 
Überzeugung von innen her, und darauf aus den literarischen und publizis-
tischen Äußerungen dieser Jahre rückzuschließen, geht sicher fehl. Auch ver-
trägt es sich nicht mit der Kennzeichnung Carl Schmitts als Katholik. Wer 
zum Nationalsozialismus wirklich konvertierte, musste sein Katholischsein 
aufgeben, ihm abschwören. Das wird für Carl Schmitt – auch für die Jahre 
1933–36 – niemand behaupten.
Was aber dann? Vielleicht lässt sich die Position, die Carl Schmitt in dieser 
Zeit einnahm, am ehesten als die des Mitspielers charakterisieren, des Mit-
spielers mit Engagement. Das knüpft an den belegbaren Tatbestand an, lässt 
indes den Antrieb, die Motivation, die zum Mitspielen führte, offen und eben-
so das dabei verfolgte Ziel. 
d) Diese Diskussion der letzten Jahre bleibt dabei freilich nicht stehen. Sie 
fragt und sucht auch nach dem tragenden Grund, dem roten Faden, der das 
wissenschaftliche Werk Carl Schmitts in seinen so unterschiedlichen Positions-
nahmen und sein publizistisches Wirken irgendwie zusammenhält und plau-
sibel zu erklären vermag. Manchen wird das als ein vergebliches Bemühen 
erscheinen, aber der Versuch dazu wird gemacht, und zwar seit dem Erscheinen 
des „Glossarium“ verstärkt. In diesen Zusammenhang gehört die Diskussion 
um Carl Schmitt als „politischen Theologen“. Sie hat in den letzten Jahren 
viel Aufsehen erregt, auch gelegentlich Verwirrung hervorgerufen. Um solcher 
Verwirrung nicht anheim zu fallen, muss man unterscheiden: Politische Theo-
logie betrifft einmal die Übertragung theologischer Begriffe in staatsrechtliche 
Begriffe und die damit verbundenen Umbesetzungen; sie betrifft zum ande-
ren theologische Lehren und Überzeugungen, die die Beurteilung politischer 
Ordnungsformen sowie des politisch-geschichtlichen Geschehens allgemein 
und in seinen konkreten Erscheinungsformen zum Gegenstand haben und 
auf bestimmte Verhaltensweisen, ein bestimmtes Handeln gegenüber solchen 
Formen und Erscheinungen abzielen. In diesem zweiten Sinn hat wohl Hein-

https://doi.org/10.5771/9783748928034-810 - am 07.02.2026, 10:13:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748928034-810
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


834

Teil B

rich Meier als erster – noch vor Bekanntwerden des Glossarium – in Schmitt 
sehr entschieden einen politischen Theologen gesehen.1713

Damit ist gesagt, dass die letzten Antriebe zu seinem Wirken und seinem 
wissenschaftlichen Werk, gerade auch in den wechselnden Positionsnahmen, 
aus seinem Glauben, aus einer theologischen Welt–, Daseins- und Geschichts-
deutung stammen, die für ihn – sich durchhaltend – existentielle Bedeutung 
hatte. Das wurde und wird nun zum Teil dahin missverstanden, als ob Carl 
Schmitt zum Theologen stilisiert und sein vielfach verzweigtes Oevre ledig-
lich als Ausfluss und Mittel, theologische Positionen und Aussagen zu ent-
falten, erklärt werden solle und so Carl Schmitt den Juristen, den Staats- und 
Völkerrechtlern und auch den Politiktheoretikern streitig gemacht werde. 
Doch darum geht es nicht. Macht man sich die Deutung Heinrich Meiers,1714 
die inzwischen vermehrt vorgetragen wird, zu eignen – und es sprechen nach 
meiner Auffassung, auch aus vielen persönlichen Gesprächen mit Schmitt, 
gute Gründe dafür, sie sich zu eigen zu machen –, so bedeutet das nicht mehr, 
als dass zwei Schichten und Ebenen der Argumentation und Reflexion im 
Werk Carl Schmitts offen gelegt werden, die freilich an bestimmten Punk-
ten miteinander verknüpft sind. Carl Schmitt bewegt sich danach in seinem 
Werk einerseits auf dem Boden profaner Wissenschaften, argumentiert und 
analysiert mit deren Mitteln und in ihrem Erkenntnishorizont; andererseits 
empfängt er Antriebe, warum er gewisse Themen und in welcher Form er 
sie aufgreift und welche – kritische oder unterstützende – Position er dabei 
bezieht, aus glaubensmäßig-theologischen Überzeugungen und Deutungen, 
in denen er verwurzelt ist, und sich darauf gründenden Entscheidungen zum 
Handeln. Dies aber bleibt im Wesentlichen verhüllt, wird auf dem Aktions-
feld profaner Wissenschaftlichkeit gar nicht oder nur esoterisch-verschlüsselt 
mitgeteilt, wie sollte es in einer aufgeklärt-säkularistischen Gesellschaft auch 
verstanden werden. Nicht entschieden ist damit freilich, wie weit es sich bei 
diesen glaubensmäßig-theologischen Überzeugungen und Deutungen um 
genuin katholische, um solche im katholisch-kirchlichen Rahmen oder sol-

1713	 Heinrich Meier, Carl Schmitt, Leo Strauss und „Der Begriff des Politischen“. Zu einem 
Dialog unter Abwesenden, Stuttgart 1988, S. 81ff.

1714	 Inzwischen weiter entfaltet in Heinrich Meier, Die Lehre Carl Schmitts, Stuttgart 1994

https://doi.org/10.5771/9783748928034-810 - am 07.02.2026, 10:13:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748928034-810
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


835

D. Positionierungen Böckenfördes

che eher persönlicher Art handelt.1715 Auch schützen sie nicht aus sich vor 
Irrtum und Fehlverhalten.
So führt diese Diskussion, wie sich zeigt, vom Werk wieder auf die Person 
zurück, aber nun in ganz anderer Absicht, als im Zeichen der Vergangen-
heitsbewältigung. Diese Diskussion ist nach wie vor im Fluss. Aber es scheint 
– dies ist meine persönliche Meinung –, dass sie mit der Chiffre vom „politi-
schen Theologen“ den Schlüssel in der Hand hält, um Carl Schmitt und sei-
nem Werk auf die Spur und auf einen sich durchhaltenden tragenden Grund 
zu kommen. Theologisch formuliert, könnte dieser das Einstehen für die gött-
liche Wahrheit im Kampf mit den Kräften des Antichrist und seinem Reich 
sein, säkular formuliert vielleicht die Feindschaft zum westlichen Liberalis-
mus samt seiner geistigen und politischen Grundlagen. Wäre dieser säkulare 
Feind dann Carl Schmitts eigene Frage als Gestalt?

7. Lexikonlemma: Carl Schmitt (2000)1716

Schmitt, Carl, Jurist u. pol. Theoretiker. * 11. 7. 1888 Plettenberg (Westfalen), 
† 10. 4. 1985 ebd; 1921 Prof. des öff. Rechts in Greifswald, 1922 in Bonn, 1928 
in Berlin, 1933 in Köln, 1933–1945 in Berlin; 1945–1947 inhaftiert, danach in 
Plettenberg mit breiter Wirksamkeit durch Korrespondenz u. persönl. Kon-
takte. Seit 1910/12 zunehmend beachtete Publikationen, über die Rechts-
Wiss. hinaus auch Kulturkritik, Staatslehre, polit. Theorie u. politische Theo-
logie. In seiner Jugend geprägt v. den Erfahrungen des kath. Volksteils in der 
Kulturkampf-Zeit, war Schmitt stark im kath. Traditionalismus des 19. Jh. ver-
wurzelt, mit krit. Grundhaltung z. modernen Welt, insbes. z. polit. u. weltan-
schaul. Liberalismus. Während der Weimarer Republik vermöge seiner scharf-
sichtigen krit. Analyse u. systemat. Verarbeitung der gegebenen Verfassungslage 
alsbald ein führender Staatsrechtslehrer; nahm teil an der politisch-theoret. 
Diskussion innerhalb des dt. Katholizismus u. suchte 1930–32 das auf die 
Autorität des Reichspräsidenten gegründete Präsidialregime zu stützen. 1933–
36 Engagement für theoret. Legitimation u. publizist. Begleitung des national-

1715	 Siehe dazu Bernd Wacker (Hg.), Die eigentlich katholische Verschärfung. Konfession, 
Theologie und Politik im Werk Carl Schmitts, München 1994

1716	 In: Lexikon für Theologie und Kirche, Bd. IX, Freiburg 2000, Sp. 183–184; die Literatur-
angaben zu Schmitts Schriften und zur Literatur wurden gestrichen.

https://doi.org/10.5771/9783748928034-810 - am 07.02.2026, 10:13:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748928034-810
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


836

Teil B

sozialist. Regimes u. seiner Maßnahmen; Ende 1936 seiner polit. Funktionen 
entkleidet, wandte er sich stärker völkerrechtl., staatstheoret. u. staatsrechtsge-
schichtl. Themen zu, nach 1945 auch erneut der polit. Theologie.
Im stark diskutierten wiss. Werk lassen sich fünf Hauptpunkte ausmachen, 
an die auch die krit. Auseinandersetzung anknüpft: 1. Kritik des parlamen-
tar. Systems sowie der Demokratie u. des bürgerl. Rechtsstaats auf der Grdl. 
eines Konzepts des Staates als einer eigenständigen polit. Ordnungsmacht mit 
letztlich durch Idee-Repräsentation (Zshg. Herrschaft – Transzendenz) legiti-
mierter Autorität; 2. (kriterolog.) Definition des Politischen durch das Freund-
Feind-Verhältnis, nach der das Politische nicht sachlich-gegenständlich, sondern 
durch einen (sich potentiell z. Freund-Feind-Verhältnis aufsteigernden) Intensi-
tätsgrad der Assoziation od. Dissoziation zw. Menschengruppen bestimmt ist, 
der seinen Anknüpfungspunkt in jedem Sachgebiet od. Lebensbereich finden 
kann; 3. zeitweise bewusstes Eintreten für das nationalsozialist. Regime sowie 
ein eher emphat., auch nach 1945 fortbestehender Antijudaismus; 4. Grün-
dung des Rechts in sinnhaften Lebensordnungen u. ordnungsstiftenden Ent-
scheidungen; 5. Stellungnahme z. polit. Theol. u. seine (Selbst-)interpretation 
als „politischer Theologe“, der die Antriebe zu seinem Wirken u. seinen wiss. 
Positionsnahmen aus einer theol. Welt–, Daseins- u. Gesch.-Deutung empfing. 
Die Publikationen über u. die Auseinandersetzungen mit seiner Person u. sei-
nem Werk reißen nicht ab, ein einheitl. Gesamtbild od. übereinstimmende 
Urteile zeichnen sich nicht ab.

8. �Aus der Rezension: Briefwechsel Forsthoff / Schmitt [aus: AöR 133 (2008), 
S. 261–266]1717

Die Veröffentlichung von Briefen von und an Carl Schmitt hat Konjunktur; 
sie reißt nicht ab, sondern nimmt eher zu. Es begann mit dem Briefwechsel 
Armin Mohler – Carl Schmitt 1995, eine Selbstedition Mohlers, es folgten – 
ebenfalls 1995 – die Briefe von Franz Blei und dem Oratorianerpater Werner 
Becker, einem Promotionsschüler Schmitts; sodann der Briefwechsel mit Ernst 
Jünger (1999) und mit Alvaro d’Ors, einem spanischen Schüler und Freund 

1717	 Etwa um den halben Umfang gekürzt. Herausgelassen wurden bibliographische Nach-
weise, Bemerkungen zur Edition sowie vor allem zu Forsthoffs Werk und Wirken.

https://doi.org/10.5771/9783748928034-810 - am 07.02.2026, 10:13:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748928034-810
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


837

D. Positionierungen Böckenfördes

(2004). Im letzten Jahr [2007] folgten die Briefwechsel mit Gretha Jünger, 
der ersten Frau von Ernst Jünger, mit dem Philosophen Hans Blumenberg 
und mit Carl Schmitts Verleger Ludwig Feuchtwanger. Daneben gibt es Teil-
publikationen von Briefen von und an Carl Schmitt in den von Piet Tom-
missen herausgegebenen Schmittiana-Bänden. Diese Publikationen sind pri-
mär auf die Person und das geistige Profil Carl Schmitts bezogen, wie sie sich 
in seinen Beziehungen, Kontakten und der Kommunikation außerhalb der 
Jurisprudenz darstellen.
Die hier vorliegende Edition bringt demgegenüber eine Neuheit. Nicht Carl 
Schmitt steht im Mittelpunkt und ist Gegenstand des editorischen Interesses, 
sondern Ernst Forsthoff, sein als Jurist wohl bedeutendster und zugleich eigen-
ständigster Schüler.1718 Carl Schmitt tritt zwar auch hervor, als Brief- und Dis-
kussionspartner, aber weniger sein als das persönliche und wissenschaftliche 
Profil von Ernst Forsthoff wird durch den Band dokumentiert. So ergeben 
sich zugleich wichtige Hinweise zur Entwicklung und den Positionsunter-
schieden der deutschen Staatsrechtslehre, vor allem in der Zeit nach 1945. 
[…]
Was der Band inhaltlich bietet, ist in mehrfacher Hinsicht von Interesse und 
ertragreich. Zunächst gibt er Aufschlüsse über das persönliche Verhältnis Ernst 
Forsthoffs zu Carl Schmitt. Dieses zeigt sich in der Kontinuität des Briefwechsels 
als fortbestehendes Schüler-Lehrer-Verhältnis, getragen von hoher Anerkennung 
und persönlicher Wertschätzung, aber ohne dass es sich – nach Anreden, Art 
und Duktus der Briefe zu urteilen – von Seiten Forsthoffs zu einem echten 
Freundschaftsverhältnis entwickelte, auch wenn Carl Schmitt in späten Briefen 
seinerseits seine enge Freundschaft betont. Auffällig und erklärungsbedürftig 
ist die Unterbrechung dieses Briefwechsels über 14 Jahre, nämlich von Oktober 
1933 bis Juli 1948; für diese Zeit finden sich nur zwei förmliche Gratulations-
schreiben Carl Schmitts und ein Beileidsschreiben zum Tod von Forsthoffs 
Vater 1942. Jeder geistige Austausch über Fachfragen und Zeitverhältnisse ist 
eingestellt. Man würde hierzu aus der Einleitung gern mehr erfahren als die 
karge Mitteilung, dass Forsthoffs Fürsprache für den Romanisten (und Halb-
juden) Albert Ehrhardt den „Bruch mit Carl Schmitt auslöste“ (S.9). Es war 

1718	 [Alternativ wäre etwa an Ernst Rudolf Huber zu denken. Dazu vgl. Böckenförde, Ernst 
Rudolf Huber zum 70. Geburtstag, in: AöR 98 (1973), S. 255–259; Hubers – von Ewald 
Grothe 2014 publizierten – bedeutenden Briefwechsel mit Schmitt hat Böckenförde 
leider nicht rezensiert.]

https://doi.org/10.5771/9783748928034-810 - am 07.02.2026, 10:13:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748928034-810
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


838

Teil B

wohl, wie immer Forsthoff den Umstand im Zusammenhang mit seinem Ent-
nazifizierungsverfahren beschrieben haben mag, weniger ein Bruch, der später 
erst wieder hätte gekittet werden müssen, als vielmehr eine Art persönlicher 
Distanznahme angesichts der antijüdischen Haltung und Aktivitäten Carl 
Schmitts seit 1933. Denn fachliche Beziehung und Interesse bestanden fort. 
Forsthoff veröffentlichte 1941 eine ausführliche, sich voll auf die Schrift ein-
lassende, grundsätzlich angelegte Besprechung von Carl Schmitts Leviathan- 
Buch1719 (gerade sie hätte in der Auswahlbibliographie nicht fehlen dürfen). 
Die Wiederaufnahme der Korrespondenz (zu Schmitts 60. Geburtstag) erklärt 
sich, wenn ich meinen Erinnerungen an Abendgespräche in Ebrach trauen darf, 
aus Forsthoffs Bereitschaft, dem nun nahezu überall Ausgeschlossenen beizu-
stehen und ihn vor Isolierung zu bewahren. Die Korrespondenz zeigt ebenso 
Warmherzigkeit, wie hin und wieder fürsorgliche Elemente, was sich neben 
anderem auch in den kontinuierlichen Einladungen an Carl Schmitt zu den 
Ebracher Ferienseminaren und Ermunterungen, daran doch teilzunehmen, 
niederschlägt. Insgesamt entwickelt sich ein reger geistiger Austausch, auch 
über das Fachliche hinaus, nicht selten verbunden mit verhalten skeptischer 
Beurteilung der Zeitläufe. Der Antijudaismus Carl Schmitts und Fragen zur 
NS-Zeit werden konsequent ausgespart.
Des Weiteren ergibt sich, und dies ist neben den Briefen vor allem der Ein-
leitung mit ihren detaillierten und exakt belegten Angaben zu verdanken, ein 
deutlich konturiertes Bild von Forsthoffs Persönlichkeit, seinen Charakter-
zügen, seiner menschlichen wie politischen Grundeinstellung. Dieses Bild 
wird geprägt von Gradlinigkeit und Aufrichtigkeit, dem Stehen zu politischen 
Irrtümern und Fehlern der Jahre 1933ff. und zur Verantwortung dafür, wes-
halb es für ihn insoweit einer „Bewältigung“ (anders die Einleitung S. 11) gar 
nicht bedurfte, von gelebter Humanität auch über politische Gegensätze hin-
weg, einer eher national-konservativen politischen Grundhaltung und schließ-
lich der Verwurzelung im evangelisch-lutherischen christlichen Glauben. […]
Den Staat als übergreifende handlungsmächtige Ordnungsgestalt sehen Carl 
Schmitt wie Ernst Forsthoff in Auflösung begriffen. Carl Schmitts Wort vom 
Ende des Zeitalters der Staatlichkeit, über das kein Wort mehr zu verlieren sei 
(1963), ist bekannt. Forsthoffs Skepsis durchzieht, sich steigernd, die gesam-

1719	 Zeitschrift für deutsche Kulturphilosophie. Neue Folge des Logos Bd. 7 (1941), S. 206–
214

https://doi.org/10.5771/9783748928034-810 - am 07.02.2026, 10:13:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748928034-810
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


839

D. Positionierungen Böckenfördes

te Korrespondenz, sie gewinnt ihre konkrete Gestalt bei den Mitteilungen 
über die Arbeit an seinem späten Werk „Der Staat der Industriegesellschaft“, 
bei dessen Formulierung er, wie er schreibt, keinerlei Rücksicht mehr zu neh-
men braucht und nimmt. Die Bundesrepublik ist für ihn kein Staat im her-
gebrachten Sinne mehr, der Staat bringt generell kein „konkret Allgemeines“ 
mehr zum Ausdruck, er existiert nur als Funktionsweise der Industriegesell-
schaft. Solche Staatsresignation hat bei beiden, wenn ich recht sehe, einen 
gemeinsamen Grund. Forsthoff wie Schmitt halten eine transfunktionale, 
letztlich metaphysische Begründung staatlicher Ordnung, die dem Staat eine 
eigenständige Autorität und Handlungsmacht verleiht, eben das Handeln als 
höherer (nicht nur neutraler) Dritter, für vergangen und nicht mehr möglich. 
Was dann bleibt, reduziert sich auf die funktionale Selbstorganisation der 
Gesellschaft mit allen Problemen, die darin beschlossen sind.

9. �Aus der Rezension: Staatsrecht der Bonner Republik [aus: Rechtsgeschichte 6 
(2005), S. 220–225]1720

Eine historische Darstellung erhält ihr Profil durch die Fragestellung, von der 
sie ausgeht, und durch den methodischen Ansatz, den sie verfolgt. Beides ver-
dient hier besondere Beachtung. Die Fragestellung des Verfassers ist darauf 
gerichtet, inwieweit sich das Staatsverständnis der deutschen Staatsrechtslehre 
im Zeitraum von etwa 1950 bis 1970 verändert hat, und zwar in Richtung auf 
den allgemeinen „Westernisierungsprozess“ (welch scheußliches Wort), der nach 
1945, von der US-Besatzungsmacht angestoßen und gefördert, in Deutschland 
stattfand. Genauer gesagt geht es um die Aufnahme oder Abwehr eines plu-
ralistisch-funktionalen Staatsverständnisses, wie es in den Vereinigten Staaten 
herrschend ist und einer liberalen Demokratie angemessen sei. Das ist eine 
interessante, zugleich aber auch spezielle Fragestellung, sodass das Buch von 
vornherein eine allgemeine Geschichte der Staatsrechtslehre 1950 bis 1970 
nicht intendiert.

1720	 Rezension von Frieder Günther, Denken vom Staat her. Die bundesdeutsche Staats-
rechtslehre zwischen Dezision und Integration 1949–1970, München 2004; die unter 
dem Titel „Staatsrecht in der Bonner Republik“ veröffentlichte Rezension wurde hier 
um etwa ein Fünftel gekürzt. Herausgelassen wurden vor allem einleitende Be-
merkungen zur historischen Methode sowie die Korrektur eines Details.

https://doi.org/10.5771/9783748928034-810 - am 07.02.2026, 10:13:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748928034-810
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


840

Teil B

Was die Methode angeht, so folgt der Autor einem eher eigenwilligen wissen-
schaftssoziologischen Ansatz, der auf den Mediziner Ludwik Fleck zurück-
geht. Danach ist Wissenschaft und die Produktion von Wissen „an ein Denk-
kollektiv als eine homogene Gemeinschaft mit jeweils eigenen Regeln, und 
an einen Denkstil, als ein gemeinsames ideelles Ordnungssystem gebunden“ 
(15). Nur mit Hilfe dieser beiden Komponenten sei Wissenschaft vorstellbar, 
da wissenschaftliche Wahrheit „keine objektive Größe, sondern ebenfalls ein 
Produkt sozialer Beziehungen“ darstellt, vor allem auf erfolgreicher Kommu-
nikation beruht und von daher eine ideelle und persönliche Grundüberein-
stimmung zur Voraussetzung hat. Das bedeutet dann allerdings, dass eine 
objektive Bewertung wissenschaftlicher Aussagen und Erkenntnisse nach den 
Kriterien wahr und falsch, die unabhängig von der Zugehörigkeit zu Denk-
kollektiven und deren Denkstilen ist, nicht möglich erscheint und auch gar 
nicht als Frage gestellt wird. Sinnvoll erscheint nur, die verschiedenen Denk-
kollektive als solche in ihren Prämissen, ihrer Entfaltung und Veränderung, 
evtl. in ihrer Auflösung zu verfolgen. Das ist für die Darstellung und Analyse 
von Positionen und Ergebnissen einer Wissenschaft, die es, wie die Staats-
rechtslehre, mit der systematischen Bearbeitung und Erklärung, einschließ-
lich der theoretischen Fundierung, sowie der praktischen Anwendung wirk-
licher Gegebenheiten zu tun hat, nämlich einer bestimmt gearteten politischen 
Organisationsform und Wirkungseinheit, dem Staat, und dem für ihn und 
in ihm geltenden positiven Recht, eine eher erstaunliche Einschränkung des 
Erkenntnisinteresses.
An diesem theoretischen Rahmen, wie auch an die auf Westernisation bezogene 
Fragestellung, hält der Autor sich konsequent. Nimmt man beides als Vor-
gabe mit der dadurch gegebenen Eigenart und Begrenzung in Kauf, vermittelt 
das Buch durch die sorgfältige, umsichtige und reflektierende Arbeitsweise 
des Autors insgesamt reiche Belehrung und wichtige Einblicke in die geisti-
ge Formierung der deutschen Staatsrechtslehre nach 1945, in das Fortwirken 
und die Veränderung prägender Denkrichtungen, die noch der Weimarer 
Zeit entstammten, in die diskursiven und auch polemischen Auseinander-
setzungen zwischen ihnen, das Ringen um die Gewinnung oder Erhaltung 
von Einflusspositionen, das Aufkommen von Pluralismus und neuen, auch 
relativierenden Ansätzen, und das schließliche Auslaufen in eine – nach Mei-
nung des Verfassers – „Staatslehre ohne Staat“ (321ff)

https://doi.org/10.5771/9783748928034-810 - am 07.02.2026, 10:13:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748928034-810
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


841

D. Positionierungen Böckenfördes

Allerdings entsteht dabei kein Gesamtpanorama der deutschen Staatsrechts-
lehre dieser Zeit. Der Autor konzentriert sich auf zwei Denkschulen, die in 
ihrem Ausgangspunkt durch ein Denken vom Staat her gekennzeichnet waren: 
die Carl-Schmitt-Schule und die Smend-Schule. Von seiner Westernisation-Fra-
gestellung bot sich das in gewisser Weise an. Aber diese beiden Denkschulen, 
so gewiss sie und ihre Gegensätzlichkeit in der besagten Zeit eine prägende 
Kraft entfalteten, erschöpften das Spektrum der Staasrechtslehre nicht. Es gab 
ungebundene, auch eigenständig anders operierende Personen oder kleine-
re Gruppen, etwa – um dies als Beispiel zu nennen – die dem Heidelberger 
Max-Planck-Institut entstammenden, das Staatsrecht mit dem Völkerrecht ver-
bindenden Kollegen; doch bleibt dies unberücksichtigt und ausgeblendet.
Was die Darlegungen im Einzelnen angeht, vermag die Herausarbeitung der 
Denkansätze von Carl Schmitt und Rudolf Smend in der Weimarer Zeit ins-
gesamt nicht voll zu befriedigen. Der Autor schöpft hierfür stärker aus der 
Literatur über beide als aus ihren Schriften selbst und deren Interpretation. 
Zwar wird zutreffend hervorgehoben, dass für beide – in der Weimarer Zeit 
– der Staat als homogene Einheit eine zentrale Kategorie ihres Denkens dar-
stellte und beide antiliberal und antipluralistisch dachten – was nach 1945 
eine Zeitlang im Blick auf Smend eher tabuisiert wurde –, aber die Charak-
terisierung der Gegensätzlichkeit und Unvereinbarkeit ihrer Denkansätze 
durch die Merkmale Dezisionismus versus Harmonismus (35) greift zu kurz 
und dringt zum Kern nicht vor. Was die Essenz des eigenen Denkens und die 
schulbildende Kraft ausmachte, tritt für Smend deutlicher als für Carl Schmitt 
hervor, bei dem es allerdings auch komplexer gelagert ist. Der Autor bringt 
die Dynamik von Smends staatsbezogenem, auf Integration gerichteten Ver-
fassungsdenken klar zum Ausdruck, wenn er formuliert, dass Smend die Ver-
fassung dem Integrationsprozess unterordnete und das Spannungsverhältnis 
zwischen Norm und Wirklichkeit eindeutig zugunsten der Wirklichkeit löse 
(41). Statik und Entschiedenheit versus Dynamik und Anpassungsfähigkeit 
– Gesichtspunkte, auf die der Autor im Verlauf zu sprechen kommt – wäre 
von Anfang an die treffendere Charakterisierung der Gegensätzlichkeit bei-
der Denkschulen.
Von hohem Interesse und Informationsgehalt ist, was der Autor über die 
(Neu-)Konstitutierung der Staatsrechtslehre nach 1945 und die dabei wirk-
samen Kontinuitäten ausbreitet. Wer erlangte Zutritt zur wiederbelebten/neu-
gegründeten Staatsrechtslehrervereinigung, wer wurde ferngehalten – wie 

https://doi.org/10.5771/9783748928034-810 - am 07.02.2026, 10:13:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748928034-810
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


842

Teil B

lange? –, nach welchen Kriterien wurde darüber befunden? Und wie wurde 
der Auseinandersetzung mit der eigenen Vergangenheit während der NS-Zeit, 
die wegen der Zahl der damals in unterschiedlicher Intensität Beteiligten eine 
enorme Sprengkraft in sich enthielt, ausgewichen? Zu alledem bringt die Aus-
wertung der Nachlässe wichtige Aufschlüsse und Einblicke, auch über die 
Umgangsformen und Funktionsweisen der Staatsrechtslehre als corps social.
Wohl den Kern der Arbeit bildet der groß angelegte Abschnitt über die „For-
mierung der Denkkollektive“, die so genannte Schmitt-Schule und Smend-Schu-
le (112–190). Hier entsteht ein lebendiges Bild, wie sich die Denkrichtungen 
formieren, ihre Netzwerke bilden und agieren und welche Positionen sie 
einnehmen. Dazu trägt wiederum das Korrespondenzmaterial wesentlich 
bei, das in den Nachlässen enthalten ist. Als Beteiligter der „Schmitt-Schu-
le“ und insofern Betroffener kann ich sagen: So ist es damals ziemlich genau 
gewesen, auch was die Netzwerke angeht und die Gründung der Zeitschrift 
„Der Staat“: das Bild, das der Autor zeichnet, ist insgesamt gesehen zutreffend. 
Auch hält er sich von Voreingenommenheiten, wie sie in der Auseinander-
setzung zwischen den beiden Richtungen teilweise vorherrschten, konsequent 
fern, schildert und analysiert die Vorgänge und Positionen von außen, als 
unbeteiligter Dritter. Wenn der Autor dabei freilich Dezisionismus, Etatismus 
und Repräsentationstheorie als prägende Faktoren des Denkstils der Schmitt-
Schule herausstellt, ist ihm zwar hinsichtlich Etatismus und Repräsentations-
theorie vollauf zuzustimmen, die Charakterisierung als Dezisionismus erscheint 
mir aber überzeichnet. Was hier zur Debatte stand, war – und ist – die Ent-
scheidungskompetenz und –fähigkeit des Staates beziehungsweise der staat-
lichen Organe zur Erhaltung von Frieden und Sicherheit sowie das Verständ-
nis und die Anwendung des Rechts als bereits Gegebenes und Entschiedenes, 
dem eine entsprechende Dogmatik zugeordnet ist, nicht als erst Aufgegebenes. 
Das ist etwas anderes als „Dezisionismus“, wie er gemeinhin verstanden wird, 
nämlich als rechtsphilosophische Position, und bringt den Unterschied zur 
Smend-Schule prägnant zum Ausdruck. 
Bei dieser macht die Zuordnung einiger Autoren, wie Scheuner1721 und Herbert 
Krüger, gewisse Probleme, da sie den Bezug auf den Staat stärker festhielten 
als Smend und seine Schüler im Übrigen. Zu Recht stellt der Autor in den 

1721	 [Dazu vgl. Ernst-Wolfgang Böckenförde, Nekrolog Ulrich Scheuner (1903–1981), in: 
Historische Zeitschrift 234 (1982), S. 251–254]

https://doi.org/10.5771/9783748928034-810 - am 07.02.2026, 10:13:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748928034-810
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


843

D. Positionierungen Böckenfördes

50er Jahren eine „normativistische Umdeutung“ des ursprünglichen Denk-
ansatzes fest, indem ein Stück Statik im Sinne eines Denkens von der norma-
tiven, werthaft verstandenen Verfassung her an die Stelle der ursprünglichen 
Dynamik tritt, durch die festgehaltene Integrationsaufgabe der Verfassung 
jedoch eine Beweglichkeit und Anpassungsfähigkeit in Interpretation und 
Anwendung erhalten bleibt. Das wird an reichem Material, wie der Option 
für die Topik als Methode der Verfassungsinterpretation, der wertbezogenen 
Auffassung der Grundrechte, dem materiellen Rechtsstaatsbegriff und der 
Einordnung der politischen Parteien anschaulich dargestellt. So konnte auch 
die Smend-Schule bei der Attacke gegen ein substantielles, nicht rein funk-
tional-pluralistisches Staatsverständnis, die von Seiten der Politikwissenschaft 
in den 60er Jahren stattfand, eher eine Vermittlerrolle übernehmen und eine 
Brücke zur ‚Westernisation’ bauen, während dies bei der Schmitt-Schule kon-
sequent auf Ablehnung stieß. 
Schwierigkeiten macht dem Autor hin und wieder die Beurteilung von Plurali-
tät und Eigenständigkeit innerhalb der beiden Denkrichtungen. Von seinem 
methodischen Ausgangspunkt erscheint so etwas eher als Absetzungsprozess, 
Aufkündigung von Positionen oder Selbstisolierung. Dass dies gerade aus der 
Arbeit an der Sache geschehen kann und auch geschah, weil es sich auch inner-
halb der Schulen um die Erkenntnis dessen, was war und richtig ist, unter 
Anerkennung der Gebundenheit an Verfassung und Gesetz handelt, kommt 
ihm kaum in den Sinn. Wenn – wie er konstatiert – für die zweite Generation 
der Schmitt-Schule, zu der er u.a. W. Henke, R. Schnur, mich selbst und Hel-
mut Quaritsch zählt, die Verfassungsordnung des Grundgesetzes eine Selbst-
verständlichkeit war, sie die Moderne und ihre Rahmenbedingungen voll 
bejahen, erscheint das in seiner Perspektive lediglich als Anpassungsleistung, 
um sich den Anschluss an die allgemeine Wissenschaftsentwicklung zu sichern 
(274, 276). Und meine Kontroverse mit E. R. Huber über den eigenen Form- 
oder bloßen Übergangscharakter der deutschen konstitutionellen Monarchie 
nimmt er vor allem als Wegfallen von Hemmungen, Differenzen gegenüber 
Huber unmissverständlich hervorzukehren, wahr (143).
Über die geschilderten Relativierungstendenzen und verbleibenden Animosi-
täten zwischen den – sich auch auflockernden – Schulen wird man in man-
chem verschiedener Meinung sein können. Auch hier tritt zu wenig hervor, 
dass die gemeinsame Arbeit an bestimmten Sachproblemen die Vertreter bei-
der Schulen näher zueinander führte oder gar Positionen sich überkreuzen 

https://doi.org/10.5771/9783748928034-810 - am 07.02.2026, 10:13:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748928034-810
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


844

Teil B

ließ. Zu bedauern ist, dass der Autor den Themenkreis Verhältnis von Staat 
und Kirche und Staatskirchenrecht nicht in seine Arbeit einbezogen hat. Gera-
de auf diesem Feld ließe sich der Unterschied der beiden Denkschulen und 
ihre spezifische Eigenart bis in die 60er und auch 70er Jahre hinein genau-
er verfolgen. […]
Der Arbeit im Ganzen gebührt – ungeachtet der geltend gemachten Vorbe-
halte – hohe Anerkennung für alles das, was sie an Aufhellung und reflektie-
render Darstellung eines wichtigen Stücks Wissenschaftsgeschichte geleistet 
hat. Wer sich künftig über die deutsche Staatsrechtslehre und ihre Strömun-
gen im 20. Jahrhundert ein Bild machen will, kann und darf an dieser Arbeit 
nicht vorbeigehen. Ihr ist eine breite Aufnahme und Beachtung, in manchem 
freilich auch eine kritische Fortentwicklung zu wünschen.

https://doi.org/10.5771/9783748928034-810 - am 07.02.2026, 10:13:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748928034-810
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


845

Teil E. Nachwort

Carl Schmitt (1888–1985) lehrte von 1916 bis 1945 öffentliches Recht vor 
allem in Bonn und Berlin. Schon in den 1920er Jahren entwickelte er eine 
politisch-theologische Betrachtung des Verfassungsrechts, die er seit den frü-
hen 1930er Jahren dann verstärkt interventionistisch zur Rechtfertigung des 
Weimarer Präsidialsystems wie des Nationalsozialismus einsetzte. 1945 ver-
lor er deshalb seine Professur, kam in Haft und zog sich dann 1947 in seine 
Geburtstadt Plettenberg, ins Sauerland zurück. Sein Werk wird heute welt-
weit extensiv und intensiv diskutiert.
Ernst-Wolfgang Böckenförde (1930–2019)1722 stammte aus Kassel und wuchs 
dort auf. Nach dem Abitur zog die Familie 1951 aufgrund der Berufung des 
Vaters an die dortige Bezirksregierung nach Arnstadt in die Region – etwa 45 
Autominuten von Plettenberg entfernt –, wo der Großvater schon als Land-
gerichtspräsident gewirkt hatte; Böckenförde studierte bereits einige Semes-
ter Rechtswissenschaft in Münster, als er als fortgeschrittener, systematisch 
interessierter Student zusammen mit seinem älteren Bruder Werner den Kon-
takt suchte und fand.1723 Zum 75. Geburtstag schrieb er Schmitt im Juli 1963: 
„April 1953 waren Werner und ich das erste Mal in Plettenberg, welch güti-

1722	 Aus der Reihe der Nachrufe: Dieter Gosewinkel, Geschichtlichkeit des Rechts – Recht 
in der Geschichte. Zum Werk Ernst-Wolfgang Böckenfördes (1930–2019), in: Histo-
rische Zeitschrift 310 (2020), S. 569–579; Miriam Künkler / Tine Stein, Staat, Recht 
und Verfassung. Ernst-Wolfgang Böckenfördes politisches und verfassungstheoretisches 
Denken im Kontext, in: Jahrbuch des öffentlichen Rechts der Gegenwart 29 (2020), 
S. 573–610; Reinhard Mehring, Ernst-Wolfgang Böckenförde (1930–2019): Bürger, 
Richter, Gründer. Ein Nachruf, in: Recht und Politik 55 (2019), S. 305–308

1723	 Aus der Fülle der Literatur zum „System Plettenberg“ initial Dirk van Laak, Gespräche 
in der Sicherheit des Schweigens. Carl Schmitt in der politischen Geistesgeschichte 
der frühen Bundesrepublik, Berlin 1993; zum Kontext Michael Stolleis, Geschichte 
des öffentlichen Rechts in Deutschland. Bd. IV: 1945–1990, München 2012; Böcken-
fördes Schmitt-Transformation habe ich mir seit den frühen 1990er Jahren zu klären 
gesucht: Zu den neu gesammelten Schriften und Studien Ernst-Wolfgang Böckenför-
des, in: AöR 117 (1992), S. 449–473; Carl Schmitt und die Verfassungslehre unserer 
Tage, in: AöR 120 (1995), S. 177–204

https://doi.org/10.5771/9783748928034-810 - am 07.02.2026, 10:13:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748928034-810
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


846

Teil B

ges Schicksal hat uns dorthin geführt?“ Diese vieldeutige, von Böckenförde 
gewiss nicht phrasenhaft formulierte Frage steht über der Korrespondenz.

I.
Böckenförde und Schmitt kommunizierten in einem Netzwerk von Perso-
nen. Die briefliche Korrespondenz ist in den jeweiligen Nachlässen – im 
Bundesarchiv Koblenz (BARCH N 1538–833/821)1724 und Landesarchiv NRW 
(Abteilung Rheinland. Standort Duisburg, Nachlass Carl Schmitt RW 0265) – 
recht vollständig zugänglich. Mindestens zwei Drittel der Briefe sind erhalten, 
soweit das aus der Korrespondenz und Annotation von Gegenbriefen ersicht-
lich ist. Es gibt aber auch größere Lücken. So fehlen die ersten Briefe Schmitts 
aus den Jahren 1953/55 sowie weitere Briefe aus den frühen 1970er Jahren, 
in denen die Kommunikation sich teils auf das Telefon verlagerte. Nachträg-
liche Funde sind gut möglich. Am Beginn der Beziehung, bis Mai 1955, schrie-
ben Werner und Ernst-Wolfgang Böckenförde im gemeinsamen Namen und 
besuchten Schmitt zusammen. Ein Nachlass Werner Böckenfördes ist nicht 
erhalten, sodass Gegenbriefe verloren sind. Es ließe sich zwischen den rela-
tiv gut erhaltenen Briefen erster Ordnung und den beiläufigen Sendungen 
von Anlagen und Materialien unterscheiden, die nicht gesammelt und nach-
gewiesen sind. Dazu kommen zahlreiche Buch- und Sonderdruck-Widmungen, 
die editorisch auch nur sehr unvollständig berücksichtigt werden konnten. 
Auch die erhaltene Korrespondenz ist freilich sehr umfangreich und dicht.
Nahezu sämtliche Briefe Schmitts sind handschriftlich überliefert, Böcken-
förde schrieb dagegen einen erheblichen Teil seiner Briefe von Beginn an 
mit der Schreibmaschine. Diese Briefe sind oft doppelt erhalten, was Rück-
schlüsse auf die ganze Korrespondenz zulässt. Böckenfördes Handschrift ist 
gut lesbar, ohne besondere Schwankungen im Schriftbild; Leseschwierigkeiten 

1724	 Ernst-Wolfgang Böckenfördes Nachlass ist im Bundesarchiv Koblenz umfassend und 
gut sortiert erhalten. Böckenförde übergab einen Vorlass im Mai 2005 und übergab 
in den folgenden Jahren die Archivalien. Die Bestandsgeschichte des Bestandsverzeich-
nisses merkt dazu an: „Als herausragend empfand der Staatsrechtslehrer selbst auch 
die Briefe seines Freundes und Förderers Carl Schmitt. Er überließ sie dem Bundes-
archiv zunächst in Kopie, um sie nicht vorzeitig aus den Händen geben zu müssen. 
2013 kamen die Originale an das Bundesarchiv.“ Zu den im Briefwechsel genannten 
Lehrveranstaltungen, Vorträgen und Publikationen finden sich meist gut geordnete 
Materialien.

https://doi.org/10.5771/9783748928034-810 - am 07.02.2026, 10:13:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748928034-810
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


847

E. Nachwort

entstehen meist nur bei dichten Randnotizen, Überschreibungen oder auch 
Abheftungen und Lücken im Text. Böckenförde schrieb Schmitt meist mit 
Adresse an. Solche Angaben wurden nur bei Adressenwechseln abgebildet 
und annotiert. Die Briefe zeigen gelegentliche Korrekturen, Nachlässigkeiten 
und Eigenheiten. So verzichtete Böckenförde häufiger auf offenbare Frage-
zeichen; Schmitt neigte u.a. zum Doppel-s. Solche Eigenheiten wurden weit-
gehend belassen, offenbare Flüchtigkeiten dagegen teils stillschweigend korri-
giert. Handschriftliche Einfügungen in maschinenschriftlichem Text wurden 
mit Kursivdruck hervorgehoben, (kursivierte wie unkursivierte) Worte in [ecki-
gen Klammern] bezeichnen Ergänzungen des Herausgebers, die der vervoll-
ständigenden einfachen Lesbarkeit dienen. Seitenwechsel der Briefe wur-
den durch / angezeigt. Die vorliegende Edition ist eine Leseausgabe ohne 
historisch-kritischen Anspruch. Um der Lesbarkeit willen wurde das äußere 
Erscheinungsbild der Briefe vereinheitlicht, ohne zusätzliche Absätze einzu-
fügen. Nicht alles konnte ermittelt werden, Nachweise wurden um knapper 
Lesbarkeit willen teils unvollständig, abgekürzt oder auch divers zitiert. Bei 
der hohen Anzahl von Namensnennungen wurde das Personenverzeichnis auf 
eine enge Auswahl von Namen und Belegstellen eingegrenzt, zumal eigene 
Recherchen in der digitalen Publikation unschwer möglich sind.
Schmitts Schriftbild zeigt hohe Variabilität; Gründe sind Schmitts hohes Alter, 
das doppelte Register von Kurz- und Langschrift sowie allgemeine Wandlun-
gen der deutschen Schreibart im 20. Jahrhundert. Schmitts stenographische 
Randbemerkungen zu Böckenfördes Briefen konnten hier nicht entschlüsselt 
werden. Die meisten betreffen die Annotierung von Antworten. Bei seinen 
Briefen bemühte sich Schmitt seit den 1960er Jahren verstärkt um Lesbar-
keit, bis hin zur Schönschrift, auch aus Respekt vor dem Adressaten, sodass 
seine Briefe bis ins höchste Alter vergleichsweise gut lesbar sind. Beide Kor-
respondenten haben um die hohe wissenschaftliche Bedeutung ihres Brief-
wechsels gewusst, auch wenn es keine Anzeichen gibt, dass sie für die Nach-
welt schrieben. 
Die Edition der vorliegenden Korrespondenz ist also, zusammengefasst, rela-
tiv einfach und unproblematisch. Beide Autoren haben selbst für die Archi-
vierung ihrer Nachlässe gesorgt; Böckenförde hat, nach Einschätzung des 
Bundesarchivs Koblenz wie seiner Familie, die Korrespondenz mit Schmitt 
als ein Herzstück seines Nachlasses betrachtet und sie mit besonderer Sorgfalt 
bewahrt; für beide Autoren ist davon auszugehen, dass keine Briefe intentio-

https://doi.org/10.5771/9783748928034-810 - am 07.02.2026, 10:13:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748928034-810
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


848

Teil B

nal sekretiert oder vernichtet wurden. Starke Deutungen für die Lücken sind 
jedenfalls nicht zwingend. Für eine Skandalisierung eignet sich diese Korres-
pondenz nicht. So „politisch“ die Briefe auch sind und sein wollen, so zweifel-
los finden sich keine „extremistischen“ Äußerungen. Mag der „schmittianische“ 
Ton mancher Äußerungen Böckenfördes, die dem Adressaten freundschaft-
lich entgegenkommen, manchen Leser gelegentlich auch verwundern, hält 
sich Schmitt doch in seinen Briefen seinerseits mit radikalen Bemerkungen 
merklich zurück. 
Die in den Briefen erwähnten Materialien und Anlagen sind in den Kon-
voluten der Nachlässe nur partiell erhalten. Dieser zweite Hauptteil dieser 
Ausgabe wurde relativ eng gefasst, zumal die Edition einzelner Briefe und 
Materialien aus diversen Gründen problematisch ist. Wichtige und gerade-
zu unverzichtbare Ergänzungen sind vor allem die Parallelkorrespondenzen 
mit dem älteren Bruder Werner und dem jüngeren Christoph Böckenförde. 
Andere Parallelkorrespondenzen – etwa Böckenfördes Briefwechsel mit Forst-
hoff und Schnur – konnten nicht einbezogen werden. Ergänzende Schmitt-
Texte betreffen u. a. Reaktionen auf die einsetzende Forschung sowie die späte 
„geistesgeschichtliche“ Positionierung in einer „anderen Hegel-Linie“ jenseits 
von Max Weber und Rudolph Sohm. Die – teils gekürzten – Böckenförde-Tex-
te beschränken sich – aus 46 Jahren, von 1962 bis 2008 – auf die Positionie-
rung zur Schmitt-Forschung. Auf der von Helmut Quaritsch veranstalteten 
großen Schmitt-Tagung von 1986, die die neuere Forschung eröffnete, sprach 
Böckenförde über den „Begriff des Politischen als Schlüssel zum staatsrecht-
lichen Werk“1725 und nahm seinen Beitrag später auch in seine Sammlung 
Recht, Staat, Freiheit auf. Auf einen Wiederabdruck wurde hier verzichtet; es 
wurden aber frühe Rezensionen (Hesse, Hofmann), ein Diskussionsbeitrag, 
der NZZ-Artikel „Politische Theologie. Begriff und Bedeutung“ (1981) sowie 
neuere – hier gekürzte – Beiträge seit den 1990er Jahren ergänzend beigefügt, 
in denen Böckenförde Stellung bezog: ein Plettenberger Vortrag, ein Lexikon-
lemma, eine Rezension des Briefwechsels zwischen Forsthoff und Schmitt 

1725	 Der Begriff des Politischen als Schlüssel zum staatsrechtlichen Werk Carl Schmitts, 
in: Helmut Quaritsch (Hg.), Complexio Oppositorum. Über Carl Schmitt, Berlin 
1988, S. 283–299; dazu später ergänzend: Was kennzeichnet das Politische und was 
ist sein Grund? Bemerkungen zu einer Kommentierung von Carl Schmitts ‚Begriff 
des Politischen’, in: Der Staat 44 (2005), S. 595–607

https://doi.org/10.5771/9783748928034-810 - am 07.02.2026, 10:13:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748928034-810
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


849

E. Nachwort

sowie eine entgegenkommende Positionierung zur Historisierung des „Denk-
kollektivs“ der „Schmitt-Schule“. 

II. 

Böckenförde hat sich stets zu Schmitt bekannt und die Zugehörigkeit zu einer 
– in sich heterogenen, mehr oder weniger eng verbundenen – „Schmitt-Schule“ 
nicht bestritten. Schon seine beiden Dissertationen entstanden im intensiven 
Kontakt mit Schmitt, der zeitlebens anhielt. Aus über 30 Jahren sind über 450 
Briefe erhalten, Dutzende Begegnungen und verstärkt auch Telefonate belegt. 
Viele Personen werden im Briefwechsel erwähnt, die als Wissenschaftler und 
Publizisten prägend wurden: die Münsteraner Lehrer Hans Julius Wolff und 
Joachim Ritter, Hans-Ulrich Scupin und Hans Freyer, der Münchner Lehrer 
Franz Schnabel, die Schmitt-Gefährten Ernst Forsthoff und Hans Barion, die 
Publizisten Altmann, Gross und Mohler, die ganze Familie, insbesondere die 
Brüder Werner und Christoph Böckenförde, sowie zahlreiche Weggefährten 
und Freunde: Robert Spaemann, Rainer Specht und Hermann Lübbe, der 
Staat-Mitbegründer Roman Schnur und mancher andere. 
Die Korrespondenz gibt einen dichten Eindruck von der Entstehung der Quali-
fikationsschriften Böckenfördes, den Netzwerken und Parteiungen im Öffent-
lichen Recht der alten Bundesrepublik, den innerkatholischen Debatten und 
Fronten im Liberalisierungsprozess des 2. Vatikanums, dem Spätwerk Schmitts. 
Es gibt zwar mancherlei thematische Berührungen und Überscheidungen mit 
anderen Korrespondenzen, teils bis in Formulierungen hinein; auch wenn die 
Publikation der Briefwechsel mit Schnur und ferner Quaritsch aber noch aus-
steht, lässt sich doch sagen, dass dieser Briefwechsel schon für die entstehungs-
geschichtliche Klärung von Schmitts Spätwerk (seit den Verfassungsrechtlichen 
Aufsätzen von 1958) besonders aufschlussreich ist. Böckenförde ist gleichsam 
der Chefredakteur des Spätwerks, während er zu einem Hauptvertreter der 
Liberalisierung des Katholizismus und intellektuellen Gründung der libera-
len Demokratie der Bundesrepublik wird. 
Die Korrespondenz dünnt in den frühen 1970er Jahren merklich aus, als 
Böckenförde familiär und beruflich stark eingespannt ist, wird dann aber wie-
der intensiver. Nach akademischen Wirkungsorten lässt sie sich in Münstera-
ner, Heidelberger, Bielefelder und Freiburger Jahre gliedern. Während zunächst 

https://doi.org/10.5771/9783748928034-810 - am 07.02.2026, 10:13:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748928034-810
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


850

Teil B

die akademischen Qualifikationsarbeiten anstehen – zwei Dissertationen 
und eine Habilitation – und Böckenförde mehr in der Rolle des dankbaren 
Schülers begegnet, der im Gegenzug einfache Hilfsdienste erledigt, tritt die 
Beziehung mit der Berufung nach Heidelberg 1964 in eine neue Phase und 
einen Rollenwechsel ein: Böckenförde ist nun im kooperativen Schulterschluss 
mit Roman Schnur als Mitbegründer und -herausgeber der Zeitschrift „Der 
Staat“, bald einer Festschrift auch, ein zentraler Akteur der Vernetzung der 
Schmitt-Freunde; er übernimmt weiter Hilfsdienste, redaktioniert Schmitts 
späte Veröffentlichungen aber auch mit fast koautorschaftlicher Intensität. 
Böckenförde organisierte Festschriften für Forsthoff und Schmitt, kümmer-
te sich auch um die Sammlung der Schriften Hans Barions. Mit dem Wech-
sel nach Bielefeld, 1969, eigenen monographischen Plänen, mancherlei aka-
demischen Entwicklungen sowie Schmitts altersbedingtem Rückzug verliert 
die Korrespondenz zwar an Intensität und auch die Präsenzbegegnungen wer-
den seltener; in den Freiburger Jahren seit 1977 werden die Kontakte aber 
wieder dichter und die Beziehung tritt in eine weitere Epoche ein: Böcken-
förde möchte im Verbund mit anderen Schülern nun endlich Schmitts aka-
demisches Vermächtnis sichern; Schmitt sperrt sich aber gegen seine Kanoni-
sierung und verweigert sich manchen Bemühungen. Seit den 1970er Jahren 
tritt der telefonische Kontakt dabei verstärkt an die Stelle brieflicher Korres-
pondenz und persönlicher Begegnungen, sodass manches nicht mehr ganz 
rekonstruierbar ist. 
Im autobiographischen Interview äußerte Böckenförde sich eingehender zu 
seinen akademischen Lehrern. Von Hans Julius Wolff und Franz Schnabel 
war er bereits akademisch geprägt, bevor Schmitt ihm begegnete; die erste 
Kontaktnahme und Begegnung erinnert Böckenförde – im Einklang mit den 
Quellen – als „eine kalte Dusche“:

„Mein Bruder Werner und ich schrieben ihm noch vor unserem Examen 
einen Brief, ob wir ihn einmal in Plettenberg besuchen dürften. Er stimm-
te zu, und wir haben ihn in Plettenberg an einem Nachmittag im Früh-
jahr 1953 besucht. Das Gespräch war nett und freundlich, aber so nach 
einer dreiviertel Stunde war das Gespräch von seiner Seite aus beendet 
nach dem Motto: Da ist nichts weiter zu erwarten. Er hat uns dann seine 

https://doi.org/10.5771/9783748928034-810 - am 07.02.2026, 10:13:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748928034-810
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


851

E. Nachwort

Bibliothek gezeigt, bis wir wieder abgeholt wurden. Das war natürlich 
eine kalte Dusche.“1726

Ein Dankesbrief vom 10. April 1953 deutet dieses Fiasko an. Schmitt schick-
te zwar ein – erhaltenes – Widmungsexemplar von Legalität und Legitimität 
freundlich nach; nach dem April 1953 gab es aber offenbar bis Ende 1954 
keine weitere Korrespondenz und Begegnung, sodass die Kontakte erst nach 
dem 1. Staatsexamen dichter werden. Die vorliegende Korrespondenz gibt 
Zeugnis von einer langen und intensiven, produktiven und auch innigen 
Lehrer-Schüler-Beziehung, die bei allen Asymmetrien akademisch bald auf 
Augenhöhe erfolgte und so geführt und verstanden wurde. Schon 1956 liest 
Böckenförde Schmitts Leviathan-Buch von 1938 und distanziert sich von des-
sen antisemitischen Stellen; er akzeptiert aber Schmitts Frageverbot und kon-
frontiert Schmitt in der Korrespondenz nicht mit kritischen Bemerkungen 
zum nationalsozialistischen Engagement. Am 21. November 1956 schreibt er: 
„Das Buch über Hobbes habe ich mit großem Interesse gelesen, auch die von 
Ihnen in Plettenberg seinerzeit apostrophierten ‚bösen Stellen’. Ihre Stellung 
zu den Juden ist mir, wenn ich das sagen darf, immer noch ein Rätsel; aber 
es kommt mir nicht zu, Ihnen dieserhalb irgendeine Frage zu stellen.“ Den 
bewussten Frageverzicht bestätigt Böckenförde noch 2009 im Interview.1727 
Schmitt ließ sich nicht zur Rede stellen, forderte Loyalität ein und brach 
Beziehungen bei Tabuverletzungen brüsk ab. 
Der Untergang der Weimarer Republik und die Lage von 1933 waren früh 
schon ein zentrales Thema, so auch in der zeitgeschichtlichen Forschung, die 
erst in den 1960er Jahren verstärkt zur näheren Erforschung der national-
sozialistischen Diktatur überging. Böckenfördes aufrüttelnde Studien zur 
Haltung der katholischen Kirche im Jahre 1933 sparten Schmitts Engagement 
aus, verzichteten auf nähere Profilierung seines spezifischen Antisemitismus 
und Radikalismus. Böckenförde rechnete Schmitts Position – so noch 2000 
in seinem Lexikonlemma – einem mehr oder weniger traditionalen katholi-
schen „Antijudaismus“ zu, den er vom biologistischen und eliminatorischen 
Rassismus unterschied; lange glaubte er sich Schmitt trotz allem in der katho-

1726	 Biographisches Interview, S. 359
1727	 Biographisches Interview, S. 360; die gravierendsten nationalsozialistischen Äußerun-

gen Schmitts sind jetzt neu zugänglich in: Carl Schmitt, Gesammelte Schriften 1933–
1936 mit ergänzenden Beiträgen aus der Zeit des Zweiten Weltkriegs, Berlin 2021

https://doi.org/10.5771/9783748928034-810 - am 07.02.2026, 10:13:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748928034-810
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


852

Teil B

lischen Haltung grundsätzlich verbunden, selten nur markierte er Differenz-
posten. Hat er Schmitts Radikalismus unterschätzt? Ist er mit seinem Libera-
lisierungs- und Reakademisierungs–, Katholisierungs–, Kanonisierungs- und 
Zähmungsprojekt gescheitert? 
Äußerlich lässt sich das dem Redaktionsdienst ablesen: Böckenförde nahm 
zwar substantiell bedeutsamen, gestalterischen Einfluss auf die späten Schrif-
ten: die Redaktion der Verfassungsrechtlichen Aufsätze, die Neuausgabe des 
Begriffs des Politischen oder die späten Aufsätze über Clausewitz als politischer 
Denker oder Die legale Weltrevolution; auch die Politische Theologie II lässt sich, 
mit ihrer Peterson- wie Barion-Kritik, ohne die theologischen Gespräche mit 
den Gebrüdern Böckenförde kaum denken; Böckenförde scheiterte aber im 
jahrelangen Bemühen, Schmitt weitere Schriftensammlungen abzuringen 
und das Werk im Juristenprofil zu überliefern. Immer wieder bedachte, plante 
und forcierte er dieses Vorhaben, strandete dann aber zur Jahreswende 1978, 
im Vorfeld von Schmitts 90. Geburtstag, definitiv; geradezu dramatisch kon-
frontierte er nun den „Theoretiker des juristischen Dezisionismus“ mit seiner 
Entscheidungsschwäche und den nachhaltigen Folgen seines dilatorischen 
Versagens. Schmitt entzog Böckenförde damals die Nachlassverwaltung und 
wechselte, nicht zuletzt für die Neuausgabe des Leviathan-Buches, zur „Edition 
Maschke“. Diese Ausgabe schickte er – laut Empfängerverzeichnis im Buch-
umschlag – damals nicht mehr; an seinem 95. Geburtstag widmete er Werner 
Böckenförde, indirekt wohl auch an den Bruder adressiert, aber die Ausgabe 
„zur Erinnerung an 30 Jahre guter Freundschaft, guter Gespräche und guter 
Weine“ und in letzter, verzweifelt ironischer Bezeichnung des neuzeitlichen 
Neutralisierungs- und Säkularisierungsprozesses als „Heiligsprechung“ der 
politischen Welt: „Ergebnis: jeder alte Mann wird ein König Lear“. 
Nach dem Scheitern der Bemühungen um eine Kanonisierung der Werke in 
Aufsatzbänden folgte 1982 noch eine ernste Verstimmung über einen Aufsatz 
im Staat. Ein Anhänger aus dem Plettenberger Nahfeld protestierte, vielleicht 
im Auftrag Schmitts, und sprach von „ehemaliger Freundschaft“; Böckenför-
de widersprach – Brief vom 11. November 1982 hier S. 805 – energisch und 
reklamierte die „Freundschaft“ weiter für sich. Hatte Schmitt sich in Pletten-
berg gegenteilig geäußert? Seine finalen Wechsel-Entscheidungen – Entzug 
der Nachlassverwaltung und Wechsel zur „Edition Maschke“ – haben zu diver-
sen Verwirrungen und Gerüchten geführt. Johannes Gross, ein oft erwähnter 
Schüler, schrieb 1993, nach Erscheinen des Glossariums: „Carl Schmitt war 

https://doi.org/10.5771/9783748928034-810 - am 07.02.2026, 10:13:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748928034-810
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


853

E. Nachwort

selber kein Meister der Unterscheidung von Freund und Feind. Er erkannte 
seine Feinde erst, wenn es zu spät war, und stand nicht zu seinen Freunden; 
jede Pointe war ihm wichtiger.“1728 Armin Mohler schreibt in seinem Kom-
mentar zum Briefwechsel mit Schmitt geradezu denunziativ: Böckenfördes 
„Bedeutung im Kreis um C. S. läßt sich daran ablesen, daß er von diesem als 
sein Nachlassverwalter eingesetzt wurde. Dieses Amt hat B. 1983 nach seiner 
Wahl zum Bundesverfassungsrichter aus staatspolitischen Erwägungen an 
Prof. Joseph H. Kaiser weitergegeben.“1729 Die erhaltenen Briefe zeigen ande-
res und fügen sich nicht dem einfachen Freund-Feind-Narrativ und -Schema 
von Loyalität und Verrat. Die in der Vielzahl der Gerüchte und Quellen hier 
nicht weiter aufzuklärenden Entscheidungen müssen für Böckenförde den-
noch irritierend gewesen sein. 
Die Übernahme der Editionspolitik durch Maschke hat Böckenförde nicht 
begrüßt; an den späteren editorischen Bemühungen seit den 1990er Jahren 
beteiligte er sich – anders als Quaritsch, Kaiser oder Koselleck – auch kaum 
noch, äußerte sich aber in – hier teils im Anhang erneut abgedruckten – 
Rezensionen weiter zur Schmitt-Forschung. Als Autor war er seit den frü-
hen 1960er Jahren längst etabliert. Seit den 1970er Jahren stellte sich ihm 
verstärkt die Frage nach der Weiterentwicklung von Schmitts Anregungen 
in der Theorie wie der publizistischen Praxis. Nur wenige Briefe thematisie-
ren in der spärlichen Korrespondenz der frühen 1970er Jahre – die durch die 
ständige Übersendung von Publikationen und teils durch Besuche und Tele-
fonate ersetzt waren – hier das Projekt eines Institutionen-Lehrbuches, das 
eine systematische Antwort über Schmitts Verfassungslehre hinaus zu geben 
versprach. Seine Vorlesungen zur Geschichte der Rechts- und Staatsphilo-
sophie1730 hat Böckenförde nach seiner Emeritierung noch monographisch 
überarbeitet und publiziert; das juristisch gewichtigere Institutionen-Lehr-
buch aber blieb unpubliziert. Die Schmitt-Kreise publizierten insgesamt kein 
Pendant zu Konrad Hesses Lehrbuch. „Carl Schmitts ‚Verfassungslehre’ von 
1928 war ohne unmittelbare Nachfolger geblieben“, bemerkte Stolleis dazu 
in seiner Geschichte des öffentlichen Rechts und vermutete „eine gewisse Blocka-

1728	 Johannes Groß, Tacheles gesprochen. Notizbuch 1990–1995, Stuttgart 1996, S. 223
1729	 Armin Mohler (Hg.), Carl Schmitt. Briefwechsel mit einem seiner Schüler, Berlin 

1995, S. 301 (Fn.) 
1730	 Böckenförde, Geschichte der Rechts- und Staatsphilosophie. Antike und Mittelalter, 

2002, 2. erw. Aufl. Tübingen 2006

https://doi.org/10.5771/9783748928034-810 - am 07.02.2026, 10:13:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748928034-810
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


854

Teil B

de in der Art eines respektvollen Wiederholungsverbots.“1731 2005 publizier-
te Böckenförde eine gewichtige Einleitung zur Wiederveröffentlichung des 
Lehrbuchs des deutschen Staatsrechts von Georg Meyer; Böckenförde exponierte 
Meyer hier als positive Alternative zu Paul Laband, der „eine andere Linie 
der Rezeption und Fortführung C. F. v. Gerbers“1732 repräsentierte und dessen 
Lehrbuch „auch heute noch Vorbildcharakter“ habe. Und er fügte an: „Ein 
Lehrbuch zum Bundes- und Landesstaatsrecht der Bundesrepublik, in einem 
Band zusammengefasst, welches das geltende Staatsrecht mit gleicher syste-
matischer Kraft und dogmatisch begrifflicher Durchbildung darstellt, steht, 
soweit ich sehe, noch aus.“1733 Das klingt wie eine resignierte Revokation und 
Weitergabe der Aufgabe.
Wie Schmitt selbst präferierte Böckenförde weiter die kleineren Formen und 
okkasionellen Interventionen. Sein Abschied vom Institutionen-Projekt war 
– von der Theorie zur Praxis – dabei auch mit der Ernennung zum Bundes-
verfassungsrichter verbunden, deren Hintergründe hier, wie auch das Enga-
gement für die SPD, das im Briefwechsel erstaunlich selten thematisch wird, 
nicht auszuloten sind. Die letzten beiden überlieferten Briefe rechtfertigen 
1983/84 die eigene Entscheidung, die Rolle des „Hüters der Verfassung“ am 
Ort der Souveränität als Bundesverfassungsrichter zu übernehmen. Sie lag 
in der Konsequenz des „katechontischen“ Rollenverständnisses: Wenn die 
Bundesrepublik sich auf dem Weg über die Verfassungsgerichtsbarkeit und 
„Justizjurisprudenz“ zum Justizstaat entwickelt, muss der „lästige Jurist“ (Forst-
hoff) seine Aufgabe am neuen Ort der Souveränität realisieren; wenn Bonn – 
mit einem Bonmot Schmitts – nicht mehr Bonn ist, muss er nach Karlsruhe 
gehen. Böckenförde ging von der Theorie zur Praxis über und übernahm die 
Rolle des „Hüters der Verfassung“ als Verfassungsrichter. Dafür hätte er recht-
fertigend Schmitts Brief vom 22. August 1958 zitieren können: „Jedenfalls 
muss man nach Karlsruhe gehen, um zu wissen, was Bonn ist.“ Heute ließen 
sich europäische Städte ergänzen. 

1731	 Michael Stolleis, Geschichte des öffentlichen Rechts in Deutschland Bd. IV, 2012, 
S. 360, zu Hesses Lehrbuch ebd. S. 488–490

1732	 Ernst-Wolfgang Böckenförde, Einleitung zur achten Auflage, in: Georg Meyer / Ger-
hard Anschütz, Lehrbuch des deutschen Staatsrechts. Neudruck der 7. Aufl. v. 1919, 
Berlin 2005, S. V-XVI, hier: X

1733	 Böckenförde, Einleitung zur achten Auflage, S. XVI

https://doi.org/10.5771/9783748928034-810 - am 07.02.2026, 10:13:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748928034-810
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

	1. Zum Brief vom 10. Januar 1961: aus der Rezension von: Konrad Hesse, Die normative Kraft der Ver
	2. Zum Brief vom 22. November 1967: Rezension von Hasso Hofmann [in: DÖV 1967, S. 668-690]
	3. Zum Brief vom 13. Februar 1966: Diskussionsbeitrag zur Tagung der Staatsrechtslehrervereinigung
	4. Zum Brief vom 19. 12. 1978: Leserbrief in der FAZ v. 14. 12. 1978, S. 20
	5. Zum Brief vom 29. Januar 1980: Artikel: „Politische Theologie - Begriff und Bedeutung“ (Fassung
	6. Aus: Carl Schmitt in der Diskussion (Vortrag von 1997)
	7. Lexikonlemma: Carl Schmitt (2000)
	8. Aus der Rezension: Briefwechsel Forsthoff / Schmitt [aus: AöR 133 (2008), S. 261-266]
	9. Aus der Rezension: Staatsrecht der Bonner Republik [aus: Rechtsgeschichte 6 (2005), S. 220-225]

