Das sich entziehende Absolute:
Hegels Dekonstruktion

Hegel ist der Stichwortgeber. Mit seiner Schrift iiber «Glauben und Wis-
sen» hat er einen Titel geprigt, der bis heute wieder aufgegriffen wird,
wenn es um die philosophische Diskussion des Verhiltnisses von Glauben
und Wissen geht.' Der vollstindige, ungleich sperrigere Titel des Textes,
der urspriinglich 1802 im gemeinsam von Hegel und Schelling herausgege-
benen Kritischen Journal der Philosophie erschienen ist,” zeigt an, worum
es Hegel neben der Auseinandersetzung mit dem Verhiltnis von Glauben
und Wissen auch geht; er lautet: «Glauben und Wissen oder Reflexionsphi-
losophie der Subjektivitit in der Vollstindigkeit ihrer Formen als Kanti-
sche, Jacobische und Fichtesche Philosophie». Hegel will nicht einfach nur
iiber Glauben und Wissen schreiben, er will sich dariiber hinaus im philo-
sophischen Diskurs seiner Zeit positionieren, indem er sein Thema kritisch
gegen die dominanten philosophischen Schriftsteller entwickelt. Schon sei-
ne den Auftakt machenden Einlassungen konnen als eine direkte Kritik der
kantischen Behandlungsweise des ndmlichen Themas verstanden werden.
Vereinfacht liefe sich die kantische Auseinandersetzung mit Glauben und
Wissen, die im vorangegangenen Kapitel ausfiihrlich diskutiert wurde, so
darstellen, dass Kant zunéchst den theologischen Glauben in aufkléreri-

1 Vgl hierzu als jiingere Beispiele etwa Habermas’ Rede anlédsslich der Verlei-
hung des Friedenspreises des Deutschen Buchhandels 2001: Habermas, Glauben
und Wissen oder auch Derrida, Foi et savoir.

2 Zu Hegels und Schellings gemeinsamer Arbeit am Kritischen Journal und ihren

Spannungen siehe: Pinkard, Hegel, 110ff.

41- am 14022026, 121818,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

42 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

scher Absicht vom Wissen her auflost, um sodann in erkenntniskritischer
Perspektive die Schwachstellen des Wissens aufzudecken, die vor allem in
dessen Unzugénglichkeit, ja Unerreichbarkeit bestehen, woraufhin schlief3-
lich zur Rettung der Gewissheit in einem dritten Schritt ein neuer, gleich-
sam kritisch gelduterter Glaube, der Vernunftglaube, eingefiihrt wird. So
ungefidhr muss sich die kantische Bewegung auch Hegel darstellen — und
sie ist ihm zutiefst suspekt. Hegel resiimiert zu Beginn seiner Uberlegun-
gen, wie man heute sagen wiirde, den Diskussionsstand und hilt dabei fest,
dass die kritischen, philosophischen Examinationen der Theologie die alt-
hergebrachte, despektierliche Rede von der Philosophie als der Magd der
Theologie weitgehend zum Verschwinden gebracht haben. Die Philosophie
und die in ihren Bereich gehorende Vernunft scheinen also die Siegerinnen
dieses Deutungskampfes zu sein. Doch ist die Vernunft tatsédchlich die Sie-
gerin? So fragt Hegel schon nach wenigen Sitzen.” Konnte es nicht viel-
mehr sein, dass sie, wie Hegel in einem Analogieschluss zwischen Realge-
schichte und Ideengeschichte iiberlegt, gleich einer siegenden Nation zwar
duBerlich herrscht, aber innerlich subkutan ,,dem Geiste nach [...] dem
Uberwundenen* erliegt? Wie ist diese hegelsche Erwidgung zu verstehen?
In ihr liegt im Kern bereits die ganze hegelsche Kantkritik und mit ihr eines
der zentralen Motive des hegelschen Philosophierens insgesamt. Hegel ar-
gumentiert, dass in der Auseinandersetzung zwischen Glauben und Wissen
bzw. zwischen Religion und Vernunft beides aufgelost wurde: Die Religion
ist kritisch zersetzt, von ihrem Offenbarungscharakter bleibt, wie wir gese-
hen haben, beinahe nur Folkore. Aber auch um die Vernunft ist es nicht
besser bestellt. Das Wissen als ein Durchgriff zu den Griinden des Wissen-
konnens muss ihr versperrt bleiben. Sie ist entweder nur in der depravierten
Form des Verstandes, als ein Vermogen zu unterscheiden, denkbar. Oder
sie macht sich, wenn sie in vollem Umfang auftreten konnen soll, erneut
.zur Magd eines Glaubens“.’ Einige dieser hegelschen Gedankenginge
diirften vor dem Hintergrund der Auseinandersetzung mit Kants Religions-
philosophie unmittelbar klar sein: Der neue Glauben, dessen Magd die Phi-
losophie wiederum wird, scheint Kants Vernunftglaube zu sein. Jedenfalls
bemerkt Hegel nach dieser Feststellung, dass Kant behauptet, Vernunft sei

3 Hegel, Glauben und Wissen, 2877.
4 Hegel, Glauben und Wissen, 287/288.
5 Hegel, Glauben und Wissen, 288.

41- am 14022026, 121818,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS SICH ENTZIEHENDE ABSOLUTE | 43

der Einsicht in Ubersinnliches nicht féhig.° Das verweist offenbar auf Kants
Einschitzung der Reichweite der Vernunfteinsicht und die Substitution des
unerreichbaren Wissens durch den Vernunftglauben. Schwer wiegt Hegels
Deklassierung einer so verstandenen Vernunft als ,,nur Verstand*’. Dieser
Zug aber ist vor allem erlduterungsbediirftig. Um das hegelsche Verstind-
nis des Begriffs des Verstandes zu erortern, hilft ein Blick zuriick auf seine
aus dem Jahre 1801 stammende Differenzschrift, die sich zwar hauptsich-
lich der Diskussion der Philosophien Fichtes und Schellings zuwendet, an
zahlreichen Stellen aber auch als eine kritische Auseinandersetzung mit
Kant gelten kann. Den Verstand begreift Hegel dort als blof} beschrinkende
Kraft. Seine Aktivitit zersplittert in Einzelteile, ohne sie wieder zusammen-
fihren zu konnen.® Aufgabe einer wohlverstandenen Vernunft wire es
demgegeniiber, die Gegensitze, die der Verstand durch seine scheidende
Tatigkeit fixiert, aufzuheben.” Statt in einer hoheren Erkenntnis Einheit
wieder herzustellen, den Bezug zum Absoluten zu schaffen, beldsst der
Verstand das Entzweite entzweit.'’ In dieser Kritik des Verstandes wird zu-
gleich ein wichtiges Motiv des hegelschen Denkens tiberhaupt sichtbar:
Philosophie ist ihm wesentlich Auseinandersetzung mit jenen Entzweiun-
gen, die unvermeidlich sind — Hegel spricht deshalb von einer ,,notwendi-
ge[n] Entzweiung®, die ,,ein Faktor des Lebens, das ewig entgegensetzend
sich bildet*, ist."" Aber bei ihnen darf nicht stehen geblieben werden, sie
miissen bearbeitet werden — ja vielfach scheint sich Hegel zu dem heroi-

6 Ibid. Vergleichbares findet sich dann auch zu Jacobi und Fichte. Ich verzichte
hier darauf, Hegels diesbeziigliche Ausfithrungen zu referieren, da es nicht um
einen Nachvollzug seiner Auseinandersetzung mit der Philosophie seiner Zeit
gehen soll, sondern um seine Beschiftigung mit Glauben und Wissen. Riickbe-
ziige auf Kant bieten sich allerdings, da Kant Gegenstand des vorangegangenen
Kapitels war, zu Verdeutlichungszwecken an, weshalb sie gelegentlich einge-
streut werden.

7 Ibid.

Hegel, Differenz des Fichteschen und des Schellingschen Systems der Philoso-
phie, 20.

9  Hegel, Differenz, 21.

10 Mit Hegels Denken der Entzweiung habe ich mich andernorts ausfiihrlicher be-
schiftigt. Vgl. Fliigel-Martinsen, Entzweiung.

11 Hegel, Differenz, 21, Herv. i. O.

41- am 14022026, 121818,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

44 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

schen Anspruch zu versteigen, dass sie im Absoluten iiberwunden werden
miissen. Dies ist die Aufgabe, die der Vernunft zuféllt. Wohlgemerkt einer
Vernunft, die mehr sein muss als ein Verstand, dessen einziger Bezug zum
Absoluten in der absoluten ,,Fixierung der Entzweiung* besteht.'” Bevor
wir auf die zur Frage stehenden Stellen aus der Schrift iiber Glauben und
Wissen zuriickkommen, sei eine stark vorgreifende Bemerkung eingescho-
ben, in der in ersten Ansétzen schon die These erkennbar wird, die als ein
Resiimee der Auseinandersetzung mit Hegel am Ende dieses Kapitels ge-
zogen wird: Wir werden weiter unten sehen, dass das Versohnungsmotiv in
Hegels Philosophieren von einer Bewegung des dialektischen Uberstiegs
begleitet wird. Wenn Hegel auch bis zuletzt immer wieder von der Versoh-
nung der Gegensitze schreiben mag und die in diesen frithen Schriften
entwickelte Aufgabenstellung so gesehen stets gleich bleibt, so zeigt sich
dennoch zugleich, dass sein Philosophieren iiber eine solche Versohnungs-
hoffnung hinaustreibt. Von diesem ambivalenten Doppelmotiv des Ziels
der Versohnung einerseits und des permanenten Entzugs jeder Idee des An-
kommens am Ziel andererseits wird Hegels Auseinandersetzung mit Glau-
ben und Wissen, wie auch seine Philosophie insgesamt durchzogen.

Es ist ein solchermallen begriffener trennender Verstand, auf den die
Vernunft nach Kants Auseinandersetzung mit dem Verhiltnis von Glauben
und Wissen Hegel zufolge letztlich reduziert wird. Auf ihn reduziert zu
sein, macht den Sieg der Vernunft fiir Hegel so zweifelhaft — denn aus sich
selbst heraus kann sie auf nichts anderes als die bloe Kraft des Scheidens
zuriickgreifen. Will sie mehr, muss sie sich einem Glauben iibereignen. Das
Ergebnis von Kants Beschiftigung mit Glauben und Wissen stellt sich fiir
Hegel deshalb als eine Preisgabe des zentralen Anliegens der Philosophie
dar. Kants erkenntniskritische Untersuchung {iber die Grenzen philosophi-
schen Erkennenkonnens ist so gesehen ein Skandal. Darum schreibt Hegel
geradezu entsetzt, dass das, ,,was sonst fiir den Tod der Philosophie galt,
daB3 die Vernunft auf ihr Sein im Absoluten Verzicht tun sollte, sich
schlechthin daraus ausschlosse und nur negativ dagegen verhielte, [...]
nunmehr der héchste Punkt der Philosophie*'”
gel als eine verstandesmiBige Bestimmung der Vernunft darstellt, ist Philo-

wird. Mit dem, was sich He-

sophie desavouiert. Hegels Zeitgenosse und Freund Holderlin erscheinen in

12 Hegel, Differenz, 22.
13 Hegel, Glauben und Wissen, 289.

41- am 14022026, 121818,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS SICH ENTZIEHENDE ABSOLUTE | 45

zeitdiagnostisch-zeitkritischer Einschidtzung Verstand und Vernunft, die
,,Konige des Nordens®, gar insgesamt als verfehlte Orientierungen. In dem
1797 bei Cotta in Tiibingen erschienenen ersten Band seines Hyperion fin-
det sich eine Tirade gegen Verstand und Vernunft, die sie gewissermalien
zusammenzieht und ihnen die Eigenschaften zuschreibt, die Hegel am Ver-
stand iibel aufstofen. Aus der betreffenden Passage aus dem Hyperion sei
hier ein langerer Auszug zitiert, da sich in ihr der Geist einer Unzufrieden-
heit der jiingeren Generation mit dem bisherigen Gang des Aufkldarungsge-
schehens, der auch den hegelschen Bedenken gegeniiber dem Sieg der Ver-
nunft in der Auseinandersetzung zwischen Glauben und Wissen zugrunde
liegt, besonders plastisch zum Ausdruck bringt:

,.Der blose Verstand, die blose Vernunft sind immer die Konige des Nordens.

Aber aus blosem Verstand ist nie verstidndiges, aus bloser Vernunft ist nie verniinfti-
ges gekommen.

Verstand ist ohne Geistesschonheit, wie ein dienstbarer Geselle, der den Zaun aus
grobem Holze zimmert, wie ihm vorgezeichnet ist, und die gezimmerten Pfahle an
einander nagelt, fiir den Garten, den der Meister bauen will. Des Verstandes ganzes
Geschiift ist Nothwerk. Vor dem Unsinn, vor dem Unrecht schiitzt er uns, indem er
ordnet; aber sicher zu seyn vor Unrecht ist doch nicht die hochste Stuffe menschli-
cher Vortreflichkeit.

Vernunft ist ohne Geistes- und ohne Herzensschonheit, wie ein Treiber, den der Herr
iiber die Knechte gesezt hat; der weiss, so wenig, als die Knechte, was aus all’ der
unendlichen Arbeit werden soll, und ruft nur: tummelt euch, und siehet es fast un-
gern, wenn es vor sich geht, denn am Ende hitt’ er ja nichts mehr zu treiben, und
seine Rolle wire gespielt.

Aus blosem Verstand kommt keine Philosophie, denn Philosophie ist mehr, denn
nur die beschréinkte Erkenntniss des Vorhandnen.

Aus bloser Vernunft kommt keine Philosophie, denn Philosophie ist mehr, denn
blinde Forderung eines nie zu endigenden Fortschritts in Vereinigung und Unter-

scheidung eines moglichen Stoffes.“'

Wie Hegel so vermisst auch Holderlin an diesen aufgeklirten Verstandes-
und Vernunftkategorien den Willen eines Durchgriffs auf ein integrierendes
Hoheres. Verstand und Vernunft erscheinen ihm nicht nur rastlos, sondern

14 Holderlin, Hyperion, Erster Band, 147/148.

41- am 14022026, 121818,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

46 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

auch blind, ja im eigentlichen Sinne ziellos. Hegel zufolge konnen sie, so
wie sie bei Kant gefasst werden, auch kein Ziel haben, da ihnen der Zugriff
auf etwas anderes als jenes vor Unsinn schiitzende Ordnen, von dem Hol-
derlin spricht, strikt versagt bleiben muss. Eine solche Perspektive konnte

die Religion bieten, sie war, wie Hegel sagt, ,.das Positive'

— aber Hegel
ist hier nicht falsch zu verstehen: Er versucht keineswegs die Richtung der
Aufkldrungserzdhlung umzudrehen. Zuriick zur Religion will er nicht. Er
will aber ebenso wenig bei einer derart restringierten Vernunftvorstellung
stehen bleiben — einer Vernunft, die die Entzweiung nur zu zementieren
vermag. Er sucht gewissermaflen nur einen anderen Weg vom Glauben zum
Wissen. Das, worauf sich Hegels Uberlegungen dabei wenigstens implizit
stiitzen, ldasst sich als Idee einer versohnenden Vernunft bezeichnen.'® Sie
ist die hintergriindige Hoffnung, die seine frithen Schriften antreibt — die
Diktion freilich ist immer so gewihlt, als sei eine solche Vernunft ohne
weiteres greifbar. Damit wiederum keine falschen Zweifel entstehen: Er
versucht immer jenseits des Glaubens zu denken, denn der Glaube scheint
ihm, hierin folgt er der Aufkldrungserzihlung, unzulénglich. Das Wissen ist
das Ziel. Diese Uberzeugung lisst sich nicht erst in der Stufenfolge ablesen,
die spitestens seit den Vorarbeiten zur Phdnomenologie des Geistes fiir
Hegels Blick auf Glauben und Wissen bestimmend sind und in der auf die
Religion das Wissen folgt'’, sondern sie ist auch in fritheren Texten gegen-
wirtig. Gleichwohl wendet er den Blick nicht einfach vom Glauben ab.
Vielleicht liee sich sagen, dass Hegel bei einem bestimmten Typus des
Glaubens, dem geoffenbarten Glauben vornehmlich christlicher Prigung,
strukturell erschlieBende Hinweise auf eine Einheitsidee, auf Versohnung
abzuschauen konnen hofft. Dieses Bemiihen zeigt sich schon in seinem frii-

15 Hegel, Glauben und Wissen, 288.

16 Das Motiv der Versohnung in Hegels Denken hat bekanntlich John Rawls als
wichtiges Denkmotiv von Hegels Philosophie herauszustellen gesucht. Vgl.
hierzu die ausfiihrliche Darlegung in: Schaub, Gerechtigkeit als Versohnung,
Kap. 1.

17 Diese Stufenfolge, in der auf die Religion das Wissen bzw. die Wissenschaft
folgt, ist schon in den Vorlesungsmanuskripten zur Philosophie der Natur und
des Geistes aus den Jahren 1805/1806 prisent. Vgl. Hegel, Jenaer Realphiloso-
phie, 263-273. Wir kommen auf das Stufenmodell weiter unten noch ausfiihrli-

cher zuriick.

41- am 14022026, 121818,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS SICH ENTZIEHENDE ABSOLUTE | 47

hen, zwischen 1798 und 1800 wihrend seiner, iibrigens durch Holderlin
Vermitteltenlg, Hauslehrertitigkeit in Frankfurt am Main verfassten Ver-
such, den christlichen Liebesbegriff und das in ihm enthaltene Versoh-
nungspotential philosophisch anzueignen.'”

In Hegels Lesart von Jesus’ Glaubenslehre springen die Parallelen zu
seiner Verstandeskritik geradezu ins Auge, betont er in seiner Jesus-
Interpretation doch vor allem die das Gegensitzliche, Trennende tiberwin-
denden Ziige. Das wird besonders deutlich in Jesus’ Umdeutung des Be-
griffs des Gebotes. Jesus’ Glaubenslehre hat mit dem Sollen und dem
Pflichtcharakter von Geboten nichts mehr gemeinzo: ,Wenn Jesus auch das,
was er den Gesetzen entgegen- und iiber sie setzt [in der Bergpredigt etwa,
OFM], als Gebote ausdriickt [...], so ist diese Wendung in einem ganz ande-
ren Sinne Gebot als das Sollen des Pflichtgebots*.*' Diese Formulierungen
lesen sich iibrigens wie eine Vorausschau auf Hegels spitere Kritik der Mo-
ralitdt, die in groflen Teilen eine Kritik der praktischen Philosophie Kants
und damit zugleich eine Zuriickweisung der Dominanz trennenden Denkens
in sittlichen Fragen ist. Das Problem, an dem sich sein Unbehagen entziin-
det, ist das des bloBen Sollens, denn das Sollen impliziert eine Trennung in
Form der Unverbundenheit von Idee und Wirklichkeit. Das Sollen fufit so
nicht auf einem verniinftigen Wissen der Sittlichkeit, sondern verdankt sich
einem verstandesmifBig reduzierten Blick auf sie.

Als ein Versuch, Idee und Wirklichkeit miteinander zu verkniipfen,
stellt sich Jesus’ religiose Lehre von der einenden Kraft der Liebe dar. Ge-
bote kann Jesus darum ihres Pflichtcharakters entkleiden, weil er sie als
Gebote der Liebe denkt und in der Liebe, so Hegels Erlduterung, fillt die
Idee der Pflicht weg22: Denn ein Gebot der Liebe kann ja nichts anderes
meinen, als dass Neigung und Gesetz in eins fallen. Dadurch allerdings ver-
liert die Rede von Neigung und Gesetz ihren Sinn, da vom Gesetz recht be-
sehen nicht mehr gesprochen werden kann. Im Horizont der Liebe ist der
Verweis auf das Gesetz schlicht ,,iiberfliissig*: der Liebe eignet a limine

18 Vgl. Bertaux, Friedrich Holderlin, 45.

19 Hegel, Der Geist des Christentums und sein Schicksal.
20 Hegel, Der Geist des Christentums, 3211f.

21 Hegel, Der Geist des Christentums, 324.

22 Hegel, Der Geist des Christentums, 325.

23 Hegel, Der Geist des Christentums, 327.

41- am 14022026, 121818,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

48 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

eine Uberschreitung der Idee des Rechts, der Vorstellungen von Erlaubnis
und Verbot.** Sie iiberwindet die Trennungen, die ein nach Erlaubnis und
Verbot organisiertes Recht, hierin dem Verstand verwandt, festsetzt. Darum
stellt sich Jesus gegen das Recht:

~Aber Jesus fordert im Allgemeinen die Aufgebung des Rechts, Erhebung iiber die
ganze Sphire der Gerechtigkeit oder Ungerechtigkeit durch Liebe, in welcher, mit
dem Rechte, auch dies Gefiihl der Ungleichheit und das Soll dieses Gefiihls, das

Gleichheit fordert, d.i. der Hass gegen Feinde verschwindet.“?

Nicht nur iibersteigt die Liebe einfachhin das Recht, sondern das Recht
selbst, im Sinne einer Vorstellung der Pflichterfiillung, présentiert sich als
etwas nur Defizientes — das aus der rechtlichen Pflichterfiillung entstehende
gute Gewissen erscheint Hegels Jesus schlicht als ,,Heuchelei“%. Auch hier
tritt erneut eine Kritik der trennenden AuBerlichkeit, die auch fiir den Ver-
stand kennzeichnend ist, hervor: Rechtspflichten kénnen — und hierin macht
Hegel deren defizitiren Charakter aus — in einer gleichsam duBerlichen Hal-
tung einfach abgegolten werden; Gebote der Liebe hingegen bediirfen einer
innerlichen Vermittlung. Recht, Gesetz, Pflichten usf. bleiben deshalb ein
Getrenntes, ja befordern gar den Zustand der Trennung, Liebe prozediert
demgegeniiber im Modus der Ganzheit — sie ist in einem emphatischen
Sinne Ganzheit.”” Diesen vereinigenden Grundzug der Liebe kontrastiert
Hegel zugespitzt gegen das Trennende des Rechts und der Moral:

,In der Entgegensetzung des Gesetzes gegen die Natur, des Allgemeinen gegen das
Besondere sind die beiden Entgegengesetzten gesetzt, wirklich, das eine ist nicht
ohne das andere; in der moralischen Freiheit der Entgegensetzung der Tugend und
des Lasters ist durch das eine das andere ausgeschlossen, also wenn das eine gesetzt
ist, das andere nur moglich. Die Entgegensetzung der Pflicht und der Neigung hat in

den Modifikationen der Liebe, in den Tugenden ihre Vereinigung gefunden.“?®

24 Vgl. Hegel, Der Geist des Christentums, 329.
25 Hegel, Der Geist des Christentums, 331.
26 Hegel, Der Geist des Christentums, 333.
27 Vgl. Hegel, Der Geist des Christentums, 334.
28 Hegel, Der Geist des Christentums, 337/338.

41- am 14022026, 121818,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS SICH ENTZIEHENDE ABSOLUTE | 49

Hegel begreift die Liebe deshalb als eine Befreiung und Aufhebung von
Herrschaft im umfassendsten Sinne: Nicht nur soll, wie das etwa eine reine
Tugendethik nahelegen wiirde, Fremdherrschaft durch Selbstherrschaft
substituiert werden, sondern die Ideen von Herrschaft und Unterwerfung
werden giinzlich getilgt™, sie sollen durch die Kraft der Liebe, um ein Wort
Foucaults iiber das Ende des Begriffs vom Menschen zu variieren, gleich-
sam wie ein Gesicht im Sand vergehen. Hier deutet sich Hegels totalisie-
render Zugriff (sowohl hinsichtlich der Exposition des Problems als auch
mit Blick auf seine Losung) an: Das Problem, mithin: die Beschrinkung
einer deontologischen Tugendlehre ist die Isoliertheit der Tugend; Liebe,
verstanden als versohnende Losung, fungiert daher als ,,Komplement der
Tugenden“30
genden aufhebt.

Diese Uberlegungen zusammennehmend lisst sich so etwas wie ein
Modus der Liebe herauspréparieren: Wenn Liebe siegt, dann unterwirft sie

, indem ihr umfassender Charakter die Beschrinktheit der Tu-

nicht, sondern iiberwindet vielmehr.”' Eine solche Operation versteht Hegel
als Aufhebung im mehrfachen Wortsinne von iiberwinden und bewahren.
Hierbei kommt der Liebe eine die Egozentrizitit und interpersonale
Asymmetrien von vornherein transzendierender Zug bei: Jemanden lieben
heifit, Hegel zufolge, keineswegs ,.ihn so sehr zu lieben als sich selbst®,

2 . . .
32 wodurch er in einem ein Anderer

sondern vielmehr als einen ,,der du ist
bleibt und doch zu einem Gleichen wird. Weiter unten im Text notiert He-
gel eine Uberlegung, die den versohnenden und durchdringenden Charakter
der Liebe pointiert fasst: ,,In der Liebe hat der Mensch sich selbst in einem

anderen wiedergefunden‘‘.33 Da Liebe hierdurch die AuBerlichkeit zu iiber-

29 Vgl. Hegel, Der Geist des Christentums, 359f.

30 Hegel, Der Geist des Christentums, 362.

31 Hegel, Der Geist des Christentums, 363.

32 Ibid.

33 Hegel, Der Geist des Christentums, 392. Hinzugefiigt sei, dass Hegel in den
Grundlinien der Philosophie des Rechts diese Idee wiederaufgreifen und zu
einer Theorie der Freiheit erweitern wird, indem er Freiheit dort als Im-
Anderen-bei-sich-selbst-Sein bestimmt, wodurch uno actu der bloB duBerliche
Bezug zum Anderen iiberwunden und dessen Angleichung an das eigene Selbst
verhindert wird. Die eigene Freiheit spiegelt sich gleichsam im Verbundensein

mit dem Anderen und im Anderssein des Anderen. Vgl. Hegel, Grundlinien, §

41- am 14022026, 121818,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

50 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

winden vermag, bricht sie zugleich die Macht des Objektiven, das sich
durch die ihm eignenden Begrenzungen auszeichnet. Liebe (und nur sie al-
lein) kennt demgegeniiber keine Grenzen. Hegel versucht diesen Liebesbe-
griff zuweilen von der christlichen Religion abzugrenzen: Der Vollzug von
Liebe selbst ist noch keine Religion, wie Hegel am Beispiel des Abend-
mahls erldutert. Das gemeinsame Mahl von Jesus und seinen Jiingern ist
keine religiose Handlung, sondern, wie man an der Grenze zum Kitschigen
formulieren muss, so etwas wie gelebte Liebe, da die Vereinigung realiter
statthat. Eine religiose Handlung vollzieht sich aber erst durch eine ,,durch
die Einbildungskraft objektivierte Vereinigung in Liebe***
einer symbolischen Reprisentation. Fraglich ist dabei prinzipiell, ob es sich

, bedarf also

beim Abendmahl nicht um das einzige nicht-religiose Liebesereignis ge-
handelt hat. Hegels Uberlegungen zufolge wird Liebe gestiftet durch das
Numinose, durch Gott. Religios ist das Abendmahl daher allein darum
nicht, weil durch die Prisenz Gottes in Jesus eine symbolische Représenta-
tion Gottes, die den Vollzug der Liebe ins Religiose iiberfithren wiirde,
nicht notig ist.

Hegels zaghafte Versuche, den Liebesbegriff aus seinen religiosen Be-
ziigen herauszuldsen und ihm eine philosophische Fassung zu geben, blei-
ben insgesamt zweifelhaft. So attraktiv Hegels Liebesbegriff zunichst er-
scheinen mag, so unklar bleibt sein innerweltlicher Status. Zwar ist die
Liebe, wie Hegel im Anschluss an Jesus ausfiihrt, im Reich Gottes das eini-
gende Band. Dort ist daher das Gemeinschaftliche versohnt, vollendet, das
Recht aufgehoben.35 Doch fragwiirdig bleibt, inwiefern diese Idee intra-
mundane Wirksamkeit zu entfalten vermag — wie Hegels abschlielende
Uberlegungen selbst konzedieren. Gewiss kann er die Idee eines Volkes,
das miteinander durch Liebe verbunden ist, als denkbar schonste einfiihren,
verweist sie doch darauf, sich in einem Anderen wiedergefunden zu haben.
Gleichzeitig aber sieht er sich genotigt, gewisse Zweifel auszuweisen, de-
ren Insgesamt das Aporetische der Vorstellung einer sozialen Vereinigung
in der und durch die Liebe hervortreten ldsst. Zunéchst stellt sich in sozio-

7. Diese Theorie der Freiheit in Hegels Grundlinien arbeitet Axel Honneth in
Leiden an Unbestimmtheit heraus; vgl. Honneth, Leiden an Unbestimmtheit,
insb. 27ff.

34 Hegel, Der Geist des Christentums, 364.

35 Hegel, Der Geist des Christentums, 394.

41- am 14022026, 121818,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS SICH ENTZIEHENDE ABSOLUTE | 51

logischer Perspektive das Problem der Vielen. Hegel folgt hier intuitiv ein-
leuchtenden Uberlegungen, die aus der Alltagswelt durchaus nicht unver-
traut sind: Ist Liebe nicht konstitutiv auf einen engen, intimen Zusammen-
hang verwiesen, der sich durch grofles wechselseitiges Vertrauen
auszeichnet? Ist es nicht erst diese Intimitit, die die Intensitit der Liebe
iberhaupt erst ermoglicht?

Hegel gibt auf Fragen diesen Zuschnitts durchweg affirmierende Ant-
worten’®: Unter vielen ist die Intensitit zwangslaufig beschrinkt; zudem
zehrt Liebe ohnehin von Voraussetzungen, die in soziologischer Perspekti-
ve zweifelhaft und in normativer Hinsicht bedenklich sind. Hegel zufolge
setzt sie ein hohes Mal3 an Homogenitét voraus, was eine ,,Verminderung
37 pedeuten wiirde; an einer anderen Stelle spricht er in
diesem Zusammenhang von einer Aufgabe des Besonderen™. Kurzum, um
die innerweltlichen Bedingungen der Moglichkeit einer Gemeinschaft der

Liebe ist es schlecht bestellt, darum trug ,,Jesus das Reich Gottes nur im
«39

der Individualititen

Herzen“”. Menschliche Gemeinschaften hingegen werden durch einen an-
deren Kitt miteinander verbunden — Liebe ist, wie Hegel gegen Ende im
Ton sachlich, dem Inhalt nach doch ein wenig resigniert resiimiert, noch
nicht einmal das die christliche Gemeinschaft verkniipfende Band.* Deren
Surrogat ist der gemeinsame Glaube. Die Liebe hingegen bediirfte einer
Vereinigung, die — hier spricht, wenigstens implizit, der moderne Soziologe
Hegel — unter einer Gesellschaft, die sich aus Individuen zusammensetzt,
nicht moglich ist*': Die erhoffte Versshnung bleibt aus, die Entzweiung
dauert fort. Sie wenigstens tendenziell aufzuheben scheint aus christlicher
Perspektive nicht ein auf sich selbst gestiitzter Liebesbegriff geeignet, son-
dern diese Aufgabe fillt dem Glauben zu. Die Liebe birgt offenbar fiir sich
genommen kein hoheres Wissen, durch das sich die Trennungen des Ver-
standes iiberwinden lassen konnten. Hegels frither Versuch, dem christli-
chen Liebesbegriff eine Struktur abzuschauen, die sich aus dem Kontext
des Glaubens herauslosen lieSe und mit deren Hilfe sich die Trennungen

36 Vgl. insb. Hegel, Der Geist des Christentums, 395f.
37 Hegel, Der Geist des Christentums, 395.

38 Hegel, Der Geist des Christentums, 407.

39 Hegel, Der Geist des Christentums, 401.

40 Vgl. Hegel, Der Geist des Christentums, 417f.

41 Ibid.

41- am 14022026, 121818,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

(des Verstandes) iiberwinden lassen und die einen anderen Weg vom tradi-
tionellen Glauben zu einer versbhnenden Vernunft, ja vielleicht sogar eine
ihr tiberlegene Alternative darstellt, muss insofern als gescheitert gelten.
Hegel wird aber auch in seinen spiteren Schriften an der Uberzeugung
festhalten, dass sich in der Religion Motive zeigen, die fiir die philosophi-
sche, im hegelschen Sinne wissenschaftliche Aufgabe der Vermittlung
mafgeblich sind. Aber er wird kiinftig noch stirker darauf bedacht sein, die
Unzulédnglichkeit der religiosen Behandlungsweise auszuweisen. An dem
prinzipiellen Plot der Aufkldrungserzahlung, dessen Richtung, wie schon
mehrfach hervorgehoben, vom Glauben zum Wissen weist, hilt Hegels Phi-
losophieren fest. Wir werden im Folgenden allerdings beobachten konnen,
wie ihn die dialektische Anlage seines Denkens schlielich auch iiber das
Wissen verstanden als Gewissheit, die sich erreichen lisst, hinausfithren
wird. Das Grundproblem, an dem sich die hegelsche Philosophie zugleich
abarbeitet und an dem sie selbst laboriert, ist im Fehlschlagen seines frithen
Reformulierungsversuchs von Jesus’ Liebesbegriff bereits in ersten Umris-
sen sichtbar geworden: Die Versohnung, durch die zu einem hoheren Wis-
sen gelangt werden soll, als es innerhalb der engen Grenzen moglich ist, die
Kants kritische Philosophie der Vernunft zieht, ist ausgeblieben. Dieser
Charakter eines steten Entzugs der Aneignung wird die vordergriindig zwar
niemals dominante, aber immer horbare Begleitmelodie der hegelschen
Komposition eines absoluten Wissens sein; und in der Coda schlief3t sich
dann erst von ihr aus der untergriindige Gehalt des hegelschen Philosophie-
rens auf.

Noch aber ist der Punkt, an dem sich dariiber nachdenken lésst, ldngst
nicht erreicht. Im Augenblick erscheint es notwendig, das Verhiltnis von
Glauben und Wissen in Hegels spiteren Schriften ein wenig genauer zu in-
spizieren. Dabei spielen zwei bereits angesprochene Motive eine besonders
wichtige Rolle. Erstens hilt Hegel von nun an unausgesetzt an dem An-
spruch fest, dass die Einsicht in das Absolute jenseits der Religion angesie-
delt werden muss. Zweitens aber erscheint ihm der Glauben immer als eine,
wenn auch unzulidngliche Weise, sich mit den Gegenstinden auseinander-
zusetzen, denen sich auch die philosophische Wissenschaft im Zuge einer
Erkundung des Gangs des Geistes zum absoluten Wissen zuwendet. Hegel
degradiert deshalb den Glauben einerseits als etwas Unzuldngliches, ldsst
aber andererseits nicht davon ab, sich mit ihm zu beschiftigen. Er dient ihm
als Konstrastfolie zum philosophischen Denken; aber in seiner Beschifti-

41- am 14022026, 121818,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS SICH ENTZIEHENDE ABSOLUTE | 53

gung mit Glauben und Religion bleibt immer auch ein schwacher Abglanz
der frithen Hoffnung, dem Glauben Hinweise auf die Struktur einer Uber-
windung der Trennungen, die eine defiziente, weil zu stark restringierte
Wissensidee mit sich zieht, abringen zu konnen. Hegel denkt deshalb frag-
los jenseits des Glaubens, aber er hélt dabei fortwihrend Kontakt zu ihm,
indem er den scharfen Grat zwischen dem Diesseits und dem Jenseits des
Glaubens bewandert.

Die Grundidee des Verhiltnisses zwischen Glauben und Wissen, die
Hegel im Kern bis zur letzten Fassung der Enzyklopddie der philosophi-
schen Wissenschaften aus dem Jahre 1830 beibehilt”, findet sich schon in
den Vorlesungsmanuskripten zur Philosophie der Natur und des Geistes aus
den Jahren 1805 und 1806*. Dort entwickelt Hegel die Vorstellung, dass
Philosophie und Religion den Inhalt gemeinsam haben: Beide wenden sich
dem absoluten Geist zu. Wihrend aber die Philosophie ihn in der Form des
Begriffs zu reflektieren und sich dadurch zur absoluten Wissenschaft auf-
zuschwingen vermag, die den hochsten Punkt des Systems menschlichen
Erkennenkonnens ausmacht, ist dies der Religion nicht moglich. Hegel hiilt
die Defizienz der Religion in einer lakonischen Charakteristik fest: ,,Der
Inhalt der Religion ist wohl wahr, aber dies ihr Wahrsein ist eine Versiche-
rung ohne Einsicht“.* Auch Hegel ldsst also den Anspruch der Religion,
auf ihre eigenwillige Weise des Glaubens die hochste Form der menschli-
chen Einsicht bereitzuhalten, nicht gelten. Wenn sie auch Kontakt zum Ab-
soluten unterhalten mag, so tut sie dies, ohne es wirklich zu begreifen. Die
Einsicht des Begriffes ist ihr grundsitzlich verwehrt — diese macht das ex-
klusive Terrain der philosopischen Wissenschaft aus. Wihrend die Religion
nur ,,der denkende Geist [ist], der sich aber nicht selbst denkt“45, ist die Phi-
losophie hingegen ein Wissen, das sich reflektiert, ein Wissen, das sich, im
philosophischen Modus der Arbeit des Begriffes, selbst vermittelt. Erst in
der Philosophie kommt das Wissen daher zu sich und ist, da es sich in ihr
selbst vermittelt, auch immer schon bei sich. Aus dem Glauben sind AuBer-
lichkeit und Zufilligkeit nicht getilgt. Sie konnen erst durch das Wissen im

42 Vgl. Hegel, Enzylopddie I11, 372-394.

43 Entscheidend ist hier der Passus iiber Kunst, Religion und Wissenschaft; vgl.
Hegel, Jenaer Realphilosophie, 263-273.

44 Hegel, Jenaer Realphilosophie, 272.

45 TIbid.

41- am 14022026, 121818,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

54 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

Modus des philosophischen Begreifens, so Hegels Annahme, zum Ver-
schwinden gebracht werden, da erst das philosophische Begreifen intern
reflexiv zu operieren vermag.

Diese Stellung von Wissen und Glauben wiederholt Hegel in den ent-
scheidenden Hinsichten in der Phdnomenologie des Geistes. Die Religion
kann nicht zur Versohnung im absoluten Wissen fortschreiten. Allein schon
ihre Struktur des Verweisens auf eine kiinftige, jenseitige Versohnung
schafft einen uniiberwindlichen Abstand, der sich nicht vermitteln lisst. Die
Versohnung muss ,.ein Fernes der Zukunft*® bleiben. Damit ist eine un-
iiberwindliche AuBerlichkeit Teil des religiosen Bezugs auf das Absolute.
Im Riickblick auf das Religionskapitel spricht Hegel deshalb auch am An-
fang des Abschnitts iiber das absolute Wissen davon, dass die Form und der
Inhalt beim Geist der offenbaren Religion auseinanderfallen:*” Ihr Inhalt ist
der absolute Geist, aber die religiose Form vermag ihn nicht zu begreifen.
Form und Inhalt, die im absoluten Wissen zusammenfallen miissen, sind
und bleiben beim Glauben getrennt. In gewisser Weise iibersetzt Hegel da-
mit ein aus der kantischen Religionskritik bekanntes Argument in sein Phi-
losophieren. Auch Kant hat ja den religiosen Geboten verschiedentlich in-
haltlich zugestimmt, aber dabei, wie es sich in der Diskussion im voran-
gegangenen Kapitel gezeigt hat, immer darauf hingewiesen, dass der Gehalt
der Gebote unbegriindet bleibt. Beide, Kant ebenso wie Hegel, sprechen
bestimmten religiosen Inhalten offenbar durchaus einen richtigen Gehalt
zu, aber sie verwerfen ganz entschieden die Weise der Begriindung und ge-
hen damit in ihrer Auseinandersetzung mit religiosem Glauben iiber den
Glauben hinaus. Hegel spricht, wie vor ihm schon Kant, der Religion ein
hartes Urteil, indem er sagt, dass sie nicht begreife, ja aus prinzipiellen
Griinden nicht begreifen kann, was sie inhaltlich vertritt. Sie kann es nicht,
so lisst sich Hegels Einwand verstehen, der zugleich den Ubergang zur Phi-
losophie als der eigentlich zustdndigen Disziplin begriindet, weil sie Reli-
gion ist und also auf Geoffenbartes sich bezieht, wodurch ihr ein begrifflich
vermitteltes Wissen fremd bleiben muss. Das ist auch der generelle begriff-
liche Grund, warum die von ihr aufgewiesene Versohnungsperspektive un-
zuldnglich ist: Solange es sich um eine religids verstandene Versohnung
handelt, kann sie den Charakter des bloB AuBerlichen nicht abstreifen. Sie

46 Hegel, Phdnomenologie, 574, Herv. i. O.
47 Hegel, Phdnomenologie, 575.

41- am 14022026, 121818,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS SICH ENTZIEHENDE ABSOLUTE | 55

kann nicht begrifflich vermitteltes Wissen werden, und erst ihm gelingt es,
Inhalt und Form dialektisch zusammenzuziehen und so die absolute Idee zu
denken. Mit diesem letztgenannten Gedankengang sucht Hegel dann frei-
lich iiber die Grenzen hinauszukommen, die Kant der Spekulation eingezo-
gen hat. Wiewohl Hegels Glaubenskritik Kants Religionsphilosophie in
verschiedenen Hinsichten zu folgen scheint, ist der Sinn seiner ganzen Un-
ternehmung deshalb dennoch der eines Gegenprojekts zur kritischen Philo-
sophie kantischer Prigung.

Hegel zieht aus dieser Unterscheidung von Glauben und Wissen tibri-
gens in den Grundlinien der Philosophie des Rechts auch politisch-
institutionelle Konsequenzen. Die Rechte der Kirche werden in seinem
Staat strikt limitiert und die Trennung von Staat und Kirche erscheint ihm
ein unhintergehbares Erfordernis.”® Die Kirche, so fiihrt Hegel zunichst
aus, hat als sich an das Innere richtend eine Existenzberechtigung und An-
spruch auf einen Entfaltungsraum, der den Staat nichts angeht.*” Aber sie
kann nicht auf das Innere beschrinkt bleiben, sondern muss eine duf3ere
Gestalt in Form von Eigentum annehmen, sie wird, auch hierin tiber das
Innere hinausgehend, Handlungen vollziehen und Individuen dazu in
Dienst nehmen, die sie vollziehen. Damit tritt sie in das Weltliche tiber und
ist eine Institution, die den Gesetzen des Staates unterliegt.50 Gléubige, die
diesen der Kirche im sékularen Staat einzig gebiihrenden Platz nicht akzep-
tieren und gegen die Einbettung der kirchlich organisierten Glaubenspraxis
in ein staatliches Regelwerk opponieren, zeiht Hegel des religiosen Fana-
tismus, der keinesfalls Legitimitit genieBt.”' Kant hat Ahnliches als Herr-
schaft des Pfaffentums verurteilt. Dem institutionellen Vorschlag des Ver-
héltnisses von Kirche und Staat liegt eine zuordnende Anwendung der
Unterscheidung von Glauben und Wissen zugrunde: Staat und Kirche sind
wie auch Glauben und Wissen nicht zwingend dem Inhalt nach verschie-
den, wohl aber differieren sie entscheidend in der Form oder, treffender ge-
fasst: in der angemessenen Vermittlung von Form und Inhalt. Wihrend die
Kirche sich allein auf den Glauben stiitzen kann, wenn sie sich autoritativ
bspw. auf Sittliches in Form von Geboten bezieht, ist der Staat demgegen-

48 Vgl. Hegel, Grundlinien, v. a. § 270.
49 Hegel, Grundlinien, 420.
50 Hegel, Grundlinien, 421.
51 Hegel, Grundlinien, 418.

41- am 14022026, 121818,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

56 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

“’? Dieses Wissende erliutert Hegel sodann

iiber ,,vielmehr das Wissende
konsequent im Geiste derjenigen hierarchischen Distinktionen, die er be-
reits in der Beschreibung der Unterschiede von Glauben und Wissen in der
Phdnomenologie verwendet hat: ,[Iln seinem Prinzip [dem des Staates,
OFM] bleibt wesentlich der Inhalt nicht in der Form des Gefiihls und des
Glaubens stehen, sondern gehort dem bestimmten Gedanken an“.>
Philosophisch stellt sich das Verhiltnis von Glauben und Wissen, wie
deutlich geworden ist, so dar, dass der Glaube den absoluten Geist zum In-
halt hat, ihn aber aufgrund seiner religiosen Form nicht denken kann. Bei
diesem Punkt setzt Hegels Argument fiir den Ubergang zur Stufe des Wis-
sens, zur philosophischen Behandlungsweise des absoluten Geistes, in der
Form und Inhalt nicht mehr auseinanderfallen sollen, an. Zum Zwecke des
Ubergangs von der Stufe des Glaubens zu der des Wissens bringt Hegel in
der Phdnomenologie eine der zentralen Figuren seines Philosophierens ins
Spiel: ,,Der Inhalt des Vorstellens [durch die offenbare Religion, OFM] ist
der absolute Geist; und es ist allein noch um das Aufheben dieser Form zu

tun® 54

Der entscheidende Begriff in dieser Formulierung ist der des Aufhe-
bens und iiber die Denkfigur der Aufhebung ist nun einiges zu sagen, da
sich durch ihre Erorterung das Verhiltnis von Glauben und Wissen in der
hegelschen Philosophie nédher bestimmten ldsst und zudem ein Grundzug
des hegelschen Denkens erldutert werden kann. Die maBigebliche direkte
Erlduterung dieser Denkfigur durch Hegel selbst findet sich im ersten Buch
der Wissenschaft der Logik. Hegel hingt sie als begriffliche Explikation an
einen der ersten groBen Uberginge (den Ubergang vom Sein zum Dasein)
seiner an Ubergingen reichen Logik an. Genau genommen ist sie eine blo-
Be Anmerkung, die dem kurzen, aber wichtigen Abschnitt iiber das Authe-
ben des Werdens, durch das das Werden ins Dasein iibergeht, nachfolgt.”
Seine Ausfiithrungen zum Aufheben setzen mit der einordnenden Be-
merkung ein, dass das Aufheben einen der wichtigsten Begriffe der Philo-
sophie ausmacht.”® Wenn hier von der Philosophie die Rede ist, dann meint
Hegel natiirlich seine eigene Philosophie, die er allerdings, indem er sie als

52 Hegel, Grundlinien, 425, Herv. i. O.

53 Ibid.

54 Hegel, Phdanomenologie, 575, Herv. i. O.
55 Hegel, Wissenschaft der Logik I, 113-115.
56 Hegel, Wissenschaft der Logik I, 113.

41- am 14022026, 121818,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS SICH ENTZIEHENDE ABSOLUTE | 57

die fortgeschrittenste Stufe der Philosophie versteht, mit der Philosophie
insgesamt in eins setzt. Dieser heute vermessen anmutende Zug ist iibrigens
zu Hegels Zeit nicht ungewdhnlich; auch bei Kant finden sich &hnliche
Bemerkungen.”’ Genau genommen lassen die Préimissen, unter denen Kant
und Hegel philosophieren, eine andere Vorstellung nicht zu: SchlieB3lich
gehen beide davon aus, dass es nur eine Philosophie geben kann und wenn
sie im Ernst davon tiberzeugt sind, etwas zu ihr beizutragen, dann miissen
sie dies im Bewusstsein tun, dass das, was sie formulieren, die Philosophie
ist. Hegel beschreibt das Aufheben dadurch, dass das, was aufgehoben

% wird. Das ist zunichst im Sinne der Bestimmun-

wird, ,,nicht zu Nichts
gen seiner Logik zu verstehen, denen zufolge das Nichts ein Unmittelbares
ist, wohingegen etwas, das aufgehoben ist, vermittelt sein muss. Es ist
zwar, hilt Hegel weiterhin fest, ein Nichtseiendes, da es ja ein Aufgehobe-
nes ist, aber es ist nicht Nichts, weil es ein ,,Resultat [ist], das von einem
Sein ausgegangen ist“.”’ Im Anschluss an diese Uberlegung kommt Hegel
auf die andere Seite des Aufgehobenen zuriick, auf den anderen Sinn, in
dem es nicht Nichts ist: Es ist ndmlich recht besehen auch deswegen nicht
Nichts, weil es ,,die Bestimmtheit, aus der es herkommt, noch an sich
[hat]“.()0 Das durchs Aufheben Uberwundene ist also nicht einfach zum
Verschwinden gebracht, sondern es bleibt, wenn auch nur untergriindig,
sichtbar oder auch spiirbar. Hegel erldutert diese ihm so wichtige Eigen-
schaft durch einen Rekurs auf die alltagsweltliche Konnotationsbreite des
Wortes aufheben, die sowohl ,.ein Ende machen* als auch ,,erhalten* um-
fasst.” Uber das im Aufheben Aufgehobene wird also hinausgegangen, oh-

57 Verwiesen sei hier nur auf Kants Einlassungen auf den ersten Seiten der Meta-
physik der Sitten, in denen er rundheraus erklart, dass es vor der kritischen Phi-
losophie gar keine gegeben hat und, Einwinde antizipierend, die Erlduterung
nachschiebt, dass es eben nur eine Vernunft gibt, daher auch nur ein System und
folgerichtig nur eine Philosophie. Wer also Philosophie treibt, so will Kant of-
fenbar sagen, der kann gar nicht umhin, seine Philosophie als die Philosophie zu
prasentieren. Vgl. Kant, Metaphysik der Sitten, AB V1.

58 Hegel, Wissenschaft der Logik I, 113.

59 Hegel, Wissenschaft der Logik I, 114, Herv. i. O.

60 Ibid.

61 Ibid., Herv. i. O. Siehe hierzu auch: Siep, Der Weg der Phdnomenologie des
Geistes, 77.

41- am 14022026, 121818,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

58 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

ne dass es dadurch vernichtet wird — es bleibt erhalten als ein Aufbewahr-
tes. Im Grunde genommen deutet sich bereits eine dritte Dimension des
Aufhebens an, die Hegel in der Passage aus der Wissenschaft der Logik
zwar nicht explizit erwihnt, die aber immer eine Rolle spielt, wenn er vom
Aufheben spricht, ja die eigentlich erst die Attraktivitit dieser Denkfigur
fiir Hegels Philosophieren verstindlich macht: Das Autheben macht ndm-
lich nicht nur zugleich ein Ende und bewahrt. Es erhoht zudem auch. Auf-
heben hat deshalb keine doppelte, sondern eine dreifache Bedeutung: ,,Ne-
gation, Konservierung, Erhebung auf ein hoheres Niveau®, wie Schnédel-
bach es in seinem Kommentar zur praktischen Philosophie Hegels fasst.””
Das Aufheben ist, wie sich besonders deutlich durch den dritten Aspekt der
Erhohung zeigt, kein zufilliges Geschehen. Aufgehoben wird etwas viel-
mehr notwendig, weil sich die Widerspriiche innerhalb dessen, was aufge-
hoben werden soll, nicht vermitteln lassen. Insofern lésst sich auch sagen,
dass im Aufheben erst der eigentliche Gehalt eingelost wird, der zuvor
nicht einlosbar war. So etwas schwebt Hegel offensichtlich mit Blick auf
den Glauben vor: Die in ihm angesprochene Perspektive auf Versohnung
bleibt innerhalb des Glaubens uneinlosbar; erst auf der Ebene des absoluten
Wissen kann sie ernsthaft in Aussicht gestellt werden. Die Perspektive des
absoluten Wissens deutet sich so schon subkutan auf der Ebene des Glau-
bens an, denn der Bezugnahme des Glaubens auf den absoluten Geist haf-
ten unweigerlich Widerspriiche an, die nach einer Auflosung verlangen, die
allerdings innerhalb des Glaubens nicht erfolgen kann, da sie sich ebenfalls
nicht zufillig ergeben haben konnen, sondern eine notwendige Folge der
Struktur des Glaubens als Glauben sein miissen. Ahnlich stellt sich Hegel
die Uberwindung des Verstandes durch seine Aufhebung in die Vernunft
vor. Nach seiner Einschitzung gerit nicht, wie Kant es in seinen Kritiken
behauptet, die Vernunft in Antinomien, sondern die Bestimmungen des

“83 mit sich

Verstandes verwickeln sich in einen ,,notwendigen Widerstreite
selbst. Dass (bei Kant) der Eindruck entstehen kann, die Vernunft gerate in
solche Widerspriiche ist Hegel zufolge einer verstandesméfigen Konzep-
tion der Vernunft geschuldet. Tatsdchlich aber ist es, wie Hegel argumen-
tiert, die Vernunft, die sich durch die Einsicht in die unausweichlichen Wi-

derspriiche des Verstandes iiber ihn erhebt und damit die Widerspriiche

62 Schnédelbach, Hegels praktische Philosophie, 21.
63 Hegel, Wissenschaft der Logik I, 39, Herv. i. O.

41- am 14022026, 121818,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS SICH ENTZIEHENDE ABSOLUTE | 59

aufhebt.* Hegel macht mit diesem Argument von einer bestechenden, aber
in ihren Konsequenzen schwer zu iiberschauenden Uberlegung Gebrauch:
Das Hinausgehen iiber den Verstand ergibt sich ndmlich, ebenso wie das
Hinausgehen iiber den Glauben, wie sich vielleicht sagen lieBe, dadurch,
dass die Widerspriiche gedacht werden. Wenn sie aber gedacht werden — so
spinnt sich der Faden des indirekten Arguments fort — muss man in gewis-
ser Weise schon iiber sie hinausgegangen sein. Denn schlie3lich supponiert
das Denken eine reflexive Inblicknahme, die von den Widerspriichen aus-
gehend iiber sie hinaustreibt. Fiir die hegelsche Idee des Ubergangs ist es
wesentlich, dass es sich um notwendige, intern vermittelte Ubergiinge und
nicht um #uBerliche Supplementierungen handelt. Die Uberginge finden
ihre Moglichkeit in den Widerspriichen und sie gehen durch die reflexiv-
dialektische Arbeit des Begriffs iiber sie hinaus. Der Ubergang geht von
den Widerspriichen aus und durch sie hindurch. Durch diese Logik eines
Ubergangs soll die Ohnmacht des bloBen Sollens vermieden werden: Die
Widerspriiche werden (und konnen) nicht aufgelost werden, indem sie mit
einem Sollen konfrontiert werden, das ihnen als etwas AuBerliches gegen-
ibertritt, sondern sie bediirfen einer internen Vermittlung, die sich aller-
dings, wie Hegel meint, durch eine angemessene philosophische Durch-
dringung gewissermallen von selbst ergibt. Durch Sollen hingegen kann
iiber Widerspriiche nicht hinausgelangt werden; es zementiert sie in seiner,
durch seine AuBerlichkeit bedingten, Ohnmacht vielmehr. Genau das ist
nach Hegels Uberzeugung in der Philosophie Kants (und auch derjenigen
Fichtes) der Fall: ,,.Die Kantische und die Fichtesche Philosophie gibt als
hochsten Punkt der Auflosung der Widerspriiche der Vernunft das Sollen
an, was aber vielmehr nur der Standpunkt des Beharrens in der Endlichkeit
und damit im Widerspruche ist“.”” Erst durch die, gewissermaBen von in-
nen durch die Widerspriiche selbst motivierte, Aufhebung kann es gelingen,
die Ohnmacht des Sollens hinter sich zu lassen und den eigentlichen Gehalt
einzulosen. Diese Uberlegungen sind, dies sei am Rande notiert, auch fiir
Hegels gesamtes Normativitdtsdenken mafgeblich: Normativitit kann sich
nicht einem abstrakten Sollensgebot verdanken, sondern sie ergibt sich im-
mer notwendig aus den hiufig widerspriichlichen Verhiltnissen der sozia-
len Wirklichkeit. Die ganze Auseinandersetzung mit den Strukturen des

64 Vgl. ibid.
65 Hegel, Wissenschaft der Logik I, 148, Herv. i. O.

41- am 14022026, 121818,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

60 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

objektiven Geistes in den Grundlinien der Philosophie des Rechts lésst sich
so gesehen als ein Versuch verstehen, den sozialen und politischen Zustén-
den, so prekédr auch immer sie in vielen Hinsichten erscheinen miissen,
normative Dimensionen abzuringen. Die dialektische Vernunft wendet sich
nicht von der Wirklichkeit ab, sondern sie geht in begrifflichen Vermitt-
lungsbewegungen in sie hinein und durch sie hindurch.

Eine so verstandene Vernunft tiberschreitet, wie sich zumindest Hegel
iiberzeugt zeigt, die von Kant bezeichneten Schranken. Hegel bemerkt dazu
in einer innehaltenden Passage der Wissenschaft der Logik, in der er sich
gegen eine durch Kants Philosophie einflussreich gewordene Uberzeugung
richtet, Folgendes: ,,Es pflegt zuerst viel auf die Schranken des Denkens,
der Vernunft usf. gehalten zu werden, und es wird behauptet, es konne iiber
die Schranke nicht hinausgegangen werden“.”® Mit diesem Satz fasst Hegel
zunichst lediglich eine bestimmte, ihm unzulidnglich erscheinende Auffas-
sung von Philosophie und Vernunft zusammen. In den nachfolgenden Sit-
zen geht er dann unscheinbar, aber entschieden zum Angriff tiber. Un-
scheinbar ist dieser Angriff deshalb, weil Hegel die Plausibilitdt der
Beschrinkungen des Denkens von innen her aufzul6sen trachtet; dadurch
aber wendet er sich nicht einfach mit einer anderen Position gegen die
Uberlegungen zur Schranke des Denkens, sondern er sucht ihnen jeglichen
Halt zu nehmen. Hegel formuliert ndmlich in direkter Bezugnahme auf sei-
ne Zusammenfassung der These von den Schranken des Denkens im an-
schlieBenden Satz: ,JIn dieser Behauptung [damit ist die These iiber die
Schranken des Denkens gemeint, OFM] liegt die BewuBtlosigkeit, dal da-
rin selbst, dafl etwas als Schranke bestimmt ist, dariiber bereits hinausge-
gangen ist. Denn eine Bestimmtheit, Grenze ist als Schranke nur bestimmt
im Gegensatz gegen sein Anderes iiberhaupt als gegen sein Unbeschrink-
tes; das Andere der Schranke ist eben das Hinaus iiber dieselbe”.”’” Wir be-
gegnen hier jenem Argument, das soeben schon als die implizit hinter dem
Ubergang iiber die Widerspriiche des Glaubens oder auch des Verstandes
stehende Annahme herausgestellt wurde. Hegel wendet gegen die Behaup-
tung von Schranken des Denkens einfach ein, dass allein das bloe Denken
der Schranke auf einen iibergreifenden Zusammenhang notwendig ver-
weist. Von der Schranke zu reden, heifit nicht nur die Schranke zu denken,

66 Hegel, Wissenschaft der Logik I, 145, Herv. i. O.
67 Ibid. Herv. i. O.

41- am 14022026, 121818,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS SICH ENTZIEHENDE ABSOLUTE | 61

sondern auch das Andere der Schranke zu denken — und damit ist die
Schranke als Schranke iiberschritten.”® Schnidelbach erscheint diese hegel-
sche Argumentation geradezu als Taschenspielertrick, wenn nicht die Per-
spektive des Absoluten vorausgesetzt werden kann — was nach Schnidel-
bachs, Kant zuneigender Auffassung freilich nicht méglich ist.” Hegel
selbst setzt in den zitierten Stellen selbstverstindlich auf die Perspektive
des Absoluten, auch dann, wenn er sie nicht expressis verbis benennt. Der
Dissens mit Kant ldsst sich knapp so umschreiben: Kant konnte gegen He-
gels Kritik einwenden, dass die Implikation eines Ganzen, in das der Be-
griff der Schranke des Denkens eingelassen ist, noch nicht bedeutet, dass
wir dieses Ganze auch zu denken geschweige denn mit Gewissheit zu er-
kennen vermégen. Mit Kant lieBe sich Hegels Einwand als schlichter Hin-
weis darauf entschérfen, dass es etwas geben mag, das zu denken wir gera-
de nicht in der Lage sind. Das ist eben schlicht eine Beschrinkung des
Erkennenkonnens und als solche eine Form, die Aspiration auf Gewissheit
zu beschrianken. Hegel wiirde demgegeniiber behaupten, dass wir nicht erst
versuchen miissen, zum Absoluten zu gelangen, weil wir immer schon in
ihm sind. Spitestens an dieser Stelle wird es nun Zeit, etwas zum Gang des
Absoluten zu sagen. Von ihm hingt, wie sich schon jetzt andeutet, letztlich
ab, ob ein Wissen jenseits des Glaubens und jenseits der kantischen Be-
grenzung des Erkennenkonnens erreichbar ist und welche Form es an-
nimmt. Dass Hegels Philosophie, zumindest nach der hier vertretenen Les-
art, iiber das Ziel der Gewissheit und eines erreichbaren Absoluten
unvermeidlich hinaustreibt, wurde weiter oben bereits angedeutet und
braucht deshalb auch nicht mehr als ein Geheimnis bis zum Schluss gehiitet
werden. Zur Kontroverse zwischen Kants Begrenzungen und Hegels Hi-
nausgehen kann darum an dieser Stelle festgehalten werden, dass Hegels
Uberstieg ins Absolute letztlich auch ein Hinausgehen iiber das Absolute
selbst implizieren wird — allerdings nicht zu einer anderen, hoheren Struk-
tur der Gewissheit, sondern zu einem Denken des Absoluten, das von die-
sem nur noch das Moment des steten Verschiebens und des unaufhorlichen
Entzugs festzuhalten vermag.

68 Von ihnlichen Uberlegungen hat Luhmann im Entwurf seiner biniren Codie-
rungen und einer Logik der Zwei-Seiten-Formen Gebrauch gemacht: vgl. exem-
plarisch Luhmann, Die Gesellschaft der Gesellschaft, Kap. 1.IV.

69 Vgl. Schnéddelbach, Grenzen der Vernunft, 97.

41- am 14022026, 121818,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

62 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

Treten wir wiederum einige Schritte zuriick. Noch ist wenig iiber das
Absolute gesagt. Und kaum etwas, das so weit reichende Schliisse erlaubt.
Examinieren wir also zunéchst Hegels Verwendungsweise dieser Denkfigur
und ihre Stellung in seinem Philosophieren. Bei Hegel findet sich eine
Vielzahl an sprachlichen bzw. terminologischen Varianten der Verwendung
des Absoluten. Fiir einen mit der Geschichte seiner Werkentwicklung kor-
respondierenden Wandel gibt es dabei nach meinem Eindruck jedenfalls
keine zwingenden Griinde. Zuweilen taucht es einfach in der Substantivie-
rung als Absolutes auf; das ist um 1807 herum in der Phdnomenologie des
Geistes der Fall”’ und so findet es auch noch 1830 Verwendung in der letz-
ten Fassung der Enzyklopddie der philosophischen Wissenschaften.” Dane-
ben fiigt er es als akzentsetzendes, adjektivisch gebrauchtes Epitheton an
zahlreiche Begriffe an. Am hiufigsten ist von der absoluten Idee””, dem ab-
soluten Geist73, der absoluten Methode”* oder auch dem absoluten Begriff75
die Rede; in der Wissenschaft der Logik wird es auch an mindestens einer
Stelle in einem Kompositum mit dem Wahren zusammengezogen als das
,,Absolut-Wahre*’®. Ebensowenig wie sich diese verschiedenen Fassungen
mit einer Verschiebung in der Entwicklung seines Denkens verbinden,
scheint es mir zwangsldufig zu sein, dass sich hier jeweils grundsitzlich
verschiedene Bedeutungen mit dem Absoluten verbinden. Die Vielfalt sei-
nes Einsatzes ist dennoch keineswegs ohne Bedeutung. In ihr zeigt sich
nicht nur das Gewicht an, das dieser Denkfigur bei Hegel zukommt, son-
dern es lésst sich an den unterschiedlichen Varianten gleichsam bereits die
Struktur des Absoluten und seiner Stellung in Hegels Philosophie ablesen.
Fiir Hegel ist das Absolute namlich keineswegs nur einfach das Ziel auf das
hin sich sein Denken entfaltet. Die Vorstellung, dass das Absolute erst ganz
am Ende, sozusagen als kronender Abschluss ins Spiel kommt, ist aus ver-
schiedenen Griinden vollkommen irrefithrend. Einer von ihnen, der im vor-
liegenden Zusammenhang von groBer Wichtigkeit sein wird und der einen

70 Bspw. Hegel, Phinomenologie, 68f.

71 Bspw. Hegel, Enzyklopddie 111, 29.

72 Vgl. Hegel, Wissenschaft der Logik 11, 548.
73 Vgl. Hegel, Enzyklopddie 111, 32.

74 Vgl. Hegel, Wissenschaft der Logik 11, 556.
75 Vgl. Hegel, Phdnomenologie, 591.

76 Hegel, Wissenschaft der Logik I, 56.

41- am 14022026, 121818,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS SICH ENTZIEHENDE ABSOLUTE | 63

Einspruch gegen Aspirationen auf die Aneignung des Absoluten umfasst,
die in Hegels Texten selbst verschiedentlich formuliert werden, besteht da-
rin, dass es ein Ziel im Sinne der ruhigen Ankunft fiir das hegelsche Den-
ken gar nicht geben kann. Doch zuriick zur Erérterung des Absoluten. He-
gel sagt von ihm, dass wir immer schon bei ihm sind bzw. es immer schon
bei uns ist, ja logisch immer schon bei uns sein muss, denn andernfalls
konnten wir niemals zu ihm gelangen. Hier spielt das Argument eine ent-
scheidende Rolle, das wir weiter oben im Zusammenhang von Hegels Kri-
tik des kantischen Denkens diskutiert haben: Intern vermittelt miissen dem-
zufolge alle Begriffe sein oder sie bleiben ohnmichtig und konnen die
Arbeit des Begriffs, die eine der internen Vermittlung ist, nicht leisten.
Ebenso gilt es fiir die Erkenntnis des Absoluten, dem wir uns mithilfe des
Werkzeugs des Erkennens, wie Hegel es fasst, nur deshalb annéhern kon-
nen, weil es bereits bei uns ist:

,.Sollte das Absolute durch das Werkzeug [des Erkennens, OFM] uns nur iiberhaupt
nédhergebracht werden, ohne etwas an ihm zu verdndern, wie etwa durch die Leimru-
te der Vogel, so wiirde es wohl, wenn es nicht an und fiir sich schon bei uns wire

und sein wollte, dieser List spotten.“77

Wie dieses omindse Absolute beschaffen ist, erldutert Hegel in dem Kapitel
iiber die absolute Idee in der Wissenschaft der Logik.78 Es ist der ,.einzige
Gegenstand und Inhalt der Philosophie’ heiBt es dort lapidar und dennoch
vielsagend. Auch diese Formulierung zeigt ndmlich an, dass das Absolute
nicht die Abschlussfigur sein kann. Bekanntermaf3en verhandelt Hegel in
seinen Schriften durchaus andere Gegenstinde, die er nicht explizit als das
Absolute bezeichnet, ja die er vielfach sogar gegen es abgrenzt. Offensicht-
lich verbindet sich mit der Formulierung die These, dass alle diese anderen
Gegenstidnde auf irgendeine Weise dem Absoluten zugehoren. Fiir Hegel
sind sie Stufen der Entfaltung des Absoluten. Das Absolute ist so das sie
integrierende Prinzip und ihr Ganzes in einem. Hegel bemerkt dazu, dass
die absolute Idee ,,verschiedene Gestaltungen* annimmt und dass es die

77 Hegel, Phdnomenologie, 69.
78 Hegel, Wissenschaft der Logik 11, 548-573.
79 Hegel, Wissenschaft der Logik II, 549.

41- am 14022026, 121818,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

64 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

Aufgabe der Philosophie ist, sie in ihnen zu erkennen.*” Das Absolute ist
Anfang, Durchgang und Ende, aber auch das Prinzip des Durchgangs, denn
Hegel charakterisiert es als vermittelnde, genauer: als sich mit sich selbst
vermittelnde Bewegung. Hegel verwendet aber auch den Begriff der abso-
Iuten Methode und fiigt dadurch den bislang angedeuteten Facetten des Ab-
soluten eine weitere wesentliche hinzu. Den Begriff der Methode erlautert
er zundchst als die Bewegung des BegriffsSI, die es zu erkennen gilt. Unter
der absoluten Methode ist die Weise des Erkennens zu verstehen, der es
ums Ganze der Wahrheit geht, um jenes Wahre, dessen Erkenntnis Hegel in
der Phdnomenologie der Philosophie als die Anndherung an das wirkliche
Wissen auftriigt.”” Bei der absoluten Methode hebt Hegel nochmals ganz
entschieden das Prinzip der internen Vermittlung hervor und grenzt sie so
gegen duflerliche Reflexionsbemiihungen ab. Sie operiert gewissermallen in
ihrem Gegenstand, ,,da sie dessen immanentes Prinzip und Seele ist“.® In
einer anverwandelnden Wiederaufnahme kantischer Termini sagt Hegel
deshalb auch, dass sie sowohl synthetisch als auch analytisch ist** — darin,
den Unterschied des Synthetischen und des Analytischen vermittelnd auf-
zuheben, liegt die Pointe ihrer Dialektik: Sie ist in einer Bewegung auch
zugleich das Andere ihrer selbst und damit zieht sie die Distinktion des
Analytischen und des Synthetischen ein, denn sie bewegt sich zwischen
dem Inneren des Analytischen und dem Hinzugezogenen des Synthetischen
in einer internen Vermittlungsbewegung des Absoluten.

Die Idee, dass das Absolute nicht erst das Ziel, sondern auch der Anfang
und der Durchgang ist, hat sich tief in Hegels Behandlungsweise philosophi-
scher Fragen eingetragen. Thre Struktur ldsst sich auf unterschiedlichen Ebe-
nen wieder finden; sie ist auch in den Teilen der hegelschen Philosophie von
Bedeutung, die nicht der Sphire des Absoluten im engeren Sinne zuzurech-
nen sind. Von ihrer Logik ist auch der Aufbau der Rechtsphilosophie getra-
gen® und an ihm lisst sich diese Logik greifbar illustrieren. Beschriinken wir

80 Ibid.

81 Hegel, Wissenschaft der Logik II, 551.

82 Hegel, Phdnomenologie, 14.

83 Hegel, Wissenschaft der Logik II, 557.

84 Ibid.

85 Hegel verweist verschiedentlich darauf, dass seine Grundlinien insgesamt auf

seiner Logik fuBBen; vgl. bspw. Hegel, Grundlinien, 12.

41- am 14022026, 121818,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS SICH ENTZIEHENDE ABSOLUTE | 65

uns hier zu illustrativen Zwecken auf eine kurze Bemerkung zum Teil iiber
die Sittlichkeit.® Hegels Sittlichkeit hat bekanntlich drei Abschnitte, die sich
als Stufenfolge rekonstruieren lassen: auf der untersten Stufe findet sich die
Familie, auf sie folgt die biirgerliche Gesellschaft und auf sie wiederum der
Staat. Dieser Aufbau lésst sich zunéchst so verstehen, dass Familie und biir-
gerliche Gesellschaft dem Staat vorangehen und er auf ihnen aufbaut. Nun
argumentiert Hegel aber, dass die Familie und die biirgerliche Gesellschaft
erst durch den Staat iiberhaupt existenzfihig werden. Auf sich selbst gestellt
konnten sie nicht bestehen. Der Staat folgt also auf die beiden vorangegange-
nen Stufen und ist zugleich das sie erst ermoglichende Prinzip. Ahnlich dem
Absoluten ist er nicht einfach das Ende, sondern das tragende Prinzip. Hegel
folgt dem Strukturprinzip des Absoluten mit Blick auf den Staat auch in wei-
teren Hinsichten: Auch im Staat existieren die vorangegangenen Stufen wei-
ter fort; sie werden aufgehoben und das heif3t in ihrer Spannung vermittelnd
integriert, aber nicht vernichtet: Obwohl die biirgerliche Gesellschaft und ihr
Radikalindividualismus das Andere der staatlichen Sittlichkeit ist, konzediert
Hegel der Individualitiit eine hohe Dignitét auch auf der Ebene des Staates, da
er sie zum Prinzip moderner Staatlichkeit macht. An der Sittlichkeit wird so-
mit deutlich, wie Hegel die Struktur des Absoluten intern in seine praktische
Philosophie einschreibt. Zudem ist die Sittlichkeit, als Sphire des objektiven
Geistes, selbst wiederum eingelassen in den groferen Zusammenhang der
hegelschen Geistphilosophie, wie er im dritten Band der Enzylopddie der phi-
losophischen Wissenschaften sichtbar wird. Auf den objektiven Geist folgt
der absolute und es wiederholt sich die Logik, deren Gang soeben angedeutet
wurde. Die Sittlichkeit, wiewohl der Sphire des objektiven Geistes angeho-
rig, ist eingelassen in den Gang des Absoluten und sie ist eine seiner Gestal-
tungen. Hegel hilt dafiir den ebenso berithmten wie beriichtigten Begriff der
Totalitit bereit.”’” Die dialektische Logik des Absoluten, die er auch als Tota-
litdt bezeichnet, umschreibt er in einer griffigen und hochgradig kondensier-
ten Formulierung in der Wissenschaft der Logik folgendermal3en:

,.Der Begriff in der absoluten Methode erhdilt sich in seinem Anderssein, das Allge-
meine in seiner Besonderung, in dem Urteile und der Realitit; es erhebt auf jede Stu-

fe weiterer Bestimmung die ganze Masse seines vorhergehenden Inhalts und verliert

86 Hegel, Grundlinien, §§ 142-360.
87 Hegel, Wissenschaft der Logik 11, 569.

41- am 14022026, 121818,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

66 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

durch sein dialektisches Fortgehen nicht nur nichts, noch ldsst es etwas dahinten,

sondern triigt alles Erworbene mit sich und bereichert und verdichtet sich in sich.**®

In dieser Formulierung begegnen wir erneut den Denkbewegungen, die uns
bereits aus dem Zusammenhang der Diskussion des Aufhebens bekannt
sind. Hegel fiigt sie in der obigen Passage lediglich noch einmal zu einem
Gesamtbild zusammen. Die in ihm ausgedriickte Logik der Totalitit ldsst
sich vor allem in zwei Hinsichten verstehen. Erstens besteht Hegel ganz
entschieden darauf, dass der Fortgang der Entwicklung des Geistes kein
Prozess ist, in dessen Verlauf Vernichtetes am Wegrand liegen gelassen
wird — vielmehr ist es Hegel zufolge so, dass alles mitgenommen wird.
Freilich nicht in seiner urspriinglichen Form, sondern gleichsam sublimiert
— eben: aufgehoben. Zweitens soll es dadurch moglich werden, Abschei-
dungen zu vermeiden — der Gang der Sache selbst bewegt sich durch Nega-
tionen, aber er ist insgesamt als vermittelnde und nicht als trennende Bewe-
gung zu verstehen. Dieser Anspruch hat Hegels Denken den Vorwurf einer
alles einverleibenden Philosophie eingebracht.” Sicherlich ist sein Denken
von solchen Tendenzen nicht frei. Vor allem dann nicht, wenn Hegel sich
aus erkenntnistheoretischen und methodischen Griinden zu der These zu
versteigen scheint, dass er das Ganze auch iiberschaut.”’ Methodisch stellt
sich namlich die Frage, wie der Gang des Absoluten, dem wir, wie Hegel es
fasst, nur zusehen sollen,” sich uns als Gang des Absoluten offenbaren
konnen soll. Das Ziel des absoluten Wissens kann offenbar nicht antizipiert
werden, sondern lédsst sich erst ex post erkennen. In der Phianomenologie
schreibt Hegel deshalb auch, dass die von ihm angestrebte Wissenschaft
nicht eher moglich ist, ,,als bis der Geist zu diesem BewuBtsein iiber sich
gekommen ist*; wenig spiter heif3t es: ,,Als der Geist, der weif3, was er ist,
existiert er frither nicht und sonst nirgends als nach Vollendung der Ar-
beit“.”> Kurz darauf fillt dann der zum Gemeinplatz gewordene Ausdruck

88 1Ibid., Herv. i. O.

89 Vgl. etwa Derrida, tympan, passim.

90 Vgl. etwa Hegel, Vorlesungen iiber die Philosophie der Geschichte, 22.
91 Vgl. etwa Hegel, Phdnomenologie, T7.

92 Vgl. etwa Hegel, Phinomenologie, 583.

41- am 14022026, 121818,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS SICH ENTZIEHENDE ABSOLUTE | 67

vom Weltgeist, zu dem der Geist sich erst vollendet haben muss, um sich
selbst zu iiberblicken.”

Wie aber ldsst sich das damit umrissene Programm eigentlich verste-
hen? Vielfach ist Hegel als geradezu grolenwahnsinniger Systemphilosoph,
der das Ganze der Welt auf den Begriff zu bringen beansprucht, gedeutet
worden. Aber das alles liefe sich durchaus auch ganz anders lesen. Was
sagen uns Hegels Uberlegungen, wenn wir nicht davon ausgehen, dass sich
das Absolute im Ganzen iiberschauen ldsst? Was passiert, wenn man alles,
was Hegel iiber Wissen, Gewissheit und ihre Voraussetzungen sagt, ernst
nimmt — abgesehen von der These, dass sich die Perspektive des Absoluten
einnehmen lisst? Dann werden Hegels Uberlegungen zu einer fulminanten
Kritik von Anspriichen, auf ein mit Gewissheit verbiirgbares Wissen zu-
greifen oder sich ihm annihern zu kénnen. Wenn das Absolute als Ruhe-
punkt desavouiert ist, zeigt sich an Hegels Philosophie ndmlich nur, wie
voraussetzungsreich die Idee von Wissen ist und dass sie letztlich auf eine
Vorstellung wie die des Absoluten verweist, die sich aber immer entzieht.
Hegel bringt die Vorstellung eines das Wissen tragenden Absoluten
schlieBlich nicht zufillig ins Spiel seiner Argumentation: Was er deutlich
macht, ist, dass jede Idee von Wissen, die unter Wissen etwas versteht, das
tatsdchlich Gewissheit soll verbiirgen konnen, auf eine Vorstellung absolu-
ten Wissens als den sie erst ermoglichenden Horizont und Grund verweist.
Erscheint uns daher das Absolute als eine letztlich verstiegene Idee oder
jedenfalls als eine solche, die sich kaum mit begrifflichen Mitteln erreichen
lasst, dann kann davon das Wissen als Wissen nicht unberiihrt bleiben. Ver-
steht man Hegel so, dass sich das absolute Wissen nicht in Besitz nehmen
lasst, dann zeigt seine Erorterung des Absoluten an, dass und warum sich
uns die Gewissheit des sicheren Wissens entzichen muss.”

Die Logik von Hegels dialektischer Spekulation, deren dynamischer
Charakter oben diskutiert wurde, spricht fiir diese Deutung: Hegel betont
stets den Prozess und den dialektischen Uberstieg — es gibt vorderhand da-

93 Vgl. etwa Hegel, Phdnomenologie, 585.

94 Stekeler-Weithofer geht in seiner Hegel-Deutung sogar so weit, zu behaupten,
dass Hegels Rede des Absoluten insgesamt sinnkritisch zu verstehen ist und
dass alle anderen Deutungen, die Hegel unterstellen, er wolle die Perspektive
des Absoluten einnehmen, fehl gehen; vgl. Stekeler-Weithofer, Philosophie des
Selbstbewufitseins, 24f.

41- am 14022026, 121818,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

68 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

rum keinen plausiblen Grund, warum die Bewegung der unaufhorlichen
Verschiebung und des Entzugs plotzlich zum Abschluss kommen sollte.
Das ldsst sich als eine in Hegels System eingebaute Dekonstruktion des
Systems, als seine dialektische Autodekonstruktion lesen. Dialektik ist ernst
genommen eine Dekonstruktion, insofern sie starre Entgegensetzungen auf-
16st und dieser Logik widerstehen naturgemifl auch ihre eigenen Bestim-
mungen nicht. Das absolute Wissen erweist sich nur als eine Weise des
Sprechens iiber Wissen, die zeigt, dass sich Gewissheit gerade nicht aneig-
nen lédsst: Es ist ein unmogliches Sprechen iiber eine Gewissheit jenseits
von Wissen und Glauben; es macht damit etwas, das sich eigentlich ent-
zieht, philosophisch behandelbar, indem es den permanenten Entzug in die
Logik des Begriffs selbst einschreibt. Dieser Begriff hilt das fortwihrende
Scheitern, den permanenten Entzug einer Ankunft bei der Gewissheit fest.
Hegel ist so verstanden nicht der grolenwahnsinnige Denker einer Meta-
physik des Absoluten, sondern ein radikalaufkldrerischer Philosoph des
Ungewissen.

Entscheidend fiir diesen Deutungsvorschlag ist weniger die Frage, ob
Hegel sein Philosophieren so verstanden wissen wollte. Das lédsst sich, um
es kurz zu machen, schlicht nicht beurteilen. Zudem legen viele Stellen es
nahe, dass Hegels Ziel womdglich tatsédchlich im absoluten Wissen bestan-
den haben mag. Ungleich wichtiger als diese Fragen ist aber der Umstand,
dass die begriffliche Struktur von Hegels Philosophieren im Ganzen nicht
nur auf eine Aufhebung des Glaubens, sondern auch auf eine Idee des Wis-
sens, die dessen Unerreichbarkeit zeigt, zulduft. Hegels Glaubenskritik ope-
riert, wie wir sehen konnten, mit dem Argument, dass der Glaube sich be-
grifflich nicht zu durchdringen vermag, ja dem begrifflichen Denken im
Grunde fremd bleiben muss. Glauben und reflexive, wenn auch vermitteln-
de Distanznahme, wie sie Hegel zufolge dem begrifflichen Denken eignet,
konnen nicht zusammengehen. Der Glaube muss sich als Glaube selbst ge-
nug sein; nur kann er dann eben keinen Anspruch auf eine jenseits des
Glaubens iiberzeugende Gewissheit erheben. Diese hegelsche These ver-
dankt ihre Stérke tibrigens mitnichten der Einbettung des Glaubens in eine
Logik des Absoluten. Es handelt sich bei ihr um eine aus der Analytik des
Glaubens selbst gewonnene Einsicht: Glauben heifit eben in der Tat glau-
ben und damit muss etwas grundsétzlich anderes als eine kritisch-reflexive
Priifung gemeint sein. Es ist wohl vor allem dieser Aspekt des Glaubens,
den Kierkegaard in seinem Bild vom Sprung festhilt, das er in den Philo-

41- am 14022026, 121818,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS SICH ENTZIEHENDE ABSOLUTE | 69

sophischen Brocken im Ubrigen in strikter Abgrenzung zur kritischen Prii-
fung entwickelt: Gottes Dasein ldsst sich, so meint Kierkegaard, nicht be-
weisen; erst wenn ich den Beweis loslasse, kann ich zum Glauben iiberge-
hen, in den ich gleichsam springe.” Die Gewissheit, die der Glaube bietet,
ist dann freilich ein rein subjektives Geschehen; einer Gewissheit des Wis-
sens muss der Glaube notwendig fern bleiben.

Hegels Analytik und Kritik des Glaubens bewahren ihre Schlagkraft
auch jenseits der Perspektive des Absoluten. Allerdings kann dann die Ge-
wissheit verbiirgende Kraft des Wissens, wie sich gezeigt hat, nicht langer
behauptet werden. Ein wichtiger Unterschied zwischen dem begrifflichen
Denken und dem Glauben bleibt unabhingig von der Zuginglichkeit des
Glaubens triftig: Wéhrend der Glaube im Prinzip keine Griinde kennt, die
nicht selbst vom Glauben herrithren, handelt es sich bei der Arbeit des Be-
griffs um einen Prozess der Reflexion und Befragung. Diese hegelschen
Bestimmungen des Begriffs des Begriffs sind es im Wesentlichen, die auf
eine Autodekonstruktion der Perspektive des Absoluten und damit auf eine
Idee des Begriffs jenseits von Wissen und Gewissheit verweisen. Warum
sollte die befragende Bewegung, die Begriffe kennzeichnet, unversehens
ausgesetzt werden konnen und weshalb sollte sie auf ein Ziel zulaufen kon-
nen, das sich durch eine hoherwertige, weil absolute Gewissheit auszeich-
net? Nichts in Hegels Erorterung begrifflichen Denkens deutet auf die
Moglichkeit eines solchen Schlusspunktes hin. Ein Absolutes, das etwas
anderes wire, als eine Weise iiber seine eigene Unerreichbarkeit und damit
iber die Unerreichbarkeit von Wissen und Gewissheit zu sprechen, miisste
dem dialektischen Denken Hegels gleichsam als etwas bloB AuBerliches
aufgepropft werden. Notwendig vorausgesetzt bleibt es nur solange, wie die
Vorstellung eines sicheren Wissens vorausgesetzt bleibt. Aber warum sollte
sie vorausgesetzt werden und wie sollte sie vorausgesetzt werden konnen?
Folgt man der hegelschen Logik des Begriffs, dann liegt es viel niher, die
Verschiebung und die fortwéhrende kritisch-reflexive Priifung gegen die
Vorstellung einer Gewissheit, die sich aneignen ldsst, zu denken. Die inter-
ne Logik von Hegels Denken weist iiber die Gewissheit hinaus. Sie operiert
jenseits von Glauben und Wissen.

95 Vgl. Kierkegaard, Philosophische Brocken, 40/41.

41- am 14022026, 121818,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

A1 - am 14.02.202¢



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

