
234 Michael Kuhn: Technische Fiktionen

als denen des Messers, bei dem die Nutzerinnen und Nutzer deutlich mehr Interpreta-

tionsspielraum und Einflussmöglichkeiten haben. Trotzdem lassen sich sowohl an das

Messer als auch an die Guillotine etwa die Werte der »Funktionsfähigkeit« und »Wirt-

schaftlichkeit« (VereinDeutscher Ingenieure, 1991/2000) anlegen.Sowohl eineGuillotine

als auch ein Messer können also gut oder schlecht gestaltet werden. Dieses Spannungs-

verhältnis aus im engeren Sinne technischen und im weiteren Sinne gesellschaftlichen

Werten ist im Folgenden stets mit zu bedenken.

In jedem Fall ist Technik nicht wertfrei: Werte beeinflussen bereits vielfach die Ge-

staltung neuer Techniken. Das technische Gestalten wurde im letzten Kapitel jedoch als

fiktionaler Prozess rekonstruiert. Vor diesemHintergrund stellt sich die Frage, welches

neue Licht anhand der Fiktionsperspektive auf die Technikethik geworfenwerden kann.

Dies ist das zentraleThemadiesesKapitels.Dabei sei gleich vorweggenommen:Nichtdie

gesamte Technikethik kann auf eine Ethik des Gestaltens reduziert werden. Trotzdem–

so die These – erlaubt der fiktionale Zugang eine bündige Formulierung einer Gestal-

tungsethik. Bevor diese im Detail entwickelt wird, müssen jedoch einige Vorklärungen

erfolgen.

4.1.2 Begriffe und Positionen der Ethik

Moralisch sollen Aussagen mit normativem Gehalt heißen. Solche Aussagen lassen sich

immer in die Form von »Soll«-, »Muss-«, »Darf nicht«-oder »Kann nicht«-Sätzen brin-

gen bzw. in die Form »… ist gut« oder »… ist schlecht« – sprachliche Strukturen, die in

nahezu allen Sprachen zu finden sind (Tugendhat, 2019, S. 35–36, 40–48). EineMoral ist

ein System von solchen normativen Aussagen. Es wird hier also von einem formalen Be-

griff derMoral ausgegangen.Dieser beinhaltet noch keineAussage darüber,was konkret

gut oder schlecht sein soll. »Ethik« möchte ich für die Reflexion der Moral verwenden;

Ethik ist damit gleichbedeutend mit »Moralphilosophie«. Darüber hinaus befasst sich

die Metaethik mit der grundlegenden Bedeutung ethischer Begriffe und Konzepte.9

Damit ist »eineMoral« jedoch noch nicht ausreichend bestimmt. Ichmöchte darun-

ter weiterhin nur Normensysteme verstehen, deren Gegenstand menschliches Verhal-

ten ist und die mit dem Anspruch auf unbedingte Geltung auftreten.10 Die Einschrän-

kung auf menschliches Verhalten – oder Handeln in einem emphatischen Sinne – soll

Ereignisse oder Begebenheiten ausschließen, die sich keinen Akteurinnen oder Akteu-

ren zuschreiben lassen. Eine Überschwemmung etwa oder ein Vulkanausbruch mögen

als »nicht gut« oder »schlecht« bezeichnet werden, jedoch ist diese Rede nicht mora-

lisch zu verstehen, da sich hier keine Handelnden ausmachen lassen. »Unbedingtheit«

meint, dass die moralischen Regeln keinem direkten Zweck-Mittel-Schema folgen, also

9 In etwa dieserWeise verwenden diverse Autorinnen und Autoren die Begriffe, bspw. auch Hastedt

(1994, S. 54–60, bes. 57), Hübner (2018, S. 13–21) und Tugendhat (2019, S. 32–39, bes. 39), auf die ich

mich im Folgenden verstärkt beziehe.

10 Ich folge darin grundsätzlichHübner (2014a) undHübner (2018, S. 13–17).Mit Blick auf Themenwie

die Maschinen-(Misselhorn, 2018) und Roboterethik (Loh, 2019) ließe sich ggf. die Einschränkung

aufmenschliches Verhalten noch einmal hinterfragen; für meine Zwecke ist diese Formulierung je-

doch durchaus geeignet.

https://doi.org/10.14361/9783839469521-060 - am 14.02.2026, 11:52:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469521-060
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


4. Ethik technischer Fiktionen 235

nicht rein instrumentell sind, und nicht auf konkrete Orte oder Zeiten verweisen. Aller-

dings ist hier »Unbedingtheit« nicht mit »Universalität« zu verwechseln. Es gibt Mora-

len, die nur in einem bestimmten Gültigkeitsbereich greifen, etwa moralische Regeln,

die sich an bestimmte Berufsgruppen richten: an Ärztinnen und Ärzte, Journalisten und

Journalistinnen,Wissenschaftlerinnen undWissenschaftler oder Techniker und Techni-

kerinnen. Die entsprechenden Regeln beanspruchen nur dann Gültigkeit, wenn man in

ihren Zuständigkeitsbereich fällt, also etwa Techniker*in ist.Dann sollen sie jedochwie-

der mit dem Anspruch der Unbedingtheit auftreten, d.h., ist man Techniker*in, soll die

Moral der Technik unbedingt gelten.

Die vielleicht zentralste Unterscheidung der Metaethik ist die Bestimmung des Ge-

genstandes moralischer Aussagen. Salopp formuliert: Worum geht es überhaupt in der

Ethik? Geht es darum, was gute Charaktereigenschaften sind (1), was eine gute Hand-

lung ist (2) oder was gute Handlungsfolgen sind (3)? Dies entspricht der Unterteilung

in Tugendethik (1), Deontologie (2) und Konsequentialismus (3). Hier soll eine deonto-

logische Position eingenommen werden. Zur grundsätzlichen Begründung wird auf ein

Ausschlussprinzip zurückgegriffen, d.h. es soll zuerst begründet werden,warum (1) und

(3) nicht herangezogen werden.

Der Konsequentialismus (3) basiert in seinen verbreiteten Ausprägungen darauf,

Konsequenzenzuquantifizieren; undnur somöchte ichdieBezeichnunghier verstehen.

Die populärste Spielart des Konsequentialismus ist derUtilitarismus; hierfürmüssen, je

nach Variante, die Auswirkungen auf das kollektive »Glück« bzw. die kollektive »Zufrie-

denheit« oder die allgemeine »Präferenzenerfüllung« quantifiziertwerden; es ist danach

moralisch geboten, was die jeweilige Zielfunktion maximiert. In einer anderen konse-

quentialistischen Ethik, dem sogenannten negativenUtilitarismus oder Prioritarismus,

geht es dagegen darum, negative Auswirkungen zu quantifizieren und die zugehörige

Zielfunktion zu minimieren.11 Dabei weisen alle Spielarten des Konsequentialismus

drei fundamentale Probleme auf: zum Handlungszeitpunkt sind die Konsequenzen

häufig noch nicht absehbar (i) und selbst für bekannte Auswirkungen bleibt es unklar,

wie sich sehr heterogene Phänomene einheitlich quantifizieren lassen (ii). Zudem ist

die Form der Zielfunktion selbst ganz entscheidend für das Bewertungsergebnis; diese

Frage ist jedoch selbst keiner konsequentialistischen Bewertung zugänglich (iii). (i)

baut auf dem Konzept der offenen Zukunft auf. Wäre (i) jedoch das einzige Problem,

würde der Konsequentialismus sich lediglich schlecht für Ex-ante-Bewertungen eignen,

könnte aber weiterhin herangezogen werden, wenn es rückblickend darum geht, ver-

schiedene Handlungen zu vergleichen. Wobei auch hierbei das Problem vorliegt, dass

für Einzelhandlungen dann lediglich die Konsequenzen der ausgeführten Handlung

vorliegen, jedoch nicht für die Alternativen, die gerade nicht ausgeführt wurden. Aber

selbst angenommen, für eine Handlungssituation wären verschiedene Folgen eindeutig

gegeben, so stellte sich immer noch die Frage, wie sehr unterschiedliche Konsequenzen

11 In der Technikethik wird diese Position von Günter Ropohl (1996b) vertreten. Das Prinzip wurde

zum ersten Mal explizit von Popper in der sechsten Endnote zum fünften Kapitel seiner Open So-

ciety formuliert: »I suggest […] to replace the utilitarian formula ›Aim at the greatest amount of

happiness for the greatest number‹, or briefly, ›Maximize happiness‹, by the formula ›The least

amount of avoidable suffering for all‹, or briefly, ›Minimize suffering‹.« (Popper, 1945/2011, S. 548)

https://doi.org/10.14361/9783839469521-060 - am 14.02.2026, 11:52:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469521-060
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


236 Michael Kuhn: Technische Fiktionen

auf ein einheitliches quantitatives Maß zu bringen sind (ii). Zuletzt bleibt auch bei

einer gegebenen Quantifizierungsskala unklar, wie die Zielfunktion auszusehen hat,

wie also die Anteile aggregiert werden (iii). Betrachte ich in einem utilitaristischen

Modell nur Personen – keine anderen Lebewesen oder die Natur – und kenne für diese

Personen ein geeignetes Glücksmaß, muss ich trotzdem entscheiden: Soll die Glücks-

summemaximiert werden? –Dies hätte die Konsequenz, dassmehrMenschen auch das

Summenmaß steigern. Es wäre danach geboten, die Anzahl an Menschen zu erhöhen.

Oder geht es lediglich darum, das »Durchschnittsglück« zu steigern? Hierfür müsste

die Summe dann noch durch die Anzahl an Personen geteilt werden. Zudem sind nicht

nur lineare Maße denkbar; gerade nichtlineare Summierungsregeln können etwa dem

Prinzip des abnehmenden Grenznutzens Rechnung tragen. Selbst bei einer gegebenen

Skala bleiben alsoweitere Fragen der Verrechnung offen.Und sowohl die Frage der Skala

(ii) als auch die Frage der konkreten Berechnung (iii) wirkt sich auf das Ergebnis aus,

beide sind somit moralisch relevant, können aber innerhalb des Konsequentialismus

nicht adressiert werden, denn sonst würde eine Skalen-Skala benötigt usw. Es droht

also ein infiniter Regress. Aus diesen, hier nur knapp skizzierten Gründen wird nicht

auf den Konsequentialismus zurückgegriffen.

Vom Konsequentialismus soll die Teleologie unterschieden werden, obwohl beide

Begriffe häufig synonym verwendetwerden.12 Dies scheintmir sinnvoll, da sich gesetzte

Ziele (telos = Ziel) durchaus von eintretenden oder eingetretenen Konsequenzen unter-

scheiden können. Aus einer prospektiven Sicht lässt sich überhaupt nur sinnvoll über

Ziele sprechen; tatsächliche Konsequenzen lassen sich üblicherweise erst retrospektiv

beurteilen. Und es ist äußerst häufig der Fall, dass sich die Handlungsergebnisse von

den intendierten Handlungsfolgen unterscheiden. In diesem Sinne spricht etwa Peter

Janich davon, »daß nicht jedes richtige Handeln auch zum Erfolg führt.« So ist es denk-

bar, dass ein Arzt korrekt gehandelt habe, sich jedoch trotzdem»keinHeilerfolg« einstel-

le (Janich, 2001, S. 36). In diesemBeispiel weicht also dasHandlungsziel – derHeilerfolg

– vom tatsächlichen Ergebnis ab. Und dies lässt sich verallgemeinern: Für tatsächliche

Konsequenz spielen immer viele weitere Faktoren eine Rolle, die nicht in der Macht des

oder der Handelnden stehen. Es gibt daher äußerst viele Situationen, in denen sinnvoll

über den Wert von Zielen gesprochen werden kann, die Konsequenzen jedoch nicht –

oder noch nicht – vorliegen.

Ein tugendethischer Zugang (1) legt den Fokus auf das Thema des guten Menschen

bzw. guter Charaktereigenschaften. Tugenden sind daher auf einem höheren Abstrakti-

onsniveau angesiedelt als konkrete Handlungsregeln. Die Moral bezieht sich allerdings

immer auf Kollektive.13 Alle Charaktereigenschaften sind daher nur insofern moralisch

12 Eine analoge Unterscheidung trifft z.B. auch Fenner (2008, S. 128–131).

13 Ich sehe hier erst einmal von der sogenannten prudentiellen Perspektive der individuellen Lebens-

kunst ab (Fenner, 2008, S. 9–11). Dieses Thema ist äußerst wichtig, jedoch nicht unmittelbar Gegen-

stand der Ethik. Allerdings berühren sich zweifellos manche Fragen des individuell guten Lebens

mit den überindividuellen Fragen der Moral. Dies arbeitet z.B. Seel (1999) heraus. Denn Bedin-

gungen, die bestimmte Formen guten Lebens möglich oder unmöglich machen, sind sehr wohl

moralisch relevant und daher der ethischen Reflexion zugänglich. So verringert eine stark einge-

schränkte Handlungsfreiheit etwa die Chancen auf ein gelingendes Leben. In diesem mittelbaren

Sinne werden unten Fragen des guten Lebens auch aus ethischer Perspektive aufgegriffen.

https://doi.org/10.14361/9783839469521-060 - am 14.02.2026, 11:52:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469521-060
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


4. Ethik technischer Fiktionen 237

relevant,wie siemit kollektiven Lebensformen in Verbindung stehen.Und diese Verbin-

dung ist gerade über Handlungen gegeben,was jedoch der deontologischen Perspektive

entspricht.Zweifellos liefert der individuelle Charakter einewichtigeGrundlage fürmo-

ralisches Handeln. Und auch erstrebenswertesmoralisches Handeln will motiviert sein.

Es kann daher durchaus nach den charakterlichen Grundlagen der Moral gefragt wer-

den und danach, wie diese ausgebildet werden. Charakter als Aufgabe der Erziehung

und Übung stand daher in der Nikomachischen Ethik im Zentrum und wurde vor einigen

Jahren von Sloterdijk noch einmal in den Fokus gerückt (Sloterdijk, 2009a).14 Allerdings

lässt sich darüber nochnicht erklären,welcheErziehung,welcheÜbungen, jawelcheTu-

genden und Charaktermerkmale als moralisch gut zu bezeichnen sind. Da ich also auch

die tugendethischeDimensionprimärüberHandlungen indieMoral eingebunden sehe,

stelle ich die Deontologie ins Zentrum des hier gewählten Zugangs.

Deontologische Ansätze (2) basieren auf der Verallgemeinerbarkeit bzw. Universali-

sierbarkeit (Singer, 1975; Wimmer, 1980) von Handlungstypen. In historischer Sukzessi-

on lassen sich hier Smiths Modell des »impartial spectators«, Kants Konzept der Ver-

allgemeinerbarkeit moralischer Normen sowie Habermas’ und Apels Diskursethik als

einflussreiche Begründungsstrategien anführen. Smith bietet verschiedene Formulie-

rungen für die Perspektive des unparteiischen Beobachters an. An einer zentralen Stelle

heißt es (Smith, 1759/2004, S. 132–133):

The love and admiration which we naturally conceive for those whose character and

conduct we approve of, necessarily dispose us to desire to become ourselves the ob-

jects of the like agreeable sentiments, and to be as amiable and as admirable as those

whom we love and admire the most. Emulation, the anxious desire that we ourselves

should excel, is originally founded in our admiration of the excellence of others. Nei-

ther canwe be satisfiedwith beingmerely admired for what other people are admired.

Wemust at least believe ourselves to be admirable for what they are admirable. But, in

order to attain this satisfaction, we must become the impartial spectators of our own

character and conduct. We must endeavour to view them with the eyes of other peo-

ple, or as other people are likely to view them. When seen in this light, if they appear

to us as we wish, we are happy and contented.

Allerdings liefert Smith im Kern keine normative, sondern eine deskriptive Ethik, wie

bereits am vorangehenden Zitat deutlich wird. Dies führt zu gewissen Spannungen in

seinemWerk (Lohmann, 2005). Es ist weiterhin zu fragen, ob sein Zugang zu mensch-

lichen Emotionen bzw. Gefühlen heute noch als adäquat betrachtet werden kann. Trotz

dieser Schwierigkeiten wurde sein Modell des »impartial spectators« verschiedentlich

aus seinemdeskriptivenRahmenherausgelöst undnormativ interpretiert.15 Selbstwenn

jedoch Smiths Beobachter neu verortet wird, bleibt die Frage, wie sichergestellt werden

kann, dass die Perspektive wirklich »impartial« – bzw. unparteiisch genug – gegenüber

der betrachteten Handlung ist.

14 Bei Aristoteles finden sich die zugehörigen individuellen Dispositionen unter dem Begriff der he-

xis; im lateinisch geprägten Mittelalter wurden sie in der Übersetzung als habitus tradiert.

15 Etwa bei Nussbaum (1995), Lohmann (2005) und Tugendhat (2019, bes. S. 226–228, 282–309).

https://doi.org/10.14361/9783839469521-060 - am 14.02.2026, 11:52:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469521-060
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


238 Michael Kuhn: Technische Fiktionen

DaseinflussreichsteKriteriumfürdieVerallgemeinerbarkeit vonHandlungenfindet

sich bei Kant. Um eine Handlung zu prüfen, wird ihre »Maxime«, also das ihr zugrunde

gelegte Prinzip, daraufhin befragt, ob gewollt werden kann, dass diese als »allgemeines

Gesetz« gelte (GMS, AA 421). Dabei stellt sich jedoch die Frage, auf welcher Abstrakti-

onsebene eineMaxime anzusetzen ist.WerdenMaximen zu konkret gewählt, führt ihre

Verallgemeinerung zu absurden Konsequenzen; werden sie zu allgemein angesetzt, ha-

ben sie wenig mit der einzelnen Handlung zu tun. Meine Handlungsentscheidung »Ich

werdeMaschinenbau studieren.« ist ein Beispiel für eine zu konkreteMaxime. Ihre Ver-

allgemeinerung ist daher sehrunplausibel: Ichmüssewollenkönnen,dass esGesetzwer-

de, dass jede*r Maschinenbau studiert. Dagegen ist der Handlungsgrundsatz »Ich wer-

de tun, was ich will.« wohl zu allgemein angesetzt; er hat nichts mehr mit der konkre-

ten Handlung zu tun und seine Verallgemeinerung führt zudem zu Konsequenzen, die

unserenmoralischen Intuitionen widersprechen. Geeigneter wäre hier vermutlich: »Ich

werde meine Ausbildungsrichtung frei wählen.« Dabei stellt sich allerdings die Frage:

Wie lässt sich für eine bestimmte Handlung das angemessene Abstraktionsniveau fin-

den?Neben diesemProblem, bleibt Kants konkretes Vorgehen: Er sondert unmoralische

Maximen danach aus, dass dabei die Vernunft in einen Selbstwiderspruch gerät (Hüb-

ner, 2018, bes. S. 193–194) und verlässt sich darauf, dass dieser auch immer wahrgenom-

men wird. Dieses Vorgehen basiert allerdings auf einem idealistischen Menschen-und

Weltbild. Danach sind die moralischen Forderungen in einem überindividuellen »Reich

der Zwecke« (AA 433–434) angesiedelt und derMenschwird als Zwitterwesen aufgefasst,

das sowohl einer »Sinnenwelt« als auch einer »Verstandeswelt« bzw. einer »intelligiblen

Welt« angehört (AA 451–453), worin seine Freiheit und damit auch seine Moralität wur-

zelt: »Und so sind kategorische Imperative möglich, dadurch, daß die Idee der Freiheit

mich zu einemGliede einer intelligiblenWelt macht« (AA 454). Dies sind jedoch Vorstel-

lungen, die heute zumeist nicht mehr allgemein geteilt werden (Tugendhat, 2019, z.B.

S. 159–160).Darüber hinaus stehenbeiKant deutlichnegativePflichten imVordergrund,

was seinen Ansatz für eine Vielzahl an Fragestellungen ungeeignet erscheinen lässt (Tu-

gendhat, 2019, S. 149, 328).

Unter anderem um diesen Problemen zu begegnen, wird das Verallgemeinerungs-

prinzip bei Habermas – wenn man so will – aus der Vertikalen in die Horizontale ge-

kippt; Habermas spricht auch von einer »detranszendentalisierten« Vernunft (Haber-

mas, 2001). Er schlägt vor, die allgemeine Gültigkeit vonHandlungsregeln in realen Dis-

kursen zu prüfen.16 Die individuelle Vernunft ist somit nicht ihr eigenes Maß, sondern

andereMeinungen sollen intersubjektiv eingeholt undWidersprüche so aufgedecktwer-

den.Dabei sollen die geführtenDiskursemöglichst ideal sein. BeiHabermas geht damit

Moraltheorie in praktizierte Demokratie über. Aber auch dieses Vorgehen weist diver-

se Probleme auf. Es ist erstens fragwürdig, ob sich auch nur annähernd ideale Diskurse

für relevante Problemstellungen realisieren lassen, und damit auch, ob Habermas da-

mit überhaupt einenangemessenenPrüfstein fürdieRealität vorlegt.Weiterhin ist nicht

klar, wie sich feststellen lässt, ob ein gegebener Diskurs ideal ist. In einemweiteren Dis-

kurs? – Jedoch müsste auch dieser wieder auf seine Idealität überprüft werden, was zu

einem infiniten Regress führt. Zudem gibt es Situationen, in denen ein solcher Diskurs

16 Programmatisch ist diese Position etwa dargestellt in Habermas (1983).

https://doi.org/10.14361/9783839469521-060 - am 14.02.2026, 11:52:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469521-060
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


4. Ethik technischer Fiktionen 239

prinzipiell als nicht gangbarerWeg erscheint. Tugendhat (2019, S. 171–172) nennt das Bei-

spiel, dass in einer Beziehung eine Partner*in fremdgeht und abwägt, ob sie dies der an-

deren gestehen sollte.Was überwiegt hier: das Gewicht der Unwahrheit oder die Verlet-

zung der anderen Person?Dieses Problemwirdman schwerlich ethisch verallgemeinern

können, indemmaneinenDiskurs aller zwei–oder drei –relevantenPersonen vollzieht.

Zuletzt bleibt unklar, wann in einemDiskurs einemoralische Entscheidung als gerecht-

fertigt gelten kann: Bei einer Zustimmung von mehr als der Hälfte der Beteiligten, bei

einer Zwei-Drittel-Mehrheit oder nur bei Einstimmigkeit? Sollte Einstimmigkeit das

Ziel sein, muss man sich fragen: Gibt es nicht Situationen, in denen der »zwanglos[e]

Zwan[g] des besseren Argumentes«17 nicht alle gleichermaßen überzeugen kann?

4.1.3 Eine gemäßigte deontologische Position

Welche Konsequenzen ergeben sich nun aus der knappen Auseinandersetzung mit Ty-

pen ethischerTheoriebildung? Da die nachfolgende Ethik technischer Fiktionen auf de-

ontologischer Basis entwickelt wird, sind Handlungsgrundsätze der Gegenstandmora-

lischer Bewertung. Als moralisch angemessene Handlungsgrundsätze sollen dabei sol-

che aufgefasstwerden,welchedie je individuelle Perspektiveüberschreitenund sich ent-

sprechend verallgemeinern lassen.18 Dabei ist es nicht nötig, ein einheitliches Verallge-

meinerungsprinzip zu wählen. Die konkrete Verallgemeinerung betrachte ich als Um-

setzungsfrage und daher als abhängig vomEinzelfall.19 Ich schlage vor, in jedemFallmit

einemPerspektivenwechsel à la Smith zu beginnen, die entsprechendenUrteile aber im-

mer als fallibel aufzufassen. Einer fallibilistischen Position entsprechend können dann

reale Diskurse, wo immer diese möglich sind, herangezogen werden, um die Verallge-

meinerung zu überprüfen – ohne je sicher sein zu können, alle relevanten Perspektiven

und Aspekte berücksichtigt zu haben.

Weiterhin soll die klassische Deontologie auch auf die Einbeziehung von Zielen er-

weitert und damit teleologisch ergänzt werden. Löst man sich etwas von Kants Zugang,

ist es nicht mehr einsichtig, warum nicht auch bestimmte Zielsetzungen verallgemei-

nerungsfähig sein sollten. Dies ist kein ungewöhnlicher Zug. So lässt sich bereits seit

17 Dies ist eine klassische Wendung von Habermas. Ich habe sie hier aus der frühen Schrift Haber-

mas (1972/1995, S. 144) entnommen; sie findet sich jedoch ebenfalls an diversen anderen Stellen

in seinem Werk, z.B. in Habermas (2001, S. 79), wo damit auch die Brücke zur Sprachphilosophie

von Robert Brandom geschlagen wird.

18 Ein knapper Überblick über verschiedene Zugänge zum »moral point of view« findet sich bei Mis-

selhorn (2011).

19 Vor diesem Hintergrund mag die oben am Konsequentialismus geäußerte Kritik auch hier einge-

wendet werden: Wird damit nicht eine moralisch relevante Eigenschaft ausgelagert? – Ich meine:

nein. Beim Konsequentialismus wurde kritisiert, dass die Frage nach der konkreten Quantifizie-

rung sowie nach der Form der Zielfunktion innerhalb des Konsequentialismus nicht zu beantwor-

ten ist. Selbst rückwirkend kann dabei nicht gesagt werden: In diesem Fall habe ich mich in der

Wahl der Zielfunktion getäuscht, dennumdiese Täuschung feststellen zu können,müssen externe

Qualitätskriterien bereitstehen; und diese kann der Konsequentialismus selbst nicht liefern. Beim

hier zugrunde gelegten fallibilistischenVerallgemeinerungskonzept kannmandagegen sehrwohl

sagen: Ich habe mich bei der Verallgemeinerung getäuscht – nämlich dann, wenn deutlich wird,

dass relevante Perspektiven vernachlässigt wurden.

https://doi.org/10.14361/9783839469521-060 - am 14.02.2026, 11:52:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469521-060
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

