234

Michael Kuhn: Technische Fiktionen

als denen des Messers, bei dem die Nutzerinnen und Nutzer deutlich mehr Interpreta-
tionsspielraum und Einflussmdglichkeiten haben. Trotzdem lassen sich sowohl an das
Messer als auch an die Guillotine etwa die Werte der »Funktionsfihigkeit« und »Wirt-
schaftlichkeit« (Verein Deutscher Ingenieure, 1991/2000) anlegen. Sowohl eine Guillotine
als auch ein Messer konnen also gut oder schlecht gestaltet werden. Dieses Spannungs-
verhiltnis aus im engeren Sinne technischen und im weiteren Sinne gesellschaftlichen
Werten ist im Folgenden stets mit zu bedenken.

In jedem Fall ist Technik nicht wertfrei: Werte beeinflussen bereits vielfach die Ge-
staltung neuer Techniken. Das technische Gestalten wurde im letzten Kapitel jedoch als
fiktionaler Prozess rekonstruiert. Vor diesem Hintergrund stellt sich die Frage, welches
neue Licht anhand der Fiktionsperspektive auf die Technikethik geworfen werden kann.
Diesist das zentrale Thema dieses Kapitels. Dabei sei gleich vorweggenommen: Nicht die
gesamte Technikethik kann auf eine Ethik des Gestaltens reduziert werden. Trotzdem —
so die These - erlaubt der fiktionale Zugang eine biindige Formulierung einer Gestal-
tungsethik. Bevor diese im Detail entwickelt wird, miissen jedoch einige Vorklirungen
erfolgen.

4.1.2 Begriffe und Positionen der Ethik

Moralisch sollen Aussagen mit normativem Gehalt heiflen. Solche Aussagen lassen sich
immer in die Form von »Soll«-, »Muss-«, »Darf nicht«-oder »Kann nicht«-Sitzen brin-
gen bzw. in die Form »... ist gut« oder »... ist schlecht« — sprachliche Strukturen, die in
nahezu allen Sprachen zu finden sind (Tugendhat, 2019, S. 35-36, 40—48). Eine Moral ist
ein System von solchen normativen Aussagen. Es wird hier also von einem formalen Be-
griff der Moral ausgegangen. Dieser beinhaltet noch keine Aussage dariiber, was konkret
gut oder schlecht sein soll. »Ethik« méchte ich fiir die Reflexion der Moral verwenden;
Ethik ist damit gleichbedeutend mit »Moralphilosophie«. Dariiber hinaus befasst sich
die Metaethik mit der grundlegenden Bedeutung ethischer Begriffe und Konzepte.’
Damit ist »eine Moral« jedoch noch nicht ausreichend bestimmt. Ich méchte darun-
ter weiterhin nur Normensysteme verstehen, deren Gegenstand menschliches Verhal-
ten ist und die mit dem Anspruch auf unbedingte Geltung auftreten.’® Die Einschrin-
kung auf menschliches Verhalten — oder Handeln in einem emphatischen Sinne - soll
Ereignisse oder Begebenheiten ausschlief3en, die sich keinen Akteurinnen oder Akteu-
ren zuschreiben lassen. Eine Uberschwemmung etwa oder ein Vulkanausbruch mégen
als »nicht gut« oder »schlecht« bezeichnet werden, jedoch ist diese Rede nicht mora-
lisch zu verstehen, da sich hier keine Handelnden ausmachen lassen. »Unbedingtheit«
meint, dass die moralischen Regeln keinem direkten Zweck- Mittel- Schema folgen, also

9 In etwa dieser Weise verwenden diverse Autorinnen und Autoren die Begriffe, bspw. auch Hastedt
(1994, S. 54—60, bes. 57), Hiibner (2018, S. 13—21) und Tugendhat (2019, S. 3239, bes. 39), auf die ich
mich im Folgenden verstarkt beziehe.

10 Ichfolgedarin grundsitzlich Hiibner (2014a) und Hiibner (2018, S. 13—17). Mit Blick auf Themen wie
die Maschinen-(Misselhorn, 2018) und Roboterethik (Loh, 2019) lieRRe sich ggf. die Einschrankung
auf menschliches Verhalten noch einmal hinterfragen; fir meine Zwecke ist diese Formulierung je-
doch durchaus geeignet.

hittps://dol. 14.02.2026, 11:52:08. /del -[@



https://doi.org/10.14361/9783839469521-060
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

4, Ethik technischer Fiktionen

nicht rein instrumentell sind, und nicht auf konkrete Orte oder Zeiten verweisen. Aller-
dings ist hier »Unbedingtheit« nicht mit »Universalitit« zu verwechseln. Es gibt Mora-
len, die nur in einem bestimmten Giiltigkeitsbereich greifen, etwa moralische Regeln,
die sich an bestimmte Berufsgruppen richten: an Arztinnen und Arzte, Journalisten und
Journalistinnen, Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler oder Techniker und Techni-
kerinnen. Die entsprechenden Regeln beanspruchen nur dann Giiltigkeit, wenn man in
ihren Zustindigkeitsbereich fillt, also etwa Techniker*in ist. Dann sollen sie jedoch wie-
der mit dem Anspruch der Unbedingtheit auftreten, d.h., ist man Techniker*in, soll die
Moral der Technik unbedingt gelten.

Die vielleicht zentralste Unterscheidung der Metaethik ist die Bestimmung des Ge-
genstandes moralischer Aussagen. Salopp formuliert: Worum geht es iiberhaupt in der
Ethik? Geht es darum, was gute Charaktereigenschaften sind (1), was eine gute Hand-
lung ist (2) oder was gute Handlungsfolgen sind (3)? Dies entspricht der Unterteilung
in Tugendethik (1), Deontologie (2) und Konsequentialismus (3). Hier soll eine deonto-
logische Position eingenommen werden. Zur grundsitzlichen Begriindung wird auf ein
Ausschlussprinzip zuriickgegriffen, d.h. es soll zuerst begriindet werden, warum (1) und
(3) nicht herangezogen werden.

Der Konsequentialismus (3) basiert in seinen verbreiteten Ausprigungen darauf,
Konsequenzen zu quantifizieren; und nur so mochte ich die Bezeichnung hier verstehen.
Die populirste Spielart des Konsequentialismus ist der Utilitarismus; hierfiir miissen, je
nach Variante, die Auswirkungen auf das kollektive »Gliick« bzw. die kollektive »Zufrie-
denheit«oder die allgemeine »Priferenzenerfiillung« quantifiziert werden; es ist danach
moralisch geboten, was die jeweilige Zielfunktion maximiert. In einer anderen konse-
quentialistischen Ethik, dem sogenannten negativen Utilitarismus oder Prioritarismus,
geht es dagegen darum, negative Auswirkungen zu quantifizieren und die zugehdorige
Zielfunktion zu minimieren." Dabei weisen alle Spielarten des Konsequentialismus
drei fundamentale Probleme auf: zum Handlungszeitpunkt sind die Konsequenzen
hiufig noch nicht absehbar (i) und selbst fiir bekannte Auswirkungen bleibt es unklar,
wie sich sehr heterogene Phinomene einheitlich quantifizieren lassen (ii). Zudem ist
die Form der Zielfunktion selbst ganz entscheidend fiir das Bewertungsergebnis; diese
Frage ist jedoch selbst keiner konsequentialistischen Bewertung zuginglich (iii). (i)
baut auf dem Konzept der offenen Zukunft auf. Wire (i) jedoch das einzige Problem,
wiirde der Konsequentialismus sich lediglich schlecht fiir Ex-ante- Bewertungen eignen,
konnte aber weiterhin herangezogen werden, wenn es riickblickend darum geht, ver-
schiedene Handlungen zu vergleichen. Wobei auch hierbei das Problem vorliegt, dass
fiir Einzelhandlungen dann lediglich die Konsequenzen der ausgefithrten Handlung
vorliegen, jedoch nicht fiir die Alternativen, die gerade nicht ausgefithrt wurden. Aber
selbst angenommen, fiir eine Handlungssituation wiren verschiedene Folgen eindeutig
gegeben, so stellte sich immer noch die Frage, wie sehr unterschiedliche Konsequenzen

1 In der Technikethik wird diese Position von Giinter Ropohl (1996b) vertreten. Das Prinzip wurde
zum ersten Mal explizit von Popper in der sechsten Endnote zum fiinften Kapitel seiner Open So-
ciety formuliert: »| suggest [...] to replace the utilitarian formula >Aim at the greatest amount of
happiness for the greatest number, or briefly, sMaximize happinesss, by the formula >The least
amount of avoidable suffering for all, or briefly, sMinimize suffering<.« (Popper, 1945/2011, S. 548)

hittps://dol. 14.02.2026, 11:52:08. /del -[@

235


https://doi.org/10.14361/9783839469521-060
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

236

Michael Kuhn: Technische Fiktionen

auf ein einheitliches quantitatives Mafd zu bringen sind (ii). Zuletzt bleibt auch bei
einer gegebenen Quantifizierungsskala unklar, wie die Zielfunktion auszusehen hat,
wie also die Anteile aggregiert werden (iii). Betrachte ich in einem utilitaristischen
Modell nur Personen — keine anderen Lebewesen oder die Natur — und kenne fiir diese
Personen ein geeignetes Gliicksmaf}, muss ich trotzdem entscheiden: Soll die Gliicks-
summe maximiert werden? — Dies hitte die Konsequenz, dass mehr Menschen auch das
Summenmaf steigern. Es wire danach geboten, die Anzahl an Menschen zu erhohen.
Oder geht es lediglich darum, das »Durchschnittsgliick« zu steigern? Hierfiir miisste
die Summe dann noch durch die Anzahl an Personen geteilt werden. Zudem sind nicht
nur lineare Mafle denkbar; gerade nichtlineare Summierungsregeln kdnnen etwa dem
Prinzip des abnehmenden Grenznutzens Rechnung tragen. Selbst bei einer gegebenen
Skala bleiben also weitere Fragen der Verrechnung offen. Und sowohl die Frage der Skala
(ii) als auch die Frage der konkreten Berechnung (iii) wirkt sich auf das Ergebnis aus,
beide sind somit moralisch relevant, konnen aber innerhalb des Konsequentialismus
nicht adressiert werden, denn sonst wiirde eine Skalen-Skala benétigt usw. Es droht
also ein infiniter Regress. Aus diesen, hier nur knapp skizzierten Griinden wird nicht
auf den Konsequentialismus zuriickgegriffen.

Vom Konsequentialismus soll die Teleologie unterschieden werden, obwohl beide
Begriffe hiufig synonym verwendet werden.' Dies scheint mir sinnvoll, da sich gesetzte
Ziele (telos = Ziel) durchaus von eintretenden oder eingetretenen Konsequenzen unter-
scheiden konnen. Aus einer prospektiven Sicht lisst sich iitberhaupt nur sinnvoll iiber
Ziele sprechen; tatsichliche Konsequenzen lassen sich iiblicherweise erst retrospektiv
beurteilen. Und es ist dufderst hiufig der Fall, dass sich die Handlungsergebnisse von
den intendierten Handlungsfolgen unterscheiden. In diesem Sinne spricht etwa Peter
Janich davon, »daf nicht jedes richtige Handeln auch zum Erfolg fithrt.« So ist es denk-
bar, dass ein Arzt korrekt gehandelt habe, sich jedoch trotzdem »kein Heilerfolg« einstel-
le (Janich, 2001, S. 36). In diesem Beispiel weicht also das Handlungsziel — der Heilerfolg
— vom tatsichlichen Ergebnis ab. Und dies lisst sich verallgemeinern: Fiir tatsichliche
Konsequenz spielen immer viele weitere Faktoren eine Rolle, die nicht in der Macht des
oder der Handelnden stehen. Es gibt daher dufierst viele Situationen, in denen sinnvoll
iiber den Wert von Zielen gesprochen werden kann, die Konsequenzen jedoch nicht —
oder noch nicht - vorliegen.

Ein tugendethischer Zugang (1) legt den Fokus auf das Thema des guten Menschen
bzw. guter Charaktereigenschaften. Tugenden sind daher auf einem héheren Abstrakti-
onsniveau angesiedelt als konkrete Handlungsregeln. Die Moral bezieht sich allerdings
immer auf Kollektive.” Alle Charaktereigenschaften sind daher nur insofern moralisch

12 Eine analoge Unterscheidung trifft z.B. auch Fenner (2008, S. 128-131).

13 Ichsehehierersteinmal von dersogenannten prudentiellen Perspektive derindividuellen Lebens-
kunstab (Fenner, 2008, S. 9—11). Dieses Thema ist dufRerst wichtig, jedoch nicht unmittelbar Gegen-
stand der Ethik. Allerdings berlhren sich zweifellos manche Fragen des individuell guten Lebens
mit den iberindividuellen Fragen der Moral. Dies arbeitet z.B. Seel (1999) heraus. Denn Bedin-
gungen, die bestimmte Formen guten Lebens méoglich oder unméglich machen, sind sehr wohl
moralisch relevant und daher der ethischen Reflexion zugénglich. So verringert eine stark einge-
schrankte Handlungsfreiheit etwa die Chancen auf ein gelingendes Leben. In diesem mittelbaren
Sinne werden unten Fragen des guten Lebens auch aus ethischer Perspektive aufgegriffen.

hittps://dol. 14.02.2026, 11:52:08. /del -[@



https://doi.org/10.14361/9783839469521-060
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

4, Ethik technischer Fiktionen

relevant, wie sie mit kollektiven Lebensformen in Verbindung stehen. Und diese Verbin-
dung ist gerade itber Handlungen gegeben, was jedoch der deontologischen Perspektive
entspricht. Zweifellos liefert der individuelle Charakter eine wichtige Grundlage fiir mo-
ralisches Handeln. Und auch erstrebenswertes moralisches Handeln will motiviert sein.
Es kann daher durchaus nach den charakterlichen Grundlagen der Moral gefragt wer-
den und danach, wie diese ausgebildet werden. Charakter als Aufgabe der Erziehung
und Ubung stand daher in der Nikomachischen Ethik im Zentrum und wurde vor einigen
Jahren von Sloterdijk noch einmal in den Fokus geriicke (Sloterdijk, 2009a)." Allerdings
lisst sich dariiber noch nicht erkliren, welche Erziehung, welche Ubungen, ja welche Tu-
genden und Charaktermerkmale als moralisch gut zu bezeichnen sind. Da ich also auch
die tugendethische Dimension primir iiber Handlungen in die Moral eingebunden sehe,
stelle ich die Deontologie ins Zentrum des hier gewihlten Zugangs.

Deontologische Ansitze (2) basieren auf der Verallgemeinerbarkeit bzw. Universali-
sierbarkeit (Singer, 1975; Wimmer, 1980) von Handlungstypen. In historischer Sukzessi-
on lassen sich hier Smiths Modell des »impartial spectators«, Kants Konzept der Ver-
allgemeinerbarkeit moralischer Normen sowie Habermas’ und Apels Diskursethik als
einflussreiche Begriindungsstrategien anfithren. Smith bietet verschiedene Formulie-
rungen fur die Perspektive des unparteiischen Beobachters an. An einer zentralen Stelle
heifst es (Smith, 1759/2004, S. 132-133):

The love and admiration which we naturally conceive for those whose character and
conduct we approve of, necessarily dispose us to desire to become ourselves the ob-
jects of the like agreeable sentiments, and to be as amiable and as admirable as those
whom we love and admire the most. Emulation, the anxious desire that we ourselves
should excel, is originally founded in our admiration of the excellence of others. Nei-
ther can we be satisfied with being merely admired for what other people are admired.
We must at least believe ourselves to be admirable for what they are admirable. But, in
order to attain this satisfaction, we must become the impartial spectators of our own
character and conduct. We must endeavour to view them with the eyes of other peo-
ple, or as other people are likely to view them. When seen in this light, if they appear
to us as we wish, we are happy and contented.

Allerdings liefert Smith im Kern keine normative, sondern eine deskriptive Ethik, wie
bereits am vorangehenden Zitat deutlich wird. Dies fithrt zu gewissen Spannungen in
seinem Werk (Lohmann, 2005). Es ist weiterhin zu fragen, ob sein Zugang zu mensch-
lichen Emotionen bzw. Gefithlen heute noch als adiquat betrachtet werden kann. Trotz
dieser Schwierigkeiten wurde sein Modell des »impartial spectators« verschiedentlich
aus seinem deskriptiven Rahmen herausgeldst und normativ interpretiert.” Selbst wenn
jedoch Smiths Beobachter neu verortet wird, bleibt die Frage, wie sichergestellt werden
kann, dass die Perspektive wirklich »impartial« — bzw. unparteiisch genug — gegeniiber
der betrachteten Handlung ist.

14 Bei Aristoteles finden sich die zugehorigen individuellen Dispositionen unter dem Begriff der he-
xis; im lateinisch gepriagten Mittelalter wurden sie in der Ubersetzung als habitus tradiert.
15 Etwa bei Nussbaum (1995), Lohmann (2005) und Tugendhat (2019, bes. S. 226—228, 282—309).

hittps://dol. 14.02.2026, 11:52:08. /del -[@

237


https://doi.org/10.14361/9783839469521-060
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

238

Michael Kuhn: Technische Fiktionen

Daseinflussreichste Kriterium fiir die Verallgemeinerbarkeit von Handlungen findet
sich bei Kant. Um eine Handlung zu priifen, wird ihre »Maxime, also das ihr zugrunde
gelegte Prinzip, daraufhin befragt, ob gewollt werden kann, dass diese als »allgemeines
Gesetz« gelte (GMS, AA 421). Dabei stellt sich jedoch die Frage, auf welcher Abstrakti-
onsebene eine Maxime anzusetzen ist. Werden Maximen zu konkret gewihlt, fithrt ihre
Verallgemeinerung zu absurden Konsequenzen; werden sie zu allgemein angesetzt, ha-
ben sie wenig mit der einzelnen Handlung zu tun. Meine Handlungsentscheidung »Ich
werde Maschinenbau studieren.« ist ein Beispiel fiir eine zu konkrete Maxime. Ihre Ver-
allgemeinerung ist daher sehr unplausibel: Ich miisse wollen kdnnen, dass es Gesetz wer-
de, dass jede*r Maschinenbau studiert. Dagegen ist der Handlungsgrundsatz »Ich wer-
de tun, was ich will.« wohl zu allgemein angesetzt; er hat nichts mehr mit der konkre-
ten Handlung zu tun und seine Verallgemeinerung fithrt zudem zu Konsequenzen, die
unseren moralischen Intuitionen widersprechen. Geeigneter wire hier vermutlich: »Ich
werde meine Ausbildungsrichtung frei wihlen.« Dabei stellt sich allerdings die Frage:
Wie lasst sich fiir eine bestimmte Handlung das angemessene Abstraktionsniveau fin-
den? Neben diesem Problem, bleibt Kants konkretes Vorgehen: Er sondert unmoralische
Maximen danach aus, dass dabei die Vernunft in einen Selbstwiderspruch gerit (Hiib-
ner, 2018, bes. S. 193-194) und verldsst sich darauf, dass dieser auch immer wahrgenom-
men wird. Dieses Vorgehen basiert allerdings auf einem idealistischen Menschen-und
Weltbild. Danach sind die moralischen Forderungen in einem tiberindividuellen »Reich
der Zwecke« (AA 433-434) angesiedelt und der Mensch wird als Zwitterwesen aufgefasst,
das sowohl einer »Sinnenwelt« als auch einer »Verstandeswelt« bzw. einer »intelligiblen
Welt« angehort (AA 451-453), worin seine Freiheit und damit auch seine Moralitit wur-
zelt: »Und so sind kategorische Imperative moglich, dadurch, daf die Idee der Freiheit
mich zu einem Gliede einer intelligiblen Welt macht« (AA 454). Dies sind jedoch Vorstel-
lungen, die heute zumeist nicht mehr allgemein geteilt werden (Tugendhat, 2019, z.B.
S. 159-160). Dariiber hinaus stehen bei Kant deutlich negative Pflichten im Vordergrund,
was seinen Ansatz fiir eine Vielzahl an Fragestellungen ungeeignet erscheinen lisst (Tu-
gendhat, 2019, S. 149, 328).

Unter anderem um diesen Problemen zu begegnen, wird das Verallgemeinerungs-
prinzip bei Habermas — wenn man so will — aus der Vertikalen in die Horizontale ge-
kippt; Habermas spricht auch von einer »detranszendentalisierten« Vernunft (Haber-
mas, 2001). Er schligt vor, die allgemeine Giiltigkeit von Handlungsregeln in realen Dis-
kursen zu priifen.” Die individuelle Vernunft ist somit nicht ihr eigenes Maf, sondern
andere Meinungen sollen intersubjektiv eingeholt und Widerspriiche so aufgedeckt wer-
den. Dabei sollen die gefithrten Diskurse moglichst ideal sein. Bei Habermas geht damit
Moraltheorie in praktizierte Demokratie iiber. Aber auch dieses Vorgehen weist diver-
se Probleme auf. Es ist erstens fragwiirdig, ob sich auch nur annihernd ideale Diskurse
fiir relevante Problemstellungen realisieren lassen, und damit auch, ob Habermas da-
mit itberhaupt einen angemessenen Priifstein fir die Realitit vorlegt. Weiterhin ist nicht
klar, wie sich feststellen lisst, ob ein gegebener Diskurs ideal ist. In einem weiteren Dis-
kurs? — Jedoch miisste auch dieser wieder auf seine Idealitit iiberpriift werden, was zu
einem infiniten Regress fithrt. Zudem gibt es Situationen, in denen ein solcher Diskurs

16  Programmatisch ist diese Position etwa dargestellt in Habermas (1983).

hittps://dol. 14.02.2026, 11:52:08. /del -[@



https://doi.org/10.14361/9783839469521-060
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

4, Ethik technischer Fiktionen

prinzipiell als nicht gangbarer Weg erscheint. Tugendhat (2019, S. 171-172) nennt das Bei-
spiel, dass in einer Beziehung eine Partner*in fremdgeht und abwigt, ob sie dies der an-
deren gestehen sollte. Was itberwiegt hier: das Gewicht der Unwahrheit oder die Verlet-
zung der anderen Person? Dieses Problem wird man schwerlich ethisch verallgemeinern
kénnen, indem man einen Diskurs aller zwei — oder drei — relevanten Personen vollzieht.
Zuletzt bleibt unklar, wann in einem Diskurs eine moralische Entscheidung als gerecht-
fertigt gelten kann: Bei einer Zustimmung von mehr als der Hilfte der Beteiligten, bei
einer Zwei- Drittel- Mehrheit oder nur bei Einstimmigkeit? Sollte Einstimmigkeit das
Ziel sein, muss man sich fragen: Gibt es nicht Situationen, in denen der »zwanglos[e]
Zwan[g] des besseren Argumentes«' nicht alle gleichermafen iiberzeugen kann?

41.3 Eine gemaBigte deontologische Position

Welche Konsequenzen ergeben sich nun aus der knappen Auseinandersetzung mit Ty-
pen ethischer Theoriebildung? Da die nachfolgende Ethik technischer Fiktionen auf de-
ontologischer Basis entwickelt wird, sind Handlungsgrundsitze der Gegenstand mora-
lischer Bewertung. Als moralisch angemessene Handlungsgrundsitze sollen dabei sol-
che aufgefasst werden, welche die je individuelle Perspektive iiberschreiten und sich ent-
sprechend verallgemeinern lassen.” Dabei ist es nicht nétig, ein einheitliches Verallge-
meinerungsprinzip zu wihlen. Die konkrete Verallgemeinerung betrachte ich als Um-
setzungsfrage und daher als abhingig vom Einzelfall.” Ich schlage vor, in jedem Fall mit
einem Perspektivenwechsel 4 la Smith zu beginnen, die entsprechenden Urteile aber im-
mer als fallibel aufzufassen. Einer fallibilistischen Position entsprechend kénnen dann
reale Diskurse, wo immer diese moglich sind, herangezogen werden, um die Verallge-
meinerung zu itberpriifen — ohne je sicher sein zu kénnen, alle relevanten Perspektiven
und Aspekte beriicksichtigt zu haben.

Weiterhin soll die klassische Deontologie auch auf die Einbeziehung von Zielen er-
weitert und damit teleologisch erginzt werden. Lost man sich etwas von Kants Zugang,
ist es nicht mehr einsichtig, warum nicht auch bestimmte Zielsetzungen verallgemei-
nerungsfihig sein sollten. Dies ist kein ungewdhnlicher Zug. So lisst sich bereits seit

17 Dies ist eine klassische Wendung von Habermas. Ich habe sie hier aus der frithen Schrift Haber-
mas (1972/1995, S.144) entnommen; sie findet sich jedoch ebenfalls an diversen anderen Stellen
in seinem Werk, z.B. in Habermas (2001, S. 79), wo damit auch die Briicke zur Sprachphilosophie
von Robert Brandom geschlagen wird.

18 Ein knapper Uberblick iiber verschiedene Zuginge zum »moral point of view« findet sich bei Mis-
selhorn (2011).

19 Vordiesem Hintergrund mag die oben am Konsequentialismus gedufierte Kritik auch hier einge-
wendet werden: Wird damit nicht eine moralisch relevante Eigenschaft ausgelagert?— Ich meine:
nein. Beim Konsequentialismus wurde kritisiert, dass die Frage nach der konkreten Quantifizie-
rung sowie nach der Form der Zielfunktion innerhalb des Konsequentialismus nicht zu beantwor-
ten ist. Selbst riickwirkend kann dabei nicht gesagt werden: In diesem Fall habe ich mich in der
Wabhl der Zielfunktion getauscht, denn um diese Tauschung feststellen zu kdnnen, miissen externe
Qualititskriterien bereitstehen; und diese kann der Konsequentialismus selbst nicht liefern. Beim
hierzugrunde gelegten fallibilistischen Verallgemeinerungskonzept kann man dagegen sehr wohl
sagen: Ich habe mich bei der Verallgemeinerung getduscht — namlich dann, wenn deutlich wird,
dass relevante Perspektiven vernachldssigt wurden.

hittps://dol. 14.02.2026, 11:52:08. /del -[@

239


https://doi.org/10.14361/9783839469521-060
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

