
9

Einleitung

Die These dieser Arbeit ist, dass die digitale Welt schlüssig und produk-
tiv als symbolische Form beschrieben werden kann.

Diese These bezieht sich offensichtlich auf die Kulturphilosophie von 
Ernst Cassirer, dem Begründer des Begriffs der symbolischen Form, und 
führt den Diskurs über das Digitale in die Kulturphilosophie ein. Bevor 
ich auf die Einzelheiten der in dieser Arbeit vertretenen und argumen-
tierten Thesen eingehe, ist es notwendig, eine erste und grundlegende 
Frage zu beantworten: Warum ist es für die Analyse des Komplexes von 
Praktiken, Technologien und Ideen, die die heutige digitale Kultur prä-
gen, fruchtbar, sich der idealistischen und transzendentalen Philosophie 
Cassirers zuzuwenden? Seine Philosophie der symbolischen Formen ent-
stammt einer Tradition – der des Neukantianismus und des deutschen 
Idealismus –, die heute nicht unmittelbar als relevant für das Verständnis, 
die Kritik und die Definition des Digitalen angesehen wird. Sowohl in 
der Philosophie als auch in der Medientheorie wird der spinozistischen 
Tradition (z.B. Affective Turn und Affekttheorie), der leibnizschen und 
frühneuzeitlichen Tradition (z.B. für eine Genealogie des Digitalen), der 
Kritischen Theorie und den zeitgenössischen Linien des Neomaterialis-
mus und des ökologischen Paradigmas mehr Interesse und Aufmerksam-
keit geschenkt. Obwohl in dieser Studie einige Autorinnen und Autoren 
aus diesen Traditionen berücksichtigt werden, ist der Ausgangspunkt 
bzw. der philosophische Horizont, aus bzw. vor dem sich meine Unter-
suchung entwickelt, daher nicht nur ungewöhnlich, sondern kann auf 
den ersten Blick auch als anachronistisch, als nicht mehr zeitgemäß emp-
funden werden. Es ist legitim, sich zu fragen, ob eine Philosophie wie die 
cassirersche, die im Kern eine Systematik der Kultur anstrebt und eine 
universale Ebene der geistigen Funktionen zu beschreiben versucht, in 
der gegenwärtigen philosophischen Debatte und in der digitalen Kultur 
überhaupt bestehen kann – und wenn ja wie. Und doch treibt die vor-
liegende Arbeit die Vorstellung an, dass gerade dieses Streben nach einer 
systematischen Philosophie der Kultur einen originellen Bezugspunkt 
darstellt für ein neues Verständnis des Digitalen als kulturelle Welt. Von 
Cassirers Philosophie werde ich mir nicht nur ihr originellstes konzep-
tuelles Werkzeug, die symbolische Form, sondern auch den methodi-
schen Rahmen leihen.

Mit Hilfe der cassirerschen Philosophie eröffnet sich ein alternativer 
theoretischer Raum, der es erlaubt, die digitale Welt durch eine neue Per-
spektive zu interpretieren, und der flexible, aber strikte begriffliche Sche-
mata bietet: Es geht darum, eine kulturphilosophische und methodische 
Herangehensweise zu definieren, die in der Lage ist, die metamorphische 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-9 - am 19.01.2026, 21:30:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10

Dynamik der digitalen Welt sowie die Kontinuität und Diskontinuität 
des Digitalen im Hinblick auf andere kulturelle Formen zu berücksich-
tigen. Es ist folglich von Interesse, kurz und bündig zu erklären, welche 
Aspekte der cassirerschen Philosophie als bedeutsamste angesehen wer-
den und warum diese für eine Analyse der digitalen Welt sinnvoll heran-
gezogen werden können.

Die cassirersche Philosophie ist in einem Doppelstrang mit der kanti-
schen Philosophie und deren Marburger Interpretation verbunden und 
sie bleibt – trotz ihrer konstanten Horizonterweiterung – dieser treu. Die 
transzendentale Methode nimmt in Cassirers Arbeit eine grundlegende 
und systematische Rolle ein und sein Programm über die Philosophie der 
Kultur ist nur verständlich, wenn man die Erneuerung des kantischen 
Idealismus und der kantischen Kategorien berücksichtigt.

Von der Marburger Schule und vor allem von ihrem Hauptvertreter 
Hermann Cohen beeinflusst, zielt Cassirers philosophisches Programm 
auf eine Historisierung des kantischen a priori, d.h. auf eine Dynami-
sierung der kategorialen Ebene, sodass das a priori nicht mehr als eine 
»Konstellation der Fixsterne«1 verstanden werden kann, in der die For-
men und Inhalte des Denkens unabhängig vom menschlichen Werden 
und seiner Geschichte sind. Stattdessen erhalten die Kategorien und 
das a priori eine geschichtliche Ebene, die sie plastisch und durchlässig 
macht. Es ist daher unmöglich und führt notwendig zu Fehlern, ein festes 
und geschlossenes Kategoriensystem bestimmen zu wollen, weil »neue 
Probleme werden neue Voraussetzungen erforderlich machen«.2 Das a 
priori weicht der immanenten und geschichtlichen Ebene des Wissens 
nicht aus, sondern es ist von ihr durchdrungen und wird als Funktion, 
innerhalb derer die Gegenstände und die Erfahrungsinhalte bedeutsam 
werden, verstanden.

Cassirers Überlegungen über das Transzendentale durchbrechen die 
Grenzen der Erkenntnistheorie,3 um in die Analyse anderer kultureller 
Produkte wie Sprache, Mythos, Religion und Kunst zu fließen. Diese 

1	  	Giulio Preti, »L’ontologia della regione ›natura‹ nella fisica newtoniana«, in: 
Mario Dal Pra (Hg.), Saggi filosofici, Bd. I, Firenze: La Nuova Italia 1976, 
S. 415.

2	  	Dies ist genau der Ausgangspunkt der von Hermann Cohen in der Logik 
der reinen Erkenntnis eingeleiteten neokantianischen Reform.

3	  	Cohens größte Leistung für die neokantianische Philosophie ist eben diese 
Historisierung der kategoriale Ebene und des a priori gewesen, aber diese 
Erneuerung bleibt bei ihm immer innerhalb der Grenzen des Erkenntnispro-
blems. Durch die Erweiterung der transzendentalen Frage in Bezug auf an-
dere, nämlich kulturelle Fakten neben dem Faktum der Wissenschaft macht 
Cassirer einen grundlegenden Schritt über seinen Lehrer Cohen hinaus und 
tritt in eine neue Phase seiner Philosophie ein, die in die Philosophie der sym-
bolischen Formen und das Projekt einer Philosophie der Kultur mündet.

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748965671-9 - am 19.01.2026, 21:30:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


11

Grenzüberschreitung – erklärt Cassirer – bedeutet, dass: »die koperni-
kanische Drehung, mit der Kant begonnen hat, einen neuen und erwei-
terten Sinn an[nimmt]. Sie greift mit gleichem Grund und Recht auf jede 
Richtung und auf jedes Prinzip geistiger Gestaltung über«.4

Es ist eine Befreiung des a priori und der kategorialen Ebene, die Cas-
sirer vornimmt, ohne die transzendentale Methode zu verraten, die als 
methodologischer Minimalpunkt bestehen bleibt.

Das Problem der Gründung der verschiedenen Formen der Weltge-
staltung bleibt dabei als Grundproblem der Philosophie der symboli-
schen Formen bestehen: »Anfangen mit einem Faktum, um nach der 
Möglichkeit dieses Faktums zu fragen«,5 dies ist im Grunde der Auftrag 
der transzendentalen Methode. Diese neue und dynamisierte Perspektive 
auf das Transzendentale stellt sich – für die Philosophie der Kultur – als 
sehr fruchtbar dar, weil sie eine selbstständige Analyse jeder kulturellen 
Sphäre erlaubt. Jeder menschliche Modus der Welterzeugung – wie z. B. 
die Sprache, der Mythos, die Kunst und jetzt die digitale Welt – kann in-
nerhalb dieses Horizonts als autonome und eigene Form der Sinngebung 
verstanden werden, die unabhängig und nicht hierarchisch zu den ande-
ren Formen steht, aber gleichzeitig organisch an die symbolische Grund-
haltung gebunden ist. Die symbolische Funktion, die nichts anderes als 
die Funktion der Formgebung ist, muss als eine transzendentale – nicht 
substanzielle – Funktion verstanden werden; wir stehen hier nämlich im 
Kontext einer kritischen Philosophie, die das Primat der Funktion vor 
dem Gegenstand setzt.6 Dieses Primat begründet eine pluralistische und 
relationale Idee der Kultur, innerhalb derer jeder kulturelle Ausdruck eine 
Form der Welterzeugung darstellt, die eine selbständige Begründung und 

4	  	Ernst Cassirer, Philosophie der symbolischen Formen, Bd. I, Die Sprache, 
Hamburg: Felix Meiner Verlag 2010, S. 8.

5	  	Ernst Cassirer, »Davoser Disputation zwischen Ernst Cassirer und Mar-
tin Heidegger«, in: Martin Heidegger, Kant und das Problem der Metaphy-
sik, Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann 1991, S. 294. »Ich bleibe bei 
der Kantischen Fragestellung des Transzendentalen stehen, wie sie Cohen 
immer wieder formuliert hat. Er sah das Wesentliche der transzendentalen 
Methode darin, daß diese Methode anfängt mit einem Faktum; nur hatte 
er diese allgemeine Definition: Anfangen mit einem Faktum, um nach der 
Möglichkeit dieses Faktums zu fragen, wieder verengt, indem er als das ei-
gentlich Fragwürdige immer wieder die mathematische Naturwissenschaft 
hinstellte. In dieser Einschränkung steht Kant nicht. Aber ich frage nach der 
Möglichkeit des Faktums Sprache. Wie kommt es, wie ist das denkbar, daß 
wir uns von Dasein zu Dasein in diesem Medium verständigen können? Wie 
ist es möglich, daß wir ein Kunstwerk als ein objektiv Bestimmtes, als ob-
jektiv Seiendes, als dieses Sinnvolle in seiner Ganzheit nun überhaupt sehen 
können? Diese Frage muß gelöst werden.« Ebd., S. 294–295.

6	  	Vgl. Cassirer, Philosophie der symbolischen Formen, Bd. I, S. 9.

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748965671-9 - am 19.01.2026, 21:30:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12

eigene Kategorien hat, welche einen Teil der Realität in Form bringen 
und in einem gewissen Sinn sogar erst ermöglichen.

Die symbolische Funktion – d.h. auch jede symbolische Form – ist krea
tiv, sie formiert ihre Gegenstände und die Erfahrung wird nur innerhalb 
dieses dynamischen symbolischen Rahmens signifikativ. In diesem Sinne 
stellt jede symbolischen Form eine eigene Richtung des Objektivierens dar, 
die eine eigene Form der Weltanschauung und des Weltverstehens mit sich 
bringt. Dieser Punkt ist für diese Arbeit entscheidend, weil er erlaubt, die 
Kontinuität der digitalen Formgebung mit den anderen Richtungen der 
menschlichen Gestaltung zu vergleichen. Gleichzeitig wird eine grundle-
gende und entscheidende Tatsache hervorgehoben, nämlich dass es kein 
»Außerhalb« der digitalen Welt gibt, da sie die Form – im Sinne von ener-
geia – ist, die die Realität, in der wir leben, hervorbringt.

Die Verortung der Analyse der digitalen Welt auf einer kulturphiloso-
phischen Ebene ermöglicht es auch, den Diskurs über konkrete digitale 
Phänomene und Probleme auf eine abstrakte Ebene zu verlagern, die es 
erlaubt, die Tendenzen und Richtungen dieser phänomenalen Pluralität 
zu untersuchen. Dies ist der perspektivische Vorteil der philosophischen 
Untersuchung; gleichzeitig birgt sie auch die Gefahr, in reaktionäre, uni-
versalisierende und technophobe Diskurse zu verfallen. Diese Gefah-
ren können jedoch durch den Bezug auf die cassirersche Metaphysik in 
Schach gehalten werden. Tatsächlich ist diese durch ihre eigene Konsti-
tution prozessual und relational, fähig, Differenz nicht nur aufrechtzu-
erhalten, sondern sie zur Grundlage der Idee der Form selbst zu machen. 
Dies ermöglicht es, das »Faktum« der digitalen Phänomene nicht von 
deren materieller Konkretheit und Punktualität her zu befragen, sondern 
mittels der Beobachtung ihrer plastischen symbolischen Matrix. Aus die-
sem Grund wird in der vorliegenden Arbeit nie auf die Konkretheit und 
Materialität eines punktuellen Phänomens der digitalen Kultur eingegan-
gen, und auch der offensichtlich zentrale Aspekt ihrer technologischen 
Möglichkeitsbedingungen bleibt oft im Hintergrund. Dies ist nicht Aus-
druck mangelnden Interesses oder der Vorstellung, dass solche Aspek-
te weniger wichtig oder relevant wären, sondern vielmehr ein bewuss-
ter Versuch, die Perspektive und den Blick, mit dem die digitale Welt in 
der zeitgenössischen, auch philosophischen Debatte interpretiert wird, 
zu verschieben: von der forma formata zur forma formans. Dieser Per-
spektivwechsel erlaubt es uns, genuin philosophische Fragen zu stellen: 
Was bedeutet es, in der digitalen Welt zu sein, und was bedeutet es, dass 
sie zu unserem Lebensraum geworden ist?

Im deutschsprachigen Raum gibt es eine lebhafte Debatte, die – wie 
die vorliegende Arbeit – die Frage nach der Rolle der Philosophie ange-
sichts des Digitalen aufwirft und die gerade aus der Erkenntnis erwächst, 
dass die Philosophie im Diskurs über das Digitale oft randständig geblie-
ben ist. Dabei wirft das Digitale ganz klar Fragen und Probleme auf, die 

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748965671-9 - am 19.01.2026, 21:30:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


13

der Philosophie absolut zustehen: Von der Epistemologie über die Ästhe-
tik und Ethik bis hin zu einer Theorie des Subjekts – überall bringt das 
Digitale alte Kategorien ins Spiel und macht zugleich radikal neue not-
wendig. Wie Sybille Krämer und Jörg Noller in dem von ihnen heraus-
gegebenen Sammelband Was ist digitale Philosophie? schreiben, ist es 
notwendig, zwischen einer »digitale[n] Philosophie im Sinne eines Philo-
sophierens über das Digitale« und einer digitalen Philosophie »im Sinne 
eines Philosophierens im Medium des Digitalen und unter Einsatz daten-
intensiver, digitalisierter Verfahren«7 zu unterscheiden. In dieses theoreti-
sche Bemühen um eine Definition der Philosophie des Digitalen, die zwi-
schen der quantitativen, technischen Ebene der Digitalisierung und der 
qualitativen, lebensweltlichen Ebene der Digitalität unterscheidet, fügt 
sich die vorliegende Arbeit durchaus ein: »Digitalität zeigt an, dass das-
jenige, was mit der Digitalisierung einhergeht – was auf ihr emergiert – 
selbst etwas Bedeutungsvolles und Qualitatives ist, was nicht ohne Be-
deutungsverlust auf rein technische oder mediale Strukturen reduziert 
werden kann«.8

Die Philosophie der Digitalität – wie Noller sie bezeichnet – bezeugt 
das qualitative Auftauchen eines neuen Lebensraumes und untersucht 
dessen Kategorien9. Die Philosophie des Digitalen – nach dem gleichna-
migen Buch von Gabriele Gramelsberger – wird als Digitalisierungs- und 
Digitalitätskritik bezeichnet. Sie widmet sich der Reflexion über »die 
technologischen Bedingungen des Digitalen«, verstanden sowohl als Di-
gitalisierung als auch als Digitalität, und von deren ontologischen, phä-
nomenologischen und epistemischen Konsequenzen.10 Die folgende Ar-
beit geht von einer angrenzenden, aber anderen Ebene der Untersuchung 
der digitalen Welt aus. Diese wird verstanden als eine Produktions- und 
Gestaltungsform unserer Wirklichkeit, also als eine Energie, die die Be-
dingungen unseres Seins in der Welt informiert und schafft. Die Definiti-
on der digitalen Welt als symbolische Form bedeutet daher, die Betonung 
und philosophische Aufmerksamkeit auf die Tatsache zu legen, dass es 
in Bezug auf diese Produktionsform kein Außen gibt und dass sie da-
her der symbolische und funktionale Horizont ist, innerhalb dessen sich 

7	  	Sybille Krämer/Jörg Noller, »Einleitung«, in: Krämer/Nöller (Hg.), Was ist 
digitale Philosophie. Phänomene, Formen und Methoden, Paderborn: Brill-
Mentis 2024, S. viii.

8	  	Jörg Noller, Digitalität. Zur Philosophie der digitalen Lebensraums, Basel: 
Schwabe Verlag 2022, S. 8. Vgl. auch: Felix Stalder, Kultur der Digitalität, 
Berlin: Suhrkamp 2016.

9	  	Siehe: Uta Hauck-Thum/Jörg Noller (Hg.), Was ist Digitalität? Philosophi-
sche und pädagogische Perspektiven, Berlin: Metzler 2021; Noller, Digitali-
tät. 

10	 	Vgl. Gabriele Gramelsberger, Philosophie des Digitalen. Zur Einführung, 
Hamburg: Junius 2023, S. 224–226.

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748965671-9 - am 19.01.2026, 21:30:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14

die materielle, ideale und technische Pluralität der digitalen Kultur ent-
faltet. Deshalb ziehe ich den Ausdruck »Digitalität« dem Ausdruck »di-
gitale Welt« vor; jener ermöglicht es in seiner Abstraktheit, »die größ-
te Einheit neben die größte Ausbreitung«11 zu stellen, und erinnert uns 
gleichzeitig daran, dass wir uns in einer noch nie zuvor existenten Form 
bewegen und dass diese daher durch Kategorien gedacht werden muss, 
die ihr selbst immanent sind. Wenn man mit dem Faktum des Digitalen 
anfängt, dann bleibt die Analyse der digitalen Welt auf einer immanen-
ten Ebene, ohne aber die transzendentale Funktion des Digitalen als sym-
bolisches Medium aus dem Blick zu verlieren. Die cassirersche Perspek-
tive fordert dazu auf, jede symbolische Form in ihrer Autonomie ernst 
zu nehmen und sie innerhalb ihrer Grenzen, d.h. immer immanent, zu 
interpretieren. In unserem Fall z.B. scheint das logisch-wissenschaftli-
che Denken, das den Diskurs und das Weltverständnis der europäischen 
Moderne geprägt hat, ungeeignet, die digitale Welt zu erklären; auch die 
Kritik – als Denkform – scheint in der digitalen Atmosphäre kaum über-
lebensfähig, auf der glatten Oberfläche des Bildschirms findet das kon-
templative Denken nur schwer Halt. »Neue Probleme werden neue Vo-
raussetzungen erforderlich machen«: Es geht dann darum, diese neuen 
Voraussetzungen zu finden und zu systematisieren.

Dazu werden im ersten Teil dieser Studie die philosophischen Koordi-
naten des Diskurses dargelegt, während im zweiten Teil die Formen der 
Produktion von Ästhetik, Epistemologie und Subjektivierung in der di-
gitalen Welt untersucht werden.

In Kapitel 1 werden drei grundlegende theoretische Prämissen – Tech-
nik, Mythos und Pharmakon – als ›Rahmen‹ für die Analyse der digita-
len Welt als symbolische Form untersucht. Diese drei theoretischen Kno-
tenpunkte finden in Cassirers Philosophie eine interessante Verknüpfung, 
wenn man seine Schriften ab den 1920er Jahren betrachtet, die zudem 
mit dem Beginn des Projekts einer Philosophie der symbolischen Formen 
und einer Philosophie der Kultur zusammenfallen. Insbesondere wird in 
der vorliegenden Arbeit die Frage nach der Rolle der Technik im Rah-
men der Philosophie der symbolischen Formen aufgeworfen und damit 
Cassirer selbst in die Debatte um die Philosophie der Technik gestellt. 
Dazu wird zunächst der Aufsatz »Form und Technik« (1930) herange-
zogen, in dem Cassirer selbst die Technik als symbolische Form defi-
niert. Diesem ersten Aufsatz werden dann die unveröffentlichten Noti-
zen und Schriften der nachgelassenen Manuskripten gegenübergestellt, 
in denen der Philosoph das Problem einer Metaphysik des Symbolischen 
aufwirft. Gerade durch die Gegenüberstellung der Idee der Technik als 
symbolischer Form mit dem, was Cassirer über die Urphänomene des 

11	 	Ernst Cassirer, Die Philosophie der symbolischen Formen, Bd. III, Phäno-
menologie der Erkenntnis, Hamburg: Meiner, S. 555.

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748965671-9 - am 19.01.2026, 21:30:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


15

Ich-Du-Es schreibt, kann die grundlegende Rolle herausgearbeitet wer-
den, die die technische Vermittlung, d.h. das Werkzeug, in Cassirers Kul-
turphilosophie spielt. Das Werkzeug wird nämlich auf das Urphänomen 
des Es bezogen und die ontologische und anthropogonische Kraft der 
Technik ans Licht gebracht. Die Lektüre der späteren Werke Cassirers, 
insbesondere The Myth of the State (1946), stellt zunächst eine teleolo-
gische Interpretation der Beziehungen zwischen den verschiedenen sym-
bolischen Formen in Frage und zeigt, wie Cassirer die interessante und 
bedeutsame Möglichkeit einer Allianz zwischen mythischer Form und 
Technik entdeckt, die sich in der Produktion einer Technik des mythi-
schen Denkens verwirklicht, die hier vorgestellt und dann in Bezug auf 
die digitale Welt im sechsten Kapitel analysiert wird. Schließlich wird der 
Begriff des Pharmakons, wie er von Derrida und später von Stiegler in-
terpretiert wurde, der Metaphysik des Symbolischen gegenübergestellt, 
um den geradezu pharmakologischen Charakter der symbolischen Ver-
mittlung aufzuzeigen.

In Kapitel 2 werden die Begriffe analog und digital analysiert, die of-
fensichtlich grundlegend sind, um zu einer Definition der digitalen Welt 
zu gelangen. Ausgehend von Antony Wildens Buch System and Struc-
ture wird eine Analyse der Unterschiede zwischen digital und analog 
vorgeschlagen, die nicht auf ihren technischen Bedingungen, sondern 
auf den Kategorien Diskontinuität und Kontinuität beruht. Insbeson-
dere wird das Digitale zunächst als quantitativ, diskret und symbolisch 
definiert, während das Analoge als qualitativ, kontinuierlich und iko-
nisch definiert wird. Der symbolische Charakter des Digitalen und der 
ikonische Charakter des Analogen führen dazu, diesen Unterschied mit 
der semiotischen Analyse von Charles S. Peirce und insbesondere mit 
der originellen Interpretation des Anthropologen Eduardo Kohn zu ver-
binden. Auf diese Weise werden die beiden Begriffe endgültig von ihrer 
Beziehung zu kontingenten technischen Formen befreit, um als Modi 
der symbolischen Funktion definiert zu werden: das Analoge als eine 
Art, Kontinuität zu denken, und das Digitale als eine Art, Diskontinui-
tät zu denken. Wie Alexander R. Galloway zeigt, gibt es also eine ana-
loge Denkform, die Kontinuität im Heterogenen findet, und eine digi-
tale Denkform, die Differenz im Homogenen ansetzt. Ausgehend von 
Galloways Analyse des digitalen Denkens als differenziell (in der hierar-
chischen Form des Binarismus, z.B. Mann-Frau) und als dialektisch (in 
Form von Negation und Antagonismus, z.B. These-Antithese-Synthese) 
wird ein dritter Modus des digitalen Denkens identifiziert, der als polar 
definiert wird: In ihm ist es möglich, die Diskontinuität in einer Einheit 
zu denken oder, besser gesagt, die Diskontinuität zu denken, die die Ko-
existenz widersprüchlicher Elemente hervorbringt, ohne jedoch diesen 
Widerspruch aufheben zu wollen, sondern vielmehr mit und in ihm zu 
denken. Dem polaren Modus des digitalen Denkens, der gleichwohl auch 

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748965671-9 - am 19.01.2026, 21:30:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16

morphologisch zu denken ist, werden das Konzept des Pharmakons und 
Cassirers eigenes Verständnis von Symbol und Form zugeordnet; darü-
ber hinaus werden der Begriff der Pathosformel des Kulturwissenschaft-
lers Aby Warburg und der Begriff des chi‘xi der Philosophin Silvia Ri-
vera Cusicanqui als konkrete Beispiele für die Produktivität des polaren 
digitalen Denkens herangezogen. Ein Denken also, das fähig ist, in der 
– widersprüchlichen, heterogen und kaleidoskopischen – Komplexität 
auszuhalten und dabei Differenz aufrechtzuerhalten, und also in gewis-
sem Sinne in (produktiver und nicht konkurrierender) Opposition zu den 
zahlreichen theoretischen und gedanklichen Linien steht, die stattdessen 
Differenz auslöschen (z.B. Neomaterialismus), weil sie – wie Galloway 
sagen würde – analog sind. Das Potenzial des polaren Denkens liegt ge-
rade in der Fähigkeit, ein Zwischengewebe zu schaffen, das als Ort der 
Begegnung dient, an dem widersprüchliche Elemente in eine aktive und 
affirmative Beziehung treten.

Im Kapitel 3, das den ersten Teil beschließt, wird die Hauptthese die-
ser Arbeit vorgestellt und argumentiert, nämlich die Definition der digi-
talen Welt als symbolische Form, die nun auch durch die theoretischen 
Punkte des ersten und zweiten Kapitels untermauert wird, namentlich 
die Ursprünglichkeit der Technik in der symbolischen Funktion und die 
Definition des Digitalen als Modus der symbolischen Artikulation. Das 
Konzept der symbolischen Form ermöglicht es, wie bereits geschrieben, 
die schöpferische Kraft der digitalen Welt hervorzuheben, was bedeutet, 
dass sie ihre Realität nicht findet, sondern vielmehr setzt und dass da-
her die Untersuchung der digitalen Welt notwendigerweise die Untersu-
chung der Art und Weise einschließt, wie sie diese Realität produziert. 
An diesem Punkt ist es daher notwendig, auf die Ebene der technologi-
schen Bedingungen der digitalen Welt zurückzukehren, d.h. sowohl auf 
die konkreten computationalen Technologien als auch auf die formale 
Ebene der Computation, um die Kreativität der Computation zu defi-
nieren. Zu diesem Zweck habe ich eine Montage zwischen der von Be-
atrice M. Fazi in Contingent Computation vorgeschlagenen Definition 
von Computation als Potenzialität und Mark B. N. Hansens Definiti-
on von computationalen Technologien als Data Potentiality vorgenom-
men. Die Montage zwischen den beiden Positionen ist insofern produk-
tiv, als sie die schöpferische Besonderheit der digitalen Welt auf zwei 
verschiedenen Ebenen erfasst: auf der abstrakten, logischen und forma-
len Ebene der Computation, auf der die Sinnlichkeit der Welt noch nicht 
ins Spiel kommt, und auf der konkreten, funktionalen und prozessua-
len Ebene der computationalen Technologien, auf der stattdessen gera-
de die Erfassung (z.B. Datafication) des Sinnlichen entscheidend wird. 
Damit wird ein entscheidender Punkt für das Verständnis der digitalen 
Welt als symbolische Form hervorgehoben, nämlich die formale, quan-
titative und diskretisierende Matrix, die, aufgrund ihrer technologischen 

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748965671-9 - am 19.01.2026, 21:30:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


17

Möglichkeitsbedingung, in ein eigentümlich intensives Verhältnis zur 
›symbolischen Natur‹ des Menschen tritt.

Der zweite Teil dieser Arbeit ist der Analyse der Modi dieser Bezie-
hung gewidmet. Es sollen die ›Anschauungsformen‹ der digitalen Welt 
identifiziert werden, d.h. die Formen und zugleich Visionen, innerhalb 
derer sich die Beziehung zwischen der Maschine und dem digitalen Sub-
jekt entfaltet. Immersion und Netzwerk werden als komplementäre, aber 
nicht widersprüchliche oder antagonistische Formen vorgeschlagen, die 
die Art und Weise, in der sich das Subjekt in der digitalen Welt befindet, 
gleichzeitig orientieren und beschreiben. Immersion und Netzwerk sind 
somit operationale und pragmatische Metaphern, die die Strukturen und 
Tendenzen der digitalen Welt und damit auch die in ihr wirksamen Äs-
thetiken und Epistemologien sowie die Position und Haltung des digita-
len Subjekts in der digitalen Lebensform offenlegen.

In Kapitel 4 wird eine Analyse der Immersion anhand von Autorin-
nen und Autoren aus dem Bereich der Visual Cultural Studies und Me-
dientheorie vorgenommen, darunter Oliver Grau, David J. Bolter und 
Richard Grusin. Diese haben eine mögliche Genealogie der Immersion 
skizziert, die den heutigen VR-Technologien offensichtlich vorausgeht. 
Im Bereich der Medientheorie und der visuellen Kultur bezeichnet Im-
mersion demnach eine Produktions- und Wirkungsweise von Bildern 
(aber nicht nur von Bildern), die nicht auf Distanz und Vermitteltheit, 
sondern auf Nähe und Unmittelbarkeit abzielt: Das heißt, Immersion 
antwortet auf die Faszination, in das Bild, in das Medium usw. eintreten 
zu können bis zu dem Punkt, an dem man den Eindruck und das Gefühl 
hat, unmittelbar dabei zu sein. Die Suche nach einem Gefühl der Unmit-
telbarkeit und Nähe führt die Analyse der Immersion dazu, sich sowohl 
mit dem Konzept der Virtualität als auch mit dem der Empathie ausein-
anderzusetzen, um schließlich zu der Frage zu gelangen, zu welcher Art 
von Subjektivierung das skopische Regime der Immersion in der digita-
len Welt führt. Hier sind die Philosophien von Cassirer, Warburg und Er-
win Panofsky hilfreich, um den Unterschied zwischen einem Subjekt, das 
perspektivische Distanz sucht und erzeugt, und einem Subjekt, das statt-
dessen die expressive Nähe der Immersion sucht und von ihr moduliert 
wird, zu definieren: Diese Differenz wird im Übergang vom Denkraum 
– einem Raum der kontemplativen und distanzierten Betrachtung – zum 
Gefühlsraum – einem Raum, der das Subjekt stattdessen zum Erleben 
einlädt – verortet. Schließlich wird dieser immersiven Ästhetik der digi-
talen Welt die kritische Analyse der immersiven Form der Macht gegen-
übergestellt – vorgeschlagen von Rainer Mühlhof in Immersive Macht 
–, die in der digitalen Lebensform wirkt, indem sie in affektive Gefühls-
räume eingetauchte Subjekte produziert und moduliert.

Komplementär zur Immersion ist die Metapher des Netzes, deren De-
finition und Analyse Kapitel 5 gewidmet ist. Wenn die Immersion in 

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748965671-9 - am 19.01.2026, 21:30:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18

der Tat zur Entstehung eines hyper-personalisierten Gefühlsraums führt, 
in den das digitale Subjekt eintaucht und in dem es affektiv moduliert 
wird, so ist das Netzwerk demgegenüber funktionell und ideell gleich-
gültig gegenüber der subjektiven Besonderheit: Was zählt, sind die Be-
ziehungen zwischen Knoten und Kanten, wobei alles ein Knoten sein 
kann, nicht nur das menschliche Subjekt. Die Metapher des Netzes ent-
spricht auch einer Ästhetik und einer Form der Subjektivierung oder, 
besser gesagt, der Entsubjektivierung: Die holistische und totalitäre Im-
manenz des Netzes in Verbindung mit seiner inhumanen ›Natur‹ führt 
in der Tat zur Definition dessen, was das Nicht-Subjekt des Netzes ge-
nannt werden kann, d.h. ein anonymisierter und diskretisierter Knoten, 
der in die Rückkopplungsschleife (Feedback Loop) der algorithmischen 
Infrastruktur eingefügt ist. An diesem zentralen Punkt, nämlich der Be-
ziehung zwischen Subjekt und Maschine, zeigt das Netzwerk – als Me-
tapher und als materielle Infrastruktur – seine Pragmatik und Opera-
tivität: in der Gestalt einer Produktion von Objekten, die adäquat, also 
quantifizierbar, berechenbar und vorhersehbar sind: Daten, die verarbei-
tet und indiziert werden. 

Mit der Analyse von Immersion und Netz kann also die Rückkopp-
lungslogik der digitalen Welt herausgearbeitet werden, wobei die im-
mersive Ebene der Modulation und Regulierung des Subjekts mit der 
entsubjektivierenden Ebene des Netzes korrespondiert; ja gerade das 
Eindringen der algorithmischen Prozessualität in die symbolische Pro-
zessualität des Subjekts fügt das digitale Subjekt in diese Rückkopp-
lungsschleife ein, wobei das modulierte und affizierte immersive Subjekt 
immer auch gleichzeitig das Nicht-Subjekt des Netzes ist. Die Komple-
mentarität zwischen immersivem Subjekt und Nicht-Subjekt des Netzes 
spiegelt sich auch in der Komplementarität zwischen der immersiven Äs-
thetik der Unmittelbarkeit und der netzartigen Ästhetik der Hyperme-
diation. Letztere bezeichnet die mittlerweile alltägliche Erfahrung der 
ästhetischen Sättigung, an die uns nicht nur unsere Geräte und Bildschir-
me, sondern auch der öffentliche Raum gewöhnt haben.

Die begriffliche Entwicklung von Immersion und Netzwerk als For-
men und Metaphern der digitalen Welt dient dazu, die ästhetischen und 
subjektivierenden Tendenzen zu bestimmen, die in ihr wirken. Dies dient 
auch dazu, um in Kapitel 6 die cassirersche Intuition einer Allianz zwi-
schen technischer und mythischer Form aufgreifen und sie in einem 
Vergleich zwischen den symbolischen Formen der mythischen und der 
digitalen Welt durchdeklinieren zu können. Gefangen zwischen der Im-
mersivität des Gefühlsraums und der Diskretisierung zum Nicht-Sub-
jekt des Netzes zeigt das Subjekt der digitalen Welt Züge einer mythi-
schen Subjektivität und die digitale Welt selbst weist gemeinsame Züge 
mit der mythischen Welt auf. Der erste Teil des letzten Kapitels zeigt, wie 
die Allgegenwart und Zentralität der ikonischen Dimension einen ersten 

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748965671-9 - am 19.01.2026, 21:30:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


19

und grundlegenden Berührungspunkt zwischen den beiden symbolischen 
Formen darstellt. Die digitale Welt ist in der Tat, wie die mythische Welt, 
eine von Bildern durchdrungene Welt und eben diese Environmentali-
tät des Bildes rückt die magisch-mythische Ausdruckskraft wieder in 
den Mittelpunkt der Erfahrung der digitalen Kultur. Hier wird Vilém 
Flusser als Referenzautor herangezogen, insbesondere seine Definition 
des technischen Bildes ist hilfreich, um zu verstehen, wie die technische 
Programmierung von Bildern deren magisch-mythische Bedeutung reak-
tiviert. Die digitale Welt kann jedoch nicht einfach als mythische Welt de-
finiert werden, d.h., in ihr findet keine Rückkehr zum Mythischen statt, 
sondern es kommt vielmehr zur Entfaltung einer techno-mythischen At-
mosphäre. Der zweite Teil des Kapitels ist der Analyse der Technik des 
digitalen Mythos und damit der mythischen Atmosphäre der digitalen 
Welt gewidmet, insbesondere der Beziehung – wie sie heute program-
miert und gedacht wird – zwischen dem digitalen Subjekt und der Neu-
heit und Andersheit der Maschine. Insbesondere wird vorgeschlagen, 
dass die Verbergung der technischen Komplexität aus dem ästhetischen 
und epistemischen Bereich für das digitale Subjekt eine Hypostasierung 
dieser Komplexität auf einer Ebene bewirkt, die ideell und konkret un-
denkbar und daher unkontrollierbar wird. Diese Verbergung führt zu ei-
ner Intensivierung des expressiven, fast magisch-mythischen Verhältnis-
ses, das das Subjekt zur Maschine einzunehmen pflegt.

Abschließend werden mögliche zukünftige Ansätze zur Untersuchung 
und Kritik der mythischen Atmosphäre der digitalen Welt vorgestellt, 
um einen Einblick zu geben, wie diese Atmosphäre aufgelöst werden 
kann, um Platz für andere und bewusstere Wege zu schaffen, auf denen 
das digitale Subjekt diese neue und kaleidoskopische Lebensform be-
wohnen kann.

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748965671-9 - am 19.01.2026, 21:30:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748965671-9 - am 19.01.2026, 21:30:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erster Teil

Es gibt keinen anderen Weg von Dasein zu Dasein als 
durch diese Welt der Formen 

 Ernst Cassirer

https://doi.org/10.5771/9783748965671-9 - am 19.01.2026, 21:30:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748965671-9 - am 19.01.2026, 21:30:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Einleitung

