Einleitung

Die These dieser Arbeit ist, dass die digitale Welt schliissig und produk-
tiv als symbolische Form beschrieben werden kann.

Diese These bezieht sich offensichtlich auf die Kulturphilosophie von
Ernst Cassirer, dem Begriinder des Begriffs der symbolischen Form, und
fithrt den Diskurs uber das Digitale in die Kulturphilosophie ein. Bevor
ich auf die Einzelheiten der in dieser Arbeit vertretenen und argumen-
tierten Thesen eingehe, ist es notwendig, eine erste und grundlegende
Frage zu beantworten: Warum ist es fiir die Analyse des Komplexes von
Praktiken, Technologien und Ideen, die die heutige digitale Kultur pra-
gen, fruchtbar, sich der idealistischen und transzendentalen Philosophie
Cassirers zuzuwenden? Seine Philosophie der symbolischen Formen ent-
stammt einer Tradition — der des Neukantianismus und des deutschen
Idealismus —, die heute nicht unmittelbar als relevant fiir das Verstindnis,
die Kritik und die Definition des Digitalen angesehen wird. Sowohl in
der Philosophie als auch in der Medientheorie wird der spinozistischen
Tradition (z.B. Affective Turn und Affekttheorie), der leibnizschen und
frithneuzeitlichen Tradition (z.B. fiir eine Genealogie des Digitalen), der
Kritischen Theorie und den zeitgendssischen Linien des Neomaterialis-
mus und des 6kologischen Paradigmas mehr Interesse und Aufmerksam-
keit geschenkt. Obwohl in dieser Studie einige Autorinnen und Autoren
aus diesen Traditionen beriicksichtigt werden, ist der Ausgangspunkt
bzw. der philosophische Horizont, aus bzw. vor dem sich meine Unter-
suchung entwickelt, daher nicht nur ungewohnlich, sondern kann auf
den ersten Blick auch als anachronistisch, als nicht mehr zeitgemaf$ emp-
funden werden. Es ist legitim, sich zu fragen, ob eine Philosophie wie die
cassirersche, die im Kern eine Systematik der Kultur anstrebt und eine
universale Ebene der geistigen Funktionen zu beschreiben versucht, in
der gegenwirtigen philosophischen Debatte und in der digitalen Kultur
iiberhaupt bestehen kann — und wenn ja wie. Und doch treibt die vor-
liegende Arbeit die Vorstellung an, dass gerade dieses Streben nach einer
systematischen Philosophie der Kultur einen originellen Bezugspunkt
darstellt fiir ein neues Verstandnis des Digitalen als kulturelle Welt. Von
Cassirers Philosophie werde ich mir nicht nur ihr originellstes konzep-
tuelles Werkzeug, die symbolische Form, sondern auch den methodi-
schen Rahmen leihen.

Mit Hilfe der cassirerschen Philosophie eroffnet sich ein alternativer
theoretischer Raum, der es erlaubt, die digitale Welt durch eine neue Per-
spektive zu interpretieren, und der flexible, aber strikte begriffliche Sche-
mata bietet: Es geht darum, eine kulturphilosophische und methodische
Herangehensweise zu definieren, die in der Lage ist, die metamorphische

9

https://dol.org/10.5771/9783748965671-0 - am 19.01.2026, 21:30:30. hitps://www.Inllbra.comjde/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783748965671-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

Dynamik der digitalen Welt sowie die Kontinuitdt und Diskontinuitit
des Digitalen im Hinblick auf andere kulturelle Formen zu beriicksich-
tigen. Es ist folglich von Interesse, kurz und biindig zu erkliren, welche
Aspekte der cassirerschen Philosophie als bedeutsamste angesehen wer-
den und warum diese fiir eine Analyse der digitalen Welt sinnvoll heran-
gezogen werden konnen.

Die cassirersche Philosophie ist in einem Doppelstrang mit der kanti-
schen Philosophie und deren Marburger Interpretation verbunden und
sie bleibt — trotz ihrer konstanten Horizonterweiterung — dieser treu. Die
transzendentale Methode nimmt in Cassirers Arbeit eine grundlegende
und systematische Rolle ein und sein Programm tiber die Philosophie der
Kultur ist nur verstindlich, wenn man die Erneuerung des kantischen
Idealismus und der kantischen Kategorien berticksichtigt.

Von der Marburger Schule und vor allem von ihrem Hauptvertreter
Hermann Cohen beeinflusst, zielt Cassirers philosophisches Programm
auf eine Historisierung des kantischen a priori, d.h. auf eine Dynami-
sierung der kategorialen Ebene, sodass das a priori nicht mehr als eine
»Konstellation der Fixsterne«" verstanden werden kann, in der die For-
men und Inhalte des Denkens unabhingig vom menschlichen Werden
und seiner Geschichte sind. Stattdessen erhalten die Kategorien und
das a priori eine geschichtliche Ebene, die sie plastisch und durchlissig
macht. Es ist daher unmoglich und fuhrt notwendig zu Fehlern, ein festes
und geschlossenes Kategoriensystem bestimmen zu wollen, weil »neue
Probleme werden neue Voraussetzungen erforderlich machen«.? Das a
priori weicht der immanenten und geschichtlichen Ebene des Wissens
nicht aus, sondern es ist von ihr durchdrungen und wird als Funktion,
innerhalb derer die Gegenstinde und die Erfahrungsinhalte bedeutsam
werden, verstanden.

Cassirers Uberlegungen iiber das Transzendentale durchbrechen die
Grenzen der Erkenntnistheorie,> um in die Analyse anderer kultureller
Produkte wie Sprache, Mythos, Religion und Kunst zu fliefSen. Diese

1 Giulio Preti, »’ontologia della regione >rnatura«nella fisica newtoniana«, in:
Mario Dal Pra (Hg.), Saggi filosofici, Bd. 1, Firenze: La Nuova Italia 1976,
S. 415.

2 Dies ist genau der Ausgangspunkt der von Hermann Cohen in der Logik
der reinen Erkenntnis eingeleiteten neokantianischen Reform.

3 Cohens grofite Leistung fiir die neokantianische Philosophie ist eben diese
Historisierung der kategoriale Ebene und des a priori gewesen, aber diese
Erneuerung bleibt bei ihm immer innerhalb der Grenzen des Erkenntnispro-
blems. Durch die Erweiterung der transzendentalen Frage in Bezug auf an-
dere, namlich kulturelle Fakten neben dem Faktum der Wissenschaft macht
Cassirer einen grundlegenden Schritt tiber seinen Lehrer Cohen hinaus und
tritt in eine neue Phase seiner Philosophie ein, die in die Philosophie der sym-
bolischen Formen und das Projekt einer Philosophie der Kultur miindet.

I0

https://dol.org/10.5771/9783748965671-0 - am 19.01.2026, 21:30:30. hitps://www.Inllbra.comjde/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783748965671-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

Grenzuberschreitung — erklart Cassirer — bedeutet, dass: »die koperni-
kanische Drehung, mit der Kant begonnen hat, einen neuen und erwei-
terten Sinn an[nimmt]. Sie greift mit gleichem Grund und Recht auf jede
Richtung und auf jedes Prinzip geistiger Gestaltung tiber«.+

Es ist eine Befreiung des a priori und der kategorialen Ebene, die Cas-
sirer vornimmt, ohne die transzendentale Methode zu verraten, die als
methodologischer Minimalpunkt bestehen bleibt.

Das Problem der Griindung der verschiedenen Formen der Weltge-
staltung bleibt dabei als Grundproblem der Philosophie der symboli-
schen Formen bestehen: » Anfangen mit einem Faktum, um nach der
Moglichkeit dieses Faktums zu fragen«,s dies ist im Grunde der Auftrag
der transzendentalen Methode. Diese neue und dynamisierte Perspektive
auf das Transzendentale stellt sich - fiir die Philosophie der Kultur - als
sehr fruchtbar dar, weil sie eine selbststindige Analyse jeder kulturellen
Sphire erlaubt. Jeder menschliche Modus der Welterzeugung — wie z. B.
die Sprache, der Mythos, die Kunst und jetzt die digitale Welt — kann in-
nerhalb dieses Horizonts als autonome und eigene Form der Sinngebung
verstanden werden, die unabhingig und nicht hierarchisch zu den ande-
ren Formen steht, aber gleichzeitig organisch an die symbolische Grund-
haltung gebunden ist. Die symbolische Funktion, die nichts anderes als
die Funktion der Formgebung ist, muss als eine transzendentale — nicht
substanzielle — Funktion verstanden werden; wir stehen hier namlich im
Kontext einer kritischen Philosophie, die das Primat der Funktion vor
dem Gegenstand setzt.® Dieses Primat begriindet eine pluralistische und
relationale Idee der Kultur, innerhalb derer jeder kulturelle Ausdruck eine
Form der Welterzeugung darstellt, die eine selbstandige Begrindung und

4  Ernst Cassirer, Philosophie der symbolischen Formen, Bd. 1, Die Sprache,
Hamburg: Felix Meiner Verlag 2010, S. 8.

5 Ernst Cassirer, »Davoser Disputation zwischen Ernst Cassirer und Mar-
tin Heidegger«, in: Martin Heidegger, Kant und das Problem der Metaphy-
stk, Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann 19971, S. 294. »Ich bleibe bei
der Kantischen Fragestellung des Transzendentalen stehen, wie sie Cohen
immer wieder formuliert hat. Er sah das Wesentliche der transzendentalen
Methode darin, daf§ diese Methode anfingt mit einem Faktum; nur hatte
er diese allgemeine Definition: Anfangen mit einem Faktum, um nach der
Moglichkeit dieses Faktums zu fragen, wieder verengt, indem er als das ei-
gentlich Fragwiirdige immer wieder die mathematische Naturwissenschaft
hinstellte. In dieser Einschrankung steht Kant nicht. Aber ich frage nach der
Moglichkeit des Faktums Sprache. Wie kommt es, wie ist das denkbar, daf$
wir uns von Dasein zu Dasein in diesem Medium verstindigen konnen? Wie
ist es moglich, dafs wir ein Kunstwerk als ein objektiv Bestimmtes, als ob-
jektiv Seiendes, als dieses Sinnvolle in seiner Ganzheit nun tiberhaupt sehen
konnen? Diese Frage mufS gelost werden.« Ebd., S. 294-295.

6  Vgl. Cassirer, Philosophie der symbolischen Formen, Bd. 1, S. 9.

IT

https://dol.org/10.5771/9783748965671-0 - am 19.01.2026, 21:30:30. hitps://www.Inllbra.comjde/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783748965671-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

eigene Kategorien hat, welche einen Teil der Realitit in Form bringen
und in einem gewissen Sinn sogar erst ermoglichen.

Die symbolische Funktion — d.h. auch jede symbolische Form —ist krea-
tiv, sie formiert ihre Gegenstinde und die Erfahrung wird nur innerhalb
dieses dynamischen symbolischen Rahmens signifikativ. In diesem Sinne
stellt jede symbolischen Form eine eigene Richtung des Objektivierens dar,
die eine eigene Form der Weltanschauung und des Weltverstehens mit sich
bringt. Dieser Punkt ist fiir diese Arbeit entscheidend, weil er erlaubt, die
Kontinuitdt der digitalen Formgebung mit den anderen Richtungen der
menschlichen Gestaltung zu vergleichen. Gleichzeitig wird eine grundle-
gende und entscheidende Tatsache hervorgehoben, namlich dass es kein
»AufSerhalb« der digitalen Welt gibt, da sie die Form — im Sinne von ener-
geia — ist, die die Realitit, in der wir leben, hervorbringt.

Die Verortung der Analyse der digitalen Welt auf einer kulturphiloso-
phischen Ebene ermoglicht es auch, den Diskurs uiber konkrete digitale
Phianomene und Probleme auf eine abstrakte Ebene zu verlagern, die es
erlaubt, die Tendenzen und Richtungen dieser phanomenalen Pluralitit
zu untersuchen. Dies ist der perspektivische Vorteil der philosophischen
Untersuchung; gleichzeitig birgt sie auch die Gefahr, in reaktionare, uni-
versalisierende und technophobe Diskurse zu verfallen. Diese Gefah-
ren konnen jedoch durch den Bezug auf die cassirersche Metaphysik in
Schach gehalten werden. Tatsachlich ist diese durch ihre eigene Konsti-
tution prozessual und relational, fihig, Differenz nicht nur aufrechtzu-
erhalten, sondern sie zur Grundlage der Idee der Form selbst zu machen.
Dies ermoglicht es, das »Faktum« der digitalen Phanomene nicht von
deren materieller Konkretheit und Punktualitit her zu befragen, sondern
mittels der Beobachtung ihrer plastischen symbolischen Matrix. Aus die-
sem Grund wird in der vorliegenden Arbeit nie auf die Konkretheit und
Materialitit eines punktuellen Phinomens der digitalen Kultur eingegan-
gen, und auch der offensichtlich zentrale Aspekt ihrer technologischen
Moglichkeitsbedingungen bleibt oft im Hintergrund. Dies ist nicht Aus-
druck mangelnden Interesses oder der Vorstellung, dass solche Aspek-
te weniger wichtig oder relevant waren, sondern vielmehr ein bewuss-
ter Versuch, die Perspektive und den Blick, mit dem die digitale Welt in
der zeitgendssischen, auch philosophischen Debatte interpretiert wird,
zu verschieben: von der forma formata zur forma formans. Dieser Per-
spektivwechsel erlaubt es uns, genuin philosophische Fragen zu stellen:
Was bedeutet es, in der digitalen Welt zu sein, und was bedeutet es, dass
sie zu unserem Lebensraum geworden ist?

Im deutschsprachigen Raum gibt es eine lebhafte Debatte, die — wie
die vorliegende Arbeit — die Frage nach der Rolle der Philosophie ange-
sichts des Digitalen aufwirft und die gerade aus der Erkenntnis erwichst,
dass die Philosophie im Diskurs tiber das Digitale oft randstindig geblie-
ben ist. Dabei wirft das Digitale ganz klar Fragen und Probleme auf, die

I2

https://dol.org/10.5771/9783748965671-0 - am 19.01.2026, 21:30:30. hitps://www.Inllbra.comjde/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783748965671-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

der Philosophie absolut zustehen: Von der Epistemologie iiber die Asthe-
tik und Ethik bis hin zu einer Theorie des Subjekts — tiberall bringt das
Digitale alte Kategorien ins Spiel und macht zugleich radikal neue not-
wendig. Wie Sybille Kramer und Jorg Noller in dem von ihnen heraus-
gegebenen Sammelband Was ist digitale Philosophie? schreiben, ist es
notwendig, zwischen einer »digitale[n] Philosophie im Sinne eines Philo-
sophierens ziber das Digitale« und einer digitalen Philosophie »im Sinne
eines Philosophierens im Medium des Digitalen und unter Einsatz daten-
intensiver, digitalisierter Verfabren«” zu unterscheiden. In dieses theoreti-
sche Bemithen um eine Definition der Philosophie des Digitalen, die zwi-
schen der quantitativen, technischen Ebene der Digitalisierung und der
qualitativen, lebensweltlichen Ebene der Digitalitit unterscheidet, fugt
sich die vorliegende Arbeit durchaus ein: »Digitalitit zeigt an, dass das-
jenige, was mit der Digitalisierung einhergeht — was auf ihr emergiert —
selbst etwas Bedeutungsvolles und Qualitatives ist, was nicht ohne Be-
deutungsverlust auf rein technische oder mediale Strukturen reduziert
werden kann«.®

Die Philosophie der Digitalitat — wie Noller sie bezeichnet — bezeugt
das qualitative Auftauchen eines neuen Lebensraumes und untersucht
dessen Kategorien®. Die Philosophie des Digitalen — nach dem gleichna-
migen Buch von Gabriele Gramelsberger — wird als Digitalisierungs- und
Digitalitatskritik bezeichnet. Sie widmet sich der Reflexion uber »die
technologischen Bedingungen des Digitalen«, verstanden sowohl als Di-
gitalisierung als auch als Digitalitdt, und von deren ontologischen, pha-
nomenologischen und epistemischen Konsequenzen.* Die folgende Ar-
beit geht von einer angrenzenden, aber anderen Ebene der Untersuchung
der digitalen Welt aus. Diese wird verstanden als eine Produktions- und
Gestaltungsform unserer Wirklichkeit, also als eine Energie, die die Be-
dingungen unseres Seins in der Welt informiert und schafft. Die Definiti-
on der digitalen Welt als symbolische Form bedeutet daher, die Betonung
und philosophische Aufmerksamkeit auf die Tatsache zu legen, dass es
in Bezug auf diese Produktionsform kein Auflen gibt und dass sie da-
her der symbolische und funktionale Horizont ist, innerhalb dessen sich

7 Sybille Kramer/Jorg Noller, »Einleitung«, in: Kramer/Noller (Hg.), Was ist
digitale Philosophie. Phinomene, Formen und Methoden, Paderborn: Brill-
Mentis 2024, S. viii.

8  Jorg Noller, Digitalitit. Zur Philosophie der digitalen Lebensraums, Basel:
Schwabe Verlag 2022, S. 8. Vgl. auch: Felix Stalder, Kultur der Digitalitdt,
Berlin: Suhrkamp 2016.

9  Siehe: Uta Hauck-Thum/Jorg Noller (Hg.), Was ist Digitalitit? Philosophi-
sche und pddagogische Perspektiven, Berlin: Metzler 2021; Noller, Digitali-
tdt.

10 Vgl. Gabriele Gramelsberger, Philosophie des Digitalen. Zur Einfiibrung,
Hamburg: Junius 2023, S. 224-226.

13

https://dol.org/10.5771/9783748965671-0 - am 19.01.2026, 21:30:30. hitps://www.Inllbra.comjde/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783748965671-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

die materielle, ideale und technische Pluralitit der digitalen Kultur ent-
faltet. Deshalb ziehe ich den Ausdruck »Digitalitit« dem Ausdruck »di-
gitale Welt« vor; jener ermoglicht es in seiner Abstraktheit, »die grof-
te Einheit neben die grofite Ausbreitung«™ zu stellen, und erinnert uns
gleichzeitig daran, dass wir uns in einer noch nie zuvor existenten Form
bewegen und dass diese daher durch Kategorien gedacht werden muss,
die ihr selbst immanent sind. Wenn man mit dem Faktum des Digitalen
anfingt, dann bleibt die Analyse der digitalen Welt auf einer immanen-
ten Ebene, ohne aber die transzendentale Funktion des Digitalen als sym-
bolisches Medium aus dem Blick zu verlieren. Die cassirersche Perspek-
tive fordert dazu auf, jede symbolische Form in ihrer Autonomie ernst
zu nehmen und sie innerhalb ihrer Grenzen, d.h. immer immanent, zu
interpretieren. In unserem Fall z.B. scheint das logisch-wissenschaftli-
che Denken, das den Diskurs und das Weltverstindnis der europaischen
Moderne gepragt hat, ungeeignet, die digitale Welt zu erkldren; auch die
Kritik — als Denkform — scheint in der digitalen Atmosphire kaum tiber-
lebensfihig, auf der glatten Oberfliche des Bildschirms findet das kon-
templative Denken nur schwer Halt. »Neue Probleme werden neue Vo-
raussetzungen erforderlich machen«: Es geht dann darum, diese neuen
Voraussetzungen zu finden und zu systematisieren.

Dazu werden im ersten Teil dieser Studie die philosophischen Koordi-
naten des Diskurses dargelegt, wihrend im zweiten Teil die Formen der
Produktion von Asthetik, Epistemologie und Subjektivierung in der di-
gitalen Welt untersucht werden.

In Kapitel 1 werden drei grundlegende theoretische Pramissen — Tech-
nik, Mythos und Pharmakon — als JRahmenc fiir die Analyse der digita-
len Welt als symbolische Form untersucht. Diese drei theoretischen Kno-
tenpunkte finden in Cassirers Philosophie eine interessante Verkniipfung,
wenn man seine Schriften ab den 1920er Jahren betrachtet, die zudem
mit dem Beginn des Projekts einer Philosophie der symbolischen Formen
und einer Philosophie der Kultur zusammenfallen. Insbesondere wird in
der vorliegenden Arbeit die Frage nach der Rolle der Technik im Rah-
men der Philosophie der symbolischen Formen aufgeworfen und damit
Cassirer selbst in die Debatte um die Philosophie der Technik gestellt.
Dazu wird zunichst der Aufsatz »Form und Technik« (1930) herange-
zogen, in dem Cassirer selbst die Technik als symbolische Form defi-
niert. Diesem ersten Aufsatz werden dann die unveroffentlichten Noti-
zen und Schriften der nachgelassenen Manuskripten gegeniibergestellt,
in denen der Philosoph das Problem einer Metaphysik des Symbolischen
aufwirft. Gerade durch die Gegeniiberstellung der Idee der Technik als
symbolischer Form mit dem, was Cassirer tiber die Urphanomene des

11 Ernst Cassirer, Die Philosophie der symbolischen Formen, Bd. 111, Phdino-
menologie der Erkenntnis, Hamburg: Meiner, S. 555.

4

https://dol.org/10.5771/9783748965671-0 - am 19.01.2026, 21:30:30. hitps://www.Inllbra.comjde/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783748965671-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

Ich-Du-Es schreibt, kann die grundlegende Rolle herausgearbeitet wer-
den, die die technische Vermittlung, d.h. das Werkzeug, in Cassirers Kul-
turphilosophie spielt. Das Werkzeug wird namlich auf das Urphdanomen
des Es bezogen und die ontologische und anthropogonische Kraft der
Technik ans Licht gebracht. Die Lektiire der spateren Werke Cassirers,
insbesondere The Myth of the State (1946), stellt zunichst eine teleolo-
gische Interpretation der Beziehungen zwischen den verschiedenen sym-
bolischen Formen in Frage und zeigt, wie Cassirer die interessante und
bedeutsame Moglichkeit einer Allianz zwischen mythischer Form und
Technik entdeckt, die sich in der Produktion einer Technik des mythi-
schen Denkens verwirklicht, die hier vorgestellt und dann in Bezug auf
die digitale Welt im sechsten Kapitel analysiert wird. SchliefSlich wird der
Begriff des Pharmakons, wie er von Derrida und spiter von Stiegler in-
terpretiert wurde, der Metaphysik des Symbolischen gegentibergestellt,
um den geradezu pharmakologischen Charakter der symbolischen Ver-
mittlung aufzuzeigen.

In Kapitel 2 werden die Begriffe analog und digital analysiert, die of-
fensichtlich grundlegend sind, um zu einer Definition der digitalen Welt
zu gelangen. Ausgehend von Antony Wildens Buch System and Struc-
ture wird eine Analyse der Unterschiede zwischen digital und analog
vorgeschlagen, die nicht auf ihren technischen Bedingungen, sondern
auf den Kategorien Diskontinuitdt und Kontinuitdt beruht. Insbeson-
dere wird das Digitale zunachst als quantitativ, diskret und symbolisch
definiert, wihrend das Analoge als qualitativ, kontinuierlich und iko-
nisch definiert wird. Der symbolische Charakter des Digitalen und der
ikonische Charakter des Analogen fiihren dazu, diesen Unterschied mit
der semiotischen Analyse von Charles S. Peirce und insbesondere mit
der originellen Interpretation des Anthropologen Eduardo Kohn zu ver-
binden. Auf diese Weise werden die beiden Begriffe endgiiltig von ihrer
Beziehung zu kontingenten technischen Formen befreit, um als Modi
der symbolischen Funktion definiert zu werden: das Analoge als eine
Art, Kontinuitdt zu denken, und das Digitale als eine Art, Diskontinui-
tit zu denken. Wie Alexander R. Galloway zeigt, gibt es also eine ana-
loge Denkform, die Kontinuitdt im Heterogenen findet, und eine digi-
tale Denkform, die Differenz im Homogenen ansetzt. Ausgehend von
Galloways Analyse des digitalen Denkens als differenziell (in der hierar-
chischen Form des Binarismus, z.B. Mann-Frau) und als dialektisch (in
Form von Negation und Antagonismus, z.B. These-Antithese-Synthese)
wird ein dritter Modus des digitalen Denkens identifiziert, der als polar
definiert wird: In ihm ist es moglich, die Diskontinuitat in einer Einheit
zu denken oder, besser gesagt, die Diskontinuitit zu denken, die die Ko-
existenz widerspriichlicher Elemente hervorbringt, ohne jedoch diesen
Widerspruch aufheben zu wollen, sondern vielmehr mit und in ihm zu
denken. Dem polaren Modus des digitalen Denkens, der gleichwohl auch

15

https://dol.org/10.5771/9783748965671-0 - am 19.01.2026, 21:30:30. hitps://www.Inllbra.comjde/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783748965671-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

morphologisch zu denken ist, werden das Konzept des Pharmakons und
Cassirers eigenes Verstindnis von Symbol und Form zugeordnet; darii-
ber hinaus werden der Begriff der Pathosformel des Kulturwissenschaft-
lers Aby Warburg und der Begriff des chi‘xi der Philosophin Silvia Ri-
vera Cusicanqui als konkrete Beispiele fiir die Produktivitdt des polaren
digitalen Denkens herangezogen. Ein Denken also, das fihig ist, in der
— widerspriichlichen, heterogen und kaleidoskopischen — Komplexitit
auszuhalten und dabei Differenz aufrechtzuerhalten, und also in gewis-
sem Sinne in (produktiver und nicht konkurrierender) Opposition zu den
zahlreichen theoretischen und gedanklichen Linien steht, die stattdessen
Differenz ausloschen (z.B. Neomaterialismus), weil sie — wie Galloway
sagen wiirde — analog sind. Das Potenzial des polaren Denkens liegt ge-
rade in der Fihigkeit, ein Zwischengewebe zu schaffen, das als Ort der
Begegnung dient, an dem widerspriichliche Elemente in eine aktive und
affirmative Beziehung treten.

Im Kapitel 3, das den ersten Teil beschliefSt, wird die Hauptthese die-
ser Arbeit vorgestellt und argumentiert, namlich die Definition der digi-
talen Welt als symbolische Form, die nun auch durch die theoretischen
Punkte des ersten und zweiten Kapitels untermauert wird, namentlich
die Urspriinglichkeit der Technik in der symbolischen Funktion und die
Definition des Digitalen als Modus der symbolischen Artikulation. Das
Konzept der symbolischen Form ermoglicht es, wie bereits geschrieben,
die schopferische Kraft der digitalen Welt hervorzuheben, was bedeutet,
dass sie ihre Realitit nicht findet, sondern vielmehr setzt und dass da-
her die Untersuchung der digitalen Welt notwendigerweise die Untersu-
chung der Art und Weise einschliefst, wie sie diese Realitat produziert.
An diesem Punkt ist es daher notwendig, auf die Ebene der technologi-
schen Bedingungen der digitalen Welt zuriickzukehren, d.h. sowohl auf
die konkreten computationalen Technologien als auch auf die formale
Ebene der Computation, um die Kreativitit der Computation zu defi-
nieren. Zu diesem Zweck habe ich eine Montage zwischen der von Be-
atrice M. Fazi in Contingent Computation vorgeschlagenen Definition
von Computation als Potenzialitit und Mark B. N. Hansens Definiti-
on von computationalen Technologien als Data Potentiality vorgenom-
men. Die Montage zwischen den beiden Positionen ist insofern produk-
tiv, als sie die schopferische Besonderheit der digitalen Welt auf zwei
verschiedenen Ebenen erfasst: auf der abstrakten, logischen und forma-
len Ebene der Computation, auf der die Sinnlichkeit der Welt noch nicht
ins Spiel kommt, und auf der konkreten, funktionalen und prozessua-
len Ebene der computationalen Technologien, auf der stattdessen gera-
de die Erfassung (z.B. Datafication) des Sinnlichen entscheidend wird.
Damit wird ein entscheidender Punkt fiir das Verstandnis der digitalen
Welt als symbolische Form hervorgehoben, namlich die formale, quan-
titative und diskretisierende Matrix, die, aufgrund ihrer technologischen

16

https://dol.org/10.5771/9783748965671-0 - am 19.01.2026, 21:30:30. hitps://www.Inllbra.comjde/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783748965671-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

Moglichkeitsbedingung, in ein eigentiimlich intensives Verhiltnis zur
>symbolischen Natur« des Menschen tritt.

Der zweite Teil dieser Arbeit ist der Analyse der Modi dieser Bezie-
hung gewidmet. Es sollen die »Anschauungsformen« der digitalen Welt
identifiziert werden, d.h. die Formen und zugleich Visionen, innerhalb
derer sich die Beziehung zwischen der Maschine und dem digitalen Sub-
jekt entfaltet. Immersion und Netzwerk werden als komplementire, aber
nicht widerspriichliche oder antagonistische Formen vorgeschlagen, die
die Art und Weise, in der sich das Subjekt in der digitalen Welt befindet,
gleichzeitig orientieren und beschreiben. Immersion und Netzwerk sind
somit operationale und pragmatische Metaphern, die die Strukturen und
Tendenzen der digitalen Welt und damit auch die in ihr wirksamen As-
thetiken und Epistemologien sowie die Position und Haltung des digita-
len Subjekts in der digitalen Lebensform offenlegen.

In Kapitel 4 wird eine Analyse der Immersion anhand von Autorin-
nen und Autoren aus dem Bereich der Visual Cultural Studies und Me-
dientheorie vorgenommen, darunter Oliver Grau, David J. Bolter und
Richard Grusin. Diese haben eine mogliche Genealogie der Immersion
skizziert, die den heutigen VR-Technologien offensichtlich vorausgeht.
Im Bereich der Medientheorie und der visuellen Kultur bezeichnet Im-
mersion demnach eine Produktions- und Wirkungsweise von Bildern
(aber nicht nur von Bildern), die nicht auf Distanz und Vermitteltheit,
sondern auf Nihe und Unmittelbarkeit abzielt: Das heifSt, Immersion
antwortet auf die Faszination, in das Bild, in das Medium usw. eintreten
zu konnen bis zu dem Punkt, an dem man den Eindruck und das Gefiihl
hat, unmittelbar dabei zu sein. Die Suche nach einem Gefiihl der Unmit-
telbarkeit und Nihe fithrt die Analyse der Immersion dazu, sich sowohl
mit dem Konzept der Virtualitat als auch mit dem der Empathie ausein-
anderzusetzen, um schliefSlich zu der Frage zu gelangen, zu welcher Art
von Subjektivierung das skopische Regime der Immersion in der digita-
len Welt fiihrt. Hier sind die Philosophien von Cassirer, Warburg und Er-
win Panofsky hilfreich, um den Unterschied zwischen einem Subjekt, das
perspektivische Distanz sucht und erzeugt, und einem Subjekt, das statt-
dessen die expressive Nihe der Immersion sucht und von ihr moduliert
wird, zu definieren: Diese Differenz wird im Ubergang vom Denkraum
- einem Raum der kontemplativen und distanzierten Betrachtung — zum
Gefiiblsraum — einem Raum, der das Subjekt stattdessen zum Erleben
einlidt — verortet. Schlielich wird dieser immersiven Asthetik der digi-
talen Welt die kritische Analyse der immersiven Form der Macht gegen-
uibergestellt — vorgeschlagen von Rainer Muhlhof in Immersive Macht
—, die in der digitalen Lebensform wirkt, indem sie in affektive Gefiihls-
raume eingetauchte Subjekte produziert und moduliert.

Komplementar zur Immersion ist die Metapher des Netzes, deren De-
finition und Analyse Kapitel 5 gewidmet ist. Wenn die Immersion in

17

https://dol.org/10.5771/9783748965671-0 - am 19.01.2026, 21:30:30. hitps://www.Inllbra.comjde/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783748965671-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

der Tat zur Entstehung eines hyper-personalisierten Gefithlsraums fuhrt,
in den das digitale Subjekt eintaucht und in dem es affektiv moduliert
wird, so ist das Netzwerk demgegeniiber funktionell und ideell gleich-
giltig gegeniiber der subjektiven Besonderheit: Was zihlt, sind die Be-
ziehungen zwischen Knoten und Kanten, wobei alles ein Knoten sein
kann, nicht nur das menschliche Subjekt. Die Metapher des Netzes ent-
spricht auch einer Asthetik und einer Form der Subjektivierung oder,
besser gesagt, der Entsubjektivierung: Die holistische und totalitire Im-
manenz des Netzes in Verbindung mit seiner inhumanen >Natur« fithrt
in der Tat zur Definition dessen, was das Nicht-Subjekt des Netzes ge-
nannt werden kann, d.h. ein anonymisierter und diskretisierter Knoten,
der in die Riickkopplungsschleife (Feedback Loop) der algorithmischen
Infrastruktur eingefiigt ist. An diesem zentralen Punkt, nimlich der Be-
ziehung zwischen Subjekt und Maschine, zeigt das Netzwerk — als Me-
tapher und als materielle Infrastruktur — seine Pragmatik und Opera-
tivitdt: in der Gestalt einer Produktion von Objekten, die addquat, also
quantifizierbar, berechenbar und vorhersehbar sind: Daten, die verarbei-
tet und indiziert werden.

Mit der Analyse von Immersion und Netz kann also die Ruckkopp-
lungslogik der digitalen Welt herausgearbeitet werden, wobei die im-
mersive Ebene der Modulation und Regulierung des Subjekts mit der
entsubjektivierenden Ebene des Netzes korrespondiert; ja gerade das
Eindringen der algorithmischen Prozessualitit in die symbolische Pro-
zessualitdt des Subjekts fugt das digitale Subjekt in diese Riickkopp-
lungsschleife ein, wobei das modulierte und affizierte immersive Subjekt
immer auch gleichzeitig das Nicht-Subjekt des Netzes ist. Die Komple-
mentaritdt zwischen immersivem Subjekt und Nicht-Subjekt des Netzes
spiegelt sich auch in der Komplementaritit zwischen der immersiven As-
thetik der Unmittelbarkeit und der netzartigen Asthetik der Hyperme-
diation. Letztere bezeichnet die mittlerweile alltigliche Erfahrung der
asthetischen Sdttigung, an die uns nicht nur unsere Gerite und Bildschir-
me, sondern auch der 6ffentliche Raum gewohnt haben.

Die begriffliche Entwicklung von Immersion und Netzwerk als For-
men und Metaphern der digitalen Welt dient dazu, die dsthetischen und
subjektivierenden Tendenzen zu bestimmen, die in ihr wirken. Dies dient
auch dazu, um in Kapitel 6 die cassirersche Intuition einer Allianz zwi-
schen technischer und mythischer Form aufgreifen und sie in einem
Vergleich zwischen den symbolischen Formen der mythischen und der
digitalen Welt durchdeklinieren zu konnen. Gefangen zwischen der Im-
mersivitat des Gefihlsraums und der Diskretisierung zum Nicht-Sub-
jekt des Netzes zeigt das Subjekt der digitalen Welt Zuige einer mythi-
schen Subjektivitit und die digitale Welt selbst weist gemeinsame Ziige
mit der mythischen Welt auf. Der erste Teil des letzten Kapitels zeigt, wie
die Allgegenwart und Zentralitit der ikonischen Dimension einen ersten

18

https://dol.org/10.5771/9783748965671-0 - am 19.01.2026, 21:30:30. hitps://www.Inllbra.comjde/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783748965671-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

und grundlegenden Beriihrungspunkt zwischen den beiden symbolischen
Formen darstellt. Die digitale Welt ist in der Tat, wie die mythische Welt,
eine von Bildern durchdrungene Welt und eben diese Environmentali-
tat des Bildes riickt die magisch-mythische Ausdruckskraft wieder in
den Mittelpunkt der Erfahrung der digitalen Kultur. Hier wird Vilém
Flusser als Referenzautor herangezogen, insbesondere seine Definition
des technischen Bildes ist hilfreich, um zu verstehen, wie die technische
Programmierung von Bildern deren magisch-mythische Bedeutung reak-
tiviert. Die digitale Welt kann jedoch nicht einfach als mythische Welt de-
finiert werden, d.h., in ihr findet keine Riickkehr zum Mythischen statt,
sondern es kommt vielmehr zur Entfaltung einer techno-mythischen At-
mosphire. Der zweite Teil des Kapitels ist der Analyse der Technik des
digitalen Mythos und damit der mythischen Atmosphire der digitalen
Welt gewidmet, insbesondere der Beziehung — wie sie heute program-
miert und gedacht wird — zwischen dem digitalen Subjekt und der Neu-
heit und Andersheit der Maschine. Insbesondere wird vorgeschlagen,
dass die Verbergung der technischen Komplexitit aus dem asthetischen
und epistemischen Bereich fiir das digitale Subjekt eine Hypostasierung
dieser Komplexitit auf einer Ebene bewirkt, die ideell und konkret un-
denkbar und daher unkontrollierbar wird. Diese Verbergung fiihrt zu ei-
ner Intensivierung des expressiven, fast magisch-mythischen Verhaltnis-
ses, das das Subjekt zur Maschine einzunehmen pflegt.

Abschlieflend werden mogliche zukiinftige Ansitze zur Untersuchung
und Kritik der mythischen Atmosphire der digitalen Welt vorgestell,
um einen Einblick zu geben, wie diese Atmosphiare aufgelost werden
kann, um Platz fiir andere und bewusstere Wege zu schaffen, auf denen
das digitale Subjekt diese neue und kaleidoskopische Lebensform be-
wohnen kann.

19

https://dol.org/10.5771/9783748965671-0 - am 19.01.2026, 21:30:30. hitps://www.Inllbra.comjde/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783748965671-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/978374B965671-0 - am 19.01.2026, 21:



https://doi.org/10.5771/9783748965671-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ERSTER TEIL

Es gibt keinen anderen Weg von Dasein zu Dasein als
durch diese Welt der Formen

Ernst Cassirer

https://dol.org/10.5771/878374B965671-0 - am 19.01.2026, 21:30:30. O



https://doi.org/10.5771/9783748965671-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/978374B965671-0 - am 19.01.2026, 21:



https://doi.org/10.5771/9783748965671-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Einleitung

