
6 SCHLUSSBETRACHTUNG UND AUSBLICK

Innerhalb des Diskurses um die extra- und intratextuellen Bedingungen und 

Möglichkeiten von Literatur nach Auschwitz beschränkt sich Domin im Un-

terschied zu Adorno nicht auf theoretische Überlegungen. Sie verleiht dem 

moralisch-ästhetischen Dilemma darüber hinaus in ihrer Lyrik Ausdruck. 

Die Analysen ihrer Gedichte Schöner (1959) und Lyrik (1963) belegten dies 

exemplarisch. 

Domins Poetologie umfasst verschiedene Elemente. Das Gedicht als 

Augenblick der Freiheit – auf diese Formel hat Domin selbst ihre poetologi-

schen Reflexionen gebracht, die hier anhand ihrer Gedichte und Essays ent-

faltet wurden. Es wurde deutlich, dass Domin dabei zuweilen die Gattungs-

grenzen verwischt, indem sie in ihren Essays eine äußerst bildhafte Sprache 

verwendet. Im Anschluss an Adornos Kulturkritik zeigen sich Parallelen zu 

seinem dialektischen Denken und der Vorstellung, dass Menschen in gesell-

schaftliche Prozesse eingebunden und somit nur bedingt frei in ihrem Han-

deln sind. Adornos komplexere und gesellschaftsanalytisch tiefergehende 

Reflexionen betonen trotz aller Einschränkungen letztendlich eine autonome 

ästhetische Sphäre. Ebenso hält Domin im Bewusstsein der Widerstände 

beharrlich an der Hoffnung fest: Die Hoffnung richtet sich „dennoch“ auf 

ein besseres Zusammenleben der Menschen. Für Domin wie für Adorno ist 

die Kunst Trägerin der Hoffnung, dass das Subjekt seiner Vergesellschaf-

tung und Funktionalisierung, wie sie in Auschwitz radikal hervortraten, zu-

mindest etwas entgegenzusetzen hat, wenn das Entrinnen des Menschen aus 

diesen Prozessen damit auch noch nicht gewährleistet ist. Für beide wird in 

ihren Texten das Paradoxon zum Ausgangspunkt, um ihre Denkbewegungen 

dialektisch zu dynamisieren. Im Fall von Domins Dichtung erfasst diese 

Dynamik auch den Rezeptionsprozess. 

Domins Methode der „unspezifischen Genauigkeit“ dient im Kommu-

nikationsprozess nach Auschwitz dazu, die Wirklichkeit nicht durch Reprä-

sentation zu bannen und dabei womöglich zu verfehlen, sondern die Poly-

semie und Autonomie der Wirklichkeit im Kunstwerk herauszustellen. De-

ren Geheimnisse sind einem unendlichen Deutungsakt unterworfen, wie in 

den Interpretationen von Worte (1956), Die Botschafter (1964), Losgelöst

(1959) und Immer kreisen (1963) herausgearbeitet worden ist. Seit Beginn 

der sechziger Jahre, also nach der endgültigen Rückkehr nach Deutschland 

1961, formulierte Domin ihre Überlegungen auch in literaturtheoretischen 

Essays, wofür die zeitgenössischen Debatten in den Literatur- und Gesell-

https://doi.org/10.14361/9783839407448-006 - am 14.02.2026, 12:51:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


336|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

schaftswissenschaften um Wirkungsästhetik und Rezeptionstheorien den 

Rahmen bereitstellten. Lyrik, die die Kriterien der Authentizität, Musterhaf-

tigkeit und der Einmaligkeit erfüllt, birgt einen „Kern“ (Domin) partikularer 

und zugleich allgemeiner Erfahrung, den die Rezipientinnen und Rezipien-

ten für sich aktivieren und nutzbar machen können. Keine Interpretation, 

auch nicht die des Autors, kann Domin zufolge alleinige Gültigkeit bean-

spruchen, da jede Begegnung zwischen Text und Leser individuell und situ-

ativ bedingt ist. Mit diesem Aspekt ihrer Poetologie, der die Bedingungen 

von Sprache produktiv wendet, weist Domin einen Ausweg aus der Sprach-

krise nach Auschwitz. 

Doch sowohl im Exil als auch nach der Remigration reflektieren ihre 

Gedichte die Grenzen dieser Hoffnung: Der Ausweg erschien gefährdet an-

gesichts einer deutschen Nachkriegsgesellschaft, die der Auseinanderset-

zung mit dem Nationalsozialismus und seinen Verbrechen auswich oder sie 

vergangenheitspolitisch – im Sinne von Norbert Frei – zu bewältigen, d.h. 

zu instrumentalisieren suchte. Die Erfahrungen der Überlebenden und der 

Exilanten standen dem im Wege und wurden deshalb bewußt oder unbe-

wußt ausgegrenzt, bis sie Anfang der sechziger Jahre mit den wichtigen 

Strafprozessen in der Öffentlichkeit verhandelt wurden. Losgelöst, Immer 

kreisen und Linguistik (1961) artikulieren die Zweifel an den Möglichkeiten 

von Kommunikation und von Sprache an sich: Die Notwendigkeit einer an-

deren Sprache erscheint als dringend und Schweigen als Option, um die 

Mängel der gebrauchsüblichen Sprache zu kompensieren. In den literari-

schen Debatten um den „Tod der deutschen Sprache“, die auch fünfzehn 

Jahre nach Kriegsende noch virulent waren, dominierte erstens das Argu-

ment, dass Sprache im Allgemeinen nach Auschwitz radikal ihre Unzuläng-

lichkeit gezeigt habe. Zweitens trage durch die Gebundenheit an ihre spezi-

fische Geschichte die deutsche Sprache im Besonderen die Spuren des Nati-

onalsozialismus. Wie die Analyse von Wort und Ding (1969) gezeigt hat, 

findet sich bei Domin auch für dieses Argument eine dialektische Wendung, 

die ihr fortgesetztes lyrisches Sprechen legitimiert: Sprache, in die die Ge-

schichte eingegangen ist, ist auch von Auschwitz durchdrungen. Auch wenn 

Wort und Ding keine Einheit bilden, besitzt die Sprache dadurch die Vor-

aussetzung und die moralische Verpflichtung dazu, zu versuchen, das Be-

wusstsein von Auschwitz zu artikulieren. 

Domins Poetologie zufolge bedingt gerade der autonome Status von Ly-

rik ihr Widerstandspotential gegen die gesellschaftliche Zweckgerichtetheit. 

Insofern besteht für Domin wie etwa für Adorno, Brecht, Celan, Sartre und 

Enzensberger kein Widerspruch zwischen den Konzepten von autonomer 

und engagierter Literatur. Domins Gedichte beziehen sich unterschiedlich 

deutlich auf diese Konzepte. Sie lassen sich als graduelle Abstufungen von 

Engagiertheit verstehen und zusammenfassend in zwei Gruppen teilen: Ers-

https://doi.org/10.14361/9783839407448-006 - am 14.02.2026, 12:51:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHLUSSBETRACHTUNG UND AUSBLICK|337 

tens betonen Gedichte wie Ars longa (1963) und Wer es könnte (1963) die 

Möglichkeit der „Atempause“, die Lyrik in einer funktionsgesteuerten Ge-

sellschaft biete. Ars longa hebt dabei stärker die Zweckfreiheit der Kunst 

hervor und rekurriert auf literarische Traditionen. Wer es könnte zeigt, wie 

das Nicht-Handeln einen Reflexionsraum ermöglicht, der wiederum erst 

zum Handeln befähigt. Eben dieses Stilmittel des Paradoxons erlaubt Ge-

dichten wie Nicht müde werden (1964), das anhaltende Bemühen um 

sprachliche Handlungsfähigkeit auszudrücken. Zweitens formulieren dem-

gegenüber Gedichte wie Ich will dich (1967) und Drei Arten Gedichte auf-

zuschreiben (1967-1968) eine Kritik an der Gesellschaft und eine wider-

ständige Haltung, ohne dass der ästhetische Anspruch gegenüber dem politi-

schen Anliegen zurücktritt. Sie füllen den eröffneten Handlungsraum poeto-

logisch. In Drei Arten Gedichte aufzuschreiben sind die Zweifel an der 

Durchsetzung des Anliegens zwar deutlich zu erkennen, dennoch halten die 

Verse an der Sprache fest und demonstrieren damit das Changieren von 

Domins Poetologie zwischen Sagbarkeit und Unsagbarkeit. 

Das erfahrene Leid literarisch zu artikulieren, wie unzureichend auch 

immer, oder seine Verbalisierung zu rezipieren und damit von anderen Un-

terstützung dabei zu erhalten, die Erfahrung zu verarbeiten, kann den Op-

fern des Nationalsozialismus Erleichterung bringen. Einen solchen begrenz-

ten Trost stiften Domins Gedichte Wen es trifft (1953) und Schale im Ofen

(1951), indem sie Bilder für die Qual bereitstellen und dabei auf vertraute 

Traditionen rekurrieren. Wen es trifft entfaltet diese Bildlichkeit sehr inten-

siv und differenziert, bis es durch die konkrete Hinwendung zu einem Ge-

genüber eine Mahnung für die Zukunft und damit die Wende bringt. Auch 

Schale im Ofen enthält eine hoffnungsvolle Wendung, ohne dass das Ge-

dicht dabei die Leidensgeschichte überschreibt. Domin legt in ihren Gedich-

ten den Bezug zum Massenmord nahe, stellt ihn aber nicht zwingend her. 

Dadurch werden von den Texten auch andere Leidenserfahrungen wie das 

Exil eingeschlossen. 

Domin verwendet in ihrer Lyrik häufig religiöse Motive. Das belegen 

die Gedichte Bitte (1954) und Gegenwart (1957). Durch diese Sakralisie-

rung überträgt Domin die sprachliche Kraft dieser Motive formal und inhalt-

lich auf ihre Texte, die insbesondere durch die jüdischen und christlichen 

Kontexte, in denen das Wort große Bedeutung besitzt und Inhalte über 

Gleichnisse vermittelt werden, zusätzliches Gewicht erhalten. Gleichzeitig 

bleibt ihr Bezug darauf uneindeutig, so dass die individuelle Verantwortung 

für die Geschichte in den Vordergrund rückt. Dieser Prozess lässt sich als 

Säkularisierung bezeichnen. Beide Vorgehensweisen unterstreichen die e-

xistentielle Relevanz der Gedichte. 

Immer wieder wird im Diskurs um Lyrik nach Auschwitz die Frage 

verhandelt, ob Auschwitz als ein singuläres Verbrechen oder als Extremfall 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-006 - am 14.02.2026, 12:51:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


338|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

der conditio humana einzuordnen sei. Domin verweigert sich dieser Aus-

schließlichkeit, wie etwa die Analyse des Gedichts Bau mir ein Haus (1957) 

belegt. Auch wenn Domin in ihren Essays die allgemein-menschliche Di-

mension unterstreicht, bestreitet sie dabei weder die Singularität von 

Auschwitz noch neigt sie dazu, den nationalsozialistischen Massenmord zu 

universalisieren. Damit setzt sie der Fremddefinition, die sie als Jüdin be-

traf, obwohl sie sich vorher nicht dem Judentum zugehörig verstanden hatte, 

etwas entgegen und bewahrt ihren Subjektstatus. So unterscheidet sich Do-

mins Verortung im Diskurs von Forschungspositionen, die die Relevanz der 

Selbst- und Fremdbestimmung für die Identität der Opfer unterschlagen. In 

dem Gedicht Das ist es nicht (1969), das einen eindeutigen Bezug zum Ge-

nozid und zu den KZs herstellt, unterstützt die Betonung des „Menschseins“ 

der Opfer die Anklage der singulären Unmenschlichkeit, indem sie die ras-

sistischen Argumente als Willkür entlarvt. Entsprechend negiert das Gedicht 

die Möglichkeit der Sprache, die Wirklichkeit zu erfassen. Deshalb prägt 

auch ein resignativer Ton die Anklage. 

Die Schwierigkeiten, Worte für das Leid zu finden, können unüber-

windlich sein. Gedichte wie Haus ohne Fenster (1957) und „Vogel Klage“

(1958) erscheinen entsprechend als stummer Ausdruck der Verzweiflung. 

Die Wortgewalt verwandelt das stille Entsetzen in ein Schreien oder in ein 

leises Klagen. Domins Lyrik, insofern sie Ausdruck von Leid ist, steht im 

Spannungsfeld zwischen dem konkreten Bezug auf den Massenmord und 

einer allgemein-menschlichen Dimension. 

Der Nationalsozialismus brachte unter anderem eine Umkehrung mora-

lischer Werte mit sich. Dies thematisiert das Gedicht Anstandsregeln für al-

lerwärts (1963) unter direkter Bezugnahme auf die Judenverfolgungen. Au-

ßerdem ist in den Versen eine Kritik an der Umkehrung der Schuldfrage in 

der deutschen Nachkriegsgesellschaft impliziert. Auf die eigene Ohnmacht 

dieser Situation wie gegenüber dem Leid der Welt weist das Gedicht Ge-

gengewicht (1960) in sprachlich reichen Bildern hin, für das es nur eine ein-

zige Metapher besitzt. Die Sprache erweist sich im doppelten Sinn als unzu-

länglich: in Bezug auf die Wirklichkeit gegenüber ihren Möglichkeiten so-

wie in Bezug auf das Utopische. So zeigt Domin auf paradoxe Weise, dass 

Lyrik dem Leid der Welt dennoch etwas entgegensetzen kann. 

Literatur kann nach Auschwitz in begrenztem Maße Trost spenden und 

wenigstens metaphorisch eine Heimat zum Weiterleben bieten. Dieser Ge-

danke war bei der Rezeprion von Domins Gedichten bisher interpretations-

leitend. Tatsächlich bilden die Solidarität von anderen Menschen, Freund-

schaft und Liebe in Apfelbaum und Olive (1954) und Gleichgewicht (1955) 

trostspendende Elemente. Auch der Tod kann eine tröstliche Perspektive 

sein, da er Erlösung von dem Leid der Heimatlosigkeit und Frieden bietet. 

Dazu muss er nicht mit einer religiösen Auffassung von Wiederauferstehung 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-006 - am 14.02.2026, 12:51:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHLUSSBETRACHTUNG UND AUSBLICK|339 

oder Wiedergeburt verbunden werden, wie Ziehende Landschaft (1955) oder 

Auf Wolkenbürgschaft (1958) zeigen. 

Gedichte können auch direkten Zuspruch und Ermutigungen enthalten, 

wie es in Fürchte dich nicht (1954) der Fall ist. Darüber hinaus stellen eini-

ge von Domins poetologischen Reflexionen, die in den Gedichten enthalten 

sind, die tröstende Kraft der Sprache heraus: Das gilt für Wie wenig nütze 

ich bin (1957), Nur eine Rose als Stütze (1957), Mit leichtem Gepäck

(1960), Vögel mit Wurzeln (1963) und Das Gefieder der Sprache (1963). In 

ihrem Offenen Brief an Nelly Sachs hat Domin dies auch explizit betont und 

den Bezug zu Auschwitz hervorgehoben. 

Doch der Trost entzieht sich dem Zugriff, wenn Träume die einzigen 

Zufluchtsorte bieten, wie sie in Inselmittag (1953), Rückkehr (1960) und Ich

lade dich ein (1957) als sprachlich verfasste Traumbilder aufscheinen. Do-

mins Werk zeigt die Möglichkeiten von Lyrik, nach Auschwitz Trost und 

Heimat zu stiften. Dabei – und darin liegt ein Aspekt seiner Brisanz – weist 

es deutlich auf deren Begrenztheit hin, wie insbesondere die spezifische 

Präsentation von Tod und Träumen als Trost hervorhebt: Der mit dem Ende 

des Lebens eintretende Frieden bleibt auf eine andere Wirklichkeit bezogen 

und gleicht darin den Utopien. 

Das ästhetisch-moralische Dilemma von Lyrik nach Auschwitz ergibt 

sich nicht nur aus der sprachlichen Unzulänglichkeit gegenüber dem Leid, 

sondern auch aus der moralischen Pflicht der Überlebenden, der Zeitgenos-

sen und der Nachgeborenen, zum einen das Andenken der Opfer zu bewah-

ren, zum anderen den Bezug der Geschichte zu Gegenwart und Zukunft her-

zustellen. Das Gedicht Gefährlicher Löffel (1954) mahnt, die Erinnerung zu 

wach zu halten, da ihr Verlust den Verlust der eigenen Identität mit sich 

brächte. Die lyrische Form erlaubt es, die historische Erinnerung zu thema-

tisieren, ohne sie festzuschreiben. So werden zumindest potentiell die Erfah-

rungen und die Identität derer gewahrt, die außerhalb des kollektiven Be-

zugsrahmens stehen. Das Vergessen würde sie vernichten. Die Schwierig-

keiten, Erfahrungen zu überliefern, wenn diese so brüchig sind, wie es auf 

die Erfahrungen des Nationalsozialismus zutrifft, zeigen sich in Es kommen 

keine nach uns (1958). Es gibt keine Gewähr, dass die Überlieferung andau-

ert – sie muss zu anderen Zeiten immer wieder aufs Neue erarbeitet werden. 

Zeugenschaft manifestiert sich im Handeln, wobei der Zeuge in der 

Vergangenheit eben nicht aktiv an einem Geschehen beteiligt gewesen sein 

muss, sondern es auch lediglich wahrgenommen haben kann. Die Gedichte 

Nur Zeugen (1960) und Von uns (1961) problematisieren dies Dilemma, 

wobei das sprechende Ich in Nur Zeugen die eigene Ohnmacht bedauert. 

Zugleich setzt es den Rückzug in sich selbst fort, indem es auf eine offene 

Anklage verzichtet. Von uns dagegen richtet den Blick auf den Umgang der 

Nachgeborenen mit der Vergangenheit, und zwar aus der Perspektive eines 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-006 - am 14.02.2026, 12:51:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


340|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Zeitzeugen. Der Text präzisiert dessen Position nicht weiter und erlaubt so 

die Reflexion verschiedener Standpunkte, gewährt den Leserinnen und Le-

sern also den Freiraum, den sie für ihre Deutung benötigen. Die Art der Ü-

berlieferung von Geschichte tangiert die Grundlagen der nationalen und in-

dividuellen Identitätsbildung. Deshalb stellt das Gedicht Aktuelles (1963) 

dabei die Gegenwärtigkeit der Geschichte und die Bedeutung des Erinnerns 

für das zukünftige Leben in den Vordergrund. 

Die Vergangenheit wird in dem Gedicht Graue Zeiten (1966) ausführ-

lich beschworen. Sie prägt die Gegenwart, wie die Alpträumen und Angst, 

ausgelöst durch die Ähnlichkeit von vergangenem und aktuellem Tagesge-

schehen, erkennen lassen. Dabei besteht eine enge Verbundenheit des Spre-

chers mit den Toten, die Köln (1963) noch deutlicher hervorhebt. Die analy-

sierten Gedichte betonen die Notwendigkeit des Erinnerns für die Toten wie 

für die Lebenden im konkreten Kontext des Nationalsozialismus, beurteilen 

die Möglichkeiten dazu aber unterschiedlich. Die Mitverantwortung der 

Zeugen wird kritisiert, ohne dass Anklage erhoben wird. Dem lyrischen 

Sprechen kommt dabei besondere Bedeutung zu, da es in seiner Offenheit 

zwar nur beschränkt Wirksamkeit entfalten kann, gerade dadurch aber viel-

fältige Aspekte anzusprechen vermag. 

Diese überblicksartige Zusammenfassung von den Ergebnissen der Ge-

dichtanalysen verdeutlicht, wie vielschichtig der Nexus zwischen Domins 

lyrischen Texten und dem Diskurs um Lyrik nach Auschwitz ist und wie 

differenziert die Dichterin die Aspekte der Sagbarkeit, der Artikulation von 

Leiderfahrung, des Trostes und der Heimat sowie der Zeugenschaft und des 

Erinnerns reflektiert. Im Unterschied zu den Untersuchungen von Vallaster 

und Braun, die eine chronologische Entwicklung von Motiven nahe legen, 

konnte gezeigt werden, dass Domin in ihrem lyrischen Werk kontinuierlich 

die Bedingungen und Möglichkeiten des Sprechens betrachtet. Dabei blei-

ben ihre poetologischen Prämissen konstant, auch wenn die sechziger Jahre 

sicherlich dazu beigetragen haben, dass Domin in ihren Texten verstärkt ex-

plizitere Formen von Engagement gewählt hat. Eine Trennung in private 

und politische Lyrik widerspräche Domins Poetologie. Gedichte wie Wen es 

trifft, Gefährlicher Löffel oder Es kommen keine nach uns aus den fünfziger 

Jahren zeigen zudem, dass Domin in ihrer Lyrik immer schon politische 

Themen aufgegriffen und Position bezogen hat. Allein die Tatsache, dass in 

Domins Lyrik Auschwitz implizit gegenwärtig ist, entspricht einer politi-

schen Stellungnahme. Außerdem war und ist Domins Poetologie zufolge 

das Schreiben an sich ein Akt, der sich den gesellschaftlichen Zwängen wi-

dersetzt und ihnen „das Dennoch jedes Buchstabens“ entgegenstellt. 

Die vorliegende Arbeit hat an verschiedenen Stellen auf die intertextuel-

len Bezüge zwischen der Lyrik Domins und anderer verfolgter Dichterinnen 

und Dichter hingewiesen. Insbesondere die Bedeutung von Paul Celan, Nel-

https://doi.org/10.14361/9783839407448-006 - am 14.02.2026, 12:51:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHLUSSBETRACHTUNG UND AUSBLICK|341 

ly Sachs und Rose Ausländer wurde in diesem Zusammenhang deutlich. Die 

Nähe der Texte dieser Dichterinnen und Dichter verweist auf Entsprechun-

gen ihrer Reflexionen. Insofern diese Nähe bewusst konstruiert wurde, be-

findet sich Domins Lyrik damit in einer Traditionslinie mit den kanonischen 

Texten der nationalsozialistischen Verfolgungen und des Massenmords. 

Selbst die Gedichte Ausländers, die auf Domins Texte zu rekurrieren schei-

nen, da sie später entstanden, stärken diese Verbindung. 

Im Vergleich mit Celans Gedichten erscheinen auch die rätselhaftesten 

Verse von Domin jedoch weniger chiffriert. Von Sachs’ Lyrik unterschei-

den sich Domins Gedichte, insofern sie sich – trotz metaphysischer Angebo-

te – weniger stark auf religiöse Kontexte beziehen. Im Unterschied zu Aus-

länder, Sachs und Celan finden sich bei Domin auch weniger eindeutige Be-

züge auf den Massenmord. Ihre Reflexionen des Schweigens beziehen ne-

ben dem Schweigen angesichts von Auschwitz auch das Schweigen über 

Auschwitz ein, das die Toten und die Lebenden gleichermaßen betrifft. Zu-

dem hatten Nelly Sachs und Rose Ausländer wie Domin eine besondere Be-

ziehung zu ihren Müttern, die sich in ihren Werken ausdrückt. Auch wenn 

diese Dichterinnen regelmäßig zusammen genannt werden, so steht eine de-

taillierte vergleichende Untersuchung ihrer Werke noch aus, die außer Ü-

bereinstimmungen von Themen und Motiven auch die Produktionsbedin-

gungen und die ästhetischen Wege in den Blick nimmt. Eine solche Studie 

könnte auch das Werk Mascha Kalékos einbeziehen, das dem Domins eben-

falls thematisch nahe steht. 

Dass Domin sich durch vielfältige intertextuelle Bezüge insbesondere in 

die Tradition romantischer Dichterinnen und Dichter sowie von Hölderlin 

und Schiller stellt, wurde Arbeit ebenso wie die Einflüsse romanischer Au-

torinnen und Autoren an verschiedenen Stellen der hervorgehoben. Zukünf-

tige Untersuchungen könnten diesen Zusammenhängen genauer nachgehen, 

prüfen, ob umgekehrt auch Domins Werk Spuren in der Literatur insbeson-

dere der spanischsprachigen Länder hinterlassen hat und nach den Konse-

quenzen fragen, die dieser Austausch für die nationalen und internationalen 

literarischen Debatten besitzt. Hier wäre auch der Stellenwert interessant, 

der dabei der Kategorie Geschlecht zukommt. Allgemein gilt für das Werk 

Domin, das die Darstellung der Geschlechterverhältnisse noch ein weitge-

hend unbestelltes Feld ist. 

Darüber hinaus könnte eine lohnende Forschungsarbeit zu Domin darin 

bestehen, zu untersuchen, inwieweit eine Analyse ihres einzigen Romans 

Das zweite Paradies (1968) und seiner engen formalen und inhaltlichen 

Verflechtung mit den zeitgleich entstandenen lyrischen Texten Domins Bei-

trag zum Aspekt des Trostes und der Heimat im Diskurs um die Bedingun-

gen und Möglichkeiten des Sprechens nach Auschwitz ergänzt. Die spezifi-

sche formale Gestaltung des Romans und die Auseinandersetzung mit den 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-006 - am 14.02.2026, 12:51:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


342|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

kommunikativen Schwierigkeiten der Figuren insbesondere durch die Ver-

lusterfahrung von Liebe und Heimat deuten auf die Produktivität des Textes 

für eine solche Fragestellung hin, der ich an anderer Stelle nachgehen wer-

de.1 Der Roman verbindet das immanent politische Thema der Heimatlo-

sigkeit mit der Frage nach der Möglichkeit von Liebe. Domins Text reflek-

tiert dabei das Geschlechterverhältnis unter den Bedingungen des Exils, 

lange bevor die Frauen-, Exil- oder Geschlechterforschung nach der Bedeu-

tung der Kategorie Geschlecht im Exil fragte. Die Ursache von den Schwie-

rigkeiten der Liebesbeziehungen liegt dem Roman zufolge darin, dass feste 

Identitäten als Voraussetzung zwischenmenschlicher Verbindungen gelten. 

Da diese Identitäten sich als wandelbar erweisen, als bloße Imaginationen, 

scheitern die kommunikativen Akte und damit die Beziehungen. Indem 

Domin durch die Liebesbeziehungen die fragliche Möglichkeit einer Rück-

kehr in die Heimat und das Fremde in der eigenen Person darstellt, verweist 

sie auf die Bedeutung von kollektiven und individuellen Erinnerungen für 

Fremd- und Selbstbilder, die wiederum bei der Konstruktion der eigenen

Identität mitwirken. Parallel dazu wird die Beziehung zur Heimat als Liebe

zu einem Bild entlarvt, das die Individuen sich selbst erschaffen. Damit zei-

gen sich Brüche und Widersprüche der gesellschaftlichen Konstruktion von 

Geschichte in der deutschen Erinnerung. 

Literatur ist per se mehrdeutig. Die Besonderheit von Domins Lyrik 

liegt jedoch darin, dass sie Widersprüchliches zusammenbringt. Die dabei 

dominante Stilfigur ist das Paradoxon. Zugleich sind Domins Gedichte in 

einfacher, klarer Sprache geschrieben. Das erleichtert den Zugang. Darüber 

hinaus kommen die religiösen Allusionen einem metaphysischen Bedürfnis 

entgegen, das bei vielen Menschen in existentiellen Fragen besteht, ohne 

dass die Texte darauf festzulegen wären. Viele Gedichte reflektieren sowohl 

Individuelles als auch Allgemeines – und damit auch das Verhältnis beider 

Ebenen zueinander. Ein Thema, das dies besonders deutlich zeigt, ist der 

Umgang mit der Vergangenheit. Dass sie dabei den nicht-jüdischen Deut-

schen Brücken baut, um ihnen das Nachdenken zu erleichtern, ohne die na-

tionalsozialistischen Verbrechen zu unterschlagen, ist ein Verdienst: Da-

durch können die Zeitgenossen in das Gespräch untereinander sowie mit 

den nachfolgenden Generationen einsteigen und ihre Erfahrungen weiterge-

ben, dadurch können die Jüngeren sich mit den Positionen der Älteren aus-

einandersetzen und eigene Wertmaßstäbe entwickeln. Vor allem aber finden 

1      Erste Belege dafür konnte ich bereits in meinem Vortrag „Die Darstellung der 

jüdischen Remigration in Hilde Domins Roman Das zweite Paradies“ am 25. 

November 2006 bei der Tagung „‚Auch in Deutschland waren wir nicht mehr 

wirklich zu Hause.‘ Die Remigration vertriebener Juden nach Deutschland“ 

der Herbert und Elsbeth Weichmann-Stiftung im Körber-Forum in Hamburg 

liefern. Eine ausgearbeitete Fassung des Vortrags erscheint im Tagungsband. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-006 - am 14.02.2026, 12:51:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHLUSSBETRACHTUNG UND AUSBLICK|343 

so auch jüdische Erfahrungen und Positionen zunehmend Gehör. Die Ge-

dichte, die sich mit der Unsagbarkeit des Massenmords, mit Leid, Trost und 

Heimat sowie Zeugnis und Erinnerung auseinandersetzen, holen die Lese-

rinnen und Leser oft an einem vertrauten Standpunkt ab und verschieben 

dann – allmählich oder plötzlich – die Perspektive. Domins Anliegen, wie es 

aus ihren poetologischen Texten hervortritt, ist ein emanzipatorisches, und 

zwar bezogen auf alle Menschen. Es realisiert sich gerade in der Offenheit 

von Domins Gedichten. Deren Kennzeichen im Diskurs um Lyrik nach 

Auschwitz bilden die Verbindungen zu unterschiedlichen diskursiven Kons-

tellationen, an die wechselnde und sogar disparate Interpretationen anknüp-

fen können. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-006 - am 14.02.2026, 12:51:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839407448-006 - am 14.02.2026, 12:51:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

