6 SCHLUSSBETRACHTUNG UND AUSBLICK

Innerhalb des Diskurses um die extra- und intratextuellen Bedingungen und
Moglichkeiten von Literatur nach Auschwitz beschrinkt sich Domin im Un-
terschied zu Adorno nicht auf theoretische Uberlegungen. Sie verleiht dem
moralisch-dsthetischen Dilemma dariiber hinaus in ihrer Lyrik Ausdruck.
Die Analysen ihrer Gedichte Schoner (1959) und Lyrik (1963) belegten dies
exemplarisch.

Domins Poetologie umfasst verschiedene Elemente. Das Gedicht als
Augenblick der Freiheit — auf diese Formel hat Domin selbst ihre poetologi-
schen Reflexionen gebracht, die hier anhand ihrer Gedichte und Essays ent-
faltet wurden. Es wurde deutlich, dass Domin dabei zuweilen die Gattungs-
grenzen verwischt, indem sie in ihren Essays eine duBerst bildhafte Sprache
verwendet. Im Anschluss an Adornos Kulturkritik zeigen sich Parallelen zu
seinem dialektischen Denken und der Vorstellung, dass Menschen in gesell-
schaftliche Prozesse eingebunden und somit nur bedingt frei in ihrem Han-
deln sind. Adornos komplexere und gesellschaftsanalytisch tiefergehende
Reflexionen betonen trotz aller Einschrankungen letztendlich eine autonome
dsthetische Sphire. Ebenso hilt Domin im Bewusstsein der Widerstidnde
beharrlich an der Hoffnung fest: Die Hoffnung richtet sich ,,dennoch* auf
ein besseres Zusammenleben der Menschen. Fiir Domin wie fiir Adorno ist
die Kunst Trigerin der Hoffnung, dass das Subjekt seiner Vergesellschaf-
tung und Funktionalisierung, wie sie in Auschwitz radikal hervortraten, zu-
mindest etwas entgegenzusetzen hat, wenn das Entrinnen des Menschen aus
diesen Prozessen damit auch noch nicht gewihrleistet ist. Fiir beide wird in
ihren Texten das Paradoxon zum Ausgangspunkt, um ihre Denkbewegungen
dialektisch zu dynamisieren. Im Fall von Domins Dichtung erfasst diese
Dynamik auch den Rezeptionsprozess.

Domins Methode der ,,unspezifischen Genauigkeit* dient im Kommu-
nikationsprozess nach Auschwitz dazu, die Wirklichkeit nicht durch Repré-
sentation zu bannen und dabei womdéglich zu verfehlen, sondern die Poly-
semie und Autonomie der Wirklichkeit im Kunstwerk herauszustellen. De-
ren Geheimnisse sind einem unendlichen Deutungsakt unterworfen, wie in
den Interpretationen von Worte (1956), Die Botschafter (1964), Losgeldst
(1959) und Immer kreisen (1963) herausgearbeitet worden ist. Seit Beginn
der sechziger Jahre, also nach der endgiiltigen Riickkehr nach Deutschland
1961, formulierte Domin ihre Uberlegungen auch in literaturtheoretischen
Essays, wofiir die zeitgendssischen Debatten in den Literatur- und Gesell-

httpsz//dol.org/10:14361/9783839407448-006 - am 14.02.2028, 12:51:44. [



https://doi.org/10.14361/9783839407448-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

336],,0AS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS*

schaftswissenschaften um Wirkungsasthetik und Rezeptionstheorien den
Rahmen bereitstellten. Lyrik, die die Kriterien der Authentizitdt, Musterhaf-
tigkeit und der Einmaligkeit erfiillt, birgt einen ,,Kern“ (Domin) partikularer
und zugleich allgemeiner Erfahrung, den die Rezipientinnen und Rezipien-
ten fiir sich aktivieren und nutzbar machen koénnen. Keine Interpretation,
auch nicht die des Autors, kann Domin zufolge alleinige Giiltigkeit bean-
spruchen, da jede Begegnung zwischen Text und Leser individuell und situ-
ativ bedingt ist. Mit diesem Aspekt ihrer Poetologie, der die Bedingungen
von Sprache produktiv wendet, weist Domin einen Ausweg aus der Sprach-
krise nach Auschwitz.

Doch sowohl im Exil als auch nach der Remigration reflektieren ihre
Gedichte die Grenzen dieser Hoffnung: Der Ausweg erschien gefdhrdet an-
gesichts einer deutschen Nachkriegsgesellschaft, die der Auseinanderset-
zung mit dem Nationalsozialismus und seinen Verbrechen auswich oder sie
vergangenheitspolitisch — im Sinne von Norbert Frei — zu bewiltigen, d.h.
zu instrumentalisieren suchte. Die Erfahrungen der Uberlebenden und der
Exilanten standen dem im Wege und wurden deshalb bewuf3t oder unbe-
wullt ausgegrenzt, bis sie Anfang der sechziger Jahre mit den wichtigen
Strafprozessen in der Offentlichkeit verhandelt wurden. Losgeldst, Immer
kreisen und Linguistik (1961) artikulieren die Zweifel an den Moglichkeiten
von Kommunikation und von Sprache an sich: Die Notwendigkeit einer an-
deren Sprache erscheint als dringend und Schweigen als Option, um die
Maingel der gebrauchsiiblichen Sprache zu kompensieren. In den literari-
schen Debatten um den ,,Tod der deutschen Sprache“, die auch fiinfzehn
Jahre nach Kriegsende noch virulent waren, dominierte erstens das Argu-
ment, dass Sprache im Allgemeinen nach Auschwitz radikal ihre Unzuléng-
lichkeit gezeigt habe. Zweitens trage durch die Gebundenheit an ihre spezi-
fische Geschichte die deutsche Sprache im Besonderen die Spuren des Nati-
onalsozialismus. Wie die Analyse von Wort und Ding (1969) gezeigt hat,
findet sich bei Domin auch fiir dieses Argument eine dialektische Wendung,
die ihr fortgesetztes lyrisches Sprechen legitimiert: Sprache, in die die Ge-
schichte eingegangen ist, ist auch von Auschwitz durchdrungen. Auch wenn
Wort und Ding keine Einheit bilden, besitzt die Sprache dadurch die Vor-
aussetzung und die moralische Verpflichtung dazu, zu versuchen, das Be-
wusstsein von Auschwitz zu artikulieren.

Domins Poetologie zufolge bedingt gerade der autonome Status von Ly-
rik ihr Widerstandspotential gegen die gesellschaftliche Zweckgerichtetheit.
Insofern besteht fiir Domin wie etwa fiir Adorno, Brecht, Celan, Sartre und
Enzensberger kein Widerspruch zwischen den Konzepten von autonomer
und engagierter Literatur. Domins Gedichte beziehen sich unterschiedlich
deutlich auf diese Konzepte. Sie lassen sich als graduelle Abstufungen von
Engagiertheit verstehen und zusammenfassend in zwei Gruppen teilen: Ers-

httpsz//dol.org/10:14361/9783839407448-006 - am 14.02.2028, 12:51:44. [



https://doi.org/10.14361/9783839407448-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHLUSSBETRACHTUNG UND AUSBLICK | 337

tens betonen Gedichte wie Ars longa (1963) und Wer es konnte (1963) die
Moglichkeit der ,,Atempause®, die Lyrik in einer funktionsgesteuerten Ge-
sellschaft biete. Ars longa hebt dabei stirker die Zweckfreiheit der Kunst
hervor und rekurriert auf literarische Traditionen. Wer es konnte zeigt, wie
das Nicht-Handeln einen Reflexionsraum ermdglicht, der wiederum erst
zum Handeln befihigt. Eben dieses Stilmittel des Paradoxons erlaubt Ge-
dichten wie Nicht miide werden (1964), das anhaltende Bemiihen um
sprachliche Handlungsféhigkeit auszudriicken. Zweitens formulieren dem-
gegeniiber Gedichte wie Ich will dich (1967) und Drei Arten Gedichte auf-
zuschreiben (1967-1968) eine Kritik an der Gesellschaft und eine wider-
stindige Haltung, ohne dass der &sthetische Anspruch gegeniiber dem politi-
schen Anliegen zuriicktritt. Sie flillen den er6ffneten Handlungsraum poeto-
logisch. In Drei Arten Gedichte aufzuschreiben sind die Zweifel an der
Durchsetzung des Anliegens zwar deutlich zu erkennen, dennoch halten die
Verse an der Sprache fest und demonstrieren damit das Changieren von
Domins Poetologie zwischen Sagbarkeit und Unsagbarkeit.

Das erfahrene Leid literarisch zu artikulieren, wie unzureichend auch
immer, oder seine Verbalisierung zu rezipieren und damit von anderen Un-
terstiitzung dabei zu erhalten, die Erfahrung zu verarbeiten, kann den Op-
fern des Nationalsozialismus Erleichterung bringen. Einen solchen begrenz-
ten Trost stiften Domins Gedichte Wen es trifft (1953) und Schale im Ofen
(1951), indem sie Bilder fiir die Qual bereitstellen und dabei auf vertraute
Traditionen rekurrieren. Wen es triffi entfaltet diese Bildlichkeit sehr inten-
siv und differenziert, bis es durch die konkrete Hinwendung zu einem Ge-
geniiber eine Mahnung fiir die Zukunft und damit die Wende bringt. Auch
Schale im Ofen enthilt eine hoffnungsvolle Wendung, ohne dass das Ge-
dicht dabei die Leidensgeschichte tiberschreibt. Domin legt in ihren Gedich-
ten den Bezug zum Massenmord nahe, stellt ihn aber nicht zwingend her.
Dadurch werden von den Texten auch andere Leidenserfahrungen wie das
Exil eingeschlossen.

Domin verwendet in ihrer Lyrik héufig religiose Motive. Das belegen
die Gedichte Bitte (1954) und Gegenwart (1957). Durch diese Sakralisie-
rung {ibertrdgt Domin die sprachliche Kraft dieser Motive formal und inhalt-
lich auf ihre Texte, die insbesondere durch die jiidischen und christlichen
Kontexte, in denen das Wort groBBe Bedeutung besitzt und Inhalte {iber
Gleichnisse vermittelt werden, zusétzliches Gewicht erhalten. Gleichzeitig
bleibt ihr Bezug darauf uneindeutig, so dass die individuelle Verantwortung
fiir die Geschichte in den Vordergrund riickt. Dieser Prozess ldsst sich als
Sakularisierung bezeichnen. Beide Vorgehensweisen unterstreichen die e-
xistentielle Relevanz der Gedichte.

Immer wieder wird im Diskurs um Lyrik nach Auschwitz die Frage
verhandelt, ob Auschwitz als ein singulires Verbrechen oder als Extremfall

httpsz//dol.org/10:14361/9783839407448-006 - am 14.02.2028, 12:51:44. [



https://doi.org/10.14361/9783839407448-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

338],,0AS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS*

der conditio humana einzuordnen sei. Domin verweigert sich dieser Aus-
schlieBlichkeit, wie etwa die Analyse des Gedichts Bau mir ein Haus (1957)
belegt. Auch wenn Domin in ihren Essays die allgemein-menschliche Di-
mension unterstreicht, bestreitet sie dabei weder die Singularitit von
Auschwitz noch neigt sie dazu, den nationalsozialistischen Massenmord zu
universalisieren. Damit setzt sie der Fremddefinition, die sie als Jiidin be-
traf, obwohl sie sich vorher nicht dem Judentum zugehorig verstanden hatte,
etwas entgegen und bewahrt ihren Subjektstatus. So unterscheidet sich Do-
mins Verortung im Diskurs von Forschungspositionen, die die Relevanz der
Selbst- und Fremdbestimmung fiir die Identitdt der Opfer unterschlagen. In
dem Gedicht Das ist es nicht (1969), das einen eindeutigen Bezug zum Ge-
nozid und zu den KZs herstellt, unterstiitzt die Betonung des ,,Menschseins*
der Opfer die Anklage der singuldren Unmenschlichkeit, indem sie die ras-
sistischen Argumente als Willkiir entlarvt. Entsprechend negiert das Gedicht
die Moglichkeit der Sprache, die Wirklichkeit zu erfassen. Deshalb prigt
auch ein resignativer Ton die Anklage.

Die Schwierigkeiten, Worte fiir das Leid zu finden, kdnnen uniiber-
windlich sein. Gedichte wie Haus ohne Fenster (1957) und ,, Vogel Klage *
(1958) erscheinen entsprechend als stummer Ausdruck der Verzweiflung.
Die Wortgewalt verwandelt das stille Entsetzen in ein Schreien oder in ein
leises Klagen. Domins Lyrik, insofern sie Ausdruck von Leid ist, steht im
Spannungsfeld zwischen dem konkreten Bezug auf den Massenmord und
einer allgemein-menschlichen Dimension.

Der Nationalsozialismus brachte unter anderem eine Umkehrung mora-
lischer Werte mit sich. Dies thematisiert das Gedicht Anstandsregeln fiir al-
lerwdrts (1963) unter direkter Bezugnahme auf die Judenverfolgungen. Au-
Berdem ist in den Versen eine Kritik an der Umkehrung der Schuldfrage in
der deutschen Nachkriegsgesellschaft impliziert. Auf die eigene Ohnmacht
dieser Situation wie gegeniiber dem Leid der Welt weist das Gedicht Ge-
gengewicht (1960) in sprachlich reichen Bildern hin, fiir das es nur eine ein-
zige Metapher besitzt. Die Sprache erweist sich im doppelten Sinn als unzu-
langlich: in Bezug auf die Wirklichkeit gegeniiber ihren Moglichkeiten so-
wie in Bezug auf das Utopische. So zeigt Domin auf paradoxe Weise, dass
Lyrik dem Leid der Welt dennoch etwas entgegensetzen kann.

Literatur kann nach Auschwitz in begrenztem Malle Trost spenden und
wenigstens metaphorisch eine Heimat zum Weiterleben bieten. Dieser Ge-
danke war bei der Rezeprion von Domins Gedichten bisher interpretations-
leitend. Tatséchlich bilden die Solidaritit von anderen Menschen, Freund-
schaft und Liebe in Apfelbaum und Olive (1954) und Gleichgewicht (1955)
trostspendende Elemente. Auch der Tod kann eine trostliche Perspektive
sein, da er Erlosung von dem Leid der Heimatlosigkeit und Frieden bietet.
Dazu muss er nicht mit einer religiosen Auffassung von Wiederauferstehung

httpsz//dol.org/10:14361/9783839407448-006 - am 14.02.2028, 12:51:44. [



https://doi.org/10.14361/9783839407448-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHLUSSBETRACHTUNG UND AUSBLICK | 339

oder Wiedergeburt verbunden werden, wie Ziehende Landschaft (1955) oder
Auf Wolkenbiirgschaft (1958) zeigen.

Gedichte koénnen auch direkten Zuspruch und Ermutigungen enthalten,
wie es in Fiirchte dich nicht (1954) der Fall ist. Dariiber hinaus stellen eini-
ge von Domins poetologischen Reflexionen, die in den Gedichten enthalten
sind, die trostende Kraft der Sprache heraus: Das gilt fiir Wie wenig niitze
ich bin (1957), Nur eine Rose als Stiitze (1957), Mit leichtem Gepdck
(1960), Vagel mit Wurzeln (1963) und Das Gefieder der Sprache (1963). In
ihrem Offenen Brief an Nelly Sachs hat Domin dies auch explizit betont und
den Bezug zu Auschwitz hervorgehoben.

Doch der Trost entzieht sich dem Zugriff, wenn Traume die einzigen
Zufluchtsorte bieten, wie sie in Inselmittag (1953), Riickkehr (1960) und Ich
lade dich ein (1957) als sprachlich verfasste Traumbilder aufscheinen. Do-
mins Werk zeigt die Moglichkeiten von Lyrik, nach Auschwitz Trost und
Heimat zu stiften. Dabei — und darin liegt ein Aspekt seiner Brisanz — weist
es deutlich auf deren Begrenztheit hin, wie insbesondere die spezifische
Préasentation von Tod und Tridumen als Trost hervorhebt: Der mit dem Ende
des Lebens eintretende Frieden bleibt auf eine andere Wirklichkeit bezogen
und gleicht darin den Utopien.

Das édsthetisch-moralische Dilemma von Lyrik nach Auschwitz ergibt
sich nicht nur aus der sprachlichen Unzulidnglichkeit gegeniiber dem Leid,
sondern auch aus der moralischen Pflicht der Uberlebenden, der Zeitgenos-
sen und der Nachgeborenen, zum einen das Andenken der Opfer zu bewah-
ren, zum anderen den Bezug der Geschichte zu Gegenwart und Zukunft her-
zustellen. Das Gedicht Gefdhrlicher Loffel (1954) mahnt, die Erinnerung zu
wach zu halten, da ihr Verlust den Verlust der eigenen Identitdt mit sich
brichte. Die lyrische Form erlaubt es, die historische Erinnerung zu thema-
tisieren, ohne sie festzuschreiben. So werden zumindest potentiell die Erfah-
rungen und die Identitdt derer gewahrt, die auflerhalb des kollektiven Be-
zugsrahmens stehen. Das Vergessen wiirde sie vernichten. Die Schwierig-
keiten, Erfahrungen zu iiberliefern, wenn diese so briichig sind, wie es auf
die Erfahrungen des Nationalsozialismus zutrifft, zeigen sich in Es kommen
keine nach uns (1958). Es gibt keine Gewihr, dass die Uberlieferung andau-
ert — sie muss zu anderen Zeiten immer wieder aufs Neue erarbeitet werden.

Zeugenschaft manifestiert sich im Handeln, wobei der Zeuge in der
Vergangenheit eben nicht aktiv an einem Geschehen beteiligt gewesen sein
muss, sondern es auch lediglich wahrgenommen haben kann. Die Gedichte
Nur Zeugen (1960) und Von uns (1961) problematisieren dies Dilemma,
wobei das sprechende Ich in Nur Zeugen die eigene Ohnmacht bedauert.
Zugleich setzt es den Riickzug in sich selbst fort, indem es auf eine offene
Anklage verzichtet. Von uns dagegen richtet den Blick auf den Umgang der
Nachgeborenen mit der Vergangenheit, und zwar aus der Perspektive eines

httpsz//dol.org/10:14361/9783839407448-006 - am 14.02.2028, 12:51:44. [



https://doi.org/10.14361/9783839407448-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3401 ,,0AS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS

Zeitzeugen. Der Text prézisiert dessen Position nicht weiter und erlaubt so
die Reflexion verschiedener Standpunkte, gew#hrt den Leserinnen und Le-
sern also den Freiraum, den sie fiir ihre Deutung benéstigen. Die Art der U-
berlieferung von Geschichte tangiert die Grundlagen der nationalen und in-
dividuellen Identitétsbildung. Deshalb stellt das Gedicht Aktuelles (1963)
dabei die Gegenwirtigkeit der Geschichte und die Bedeutung des Erinnerns
fiir das zukiinftige Leben in den Vordergrund.

Die Vergangenheit wird in dem Gedicht Graue Zeiten (1966) ausfiihr-
lich beschworen. Sie priagt die Gegenwart, wie die Alptrdumen und Angst,
ausgelost durch die Ahnlichkeit von vergangenem und aktuellem Tagesge-
schehen, erkennen lassen. Dabei besteht eine enge Verbundenheit des Spre-
chers mit den Toten, die Ko/n (1963) noch deutlicher hervorhebt. Die analy-
sierten Gedichte betonen die Notwendigkeit des Erinnerns fiir die Toten wie
fiir die Lebenden im konkreten Kontext des Nationalsozialismus, beurteilen
die Moglichkeiten dazu aber unterschiedlich. Die Mitverantwortung der
Zeugen wird kritisiert, ohne dass Anklage erhoben wird. Dem lyrischen
Sprechen kommt dabei besondere Bedeutung zu, da es in seiner Offenheit
zwar nur beschrinkt Wirksamkeit entfalten kann, gerade dadurch aber viel-
filtige Aspekte anzusprechen vermag.

Diese tiberblicksartige Zusammenfassung von den Ergebnissen der Ge-
dichtanalysen verdeutlicht, wie vielschichtig der Nexus zwischen Domins
lyrischen Texten und dem Diskurs um Lyrik nach Auschwitz ist und wie
differenziert die Dichterin die Aspekte der Sagbarkeit, der Artikulation von
Leiderfahrung, des Trostes und der Heimat sowie der Zeugenschaft und des
Erinnerns reflektiert. Im Unterschied zu den Untersuchungen von Vallaster
und Braun, die eine chronologische Entwicklung von Motiven nahe legen,
konnte gezeigt werden, dass Domin in ihrem lyrischen Werk kontinuierlich
die Bedingungen und Moglichkeiten des Sprechens betrachtet. Dabei blei-
ben ihre poetologischen Pramissen konstant, auch wenn die sechziger Jahre
sicherlich dazu beigetragen haben, dass Domin in ihren Texten verstirkt ex-
plizitere Formen von Engagement gewé#hlt hat. Eine Trennung in private
und politische Lyrik widerspriche Domins Poetologie. Gedichte wie Wen es
trifft, Gefihrlicher Liffel oder Es kommen keine nach uns aus den fiinfziger
Jahren zeigen zudem, dass Domin in ihrer Lyrik immer schon politische
Themen aufgegriffen und Position bezogen hat. Allein die Tatsache, dass in
Domins Lyrik Auschwitz implizit gegenwirtig ist, entspricht einer politi-
schen Stellungnahme. AuBlerdem war und ist Domins Poetologie zufolge
das Schreiben an sich ein Akt, der sich den gesellschaftlichen Zwingen wi-
dersetzt und ihnen ,,das Dennoch jedes Buchstabens* entgegenstellt.

Die vorliegende Arbeit hat an verschiedenen Stellen auf die intertextuel-
len Beziige zwischen der Lyrik Domins und anderer verfolgter Dichterinnen
und Dichter hingewiesen. Insbesondere die Bedeutung von Paul Celan, Nel-

httpsz//dol.org/10:14361/9783839407448-006 - am 14.02.2028, 12:51:44. [



https://doi.org/10.14361/9783839407448-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHLUSSBETRACHTUNG UND AUSBLICK | 341

ly Sachs und Rose Ausldnder wurde in diesem Zusammenhang deutlich. Die
Nihe der Texte dieser Dichterinnen und Dichter verweist auf Entsprechun-
gen ihrer Reflexionen. Insofern diese Nidhe bewusst konstruiert wurde, be-
findet sich Domins Lyrik damit in einer Traditionslinie mit den kanonischen
Texten der nationalsozialistischen Verfolgungen und des Massenmords.
Selbst die Gedichte Auslidnders, die auf Domins Texte zu rekurrieren schei-
nen, da sie spater entstanden, stirken diese Verbindung.

Im Vergleich mit Celans Gedichten erscheinen auch die ritselhaftesten
Verse von Domin jedoch weniger chiffriert. Von Sachs’ Lyrik unterschei-
den sich Domins Gedichte, insofern sie sich — trotz metaphysischer Angebo-
te — weniger stark auf religiose Kontexte beziehen. Im Unterschied zu Aus-
lander, Sachs und Celan finden sich bei Domin auch weniger eindeutige Be-
zlige auf den Massenmord. Ihre Reflexionen des Schweigens beziehen ne-
ben dem Schweigen angesichts von Auschwitz auch das Schweigen iiber
Auschwitz ein, das die Toten und die Lebenden gleichermalien betrifft. Zu-
dem hatten Nelly Sachs und Rose Auslédnder wie Domin eine besondere Be-
ziehung zu ihren Miittern, die sich in ihren Werken ausdriickt. Auch wenn
diese Dichterinnen regelmiBig zusammen genannt werden, so steht eine de-
taillierte vergleichende Untersuchung ihrer Werke noch aus, die auBer U-
bereinstimmungen von Themen und Motiven auch die Produktionsbedin-
gungen und die dsthetischen Wege in den Blick nimmt. Eine solche Studie
konnte auch das Werk Mascha Kalékos einbeziehen, das dem Domins eben-
falls thematisch nahe steht.

Dass Domin sich durch vielfiltige intertextuelle Beziige insbesondere in
die Tradition romantischer Dichterinnen und Dichter sowie von Hélderlin
und Schiller stellt, wurde Arbeit ebenso wie die Einfliisse romanischer Au-
torinnen und Autoren an verschiedenen Stellen der hervorgehoben. Zukiinf-
tige Untersuchungen konnten diesen Zusammenhéngen genauer nachgehen,
priifen, ob umgekehrt auch Domins Werk Spuren in der Literatur insbeson-
dere der spanischsprachigen Lénder hinterlassen hat und nach den Konse-
quenzen fragen, die dieser Austausch fiir die nationalen und internationalen
literarischen Debatten besitzt. Hier wire auch der Stellenwert interessant,
der dabei der Kategorie Geschlecht zukommt. Allgemein gilt fiir das Werk
Domin, das die Darstellung der Geschlechterverhéltnisse noch ein weitge-
hend unbestelltes Feld ist.

Dariiber hinaus konnte eine lohnende Forschungsarbeit zu Domin darin
bestehen, zu untersuchen, inwieweit eine Analyse ihres einzigen Romans
Das zweite Paradies (1968) und seiner engen formalen und inhaltlichen
Verflechtung mit den zeitgleich entstandenen lyrischen Texten Domins Bei-
trag zum Aspekt des Trostes und der Heimat im Diskurs um die Bedingun-
gen und Moglichkeiten des Sprechens nach Auschwitz ergénzt. Die spezifi-
sche formale Gestaltung des Romans und die Auseinandersetzung mit den

httpsz//dol.org/10:14361/9783839407448-006 - am 14.02.2028, 12:51:44. [



https://doi.org/10.14361/9783839407448-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

342 ,,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

kommunikativen Schwierigkeiten der Figuren insbesondere durch die Ver-
lusterfahrung von Liebe und Heimat deuten auf die Produktivitit des Textes
fiir eine solche Fragestellung hin, der ich an anderer Stelle nachgehen wer-
de.' Der Roman verbindet das immanent politische Thema der Heimatlo-
sigkeit mit der Frage nach der Moglichkeit von Liebe. Domins Text reflek-
tiert dabei das Geschlechterverhiltnis unter den Bedingungen des Exils,
lange bevor die Frauen-, Exil- oder Geschlechterforschung nach der Bedeu-
tung der Kategorie Geschlecht im Exil fragte. Die Ursache von den Schwie-
rigkeiten der Liebesbeziehungen liegt dem Roman zufolge darin, dass feste
Identititen als Voraussetzung zwischenmenschlicher Verbindungen gelten.
Da diese Identitéten sich als wandelbar erweisen, als bloe Imaginationen,
scheitern die kommunikativen Akte und damit die Beziehungen. Indem
Domin durch die Liebesbeziehungen die fragliche Moglichkeit einer Riick-
kehr in die Heimat und das Fremde in der eigenen Person darstellt, verweist
sie auf die Bedeutung von kollektiven und individuellen Erinnerungen fiir
Fremd- und Selbstbilder, die wiederum bei der Konstruktion der eigenen
Identitdt mitwirken. Parallel dazu wird die Beziehung zur Heimat als Liebe
zu einem Bild entlarvt, das die Individuen sich selbst erschaffen. Damit zei-
gen sich Briiche und Widerspriiche der gesellschaftlichen Konstruktion von
Geschichte in der deutschen Erinnerung.

Literatur ist per se mehrdeutig. Die Besonderheit von Domins Lyrik
liegt jedoch darin, dass sie Widerspriichliches zusammenbringt. Die dabei
dominante Stilfigur ist das Paradoxon. Zugleich sind Domins Gedichte in
einfacher, klarer Sprache geschrieben. Das erleichtert den Zugang. Dariiber
hinaus kommen die religiosen Allusionen einem metaphysischen Bediirfnis
entgegen, das bei vielen Menschen in existentiellen Fragen besteht, ohne
dass die Texte darauf festzulegen wiren. Viele Gedichte reflektieren sowohl
Individuelles als auch Allgemeines — und damit auch das Verhiltnis beider
Ebenen zueinander. Ein Thema, das dies besonders deutlich zeigt, ist der
Umgang mit der Vergangenheit. Dass sie dabei den nicht-jiidischen Deut-
schen Briicken baut, um ihnen das Nachdenken zu erleichtern, ohne die na-
tionalsozialistischen Verbrechen zu unterschlagen, ist ein Verdienst: Da-
durch konnen die Zeitgenossen in das Gespridch untereinander sowie mit
den nachfolgenden Generationen einsteigen und ihre Erfahrungen weiterge-
ben, dadurch kénnen die Jiingeren sich mit den Positionen der Alteren aus-
einandersetzen und eigene WertmaBstibe entwickeln. Vor allem aber finden

1  Erste Belege dafiir konnte ich bereits in meinem Vortrag ,,.Die Darstellung der
jiidischen Remigration in Hilde Domins Roman Das zweite Paradies am 25.
November 2006 bei der Tagung ,,,Auch in Deutschland waren wir nicht mehr
wirklich zu Hause.© Die Remigration vertriebener Juden nach Deutschland*
der Herbert und Elsbeth Weichmann-Stiftung im Kérber-Forum in Hamburg
liefern. Eine ausgearbeitete Fassung des Vortrags erscheint im Tagungsband.

httpsz//dol.org/10:14361/9783839407448-006 - am 14.02.2028, 12:51:44. [



https://doi.org/10.14361/9783839407448-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHLUSSBETRACHTUNG UND AUSBLICK | 343

so auch jidische Erfahrungen und Positionen zunehmend Gehor. Die Ge-
dichte, die sich mit der Unsagbarkeit des Massenmords, mit Leid, Trost und
Heimat sowie Zeugnis und Erinnerung auseinandersetzen, holen die Lese-
rinnen und Leser oft an einem vertrauten Standpunkt ab und verschieben
dann — allmihlich oder plétzlich — die Perspektive. Domins Anliegen, wie es
aus ihren poetologischen Texten hervortritt, ist ein emanzipatorisches, und
zwar bezogen auf alle Menschen. Es realisiert sich gerade in der Offenheit
von Domins Gedichten. Deren Kennzeichen im Diskurs um Lyrik nach
Auschwitz bilden die Verbindungen zu unterschiedlichen diskursiven Kons-
tellationen, an die wechselnde und sogar disparate Interpretationen ankniip-
fen konnen.

httpsz//dol.org/10:14361/9783839407448-006 - am 14.02.2028, 12:51:44. [



https://doi.org/10.14361/9783839407448-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

httpsz//dol.org/10:14361/9783839407448-006 - am 14.02.2028, 12:51:44.



https://doi.org/10.14361/9783839407448-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

