
262 Die Anderen ge-brauchen

In beiden literarischen Zugangsweisen zeigt sich die Wut und die Schnittstelle biogra-

fischer Erfahrungen im Sinne von Zeugnissen, die künstlerisch ›aufbereitet‹ werden

und sich sowohl der exotisierenden Vereinnahmung verweigern, als »schillerndes

Mitglied im großen Zoo der Ethnien« aufzutreten, in dem sie »teilnehmend beobachtet

und bestaunt werden«, als auch eine »weinerliche, sich anbiedernde und öffentlich

geförderte ›Gastarbeiterliteratur‹« zu produzieren, die »die Legende vom ›armen, aber

herzensguten Türken Ali‹« (ebd., S. 17; vgl. auch Schami 1985, S. 55f.) propagiert.

Diese exkurshaften Überlegungen zu widerständigem Schreiben und zur Frage

nach der Hörbarkeit und des symbolischen Gewichts literarischer Stimmen, die als

gastarbeitende Andere oder im weiteren Sinn als rassifizierte Andere gelten, verweisen

auf den symbolisch-diskursiven Gehalt hierarchisierter Ge-Brauchsbeziehungen, in

denen rassifizierte Andere eine spezifische Position im Beziehungs- und Verwiesen-

heitsverhältnis einnehmen. Diesem Moment wird im nachfolgenden Kapitel anhand

der Analyse symbolisch-diskursiver Vollzugsformen des Ge-Brauchs im Zuge von

›Gastarbeit‹ detaillierter nachgegangen.

5.4 Symbolisch-diskursiver Ge-Brauch gastarbeitender Anderer
im »inneren Ausland« – Brüche, Widersprüche, Widersetzungen

In den bisher erarbeiteten Vollzugsformen wurden insbesondere jene Formen des Ge-

Brauchs rekonstruiert, die primär auf die rassifizierte Körperkraft gastarbeitenderer

Anderer ausgerichtet sind und materialisierte Formen ihres Ein- und Ausschlusses fo-

kussieren. Wie bereits in denTheoretisierungen des migrationsgesellschaftlichen Kon-

textes in rassismustheoretischer Perspektive gezeigt werden konnte, sind materielle

Aspekte eines funktionalen Einschlusses zugleich untrennbar mit symbolisch-diskur-

siven Ebenen der Einverleibung verbunden. Die Faszination für die Anderen und deren

angestrebte und reale In-Ge-Brauchnahme leitet sich nicht nur aus den in rassistischen

und ökonomistischen Logiken produzierten Suggestionen ihrer Verfügbarkeit her. Sie

ist auch von Vorstellungen der Einverleibung der Anderen respektive der mit ihnen as-

soziierten Eigenschaften und Qualitäten geleitet, die diesen aufgrund des Otherings

und seiner Struktur »binäre[r] Spaltung« (Hall 2000b, S. 13) zugeschrieben werden.

Rassismustheoretische und postkoloniale Arbeiten betonen daher die konstitutiv

ambivalente Struktur, die Rassismus inhärent ist (vgl. Ha 2004, S. 195; Hall 2000b,

S. 13ff.; hooks 1992; Kilomba 2008). Rassistisch vermittelte Othering-Konstruktionen

basieren auf innerenWidersprüchen, die gerade imModus von Auf- und Abwertung der

Eigenschaften changieren (vgl. Leiprecht 2018, S. 109; Velho 2010, S. 114f.). So halten ras-

sifizierende Praktiken neben offenkundig negativen Projektionen und Zuschreibungen

einordnen, die ebenfalls v.a. in den 1990er-Jahren aktiv war. Dieser »selbstgewählte Zusammen-

schluß verschiedener Leute über die Grenzen zugeschriebener, quasi mit in die Wiege gelegter

›Identitäten‹ hinweg […] fragt nicht nach dem Paß oder nach der Herkunft, sondern wendet sich

gegen die Frage nach dem Paß und der Herkunft. Unser kleinster gemeinsamer Nenner besteht

darin, die Kanakisierung bestimmter Gruppen von Menschen durch rassistische Zuschreibungen

mit allen ihren sozialen, rechtlichen und politischen Folgen anzugreifen«.

https://doi.org/10.14361/9783839453841-022 - am 14.02.2026, 14:23:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Rassismustheoretische Analyse von ›Gastarbeit‹ als Ge-Brauchsverhältnis 263

zugleich »Öffnungen für exotisierenden Rassismus plus Sexismus« bereit (Leiprecht

2018, S. 109, Abb. 2), sodass neben offensiv abwertenden Eigenschaftenszuschreibun-

gen gleichsamOtheringprozesse vorzufinden sind, die die Anderen als Verkörperungen

von Sehnsüchten, Begehren, sinnlichemErleben und Exotisierungen begreifen (vgl. Bo-

jadžijev 1998; Ha 2004a, S. 131ff.; Hall 1997a, S. 239ff.; hooks 1992). Hierbei handelt es

sich jedoch nicht nur um »eine bloße Vereinfachung und falsche Repräsentation« (Vel-

ho 2010, S. 115) der Anderen, wie Astride Velho unter Bezugnahme auf Homi K. Bha-

ba (1994, S. 75) argumentiert, sondern um eine dichotome Struktur, die wesentlich auf

»Herrschaft, Lust und Abwehr« basiert (Velho 2010, S. 115). Werden diese rassismus-

theoretischen Grundlegungen auf ›Gastarbeit‹ übertragen und angewendet, lässt sich

das Double-Bind von (Un-)Erwünscht-Sein im Kontext des Ge-brauchs gastarbeitender

Anderer auch dahingehend explizieren, dass diese für die eigenen Sehnsuchts- und Ge-

nussbedürfnisse ge-braucht werden und auf der Ebene von Otheringsprozessen für die

Identifizierung des Eigenenwichtige Referenzkategorien für das deutsch-weiß codierte

Selbstverständnis als natio-ethno-kulturelles Wir erfüllen.

Das für diese Vollzugsform des Ge-Brauchs paradigmatische und leitende Span-

nungsfeld konstituiert sich angesichts der vorgestellten Struktur über den bedingten

Einschluss der Anderen, um materiellen Mehrgewinn zu schaffen und um auf sym-

bolisch-diskursiver Ebene über die Zuschreibung zuweilen positiver Andersheit iden-

tifikative Abgrenzungsarbeit zu leisten und ›Genusslandschaften‹ für das dominanz-

kulturelle Wir zu erschaffen. Ausgehend von der primären Idee der wirtschaftlichen

Rentabilität als Arbeitskraft, die den Ge-Brauch zunächst und maßgeblich strukturiert

hat, erstreckt sich das exotisierende Begehren nach dem rassifizierten Anderen nicht

nur sukzessive auf den natio-ethno-kulturellen ZugehörigkeitsraumDeutschland, son-

dern dokumentiert sich auch in Nationen übergreifenden Bewegungen, wie v.a. touris-

tische Reisen in die sog. Herkunftsländer von ›Gastarbeit‹ zeigen (vgl. Möhring 2012;

2014; Pagenstecher 2003; Terkessidis 1998a). Im Verlauf des Kapitels richtet sich der

Fokus jedoch auf den gesellschaftlichen Innenraum Deutschlands und seine Heraus-

bildung als migrationsgesellschaftlicher Kontext, der sich mit ›Gastarbeit‹ als einer für

ihn konstitutiven Migrationsbewegung herausgebildet hat.

Wie sich innerhalb dieser Vollzugsform der Ge-Brauch in Form einer aufwerten-

den und einverleibenden Besetzung von Differenz im Spannungsverhältnis zwischen

Ein- und Ausschluss gastarbeitender Anderer zeigt und welche Formen von Brüchen,

Widersprüchen undWidersetzung auszumachen sind, soll im Folgenden an ausgewähl-

ten Vollzugsformen des Ge-Brauchs gezeigt werden. Der Schwerpunkt der Analyse liegt

hierbei auf den Vollzugsform des Ge-Brauchs, die über rassifizierende Zuschreibungen

in Verbindung mit kapitalisierender Exotisierung von Differenz herausgearbeitet wer-

den können, sowie die damit in Verbindung stehenden Grenzen undWidersprüche wie

auch die widerständigen Taktiken des Entzugs, die von gastarbeitenden Anderen prak-

tiziert wurden.

https://doi.org/10.14361/9783839453841-022 - am 14.02.2026, 14:23:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


264 Die Anderen ge-brauchen

5.4.1 Kulturalisierendes Othering durch symbolisch-diskursive Konstruktionen

›südländischer‹ Differenz

Während sich die materialisierte Vollzugsform des Ge-Brauchs v.a. in einer funktio-

nalisierenden Betrachtung der rassifizierten Arbeitskraft gastarbeitender Anderer aus-

zeichnet, lässt sich zugleich auch eine Dynamik ausmachen, die die Anderen zu be-

schreiben und in ihrer Andersartigkeit zu verstehen sucht. In Form von Zeitungsberich-

ten (vgl. u.a. Münchner Illustrierte o. V. 1960, S. 6ff.), sozialpädagogischen Dokumen-

ten, die als Handlungsempfehlungen und Leitfäden verfasst sind (vgl. u.a. Deutscher

Caritasverband e.V. 1962; Deutscher Caritas Verband 1996; DiakonischesWerk 1968; Lan-

deszentrale für politische Bildungsarbeit 1980) oder auch wissenschaftlichen Erhebun-

gen und Positionspapieren (vgl. u.a. Institut für Demoskopie Allensbach 1972; Rosen-

stiel 1971), werden Vorschläge formuliert, die das Zusammenleben und den Kontakt mit

gastarbeitenden Anderen fördern sowie den Abbau von negativen und feindseligen Hal-

tungen proklamieren. Dieses Moment ist deshalb von Interesse, da es als eine Dynamik

gelesen werden kann, die dem dominierenden, ökonomistisch rationalistischen Bezug

auf gastarbeitende Andere eine neue Perspektive und ein anderes Beziehungsverhält-

nis entgegensetzen möchte. Sozialpädagogische Angebote und Dokumente mit hand-

lungsleitendem, ratgebendem Wissen, die sich in den Kanon pädagogischer Konzepte

und Programmatiken einordnen lassen, spielen hierbei eine Rolle, die der vermeintli-

chen und/oder tatsächlichen Differenz gastarbeitender Anderer zunächst aus einer De-

fizitperspektive mit assimilativen und paternalistischen Hilfsangeboten in den 1970er-

Jahren im Rahmen ›ausländer_innenpädagogischer‹ Ansätze begegneten (vgl. kritisch

Griese 1984; Mecheril 2010a, S. 56; S. 60f.; Nohl 2010, S. 17ff.). In den 1980er-Jahren wur-

de der Umgang zunehmend aus einer verstehenden und die Differenz wertschätzenden

Perspektive gestaltet, was v.a. in der Programmatik einer interkulturellen Pädagogik

realisiert wurde (vgl. kritisch Hamburger 2018; Nohl 2010, S. 49ff.).

Im Folgenden wird dieser Zusammenhang anhand ausgewählter Beispiele detail-

lierter dargelegt und analysiert, inwiefern hierdurch auf symbolisch-diskursiver Ebene

Ge-Brauchsformen vollzogen werden und welche problematischen Implikationen die

vordergründig positiv konnotierten Deutungs- und Verstehensangebote gastarbeiten-

der Anderer aus rassismustheoretischer Hinsicht beinhalten.

Die freundlich-kulturalisierende Erkundung und Erziehung gastarbeitender Anderer

Neben dem offen negativ konnotierten Diskurs v.a. über männliche gastarbeitende An-

dere, der diese kriminalisiert, als laut, schmutzig und als gesellschaftliche Bedrohung

und insbesondere als Gefahr für weiße, deutsche Frauen aufgrund ihrer zugeschriebe-

nen, enthemmten Sexualität charakterisiert (vgl. Bojadžijev 2012, S. 92; Körner/Spies

1982, S. 402; Terkessidis 2004, S. 191), lässt sich gleichzeitig ein Diskurs über gastarbei-

tende Andere ausmachen, der diese mit positiven Eigenschaften attribuiert. Hier wer-

den diese als überwiegend fröhliche, aber arme, aus den Agrargebieten und aus bäuer-

lichen Strukturen stammende Menschen verstanden, die von Bescheidenheit, Einfach-

heit, Anpassungsfähigkeit und hohen Arbeitsleistungen gekennzeichnet und auch für

jene Arbeiten dankbar sind, die für die deutsche und weiße Bevölkerung als nicht mehr

akzeptabel erscheinen (vgl. Bojadžijev 2012, S. 87ff.; Ganßloser 1992, S. 46f.; Ha 2004a,

https://doi.org/10.14361/9783839453841-022 - am 14.02.2026, 14:23:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Rassismustheoretische Analyse von ›Gastarbeit‹ als Ge-Brauchsverhältnis 265

S. 29; Herbert 2003, S. 212f.; Kaufmann 1966, S. 24f.). Korrespondierend mit der im Ge-

Brauch vorliegenden, homogenen Konstruktion der europäischen ›Länder des Südens‹

gehen damit Menschenbilder von den ›südlichen Anderen‹ einher, die deren Anrufung

auf symbolisch-diskursiver Ebene fundieren. In den vorangegangenen Ausführungen

zeichnete sich ein Nord-Süd-Gefälle im innereuropäischen wie auch dem angrenzen-

den außereuropäischen Raum hinsichtlich der wirtschaftlichen Leistungsfähigkeit und

damit assoziierten Entwicklungsgraden von Ländern ab (Kapitel 5.3.3). Diese Eintei-

lungspraxis korrespondiert mit Vorstellungen von Eigenschaften der Menschen, die in

diesen Ländern leben, und verweist auf kulturalisierende Bilder über gastarbeitende

Andere. In der Zuschreibung ihrer Eigenschaften zeigt sich somit gewissermaßen die

Fortsetzung des Entwicklungsgedankens bzw. des ›Nachzügler_innenstatus‹, der auf

nationaler Ebene den südlichen Ländern zugeschrieben wird und damit auf beiden

Ebenen die Differenz zur eigenen, gesellschaftlichen Fortschrittlichkeit unterstreicht.

Ein Zeitungsartikel der Lokalzeitung »Heilbronner Stimme« aus dem Jahr 1959 ist

exemplarisch für die allgemeine Tendenz der Berichterstattung über gastarbeitende

Andere. Unter der Schlagzeile »Italiener schaufeln und singen auf der Allee. Etwa 900

Fremdarbeiter sind derzeit im Stadt- und Landkreis beschäftigt. Arbeitgeber sind zu-

frieden« wird berichtet:

»Seit einiger Zeit dringen hin und wieder in der Stadt italienische Gesänge an unser

Ohr. Sie stammen von italienischen Fremdarbeitern, die an den verschiedenen Groß-

baustellen beschäftigt sind und die ihre Arbeit ab und zu durch Gesang begleiten. So-

gar der Regen stört sie dabei nicht […]. Man hat bis jetzt mit den ausländischen Ar-

beitskräften überall sehr gute Erfahrungen gemacht. Insbesondere zeichnen sich da-

bei die Norditaliener aus. Sie sind alle sehr sparsam, wollen möglichst viel verdienen

und schicken jeden Pfennig, den sie freimachen können, nach Hause« (Heilbronner

Stimme 1959).

Das hier tradierte Bild der sparsamen gastarbeitenden Anderen (vgl. Bojadžijev 2012,

S. 87), die fröhlich singend arbeiten, zeugt von einer Harmlosigkeit dieser Anderen,mit

denen man bislang »überall sehr gute Erfahrungen gemacht« hat (Heilbronner Stim-

me 1959). Die Berichterstattung knüpft an ein harmonisches und voraussetzungslo-

ses Bild der arbeitenden Fremdarbeiter_innen77 im gesellschaftlichen Innenraum an,

die die inhärente Gewaltförmigkeit einer Einverleibung der Anderen als Arbeiter_innen

auf deutschen Straßen ausblendet.78 Hier zeigt sich ein vollkommen befriedetes Bild

des Ge-Brauchs der Anderen: Sie arbeiten trotz Regen genügsam und singen trotz der

körperlich schweren Arbeit, die sie auf der Großbaustelle verrichten; auch die Vögel

77 Hier zeigt sich sogar noch die imNationalsozialismus geläufige und teilweise zu Beginn der ›Gast-

arbeit‹ praktizierte Verwendung des Begriffs ›Fremdarbeiter_in‹ für gastarbeitende Andere (vgl.

Heidenreich 2014b).

78 DiesesMoment zeigt sich auch in weiteren Berichterstattungen, in denen die ambivalente Gleich-

zeitigkeit des Projekts ›Gastarbeit‹ als freudiges und gewinnbringendes Ereignis einerseits und als

gewaltvolle Einverleibung gastarbeitender Anderer andererseits bild- und textsprachlich darge-

stellt, jedoch nicht oder nur stark begrenzt zumGegenstandwird. Eingangs wurde dies bereits am

Beispiel der Münchner Illustrierten aus dem Jahr 1960 in der Einleitung der Studie deutlich. Vgl.

auch María do Mar Castro Varela (2009) und Manuela Bojadžijev (2012, S. 11ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839453841-022 - am 14.02.2026, 14:23:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


266 Die Anderen ge-brauchen

zwitschern.79 In dem Zitat klingt die Andersartigkeit der Anderen an, die verwundert,

aber auch bewundernd zur Kenntnis genommen wird und die Differenz zum Eigenen

implizit dokumentiert: So singen sie, während sie arbeiten, was für deutsche Verhält-

nisse so ungewohnt scheint, dass es berichtenswert ist. Selbst den Regen nehmen sie

hin, und die schwere körperliche Arbeit auf dem Bau scheint ihnen nicht zuzusetzen,

sie scheinen sie mit Leichtigkeit zu meistern.

Diese freundliche Sicht auf gastarbeitende Andere lässt sich als ein Beispiel für eine

Perspektive charakterisieren, die sich neben einer stark auf Nutzung und instrumen-

tell ausgerichteten Bezugnahme auf gastarbeitende Andere herausgebildet hat. Sie lässt

sich neben gesamtgesellschaftlichen Berichterstattungen auch und gerade in sozialpäd-

agogischen und insbesondere konfessionellen Einrichtungen und Verbänden mit sozi-

alpädagogischer Ausrichtung verorten.Dort wird der Umgangmit ›Gastarbeiter_innen‹

als ein für die Profession relevantes Thema aufgegriffen und Erklärungs- und Hand-

lungsempfehlungen herausgegeben, die den Umgangmit gastarbeitenden Anderen an-

leiten sollen, so z.B. die Broschüre »Magnet Bundesrepublik« (vgl. Bundesvereinigung

der Deutschen Arbeitgeberverbände 1966), »Sorge für Ausländer« (Caritas 1969), »Ca-

ritas im Dienste der Italiener. 100 Jahre Sozialdienste für Italiener in Deutschland«

(Deutscher Caritas Verband 1996) oder »Zusammenleben mit Muslimen. Eine Handrei-

chung« (Landeszentrale für politische Bildungsarbeit 1980). Die aufkommenden Doku-

mente und ihre Veröffentlichung verweisen auf den Umstand, dass der Umgang mit

›Gastarbeit‹ und konkreter: mit ›gastarbeitende Andere‹ in persona durch einen verste-

henden Umgang gelöst oder auch entschärft werden kann. Dabei wird die Annahme

vertreten, dass ein solch angemessener Umgang mit ihnen durch die Kenntnisse und

die Berücksichtigung der Kultur der Anderen zu erreichen sind (vgl. kritisch Broden

2009; Hamburger 2018, S. 72ff.). Diese Handlungs- und Verstehensprozesse anleiten-

den Ratgeber arbeiten und rekurrieren überwiegend auf die angenommene kulturelle

Andersartigkeit, betonen diese dadurch und versuchen mit teilweise verdeckten, aber

auch offen paternalistischen Strategien, den Kontakt mit den Anderen zu ermöglichen.

Pädagogik erscheint hier als Schlüssel der Kommunikation und der Behebung von pro-

gnostizierten sozialen Problemen, die aus sozialer Not, aber auch aus der kulturali-

sierten Differenz resultieren (vgl. kritisch u.a. Mecheril 2002a; 2002d; Messerschmidt

2008a). Pädagogik wird herangezogen und versteht sich gleichermaßen selbst als ge-

eignete Herangehensweise, um die politischen und wirtschaftlich flankierten Rahmen-

bedingungen zu ›befrieden‹ und zu einem Verständnis zwischen dem dominanzkultu-

rellen Wir und den kulturell Anderen beizutragen. Gerade für den Bereich der pädago-

gischen Beratungsangebote und -formen spiel(t)en sozalarbeiterische Beratungsange-

bote eine tragende Rolle. Soziale Arbeit konfessioneller und nichtkonfessioneller Trä-

gerschaft80 haben dabei in besonderer Weise auf die Beratungs- und Unterstützungs-

79 Weiter zu eruieren wäre, ob und in welcher Hinsicht sich hier in der Imagination gastarbeitender

Anderer auch dis-kontinuierliche Anknüpfungs- und Unterscheidungsmomente in postkolonialer

Hinsicht im Hinblick auf das Singen von Arbeitsliedern (Work Songs) herausarbeiten lassen, die

im Kontext von versklavter Arbeit Tradition besitzen (vgl. Kravagna 2016, S. 74).

80 Gastarbeitende Andere waren zunächst von der regulären Versorgung ausgeschlossen und wur-

den im Zuge von »Sonderdiensten« nach nationalstaatlichen Kriterien und Herkunftssprachen

als ›Ausländer_innen‹ eingeteilt und versorgt (vgl. Mecheril 2004a, S. 372ff.). Im Paradigma inter-

https://doi.org/10.14361/9783839453841-022 - am 14.02.2026, 14:23:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Rassismustheoretische Analyse von ›Gastarbeit‹ als Ge-Brauchsverhältnis 267

bedarfe migrantischer Anderer reagiert und erreicht, als Agentin »gesellschaftsstruk-

turell bedingte[r] Problemlagen« zu agieren (vgl. Scherr 2002, S. 188). Zugleich sind es

jedoch »in geradezu paradoxer Weise auch die staatlich-politischen mit verursachten

Benachteiligungen und Probleme von Einwanderern und Eingewanderten, die soziale

Leistungen für Migranten notwendig machen, die dann ihrerseits rechtlich und finan-

ziell von wohlstaatsfahrtlichen Programme ermöglicht werden« (ebd.). Ernst Klee ver-

weist auf die Angewiesenheit von Arbeitergeber_innenverbänden und karitativen Ver-

bänden und Kirchen, wobei Arbeitgeber_innenverbände die »Einigkeit in Aufgabenstel-

lung und Zielsetzung« (1971, S. 28) im Hinblick auf ›Gastarbeit‹ betonen. Exemplarisch

für die Haltung ratgeberorientierter Handlungsempfehlungen konfessioneller Träger

kann ein Auszug aus dem »Europa-Knigge« angeführt werden, der als Tagungsergeb-

nis der Akademie der Diozöse Rottenburg im Jahr 1962 »Goldene Regeln imUmgangmit

Gastarbeitern« entwirft (vgl. Deutscher Caritasverband e.V. 1962). Als Teil des Caritas-

Verbandes ist die Diözese in einem Netzwerk von Einrichtungen verortet, die für die

pädagogische Arbeit und ihre Träger von hoher Bedeutung sind. In dem entwickelten

Ratgeber heißt es:

»Der Südländer will als Persönlichkeit behandelt werden. Er ist von Natur aus liebens-

würdig und schätzt eine liebenswürdige Umgangsart […] Die Arbeitsfreudigkeit fehlt

dem Südländer nicht; aber er braucht mehr als der Deutsche eine freundliche Aner-

kennung für seine Leistung […] Manche Südländer haben noch keinen rechten Sinn für

Sauberkeit und Ordnung. Man sollte sie durch gute Unterkünfte zu diesen Tugenden

ermuntern« (Deutscher Caritasverband e. V. 1962).

Das Wissen über das Wesen ›des Südländers‹81 wird hier im Gestus einer informierten

und aufklärerischen pädagogischen Autorität formuliert. Gleich zu Beginn des hier vor-

liegenden Auszugs wird über seine Wünsche und Belange informiert: Er »will als Per-

sönlichkeit behandelt werden«. Diese Anmerkung kann als eine Absatzbewegung vom

v.a.materiell und ökonomisiert geleiteten Diskurs über gastarbeitende Andere verstan-

den werden. Der Europa-Knigge verweist darauf, dass es sich nicht um zu gebrauchen-

de Arbeitskräfte handelt, sondern um Personen, die um ihrer PersonWillen zu schätzen

sind und wertgeschätzt werden möchten. Hier wird ein Sprechen für die Gruppe gast-

arbeitender Anderer deutlich, ohne etwas darüber zu erfahren, woher dieses Wissen

über ihre Belange stammt. In den wohlmeinenden Anmerkungen finden sich auch die

kultureller Beratungsangebote wurde die überwiegend defizitorientierte Perspektive zwar auf-

gegeben, jedoch kulturalistische Bilder über Migrationsandere in Anschlag gebracht (vgl. ebd.,

S. 376ff.). Erst imRahmenmigrationsgesellschaftlicherÖffnungsprozessewurden strukturelle und

nachhaltige Änderungen vorgenommen, die bis in die Gegenwart hineinreichen und dichotome

Konstruktion aufzulösen versuchen (vgl. Mecheril 2013a).

81 Auf die problematische Begriffsbezeichnung ›Südländer_in‹ weisen zahlreicheAutor_innen hin, so

u.a. Mark Terkessidis, der die quasi-natürliche Konstruktion homogener Eigenschaften kritisiert,

die ›südländisch‹ geltenden Menschen zugeschrieben werden (2004, S. 9f.; S. 190f.). Paul Meche-

ril greift in kritischer Absicht die Bezeichnung auf und thematisiert die Kulturalisierungsvorgän-

ge, die in pädagogischen Beratungsangeboten und Deutungsperspektiven mithilfe der Kategorie

›Südländer_in‹ vollzogen werden (2004a, S. 373f.). Auch Karen Schönwälder diskutiert die Zusam-

menfassung von gastarbeitendenAnderen unter der Vokabel ›Südländer_in‹ kritisch (2004, S. 257).

https://doi.org/10.14361/9783839453841-022 - am 14.02.2026, 14:23:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


268 Die Anderen ge-brauchen

Absurdität und Gewalt des Diskurses und der seltsam anmutende Versuch, auf den in-

dividuellen Charakter derjenigen zu verweisen, die als südländisch gelten.

Die vordergründig wertschätzende und anerkennende Haltung gegenüber gastar-

beitenden Anderen, die hier in der Formulierung und Figur »des Südländers« festge-

halten wird, verweist jedoch – entgegengesetzt zu der Anmerkung, dass diese als Per-

sönlichkeiten wertzuschätzen sind – zugleich auf die Idee einer gemeinsamen Identi-

tät derjenigen Menschen, die als ›südländisch‹ gelten. Die homogenisierende Katego-

risierung als ›Südländer_in‹ fungiert hier in einer totalisierenden Weise als Referenz-

und Erklärungskatgeorie, um das Wesen dieser Gruppe bestimmen und zugleich ver-

stehen zu können. Als ›südländisch‹ geltende Menschen werden hierfür – wird das

Zitat in einen übergeordneten Kontext rassismustheoretischer Analysen gestellt – in

einem Double-Bind von einerseits Armut/Bedürftigkeit und andererseits Kraft/Anzie-

hung, die in Deutschland ge-braucht wird, als Grenze zum Eigenen imaginiert (vgl.

Leggewie/Marquard 1990, S. 111). Das Hervorheben einer naturwüchsigen Andersartig-

keit vermittelt damit Anschlussfähigkeit an ein naturalisierendes Differenzdenken, das

die Homogenisierung einer Gruppe zur Folge hat und mit der Zuschreibung wesen-

hafter Eigenschaften korrespondiert (vgl. Hall 1997a, S. 235). Wenngleich diese nicht in

offen negativen Wertungen münden, sondern vielmehr die »Arbeitsfreudigkeit« loben,

werden ›Südländer_innen‹ Eigenschaften zugeschrieben, die der Eigengruppe unter-

legen sind. Südliche Andere seien in besonderer Weise auf die »freundliche Anerken-

nung« der Leistungen angewiesen; impliziert wird hier auch eine Angewiesenheit der

Anderen auf die Belobigung und Stärkung durch das dominanzkulturelle Wir, hier in

Form der Arbeitergeber_innen. Diese sind in der Lage, die Handlungen gastarbeitender

Anderer zu belohnen und ihnen Anerkennung zuteil werden zu lassen. Gastarbeitende

Andere erscheinen hier in einer Position infantilisierter Bedürftigkeit. Im letzten Satz

verdeutlicht sich die bereits hier andeutende Entwicklungsdifferenz der Anderen noch

stärker; sie sind zwar arbeitsfreudig, dennoch noch nicht so weit sozialisiert, als ein

»rechte[r] Sinn für Sauberkeit und Ordnung« vorhanden ist. In diesem Satz zeigt sich

ein Überlegenheitsgestus, der die fehlenden Entwicklungsschritte der Anderen mar-

kiert und diese dadurch als noch nicht vollständig mündige Subjekte entwirft, die der

Erziehung, Aufklärung und Anerkennung in Deutschland bedürfen. Auch der Caritas-

Direktor, Prälat Albert Stein, knüpft an diese Einschätzung an und bestätigt die kultu-

ralisierte Differenz der südlichen Anderen zum eigenen, d.h. deutschen Arbeitsethos

und Lebensgefühl:

»Es ist etwas anderes, als Tourist im Süden seine Freude zu haben an dem lauten Pala-

ver auf demMarkt, an den glutäugigen Schönen auf dem abendlichen Corso, an klang-

vollen Liedern und dem Zauber der Folklore, oder das alles hierzulande mitten in un-

seremWerktag zu haben, zu dem es sowenig paßt. So richtig es für den Italiener ist, zu

Hause mit List und Schläue seinen Vorteil zu suchen, bei uns nimmt sich das schlecht

aus und wird sehr mißverstanden. Ordnung, Sauberkeit und Pünktlichkeit scheinen

uns selbstverständliche Eigenschaften eines anständigen (!) Menschen zu sein, im Sü-

den kennt und lernt man das eben nicht, so geht es einem hier nur schwer ein« (Klee

1971, S. 28)

https://doi.org/10.14361/9783839453841-022 - am 14.02.2026, 14:23:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Rassismustheoretische Analyse von ›Gastarbeit‹ als Ge-Brauchsverhältnis 269

Die in diesen beiden für den konfessionell-caritativen Arbeitsstil zutagetretenden Dif-

ferenzsetzungen zu migrantischen Anderen, die aufgrund festgestellter, fehlender Dis-

ziplin, Ordnung und Tugend zu Infantilisierungen gastarbeitender Anderer führen,

bestärkt sich auch in der Analyse von Pressefotografien. Diese zeigen die Beschulung

gastarbeitender Anderer oftmals auf deutlich zu kleinen Schulbänken im Klassenzim-

mer und erzeugen damit den Eindruck des »hilflosen Neuankömmlings, der nun end-

liche eine grundlegende Ausbildung bekomme« (Pschichholz 2009, S. 280). Auch die

umgangssprachliche Formulierung von ihnen als »›Kinder‹ der Betriebe« (ebd.) und

Berichterstattungen, die konstatieren, dass die »großen Kindern aus dem Süden […]

vereinsamt« sind (Frankfurter Allgemeine Zeitung o. V. 1962) und der Anleitung bedür-

fen, stützen diese Lesart des Wesens gastarbeitender Anderer.

Pseudo-paternalistische Bezugnahmen auf gastarbeitende Andere

In den skizzierten kulturalisierenden Homogenisierungsvorgängen gastarbeitender

Anderer wird in (sozial-)pädagogischen Denk- und Handlungspraktiken ein vormund-

schaftliches Beziehungsverhältnis deutlich, das sich in Form eines (wohlmeinenden)

Paternalismus artikuliert. In paternalistischen Praktiken konstituiert sich damit eine

Differenz zwischen denjenigen, die als auf Unterstützung und Hilfe Angewiesene,

und jenen, die als zur Unterstützung oder Anleitung Fähige verstanden werden (vgl.

Ahrens/Dirim et al. 2012). Paternalistische Handlungen zeichnen sich durch die tempo-

räre und partielle Beschränkung der Autonomie eines Individuums aus, die zugunsten

des Wohlergehens »die Freiheit (oder äußere Autonomie) der Behandelten beschrän-

ken, um derenWohlergehen zu schützen« (ebd.). Im Fall von Eltern-Kind-Beziehungen

werden paternalistische Handlungen ethisch gerechtfertigt, weil davon ausgegangen

wird, dass das Kind aufgrund seiner noch nicht voll ausgebildeten Fähigkeit eines

Bewusstseins zur Abschätzung der eigenen Handlungen und Gefahren mitunter vor

sich selbst geschützt werden muss. Dietrich Benner beschreibt dies als eine der we-

sentlichen Pradoxien von Erziehung und hat pädagogisches Handeln daraus folgend

als ein »sich negierendes Gewaltverhältnis« definiert, dessen Gewaltanwendung nur

dann gerechtfertigt ist, wenn sie notwendig ist, um die zu erziehenden Person vor sich

selbst zu schützen (vgl. 2005, S. 211ff.; S. 229ff.). Bei erwachsenen Personen greift die

ethische Befürwortung einer Einschränkung der Autonomie des Individuums jedoch

im Vergleich zu minderjährigen Personen nicht (mehr).82 Außer – und dies ist u.a.

in der pädagogischen Bezugnahme auf gastarbeitende Andere der Fall83 – man geht

davon aus, dass gastarbeitende Andere nicht in gleichem Maß erwachsen und befähigt

sind zu denken, zu urteilen und sich artikulierend in den Diskurs einzubringen wie

es bei Personen angenommen wird, die keine gastarbeitenden Anderen sind. Der

82 Hier wird die Frage tangiert, wann ein Individuum als vernunftbegabt, fähig, für sich selbst sor-

gend und bestimmend konzipiert wird und wann der Eingriff in das Leben und das Selbstbestim-

mungsrecht ethisch gerechtfertigt werden kann.

83 In pädagogischen Settings sind pseudo-paternalistische Bezugnahmen nicht nur im Hinblick auf

gastarbeitende Andere zu konstatieren. Sie können vielmehr als strukturelles Moment pädagogi-

scher Denk- und Handlungsbezüge im Kontext von Flucht und Migration bezeichnet werden (vgl.

Foitzik/Linnemann/et al. 2017).

https://doi.org/10.14361/9783839453841-022 - am 14.02.2026, 14:23:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


270 Die Anderen ge-brauchen

Zusammenhang wird auch in der nachfolgenden Alltagssituation aus Sicht eines

gastarbeitenden Anderen im Rahmen eines biografischen Interviews deutlich:

Ich habe mit de Taxi wo viele verschiedene Leute gefahren und so (2) und da habe ich

immer=äh bei Taxi so ich bin nix so der Typ wo immer ruhig bleibt und damit alle Leu-

tenhabe ichunterhaltenunddies unddasundda studierst du Leutewiedie denkenwie

die so (3) und (stöhnt) manche (2) waren so (3) weil da haben so verschiedene Sachen

so Politik mal und zu des und so, wenn Wahlen oder so war oder immer so aktuelles

in de Zeitung und diese de Politiker und so und so da habe ich so (.) bei viele meine

Meinung gesagt und so (de) Thema und da habe ich gemerkt (2), bei manche Leute (.)

nix bei alle aber bei manche Leute die haben mich mehr aufmerksam angeguckt//ja

mhm//und (.)wenn ich geredet habewenn ich geredet,weil der hat gedacht, dawar der

wie überrascht, guck mal eine Ausländer, wie gut denkt//ja?//so äh (2) nee=ich meine

da waren die überrascht//ja mhm ja ja//(2) wieso eine Ausländer//ja mhm//Taxifahrer

noch und so denkt//ja//und der hat gemerkt dass ich richtig denke und so (.) der war

auch de gleiche Meinung aber wie ich gesagt habe der hat nie gewartet so, wie=weil

der war wie überrascht nie von eine Ausländer und gerade Taxifahrer dass der so eine

richtige Antwort kriegt, da war der überrascht, hat so geguckt so äh ähm, das sind so

(3) so Beweise, so Dinger.

Die hier artikulierten ›Beweise‹ für ein paternalistisches Verständnis gegenüber gast-

arbeitenden Anderen, das in der freundlich-überraschten Bewunderung über deren

›richtiges Denken‹ deutlich wird, zeigt sich auch in der pädagogischen Hinwendung zu

ihnen. Hier wird dieses Moment einer hierarchischen Verwiesenheit im Beziehungs-

verhältnis auf gastarbeitende Andere als mehrfach Bedürftige deutlich. Gastarbeiten-

de Andere sind der Erziehung zur Sauberkeit und Tugend und der nachholenden Be-

schulung bedürftig und stehen damit auch vor der Erwartung des Dankes durch das

dominanzkulturelle Wir. Auch in der Einforderung einer Behandlung als erwachsene

Person mit eigener und durchaus artikulierter Meinung zeigt sich eine im kulturalisti-

schenDiskurs vermittelte Bedürftigkeit im Sinne einesNicht-für-sich-selbst-sprechen-

Könnens, die durch das paternale Sprechen des dominanzkulturellen Wirs für gastar-

beitende Andere als wohlmeinende Bevormundung deutlich wird. Bahman Nirumand

konstatiert zusammenfassend und zuspitzend, dass Menschen, die in Deutschland als

Ausländer_in gelten, als Menschen verstanden werden, die »einer besonderen Behand-

lungsweise« bedürfen (1992).

»Man setzt voraus, daß Ausländer kulturell und geistig minderbemittelt sind. Man

kann auf sie hinabblicken, meist freundlich, selten bewußt und boshaft. […] Auslän-

der sind arme Schlucker, meinen die Gutmütigen, man muß sich um sie kümmern,

sie auch mal zu Kaffee und Kuchen einladen. ›Ausländer sind doch auch Menschen‹,

hört man oft die Leute sagen. Es gibt liebenswürdige, freundliche Deutsche, die ihren

eigenen Ausländer haben (halten). Ausländer kochen gern und gut, sie sind spendier-

freudig. Man kann auch durch diese Beziehung das eigene Selbstbewußtsein stärken«

(Nirumand 1992).

Der Anschluss an das kulturalisierte und homogenisierte Bild der_des Gastarbeiter_in

bildet damit eine wichtige Voraussetzung und zugleich die symbolisch-diskursive Ba-

https://doi.org/10.14361/9783839453841-022 - am 14.02.2026, 14:23:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Rassismustheoretische Analyse von ›Gastarbeit‹ als Ge-Brauchsverhältnis 271

sis, die die Idee einer bestimmten Bezugnahme und eines spezifischen Beziehungs-

verhältnisses zu einer Gruppe legitimierbar und plausibel erscheinen lässt. Die Ima-

gination speist sich aus der Konstruktion des ›freundlichen Ausländers‹, der zwar von

einfachemGemüt, aber auch von ehrlicher Arbeitsbereitschaft gekennzeichnet ist. Hier

zeigen sich Anknüpfungen an die im kolonialen Diskurs zugeschriebenen Bilder von

Einfachheit, Arbeitswilligkeit, Gutmütigkeit und Infantilität rassifizierter Anderer (vgl.

Chiellino 1980, S. 59; Hall 2012d, S. 167ff.; Kilomba 2008, S. 44; Schami 1985, S. 55f.), die

hier im moderaten, wohlwollenden Ton gegenüber gastarbeitenden Anderen geäußert

werden. Kien Nghi Ha bezeichnet dieses Beziehungsverhältnis als eine Form ›positiver

Diskriminierung‹, die »in Form von Mitleid und toleranter Überheblichkeit« wirksam

ist (2004a, S. 29). Während im materialisierten Ge-Brauch und insbesondere im Zuge

eines ökonomisch-rationalisierten und rassifizierten Blicks auf die Körper der Anderen

ein entsprechender Zugriff auf diese tragend war, zeigen sich hier die Körper und die

Wesenhaftigkeit gastarbeitender Anderer als Körper, die durch erzieherische Anwen-

dung zu disziplinieren und so von ihrer Unmündigkeit in Mündigkeit zu überführen

sind. Es sind insofern auch hier gelehrige Körper, die weiterer Erziehung bedürfen.

Mit Susanne Arens, İnci Dirim et al. (2012) ist vor dem Hintergrund dieser bevor-

mundenen und vordergründig emanzipativ ausgerichteten Bezugnahmen auf gastar-

beitende Andere auf den pseudo-paternalistischen Charakter pädagogischer und ge-

samtgesellschaftlicher Interventionen aufmerksam zu machen. Diese geben zwar vor,

dem Wohl des Individuums und der Ausweitung seiner Handlungsspielräume zu die-

nen. De facto kommen sie aber primär der Sicherung gesellschaftlicher Dominanzver-

hältnisse zugute, indem die Anderen als erziehungsbedürftig konstruiert und damit

hierarchisierend zum Eigenen gebildet werden (vgl. Arens/Dirim et al. 2012). Vor die-

sem Hintergrund gilt kritisch zu prüfen, ob paternalisitische Sturkturen tatsächlich zu

einer Ausweitung von Handlungsspielräumen und der Emanzipation gastarbeitender

Anderer beitragen – dies beinhaltet dann auch konsequenterweise die ›Selbstständig-

machung‹ der Anderen von sozialpädagogischen Interventionen –, oder ob die Strate-

gien die Anderen vielmehr längerfristig als hilfs- und erziehungsbedürftig konstruieren

und an die eigenen Hilfestellungsmaßnahmen binden und damit v.a. als dominanzsi-

chernde Strategie zu lesen und begrifflich als pseudo-paternalistisch zu fassen sind (vgl.

ebd.). Pseudo-paternalistische Strategien sind damit insbesondere dann von Brisanz,

wenn siemigrantische Andere als »problembelastete Defizitwesen« (Scherr 2002, S. 190)

konstituieren, die von Passivität und Angewiesenheit auf die Hilfe dominanzkultureller

Personen gekennzeichnet sind (vgl. ebd.; Hamburger 2018, S. 95ff.). Als Pendant zum

»überfordert-hilfsbedürftigenMigranten« kursiert in der sozialarbeiterischen Perspek-

tive zugleich auch als negative Kehrseite die Figur des »aggressiv-kriminellen Auslän-

ders« (Scherr 2002, S. 194). Damit reiht sich die Bezugnahme auf gastarbeitende Andere

im Beratungskontext der Einteilungslogik zwischen »›guten‹ und ›schlechten‹ Migran-

tInnen« (Mecheril 2012, S. 16) ein und konstitutiert das für rassistische Praktiken para-

digmatische, widersprüchliche Double-Bind auch im Zuge rassifizierter Vorstellungen

über gastarbeitende Andere.

https://doi.org/10.14361/9783839453841-022 - am 14.02.2026, 14:23:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


272 Die Anderen ge-brauchen

Rassifizierte Differenzkonstruktion ›südländischer‹ Differenz

als ›sanfte‹ Gewalt84 und Festigung des innereuropäischen Raums

Deutlich wird durch die Herausarbeitung symbolisch-diskursiver Zuschreibungen als

südländisch konnotierte gastarbeitende Andere, dass sich ihr Ge-Brauch also nicht nur

durch einen rein materiellen Ge-Brauchsbezug gegenüber den Anderen vollzieht, der

auf deren Homogenisierung angewiesen ist. Vielmehr werden durch ambivalente Ei-

genschaftssetzungen im Zuge von kulturalisierendem Othering Grundlagen geschaf-

fen, die auf symbolisch-diskursiver Ebene den Ge-Brauch plausibilisieren und selbst

Wirkungen auf imaginativer Ebene von Höher- und Minderwertigkeit entfalten. Wie

Bahman Nirumand festhält, kann der Ge-Brauch gastarbeitender Anderer auch in ih-

rer Funktion einer Selbstwertsteigerung und Vergewisserung der eigenen Fortschritt-

lichkeit verstanden werden – ein zentrales Moment, das im Othering wirksam wird.

Sie knüpfen dabei an rassistisch vermittelte Wissensbestände und Imaginationen an,

wenngleich sie in der Figur der freundlichen, Hilfe und Rat gebenden Instanz auftre-

ten.85 Astrid Messerschmidt weist auf die darin enthaltene Möglichkeit einer Fortfüh-

rung »rassistischer Identifizierungen« hin, die jedoch »[d]urch kulturalistische Wahr-

nehmungsmuster ausgeblendet werden können« (2010, S. 49). Der Ge-Brauch wird so-

mit auch durch die vermeintliche Einfachheit und Umündigkeit, die gastarbeitenden

Anderen zugeschrieben wird, ermöglicht und kann durch die Kulturalisierung in sei-

nem an Rassismus anschließenden Gehalt de-thematisiert werden.

In dem erzieherischen, pseudo-paternalistischen Bezug auf gastarbeitende Ande-

re dokumentiert sich eine Form von ›sanfter Gewalt‹, die wesentlich auf dem Bestre-

ben des Verstehens und Ergründens der Anderen basiert und im Zuge einer Ablösung

überwiegend defizitorientierter Perspektiven hin zu differenzorientierten Perspektiven

im pädagogischen Umgang mit Migrationsanderen paradigmatisch ist (vgl. Castro Va-

rela/Mecheril 2010a; 2010b, S. 43). Wenn gastarbeitende Andere als nachholbedürftig,

aber prinzipiell erzieh- und veränderbar gelten, existiert jedoch auch immer die Gefahr,

bei scheiternder Annahme oder bei Gelingen der erzieherischen und pseudo-paterna-

listischen Intervention als unerziehbar zu gelten und damit die Grenzen von »Verste-

hen« und »Begegnen« (Mecheril 2010b, S. 61) zu überreizen. Im Zug dieser Grenzbe-

stimmungen werden v.a. vergeschlechtlichte und rassifizierte Unterscheidungsprakti-

ken mobilisiert. So weist Mark Terkessidis darauf hin, dass das »Image des ›Südlän-

ders‹ […] zwischen dem negativen Aspekt des ›Anmachtypen‹ und den positiven Attri-

buten Charme und Männlichkeit« schwankt (2004, S. 191), während als südländische

84 In seiner Analyse der zweigeschlechtlichten und heteronormativen Geschlechterordnung hebt

Pierre Bourdieu die symbolische Gewalt als konstitutiv für das Funktionieren »männliche[r] Herr-

schaft« (2012) hervor. Diesewirkt oftmals nicht als offensiv und offen unterdrückendeGewalt, son-

dern äußert sich vielmehr als ›sanfte‹ Gewalt sowohl bei den von männlicher Herrschaft profitie-

renden als auch bei den durch sie benachteiligten Subjekten und Gruppen (vgl. Dölling 2004).

85 Zugleich ist zu betonen, dass gerade konfessionell gebundene und tätige Verbände oftmals in den

ersten Anwerbungsjahren als alleinige Anlaufstellen für gastarbeitende Andere aufgrund fehlen-

der struktureller Angebote von hoher Bedeutung waren (vgl. Prontera 2017). Auch für den Gegen-

wartskontext gilt, dass die seelsorgerisch und konfessionell gebundenen Beratungsangebote für

Migrierte und Geflüchtete von großer Bedeutung für die (psycho-)soziale Versorgung sind.

https://doi.org/10.14361/9783839453841-022 - am 14.02.2026, 14:23:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Rassismustheoretische Analyse von ›Gastarbeit‹ als Ge-Brauchsverhältnis 273

markierte Mädchen und Frauen, allen voran Türk_innen, oftmals die Figur der »ar-

me[n] unterdrückte[n] Kreatur« einnehmen (ebd., S. 190f.) oder in orientalisierenden

Sexismen exotisiert werden. Hier wird an ein altes koloniales Bild über einen »orien-

talisierte[n] Orient« angeknüpft (Castro Varela/Dhawan 2015, S. 91ff.), der »schon da-

mals als traditionell, barbarisch und repressiv dem fortschrittlichen, demokratischen

und zivilisierten Okzident gegenübergestellt« wurde (Karakayalı 2012, S. 101). Deutlich

wird damit auch in den freundlich-kulturalisierenden Bezugnahmen auf gastarbeiten-

de Andere ihre Kehrseite in einer Abgrenzungsarbeit zu außereuropäischen Anderen,

die als nicht akkulturalisier- bzw. assimilierbare Andere gelten und vom produktiven

Ein-undAusschluss imZuge von ›Gastarbeit‹ abgegrenzt (vgl. El-Tayeb 2016, S. 61; Kara-

kayalı 2008, S. 95ff.) und somit auch aus der Erziehungsarbeit wie beispielsweise eines

Europa-Knigges ausgeschlossen werden.

Pädagogische Beratungsangebote und Leitfäden zur Behandlung und zumUmgang

mit gastarbeitenden Anderen sind dabei selbst aktiv an der Hervorbringung und Repro-

duktion kulturalisierter Differenzen beteiligt.86 Auch dieser auf Differenzverstehen fo-

kussierte Zugang, der sich gegen einen funktionalistisch dominierenden Blick auf die

gastarbeitende Andere als rassifizierte Arbeitskraft zu wenden versucht, ist dabei in

eine problematischen Perpetuierung gesellschaftlicher Wirklichkeit und gesellschaftli-

chenWissens involviert (vgl. Musfeld, 2001, S. 149) und »konstitutiv an dem Prozess der

Herstellung wie der Verfestigung des Wissens und der ›Wahrheiten‹ über ›Andere‹ be-

teiligt« (Cameron/Kourabas 2013, S. 260).Wenngleich die Ansätze partiell als Kritik und

Umarbeitungsversuch dominanterDiskurse der ökonomisch-rationalistischen und ras-

sistisch vermittelten Objektivierung gastarbeitender Anderer arbeiten, muss diese Kri-

tik scheitern, da auch sie in dem »Spectacle of the ›Other‹« (Hall 1997a) verhaftet sind

und auf übergeordneter Ebene die Logik des Otherings nicht auflösen, sondern ledig-

lich den in der Aufspaltung positiv gesetzten Pol stärken (vgl. Hall 2012d, S. 167). Dieser

Mechanismus lässt sich auch in Formen einer vordergründig positiven Bezugnahme auf

gastarbeitende Andere rekonstruieren, die aufgrund ihrer zugeschriebenen Andersheit

neue Formen des Genusses und des Konsums versprechen. In der nachfolgenden Voll-

zugsform des Ge-Brauchs wird dieser Dimension des ›fremden‹ Genusses im Kontext

von ›Gastarbeit‹ nachgegangen.

86 Nicht zuletzt Franz Hamburger hat im Rahmen einer Kritik an kulturalisierenden pädagogischen

Verständnissen gefordert, anstelle einer Fokussierung und Engführung auf kulturelle Differenz

die Analyse und Kritik sozialer Ungleichheit in den Vordergrund zu rücken (vgl. 2018, S. 194ff.).

Kritisch-reflektierende pädagogische Positionen fordern daran anknüpfend einen pädagogischen

Umgang mit Differenz, der diese weder essentialisiert noch gesellschaftliche Differenzkonstruk-

tionen und ihre sozialen Effekte negiert (vgl. u.a. Lutz/Wenning 2001; Kourabas/Mecheril 2015).

https://doi.org/10.14361/9783839453841-022 - am 14.02.2026, 14:23:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


274 Die Anderen ge-brauchen

5.4.2 Der Genuss von Andersheit im »inneren Ausland«87

Die Aufwertung und positive Bezugnahme auf rassifizierte Differenz ist eingebettet in

grundlegende kapitalistische Entwicklungen der Spätmoderne, in der auch das Ande-

re erkundend immer mehr konsumier- und verfügbar gemacht wird (vgl. u.a. Eggers

2010; Ha 2004c; 2005a; 2010). Die Mehrwertgewinnung reicht hier über einen bloßen

materiellen Effekt weit hinaus und umfasst weitere Produktivmachungen vonDifferenz

(vgl. Jain 2000; 2004; Jain/Schneider 2007). Auch ›Gastarbeit‹ schafft ein Differenzan-

gebot, das über eine sinnliche Erfahrungsebene konsumiert werden kann und sowohl

Genuss als auch Abwechslung vom Eigenen schafft. Differenzkonstruktionen und ihre

rassifizierte Vefasstheit konstituieren damit neben der Distanzsetzung und den Aus-

schlussformen zugleich ein Näheverhältnis zu gastarbeitenden Anderen, das deren An-

dersheit in Formen von »Differenzkonsum« (Ha 2004a, S. 24) erschließbar werden lässt.

Im gesellschaftlichen Innenraum zeigen sich damit auch Formen der rassifizierten Dif-

ferenzbesetzung, die mit Genuss, Begehren und dem Wunsch nach Einverleibung von

Andersheit konnotiert sind und entsprechende Genusslandschaften schaffen und ver-

körpern, die für die sinnliche Erfahrung des dominanzkulturellenWirs ge-braucht wer-

den. Mit bell hooks’ Konzeption eines »Eating the Other« (1992) soll dieser Zusammen-

hang theoretisiert werden.

Konsumistische Rassifizierungen – bell hooks’ »Eating the Other«88

bell hooks hat in ihrem Aufsatz »Eating the Other« (1992, S. 21ff.) die Beziehung

zum_zur rassifizierten Anderen in der gegenwärtigen Alltags- und Massenkultur der

USA theoretisiert und begreift diese als sexualisierten und von Begehren geleiteten,

realen oder imaginierten Kontakt zwischen weißen Menschen und rassifizierten An-

deren, bei dem Andersheit zunehmend als Konsum und Einverleibung eine reizvolle

Differenz konstituiert (ebd., S. 21). Der sich darin abzeichnende Prozess des ›Zur-

Ware-Werdens‹ von Andersheit ist nach bell hooks so erfolgreich, da er neue Lust und

Wohlgefallen, mehr Intensität und eine gesteigerte Befriedigung gegenüber gewöhnli-

chen Formen des Tuns und Fühlen verspricht (vgl. ebd., S. 21f.). Ausgehend von einer

Krise des weißen westlichen Subjekts wird das als anders Markierte einerseits stark

vom Eigenen abgegrenzt, während andererseits zugleich der Drang und das Begehren

existieren, mit ›anderen‹ Formen der Erfahrung in Kontakt zu kommen und mit diesen

zu ›flirten‹, um unbekannte Terrains zu entdecken (vgl. ebd.). In dem Diskurs über

Begehren, Sexualität und den_die Andere_n kumuliert in der Formulierung ›Ein Stück

87 Kien Nghi Ha verwendet den Begriff des »inneren Ausland[s]« (Ha 2004a, S. 24), um die Heraus-

bildung eines ethnisierten und geteilten Arbeitsmarkts und korrespondierender Formen gesell-

schaftlicher »Marginalisierung« zu charakterisieren, die sich im Zuge von ›Gastarbeit‹ herausge-

bildet haben. Mit diesem inneren Ausland geht jedoch noch eine weitere Dimension einher, die

in der Schaffung einer ›anderen‹ Welt im dominanzkulturellen Deutschland zu verorten ist und

neue, andere Erfahrungswelten verspricht, die über ›ausländisch‹ markierte Andersheit vermittelt

sind und hierüber ihre Anziehungskraft entfalten.

88 Die Formulierung geht auf bell hooks (1992, S. 21ff.) zurück und wird im Verlauf des Texts genauer

erläutert.

https://doi.org/10.14361/9783839453841-022 - am 14.02.2026, 14:23:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Rassismustheoretische Analyse von ›Gastarbeit‹ als Ge-Brauchsverhältnis 275

bzw. einen Biss vom_von der Anderen abzubekommen‹89 eine Form des Beziehung

zum_zur Anderen, der diese als sinnliche und einverleibende Begegnung verdeut-

licht, die auch ein kannibalistisches Moment90 in Bezug auf den Körper der Anderen

aufweist, wenn dieser oder die durch ihn repräsentierten Waren rückstandlos dem

Eigenen im Genuss einverleibt und dadurch auch aufgelöst werden (vgl. ebd., S. 22f.).91

bell hooks geht davon aus, dass die warenförmige Vermarktung von Differenz be-

stehende Machtverhältnisse nicht auflöst, sondern vielmehr ein Spielfeld konsitiuiert,

auf dem dominierende Gruppen hinsichtlich der Kategorien race, Gender und sexuel-

ler Praktiken ihre Dominanz in intimen Beziehung zum und mit Anderen bestätigen

und letzlich festigen können (vgl. ebd., S. 22; vgl. auch Möhring 2009, S. 175f.). Dabei

wird der Körper bzw. werden die durch den Körper der Anderen repräsentierten Res-

sourcen und Güter instrumentalisiert, indem sie als unentdecktes Gebiet verstanden

und als symbolische Grenze inszeniert werden, die es zu überschreiten gilt (vgl. ebd.,

S. 23f.). bell hooks knüpft eine Verbindung zwischen dieser und vergangener Formen

im Umgang mit rassifizieren Anderen und nutzt hierfür Renato Rosaldos Begriff der

»Imperialist Nostalgia« (1989), der die Nostalgie der imperialisierenden und kolonia-

lisierenden Gruppen beschreibt, die sich durch den imperialistischen Prozess selbst

verändert haben und nun den Prozess betrauern, dass sie durch die imperiale Erobe-

rung etwas zerstört haben, das sie damals (und heute) mystifizieren. In der Massen-

und Populärkultur wird dieser Verlust jedoch nicht betrauert, sondern in das Feiern

und Genießen und die Fortführung einer Inszenierung von ›Primitivität‹ und den Ge-

nuss daran überführt (vgl. hooks 1992, S. 25). Die imperialistische Nostalgie zeigt sich

in verschiedenen Formen einer Reinszenierung und Reritualisierung einer imperialen

und kolonisierenden ›Reise‹ zu rassifizierten Anderen, die in der Verschränkung von

Fantasie,Macht und Begehren entsteht und über die Verführung und den Genuss durch

rassifizierte Anderer und anhand dieser repräsentiert wird. In dem sexualisierten und

rassifizierten Begehren nach dem Anderen verortet bell hooks ein gegenwärtiges Wie-

deraufkommen eines Interesses am ›Primitiven‹, das sich hier in einer postmodernen

Form zeigt (vgl. ebd., S. 22; S. 25). In diesem Setting werden rassifizierte (und sexuali-

sierte) Andere v.a. in ihrem instrumentellen, warenförmigen Charakter adressiert und

für das weiße (männliche) Subjekt wieder interessant; es findet eine Kommodifizierung

89 Im englischsprachigen Originaltext verwendet bell hooks die Formulierung »getting ›a bit of the

Other‹« (1992, S. 22).

90 Hervorzuheben ist, dass das kolonialrassistische Bild und die Zuschreibung an Schwarze Ande-

re, kannibalistische Praktiken auszuüben, hier in symbolisch-diskursiverWeise tatsächlich jedoch

von weißen Kolonialisierenden praktiziert, jedoch nicht als gewaltvolle Zerstörung der Anderen

thematisch wird (vgl. Bischoff 2011).

91 bell hooks fokussiert hier im Zuge einer heterosexistischen und postkolonialen Perspektive die se-

xuellen Beziehungen zwischen weißen Männern und Schwarzen Frauen und Women of Color als

die ultimative Form des Differenzkonsums von Andersheit, der (selbst-)transzendiere Qualitäten

verspricht (vgl. 1992, S. 22ff.). Diese Idee gründet auf der rassistisch vermittelten Annahme, dass

Schwarze Menschen und People of Color mehr Lebenserfahrungen besitzen, emotionaler und se-

xuell aktiver und damit anziehender seien (vgl. ebd., S. 23). Dabei wird der Körper der weiblichen

und rassifizierten Anderen als etwas betrachtet, das existiert, um weiße männliche Fantasien zu

bedienen (vgl. ebd., S. 23f.).

https://doi.org/10.14361/9783839453841-022 - am 14.02.2026, 14:23:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


276 Die Anderen ge-brauchen

rassifizierter und sexualisierter Andersheit statt. Diese ›Wiederentdeckung der Ande-

ren‹ liegt in dem konstruierten Reiz der Anderen, der Luststeigerung und Ausweitung

des Gefühlslebens des weißen, rassistischen, kapitalistischen Patriarchats verspricht

und zugleich mit dem Versprechen verbunden ist, rassifizierte Grenzen zu überwin-

den und die Selbsterfahrung durch den Kontakt mit rassifizierten und sexualisierten

Anderen als gesteigerte Welterfahrung zu deuten (vgl. ebd., S. 24f.; S. 27). Geschichten

und Erfahrungen Anderer, denen bislang vorrangig mit Verachtung oder Geringschät-

zung begegnet wurde, werden nun mit Ehrfrucht betrachtet. Diversität und Pluralis-

mus, die durch rassifizierte Andere verkörpert werden, versprechen lebenserhaltende

und lebenserneuernde Alternativen für das dominanzgesellschaftliche Selbstverständ-

nis (vgl. ebd., S. 25).

›Fremdheit‹ essen – Rassifizierte Konsum- und Genussorte im Kontext von ›Gastarbeit‹

Im Folgenden sollen einige dieser grundlegenden Überlegungen bell hooks’ auf den

migrationsgesellschaftlichen Kontext bezogen werden, in dem sich ›Gastarbeit‹ als

Ge-Brauchsverhältnis ereignet. Hier ist wie an bereits einigen anderen Stellen der

Arbeit auf signifikante Brüche und Unterschiede zum einen zwischen dem US-

amerikanischen Raum und seiner postkolonialen Verfasstheit im Unterschied zu den

postkolonialen Nachwirkungen im bundesdeutschen Kontext hinzuweisen (vgl. Möh-

ring 2009, S. 175ff.). Zum anderen wird auch weniger auf die heterosexualisierte und

rassifizierte Grenzziehung und die im Differenkonsum erfolgte Grenzüberschreitung

fokussiert, die bell hooks zentral behandelt (vgl. 1992, S. 22f.). Vielmehr steht das

Moment des Essens und die damit verbundene, exotisierte Genusswelt im Kontext

von ›Gastarbeit‹ und der bundesrepublikanischen Zeitgeschichte im Fokus, die von

Maren Möhring in migrations- und konsumhistorischer Perspektive herausgearbeitet

wurden (vgl. 2009; 2012; 2103; 2015). Zusammen mit der Perspektive bell hooks ergeben

sich hier Anschlussmöglichkeiten für Ge-Brauchsformen gastarbeitender Anderer, die

nachfolgend entwickelt werden.

Maren Möhring hat in ihrer konsum- undmigrationshistorischen Analyse der Bun-

desrepublik Deutschland92 und ihrer Essgewohnheiten das Aufkommen von als fremd

markiertemEssen (vgl. 2012, S. 16; vgl. auch 2009; 2012; 2013; 2015) und der damit korre-

spondierenden Herausbildung einer neuen, kulinarisch-exotischen Welt insbesondere

seit den 1960er-Jahren herausarbeitet (vgl. 2012, S. 16; 2013, S. 285). Wenngleich »Gast-

stätten mit ausländischer Küche […] zumindest in den Metropolen seit dem späten 19.

Jahrhundert einen festen Bestandteil des Gastgewerbes dar[stellen]«, hat erst die Kop-

pelung von »Arbeitsmigration und Massentourismus« zu einer substanziellen Verän-

derung und Einflussnahme von Genuss- und inbesondere Esskultur in Deutschland

geführt (Möhring 2013, S. 285; vgl. auch 2009, S. 181). Am Beispiel des Angebots ›aus-

92 Vgl. zur »Geschichte der ausländischen Gastronomie vor 1933« die AusführungenMaren Möhrings

(2012, S. 51ff.) und imHinblick auf die »›Rassifizierung‹ und ›Eindeutschung‹« der Gastronomie zur

Zeit des Nationalsozialismus (ebd., S. 60ff.). Siehe bezüglich der kolonialen Dimensionmit Bezug

auf den bundesdeutschen Kontext (Möhring 2009, S. 175ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839453841-022 - am 14.02.2026, 14:23:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Rassismustheoretische Analyse von ›Gastarbeit‹ als Ge-Brauchsverhältnis 277

ländischen‹ Essens und der Etablierung von ›ausländischen‹ Restaurants93 durch gast-

arbeitende Andere wird deren Fremdheit zu einer haptisch-sinnlichen Differenzerfah-

rung weißer Dominanzdeutscher, die in Verbindung mit einer »Massen(konsum)kul-

tur« steht (Möhring 2012, S. 41f.).

Die Eröffnung und Etablierung ›ausländischer‹ Restaurants, die vermeintlich

landes- und kulturspezifische Speisen in ›traditioneller‹ Form und Atmosphäre anbie-

ten (vgl. ebd., S. 40f.), stehen dabei für eine Form des Fremderlebens – genauer gesagt

des »Fremdessen[s]« (Möhring 2015) –, das die vermeintlich authentische Lebensweise

v.a. in italienischen (Möhring 2012, S. 235ff.), türkischen (Möhring 2012, S. 285ff.)

und griechischen Speisen (ebd., S. 313ff.)94 und Lokalen nach Deutschland bringt. Der

Gaststättenbesuch bedient und befriedigt einen ›Hunger nach Differenz‹, nach Würze,

Erleben von fremder Andersartigkeit, die im »Ethnic Food« (Bojadžijev 1998, S. 304;

307; vgl. auch Möhring 2009, S. 174) der Anderen repräsentiert wird und zugleich aus

kapitalistischer Sicht eine »Ökonomie der Differenz« (Jain 2004) bedient, indem sie

»ein neues Marktsegment« erschließt und etabliert (vgl. Bojadžijev 1998, S. 304ff.).

Diese Formen des Anbietens und Genießens der Speisen gastarbeitender Anderer

basiert auf einer positiven Besetzung der Anderen bzw. der durch sie repräsentierten,

»typische[n]« (Möhring 2012, S. 35) Speisen und Orte, die haptisch und symbolisch-dis-

kursiv eingeschlossenwerden. Auch für diesen fremdenKonsumort, der für denGenuss

anderer Essens- und Erlebnisformen aufgesucht wird, gilt, dass »ethnisch-kulturelle

Differenzen […] produziert, verändert oder auch verwischt« werden (Möhring 2009,

S. 173). Der »morderne Konsum« kann damit als eine »Bühne für umfangreiche ethnic

performances [Hervorhebungen im Original]« verstanden werden, »die implizit oder ex-

plizit am Körper ansetzen und eine Kopplung von Konsum- und Körpergeschichte nahe

legen« (Möhring 2009, S. 173). In dieser interaktiven Herstellung werden entsprechende

Differenzkonstruktionen auch von gastarbeitenden Anderen in Anschlag gebracht:

»Oft präsentieren sich die RestaurantbestreiberInnen selbst – etwa in Erläuterungen

auf der Speisekarte – als ›Kulturvermittler‹, die den Deutschen die wahre Küche ihrer

Herkunftsländer und -regionen nahebringen wollen. Urlaubsidyllen auf Farbfotos und

anderer folkloristischer Nippes, die entsprechende (Volks- oder Pop-)Musik, gegebe-

nenfalls auch KellnerInnen in traditionellen Trachten, sollen in vielen dieser Etablisse-

ments Authentizität signalisieren« (Bojadžijev 1998, S. 303).

Gerade die Vorstellung, dass die Anderen in authentischer Weise Fremdheit repräsen-

tieren können (und müssen), begünstigt Trennungsvorstellungen zwischen den hier

bedienten und den bedienenden Gruppen. Die damit einhergehende Reduzierung der

93 Maren Möhring fasst unter dem Begriff ›ausländische‹ Restaurants oder ›ausländische‹ Gaststätte

»unterschiedliche Typen von Speiselokalen, die vom gehobenen italienischen Restaurant bis zum

Döner-Imbiss reichen« (2012, S. 37). Weiter ist für die »Klassifizierung als ausländische Gaststätte

[…] nicht die Staatsangehörigkeit der Betreiber, sondern der Schwerpunkt des Sortiments« ent-

scheidend (ebd., S. 36) sowie die Zugehörigkeit zu einer migrantischen Gruppe, die aber nicht als

homogene und ausschließlich nicht-deutsche auf der Ebene von Staatsangehörigkeit zu denken

ist (vgl. ebd., S. 33).

94 Maren Möhring arbeitet dabei eine Entwicklung einer »[s]üdosteuropäischen Gastronomie« her-

aus, die vom »Balkan-Grill« hin zur »griechischen Taverne« gefasst werden kann (2012, S. 313ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839453841-022 - am 14.02.2026, 14:23:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


278 Die Anderen ge-brauchen

Komplexität und Widersprüchlichkeit von Positionen einzelner Subjekte und gesell-

schaftlicher Gruppen schreibt die als anders Markierten auf ihre Andersheit fest (vgl.

Castro Varela/Dhawan 2007, S. 39ff.). Trịnh Thị Minh Hà hält die Problematik dieser

Differenzfixierung in ihrer feministischen und postkolonialen Analyse rassifizierter,

außereuropäischer und feminisierter Positionen fest:

»My audience expects and demands it; otherwise people would feel as if they have

been cheated: We did not come here to hear a Third World member speak about the

FirstWorld.We came to listen to that voice of difference likely to bring uswhatwe can’t

have, and to divert us from the monotony of sameness« (1989, S. 88).

Wenngleich hier Unterschiede zu der Position gastarbeitender Anderer nicht zu un-

terschätzen sind, weisen Mariá do Mar Castro Varela und Nikita Dhawan darauf hin,

dass »quasi-normalisierte Darstellungen von MigrantInnen als die Anderen […] heute

den imaginären Raum [einnehmen], den vormals die Kolonisierten besetzten« (2007,

S. 33). In diesem Zusammenhang greifen Momente einer imperialistischen Nostalgie,

von der bell hooks spricht, da der ›Hunger nach Differenz‹ beim Fremdessen mit ei-

ner Sehnsucht nach einem verlorenen Ort und einer verlorenen Lebensweise verknüpft

ist. Wenngleich diese nicht mit direkten imperalistischen Eroberungen der Herkunfts-

länder gastarbeitender Anderer zusammenhängt, zeigen sich in der Zuschreibung der

Speisen und der Repräsentationsformen in ›ausländischen‹ Restaurants dennoch Er-

wartungen von Ursprünglichkeit, Unmittelbarkeit, Einfachheit, Körperlichkeit und Ge-

nuss (vgl. Bojadžijev 1998; hooks 1992, S. 25f.; Möhring 2009; 2012; 2013; 2015; Terkessi-

dis 1998a). Im Sinne eines identitäts- und selbstvergewissendernden Otherings werden

diese Eigenschaften, die im Zuge des eigenen technisierten und fortschritllichen Alltags

in der Bundesrepublik Deutschland verloren scheinen, als Projektionsfläche gastarbei-

tenden Anderen zugeschrieben.

Das innere und ›äußere‹ Ausland als Sehnsuchts- und Selbstvergewisserungsort

›Ausländische‹ Restaurants konnten durch ihre spezifischen Gestaltungsweisen von

Räumen, Gaststättennamen, Speisekartenangeboten, Musikdarstellungen und der

Nutzung touristischer Elemente (vgl. Möhring 2013, S. 291f.) und nicht zuletzt durch

die dort arbeitenden Personen95 und Formen ihrer »Selbst-Ethnisierung« (ebd., S. 293)

als Orte der Repräsentation und Konsumtion dienen, in denen Momente des Ent-

fliehens aus dem eigenen (Arbeits-)Alltag bei einem Abend in einer ›authentischen‹

griechischen Taverne oder ›beim Jugoslawen‹ praktiziert werden konnten. ›Auslän-

dische‹ Restaurants können in Verbindung mit dort gespielten, aber auch allgemein

verbreiteten populärkulturellen Erzeugnissen wie dem Schlager »Griechischer Wein«96

95 Zu dem Repertoire der hergestellten und konsumierten Andersheit gehört beispielsweise der

»charmant flirtende italienische Kellner oder die temperamentvolle ungarische Serviererin«

(Möhring 2013, S. 292), die deutlich werden lassen, dass Rassifizierungen oftmals in Verbindung

mit Sexualisierungen auftreten und den Anreiz für den Konsum von Andersheit steigern, wie be-

reits bell hooks verdeutlicht hat (vgl. 1992, S. 21ff.).

96 Der Schlager, der von Udo Jürgens im Jahre 1974 geschrieben wurde, bricht wohl am deutlichsten

mit den Authentizitätsvorstellungen. Hier werden die Gefühle und die Lebenssituation durch die

Perspektive des dominanzkulturellen Blicks erzählt, »in demdas lyrische Ich eine griechischeGast-

https://doi.org/10.14361/9783839453841-022 - am 14.02.2026, 14:23:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Rassismustheoretische Analyse von ›Gastarbeit‹ als Ge-Brauchsverhältnis 279

oder filmischen Inszenierungen wie »Zorba the Greek«97 als »sozialer, materieller

und imaginärer Ort« (Möhring 2012, S. 35) verstanden werden, der die eigene Person

transzendiert und in der ›südländisch‹ konnotierten Schwermut, Melancholie und

Schönheit aufgehen lässt.98 In diesem inneren Ausland wird für einen Abend das

»Spectacle of the ›Other‹« (Hall 1997a) genießbar. Maren Möhring geht daran an-

knüpfend davon aus, dass das »ausländische Restaurant für die deutsche Klientel als

südländisch-exotischer Vergnüngungs- und Freizeitort fungiert« und insbesondere

deshalb so erfolgreich ist, da es »an der Grenze zwischen Alltag und Urlaub« situiert

ist (vgl. 2013, S. 285). Auch Eva Barlösius erklärt, dass das Verzehren ›fremder‹ Speisen

und der Besuch ›ausländischer‹ Restaurants »den Eindruck vermitteln sollen, als wäre

man zu den Ursprungsorten der Küchen gereist« (2016, S. 174).

Gleichzeitig wurde in ›ausländischen‹ Restaurants nicht nur dieses innere Ausland

als temporäres Fremderleben in dem eigenen Alltag in Deutschland praktiziert. Mit

Blick auf die bundesdeutsche Tourismusgeschichte merkt Isabel Richter an, dass

touristische Erkundungen »nach 1945 in das Zentrum vieler modernder Gesellschaf-

ten« rückten und nicht nur ein »wesentliche[r] Wirtschaftsfaktor« waren, sondern

auch »Alltag und Kultur vieler prosperierender Gesellschaften« beeinflussten (Richter

2015, S. 157f.; vgl. auch Pagenstecher 2003). Mit Beginn der 1960er-Jahre konnten

sich dank der »Entwicklung der Kaufkraft und de[m] wachsenden Urlaubsanspruch

[…] immer mehr Menschen einen durchschnittlich zwei Wochen dauernden Urlaub

leisten« (Richter 2015, S. 158). Interessanterweise zeichnen sich gerade die massentou-

ristischen Bewegungen der Mittelschicht in Deutschland dadurch aus, dort Urlaub zu

machen, wo die gastarbeitenden Anderen herkommen; so sind die »Herkunftsländer

der Migranten« zugleich die »wichtigsten Urlaubsländer der Bundesbürger« (Möhring

2012, S. 13). Diese Bewegung kann als peformative Hervorbringung eines ›äußeres

Ausland‹ verstanden werden, das im touristischen Blick und der damit verbundenen

Projektionen auf die Länder der Anderen entsteht (vgl. Urry 1992; Prontera 2017).

Während die Heranziehung gastarbeitender Andere als einfache Arbeiter_innen aus

den ›unterentwickelten‹ Ländern Südereuopas also einerseits über deren Abwertung

als arme und einfache Ge-Brauchskräfte funktioniert, zeigt sich hier eine Aufwertung

ihrer Herkunftsländer, die als Projektionsfläche99 für die eigenen Sehnsüchte nach dem

verlorenen, einfachen aber glücklichen Leben herangezogen werden. Sie fungieren als

Kontrastierung zu dem industriellen Aufstieg und der zunehmenden Technisierung.

In und mit dem Genuss der Orte und Speisen der Anderen findet die Rückbesinnung

stätte betritt« und die Melancholie gastarbeitender Anderer nachzuempfinden scheint (Möhring

2012, S. 367).

97 Vgl. für eine kritische Betrachtung der Othering-Konstruktionen in der filmischen Inszenzierung

des ›typischen Griechen‹ und der ›südländischen Lebensweise‹ Mark Terkessidis (1998a, S. 74).

98 Wie bereits an vielen Stellen dieses Kapitels, aber auch an anderer Stelle der Arbeit verdeutlicht,

kann diese positive Attribuierung (gastarbeitender) Anderer stets ins Gegenteil verkehrt werden.

99 Davor waren diese touristischen Bewegungen dem bildungsbürgerlichen Klientel und alternativ-

touristisch reisenden Gruppen vorbehalten, wie Mark Terkessidis (1998a, S. 66; 77f.) und Isabel

Richter (2015, S. 163f.) herausarbeiten. Neben exotisierenden Zuschreibungen ist das Bereisen an-

derer Länder auch als eine Form sozialer Distinktionspraxis gegenüber anderen Gruppen in der

deutschen Gesellschaft zu begreifen.

https://doi.org/10.14361/9783839453841-022 - am 14.02.2026, 14:23:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


280 Die Anderen ge-brauchen

zum einfachen, ursprünglichen, unbeschwerten Leben in seiner Unmittelbarkeit und

Körperlichkeit statt, die in der »›verkopften‹ und maschinenhaften Unwirtlichkeit

Deutschlands« abhanden gekommen ist (Terkessidis 1998a, S. 66). Die Reise in das

äußere wie die das innere Ausland vermag den Hunger nach dem ursprünglichen, un-

verbrauchten und einfachen Leben zu stillen, das voller Schönheit ist. Es muss deshalb

von einer gleichzeitigen bzw. sich überschneidenden Bewegung ausgegangen werden,

weil »sich das Essen in einem von Ausländern geführten Spezialitätenrestaurant als

Substitut, aber auch als Anreiz für eine Reise interpretieren lässt und die Gäste eines

solchen Lokals als gastronomische Touristen beschreibbar sind« (Möhring 2012, S. 13).

Die Reisen ins Ausland sind damit als gleichzeitige Bewegung eines »Import[s] von

fremder Kultur« sowie als ein »Export von Touristen in fremde Kulturen« (Legge-

wie/Marquard 1990, S. 111) zu verstehen. Vor allem »die Exportierten, die zurückkamen

und ein Jahr lang von ihrem Urlaub schwärmten, [waren] natürlich außerordentlich

bemüht, in gewissen Abständen Urlaubserinnerungen über den Magen zu tanken«

(ebd.).

Einverleibung konsumierbarer Differenz und Ausschluss

als gleichberechtigte Gesellschaftsmitglieder

Wie in den bisherigen Überlegungen gezeigt werden konnte, wurden gastarbeitende

Andere nicht nur herangezogen, um das Bild des fortschrittlich-progressiven Selbst

gegenüber den ›südländisch‹ markierten Anderen zu stärken. Problematisch erscheint

in diesem Zusammenhang auch, dass gastarbeitende Andere weiterhin strukturell in

gesellschaftlichen Tätigkeitsfeldern positioniert sind, die eine geringe materielle Ent-

lohnung und symbolisch-diskursive Anerkennung erhalten. Auch wenn sie jetzt nicht

mehr bzw. ausschließlich in der Fabrikarbeit, in Nähereien, im Straßen- und Bergbau

arbeiten, so sind sie nun Dienstleister_innen für die Herstellung exotisierter Speisen

und Konsumorte, die für den Genuss und ›die Würze‹ im mehrheitsdeutschen Alltag

ge-braucht werden.Diese Konsumformen sind jedoch nicht im hochkulturellen Bereich

der Haute Cuisine angesiedelt, sondern werden überwiegend als sättigende, aber wenig

anspruchsvolle Speisen ›einfacher‹ Menschen in die eigene Genusswelt aufgenommen,

die dadurch eine weitere Facette erhält (vgl. Barlösius 2016, S. 169ff.). Die Speisen wer-

den als »Ein- oder Zweigerichteküchen« in ihrer Komplexität und sozialen Dimension

reduziert und aus den »ursprünglichen Kontexten herausgelöst«, in denen sie oftmals

selbst unbekannt sind (ebd., S. 173). Diese »Art der Aneignung« der Küchen und Speisen

gastarbeitender Anderer vollzieht sich unter einer Ignoranz der »sozialen und kulturel-

len Qualitäten« und ist daher als eine »Statusdegradierung der Küchen [einzuordnen],

da sie nicht als sozio-kulturelles Regelwerk respektiert, sondern nur als Fundus ge-

nutzt werden« (ebd.). Gastarbeitende Andere bzw. die von ihnen repräsentierten Pro-

dukte und Konsumorte werden dadurch überwiegend in ihrem Verführungscharakter

und in der Warenförmigkeit von Differenz gesehen. Sie sind und werden dadurch auch

selbst angehalten, sich hierin bestätigend zu bewegen und diese Differenz konsumier-

und vermarktbar zu machen. So geht es hier zunehmend um eine dominanzkulturelle

Selbstinszenierung über das »Medium sozialer Distinktion« (Möhring 2012, S. 156), die

über die »Feier der Differenz im Sinne einer konsumistisch und folkloristischen Berei-

https://doi.org/10.14361/9783839453841-022 - am 14.02.2026, 14:23:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Rassismustheoretische Analyse von ›Gastarbeit‹ als Ge-Brauchsverhältnis 281

chung durch die ›ausländischen Mitbürger‹« vollzogen wird (Bojadžijev 1998, S. 304).

Für die Vorstellung eines multikulturellen Zusammenlebens und eine »weltoffene Hal-

tung« (Möhring 2012 S. 156f.) wird dabei die »Esskultur in besonderem Maße zur Sym-

bolisierung […] bemüht« (ebd., S. 15; vgl auch. Bojadžijev 1998, S. 303).

Während die sich primär materialisierenden Vollzugsformen des Ge-Brauchs gast-

arbeitende Andere stärker in ihrer Ge-Brauchbarkeit von Körperkraft und den damit

einhergehenden Reduzierungen ihrer personalen Selbstverständnisse fokussieren und

damit in ›sicherer Entfernung‹ gehalten haben, wird hier aufgrund der Nähe und Ein-

verleibungsbewegung auch ein Versprechen von Anerkennung und Versöhnung der zu-

nehmend multikulterell gefeierten Beziehung deutlich.

»Die ausländischen Restaurants wurden damit zu einer Sphäre, in der nicht nur neue

Speisen und Getränke kennengelernt wurden, sondern auch neue Formen der Kom-

munikation und eine andere Körperlichkeit erprobt werden konnten, unter anderem

in Form einer (von rassistischen Klischees nicht unbedingt freien) Nachahmung an-

dersartiger Ess-, Kultur- und Körpertechniken« (Möhring 2012, S. 156).

Dabei zeigen sich auf der Ebene der Beziehung – ähnlich wie in der vorausgegange-

nen Vollzugsform herausgearbeitet wurde – ein freundlich-kulturalisierender Schulter-

schlussmit den Anderen, die in vereinnahmenderWeise als gute, beinahe freundschaft-

liche Beziehung artikuliert wird, etwa wenn die Rede von »meinem Türken« (Kühn

1995) ist, der dann als Gemüsehändler_in oder Restaurantbesitzer_in aus der Nach-

bar_innenschaft verstanden wird, den_die man persönlich kennt und der_die für die

eigene Einkaufs- und Genussbedürfnisse zuständig ist und hierfür gerne geduzt wird

(vgl. Nirumand 1992; Pollmann 1995). Damit geht einher, dass die Anderen im Zuge der

(vermeintlichen) Anerkennungsbewegung eine ›anerkennbare‹ Form annehmen müs-

sen und dabei oftmals rassifizierten Bildern von Natur, Harmonie und freundlicher

Einfachheit entsprechen müssen (vgl. Bojadžijev 1998; Terkessidis 1998a, S. 72f.). Diese

freundschaftlich-joviale Beziehung geht jedoch nicht über den Laden- bzw. Restaurant-

tisch hinaus und der Kontakt beschränkt sich auf Zwischenräume, wie sie u.a. das ›aus-

ländische‹ Restaurant zur Verfügung stellt, da man sonst aufgrund räumlicher Segre-

gation überwiegend in getrennten sozialen Welten positioniert und ›zuhause‹ ist (vgl.

Aver 2013, S. 397f.; Ha 2004b; Hess 2016, S. 71f.). Da die Herstellungsprozesse von »typi-

schen Migrationsspeisen« einer hohen Standardisierung und Angleichung unterliegen

und meist »keine spezifischen Qualifikationen verlangt, […] bieten sich hier Beschäfti-

gungsmöglichkeiten für Migranten, die besonders von Arbeitslosigkeit betroffen sind«

(Barlösius 2016, S. 177), sodass sich die bestehenden Segregationstendenzen aufgrund

der finanziellen Unterschiede auch weiter sozial manifestieren. Die skizzierten sozial-

räumlichen Trennungen lassen sich auch an den Genuss- und Konsumorten sowie ihren

sprachlichen Bezeichnungspraktiken festmachen, die trotz der Erschließung ›auslän-

discher‹ Restaurants durch dominanzkulturelle Besucher_innen tradiert werden:

»Denn dort, wo diejenigen, die sich (z.B. der deutschen, weißen) Mehrheit zugehörig

fühlen, zum Speisen hingehen, ist das türkische Restaurant, dort wo diejenigen hinge-

hen, denen früher der Status des ›türkischenMitbürgers‹ gewährtwurde, ›dieAnderen‹

https://doi.org/10.14361/9783839453841-022 - am 14.02.2026, 14:23:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


282 Die Anderen ge-brauchen

›unter sich‹ sind, ist es dann die Türkenkneipe [Hervorhebungen im Original]« (Hinnen-

kamp 2000, S. 6).

Deutlich wird hierbei, dass das grenzüberschreitende Moment des Besuchs und Ge-

nusses in ›ausländischen Restaurants‹ gleichzeitig mit rassifizierten Stigmatisierungen

und der Produktion gesellschaftlich deklassierten Orte korrespondiert. So ist es nicht

verwunderlich, dass neben dem Anpreisen und dem Genuss der Speisen der Anderen

zugleich deren »Eßgewohnheiten auch als Bezugspunkt rassistischer Stigmatisierun-

gen und Stereotype dienen« (Bojadžijev 1998, S. 304; vgl. auch Barlösius 2016, S. 170f.).

So fungiert die einerseits geschätzte Fertigkeit der fremden Speisenzubereitung im

Zuge einer klar negativen Fremdzuschreibung andererseits als »Geruchsbelästigung«

aufgrund fremder Koch- und Essensgewohnheiten und ebnet die »Begründung, Woh-

nungen nicht an MigrantInnen zu vermieten« (Bojadžijev 1998, S. 304). Die zunehmen-

de Etablierung ›ausländischer‹ Restaurants führt(e) auch – ähnlich wie die Platzierung

in anderen Segmenten des Arbeitsmarkts – zu rassistisch fundierten Überfremdungs-

diskursen, die gastarbeitende Andere als gefährliche Konkurrenz stilisieren und ihre

Anwesenheit in Frage stell(t)en (vgl. Möhring 2012, S. 175ff.).

5.4.3 Unternehmer_innentum als Taktik des Entzugs und der Emanzipation

aus überwiegend fremdbestimmten Arbeitsverhältnissen

In der Herausarbeitung des materialisierten Ge-brauchs und insbesondere der öko-

nomischen Rationalität und Rassifizierung der Körper gastarbeitender Anderer wur-

de der objektivierende, fremdbestimmende und im Takt der Maschinen vorgegebene

Rhythmus des Lebens und Arbeitens gastarbeitender Anderer expliziert. Werden diese

Arbeits- und Lebensverhältnisse nochmals in Erinnerung gerufen, lässt sich die unmit-

telbar vorangestellte Perspektive erweitern, die die einverleibende Bezugnahme auf die

Orte und Speisen gastarbeitender Anderer in ihrer rassifizierenden und oftmals mit

sexualisierten Differenzen verschränkt auftretenden Ge-Brauchnahme betont.

Die Gründung ›ausländischer‹ Restaurants gastarbeitender Anderer kann unter die-

sen Gesichtspunkten nicht nur als deren Festlegung und In-Ge-Brauchnahme für domi-

nanzkulturelle Wünsche und Sehnsüchte nach Differenzkonsum gedeutet werden. Vor

dem Hintergrund, dass gastarbeitende Andere in einem ethnisierten und segregierten

Arbeitsmarkt prekär positioniert waren und sind, kann die Gründung und die Arbeit in

einem eigenen Geschäft auch als Form der Übernahme von Selbstorganisation im Sinne

eines sprichwörtlichen Selbstständigmachens mit mehr Gestaltungsspielraum gelesen

werden, die als Entzug aus dem Rotationsprinzip lesbar wird. René Leicht (2016) be-

tont, dass im Zuge der politisch und wirtschaftlich erwünschtenMigration in Form von

›Gastarbeit‹ Menschen gesucht wurden, »die bereit waren, ihre Arbeitskraft an Unter-

nehmen zu verkaufen, und nicht solche, die ein Unternehmen gründen«. So wurde der

Wechsel »in die berufliche Selbstständigkeit« zunächst erschwert, da gastarbeitende

Andere für »eine unselbstständige Tätigkeit in der westdeutschen Wirtschaft« vorge-

sehen waren (Möhring 2013, S. 293f.). Die zunehmende Etablierung als selbstständige

Unternehmer_innen in der Gastronomie, dem Kleingewerbe, dem Einzelhandel und

dem Handwerk in den 1970er-Jahren (vgl. Aziz 1993, S. 42) kann hieran anknüpfend als

Form der Herauslösung aus körperlich beanspruchenden, wenig abwechslungsreichen

https://doi.org/10.14361/9783839453841-022 - am 14.02.2026, 14:23:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Rassismustheoretische Analyse von ›Gastarbeit‹ als Ge-Brauchsverhältnis 283

Arbeitsfeldern verstanden werden, die wenig Aufstiegschancen bieten. So deutet auch

Caner Aver die zu verzeichnende »Selbständigkeit als Folge der negativen Entwicklun-

gen auf dem Arbeitsmarkt, von der Migranten ab den 80er Jahren besonders stark be-

troffen waren« (2013, S. 395; vgl. auch Aziz, 1993, S. 45). Den strukturellen Gefährdungs-

und Abhängigkeitsbeziehungen in Form von Arbeitsplatzverlust konnte durch die Selb-

ständigkeitmit einemprosperierendenGewerbe entgangenwerden.Auch konnte durch

das Unternehmer_insein der weitgehend fremdbestimmte,maschinelle Schichtarbeits-

rhythmus der Fabrik zumindest partiell freier gestalten werden, wenngleich nicht dar-

über hinweg getäuscht werden kann, dass gerade die Arbeitsstruktur als Selbstständi-

ge_r mit hoher Arbeitsbereitschaft und permanent zur Verfügung stehender Aufmerk-

samkeit und Einsatzfähigkeit verbunden ist und soziale Absicherungen gerade im Alter

oder Krankheitsfall gering ausfallen.

Die Wahl für dieses Berufsfeld birgt aus rassismustheoretischer Perspektive trotz

dieser fehlenden Absicherungen gerade für gastarbeitende Andere wie weitere, rassis-

tisch diskreditierte Gruppen eine oftmals praktizierte Taktik (vgl. Aver 2013; Erdem

2015, S. 103; Schmitt 2015),100 da sie in formeller wie informeller Weise auf dem regu-

lären, sog. ersten Arbeitsmarkt als prekär und temporär Zugehörige schlechtergestellt

sind (vgl. Leicht/Di Bella 2012, S. 14) und nicht von den materiellen wie symbolisch-dis-

kursiven Zugangsmöglichkeiten profitieren können. In der Gründung eigener Restau-

rants kann die Schaffung eines eigenen Arbeitssegments gesehen werden, das versucht,

die strukturellen Bedingungen durch neue und kreative Formen der Existenzsicherung

zu gestalten. So ist das Unternehmer_innentum von Migrant_innen auch als Strategie

der Selbsthilfe zu lesen, die stärker auf eigene, oftmals familiäre Strukturen zugreifen

muss, da strukturelle Aufstiegschancen aufgrund diskriminatorischer Praktiken einge-

schränkt oder verwehrt sind. Solidarische Verbundenheit und Hilfe innerhalb transna-

tionaler sozialer Netzwerke sind deshalb von besonderer Bedeutung und werden auch

im Zuge von Gründungen häufig genutzt (vgl. Erdem 2015, S. 101f.). Die Eigenschaft der

Geschäftsgründung und ihrer Realisation in überwiegend familiär vernetzten Struktu-

ren ist aber nicht spezifischen Gruppen genuin eigen, wie es beispielsweise in kultu-

ralistischen Deutungsperspektiven vertreten wird (vgl. z.B. kritisch Aver 2013, S. 395).

Vielmehr ist davon auszugehen, dass diese Wege und Praktiken »oftmals erst nach der

Migration entstehen« (Leicht/Die Bella 2012, S. 13) und als »Antwort auf die Diskrimie-

rungen auf Grund des Ausländerstatus« einzuordnen sind (Light 1987, S. 207). Caner

Aver betont weiter, dass die Schaffung ethnisierter Ökonomien101 nicht nur für die un-

100 Trotz der Etablierung eigener unternehmerischer Aktivitäten hat sich die »bundesdeutsche Mi-

grationsgeschichte […] bisher fast ausnahmslos den abhängig beschäftigten Arbeitsmigranten ge-

widmet« (Möhring 2012, S. 25). Auch René Leicht und Jessica Di Bella et al. (2012, S. 6; S. 10f.) beto-

nen, dass dem unternehmerischen Potenzial Migrationsanderer in Deutschland im Vergleich zur

US-amerikanischen Forschungslandschaft relativ wenig Aufmersamkeit in der wissenschaftlichen

Analyse zukommt.

101 In der Forschungsliteratur wird der gängige Begriff »ethnische Ökonomie« verwendet, der in un-

terschiedlicherWeise definiert wird. Caner Aver (2013, S. 394) merkt mit Bezug auf Dirk Halm und

Marina Sauer (2005) an, dass hierunter die »Gesamtheit des ökonomischen Handelns von Men-

schen unabhängig ihrer Staatsangehörigkeit und ihres Geburtsortes [verstanden wird], soweit sie

im Vergleich zu Unternehmern aus derMehrheitsgesellschaft unterscheidbare ethnische und kul-

https://doi.org/10.14361/9783839453841-022 - am 14.02.2026, 14:23:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


284 Die Anderen ge-brauchen

mittelbar in ihr Arbeitenden Vorteile bietet, da die Unternehmensgründer_innen nicht

nur für sich einen Arbeitsplatz schaffen, sondern auch »für weitere Arbeitsuchende […],

die nicht nur aus dem eigenen sozio-kulturellen Milieu stammen« (2013, S. 396). Hieran

anschließend betont der Autor nicht nur den materiellen Wert eines solchen Gefüges,

sondern betont auch den innewohnenden symbolisch-diskursiven Aspekt.

»Der arbeitenden Mittelklasse (Unternehmer, abhängig Beschäftigte) wird als Rollen-

modell für benachteiligte Quartiersbewohner eine wichtige Funktion zugeschrieben

[…]. Sie übernehmen im Rahmen ihrer unternehmerischen Tätigkeit eine Vorbildfunk-

tion für jüngere Migranten aus dem sozialen Milieu, deren Sozial- und Humankapital

durch ihre Sozialisationdurchschnittlich geringer ausgeprägt ist als das derjenigen aus

der Mehrheitsgesellschaft« (ebd.).

Wenngleich durch ethnisierte Ökonomien nicht nur materielle Absicherungen möglich

sind, sondern auch in Milieus symbolische Wertschöpfungen generiert werden kön-

nen, kann die Wertschätzung dieser positiven Faktoren einer kreativen und produkti-

ven wechselseitigen Unterstützung nicht darüber hinwegtäuschen, dass diese kreativen

und innovativen Formen der Existenzsicherung für die eigene Position und den so-

zialen Nahraum eine strukturelle Unsicherheit und Ungleichheit aufgrund temporärer

und prekärer Zugehörigkeitskonstruktionen bedeuten. Da aufgrund der strukturellen

Segmentierung des migrationsgesellschaftlichen Raums gastarbeitende Andere darauf

angewiesen sind, ihre Etablierung trotz der strukturellen Erschwernisse und Verhinde-

rungsstrukturen zu ermöglichen, sind sie in besonderer Weise auf familiäre und trans-

nationale soziale Netzwerke angewiesen, die jedoch nicht nur Vorteile bieten. Es ist

zugleich davon auszugehen, dass »die sozialen Verpflichtungen, die der Rückgriff auf

ethnische Netzwerke mit sich bringt, […] langfristig zu Einkommmensverlusten führen

– so z.B.wenn die Betroffenen sich verpflichtet fühlen, in denNieriglohnjobs zu verblei-

ben« (Erdem 2015, S. 103). Hier findet dann zwar in unmittelbarer Hinsicht ein Aufge-

hobensein und eine Eingliederung in eine Arbeitstätigkeit statt. Inmittelbarer Hinsicht

zeigen sich jedoch zugleich Fortschreibungstendenzen sozialer Ungleichheit, wenn so-

ziale Aufstiegsprozesse mit Loyalitätsbrüchen innerhalb der eigenen sozialen Netwerke

und Familienstrukturen einhergehen, die diese erschweren, und deutlich wird, dass die

turelleMerkmale aufweisen«.MarenMöhring problematisiert an gängigenDefinitionen zu ethni-

schen Ökonomien, dass »häufig mit einem statistischen Konzept von Ethnizität operiert und Dif-

ferenzen sowie Transformationsprozesse innerhalb der imagined (ethnic) communities ignoriert«

werden (2012, S. 28). Damit weisen auch die hier verwendeten Zugänge Elemente eines Otherings

auf, da beispielsweise »deutsche Kleinbetriebe, die ähnliche Strukturen aufweisen, in der wissen-

schaftlichenwie öffentlichen Debatte ethnisch unmarkiert« bleiben (ebd.). Auch Caroline Schmitt

problematisiert, dass »das vermittelte Bild von Ethnizität als Kerncharakteristikumder Selbststän-

digkeit von Migranten/Migrantinnen« gilt (2015, S. 21). Angelehnt an diese Perspektiven spreche

ich im Folgenden von ethnisierten Ökonomien, um erstens den Herstellungsprozess dieser Öko-

nomien im Kontext rassifizierender Zuschreibungspraktiken und Differenzsetzungen herzvorzu-

heben. Zweitens sollen die hiermit verbundenen sozialen Ungleichheitsprozesse in Erinnerung

gerufen werden, die es für gastarbeitende Andere notwendig machen, auf ethnisierte Ökonomi-

en zurückzugreifen.

https://doi.org/10.14361/9783839453841-022 - am 14.02.2026, 14:23:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Rassismustheoretische Analyse von ›Gastarbeit‹ als Ge-Brauchsverhältnis 285

Etablierung ethnisierter Ökonomien im Kontext von ›Gastarbeit‹ in weniger prestige-

trächtigen Arbeitssegmenten – hier der Gastronomie und ihrer Positionierung als ›Mi-

grant_innenküchen‹ – stattgefunden hat (vgl. Barlösius 2016, S. 169ff.; Bojadžijev 1998,

S. 308).

Vom Nischendasein zur breiten migrationsgesellschaftlichen Präsenz

Die erfolgreiche Etablierung eines eigenen Gewerbes wie die ›ausländischen‹ Restau-

rants ist auf die Suche und Ausgestaltung ökonomischer Nischen angewiesen. Gerade

die in der sog. ersten Migrationsgeneration durchgeführten Unternehmensgründun-

gen basieren auf ökonomischen Nischen, die auf die »Bedarfsdeckung von Waren, Gü-

tern und Dienstleistungen ihrer Zielgruppe im Aufnahmeland [fokussieren], die in der

Form imRegelangebot des Handels nicht erhältlich sind bzw.waren« (Aver 2013, S. 395).

Ethnisierte Ökonomienwie ›ausländische‹ Restaurants basieren auf der Erschaffung ei-

nes neuen Angebots, das es so noch nicht auf demMarkt gibt und das es anzubieten und

zu vermarkten gilt. Gastarbeitende Andere haben hierfür ihre natio-ethno-kulturelle

Herkunft genutzt und eingesetzt, um sich den fremdbestimmten und ge-brauchenden

Arbeitsverhältnissen zu entziehen undmit der in Anschlag gebrachten ethnisierten Dif-

ferenz im engerenWortsinn ›Geschäfte zu machen‹. Diese Differenz lässt sich hier, wie

bereits gezeigt werden konnte, aufgrund kapitalisierender und rassifizierender Diffe-

renzkonstruktionen als faszinierende und profitable Neuheit etablieren, aus der sich

ein Mehrwert generieren lässt. Gastarbeitende Andere haben hierauf zurückgegriffen

und damit einerseits selbst homogenisierte und kulturalisierte Inszenierungen durch

Formen der Selbstethnisierung (vgl. Çelik 2005) bestärkt. Andererseits eröffnete die-

se Taktik in ihren die einzelnen Subjekte und gesellschaftliche Gruppen komplexitäts-

beschränkenden Effekten die Erhöhung von Handlungsspielräumen, beispielsweise in

Form von komplexeren Arbeitstätigkeiten, höherem sozialen Ansehen als Geschäftfüh-

rer_in (vgl. Aziz 1993, S. 42) sowie wirtschaftlichem Gewinn, da gastarbeitende Andere

innerhalb des eigenen Restaurants v.a. als Geschäftsführer_in über die Organisation

von Arbeitsabläufen, Einstellungen von Personal etc. entscheidungsbefugt waren, was

ihnen im Fall von Fabrikarbeit als Hilfs- und Zuarbeiter_in verwehrt blieb (vgl. Herbert

2003, S. 213, Ladwig 1993, S. 33f.). Dies eröffnete die Möglichkeit, »sich über die Arbeit

positiv zu definieren« (Ha 2004a, S. 37). Zugleich macht Maren Möhring deutlich, dass

›spezielle‹ Restaurants zu gründen nicht gastarbeitenden Anderen allein als freie Wahl

zugeschrieben werden kann, da ihnen

»auch behördlicherseits die Nische der ausländischen Spezialitätenrestaurants zuge-

wiesen [wurde]. Denn nicht-deutsche Restaurantbetreiber und -betreiberinnen aus

den so genannten Drittstaaten, die nicht zur Europäischen Gemeinschaft gehörten –,

und das heißt bis in die 1980er Jahre hinein alle ›Gastarbeiter‹ mit Ausnahme der

Italiener –, mussten ein aufwändiges Verfahren durchlaufen, um die für die eine

selbstständige Erwerbstätigkeit benötigte Aufenthaltsgenehmigung zu erlangen«

(2013, S. 293f.).

So scheint ein von Alejandro Portes (1995) eingebrachter Begriff für ein Verständnis

der Bedinungsgefüge für unternehmerische Taktiken gastarbeitender Anderer hilf-

reich, der in seiner soziologischen Analyse ethnisierter Ökonomien im Kontext von

https://doi.org/10.14361/9783839453841-022 - am 14.02.2026, 14:23:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


286 Die Anderen ge-brauchen

Migration von einer »structural and relational embeddedness« spricht, um nachvoll-

ziehbar machen, dass und wie »Opportunitätsstrukturen« (Möhring 2012, S. 156) in

Relation zu gesellschaftlichen Strukturen stehen und ausgestaltet werden. Wenngleich

die Gründungsmöglichkeiten und hiervon insbesondere die rechtlichen Auflagen für

gastarbeitende Andere in Deutschland hoch waren (vgl. ebd., S. 159ff.),102 wurden

diese mit den Beitritten einiger Länder wie Griechenland (1981), Portugal und Spanien

(1986) zur Europäischen Gemeinschaft103 stückweise erleichtert (vgl. Möhring 2013,

S. 293f.). Trotz dieser erschwerten strukturellen Bedingungen stieg die Nachfrage nach

›fremdem‹ Essen und immer mehr ›ausländische‹ Restaurants konnten die für die

Eröffnung notwendige »Bedürfnisprüfung« (vgl. Möhring 2012, S. 161ff.) erfolgreich

durchlaufen, bei der »das zuständige Gewerbeamt einen Bedarf für das geplante Lokal

attestieren« musste (Möhring 2013, S. 294). Die zunehmende Verfügbarmachung und

Normalisierung ›fremder‹ Essgewohnheiten, die v.a. in ›ausländischen‹ Restaurants

platziert wurden, aber auch in die Kochgewohnheiten der deutschen Bevölkerung

zunehmend Eingang fanden (vgl. Bojadžijev 1998, S. 306ff.; Möhring 2012, S. 153ff.),

können auch als Einspeisungsprozess der eigenen Produkte und damit als materielle

wie auch symbolisch-diskursive Einschreibung in kulturelle Güter und Esspraktiken

und damit in kulturelle Praktiken der Dominanzgesellschaft verstanden werden.

Dieser Prozess hat auch zu einer sozialräumlichen Sichtbarkeit und Etablierung im

öffentlichen, insbesondere im städtischen Raum geführt (vgl. Aziz 1993, S. 42) und

auch zu der partiellen Aufwertung überwiegend negativ stilisierter Stadtteile in der

öffentlichen Wahrnehmung beigetragen, die als migrantische ›Ghettos‹ gelten (vgl.

Aver 2013, S. 394; Hess 2016, S. 71ff.; Kunz 2010).104 Hier zeigt sich eine Etablierungs-

bewegung, die als materielle, das heißt sozialräumliche Manifestation im Zuge der

Etablierung ›ausländischer‹ Restaurants im öffentlichen Leben deutlich wird. Zugleich

kann die Gründung und Etablierung ›ausländischer‹ Restaurants als symbolisch-

diskursive Einschreibung und Transformation der bundesrepublikanischen Esskultur

eingeordnet werden, die auch den Gegenwartskontext im migrationsgesellschaftlichen

102 Dem komplexen Zusammenspiel gewerberechtlicher Auflagen und ausländer_innenrechtlicher

Bestimmungen, die im Zuge der Bedürfnisprüfungen aufeinandertreffen, geht Maren Möhring

(2012, S. 159ff.) detailliert nach.

103 Italienwar hiervon ausgenommen, da das Land bereits 1957 der EuropäischenWirtschaftsgemein-

schaft (EWG) beigetreten war und italienische gastarbeitende Andere »Anfang der 1970er Jahre

problemlos Gastättenbetriebe eröffnen« konnten (Möhring 2012, S. 183f.). Dies betrifft die rechtli-

chen Auflagen, denn auch italienische gastarbeitende Andere waren in alltagsweltlichen Kontex-

ten mit rassifiziertenden Zuschreibungen konfrontiert (vgl. ebd., S. 266). Gründer_innen aus der

Türkei mussten sowohl rassifizierenden Zuschreibungen begegnen, die für diese Gruppe im Ver-

gleich zu anderen gastarbeitenden Gruppen besonders hoch waren (vgl. Bojadžijev 1998, S. 304ff.;

Möhring 2012, S. 443), als auch mit rechtlich erschwerten Bedingungen umgehen, da die Türkei

weder der EWG noch der späteren Europäischen Gemeinschaft (EU) beigetreten war und bis heu-

te nicht Teil der EU ist.

104 Wie u.a. Caner Aver (2013) deutlich macht, wird diese Veränderung jedoch durchaus kontrovers

diskutiert. So steht der positiven Haltung und Bilanzierung, die oftmals auch allein die ökonomi-

schen Gewinne an den Aufwertungsprozessen fokussiert, eine negative gegenüber, die die Eta-

blierungsbewegungen »als Bedrohung bestehender Privilegien« begreift (vgl. ebd. 2013, S. 394).

https://doi.org/10.14361/9783839453841-022 - am 14.02.2026, 14:23:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Rassismustheoretische Analyse von ›Gastarbeit‹ als Ge-Brauchsverhältnis 287

Deutschland prägt. Sowohl auf der materiell manifesten wie immateriellen, d.h. sym-

bolisch-diskursiven Ebene können damit ›ausländische‹ Restaurantgründungen wie

die verzehrbaren Speisen als eine Bewegung des Bleibens und einer längerfristigen

Veränderungsbewegung des migrationsgesellschaftlichen Kontexts in Deutschland

verstanden werden, die für eine Etablierung gastarbeitender Anderer sprechen.

5.4.4 Essen und Gaststättengründung als »Homemaking in the Diaspora«105

»Gaststättenverbote, die Weigerung, Ausländer in Sportvereinen aufzunehmen, oder

der Versuch, Ausländer von Bahnhofsvorplätzen zu verweisen« (Landeshauptstadt

München 1972, S. 164), sind einige Beispiele für die Beschneidung der Inanspruch-

nahme öffentlicher Räume im Leben gastarbeitender Anderer. Nicht nur der Mangel

an Aufenthaltsorten, auch die Beschaffung von gewohnten Nahrungsmitteln und der

Verzehr bekannter Speisen stellten ein Problem im Alltag dar, mit dem gastarbeitende

Andere v.a. in den Anfangsjahren in Deutschland konfrontiert waren (vgl. Möhring

2009, S. 181). Während im vorangegangenen Kapitel die Vorteile für die Konsum- und

Differenzwünsche der dominanzkulturellen Bevölkerung herausgestellt wurden, sollen

nun auch die möglichen Effekte für gastarbeitende Andere selbst fokussiert werden, die

am Beispiel gewohnten Essens expliziert werden. Auch wenn hier die Gefahr besteht,

gastarbeitende Andere als essentialistische und homogenisierte Gruppe zu begreifen,

soll hier mit Bezug auf einen kritischen Diaspora-Begriff (vgl. Erdem 2015; Ha 2011;

Nieswand 2018) die Gründung von ›ausländischen‹ Gaststätten sowie die Beschaffung

und Zubereitung bekannter Speisen aus den jeweiligen Herkunftszusammenhängen

unter einem eigensinnigen Selbstzweck fokussiert werden.

›Zuhause‹ essen – Essen als Praktik kollektiver Verbundenheit

und Transformation im migrationsgesellschaftlichen Deutschland

Trotz der geringen Lebensstandards im Zuge von Arbeits- und Lebensverhältnissen

gastarbeitender Anderer wurden Nahrungsmittel nach Deutschland transportiert und

dort konsumiert, wenngleich sie dort (noch) nicht oder nur äußerst schwer zu beschaf-

fen waren. Maren Möhring betont, dass beispielsweise der Erwerb von Olivenöl oft-

mals in Apotheken erfolgen musste und dafür hohe Preise in Kauf genommen wurden

(vgl. 2009, S. 181f.). In lebensgeschichtlichen Interviews wird ebenso die Not und Ver-

zweiflung artikuliert, bekannte Lebensmittel wie Oliven nicht finden zu können, die

dringend benötigt wurden (vgl. Frau K./Yolci 1993, S. 29). Deutlich wird an diesen le-

bensgeschichtlichen Wissensbeständen wie migrationshistorischen Arbeiten, dass es

sich hier weniger um Luxusgüter handelt, sondern vielmehr um »ein lebensnotwendi-

ges Nahrungsmittel« (Möhring 2009, S. 182). Aufgrund dieses lebensnotwendigen Cha-

rakters bekannter Zutaten und Produkte haben gastarbeitende Andere Taktiken entwi-

ckelt, diese für ihren eigenen Bedarf zu beschaffen. So wurden Lebensmittel zunächst

und v.a. durch persönliche Netzwerke nach Deutschland verschickt oder selbst nach

Deutschland mitgebracht. Mit der Etablierung ›ausländischer‹ Restaurants und von

Kleingewerben wurden diese jedoch auch zunehmend

105 Die Formulierung geht auf Esra Erdem (2015, S. 108ff.) zurück und wird hier für die widerständige

Bezugnahme auf Essen und Gaststättengründungen gastarbeitender Anderer angewendet.

https://doi.org/10.14361/9783839453841-022 - am 14.02.2026, 14:23:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


288 Die Anderen ge-brauchen

»in größerem Stil von ausländischen Gewerbetreibenden importiert, die damit eine

ökonomischeNischebesetztenund zunächst ihre Landsleute, zunehmend jedoch auch

die nicht-migrantische deutsche Bevölkerung mit Produkten aus dem Süden versorg-

ten« (ebd.).

Wie in der Schilderung der Notwendigkeit für bestimmte Lebensmittel und Produkte

deutlich wird, besitzt Nahrung neben ihrer physisch sättigenden und lebensnotwendi-

genVersorgung des Körpers eine ebenso bedeutsame symbolisch-diskursiveDimension

(vgl. Barlösius 2016, S. 81ff.). So kann das Verzehren bzw. die Einverleibung der vertrau-

ten Speisen auch als eine Verbindung zum zurückgelassenen Leben, den praktizierten

Gewohnheiten und dem bekannten Genuss verstanden werden. Nahrung vermag so

ein »Kontinuitätsgefühl herzustellen, das die durch die Migration bedingten biografi-

schen Brüche zu überbrücken versprach« (Möhring 2012, S. 81). So ist das »Kochen und

Essen gewohnter Gerichte in der neuen Umgebung« auch als eine Form der »Selbst-

versicherung zu verstehen, die […] auf die Sehnsucht nach dem verlassenen Zuhause

antwortete – so diese denn vorhanden war« (ebd.). Aufgrund der sozialen und sinn-

lichen Dimension von Nahrung (Barlösius 2016, S. 81f.), die »Geschmack, Geruch und

auch den Tastsinn anspricht«, kann sie in äußerst umfassender Weise als Medium der

Erinnerung gelten (Möhring 2009, S. 183). Im gemeinsamen Essen wird ein soziales

Moment wirksam, das die miteinander Essenden und die Gruppe zu einem sozialen

Gebilde zusammenfügt (vgl. Barlösius 2016, S. 55f.; S. 179ff.). Im sozial geteilten Essen

der vermissten Speisen des ›Zuhauses‹ wird hier in doppelter Weise Verbundenheit ge-

schaffen: erstens im Akt des Essens und seiner sozialen Dimension selbst, zweitens

durch die seltenen Speisen, die mit Erinnerungen verknüpft sind und von gastarbei-

tenden Anderen beschafft und verspeist werden. Das Gefühl der Verbundenheit wird

hier über einen Vorgang der Erinnerung und Sehnsucht an einen Ort mobilisiert und

praktiziert, der durch die Speisen repräsentiert ist. Im Vorgang der Speisenbeschaf-

fung und des Essensvorgangs selbst können damit Formen einer temporären ›Rück-

kehr‹ oder eines ›Entschwindens‹ aus dem konkreten Jetzt verstanden werden, die sich

über den sinnlich-haptischen Genuss und die soziale Verbundenheit vollziehen. In An-

lehnung an KienNghi Ha (2004a, S. 44) können diese Essenspraktiken als eine Form von

Rückkehrorientierung verstanden werden. Sie sind zwar nicht als zwingend konkrete

und räumlich angestrebte Bewegung zu deuten, sondern sind vielmehr eine »Meta-

pher, Kontinuität durch das unerschütterliche Festhalten am eigenen Ursprung herzu-

stellen« (ebd.). Die Romantisierung und Idealisierung, mitunter auch essentialistische

Bezugnahme auf natio-ethno-kulturelle Herkünfte, die in einigen Formen auch in ei-

ne »Hinwendung zu einem ethnischen Narzißmus« (ebd., S. 45) münden können, sind

nicht zwangsläufig als essentialistische Bezüge auf einen konkreten Ort und eine ent-

sprechende Identifizierung der eigenen Person zu fassen (vgl. auch Safran 1991).106 Viel-

mehr wird der »Rückzug auf denMythos Heimat [Hervorhebungen im Original] zu einer

106 Neben dieser Lesart können auch essentialistische und identitäre Bezugnahmen auf natio-ethno-

kulturelle ZugehörigkeitsordnungenundnationaleUrsprungsvorstellungendurch gastarbeitende

Andere erfolgen. RassifizierteAndere neigennichtweniger odermehr zu essentialisiertenVorstel-

lungen und ihren Anschlüssen an rassistisch vermittelte Selbst- und Weltbilder. Sie sind jedoch

im bundesdeutschen Kontext erstens in einer strukturell inferioren Position im gesellschaftlichen

https://doi.org/10.14361/9783839453841-022 - am 14.02.2026, 14:23:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Rassismustheoretische Analyse von ›Gastarbeit‹ als Ge-Brauchsverhältnis 289

Frage von Selbstbehautpung«, der insbesondere dann wirksam und attraktiv wird, »je

größer die Konflikte und je bedrückender die eigene Machtlosigkeit in der Migration

erlebt werden« (Ha 2004a, S. 44). Das Erinnern und Essen von ›zuhause‹ dokumentiert

in diesem Kontext die Hinwendung zu »einem Ort, der Aufgehoben-Sein, Harmonie

und emotionale Verbundenheit verspricht« (ebd.).

Die Erinnerungen und Bilder von zuhause, die im Essen bekannter Speisen mobi-

lisiert werden, können damit als Effekte von Migrationsprozessen und Elemente einer

temporären Gemeinschaftsbildung verstandenwerden, die auf Anschlüsse zu einer dia-

sporischen Erfahrungsbildung hindeuten (vgl. Ha 2011, S. 586f.) und bereits eingangs

als Prozess des »›Homemaking in the Diaspora‹« (Erdem 2015) markiert wurden. Ein

kritisches Diasporaverständnis107, auf das hier referiert wird, geht jedoch nicht von

einem festen oder gar essentialistischen Gruppendenken aus, sondern »weist jede Be-

hauptung biologischer und kultureller Einheit als Voraussetzung oder Ziel kollektiver

Identifikationen als unmöglich zurück« (Ha 2011, S. 586). Mit Rogers Brubaker (2010,

S. 303) gilt es »nicht länger von Diasporen als Einheiten [zu] sprechen, sondern ›Dia-

spora‹ als Idiom, Einstellung oder Anspruch verstehen«. Der Vorgang des ›Zuhause-

Essens‹ lässt sich damit weniger als übergreifende Eigenschaft ›der‹ gastarbeitenden

Anderen begreifen und entspricht damit auch keiner »›ethnodemographischen‹ oder

›ethnokulturellen‹ Tatsache« (ebd., S. 305). Vielmehr kann die Essensbeschaffung und

der Speisenverzehr spezifischer Produkte als eine »diasporaartige« Form der Praxis ver-

standen werden (ebd.). Ähnlich wie ich die Aktivitäten in ethnisierten Ökonomien und

die Nutzung familiärer Strukturen als Folge von Migrationsbewegungen und sozialer

Ungleichheit verstehe und nicht als quasi-natürliche Eigenschaft einer Gruppe, ist auch

hier der Bezug auf ein ›Zuhause‹ im Kontext von Essenspraktiken angesichts seines

»›In-Erscheinung-Treten[s]‹ im Hinblick auf Interessenkonstellationen, Repräsentati-

onslogiken, Gelegenheitsstrukturen und institutionelle Voraussetzungen« zu kontex-

tualisieren (Nieswand 2018). Die Praxis des Essens gastarbeitender Anderer kann hier

als eine gemeinsame und geteilte, soziale und erinnernde Praxis zusammengefasst wer-

den, die sich weniger in einer gemeinsamen Herkunftsgruppe als Einheit definieren

lässt, sondern vielmehr als ein Phänomen in und nach der Migration begreifbar wird,

in der gastarbeitende Andere ihre Gemeinsamkeit über strukturell ähnliche Herabset-

zungserfahrungen beziehen.

Um eine romantisierende, kollektivierende oder essentialistische Verklärung die-

ser potenziell eigensinnigen Praktik zu verhindern, gilt es, auch »die internen Wider-

sprüche und Ungleichheiten innerhalb diasporischer Gruppen« zu berücksichtigen und

darüber hinaus in Erinnerung zu rufen, dass diasporische Praktiken, Mythosbildungen

Diskurs positioniert und werden zweitens zugleich durch die Bezugnahme und das Teilen rassis-

tisch vermittelter Wissensbestände selbst benachteiligt.

107 Während der Diasporabegriff sich v.a. auf die jüdische Diaspora und Formen ihrer gewaltsamen

Vertreibung, Verfolgung und Ermordung konzentriert hat (vgl. Brubaker 2010), öffnet sich seine

moderne Verwendung auch für »Erfahrungen anderer ethnischer und religiöser Gruppen«, die in

ihren Gemeinsamkeiten, aber auch ihren Abgrenzungen zu klassischen Gruppen der Diaspora ver-

standen werden (Nieswand 2018). William Safran (1991, S. 83f.) bringt einem.E. gewinnbringende

Grundlage für eine erweiterte Definition von Diasporagruppen ein, unter der er im erweiterten

Sinn »expatriate minority communities« (vgl. ebd., S. 83f.) fasst.

https://doi.org/10.14361/9783839453841-022 - am 14.02.2026, 14:23:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


290 Die Anderen ge-brauchen

und Bezüge auf die eigene natio-ethno-kulturelle Zugehörigkeit selbst anfällig sind, als

»Schicksal« einer Gruppe verklärt zu werden (Brubaker 2010, S. 305). Wird der vorge-

schlagene kritische Bezug auf eine diasporaartige Praktik ernst genommen, kann über-

dies nicht davon ausgegangen werden, dass die Essenspraktiken ›reine‹ Gebilde sind,

die das authentische Essen der Anderen repräsentieren. Sie haben vielmehr als Formen

der Hybridisierung (vgl. Ha 2004a, S. 153ff.; 2004c; 2005a; 2010) auch eine Veränderung

von Essgewohnheiten gastarbeitender Anderer wie dominanzkulturell Zugehöriger im

migrationsgesellschaftlichen Deutschland bewirkt. So hat das diasporische Essen und

Kochen nicht nur transformatorische Effekte für gastarbeitende Andere, sondern ver-

deutlicht auch den kulinarisch-kulturellen Wandel der bundesrepublikanischen Ver-

gangenheit und Gegenwart als migrationsgesellschaftlichen Raum (vgl. Möhring 2013,

S. 284; 2009, S. 186f.).

5.4.5 Zusammenfassung

Die Rekonstruktion der Vollzugsform hat verdeutlicht, dass und wie sich die symbo-

lisch-diskursive ge-brauchende Bezugnahme auf gastarbeitende Andere im Zusam-

menspiel mit materialisierten Ge-Brauchnahmen ereignet. Die Nachzeichnung dieses

Zusammenspiels hat einerseits dieWandelbarkeit undVerschiebung der Besetzung und

Konnotation der Position gastarbeitender Anderer und damit verbunden der domi-

nanzkulturellen Ein- und Ausschlussmechanismen gezeigt. Andererseits wurde über

die Herausarbeitung dieser Vollzugsform des Ge-brauchs die Tradierung sozialer Un-

terscheidungsmechanismen und damit verbundener Ungleichheitsverhältnisse im Zu-

ge von ›Gastarbeit‹ deutlich. So dokumentiert der sich verändernde Bezug auf gast-

arbeitende Andere zwar ein neues Moment gegenüber einem überwiegend instrumen-

tell dominierten Ge-Brauch. Dies birgt die Möglichkeit, gastarbeitende Andere weniger

funktionalisierend zu begreifen, sondern auch ihren Subjektstatus einzubeziehen und

anzuerkennen, dass sie nicht im Ge-Brauch aufgehen, sondern darüber hinaus eigen-

sinnige Ziele, Wünsche, Taktiken und Selbst- undWeltverständnisse besitzen und arti-

kulieren. Zugleich konnte herausgearbeitet werden, dass diese Wende nicht von einer

tatsächlich komplexeren Wahrnehmung und Repräsentation gekennzeichnet, sondern

überwiegend von einer Überlagerung durch kulturalisierte Bilder auszugehen ist, in

denen gastarbeitende Andere als einfache, aber potenziell anerkennungswerte Grup-

pe in hierarchischer Differenz zum eigenen Selbst konstruiert werden, die auf eine

nachholende Erziehungsarbeit angewiesen sind. Die ›südländische‹ Differenz wurde

hierbei in ihrer Ambivalenz als einerseits begehrte und romantisierte Lebensweise und

andererseits zugleich als infantile Naivität herausgearbeitet, die im Sinne eines Othe-

rings für die Vergewisserung der eigenen Überlegenheit herangezogen wird und hier

die Anderen in pseudo-paternalistischer Weise ge-braucht. Die soziale Erwünschtheit

gastarbeitender Anderer und ihr Einschluss wird, wie in den vorausgegangenen Über-

legungen deutlich wurde, auf symbolisch-diskursiver Ebene anhand der Frage ihrer

Ge-Brauchbarkeit auch dahingehend erweitert, als sie als Andere in den Blick geraten,

die noch nicht erschlossenen, fremden Genuss und Konsum repräsentieren. In For-

men kapitalisierten und rassifizierten Differenzkonsums und insbesondere in Formen

des »Fremdessen[s]« (Möhring 2015) in ›ausländischen‹ Restaurants wurde die Quali-

https://doi.org/10.14361/9783839453841-022 - am 14.02.2026, 14:23:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Rassismustheoretische Analyse von ›Gastarbeit‹ als Ge-Brauchsverhältnis 291

tät symbolisch-diskursiver Ge-Brauchsweisen gastarbeitender Anderer herausgearbei-

tet. Auch hier ist von einer Ambivalenz auszugehen, die verpricht, die Produkte, Räu-

me und Subjekte, die die Andersheit und den damit erhofften Konsum repräsentieren,

sinnlich erfahrbar zu machen. So müssen gastarbeitende Andere einerseits »Ideen von

der Verschmelzung der ›Kulturen‹ und dem Wunsch nach dem exotistischen Genie-

ßen der Differenz« (Bojadžijev 1998, S. 312) repräsentieren und zugleich mit den domi-

nanzkulturellen Abgrenzungs- und Abwertungsmechanismen und damit verbundenen

sozialen, rechtlichen, politischen wie wirtschaftlichen Distinktionen umgehen. Sie fun-

gieren damit »als lebende Beispiele sowohl für Verschmelzung als auch für ›Fremdheit‹«

(ebd.).

Der Differenzkonsum und die vordergründig positive Bezugnahme auf gastarbei-

tende Andere verweist damit auf die zunehmende Herausbildung eines differentialis-

tischen Rassismus, der die Abwertung von Andersheit als negatives und als minder-

wertiges Anderes zugleich mit vordergründig positiv konnotierten Eigenschaften auf-

wertet. Dabei wird ein ›ausländischer‹ Konsum- und Genussort im gesellschaftlichen

Innenraum Deutschland entworfen, der aber nicht nachhaltig über die Grenzen der

binären Konstruktion von Wir und die Anderen hinausreicht, sondern v.a. mit einer

kapitalistisch und sinnlich erfahrbaren Steigerung des Genusses an Exotik und Anders-

heit kumuliert. Die Zunahme der Akzeptanz und Einverleibung von ›fremdem‹ Essen

geht dabei zugleich mit einer weiter andauernden Segmentierung des migrationsge-

sellschaftlichen Raums einher, bei dem gastarbeitende Andere in ihrem rassifizierten

Status festgehalten werden. So lässt sich hier an Maren Möhring anschließen, die an-

merkt, dass »für den Konsumsektor eine Proliferation kultureller Differenzen, deren

erfolgreiche Vermarktung sowie eine breite Akzeptanz von Hybridität« zu konstatieren

ist, während das »Ausländerrecht [jedoch] keine derartigen Misch- und Übergangsfor-

men [kennt], sondern […] rechtliche Positionen und damit auch soziale Chancen vor-

nehmlich nach einem Kriterium i.e. der Staatsangehörigkeit« verteilt (2012, S. 16). So

läuft die »Betonung der ästhetischen und konsumtiven Aspekte kultureller Mischver-

hältnisse« (Ha 2004c) Gefahr, gesellschaftliche Ungleichheiten zu dethematisieren und

in einem vermeintlich ›unschuldigen‹ »Feiern von Differenz(en)« (Mecheril 2008) zu

überblenden.

Zugleich haben insbesondere die Formen des Selbstständigmachens in Form

von Restaurantgründungen und -etablierungen gezeigt, dass sie neben der Gefahr

stereotyper Inszenierung auch die Möglichkeit bieten, sich von äußerst fremdbe-

stimmten und selbstschädigenden Arbeitsverhältnissen nicht nur zu distanzieren,

sondern sich darüber hinaus auch als Unternehmer_innen in finanzieller Hinsicht

abzusichern sowie sozial aufzusteigen. Kritisch einzuwenden bleibt, dass diese par-

tielle Selbstbstimmung und Ausweitung von Handlungsräumen und Sichtbarkeiten

im öffentlichen Raum mit der Übernahme kulturalisierter Rollen und Selbststilisie-

rungen im Sinne ethnisierter Folklore, Ursprünglichkeit und Fremdheit einhergeht,

die ›bedient‹ werden muss. Auf der Ebene kultureller Repräsentation werden hier

bestehende hierarchische Beziehungsverhältnisse auf ›sanfte‹ Art und Weise gestärkt.

Darüber hinaus ist die migrantische Selbstständigkeit in einem spezifischen Sektor

der Dienstleistung verortet: Die Gastronomie und auch das (Klein-)Gewerbe ist mit

wenig sozialen, kulturellen und finanziellen Aufstiegschancen und gesellschaftlichem

https://doi.org/10.14361/9783839453841-022 - am 14.02.2026, 14:23:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


292 Die Anderen ge-brauchen

Prestige verbunden. So kann der Gaststättenbetrieb gastarbeitender Anderer auch

als deren Einspeisung in die warenförmige und kapitalistische Welt bei gleichzeitig

fehlender politischer und rechtlicher Gleichstellung gelten. Auch gegenüber den eigen-

sinnigen Formen eines ›Zuhause-Essens‹ lässt sich einwenden, dass die Erfahrungen

in Form einer Verbundenheit kulturell und finanziell nicht für sich stehen können,

sondern – zumindest in Teilen – verwertbar gemacht werden müssen. Es steht v.a. im

Zuge der Gründung und Führung ›ausländischer‹ Restaurants nicht mehr der eigene

und/oder familiäre Bezug zu den Produkten und Speisen im Vordergrund, sondern

eine Transformation der Speisen für den dominanzkulturellen Geschmack.

Die Gründung von Gaststättenbetrieben und die Einführung und Etablierung an-

derer Essensprodukte können trotz dieser kritischen Einwände als Prototypen kreativer

und produktiver Formen der Arbeitsmigration gelten. Sie verweisen damit in exempla-

rischer Hinsicht auf die Unkontrollierbarkeit und Unmöglichkeit einer geschlossenen

und gesteuerten ›Gastarbeitspolitik‹. Am Beispiel der Selbstständigkeit im Zuge von

Gaststättengründungen sowie den damit unmittelbar und mittelbar zusammenhän-

genden Formen des Gewerbes und Handels konnte verdeutlicht werden, dass auch die

engen Spielräume im Sinne einer eigensinnigeren Besetzung und Gestaltung des Pro-

jekts ›Gastarbeit‹ von gastarbeitenden Anderen aufgegriffen, gestaltet und unter den

gebenenen Bedingungen maximal möglichen Weisen für die eigene soziale Existenz

sowie oftmals auch für andere gastarbeitende Andere und weitere migrierte Gruppen

genutzt wurden.Der weitgehend fremdbestimmten In-Ge-Brauchnahme gastarbeiten-

der Anderer stehen diese eigensinnigen Taktiken des Ge-Brauchs und seiner produkti-

ven Aneignung für die eigene Existenz und der Existenz anderer gastarbeitender Ande-

rer gegenüber. Die Herausbildung und gegenwärtige Verfasstheit des migrationsgesell-

schaftlichen Raums Deutschlands ist damit auf einer materiellen wie symbolisch-dis-

kursiven Ebene über die Transformation der Orte und Formen des Essens und der Eta-

blierung neuer Esskulturen durch gastarbeitende Andere wesentlich mitgestaltet und

verändert worden.

https://doi.org/10.14361/9783839453841-022 - am 14.02.2026, 14:23:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

