Menschenbilder und Ethik

Mit meiner zentralen These mochte ich gleich ins Haus fallen: Ich bin
der Auffassung, dass wir uns alle von unseren Menschenbildern befrei-
en sollten, dass diese zumindest in der Philosophie nichts zu suchen ha-
ben. Dafiir werde ich vier Argumente vortragen (2). Alles hingt jedoch
davon ab, was man iiberhaupt unter dem Ausdruck » Menschenbild«
versteht (1). Es wird zudem nicht bestritten, dass anthropologische Aus-
sagen fur die Begriindung normativ-praktischer Aussagen relevant sein
konnen (3).

1. Begriffsklarungen

Zunichst zum Ausdruck »Ethik«: Damit meine ich die philosophische
Disziplin, die sich systematisch um die Begriindung moralischer Prinzi-
pien bemiiht. Die Grundfrage der Ethik heifst: »Was soll ich tun?« Dies
ist nicht im Sinne einer Philosophie der Lebenskunst zu verstehen, also
nicht als Frage nach dem besten Weg zu einem gliicklichen Leben. Es
geht vielmehr um die Prinzipien und Normen, die unbedingt (katego-
risch) unsere Beachtung und Befolgung verlangen. Manchmal wird dafir
auch der strengere Begriff der Moralphilosophie verwendet. Fiir Fragen
der Lebenskunst hat anthropologisches Wissen sicherlich eine grofSe-
re Relevanz als fiir Probleme der Moral, auf die ich mich hier aber be-
schranken werde.

Schwieriger ist der Begriff des Menschenbildes.* Im Grunde handelt
es sich gar nicht um einen philosophischen Terminus; die meisten Philo-
sophielexika verzeichnen tiberhaupt kein entsprechendes Stichwort. In
der englischsprachigen Welt hat der Begriff, wenn man ihn mit »image
of man« uibersetzt, eine noch geringere Bedeutung; der berithmte Auf-
satz von Wilfrid Sellars, Philosophy and the Scientific Image of Man
(1962), ist eine Ausnahme. Etwas gebrauchlicher ist der Ausdruck »con-
cept of man«, der von Erich Fromm (19671) und Clifford Geertz (1966)
in Buch- beziehungsweise Aufsatztiteln verwendet wurde; statt des wort-
lichen »Begriff des Menschen« wihlten die Ubersetzer in beiden Fillen
den Ausdruck »Menschenbild«*

Was aber sind tiberhaupt Menschenbilder? Darunter verstehen wir
mentale Gebilde, mit denen beansprucht wird, das Wesen des Menschen

1 Jetzt dazu als Standardwerk: Zichy, Menschenbilder (2017).
2 Fromm, Marx’ Concept of Man (1961), dt. 1963 unter dem Titel Das Men-
schenbild bei Marx, jetzt in Fromm V: 335-393; Geertz, The Impact of

62

hitps://ciol.org/10. am 15.01.2026, 21:18:36 . [



https://doi.org/10.5771/9783845298900-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

BEGRIFFSKLARUNGEN

zu erfassen. Meistens liegt dem eine zweifache Totalisierung zugrun-
de: Menschenbilder beziehen sich auf die grundlegenden Eigenschaften,
Moglichkeiten und Fahigkeiten des Menschen in seiner Gesamtheit, und
zwar von allen Menschen.

Betrachten wir den Wortbestandteil »-bilder«, den Menschenbil-
der mit Weltbildern, Leit- und Vorbildern, aber auch Feindbildern ge-
meinsam haben. Das halte ich nicht fiir einen Zufall. Tatsdchlich sind
Menschenbilder immer ein zentrales Element von Weltbildern, also von
Uberzeugungssystemen, die sich nicht nur auf das Wesen des Menschen,
sondern auf die Gesamtheit alles Seienden beziehen. Allerdings wiirde
ich »Weltbilder« von den (sprachlich verwandten) » Weltanschauungen «
unterscheiden. Ein Weltbild hat jede(r); Menschen in allen Kulturen und
Epochen haben irgendeine Auffassung vom Wesen der Welt, einschlief3-
lich eines Menschenbildes. Weltanschauungen gibt es hingegen erst in
der Moderne — wenn man damit diejenigen Weltbilder meint, die nach
der Aufklarung und im Zuge der Verwissenschaftlichung des Wissens
aufkamen. Auf der vermeintlich sicheren Grundlage empirischer Gesetze
beanspruchen Weltanschauungen, alle soziokulturellen (und manchmal
auch alle natiirlichen) Phinomene liickenlos erkliren und daraus ein-
deutige Handlungsanweisungen ableiten zu konnen. Die besten Beispie-
le sind der Sozialdarwinismus, der dialektische Materialismus und der
Nationalsozialismus. Gegenwirtig finden wir Weltanschauungen dieses
Typs fast nur noch bei obskuren Sekten. Die beiden deutschen Begriffe
»Weltbild« und » Weltanschauung« sind tibrigens erst seit dem Ende des
18. Jahrhunderts gebrauchlich; sie haben entsprechende Wortbildungen
in anderen Sprachen nach sich gezogen beziechungsweise sind als Fremd-
wort in deren Bildungssprache aufgenommen worden.?

Wieso wird aber von »Bildern« gesprochen? Das Wort »Bild« ist un-
klar. Ganz sicher nicht gemeint sind dsthetische Bilder (obwohl auf vielen
Gemailden Menschen dargestellt sind und man aus Kunstwerken Men-
schenbilder erschliefSen kann), auch nicht sprachliche Bilder, also Meta-
phern und dhnliches, und ebenfalls nicht gedankliche Bilder wie Sche-
mata oder geometrische Figuren. Interessanter sind die folgenden vier
Kandidaten:

- Vision (von lat. visio, der Anblick, die Erscheinung) im Sinne einer
Utopie: Wenn dies gemeint ist, wiren Menschenbilder gedankliche

the Concept of Culture on the Concept of Man (1966), dt. unter dem Titel
»Kulturbegriff und Menschenbild« in: R. Habermas/Minkmar (Hg.), Das
Schwein des Hauptlings (1992), §6-82.

3 Vgl. Ritter u.a. (Hg.), Historisches Worterbuch der Philosophie (1971ff.),
Bd. 12, Sp. 453-460 u. 460—463. Ubrigens gab es anfangs auch noch das
Wort »Weltansicht«, vor allem bei Wilhelm von Humboldt.

63

hitps://ciol.org/10. am 15.01.2026, 21:18:36 . [



https://doi.org/10.5771/9783845298900-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4

MENSCHENBILDER UND ETHIK

Zukunftsentwiirfe von dem, wie Menschen irgendwann einmal sein
sollten, also normative Vorgaben ohne direkte Verwirklichungschance
und Handlungsanweisungen. In vielen Utopien stehen technische, po-
litische und soziale Aspekte im Vordergrund; es gibt aber immer wie-
der auch Utopien, die einen »neuen Menschen« postulieren, der durch
biologische, pidagogische oder politische Mafinahmen zu schaffen
sei. Die Vision dieses neuen Menschen wird man aber korrekterweise
nicht als Menschenbild bezeichnen, denn ein solches soll sich gerade
auf die heutigen Menschen beziehen, wenn auch inklusive ihrer Mog-
lichkeiten zur Weiterentwicklung.

Abbilder (griech. Eikon): Ein Abbild ist die moglichst exakte Wieder-
gabe empirischer Tatsachen. Menschenbilder in diesem Sinne finden
wir etwa in einem »Lehrbuch der Anatomie« oder in einem »Ethno-
graphischen Atlas«. Das ist aber offensichtlich nicht gemeint, denn
Menschenbilder enthalten nicht nur deskriptive, sondern auch evalua-
tive beziehungsweise normative Elemente. Zudem ist es fraglich, ob
die zahllosen Erkenntnisse der empirischen Wissenschaften sich zu ei-
nem (Ab)Bild des Menschen zusammenfiihren lassen.

Urbilder (griech. eidos): Das scheint mir die Hauptbedeutung zu sein.
Ein Menschenbild ist eine Auffassung vom Wesen des Menschen, eine
Idee (im platonischen Sinne) von dem, was Menschen eigentlich sind
und sein sollten. Der grofSe Unterschied zum Platonismus ist aber, dass
wir es mit einer Mehrzahl von konkurrierenden Ideen zu tun haben
(siehe unten).

Modelle (von lat. modulus, der Maf$stab): Darunter verstehe ich in
unserem Zusammenhang wissenschaftliche Konstruktionen, die be-
grifflich reflektiert sind, sich empirisch bewahrt haben und mit denen
man eine moglichst grofSe Zahl von Phinomenen erklaren oder ver-
stehen kann. Es sind weniger abschliefende Zusammenfassungen von
Erkenntnissen als vielmehr theoretische Entwiurfe, die ein Sachgebiet
erschlieffen und empirische Forschung anleiten. Integrative Diszipli-
nen wie Kosmologie, Sozialphilosophie und Anthropologie miissen
wohl auf solche »comprehensive doctrines« zuriickgreifen, um in ih-
ren komplexen Gegenstandsbereichen tberhaupt etwas erkennen zu
konnen. Beispiele sind das aus Einsteins allgemeiner Relativitatsthe-
orie entwickelte Friedman-Modell fir die Kosmologie,* Max Webers
Idealtyp des Kapitalismus fur die Sozialphilosophie und der Begriff
des Mingelwesens fur die Anthropologie. Modelle sind jedoch eigent-
lich keine Bilder; dazu fehlt ihnen die Geschlossenheit und sie bean-
spruchen auch keine Wesenserkenntnis.

Vgl. Kanitscheider, Kosmologie (21991), 407ff. (auch zum wissenschaftsthe-
oretischen Stellenwert von Modellen).

64

hitps://ciol.org/10. am 15.01.2026, 21:18:36 . [



https://doi.org/10.5771/9783845298900-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

EINWANDE GEGEN MENSCHENBILDER

Die letzten beiden Typen konnen wir auf den Gegensatz von Menschen-
bildern und anthropologischen Modellen zuspitzen. Im folgenden Ab-
schnitt (2) trage ich meine Kritik an Menschenbildern vor; danach geht
es um die mogliche Relevanz anthropologischer Aussagen und Modelle
fuir die praktische Philosophie.

2. Einwande gegen Menschenbilder

Vier Argumente sind es vor allem, die aus philosophischer Sicht generell
gegen Menschenbilder sprechen, nicht gegen ein bestimmtes, sondern
gegen die Relevanz von Menschenbildern uiberhaupt. Alle Kritikpunkte
treffen auch auf Weltbilder zu.

Erstens: Menschenbilder sind holistische Gebilde, die uns ein Bild vom
Menschen als Ganzes liefern, meistens und grofStenteils aber in implizi-
ter Form. Wenn wir uns durch ein Menschenbild leiten lassen, dann ge-
schieht dies in der Regel unbewusst. Aus dem pridiskursiven Charak-
ter von Menschenbildern ergibt sich die Schwierigkeit, diese dingfest zu
machen. Ferner folgt daraus, dass Menschenbilder nicht kritisch tiber-
prift sind. Sie sind oft nicht kohdrent, manchmal nicht einmal konsis-
tent. Selbst wenn diese relativ eindeutig umrissen sind, ist darunter zu
verschiedenen Zeiten und an verschiedenen Orten sehr Unterschiedli-
ches verstanden worden. So stand im Fall des christlichen Menschenbil-
des einmal die Wiirde des Menschen und seine Gottesebenbildlichkeit
im Vordergrund, ein anderes Mal die Erbsiinde und der Gehorsam ge-
geniiber Gottes Geboten.

Auch die Entstehung und Bewihrung von Menschenbildern verlauft
pradiskursiv. Sie beruhen in der Regel auf spezifischen Erfahrungen. Wer
etwa in Kriegs- oder Notzeiten aufwichst und deshalb viele schreckli-
che Erlebnisse mit der Niedertracht anderer Personen macht, wird hiu-
fig ein eher pessimistisches Menschenbild entwickeln, das (solange sich
die Umstdnde nicht dndern) immer wieder Bestdtigung findet. Es han-
delt sich also um existenztragende Uberzeugungssysteme, die kulturelles
Wissen zusammenfassen, Erfahrungen vorstrukturieren und als Hand-
lungsorientierung dienen. In einer wissenschaftlichen Zivilisation wer-
den Welt- und Menschenbilder manchmal bewusst gegen die begriffli-
che Erfassung der Wirklichkeit ausgespielt; so haben einige Befurworter
der oben erwihnten Weltanschauungen eine intuitive Entscheidung fiir
ihren Standpunkt vorausgesetzt und dies sogar als Vorzug ausgegeben.

Zuweitens: In Menschenbildern sind ontologische, moralische und reli-
giose beziehungsweise metaphysische Elemente auf undurchsichtige Wei-
se vermischt. Der Zusammenhang zwischen diesen Vorstellungen wird
weniger durch logisch-argumentative als vielmehr durch asthetische oder

65

hitps://ciol.org/10. am 15.01.2026, 21:18:36 . [



https://doi.org/10.5771/9783845298900-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCHENBILDER UND ETHIK

narrative Bricken hergestellt. Ein Beispiel fiir letzteres ist die alttestamen-
tarische Geschichte vom Siindenfall, die die Vereinbarkeit zwischen Gottes-
ebenbildlichkeit und Erbsiinde sichert. Werden Menschenbilder expliziert
oder gar in schriftliche Form tiberfiihrt, fallt vor allem auf, dass sowohl de-
skriptive wie normative Aussagen auftauchen. Zum einen wird etwas dar-
uber gesagt, wie Menschen sind, zum anderen dariiber, wie Menschen sein
sollten. Meistens wird die Kluft zwischen diesen beiden Satztypen nicht
bedacht. Dadurch besteht die Gefahr des Sein-Sollens-Fehlschlusses; wenn
man korrekt argumentiert, kann man aus den deskriptiven Aussagen ei-
nes Menschenbildes keine moralischen Sitze ableiten. Dies wire prinzipi-
ell moglich als Folgerung aus den normativen Elementen eines Menschen-
bildes. In den meisten Fillen macht man sich daruber jedoch tiberhaupt
keine Gedanken. Zudem fehlt die Begriindung der normativen Aussagen
selbst; sie hangen gleichsam in der Luft und haben sich bestenfalls prag-
matisch bewihrt. Aus philosophischer Sicht kann man deshalb nicht da-
mit zufrieden sein, dass es im neuen Grundsatzprogramm der CDU (be-
schlossen Anfang Dezember 2007 in Hannover) heif$t: »Das christliche
Verstindnis vom Menschen gibt uns die ethische Grundlage fiir verant-
wortliche Politik. ... Auf diesem Menschenbild beruhen die Grundlagen
der demokratischen Rechts- und Verfassungsstaaten.«5 Auf die Rolle von
Menschenbildern in der Politik komme ich noch zuriick.

Drittens: Menschenbilder gibt es immer im Plural; sie sind insofern
Indiz fiir einen Partikularismus und unaufhebbaren Relativismus. Wer
sich also auf Menschenbilder zuriickzieht, diese als letzte Grundlage un-
seres Denkens und Handelns ansieht, gesteht implizit ein, dass eine Eini-
gung nicht erzielt werden kann. Zudem folgt aus der Vielzahl der Men-
schenbilder ein weiteres Problem: Wer ist eigentlich Trager oder Besitzer
eines Menschenbildes? Ein Individuum, ein soziales Kollektiv, eine Ge-
sellschaft, eine religiose Gemeinschaft? Wir stoflen hier auf dieselben
Probleme wie bei der unklaren Redeweise von »Kultur«. Denn Indivi-
duen in komplexen Gesellschaften, erst recht in der globalisierten Welt,
besitzen immer mehrere »Identitdten« und gehoren unterschiedlichen
Kollektiven an, die sich uiberlagern, durchdringen und kreuzen. Gibt es
ein abendlandisches Menschenbild mit einem deutschen Menschenbild
als Teilmenge? Gibt es ein christliches und davon unterschieden noch ein
katholisches Menschenbild? Haben Naturwissenschaftler, die einer Reli-
gionsgemeinschaft angehoren, zwei Menschenbilder?

Etwas klarer ist die Rede vom »Menschenbild des Grundgesetzes«,
die sogar in neueren Urteilen des Bundesverfassungsgerichts auftaucht.¢

5 Freiheit und Sicherbeit. Grundsdtze fiir Deutschland. Das CDU-Grundsatz-
programm, o. O. o. J. (Hannover 2007), 4 u. 6.

6  Etwa in der Ablehnung des Luftsicherheitsgesetzes durch das Urteil des Ers-
ten Senats vom 15.2.2006 (1 BVR 357/05), Abs. 134.

66

hitps://ciol.org/10. am 15.01.2026, 21:18:36 . [



https://doi.org/10.5771/9783845298900-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

EINWANDE GEGEN MENSCHENBILDER

Denn hier existiert zumindest eine eindeutige Bezugsbasis in Form eines
fixierten Textbestandes. Dennoch fragt man sich: Handelt es sich um
eine Pramisse oder eine Implikation aus dem deutschen Grundgesetz?
Gibt es auch ein Menschenbild der verschiedenen Lianderverfassungen,
des Biirgerlichen Gesetzbuches oder gar der Straflenverkehrsordnung?
Ich denke, dass die Rede vom »Menschenbild des Grundgesetzes« ein
Uberbleibsel aus den fiinfziger Jahren ist, in denen der Menschenwiir-
de-Artikel metaphysisch interpretiert wurde. Heute dominiert jedoch
die Auffassung, die Menschenwiirde nicht als Wesensmerkmal, sondern
als Gestaltungsauftrag zu begreifen.” Menschenwiirde ist demnach nicht
etwas, das alle Menschen als unverlierbare Eigenschaft haben (daraus
wirde folgen, dass man die Wiirde eines Menschen nicht verletzen konn-
te), sondern dass wir jeden Menschen wiirdig behandeln sollten, durch
unbedingte Achtung seiner individuellen Personlichkeit.

Auch die zeitweise verbreitete Ansicht, dass Weltbilder (und somit
die in ihnen enthaltenen Menschenbilder) an eine Sprache oder Sprach-
familie gekniipft sind, ist inzwischen widerlegt worden. Weitreichende
Schlussfolgerungen, wie sie etwa aus der Sapir-Whorf-These gezogen
wurden, sind schon deshalb nicht tiberzeugend, weil die determinie-
rende Kraft der Sprache fir unser Weltbild nach neueren Forschungen
sehr stark in Frage gestellt werden muss und weil alle Sprachen (sogar
nicht-verbale wie die Taubstummensprache) dieselbe Tiefengrammatik
aufweisen.®

Der vierte und letzte Einwand stiitzt sich auf das jiidische Gebot »Du
sollst dir kein Bildnis machen!«. Das war auf Gott bezogen; interessan-
terweise richtete es sich in erster Linie gegen den Polytheismus, also die
Vielzahl von Gottheiten in den altorientalischen Religionen — so wie
Menschenbilder (wie eben ausgefiihrt) ebenfalls immer in irreduzibler
Mehrzahl auftreten. Die beiden groflen monotheistischen Religionen ha-
ben dieses Bilderverbot, unterschiedlich nach Konfession und Epoche,
tibernommen. Bei einigen unorthodoxen Marxisten gilt es fiir die Uto-
pie einer besseren Gesellschaft, die nicht ausgepinselt und dadurch von
einer kleinen Gruppe im Vorhinein festgelegt werden durfe. SchliefSlich
wird bei Max Frisch (etwa in seinen grofSen Romanen Stiller und Mein
Name sei Gantenbein) eindrucklich davor gewarnt, sich ein Bild von ei-
nem anderen Menschen, einem Individuum zu machen.?

Menschenbilder sind Vereinfachungen. »Individuum est ineffabi-
le«, schrieb Goethe am 20.9.1780 an Lavater — ein Individuum kann
in der Fulle seiner Eigenschaften und Moglichkeiten sowie auf Grund

7 Vgl. Wetz, Die Wiirde des Menschen ist antastbar (1998).

Vgl. Pinker, Der Sprachinstinkt (1996).

Bei der Verleihung des Friedenspreises des Deutschen Buchhandels an Max
Frisch hat dies der Laudator iiberzeugend als Kerngedanken von dessen

o @

67

hitps://ciol.org/10. am 15.01.2026, 21:18:36 . [



https://doi.org/10.5771/9783845298900-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCHENBILDER UND ETHIK

von deren Verianderbarkeit niemals vollstindig erfasst werden. Durch
»Bilder« wird der andere festgelegt, so dass man nicht mehr offen ist
fiir Abweichendes, Neues, Widerstreitendes. Sie konnen deshalb zu sich
selbst erfiilllenden Prophezeiungen werden: Wenn ich den anderen als
verschlossen betrachte und mich ihm gegeniiber selbst so verhalte, wer-
de ich wahrscheinlich die gemutmafte Verschlossenheit erst erzeugen.
Menschenbilder sind insofern identisch mit Vorurteilen oder ideologi-
schen Verblendungen.

Dieses Argument richtet sich, so muss man allerdings klarstellen, ge-
gen die moralischen und politischen Konsequenzen von Menschenbil-
dern, nicht gegen die asthetischen. Es ldsst sich wohl kaum bezweifeln,
dass viele berithmte Kunstler sich unter anderem von ihren Menschen-
bildern inspirieren lieffen und daraus groflartige Werke entstanden sind.
Interessanterweise scheinen mir negative, pessimistische Menschenbil-
der produktiver zu sein (die positiven verfithren zum Kitsch): Ich nenne
nur Céline und dessen Roman Reise ans Ende der Nacht (1932), Gott-
fried Benn und viele seiner Gedichte (»Die Krone der Schopfung, das
Schwein, der Mensch«) sowie Bruce Nauman und seine Installationen.™

Meine Kritikpunkte gelten ebenfalls fiir Bilder von Menschengruppen.
Beispielsweise ist gerade in den letzten Jahren wieder viel von » Amerika-
bildern« die Rede, also totalisierenden Auffassungen von den USA, die
man demoskopisch in verschiedenen Landern in Europa oder anders-
wo feststellen kann. Die vier genannten Einwiande treffen auch auf diese
» Amerikabilder« zu (und ebenso auf » Deutschlandbilder «, » Frankreich-
bilder« etc.): Es sind pridiskursive, die Ebenen vermischende, im Plural
auftretende und unzulissig vereinfachende Auffassungen eines komple-
xen Gebildes — letztlich nichts anderes als Stereotypen und Denkscha-
blonen. Politisches Handeln sollte sich prinzipiell von jeglichen Bildern
dieser Art l6sen. Nicht nur aus pragmatischen, sondern auch aus mora-
lischen Griinden: Mit solchen Pauschalurteilen werden wir der Indivi-
dualitdt der betroffenen Menschen und der internen Komplexitit eines
Kollektivs nicht gerecht.

Als wissenssoziologisches Thema bleiben selbstverstindlich Men-
schenbilder interessant. Wenn wir danach fragen, wie Menschen sich
gegeniiber anderen verhalten, so sind wir gut beraten, auch ihre Men-
schenbilder als langfristig wirksame Faktoren in Betracht zu ziehen. Eine
vergleichende Betrachtung kann zu einer Typologie von Menschenbildern

Werk herausgearbeitet: Hentig, » Wahrbeitsarbeit« und Friede (1976), 54—
62.

1o Nauman, Interviews 1967-1988 (1996), 170: »Mein Werk kommt aus der
Enttiduschung iiber die >conditio humanac. Es frustriert mich, dafl Menschen
sich weigern, andere Menschen zu verstehen, und dafS sie so grausam zuei-
nander sein konnen. « (Auflerung von 1987)

68

hitps://ciol.org/10. am 15.01.2026, 21:18:36 . [



https://doi.org/10.5771/9783845298900-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

EINWANDE GEGEN MENSCHENBILDER

gelangen.™ So lassen sich ein mythisches, ein religioses, ein metaphysi-
sches und ein wissenschaftliches Menschenbild unterscheiden, ein pessi-
mistisches und ein optimistisches, ein abendlandisches und ein fernostli-
ches und so weiter. Dabei ist jedoch zu bedenken, dass solche Typologien
gedankliche Konstruktionen sind. Kaum einer hat ein solches Menschen-
bild je in Reinkultur vertreten. Zudem gibt es in jeder Kultur interne Ge-
gensitze. In der europaischen Philosophiegeschichte wurde etwa die Idee
des animal rationale regelmiflig gekontert durch die Idee, dass fiir den
Menschen Herz und Fiihlen entscheidend seien: Pascal gegen Descartes,
Rousseau gegen Voltaire, Herder gegen Kant, die Romantiker gegen
Fichte und so weiter. Dariiber hinaus gab es immer weitere Minderhei-
tenpositionen und Gegenentwiirfe. Ubrigens gilt dies auch fiir das indi-
sche und das chinesische Denken — nirgendwo monolithische Blocke.

Ahnliche Finwinde gegen Welt- und Menschenbilder finden sich so-
wohl bei Heidegger wie bei Adorno: Wer ein Bild von etwas hat, der ist
»im Bilde«, der weifs Bescheid und muss sich gar nicht mehr mit dem
Gegenstand auseinandersetzen, Erfahrungen machen oder sich besin-
nen.'* Entgegen manchen popularphilosophischen Ansichten behaupte
ich sogar, dass kein bedeutender Philosoph (von Thales bis Rorty) ein
Menschenbild gehabt hat — ein solches hitte ihr Denken blof$ behindert.
Philosophie ist eben nicht abhingig von Welt- und Menschenbildern,
sondern eher das Bestreben, diese zu iiberwinden. Damit ist nicht be-
stritten, dass es manchem Denker nicht gelungen ist, alle seine Voraus-
setzungen zu reflektieren.

Warum haben aber die Rede von Menschenbildern sowie die Berufung
auf solche in den letzten Jahren einen solchen Auftrieb bekommen? Das
ist meines Erachtens bedingt durch den rasanten human-biologischen
Fortschritt (etwa in der Hirnforschung) und die Moglichkeiten techni-
scher Veranderung am menschlichen Korper, zumal deren Protagonisten
oft selbst ein neues Menschenbild fordern. Sollte es sich jedoch als zu-
treffend herausstellen, dass die Neurobiologie die Existenz eines freien
menschlichen Willens widerlegen kann, so ware es nicht nur argumen-
tativ verfehlt, sondern in einer wissenschaftlichen Zivilisation auch fak-
tisch hoffnungslos, wahrscheinlich sogar kontraproduktiv, dagegen im
Namen eines anderen Menschenbildes zu protestieren. Vielmehr muss
gegen empirisch-wissenschaftliche Behauptungen (wie etwa das Postu-
lieren einer vollstindigen Determiniertheit menschlicher Handlungsent-
scheidungen) auf der wissenschaftlichen Ebene argumentiert werden,
durch empirische Gegenbelege, durch methodologische und begriffliche

11 Vorbildlich bei Scheler, IX: Mensch und Geschichte (1926), 120-144.

12 Heidegger, V: Die Zeit des Weltbildes (1938), 75-113, bes. 89ff.; Adorno,
VI: Jargon der Eigentlichkeit (1964), 453; vgl. auch Adornos Essay Ohne
Leitbild (X: 1, 291ff.), der 1967 einem seiner Biicher als Titel diente.

69

hitps://ciol.org/10. am 15.01.2026, 21:18:36 . [



https://doi.org/10.5771/9783845298900-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCHENBILDER UND ETHIK

Argumente, durch philosophische Reflexionen. Der Riickzug auf ein ver-
meintlich unangreifbares Menschenbild bringt tiberhaupt nichts, auch
nicht die Unterstellung, die Wissenschaften wiirden selbst ein Menschen-
bild zugrunde legen. Es mag sein, dass wissenschaftliche Forschung ab-
hingig ist von Vorannahmen, Paradigmen, Begriffsschemata — dass aber
ein Menschenbild zum Fundament der Wissenschaften gehoren soll, ist
eine Laienvermutung, die die (nun wirklich nicht unkritische) Wissen-
schaftstheorie seit Kuhn und Feyerabend nicht bestitigen kann.

Sollten alle Aussagen tiber den Menschen ersatzlos gestrichen wer-
den? Einige Philosophen, aufSer Adorno und Heidegger auch Habermas
und Foucault, scheinen dieser Auffassung zuzuneigen. Fur ein Wissen
vom Menschen ist in ihren philosophischen Lehren kein Platz. Damit
wirde man aber das Kind mit dem Bade ausschiitten. AufSer Menschen-
bildern existieren namlich noch zwei andere Formen des Wissens vom
Menschen.

Zum einen gibt es das empirisch-wissenschaftliche Wissen. Dieses ist
dufserst umfangreich, so umfangreich, dass es heutzutage keiner mehr
uberblicken kann. Es wird nach uberpriifbaren Kriterien und in me-
thodisch kontrollierter Weise von unterschiedlichsten wissenschaftlichen
Disziplinen produziert: von der Molekulargenetik und Hirnforschung
uber die Linguistik und Ethnologie bis zur Psychologie und Soziologie.
Dieses humanwissenschaftliche Wissen ist also uniibersichtlich und zer-
splittert, vielleicht sogar genauso widerspriichlich wie manches Men-
schenbild oder mehrere Menschenbilder im Vergleich. Deshalb kann es
als Aufgabe der Philosophie betrachtet werden, das humanwissenschaft-
liche Wissen zusammenzufithren, kategorial zu durchdringen und zu re-
flektieren. Diesen Versuch hat vor allem die deutsche Philosophische An-
thropologie des 20. Jahrhunderts (Scheler, Plessner, Gehlen und andere)
unternommen. In einem weiten Sinne gibt es aber eine philosophische
Anthropologie bereits seit Aristoteles. Uber deren Konzeption, Leitbe-
griffe und Methoden habe ich mich an anderer Stelle ausfuhrlich geau-
Bert.'

In unserem Zusammenhang ist nur wichtig, dass die philosophische
Anthropologie (wie die Humanwissenschaften) keine normativen Aussa-
gen macht. Worauf sollten sich diese auch beziehen? Betrachten wir die
klassische Einteilung der drei Vermogen des Menschen in Denken (be-
ziehungsweise Erkennen), Fiihlen und Wollen. Normen fiir das Denken
liefern Logik, Argumentationstheorie und Erkenntnistheorie; ansonsten
gilt »Die Gedanken sind frei«. Normen fur unser Fuhlen kann es nicht
geben, denn Gefiihle lassen sich nicht vorschreiben. Und fiir das Wollen
(beziehungsweise deren Produkte, die Handlungen) ist die Ethik zustan-
dig. Wofur also eine normative Anthropologie? Als einzige Moglichkeit

13 Vgl. Thies, Einfiihrung in die philosophische Anthropologie (32013).

70

hitps://ciol.org/10. am 15.01.2026, 21:18:36 . [



https://doi.org/10.5771/9783845298900-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ZUR RELEVANZ DER ANTHROPOLOGIE FUR DIE PRAKTISCHE PHILOSOPHIE

bliebe noch die menschliche Leiblichkeit. Eine normative Anthropolo-
gie konnte Regeln entwerfen, wie der menschliche Korper beschaffen
sein sollte — doch damit kommen wir entweder in den Bereich der oben
bereits angesprochenen Utopien eines »neuen Menschen« oder auf den
Weg des »enhancement, also der technischen Verbesserung unseres Lei-
bes. Aber auch deren Chancen und Risiken miissen in der Ethik verhan-
delt werden, nicht in der Anthropologie.

Zur Relevanz der Anthropologie fur die
Praktische Philosophie

Um zu erortern, welche Bedeutung anthropologische Aussagen und Mo-
delle fur die Ethik haben konnten, unterscheide ich idealtypisch vier
Schritte einer normativ-praktischen Argumentation: Zunichst muss man
das moralische Grundprinzip begriinden, sei dies das christliche Liebes-
gebot, der Kategorische Imperativ, das utilitaristische Nutzenprinzip, die
Menschenwiirde oder irgendein anderer fundamentaler Wert. In einem
zweiten Schritt werden die Menschenrechte begriindet. Diese stehen zwi-
schen Moralprinzip und Recht; sie sind zwar im deutschen Grundge-
setz, aber keineswegs tuiberall in positives Recht tiberfiihrt. Es folgt der
dritte Schritt, die Begrindung des Rechtssystems selbst. SchliefSlich geht
es um politische Projekte zur Ausgestaltung und Weiterentwicklung ei-
nes konkreten Rechtssystems; entsprechende Ideen sind in Deutschland
hauptsichlich in den Grundsatzprogrammen der politischen Parteien
niedergelegt. Normative Argumentationen verlaufen selten so geradli-
nig und deduktiv; der vierstufige Aufbau dient nur dazu, verschiedene
Ebenen und die jeweilige Rolle anthropologischer Aussagen besser er-
lautern zu konnen.™

Die erste Frage lautet also: Beruht das moralische Grundprinzip auf
anthropologischen Voraussetzungen oder gar einem Menschenbild? Die
Antwort liegt auf der Hand: Deskriptive Aussagen iiber den Menschen
(wie sie Humanwissenschaften und Anthropologie liefern) kann man
nicht zur Begriindung normativer Aussagen heranziehen; genau das wire
der klassische Fall eines Sein-Sollens-Fehlschlusses. Aber vielleicht ma-
chen wir es uns hier zu einfach: Konnte es nicht doch sein, dass unsere
universalistische Moral auf rational nicht einholbaren Voraussetzungen
beruht? Drei anthropologische Annahmen seien genannt, die in gewis-
ser Weise unserem Moralverstindnis vorausliegen. Die erste Pramisse
ist, dass wir Menschen prinzipiell frei sind. Kant halt es fiir notwendig,
in der theoretischen Philosophie die Moglichkeit einer absoluten Wil-
lensfreiheit aufzuzeigen (in der dritten Antinomie im Dialektik-Kapitel

14 Vgl. ahnlich bei Rawls, Eine Theorie der Gerechtigkeit (1971), Kap. 31.

71

hitps://ciol.org/10. am 15.01.2026, 21:18:36 . [



https://doi.org/10.5771/9783845298900-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCHENBILDER UND ETHIK

der »Kritik der reinen Vernunft«), um so tiberhaupt erst das Tor fur die
praktische Philosophie aufzustofSen. Ist die Freiheitspramisse nicht eine
anthropologische Aussage? Heutzutage sind jedoch die meisten Philoso-
phen (und Rechtstheoretiker) der Ansicht, dass Kant zu hohe Anforde-
rungen stellt: Fir die moralische und (straf)rechtliche Zurechenbarkeit
reicht eine »schwache« Freiheitspramisse, namlich die Moglichkeit, dass
man anders hitte handeln konnen. Die zweite Pramisse ist, dass Men-
schen als Einzelne die Subjekte von Handlungen sind, dass nicht das Kol-
lektiv oder die Autoritit zdhlt, sondern das (volljahrige, gesunde) Indivi-
duum. Das ist keineswegs selbstverstandlich: Es ist noch nicht lange her,
da hielten die meisten Deutschen das Diktum »Du bist nichts, dein Volk
ist alles« fur zutreffend. Auch in vielen afrikanischen und asiatischen
Gesellschaften galt (gilt?) ein anderes Personlichkeitsideal, das den Ein-
zelnen primir als Glied einer Gemeinschaft sieht (die oft auch die ver-
storbenen Vorfahren einschliefst).*s Drittens bezieht sich das Moralprin-
zip nach unserem modernen Verstindnis auf alle Menschen, auch auf
Frauen, Mittellose, Fremde, Behinderte, Atheisten und so weiter. In die-
sen drei Pramissen (Freiheit, Individualitit, Inklusion aller) konnte man
ein Minimal-Menschenbild erkennen. Die moralphilosophischen Ansit-
ze der Gegenwart, etwa die Diskurstheorie von Habermas, bemiihen sich
allerdings, diese Pramissen rational einzuholen, etwa als transzendentale
Voraussetzungen, die sich aus dem Diskursprinzip ableiten lassen.™ Tat-
sachlich wire es verheerend, wenn das moralische Grundprinzip durch
konkrete anthropologische Aussagen bedingt sein sollte. Denn zum einen
miissten diese anthropologischen Aussagen prinzipiell empirisch wider-
legbar sein, zum anderen wiren diejenigen, die (aus welchen Griinden
auch immer) andere anthropologische Aussagen fiir zutreffend halten,
nicht an das Moralprinzip gebunden. Dann stiinde es schlecht um die
Begriindung und Durchsetzung universalistischer moralischer Normen.

Auf der zweiten Ebene geht es um die Frage, ob die Menschenrechte
einer anthropologischen Grundlegung bediirfen. Stellvertretend sei Ot-
fried Hoffe genannt, der als Begriindungsansatz das Motto »Ethik plus
Anthropologie« vertritt. Ein Sein-Sollens-Fehlschluss liegt hier nicht vor;
vielmehr verwenden Hoffe (und viele andere Autoren) einen gemisch-
ten Syllogismus: Aus einem normativen Obersatz (Moralprinzip) und
einem deskriptiven Untersatz (anthropologische Aussage) folgt als Kon-
klusion eine spezifizierte moralische Norm. Noch weiter geht Martha
Nussbaum, deren Ansatz so verstanden werden kann, dass sie simtliche
Menschenrechte aus anthropologischen Grundbestimmungen, namlich

15 Vgl. Ki-Zerbo, Afrikanische Personlichkeit und die neue afrikanische Ge-
sellschaft (1980); Geertz, Dichte Beschreibung (1983), 293ff.

16 Habermas, MoralbewufStsein und kommunikatives Handeln (1983), 96—
104; Habermas, Erlduterungen zur Diskursethik (1991), 132ff., 154f.

72

hitps://ciol.org/10. am 15.01.2026, 21:18:36 . [



https://doi.org/10.5771/9783845298900-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ZUR RELEVANZ DER ANTHROPOLOGIE FUR DIE PRAKTISCHE PHILOSOPHIE

elementaren Fahigkeiten (capabilities), ableiten mochte.’” Das klingt
auf den ersten Blick einleuchtend. Betrachten wir einige Aussagen: (a)
Der Mensch ist ein leibliches und daher verletzbares Lebewesen. Daraus
folgt die Notwendigkeit negativer Abwehrrechte, etwa des unbedingten
Rechts auf leibliche Integritdt. Das scheint unproblematisch zu sein. Aber
schon mit der zweiten Aussage ist es schwieriger: (b) Der Mensch ist ein
Wesen, das sich nicht fremdbestimmen lassen mochte. Daraus folgt die
Notwendigkeit von demokratischen Mitwirkungsrechten. Aber ist das
wirklich so? Erstens konnte man die anthropologische Aussage bezwei-
feln: Viele Menschen haben nichts gegen Fremdbestimmung, sind viel-
leicht gar nicht zur Selbstbestimmung in einem anspruchsvollen Sinne
fahig. Noch problematischer ist es aber mit einer dritten, wohl zutreffen-
den Aussage: (c) Der Mensch ist ein aggressives, gewalttatiges, potentiell
grausames Wesen. Darf man daraus ableiten, dass der Mensch diese An-
lage »ausleben< konnen sollte? Wir brauchen offensichtlich ein voranth-
ropologisches Kriterium, um die guten von den schlechten menschlichen
Eigenschaften zu unterscheiden. Insbesondere der Ansatz von Martha
Nussbaum leidet durchgingig an der Vernachlassigung solcher negativer
Eigenschaften; sie tauchen in ihrer Liste menschlicher Grundfihigkeiten
nicht auf. Damit wird aber nicht bestritten, dass anthropologische Aus-
sagen, so wie im gemischten Syllogismus vorgesehen, zum Moralprinzip
hinzutreten miissen; jene stehen zu diesem in gewisser Weise im selben
Verhaltnis wie raumzeitliche Rahmenbedingungen zu einer naturwissen-
schaftlichen Gesetzesaussage. Der Unterschied ist eben nur, dass nicht
alle menschlichen Eigenschaften verwirklicht werden sollten.

Auf der dritten Ebene geht es um die Begriindung des Rechtssys-
tems. (Wohlgemerkt: die philosophische Begriindung, nicht die fakti-
sche Grundlegung oder die rechtspositivistische Implementierung.) Wa-
rum gibt es iiberhaupt ein Rechtssystem? Insbesondere die Anarchisten
sind der Ansicht, dass moralische Normen ausreichen und wir (unter
gunstigen Umstanden) auf Institutionen wie Staat und Politik verzichten
konnten. Zur Widerlegung dieser ehrenwerten Position muss man anth-
ropologische Argumente heranziehen, die darauf hinauslaufen, dass die
Moral der Ergianzung durch das positive Recht bedarf.*® Dafir sprechen
drei Griinde, die sozialkognitive, die motivatorische und die organisa-
torische Uberforderung des moralischen Subjekts. Denn in Konfliktsitu-
ationen und neuen Problemkonstellationen fillt es oft sehr schwer, die

17 Vgl. Hoffe, Politische Gerechtigkeit (1989), 381; Hoffe, Gibt es ein inter-
kulturelles Strafrecht? (1999), 52f.; Nussbaum, Gerechtigkeit oder Das gute
Leben (1999), 49ff. u. 6.

18 Habermas, Faktizitit und Geltung (1992), 143-151. Die Widerlegung des
Anarchismus leistet auch das Hobbes’sche Gedankenexperiment vom Na-
turzustand.

73

hitps://ciol.org/10. am 15.01.2026, 21:18:36 . [



https://doi.org/10.5771/9783845298900-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCHENBILDER UND ETHIK

richtige Norm zu finden und sie angemessen anzuwenden. Ferner wird
von jedem Einzelnen die Willensstarke verlangt, moralischen Geboten
im Ernstfall gegentiber eigenen Neigungen den Vorzug zu geben und im
Extremfall sogar als einziger unter allen Beteiligten zu folgen. Schlief3-
lich ergibt sich insbesondere in modernen Gesellschaften bei positiven
Pflichten das Problem, wie diese in die Tat umgesetzt werden sollen.
Eine nachhaltige Hilfe firr die Armen in der eigenen Nachbarschaft, erst
recht fiir die in entfernten Weltreligionen ist ohne grofSeren organisato-
rischen Aufwand iiberhaupt nicht zu bewerkstelligen. Diese von Haber-
mas Ubernommenen Erlduterungen folgen einem Argument von Arnold
Gehlen: Der Mensch ist ein unvollkommenes Wesen; deshalb bedarf er
der Entlastung, in normativ-praktischer Hinsicht durch Institutionen.
(In anderer Hinsicht dient vor allem die Technik der Entlastung des
Menschen.) Fiir diesen Gedankengang brauchen wir gar nicht die star-
ke Version der Mingelwesen-These, die Gehlen bevorzugt und zu poli-
tisch fatalen Konsequenzen fihren konnte. Es reicht die wohlbegriinde-
te Aussage, dass wir Menschen unvollkommene Wesen sind, die durch
die Komplexitit und Abstraktheit der gesellschaftlichen Ordnung tiber-
fordert sind.™

SchliefSlich, auf der vierten Ebene, geht es um die unterschiedlichen po-
litischen Gestaltungsideen fur eine Gesellschaft. Auf dieser Ebene spielen
nicht nur anthropologische Modelle, sondern auch Menschenbilder eine
Rolle; wir verlassen hier aber auch den Bereich der Wissenschaft und be-
geben uns in den nicht-konsensfahigen Bereich der Politik. Grob lassen
sich den drei wichtigsten politischen Stromungen europdischer Politik im
19.und 20. Jahrhundert die folgenden Menschenbilder zuordnen:** Der
klassische Liberalismus favorisiert das Menschenbild des homo oecono-
micus, zugespitzt: die Idee von ungebundenen Individuen, die in forma-
ler Hinsicht alle gleich sind und ihre Interessen zweckrational verfolgen.
Davon grenzt sich auf der einen Seite der klassische Konservatismus ab:
Menschen sind ungleich (Mann/Frau, im aristokratischen Konservatis-
mus auch noch Adel/Biirgertum), durch Erziehung, aber auch schon von
Geburt (Begabungsunterschiede). Die Menschen sind keine Einzelgan-
ger, sondern soziale Wesen, die auf eine Gemeinschaft (grundlegend die
Familie) angewiesen sind, die deshalb auch schiitzenswert ist. In seinen
Handlungen ist der Mensch weniger rational, als der Liberalismus meint;
Tradition, Sitte und Religion spielen eine nicht vernachldssigenswerte
Rolle. Auf der anderen Seite des politischen Spektrums steht der Sozia-
lismus, spater die sozialdemokratische Bewegung. Auch aus deren Sicht
ist das individualistische Menschenbild falsch; Menschen sind soziale
Wesen und sollten es auch sein. Aber im Gegensatz zum Konservatismus

19 Vgl. Thies, Arnold Geblen zur Einfiibrung (32017).
20 In Anlehnung an Bobbio, Rechts und Links (1994).

74

hitps://ciol.org/10. am 15.01.2026, 21:18:36 . [



https://doi.org/10.5771/9783845298900-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ZUR RELEVANZ DER ANTHROPOLOGIE FUR DIE PRAKTISCHE PHILOSOPHIE

und in Ubereinstimmung mit dem Liberalismus hilt der Sozialismus die
Menschen fiir gleich (was auch immer dies heifSen mag). Handlungs-
theoretisch setzen Sozialisten voraus, dass wir nicht nur zweckrational,
sondern auch wertrational (also moralisch) handeln. In der heutigen po-
litischen Landschaft sind allerdings die drei idealtypisch skizzierten Po-
sitionen nicht mehr deutlich auszumachen.

Zusammenfassend ergibt sich aus meiner Sicht das Folgende: Anthro-
pologische Aussagen und Modelle spielen in der Ethik auf verschiedenen
Ebenen eine Rolle; universale Prinzipien und Normen konnen sie aber
nicht begriinden. Ganz zu verabschieden haben wir uns dartiber hinaus
von essentialistischen Menschenbildern (im Sinne von Urbildern). Die
Philosophie kann dabei helfen, diese zu uberwinden und in eine empi-
risch informierte wie begrifflich reflektierte philosophische Anthropolo-
gie zu transformieren. Ohne allzu grofle Ubertreibung wire ein solcher
Schritt vergleichbar dem vom Mythos zum Logos, den unser Wissen von
der Natur schon lingst gegangen ist.

75

hitps://ciol.org/10. am 15.01.2026, 21:18:36 . [



https://doi.org/10.5771/9783845298900-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

