
62

Menschenbilder und Ethik

Mit meiner zentralen These möchte ich gleich ins Haus fallen: Ich bin 
der Auffassung, dass wir uns alle von unseren Menschenbildern befrei-
en sollten, dass diese zumindest in der Philosophie nichts zu suchen ha-
ben. Dafür werde ich vier Argumente vortragen (2). Alles hängt jedoch 
davon ab, was man überhaupt unter dem Ausdruck »Menschenbild« 
versteht (1). Es wird zudem nicht bestritten, dass anthropologische Aus-
sagen für die Begründung normativ-praktischer Aussagen relevant sein 
können (3).

1. Begriffsklärungen

Zunächst zum Ausdruck »Ethik«: Damit meine ich die philosophische 
Disziplin, die sich systematisch um die Begründung moralischer Prinzi-
pien bemüht. Die Grundfrage der Ethik heißt: »Was soll ich tun?« Dies 
ist nicht im Sinne einer Philosophie der Lebenskunst zu verstehen, also 
nicht als Frage nach dem besten Weg zu einem glücklichen Leben. Es 
geht vielmehr um die Prinzipien und Normen, die unbedingt (katego-
risch) unsere Beachtung und Befolgung verlangen. Manchmal wird dafür 
auch der strengere Begriff der Moralphilosophie verwendet. Für Fragen 
der Lebenskunst hat anthropologisches Wissen sicherlich eine größe-
re Relevanz als für Probleme der Moral, auf die ich mich hier aber be-
schränken werde.

Schwieriger ist der Begriff des Menschenbildes.1 Im Grunde handelt 
es sich gar nicht um einen philosophischen Terminus; die meisten Philo-
sophielexika verzeichnen überhaupt kein entsprechendes Stichwort. In 
der englischsprachigen Welt hat der Begriff, wenn man ihn mit »image 
of man« übersetzt, eine noch geringere Bedeutung; der berühmte Auf-
satz von Wilfrid Sellars, Philosophy and the Scientific Image of Man 
(1962), ist eine Ausnahme. Etwas gebräuchlicher ist der Ausdruck »con-
cept of man«, der von Erich Fromm (1961) und Clifford Geertz (1966) 
in Buch- beziehungsweise Aufsatztiteln verwendet wurde; statt des wört-
lichen »Begriff des Menschen« wählten die Übersetzer in beiden Fällen 
den Ausdruck »Menschenbild«2 

Was aber sind überhaupt Menschenbilder? Darunter verstehen wir 
mentale Gebilde, mit denen beansprucht wird, das Wesen des Menschen 

1		  Jetzt dazu als Standardwerk: Zichy, Menschenbilder (2017).
2		  Fromm, Marx’ Concept of Man (1961), dt. 1963 unter dem Titel Das Men-

schenbild bei Marx, jetzt in Fromm V: 335–393; Geertz, The Impact of 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-62 - am 15.01.2026, 21:19:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


63

zu erfassen. Meistens liegt dem eine zweifache Totalisierung zugrun-
de: Menschenbilder beziehen sich auf die grundlegenden Eigenschaften, 
Möglichkeiten und Fähigkeiten des Menschen in seiner Gesamtheit, und 
zwar von allen Menschen.

Betrachten wir den Wortbestandteil »-bilder«, den Menschenbil-
der mit Weltbildern, Leit- und Vorbildern, aber auch Feindbildern ge-
meinsam haben. Das halte ich nicht für einen Zufall. Tatsächlich sind 
Menschenbilder immer ein zentrales Element von Weltbildern, also von 
Überzeugungssystemen, die sich nicht nur auf das Wesen des Menschen, 
sondern auf die Gesamtheit alles Seienden beziehen. Allerdings würde 
ich »Weltbilder« von den (sprachlich verwandten) »Weltanschauungen« 
unterscheiden. Ein Weltbild hat jede(r); Menschen in allen Kulturen und 
Epochen haben irgendeine Auffassung vom Wesen der Welt, einschließ-
lich eines Menschenbildes. Weltanschauungen gibt es hingegen erst in 
der Moderne – wenn man damit diejenigen Weltbilder meint, die nach 
der Aufklärung und im Zuge der Verwissenschaftlichung des Wissens 
aufkamen. Auf der vermeintlich sicheren Grundlage empirischer Gesetze 
beanspruchen Weltanschauungen, alle soziokulturellen (und manchmal 
auch alle natürlichen) Phänomene lückenlos erklären und daraus ein-
deutige Handlungsanweisungen ableiten zu können. Die besten Beispie-
le sind der Sozialdarwinismus, der dialektische Materialismus und der 
Nationalsozialismus. Gegenwärtig finden wir Weltanschauungen dieses 
Typs fast nur noch bei obskuren Sekten. Die beiden deutschen Begriffe 
»Weltbild« und »Weltanschauung« sind übrigens erst seit dem Ende des 
18. Jahrhunderts gebräuchlich; sie haben entsprechende Wortbildungen 
in anderen Sprachen nach sich gezogen beziehungsweise sind als Fremd-
wort in deren Bildungssprache aufgenommen worden.3 

Wieso wird aber von »Bildern« gesprochen? Das Wort »Bild« ist un-
klar. Ganz sicher nicht gemeint sind ästhetische Bilder (obwohl auf vielen 
Gemälden Menschen dargestellt sind und man aus Kunstwerken Men-
schenbilder erschließen kann), auch nicht sprachliche Bilder, also Meta-
phern und ähnliches, und ebenfalls nicht gedankliche Bilder wie Sche-
mata oder geometrische Figuren. Interessanter sind die folgenden vier 
Kandidaten:

- 	 Vision (von lat. visio, der Anblick, die Erscheinung) im Sinne einer 
Utopie: Wenn dies gemeint ist, wären Menschenbilder gedankliche 

the Concept of Culture on the Concept of Man (1966), dt. unter dem Titel 
»Kulturbegriff und Menschenbild« in: R. Habermas/Minkmar (Hg.), Das 
Schwein des Häuptlings (1992), 56–82.

3		  Vgl. Ritter u.a. (Hg.), Historisches Wörterbuch der Philosophie (1971ff.), 
Bd. 12, Sp. 453–460 u. 460–463. Übrigens gab es anfangs auch noch das 
Wort »Weltansicht«, vor allem bei Wilhelm von Humboldt.

BEGRIFFSKLÄRUNGEN

https://doi.org/10.5771/9783845298900-62 - am 15.01.2026, 21:19:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


64

Zukunftsentwürfe von dem, wie Menschen irgendwann einmal sein 
sollten, also normative Vorgaben ohne direkte Verwirklichungschance 
und Handlungsanweisungen. In vielen Utopien stehen technische, po-
litische und soziale Aspekte im Vordergrund; es gibt aber immer wie-
der auch Utopien, die einen »neuen Menschen« postulieren, der durch 
biologische, pädagogische oder politische Maßnahmen zu schaffen 
sei. Die Vision dieses neuen Menschen wird man aber korrekterweise 
nicht als Menschenbild bezeichnen, denn ein solches soll sich gerade 
auf die heutigen Menschen beziehen, wenn auch inklusive ihrer Mög-
lichkeiten zur Weiterentwicklung.

- 	 Abbilder (griech. Eikon): Ein Abbild ist die möglichst exakte Wieder-
gabe empirischer Tatsachen. Menschenbilder in diesem Sinne finden 
wir etwa in einem »Lehrbuch der Anatomie« oder in einem »Ethno-
graphischen Atlas«. Das ist aber offensichtlich nicht gemeint, denn 
Menschenbilder enthalten nicht nur deskriptive, sondern auch evalua-
tive beziehungsweise normative Elemente. Zudem ist es fraglich, ob 
die zahllosen Erkenntnisse der empirischen Wissenschaften sich zu ei-
nem (Ab)Bild des Menschen zusammenführen lassen.

- 	 Urbilder (griech. eidos): Das scheint mir die Hauptbedeutung zu sein. 
Ein Menschenbild ist eine Auffassung vom Wesen des Menschen, eine 
Idee (im platonischen Sinne) von dem, was Menschen eigentlich sind 
und sein sollten. Der große Unterschied zum Platonismus ist aber, dass 
wir es mit einer Mehrzahl von konkurrierenden Ideen zu tun haben 
(siehe unten).

- 	 Modelle (von lat. modulus, der Maßstab): Darunter verstehe ich in 
unserem Zusammenhang wissenschaftliche Konstruktionen, die be-
grifflich reflektiert sind, sich empirisch bewährt haben und mit denen 
man eine möglichst große Zahl von Phänomenen erklären oder ver-
stehen kann. Es sind weniger abschließende Zusammenfassungen von 
Erkenntnissen als vielmehr theoretische Entwürfe, die ein Sachgebiet 
erschließen und empirische Forschung anleiten. Integrative Diszipli-
nen wie Kosmologie, Sozialphilosophie und Anthropologie müssen 
wohl auf solche »comprehensive doctrines« zurückgreifen, um in ih-
ren komplexen Gegenstandsbereichen überhaupt etwas erkennen zu 
können. Beispiele sind das aus Einsteins allgemeiner Relativitätsthe-
orie entwickelte Friedman-Modell für die Kosmologie,4  Max Webers 
Idealtyp des Kapitalismus für die Sozialphilosophie und der Begriff 
des Mängelwesens für die Anthropologie. Modelle sind jedoch eigent-
lich keine Bilder; dazu fehlt ihnen die Geschlossenheit und sie bean-
spruchen auch keine Wesenserkenntnis.

4		  Vgl. Kanitscheider, Kosmologie (²1991), 407ff. (auch zum wissenschaftsthe-
oretischen Stellenwert von Modellen).

MENSCHENBILDER UND ETHIK

https://doi.org/10.5771/9783845298900-62 - am 15.01.2026, 21:19:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


65

Die letzten beiden Typen können wir auf den Gegensatz von Menschen-
bildern und anthropologischen Modellen zuspitzen. Im folgenden Ab-
schnitt (2) trage ich meine Kritik an Menschenbildern vor; danach geht 
es um die mögliche Relevanz anthropologischer Aussagen und Modelle 
für die praktische Philosophie.

2. Einwände gegen Menschenbilder

Vier Argumente sind es vor allem, die aus philosophischer Sicht generell 
gegen Menschenbilder sprechen, nicht gegen ein bestimmtes, sondern 
gegen die Relevanz von Menschenbildern überhaupt. Alle Kritikpunkte 
treffen auch auf Weltbilder zu.

Erstens: Menschenbilder sind holistische Gebilde, die uns ein Bild vom 
Menschen als Ganzes liefern, meistens und größtenteils aber in implizi-
ter Form. Wenn wir uns durch ein Menschenbild leiten lassen, dann ge-
schieht dies in der Regel unbewusst. Aus dem prädiskursiven Charak-
ter von Menschenbildern ergibt sich die Schwierigkeit, diese dingfest zu 
machen. Ferner folgt daraus, dass Menschenbilder nicht kritisch über-
prüft sind. Sie sind oft nicht kohärent, manchmal nicht einmal konsis-
tent. Selbst wenn diese relativ eindeutig umrissen sind, ist darunter zu 
verschiedenen Zeiten und an verschiedenen Orten sehr Unterschiedli-
ches verstanden worden. So stand im Fall des christlichen Menschenbil-
des einmal die Würde des Menschen und seine Gottesebenbildlichkeit 
im Vordergrund, ein anderes Mal die Erbsünde und der Gehorsam ge-
genüber Gottes Geboten.

Auch die Entstehung und Bewährung von Menschenbildern verläuft 
prädiskursiv. Sie beruhen in der Regel auf spezifischen Erfahrungen. Wer 
etwa in Kriegs- oder Notzeiten aufwächst und deshalb viele schreckli-
che Erlebnisse mit der Niedertracht anderer Personen macht, wird häu-
fig ein eher pessimistisches Menschenbild entwickeln, das (solange sich 
die Umstände nicht ändern) immer wieder Bestätigung findet. Es han-
delt sich also um existenztragende Überzeugungssysteme, die kulturelles 
Wissen zusammenfassen, Erfahrungen vorstrukturieren und als Hand-
lungsorientierung dienen. In einer wissenschaftlichen Zivilisation wer-
den Welt- und Menschenbilder manchmal bewusst gegen die begriffli-
che Erfassung der Wirklichkeit ausgespielt; so haben einige Befürworter 
der oben erwähnten Weltanschauungen eine intuitive Entscheidung für 
ihren Standpunkt vorausgesetzt und dies sogar als Vorzug ausgegeben.

Zweitens: In Menschenbildern sind ontologische, moralische und reli-
giöse beziehungsweise metaphysische Elemente auf undurchsichtige Wei-
se vermischt. Der Zusammenhang zwischen diesen Vorstellungen wird 
weniger durch logisch-argumentative als vielmehr durch ästhetische oder 

EINWÄNDE GEGEN MENSCHENBILDER

https://doi.org/10.5771/9783845298900-62 - am 15.01.2026, 21:19:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


66

narrative Brücken hergestellt. Ein Beispiel für letzteres ist die alttestamen-
tarische Geschichte vom Sündenfall, die die Vereinbarkeit zwischen Gottes
ebenbildlichkeit und Erbsünde sichert. Werden Menschenbilder expliziert 
oder gar in schriftliche Form überführt, fällt vor allem auf, dass sowohl de-
skriptive wie normative Aussagen auftauchen. Zum einen wird etwas dar-
über gesagt, wie Menschen sind, zum anderen darüber, wie Menschen sein 
sollten. Meistens wird die Kluft zwischen diesen beiden Satztypen nicht 
bedacht. Dadurch besteht die Gefahr des Sein-Sollens-Fehlschlusses; wenn 
man korrekt argumentiert, kann man aus den deskriptiven Aussagen ei-
nes Menschenbildes keine moralischen Sätze ableiten. Dies wäre prinzipi-
ell möglich als Folgerung aus den normativen Elementen eines Menschen-
bildes. In den meisten Fällen macht man sich darüber jedoch überhaupt 
keine Gedanken. Zudem fehlt die Begründung der normativen Aussagen 
selbst; sie hängen gleichsam in der Luft und haben sich bestenfalls prag-
matisch bewährt. Aus philosophischer Sicht kann man deshalb nicht da-
mit zufrieden sein, dass es im neuen Grundsatzprogramm der CDU (be-
schlossen Anfang Dezember 2007 in Hannover) heißt: »Das christliche 
Verständnis vom Menschen gibt uns die ethische Grundlage für verant-
wortliche Politik. … Auf diesem Menschenbild beruhen die Grundlagen 
der demokratischen Rechts- und Verfassungsstaaten.«5 Auf die Rolle von 
Menschenbildern in der Politik komme ich noch zurück.

Drittens: Menschenbilder gibt es immer im Plural; sie sind insofern 
Indiz für einen Partikularismus und unaufhebbaren Relativismus. Wer 
sich also auf Menschenbilder zurückzieht, diese als letzte Grundlage un-
seres Denkens und Handelns ansieht, gesteht implizit ein, dass eine Eini-
gung nicht erzielt werden kann. Zudem folgt aus der Vielzahl der Men-
schenbilder ein weiteres Problem: Wer ist eigentlich Träger oder Besitzer 
eines Menschenbildes? Ein Individuum, ein soziales Kollektiv, eine Ge-
sellschaft, eine religiöse Gemeinschaft? Wir stoßen hier auf dieselben 
Probleme wie bei der unklaren Redeweise von »Kultur«. Denn Indivi-
duen in komplexen Gesellschaften, erst recht in der globalisierten Welt, 
besitzen immer mehrere »Identitäten« und gehören unterschiedlichen 
Kollektiven an, die sich überlagern, durchdringen und kreuzen. Gibt es 
ein abendländisches Menschenbild mit einem deutschen Menschenbild 
als Teilmenge? Gibt es ein christliches und davon unterschieden noch ein 
katholisches Menschenbild? Haben Naturwissenschaftler, die einer Reli-
gionsgemeinschaft angehören, zwei Menschenbilder?

Etwas klarer ist die Rede vom »Menschenbild des Grundgesetzes«, 
die sogar in neueren Urteilen des Bundesverfassungsgerichts auftaucht.6 

5		  Freiheit und Sicherheit. Grundsätze für Deutschland. Das CDU-Grundsatz-
programm, o. O. o. J. (Hannover 2007), 4 u. 6.

6		  Etwa in der Ablehnung des Luftsicherheitsgesetzes durch das Urteil des Ers-
ten Senats vom 15.2.2006 (1 BvR 357/05), Abs. 134.

MENSCHENBILDER UND ETHIK

https://doi.org/10.5771/9783845298900-62 - am 15.01.2026, 21:19:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


67

Denn hier existiert zumindest eine eindeutige Bezugsbasis in Form eines 
fixierten Textbestandes. Dennoch fragt man sich: Handelt es sich um 
eine Prämisse oder eine Implikation aus dem deutschen Grundgesetz? 
Gibt es auch ein Menschenbild der verschiedenen Länderverfassungen, 
des Bürgerlichen Gesetzbuches oder gar der Straßenverkehrsordnung? 
Ich denke, dass die Rede vom »Menschenbild des Grundgesetzes« ein 
Überbleibsel aus den fünfziger Jahren ist, in denen der Menschenwür-
de-Artikel metaphysisch interpretiert wurde. Heute dominiert jedoch 
die Auffassung, die Menschenwürde nicht als Wesensmerkmal, sondern 
als Gestaltungsauftrag zu begreifen.7 Menschenwürde ist demnach nicht 
etwas, das alle Menschen als unverlierbare Eigenschaft haben (daraus 
würde folgen, dass man die Würde eines Menschen nicht verletzen könn-
te), sondern dass wir jeden Menschen würdig behandeln sollten, durch 
unbedingte Achtung seiner individuellen Persönlichkeit.

Auch die zeitweise verbreitete Ansicht, dass Weltbilder (und somit 
die in ihnen enthaltenen Menschenbilder) an eine Sprache oder Sprach-
familie geknüpft sind, ist inzwischen widerlegt worden. Weitreichende 
Schlussfolgerungen, wie sie etwa aus der Sapir-Whorf-These gezogen 
wurden, sind schon deshalb nicht überzeugend, weil die determinie-
rende Kraft der Sprache für unser Weltbild nach neueren Forschungen 
sehr stark in Frage gestellt werden muss und weil alle Sprachen (sogar 
nicht-verbale wie die Taubstummensprache) dieselbe Tiefengrammatik 
aufweisen.8 

Der vierte und letzte Einwand stützt sich auf das jüdische Gebot »Du 
sollst dir kein Bildnis machen!«. Das war auf Gott bezogen; interessan-
terweise richtete es sich in erster Linie gegen den Polytheismus, also die 
Vielzahl von Gottheiten in den altorientalischen Religionen – so wie 
Menschenbilder (wie eben ausgeführt) ebenfalls immer in irreduzibler 
Mehrzahl auftreten. Die beiden großen monotheistischen Religionen ha-
ben dieses Bilderverbot, unterschiedlich nach Konfession und Epoche, 
übernommen. Bei einigen unorthodoxen Marxisten gilt es für die Uto-
pie einer besseren Gesellschaft, die nicht ausgepinselt und dadurch von 
einer kleinen Gruppe im Vorhinein festgelegt werden dürfe. Schließlich 
wird bei Max Frisch (etwa in seinen großen Romanen Stiller und Mein 
Name sei Gantenbein) eindrücklich davor gewarnt, sich ein Bild von ei-
nem anderen Menschen, einem Individuum zu machen.9 

Menschenbilder sind Vereinfachungen. »Individuum est ineffabi-
le«, schrieb Goethe am 20.9.1780 an Lavater – ein Individuum kann 
in der Fülle seiner Eigenschaften und Möglichkeiten sowie auf Grund 

7		  Vgl. Wetz, Die Würde des Menschen ist antastbar (1998).
8		  Vgl. Pinker, Der Sprachinstinkt (1996).
9		  Bei der Verleihung des Friedenspreises des Deutschen Buchhandels an Max 

Frisch hat dies der Laudator überzeugend als Kerngedanken von dessen 

EINWÄNDE GEGEN MENSCHENBILDER

https://doi.org/10.5771/9783845298900-62 - am 15.01.2026, 21:19:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


68

von deren Veränderbarkeit niemals vollständig erfasst werden. Durch 
»Bilder« wird der andere festgelegt, so dass man nicht mehr offen ist 
für Abweichendes, Neues, Widerstreitendes. Sie können deshalb zu sich 
selbst erfüllenden Prophezeiungen werden: Wenn ich den anderen als 
verschlossen betrachte und mich ihm gegenüber selbst so verhalte, wer-
de ich wahrscheinlich die gemutmaßte Verschlossenheit erst erzeugen. 
Menschenbilder sind insofern identisch mit Vorurteilen oder ideologi-
schen Verblendungen.

Dieses Argument richtet sich, so muss man allerdings klarstellen, ge-
gen die moralischen und politischen Konsequenzen von Menschenbil-
dern, nicht gegen die ästhetischen. Es lässt sich wohl kaum bezweifeln, 
dass viele berühmte Künstler sich unter anderem von ihren Menschen-
bildern inspirieren ließen und daraus großartige Werke entstanden sind. 
Interessanterweise scheinen mir negative, pessimistische Menschenbil-
der produktiver zu sein (die positiven verführen zum Kitsch): Ich nenne 
nur Céline und dessen Roman Reise ans Ende der Nacht (1932), Gott-
fried Benn und viele seiner Gedichte (»Die Krone der Schöpfung, das 
Schwein, der Mensch«) sowie Bruce Nauman und seine Installationen.10 

Meine Kritikpunkte gelten ebenfalls für Bilder von Menschengruppen. 
Beispielsweise ist gerade in den letzten Jahren wieder viel von »Amerika-
bildern« die Rede, also totalisierenden Auffassungen von den USA, die 
man demoskopisch in verschiedenen Ländern in Europa oder anders-
wo feststellen kann. Die vier genannten Einwände treffen auch auf diese 
»Amerikabilder« zu (und ebenso auf »Deutschlandbilder«, »Frankreich-
bilder« etc.): Es sind prädiskursive, die Ebenen vermischende, im Plural 
auftretende und unzulässig vereinfachende Auffassungen eines komple-
xen Gebildes – letztlich nichts anderes als Stereotypen und Denkscha-
blonen. Politisches Handeln sollte sich prinzipiell von jeglichen Bildern 
dieser Art lösen. Nicht nur aus pragmatischen, sondern auch aus mora-
lischen Gründen: Mit solchen Pauschalurteilen werden wir der Indivi-
dualität der betroffenen Menschen und der internen Komplexität eines 
Kollektivs nicht gerecht.

Als wissenssoziologisches Thema bleiben selbstverständlich Men-
schenbilder interessant. Wenn wir danach fragen, wie Menschen sich 
gegenüber anderen verhalten, so sind wir gut beraten, auch ihre Men-
schenbilder als langfristig wirksame Faktoren in Betracht zu ziehen. Eine 
vergleichende Betrachtung kann zu einer Typologie von Menschenbildern 

Werk herausgearbeitet: Hentig, »Wahrheitsarbeit« und Friede (1976), 54–
62.

10		 Nauman, Interviews 1967–1988 (1996), 170: »Mein Werk kommt aus der 
Enttäuschung über die ›conditio humana‹. Es frustriert mich, daß Menschen 
sich weigern, andere Menschen zu verstehen, und daß sie so grausam zuei-
nander sein können.« (Äußerung von 1987)

MENSCHENBILDER UND ETHIK

https://doi.org/10.5771/9783845298900-62 - am 15.01.2026, 21:19:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


69

gelangen.11 So lassen sich ein mythisches, ein religiöses, ein metaphysi-
sches und ein wissenschaftliches Menschenbild unterscheiden, ein pessi-
mistisches und ein optimistisches, ein abendländisches und ein fernöstli-
ches und so weiter. Dabei ist jedoch zu bedenken, dass solche Typologien 
gedankliche Konstruktionen sind. Kaum einer hat ein solches Menschen-
bild je in Reinkultur vertreten. Zudem gibt es in jeder Kultur interne Ge-
gensätze. In der europäischen Philosophiegeschichte wurde etwa die Idee 
des animal rationale regelmäßig gekontert durch die Idee, dass für den 
Menschen Herz und Fühlen entscheidend seien: Pascal gegen Descartes, 
Rousseau gegen Voltaire, Herder gegen Kant, die Romantiker gegen 
Fichte und so weiter. Darüber hinaus gab es immer weitere Minderhei-
tenpositionen und Gegenentwürfe. Übrigens gilt dies auch für das indi-
sche und das chinesische Denken – nirgendwo monolithische Blöcke.

Ähnliche Einwände gegen Welt- und Menschenbilder finden sich so-
wohl bei Heidegger wie bei Adorno: Wer ein Bild von etwas hat, der ist 
»im Bilde«, der weiß Bescheid und muss sich gar nicht mehr mit dem 
Gegenstand auseinandersetzen, Erfahrungen machen oder sich besin-
nen.12 Entgegen manchen populärphilosophischen Ansichten behaupte 
ich sogar, dass kein bedeutender Philosoph (von Thales bis Rorty) ein 
Menschenbild gehabt hat – ein solches hätte ihr Denken bloß behindert. 
Philosophie ist eben nicht abhängig von Welt- und Menschenbildern, 
sondern eher das Bestreben, diese zu überwinden. Damit ist nicht be-
stritten, dass es manchem Denker nicht gelungen ist, alle seine Voraus-
setzungen zu reflektieren.

Warum haben aber die Rede von Menschenbildern sowie die Berufung 
auf solche in den letzten Jahren einen solchen Auftrieb bekommen? Das 
ist meines Erachtens bedingt durch den rasanten human-biologischen 
Fortschritt (etwa in der Hirnforschung) und die Möglichkeiten techni-
scher Veränderung am menschlichen Körper, zumal deren Protagonisten 
oft selbst ein neues Menschenbild fordern. Sollte es sich jedoch als zu-
treffend herausstellen, dass die Neurobiologie die Existenz eines freien 
menschlichen Willens widerlegen kann, so wäre es nicht nur argumen-
tativ verfehlt, sondern in einer wissenschaftlichen Zivilisation auch fak-
tisch hoffnungslos, wahrscheinlich sogar kontraproduktiv, dagegen im 
Namen eines anderen Menschenbildes zu protestieren. Vielmehr muss 
gegen empirisch-wissenschaftliche Behauptungen (wie etwa das Postu-
lieren einer vollständigen Determiniertheit menschlicher Handlungsent-
scheidungen) auf der wissenschaftlichen Ebene argumentiert werden, 
durch empirische Gegenbelege, durch methodologische und begriffliche 

11		 Vorbildlich bei Scheler, IX: Mensch und Geschichte (1926), 120–144.
12		 Heidegger, V: Die Zeit des Weltbildes (1938), 75–113, bes. 89ff.; Adorno, 

VI: Jargon der Eigentlichkeit (1964), 453; vgl. auch Adornos Essay Ohne 
Leitbild (X: 1, 291ff.), der 1967 einem seiner Bücher als Titel diente.

EINWÄNDE GEGEN MENSCHENBILDER

https://doi.org/10.5771/9783845298900-62 - am 15.01.2026, 21:19:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


70

Argumente, durch philosophische Reflexionen. Der Rückzug auf ein ver-
meintlich unangreifbares Menschenbild bringt überhaupt nichts, auch 
nicht die Unterstellung, die Wissenschaften würden selbst ein Menschen-
bild zugrunde legen. Es mag sein, dass wissenschaftliche Forschung ab-
hängig ist von Vorannahmen, Paradigmen, Begriffsschemata – dass aber 
ein Menschenbild zum Fundament der Wissenschaften gehören soll, ist 
eine Laienvermutung, die die (nun wirklich nicht unkritische) Wissen-
schaftstheorie seit Kuhn und Feyerabend nicht bestätigen kann.

Sollten alle Aussagen über den Menschen ersatzlos gestrichen wer-
den? Einige Philosophen, außer Adorno und Heidegger auch Habermas 
und Foucault, scheinen dieser Auffassung zuzuneigen. Für ein Wissen 
vom Menschen ist in ihren philosophischen Lehren kein Platz. Damit 
würde man aber das Kind mit dem Bade ausschütten. Außer Menschen-
bildern existieren nämlich noch zwei andere Formen des Wissens vom 
Menschen.

Zum einen gibt es das empirisch-wissenschaftliche Wissen. Dieses ist 
äußerst umfangreich, so umfangreich, dass es heutzutage keiner mehr 
überblicken kann. Es wird nach überprüfbaren Kriterien und in me-
thodisch kontrollierter Weise von unterschiedlichsten wissenschaftlichen 
Disziplinen produziert: von der Molekulargenetik und Hirnforschung 
über die Linguistik und Ethnologie bis zur Psychologie und Soziologie. 
Dieses humanwissenschaftliche Wissen ist also unübersichtlich und zer-
splittert, vielleicht sogar genauso widersprüchlich wie manches Men-
schenbild oder mehrere Menschenbilder im Vergleich. Deshalb kann es 
als Aufgabe der Philosophie betrachtet werden, das humanwissenschaft-
liche Wissen zusammenzuführen, kategorial zu durchdringen und zu re-
flektieren. Diesen Versuch hat vor allem die deutsche Philosophische An-
thropologie des 20. Jahrhunderts (Scheler, Plessner, Gehlen und andere) 
unternommen. In einem weiten Sinne gibt es aber eine philosophische 
Anthropologie bereits seit Aristoteles. Über deren Konzeption, Leitbe-
griffe und Methoden habe ich mich an anderer Stelle ausführlich geäu-
ßert.13 

In unserem Zusammenhang ist nur wichtig, dass die philosophische 
Anthropologie (wie die Humanwissenschaften) keine normativen Aussa-
gen macht. Worauf sollten sich diese auch beziehen? Betrachten wir die 
klassische Einteilung der drei Vermögen des Menschen in Denken (be-
ziehungsweise Erkennen), Fühlen und Wollen. Normen für das Denken 
liefern Logik, Argumentationstheorie und Erkenntnistheorie; ansonsten 
gilt »Die Gedanken sind frei«. Normen für unser Fühlen kann es nicht 
geben, denn Gefühle lassen sich nicht vorschreiben. Und für das Wollen 
(beziehungsweise deren Produkte, die Handlungen) ist die Ethik zustän-
dig. Wofür also eine normative Anthropologie? Als einzige Möglichkeit 

13		 Vgl. Thies, Einführung in die philosophische Anthropologie (³2013).

MENSCHENBILDER UND ETHIK

https://doi.org/10.5771/9783845298900-62 - am 15.01.2026, 21:19:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


71

bliebe noch die menschliche Leiblichkeit. Eine normative Anthropolo-
gie könnte Regeln entwerfen, wie der menschliche Körper beschaffen 
sein sollte – doch damit kommen wir entweder in den Bereich der oben 
bereits angesprochenen Utopien eines »neuen Menschen« oder auf den 
Weg des »enhancement«, also der technischen Verbesserung unseres Lei-
bes. Aber auch deren Chancen und Risiken müssen in der Ethik verhan-
delt werden, nicht in der Anthropologie.

Zur Relevanz der Anthropologie für die  
Praktische Philosophie

Um zu erörtern, welche Bedeutung anthropologische Aussagen und Mo-
delle für die Ethik haben könnten, unterscheide ich idealtypisch vier 
Schritte einer normativ-praktischen Argumentation: Zunächst muss man 
das moralische Grundprinzip begründen, sei dies das christliche Liebes-
gebot, der Kategorische Imperativ, das utilitaristische Nutzenprinzip, die 
Menschenwürde oder irgendein anderer fundamentaler Wert. In einem 
zweiten Schritt werden die Menschenrechte begründet. Diese stehen zwi-
schen Moralprinzip und Recht; sie sind zwar im deutschen Grundge-
setz, aber keineswegs überall in positives Recht überführt. Es folgt der 
dritte Schritt, die Begründung des Rechtssystems selbst. Schließlich geht 
es um politische Projekte zur Ausgestaltung und Weiterentwicklung ei-
nes konkreten Rechtssystems; entsprechende Ideen sind in Deutschland 
hauptsächlich in den Grundsatzprogrammen der politischen Parteien 
niedergelegt. Normative Argumentationen verlaufen selten so geradli-
nig und deduktiv; der vierstufige Aufbau dient nur dazu, verschiedene 
Ebenen und die jeweilige Rolle anthropologischer Aussagen besser er-
läutern zu können.14 

Die erste Frage lautet also: Beruht das moralische Grundprinzip auf 
anthropologischen Voraussetzungen oder gar einem Menschenbild? Die 
Antwort liegt auf der Hand: Deskriptive Aussagen über den Menschen 
(wie sie Humanwissenschaften und Anthropologie liefern) kann man 
nicht zur Begründung normativer Aussagen heranziehen; genau das wäre 
der klassische Fall eines Sein-Sollens-Fehlschlusses. Aber vielleicht ma-
chen wir es uns hier zu einfach: Könnte es nicht doch sein, dass unsere 
universalistische Moral auf rational nicht einholbaren Voraussetzungen 
beruht? Drei anthropologische Annahmen seien genannt, die in gewis-
ser Weise unserem Moralverständnis vorausliegen. Die erste Prämisse 
ist, dass wir Menschen prinzipiell frei sind. Kant hält es für notwendig, 
in der theoretischen Philosophie die Möglichkeit einer absoluten Wil-
lensfreiheit aufzuzeigen (in der dritten Antinomie im Dialektik-Kapitel 

14		 Vgl. ähnlich bei Rawls, Eine Theorie der Gerechtigkeit (1971), Kap. 31.

ZUR RELEVANZ DER ANTHROPOLOGIE FÜR DIE PRAKTISCHE PHILOSOPHIE

https://doi.org/10.5771/9783845298900-62 - am 15.01.2026, 21:19:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


72

der »Kritik der reinen Vernunft«), um so überhaupt erst das Tor für die 
praktische Philosophie aufzustoßen. Ist die Freiheitsprämisse nicht eine 
anthropologische Aussage? Heutzutage sind jedoch die meisten Philoso-
phen (und Rechtstheoretiker) der Ansicht, dass Kant zu hohe Anforde-
rungen stellt: Für die moralische und (straf)rechtliche Zurechenbarkeit 
reicht eine ›schwache‹ Freiheitsprämisse, nämlich die Möglichkeit, dass 
man anders hätte handeln können. Die zweite Prämisse ist, dass Men-
schen als Einzelne die Subjekte von Handlungen sind, dass nicht das Kol-
lektiv oder die Autorität zählt, sondern das (volljährige, gesunde) Indivi-
duum. Das ist keineswegs selbstverständlich: Es ist noch nicht lange her, 
da hielten die meisten Deutschen das Diktum »Du bist nichts, dein Volk 
ist alles« für zutreffend. Auch in vielen afrikanischen und asiatischen 
Gesellschaften galt (gilt?) ein anderes Persönlichkeitsideal, das den Ein-
zelnen primär als Glied einer Gemeinschaft sieht (die oft auch die ver-
storbenen Vorfahren einschließt).15 Drittens bezieht sich das Moralprin-
zip nach unserem modernen Verständnis auf alle Menschen, auch auf 
Frauen, Mittellose, Fremde, Behinderte, Atheisten und so weiter. In die-
sen drei Prämissen (Freiheit, Individualität, Inklusion aller) könnte man 
ein Minimal-Menschenbild erkennen. Die moralphilosophischen Ansät-
ze der Gegenwart, etwa die Diskurstheorie von Habermas, bemühen sich 
allerdings, diese Prämissen rational einzuholen, etwa als transzendentale 
Voraussetzungen, die sich aus dem Diskursprinzip ableiten lassen.16 Tat-
sächlich wäre es verheerend, wenn das moralische Grundprinzip durch 
konkrete anthropologische Aussagen bedingt sein sollte. Denn zum einen 
müssten diese anthropologischen Aussagen prinzipiell empirisch wider-
legbar sein, zum anderen wären diejenigen, die (aus welchen Gründen 
auch immer) andere anthropologische Aussagen für zutreffend halten, 
nicht an das Moralprinzip gebunden. Dann stünde es schlecht um die 
Begründung und Durchsetzung universalistischer moralischer Normen.

Auf der zweiten Ebene geht es um die Frage, ob die Menschenrechte 
einer anthropologischen Grundlegung bedürfen. Stellvertretend sei Ot-
fried Höffe genannt, der als Begründungsansatz das Motto »Ethik plus 
Anthropologie« vertritt. Ein Sein-Sollens-Fehlschluss liegt hier nicht vor; 
vielmehr verwenden Höffe (und viele andere Autoren) einen gemisch-
ten Syllogismus: Aus einem normativen Obersatz (Moralprinzip) und 
einem deskriptiven Untersatz (anthropologische Aussage) folgt als Kon-
klusion eine spezifizierte moralische Norm. Noch weiter geht Martha 
Nussbaum, deren Ansatz so verstanden werden kann, dass sie sämtliche 
Menschenrechte aus anthropologischen Grundbestimmungen, nämlich 

15		 Vgl. Ki-Zerbo, Afrikanische Persönlichkeit und die neue afrikanische Ge-
sellschaft (1980); Geertz, Dichte Beschreibung (1983), 293ff.

16		 Habermas, Moralbewußtsein und kommunikatives Handeln (1983), 96–
104; Habermas, Erläuterungen zur Diskursethik (1991), 132ff., 154f.

MENSCHENBILDER UND ETHIK

https://doi.org/10.5771/9783845298900-62 - am 15.01.2026, 21:19:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


73

elementaren Fähigkeiten (capabilities), ableiten möchte.17 Das klingt 
auf den ersten Blick einleuchtend. Betrachten wir einige Aussagen: (a) 
Der Mensch ist ein leibliches und daher verletzbares Lebewesen. Daraus 
folgt die Notwendigkeit negativer Abwehrrechte, etwa des unbedingten 
Rechts auf leibliche Integrität. Das scheint unproblematisch zu sein. Aber 
schon mit der zweiten Aussage ist es schwieriger: (b) Der Mensch ist ein 
Wesen, das sich nicht fremdbestimmen lassen möchte. Daraus folgt die 
Notwendigkeit von demokratischen Mitwirkungsrechten. Aber ist das 
wirklich so? Erstens könnte man die anthropologische Aussage bezwei-
feln: Viele Menschen haben nichts gegen Fremdbestimmung, sind viel-
leicht gar nicht zur Selbstbestimmung in einem anspruchsvollen Sinne 
fähig. Noch problematischer ist es aber mit einer dritten, wohl zutreffen-
den Aussage: (c) Der Mensch ist ein aggressives, gewalttätiges, potentiell 
grausames Wesen. Darf man daraus ableiten, dass der Mensch diese An-
lage ›ausleben‹ können sollte? Wir brauchen offensichtlich ein voranth-
ropologisches Kriterium, um die guten von den schlechten menschlichen 
Eigenschaften zu unterscheiden. Insbesondere der Ansatz von Martha 
Nussbaum leidet durchgängig an der Vernachlässigung solcher negativer 
Eigenschaften; sie tauchen in ihrer Liste menschlicher Grundfähigkeiten 
nicht auf. Damit wird aber nicht bestritten, dass anthropologische Aus-
sagen, so wie im gemischten Syllogismus vorgesehen, zum Moralprinzip 
hinzutreten müssen; jene stehen zu diesem in gewisser Weise im selben 
Verhältnis wie raumzeitliche Rahmenbedingungen zu einer naturwissen-
schaftlichen Gesetzesaussage. Der Unterschied ist eben nur, dass nicht 
alle menschlichen Eigenschaften verwirklicht werden sollten.

Auf der dritten Ebene geht es um die Begründung des Rechtssys-
tems. (Wohlgemerkt: die philosophische Begründung, nicht die fakti-
sche Grundlegung oder die rechtspositivistische Implementierung.) Wa-
rum gibt es überhaupt ein Rechtssystem? Insbesondere die Anarchisten 
sind der Ansicht, dass moralische Normen ausreichen und wir (unter 
günstigen Umständen) auf Institutionen wie Staat und Politik verzichten 
könnten. Zur Widerlegung dieser ehrenwerten Position muss man anth-
ropologische Argumente heranziehen, die darauf hinauslaufen, dass die 
Moral der Ergänzung durch das positive Recht bedarf.18 Dafür sprechen 
drei Gründe, die sozialkognitive, die motivatorische und die organisa-
torische Überforderung des moralischen Subjekts. Denn in Konfliktsitu-
ationen und neuen Problemkonstellationen fällt es oft sehr schwer, die 

17		 Vgl. Höffe, Politische Gerechtigkeit (1989), 381; Höffe, Gibt es ein inter-
kulturelles Strafrecht? (1999), 52f.; Nussbaum, Gerechtigkeit oder Das gute 
Leben (1999), 49ff. u. ö.

18		 Habermas, Faktizität und Geltung (1992), 143–151. Die Widerlegung des 
Anarchismus leistet auch das Hobbes’sche Gedankenexperiment vom Na-
turzustand.

ZUR RELEVANZ DER ANTHROPOLOGIE FÜR DIE PRAKTISCHE PHILOSOPHIE

https://doi.org/10.5771/9783845298900-62 - am 15.01.2026, 21:19:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


74

richtige Norm zu finden und sie angemessen anzuwenden. Ferner wird 
von jedem Einzelnen die Willensstärke verlangt, moralischen Geboten 
im Ernstfall gegenüber eigenen Neigungen den Vorzug zu geben und im 
Extremfall sogar als einziger unter allen Beteiligten zu folgen. Schließ-
lich ergibt sich insbesondere in modernen Gesellschaften bei positiven 
Pflichten das Problem, wie diese in die Tat umgesetzt werden sollen. 
Eine nachhaltige Hilfe für die Armen in der eigenen Nachbarschaft, erst 
recht für die in entfernten Weltreligionen ist ohne größeren organisato-
rischen Aufwand überhaupt nicht zu bewerkstelligen. Diese von Haber-
mas übernommenen Erläuterungen folgen einem Argument von Arnold 
Gehlen: Der Mensch ist ein unvollkommenes Wesen; deshalb bedarf er 
der Entlastung, in normativ-praktischer Hinsicht durch Institutionen. 
(In anderer Hinsicht dient vor allem die Technik der Entlastung des 
Menschen.) Für diesen Gedankengang brauchen wir gar nicht die star-
ke Version der Mängelwesen-These, die Gehlen bevorzugt und zu poli-
tisch fatalen Konsequenzen führen könnte. Es reicht die wohlbegründe-
te Aussage, dass wir Menschen unvollkommene Wesen sind, die durch 
die Komplexität und Abstraktheit der gesellschaftlichen Ordnung über-
fordert sind.19 

Schließlich, auf der vierten Ebene, geht es um die unterschiedlichen po-
litischen Gestaltungsideen für eine Gesellschaft. Auf dieser Ebene spielen 
nicht nur anthropologische Modelle, sondern auch Menschenbilder eine 
Rolle; wir verlassen hier aber auch den Bereich der Wissenschaft und be-
geben uns in den nicht-konsensfähigen Bereich der Politik. Grob lassen 
sich den drei wichtigsten politischen Strömungen europäischer Politik im 
19. und 20. Jahrhundert die folgenden Menschenbilder zuordnen:20  Der 
klassische Liberalismus favorisiert das Menschenbild des homo oecono-
micus, zugespitzt: die Idee von ungebundenen Individuen, die in forma-
ler Hinsicht alle gleich sind und ihre Interessen zweckrational verfolgen. 
Davon grenzt sich auf der einen Seite der klassische Konservatismus ab: 
Menschen sind ungleich (Mann/Frau, im aristokratischen Konservatis-
mus auch noch Adel/Bürgertum), durch Erziehung, aber auch schon von 
Geburt (Begabungsunterschiede). Die Menschen sind keine Einzelgän-
ger, sondern soziale Wesen, die auf eine Gemeinschaft (grundlegend die 
Familie) angewiesen sind, die deshalb auch schützenswert ist. In seinen 
Handlungen ist der Mensch weniger rational, als der Liberalismus meint; 
Tradition, Sitte und Religion spielen eine nicht vernachlässigenswerte 
Rolle. Auf der anderen Seite des politischen Spektrums steht der Sozia-
lismus, später die sozialdemokratische Bewegung. Auch aus deren Sicht 
ist das individualistische Menschenbild falsch; Menschen sind soziale 
Wesen und sollten es auch sein. Aber im Gegensatz zum Konservatismus 

19		 Vgl. Thies, Arnold Gehlen zur Einführung (³2017).
20		 In Anlehnung an Bobbio, Rechts und Links (1994).

MENSCHENBILDER UND ETHIK

https://doi.org/10.5771/9783845298900-62 - am 15.01.2026, 21:19:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


75

und in Übereinstimmung mit dem Liberalismus hält der Sozialismus die 
Menschen für gleich (was auch immer dies heißen mag). Handlungs-
theoretisch setzen Sozialisten voraus, dass wir nicht nur zweckrational, 
sondern auch wertrational (also moralisch) handeln. In der heutigen po-
litischen Landschaft sind allerdings die drei idealtypisch skizzierten Po-
sitionen nicht mehr deutlich auszumachen.

Zusammenfassend ergibt sich aus meiner Sicht das Folgende: Anthro-
pologische Aussagen und Modelle spielen in der Ethik auf verschiedenen 
Ebenen eine Rolle; universale Prinzipien und Normen können sie aber 
nicht begründen. Ganz zu verabschieden haben wir uns darüber hinaus 
von essentialistischen Menschenbildern (im Sinne von Urbildern). Die 
Philosophie kann dabei helfen, diese zu überwinden und in eine empi-
risch informierte wie begrifflich reflektierte philosophische Anthropolo-
gie zu transformieren. Ohne allzu große Übertreibung wäre ein solcher 
Schritt vergleichbar dem vom Mythos zum Logos, den unser Wissen von 
der Natur schon längst gegangen ist.

ZUR RELEVANZ DER ANTHROPOLOGIE FÜR DIE PRAKTISCHE PHILOSOPHIE

https://doi.org/10.5771/9783845298900-62 - am 15.01.2026, 21:19:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

