
schließlich auf das Begehren, vor dem Gesetz zu reden, statt die Bedingungen zu 
analysieren, unter denen ein solches ausnutz bares Begehren erzeugt wird. Und au­
ßerdem: paßt der Begriff »Menschenrechtsverletzung« überhaupt noch, wenn der 
Mensch, die Verletzung und der Verletzer ihre Eindeutigkeit verloren haben? 
Wenn komplexe Beziehungen mit wechselnden Machtverhältnissen sich in der binä­
ren Strukturierung des Erfahrungsgehaltes der Menschenrechte nicht mehr erfassen 
lassen, tritt eine paradoxe Situation ein. Man kann dann - vor allem in westlichen 
Ländern - durchaus von der Einhaltung der Menschenrechte sprechen, und zwar 
selbst dort, wo Unrecht geschieht. Anders ausgedrückt: die Beachtung der Men­
schenrechte ist keine Garantie dafür, daß keine Gewalt im Recht stattfindet. Andere 
Formen der Gewaltausübung unterlaufen den Maßstab der Menschenrechte einfach. 
Wenn aber die Einhaltung der Menschenrechte zum Kriterium für die Zulassung in 
internationalen Zusammenschlüssen, letztlich zum Garanten für einen bestimmten 
wirtSchaftlichen Standard der Länder wird, sind sie eine unmittelbar politische An­
gelegenheit von Staaten. Ihre Anerkennung verbürgt dann keine rhetorische Praxis. 
Sie sind ein wirtschaftlicher Faktor im Kalkül staatlicher Außenpolitik und auch eine 
bequeme Legitimationsfigur für internationales Handeln. Darin deutet sich die 
Transformation der Menschenrechte an: aus der Berufung auf Humanität ist ein 
Dispositiv geworden, um weltpolitische Vorgänge in Form von rechtlichen Akten zu 
fassen. In rechtlichen, menschenrechtlichen Begriffen zumal, wird eine Interessen­
politik westlicher Länder schließlich konsensfähig. 
Mit einer Reformulierung der Menschenrechte gemäß ihrer Idee läßt diese Entwick­
lung sich nicht zurückdrängen. Das Sprechen im Namen der Menschenrechte ist 
unwiderruflich ein rechtliches des Staates geworden; der Diskurs der Menschen­
rechte ist kodifiziert und als solcher Gegenstand von Analyse und Kommentar wie 
andere Gesetzeswerke auch. 

Hauke Brunkhorst 
Sind Menschenrechte Aporien? 
Kritische Bemerkungen zu einer These 
Hannah Arendts 

I 

An der Schwelle der modernen Verfassungsrevolutionen im r8.Jahrhundert schien 
es, so schreibt Hannah Arendt in The Origins 0/ Totalitarism, »fast selbstverständ­
lich, daß diese beiden Dinge: Volkssouveränität und Menschenrechte, einander 
bedingen und sich gegenseitig garantieren .« I 
Eine wechselseitige Garantie von Volkssouveränität und Menschenrechten ist aber­
so lautet Arendts zentrale These - unmöglich . Entweder der demokratische Wille des 
Volkes ist der »sterbliche Gott« des Thomas Hobbes, der niemandem Rechenschaft 
schuldet und an keine universelle Rationalität gebunden ist, oder es herrscht das 

1 H. Arendt, Elemente und Ursprunge totalitarer Herrschaft, Mimchen 1986, S. 454. Exemplarisch ist hier­
wie Ingeborg Maus, Zur Aufklarung der Demokratietheorie, Frankfurt 1992, gezeigt hat - die Position von 
Kams Rechlsphilosoph,e. 

335 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1996-3-335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:11:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1996-3-335


Gesetz, das seine Legitimität allein der höheren Wahrheit der Menschenrechte ver­
dankt? Die Menschenrechte lassen sich durch keinen Volkswillen darstellen. Sie 
stehen im demokratischen Diskurs nicht zur Debatte. Umgekehrt aber ist der Wille 
des demokratischen Souveräns einer Universalisierung im Lichte der Menschen­
rechte weder fähig noch bedürftig. Der souveräne Wille beugt sich keinem Gesetz, ist 
er doch die nicht mehr zur Debatte stehende Quelle aller gesetzlichen Legitimität. 
Entweder die Herrschaft des Gesetzes verletzt und beleidigt die schrankenlose Frei­
heit des Willens, der sich selbst bestimmen will, oder die freie Willkür kommt 
unverkürzt zum Zuge und bricht das Recht.! 
In jeweils letzter Instanz stehen weder die Menschenrechte, die sich auf die stumme 
Wahrheit der Natur stützen, noch der Wille des Volkes, der dem einsamen Entschluß 
eines jeden entspringt, zur Diskussion. Wenn wir diese Prämisse, die Arendt mit earl 
Schmitt teilt, in Frage stellen, löst sich die Aporie der Menschenrechte und es eröff­
net sich die Perspektive einer Kritik sowohl des klassischen Liberalismus mit seiner 
These vom Vorrang der Rechte wie des klassischen Republikanismus, der vom Vor­
rang des kollektiven Willens ausgeht. 
In Arendts Aporie der Menschenrechte spiegelt sich noch einmal der Streit der deut­
schen Staatsrechtslehre um die Verfassung von Weimar. Souverän, so die These Hans 
Kelsens, ist allein das willenlose Gesetz, die anonyme Rechtsordnung. 4 Souverän, so 
earl Schmitts Antithese, ist allein der nicht rationalisierbare Wille des Volkes bzw. 
seines Führers. Voluntas oder ratio, - tertium non datur. 5 

Die Menschenrechte sind abstrakt und negativ, bloße Abwehrrechte gegen den Staat, 
die demokratische Freiheit aber ist konkret und positiv, eins mit der sittlichen Sub­
stanz des Staates. Beides läßt sich nicht umstandslos unter einen Hut bringen, nur 
selten sind die historischen Bedingungen einer glücklichen Liaison von Menschen­
rechten und Demokratie erfüllt. Noch heute argumentiert der Hegelianer und earl 
Schmitt-Schüler Ernst Wolfgang Böckenförde ganz ähnlich und schlägt deshalb eine 
rigorose Entkoppelung der Menschenrechtspolitik von der Frage der Demokratie 
vor.6 

Im Konflikt zwischen voluntas und ratio zieht die schwache Rechtsvernunft regel­
mäßig den kürzeren. Diese rechtsrealistische These teilt Hannah Arendt mit earl 
Schmitt ebenso wie mit Karl Marx.? Jeder Versuch, die zunächst nur moralischen 
Rechte des Menschen durch den souveränen Willen des Volkes zu verwirklichen, 
muß deshalb dazu führen, die Rechte des Individuums auf dem Altar des völkischen 

2 H. Arendt (Fn. I), S. 371, wo Arendt die eigentliche ApoTle beschreibt: »Die gleichen Grundrechte wurden 
(in der Franzcisischen RevolutlOn - H. B.) einmal als das unvedußerliche Eigentum alles dessen, was 
Menschenantlitz tragt, erklart, um im selben Atemzug als die spezifisch nationalen Rechte eInes souvera­
nen Volkes, das diese Rechte seinem nationalen Befreiungskampf und seiner nationalen Geschichte 
verdankt, hingestellt zu werden. Die gleiche Nation stellte sich einerseits unter die Herrschaft des Geset­
zes, dessen Quelle und Autorit.t angeblIch nur In den Menschenrechten zu suchen waren, und prokla­
mierte doch gleichzeitig seine absolute Souveramtat, demzufolge sie keInen allgemeinen, sondern nur 
nationalen Gesetzen unterworfen war und nichts Hoheres anerkannte als den souveränen Volkswillen, also 
SIch selbst.« Dadurch gelang es am Ende der Nation, .sich an dIe Stelle des Gesetzes« (Arendt (Fn. I), 
S. 370) zu setzen (v gl. ebd., S. 434, 454 1.). 
Die narzißtische Krankung (»Beleidigung«) der uneinholbar individuellen Selbstbestimmung durch das 
alle gleich behandelnde Gesetz ist einer der Ausgangspunkte für die Theorie der entzweiten Sittlichkeit 
(» Tragcidie im Sittlichen«) beIm jungen Hege!. Die Anerkennungslehre folgt dieser Spur, dIe SIch dann 
beim reifen Hegel in der Philosophie des Rechts verliert. Eine ähnliche Apo rie der Rechte wie H. Arendt 
oder der junge Hegel konstruiert auch: J. Derrida, Gesetzeskraft, Frankfurt 1992. 

4 H. Kelsen, Allgemeine Staatslehre, Berlin 1960, S. 341. Kelsen schreibt sogar mit Bezug auf die nur »vol­
kerrechtsunmittelbare. Souveranttat: »Nur die Völkerrechtsordnung, keine staatlIche Rechtsordnung ist 
souveran«. (S. 338). 

5 C. Schmitt, Verfassungslehre, Berlin 1928, S. 139 f., vgl. a. S. 22 ff., 831., 1071., 147, 258 f. 
6 Vgl. E.-W. Bcickenforde, »Das Unwahrscheinliche wollen. Demokratie, notwendige Forderung der Men­

schenrechte ?«, in : F AZ vom 2. Mal 1996, S. N 6. 
7 K. Marx, "Zur Judenfrage«, in: Marx/Engels, Werke Bd. 1, S. 347 H. 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1996-3-335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:11:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1996-3-335


Verlangens zu opfern. Nur so - das ist Arendts Punkt - läßt sich die Aporie im 
Rahmen egalitärer Demokratie lösen. Die Konsequenz dieser Lösung ist fürchter­
lich: Terror und am Ende totalitäre Herrschaft. 
Das liegt nicht nur am Widerstreben des zur Souveränität befreiten Volkes, sich 
selbst durch menschenrechtstaugliche Gesetze zu binden. Das totalitäre Ende liegt 
schon im ursprünglichen Begriff des Menschen, dem das Aufklärungszeitalter uni­
verselle Rechte zugeschrieben hatte, beschlossen. Denn dieser Begriff ist »weltlos«, 
atomistisch und unpolitisch .8 Er ist - wie Billy Budd - zu gut für diese Welt. Dringt 
er von außen in die Pluralität einer konkreten politischen Tugendordnung ein, muß 
er sie und sich selbst zerstören: »Das Absolute, das ( ... ) in dem Begriff der Men­
schenrechte zum Ausdruck kommt, muß ein Unheil werden, wenn es sich innerhalb 
des politischen Raums Geltung verschaffen will.«9 

Die 1789 verkündeten abstrakten Rechte eines »aus allen Bindungen herausgelösten, 
völlig isolierten Wesens« konnten zu Bindung, Welt und Pluralität nur zurückfinden, 
indem man kurzerhand »den >Menschen überhaupt< mit dem Glied eines Volkes 
identifizierte«.'o In der Französischen Revolution »vermengte sich«, schreibt 

Arendt, »die ganze Frage der Menschenrechte von vornherein mit der Frage natio­
naler Emanzipation und des Selbstbestimmungsrechts der Völker. Nur die emanzi­
pierte Souveränität des Volkswillens, und zwar des Willens des eigenen Volkes, 
schien imstande, die Menschenrechte zu verwirklichen . Insofern die Französische 
Revolution die Menschheit als Familie von Nationen begriff, richtete sich der Begriff 
des Menschen, der den Menschenrechten zugrunde lag, nach dem Volk und nicht 
nach dem Individuum.«" So gesehen gehören die Menschenrechte selbst zum Ur­
sprung des Totalitarismus. Das ist nicht sonderlich überraschend, wenn man in 
Rechnung stellt, daß für Arendt der eigentliche Ursprung des Totalitarismus im 
neuzeitlichen Niedergang des Politischen als der res publica besteht. »Politikverges­
senheit« könnte man Hannah Arendts These zum neuzeitlichen Weltbild nennen. Es 
ist ihre Version der Heideggerschen »Seins-Vergessenheit«. Arendts Wort für Politik­
vergessenheit ist » Weltlosigkeit«. 
»Weltlosigkeit« ist das Merkmal, das der Mensch der Menschenrechte mit dem Men­
schenmaterial totalitärer Herrschaft teilt. Die Erfindung eines weltlosen »Menschen 
überhaupt« setze, so Arendts erste These, den »Verlust der öffentlich gesicherten 
Gemeinschaft überhaupt«, den Verlust »der Fähigkeit zum Politischen« voraus. '2 

Aber erst in der Verbindung mit dem Demokratieprinzip - so die zweite These -
werde der latent totalitäre Charakter der Menschenrechte manifest. 
Hannah Arendt kann sich die moderne, egalitäre Massendemokratie nur als homo­
genen Nationalstaat vorstellen. Wie Carl Schmitt setzt sie die Massendemokracie mit 
dem homogenen Volkskörper in eins. Das demokratische Staatsvolk moderner Ge­
sellschaften ist in seiner großen Mehrzahl zu keiner überlegten Entscheidung und 
vernünftigen Diskussion im Stande. Vernünftig miteinander reden können immer 
nur die wenigen, die gebildet und mutig genug sind, sich für die allgemeinen Ange­
legenheiten einzusetzen und das persönliche Interesse hintanzustellen . Aber die 
Massen moderner Gesellschaften sind zutiefst konsumistisch und vor allem um ihr 
leibliches Wohl und ihren persönlichen Vorteil besorgt. Sie können nur, ohne zu 
überlegen, mit »ja« oder »nein« auf vorformulierte Fragen antworten und sind ge-

8 H . Arendt (Fn. I), S. 4 54, 461 H.; vgl. a. H. Arendt, Über die Revolution, Munchen 1986, S. 36 H., 55 f., 
237 f. 

9 H . Arendt, Über dIe Revolution (Fn. 8), S. 10 7 . 

10 H . Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft (Fn. I), S. 45 5. 

11 H . Areodt (FO. I), S. 455. 
12 Ebd ., S. 463 . 

337 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1996-3-335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:11:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1996-3-335


33 8 schickten Verführern des Volkes bedingungslos ausgeliefert. Moderne Gesellschaften 
sind vor allem durch präpolitische Bedürfnisse »des Bauches« bestimmt. Herrschaft 
degeneriert in der Massengesellschaft zwangsläufig zur - so Arendt - »Herrschaft 
des Niemand« . ') 

II 

Ich glaube, daß beide Thesen der Kritik nicht standhalten, weder die von der not­
wendigen» Weltlosigkeit« der Menschenrechte noch die von der tragischen Konsti­
tution des modernen Nationalstaats. Schon historisch - und das ist mein erster 
Kritikpunkt - ist die Unterstellung, die Französische Revolution habe die Frage der 
Menschenrechte mit dem ethnisch verstandenen Selbstbestimmungsrecht der Völker 
vermengt, unzutreffend . Wie kürzlich noch einmal Rogers Brubaker in einer brillan­
ten Untersuchung, die der Geschichte des Staatsbürgerrechts in Deutschland und 
Frankreich nachgeht, gezeigt hat, spielte das vorstaatliche »Selbstbestimmungsrecht 
der Völker« und die Herder entlehnte Vorstellung einer vor allem Recht existieren­
den »Familie der Nationen« weder in der Französischen Revolution noch im 
Selbstverständnis der späteren Republik eine nennenswerte Rolle. '4 Erst nach dem 
Weltkrieg von 19I4-1918 ist auf Betreiben des amerikanischen Präsidenten Wilson 
das Selbstbestimmungsrecht der Völker, mit katastrophalen Folgen, in Europa zum 
Zuge gekommen, - und zwar vor allem in Mittel- und Osteuropa, nicht jedoch in 
Frankreich und im europäischen Westen.'! Anders als im ehemaligen Jugoslawien 
spielten ethnische Probleme auch im spanischen Bürgerkrieg in den 30er Jahren 
keine nennenswerte Rolle. Das Selbstverständnis der Französischen Republik war 
wie das der Revolution von 1789 assimilatorisch und juristisch bis hin zum Imperia­
lismus, aber niemals ethnisch. Es ging der französischen Menschenrechtspolitik 
niemals um eine organische Familie von Völkern mit verschiedenen , geschichtlich 
geprägten Verfassungen, sondern eher um die geschichtsblinde Forderung, alle Men­
schen zu Franzosen zu machen und ihnen eine republikanische Verfassung französi­
schen Typs aufzuprägen. Die These, die Nation habe den Staat erobert und das Recht 
zerstört, paßt auf Hitler und - setzt man »Partei« an die Stelle von »Nation« - auf 
Lenin und Stalin, nicht aber zur Französischen Revolution und zum Französischen 
Republikanismus. ,6 

Hannah Arendt mißachtet in ihren Büchern über den Totalitarismus und über die 
Revolution durchgängig diesen fundamentalen Unterschied zwischen dem französi­
schen und dem deutschen, zwischen dem juristischen und dem ethnischen Begriff 
des Volkes, zwischen der als Rechtsgenossenschaft konstitutierten Staats-Nation 
und der vorpolitischen und vorrechtlichen Kulturnation. Ihre These, im europäi­
schen Nationalstaat liege der Ursprung des Totalitarismus verborgen, trifft deshalb 
nur auf den ethnisch definierten Nationalstaat zu. Nur dieser Staat tendiert dazu, die 
Nation an die Stelle des Rechtsstaats zu setzen und die moralischen Rechte des 
Individuums zu vernichten. Im juristisch konstituierten Nationalstaat des französi-

13 Das ist in den 20er Jahren die durchgangige Meinung unter den gebildeten Verachtern der Demokratie, sIe 
findet sich ebenso bei Robert Michels, Schumpeter oder Max Weber, der z . B. In Wirtschaft und Gesell­
schaft schreibt: »Demokratislerung und Demagogie gehoren zusammen. « (5.861). 

14 R. Brubaker, Staats-Bürger, Hamburg 1994, vgl. a. meine Rezension : "Volkstaat oder Staatsvolk?« in: Die 
Zeit 43h994, 5.76. 

15 Hannah Arendt geht statt dessen von der These aus, infolge des VersailJer Vertrages sei es zu einer 
Verwestllchung des Ostens gekommen. Doch das Gegenteil scheint richtig zu sein. Nach Vers ai lies ist das 
ethnIsche Verstandms von Staatsburgerschaft ost/ich des Rheins erSt voll zum Zuge gekommen. Vgl. 
H. Arendt (Fn. I), 5.429 f. 

16 Zur These vgl. H.Arendt (Fn. I), s. 370f., 434, 446. 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1996-3-335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:11:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1996-3-335


schen Typs hingegen werden die moralischen Menschenrechte nicht vernichtet, 
sondern von der Moral getrennt und Zug um Zug in positives Recht verwandelt. 
Deshalb ist diese Form des Nationalstaats - anders als Arendt glaubt'7 - mit einer 
republikanischen Verfassung nicht nur vereinbar, sie setzt sie voraus. 
Die Positivierung der Menschenrechte zu einklagbarem Recht ist der entscheidende 
evolutionäre Fortschritt, der mit den Verfassungsrevolutionen des 18.Jahrhunderts 
begonnen hat. Dadurch wird zunächst die von Arendt befürchtete, gesinnungsethi­
sche Moralisierung des öffentlichen Raums verhindert. Sodann wird eine unbe­
grenzte, und insofern souveräne, demokratische Ausgestaltung der Freiheitsrechte 
des Einzelnen ermöglicht. Das hat in den westlichen Demokratien zu einer ebenso 
einleuchtenden wie historisch vergleichsweise erfolgreichen, wechselseitigen Stabili­
sierung von Menschenrechten und Volkssouveränität geführt. Die Positivierung ist 
entscheidend, aber das übersieht Arendt. Positives Recht kann nämlich nicht mehr 
aus der Moral oder der Vernunftnatur des Menschen abgeleitet werden und ist des­
halb auf die freie Übereinstimmung aller Betroffenen als der einzigen noch verblie­
benen Legitimationsquelle allen Rechts angewiesen. Schließlich bleibt auch das 
positivierte und damit zunächst territorial eingeschränkte Menschenrecht von der 
evolutionären Eigendynamik des Rechtssystems nicht unberührt. Diese Eigendyna­
mik ausdifferenziertem Rechts tendiert von vornherein zu einer Weltrechtsordnung. 
Die Globalisierung des Rechts sprengt am Ende die nationalstaatlichen Grenzen und 
erzwingt Zug um Zug die völkerrechtliche Positivierung der Menschenrechte - auch 
wenn die internationalen Organisationen, die ihre entmoralisierte Durchsetzung si­
chern sollen, zunächst schwach bleiben.,B Das führt mich zu einer zweiten kritischen 
Bemerkung. 
Hannah Arendt hat diesen Entwicklungsfortschritt, der ja durchaus ein »Fortschritt 
im Bewußtsein der Freiheit« ist, nicht wahrgenommen. Sie hat in den, nach Darwins 
Entdeckungen möglich gewordenen, Evolutionstheorien des 19. und 2o.Jahrhun­
derts nur das Symptom eines Verfalls des Menschen, seine Rückbildung zu einer 
bloßen »Tiergattung« gesehen.'9 Für sie war die Evolutionstheorie nur eine Variante 
totalitärer Geschichtsphilosophie. »Darwins Einführung des Begriffs der Entwick­
lung in die Natur, seine biologischen Konstruktionen, die alle darauf hinauslaufen, 
daß die Bewegung der Natur, nämlich ihre Entwicklung, nicht kreisförmig, sondern 
gradlinig verläuft in einer eindeutig angebbaren, fortschreitenden Richtung, besagt 
schließlich nichts anderes, als daß der moderne Geschichtsbegriff sich auch der Na­
turwissenschaften bemächtigt hat und daß der Bereich der Natur von dem Bereich 
des Geschichtlichen überwältigt wurde. «zo Das Denken in revolutionären Stufen 
mußte ihr deshalb wie das »missing link« zwischen Französischer Revolution und 
Totalitarismus erscheinen. 
Aber es gibt in der wesdichen Welt auch eine republikanische Variante des Darwi­
nismus. Wie nicht nur das Werk John Deweys zeigt, besteht in der Verbindung von 
Republikanismus und Evolution, von Demokratie und ziellosem Wachstum eine 

17 H . Arendt bestreitet wiederholt die Moghchkeit emes republikanisch en N ationalstaats. Vgl. z. B. Uber 
die Revol ution (Fn. 8), S. 66, 215, 222, 3,8 H. 

, 8 Vgl. H. Brunkhorst, "Paradigmen wechsel im Volkerrecht? Lehren aus Bosnten«, in: M. Lutz-Bachmann 
(Hg.), 200 Jahre "EWIger Frieden«?, Frankfurt 1996. 

19 H. Arendt, Vita actI va, S. 105, 215: "Es gibt ( ... ) Gefahrensignale dafur, daß der Mensch sich anschicken 
konnte, sich in die TI ergattung zu verwandeln, von der er seit DarwIn abzustammen meint.« 

20 VgJ. z. B. Elemente und Ursprunge (Fn. I), S. 709. Daß dem Dicht so Ist, zeigt D. Dennett, Darwins 
Dangerous Ide •. Evolution and the Meanings of Life, London '993; vgl. a. D. Dennett, »Es geht auch 
ohne Gott und GeISt«, in: DIE ZEIT 8, 16. Febr. '996, S. 30-3 I; zur Wichtigen Unterscheidung von 
Evolution und Gesch,chte vgl. a. J. Habermas, Zur RekonstruktI on des Historischen MaterialISmus, 
Frankfurt '976, S. 2ooff. und N. Luhmann, SOZIOlogISche Aufklarung, Bd. 2, Opladen 1975, S. I50H. , 

'93 H. 

339 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1996-3-335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:11:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1996-3-335


34° antitotalitäre Alternative zu der von Arendt zutreffend beobachteten und eindrucks­
voll beschriebenen »Bewegungssüchtigkeit totalitärer Bewegungen«.'1 John Dewey 
könnte an dieser Stelle fragen: Was ist eigentlich falsch an unbegrenztem Fortschritt 
und an der Auflösung starrer Strukturen in fließende und unvorsehbare Bewegung? 
Was ist falsch an der Utopie einer unvorstellbar besseren Zukunft, wenn diese Utopie 
nicht mit Totalitarismus, sondern mit einem egalitären, demokratischen Verfassungs­
staat verbunden ist? 
Hannah Arendt hat stets großen Wert auf die Ideen eines neuen Anfangs und einer 
neuen Gründung der republikanischen Ordnung gelegt. Politik war für sie immer 
zuallererst ein gemeinsames kooperatives Projekt, in dem Herkunft, ererbtes Privileg 
und Tradition nicht zählen. Aber sie hat es entschieden abgelehnt, den neuen Anfang 
eines Lebens oder eines politischen Projekts Begriffen von Evolution und Fortschritt 
unterzuordnen. Die neue politische Ordnung stellt einen radikalen Bruch mit der 
Vergangenheit dar, ist ein vollkommen diskontinuierliches Ereignis, niemals Teil ei­
nes geordneten Entwicklungsganges, dessen relative Vernunft nachträglich rekon­
struiert und eingesehen werden könnte. Deweys Ideen einer Evolution ohne Telos 
und einer Utopie unbegrenzten Wachstums waren für sie ebenso totalitär wie dieje­
nigen aus Stalins »Diamat«. Aber das ist falsch. Es gibt innerhalb der Moderne eine 
ganze Reihe utopischer Projekte, die sich sehr voneinander unterscheiden. Einige 
funktionieren, andere nicht. Einige sind totalitär, andere demokratisch und liberal. 
Die Moderne scheint dazu verdammt, sie alle ausprobieren zu müssen. Experimen­
talismus ist ihr Schicksal, aber auch ihre große Chance. Wenn wir Glück haben, 
gelingt es uns, die besten Projekte festzuhalten, sie zu verbessern und durch bessere 
zu ersetzen. 
Vom evolutionistischen Standpunkt aus betrachtet, ist nichts besonders Gefährliches 
oder Falsches an der Vorstellung, das moderne Entwicklungsstadium autonomer 
Subjektivität und republikanischer Menschenrechtspolitik könne eines Tages einem 
höheren Niveau sozialer Integration weichen, auf dem wir mit den Problemen, mit 
denen wir uns heute herumschlagen, besser fertig werden. Warum sollten wir nicht 
eines Tages zu sehr viel egalitäreren Gesellschaften als wir sie uns heute vorstellen 
können, kommen? Gesellschaften, die neue und differenzierte Arten der Freiheit 
entdecken und die nicht länger politisch integriert sind, weder im aristotelischen 
noch im rousseauschen Sinne des Wortes. So großartig war »das Politische« auch 
nicht, und seine Problemlösungskapazität ist offensichtlich geringer als die der Wirt­
schaft oder der Wissenschaft. 
Weil Hannah Arendt die Evolutionstheorie ablehnt, besteht der einzige Ausweg, der 
ihr bleibt, im Rückzug aus der Geschichte des okzidentalen Rationalismus, in der 
Rückwendung zum Ursprung des Politischen in Rom und Athen und in der Reha­
bilitierung der teleologischen Bestimmung des Menschen als eines politischen Lebe­
wesens. zz Dieses Wesen ist eine Perfektionsgestalt des Menschen, die keiner 
Entwicklung unterliegt und sich deshalb auch nicht ändern kann. Wir können ihr 
jederzeit und überall immer nur mehr oder weniger nahe kommen. Und immer gibt 
es Menschen, die ihr nahe kommen und solche, die das nicht schaffen. Erstere sind 
im emphatischen Sinn Bürger, die sich erfolgreich für das Gemeinwohl engagieren, 
letztere »bloße« Menschen, in der Antike waren das die Sklaven, die Frauen und die 
Barbaren. Wo Autoren wie Dewey ein entwicklungsgeschichtliches Kontinuum se­
hen, sieht Arendt einen trennenden Abgrund, der zwischen Tieren und Menschen, 

21 Elemente und Ursprunge (Fn. I), 5.495, vgl. a. 5.412, 528, 6IOff, 708. 
22 Den Ruckzug aus der Geschichte teilt sie mit anderen Heideggerschulern. Vgl. z. B. K. Lowith, Weltge­

schichte und Heilsgeschehen, 5tuttgart 1990. H. Marcuse, Tnebstruktur und Gesellschaft, Frankfurt 
1965. 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1996-3-335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:11:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1996-3-335


Menschen und Bürgern, politischen und unpolitischen Lebewesen, öffentlichem und 
privatem Dasein klafft. Wir sollten, denke ich, diesen metaphysischen Idealismus 
und sein großes Narrativ vom »politischen Lebewesen« vergessen und statt dessen 
John Deweys egalitären Antiaristotelismus akzeptieren, daß »der Mensch ebenso 
sehr ein konsumierendes und sportbegeistertes Tier ist wie ein politisches.«lla Und 
wir sollten ergänzen: Es mag ja sein, daß der Mensch in einer fernen Vergangenheit in 
bestimmten Regionen der Welt ein politisches Tier war, aber in unseren Zeiten ist er 
das schon lange nicht mehr. 
Meines Erachtens besteht die Stärke und Aktualität von Hannah Arendts Büchern in 
der Erinnerung an die zentrale Rolle des Streits der Meinungen und des öffentlichen 
Diskurses in einer modernen Republik. Wenn sie im »Recht, Rechte zu haben« das 
einzige Menschenrecht sieht und unter Rechten nicht primär die subjektiven Ab­
wehrrechte eines »völlig isolierten Wesens« versteht, sondern intersubjekte Rechte, 
die die Bürger sich - wie schon Kant gesehen hatte1

} - zunächst einmal wechselseitig 
einräumen müssen, dann hat sie einen wichtigen Schritt zur Überwindung des libe­
ralen Atomismus und des abstrakten Naturrechts, an dem noch Kant festgehalten 
hatte, getan.'4 Kein Recht und auch kein Menschenrecht darf außerhalb oder ober­
halb des öffentlichen Lebens in einer Natur verankert werden, die jeder Debatte 
entzogen ist. Weder unsere Rechte noch der Wille des Volkes ist etwas, was irgend wo 
außerhalb des öffentlichen Raums existiert und deshalb in diesem nicht zur Debatte 
stehen könnte. Soweit folge ich Arendt. 
Aber - und damit komme ich zu meinem letzten kritischen Punkt - sie geht viel zu 
weit hinter die Moderne zurück, wenn sie die zentrale Bedeutung des öffentlichen 
Diskurses für eine Republik mit dem Vorrang des öffentlichen gegenüber dem pri­
vaten Leben, der politischen gegenüber der unpolitischen Existenz, der Würde des 
Bürgers gegenüber der Würde des bloßen Menschen, der Bürgerrechte gegenüber 
den Menschenrechten, verwechselt. Deshalb assimiliert sie auch das »Recht, Rechte 
zu haben«, sofort an den Nomos einer sittlichen Tugendgemeinschaft.'5 Das aber ist 
mit dem modernen, positiven Recht, das Arendt mit guten Gründen gegen den 
Totalitarismus verteidigt, nicht verträglich.'6 
Arendt gelingt es nicht, die Aporie mit der Formel vom Recht auf konkrete Bürger­
rechte bzw. positive Freiheitsrechte aufzulösen. Denn entweder ist das Recht auf 
solche Rechte selbst ebenso abstrakt wie die Menschenrechte des 18.J ahrhunderts, 
dann verschiebt sich das Problem von einem Metarecht zum nächsten . Oder das 
Recht auf jene Rechte ist selbst konkret und substantiell, dann widerspricht es sich 
selbst, weil es dann - frei nach Russell - selbst zur Menge der Rechte gehört, die es 
als Rechte allererst spezifizieren soll. 

naJ.Dewey, "The Public and Its Problems «, Later Works 2, Carbondale 1984, S. 23 me ,ne Ubers. 
23 I. Kant, Metaphysik der Sitten, Werke VIII, Frankfurt 1977, S. 345 (AB 45)· 
24 Vgl. Elemente und Ursprunge (Fn. I), S. 462,468 L 
25 Arendt (Fn. 1), S. 462 fL Vgl. a. dIes., "Es gIbt nur eIn einZIges Menschenrecht«, m : D,e Wandlung, 

Dezember 1949, S. 754-770. (Der Text ist weitgehend identIsch mit »Elemente und Ursprunge« (Fn. I ), 
S. 452 fL) "Das Recht, Rechte zu haben«, schreibt sie, »1St gleichbedeutend damit, 10 eInem BezIehungs­
system zu leben, in dem man aufgrund von Handlungen und Meinungen beurteilt wird.« (Elemente und 
Ursprunge (Fn. I), S. 462). Diese Vo rstellung von Recht und Rechten ist eher dem »konkreten Ordnungs­
denken« Carl Schmitts verwandt als dem rechtsposItivIstischen FormalIsmus, der seIt Hobbes zur 
Sprache der Menschenrechte geworden 1St. (Vgl. C. Schmitt, Über die dreI Arten des rechtswissenschaft­
hchen Denkens, Hamburg 1931). Es gibt ubrlgens bel Hobbes zwei wIchtIge Menschenrechte, die im 
positivIstischen Gesetzesbegriff impli z it enthalten sind: das Recht, wegzulaufen und sich dem Zugriff des 
Politischen auf das eigene Leben zu entZIehen; und das Recht, zu denken, was man will. Arendts Krttik an 
Hobbes ISt sehr einseitig und bl md fur dessen liberalen Kerngedanken. (Vgl. Elemente und Ursprunge 
(Fn. J), S. 243 L: Hobbes Ist kem Apologet der Tyrannis, wIe Arendt behauptet, so ndern ein Theoretiker 
des Rechtsstaats. ) 

26 Vgl. Arendt (Fn.I), S.706 ff. 

34 1 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1996-3-335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:11:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1996-3-335


342 Es gibt freilich einen gewissen Fortschritt in Arendts eigenem Werk. Zwischen" Vita 
Activa« und "Über die Revolution« liegt eine Kehre, die sie von Athen nach Rom 
und zur römischen Idee der Gesetzesherrschaft führt. 26a Aber auch auf römischem 
Boden bleibt man zunächst klassischer Republikaner, fern von allen - erst jüdisch­
christlichen und dann aufgeklärt modernen - Emanzipationsidealen. Auch der Be­
griff des positiven Rechts ist - entgegen Hegels voreiliger Unterstellung - römischem 
Denken fremd. Das erkennt man unschwer an der zentralen Rolle des Zensors, des 
zwangsbefugten Sittenwächters im antiken Rom. Diese Rolle, die das Recht in den 
Nomos einer konkreten Tugendordnung einbindet, ist gleich weit von der Amerika­
nischen wie von der Französischen Revolution entfernt. 
Während der klassische Republikanismus stets von der Gleichheit der Bürger und der 
Ungleichheit der Menschen ausging, beerbt der moderne Republikanismus von 
Locke über Rousseau bis Kant und Dewey die biblische Vorstellung von der Gleich­
heit aller Menschen. An die Stelle des Dualismus zwischen dem unpolitischen 
"Verlangen nach Befreiung« und dem politischen» Willen zur Freiheit« tritt ein Kon­
tinuum. 27 Der Dualismus, den Arendt mit AristoteIes teilt, ist blind für das entwick­
lungsgeschichtlich Neue der modernen Massendemokratie: die Integration von 
Menschen- und Bürgerrechten. In ihr drückt sich nichts anderes aus, als das Projekt 
einer Versöhnung der republikanischen Kritik an jeder Herrschaft von Bürgern über 
Bürger mit der emanzipatorischen Kritik an jeder Herrschaft von Menschen über 
Menschen. 
In einem Essay über »Religion und Politik« bezieht sich Arendt auf Lincolns »Get­
tysburg Adress«.28 Sie zitiert die berühmte Definition der Demokratie als »govern­
ment of the people, by the people, for the people«, und sie betrachtet es als die 
schlagende Wahrheit des Textes, daß die modernen Amerikaner »politisch nicht län­
ger in einer religiösen Welt leben« würden. 29 Zu Recht behau ptet sie, daß die Idee der 
politischen Selbstorganisation eines Volkes weder christliche noch jüdische noch in 
sonst einem monotheistischen Verständnis religiöse Wurzeln hätte. Der Ursprung 
des Politischen ist zweifellos die heidnische Welt Athens und Roms. 
Aber die ausschließlich republikanische Lektüre von Lincolns epochaler Gefallenen­
rede ist eine ebenso bewußte wie gezielte Fehllektüre. Gleich zu Beginn hebt Lincoln 
nämlich hervor, »that aH men are created equal«, und das hat damals jeder direkt auf 
die Emanzipation der Sklaven als Menschen (und nicht primär als Bürger) bezogen. 
Perikles wäre in seiner früheren, nicht minder epochalen Gefallenenrede niemals so 
töricht gewesen, die Idee politischer Freiheit mit Sklavenemanzipation und »equal 
creation« in Verbindung zu bringen. Die Botschaft solcher Emanzipation war den 
Griechen, wie Paulus wußte, eben »eine Torheit«. 
Perikles hätte ebensowenig, wie Lincoln es getan hat, die »Polis« und ihre Verfassung 
mit einem globalen demokratischen Projekt, einem »unfinished work«, das niemals 
»shall perish from the earth«, in Verbindung gebracht.Jo Was für Perikles allein 
zählte, war die Zukunft seiner Stadt, niemals die Zukunft der Demokratie als univer­
selles Menschheitsprojekt. Für Perikles wäre so ein Projekt nichts anderes als eine 
unpolitische Utopie von Idioten gewesen. Für Lincoln aber ist es »the great task 

26a Darauf hat Andrew Arata In einem noch unpublizierten Vortrag (auf der Arendt·Konferenz In Cam­
bridge/Mass. In diesem Frubphr) aufmerksam gemacht. 

27 Zum Dualismus vgl. Vber die Revolution (Fn. 8), S. 39. 
28 H. Arendt, Zwischen Vergangenheit und Zukunft. Übungen Im politischen Denken I, Munchen 1994, 

S. 3°5-326; A. Lincoln, »Adress Delivered at the Dedlcation of the Cemetry at Gettysburg«, Nov. 19, 
1863, in: A. Lincoln, His Speeches and Wntings, New York 1969, S. 734; vgl. a. G. Wills, Lincoln at 
Gettysburg. The Words that Remade America, New York 1992. 

29 H. Arendt (Fn. 28), S. 310 f. 
30 A. Lincoln (Fn. 28), S. 734. 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1996-3-335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:11:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1996-3-335


remaining before us«Y Für ihn sind - anders als für Arendt, earl Schmitt oder auch 
Böckenförde - Bürgerdemokratie und Menschheitsdemokratie ein und dasselbe Pro­
jekt. Die politische Pointe der 272 Worte Lincolns nach der grauenvollen Schlacht bei 
Gettysburg besteht allein darin, daß es keinen Begriff moderner Demokratie gibt, 
der nicht innerlich mit der Idee der Gleichheit und Emanzipation aller Männer und 
Frauen verbunden wäre. Es gibt deshalb keine moderne Demokratie ohne das mono­
theistische Erbe der jüdisch-christlichen Idee universeller Solidarität. 

Ulrich Mückenberger 
Kritik des »Arbeitsrechtlichen 
Beschäftigungsförderungsgesetzes« ,;-

J. Der arbeitsmarkt- und gesellschaftspolitische Kontext 

Das heute zur Erörterung anstehende Gesetz darf nicht als vereinzelte arbeitsrecht­
liche Maßnahme betrachtet und bewertet werden. Es steht vielmehr im Kontext 
zweier arbeitsmarktpolitischen Entwicklungen von geradezu historischer Bedeu­
tung: 
- Einmal hat die Massenarbeitslosigkeit in der Bundesrepublik mit weit über 4 Mil­
lionen Arbeitslosen einen Stand erreicht, der in der Nachkriegsgeschichte einmalig 
ist. Die Dramatik, die mit Massenarbeitslosigkeit verbunden ist - soziale Ausgren­
wng, Armut, Kriminalität, Fremdenfeindlichkeit usw. -, drängt sich jedem, der 
diese Gesellschaft offenen Auges betrachtet, auf. Sie verlangt im wahrsten Sinne 
radikale Lernprozesse, die Fähigkeit und Bereitschaft aller mit dem Arbeitsmarkt 
beschäftigten gesellschaftlichen Akteure zur Umsteuerung. Manche sprechen in die­
sem Zusammenhang von der Notwendigkeit eines »neuen Gesellschaftsvertra­
ges«. 
- Zum anderen hat es aber Ende letzten, Anfang dieses Jahres den Ansatz zu einer 
solchen radikalen Umsteuerung gegeben, den bis dahin niemand für möglich gehal­
ten hätte: Die auf die IG Metall zurückgehende Initiative »Bündnis für Arbeit«. Die 
IG Metall hatte, ohne ihre Auffassung, daß die Lohnhöhe nicht die entscheidende 
Variable für die Arbeitsplatzzahl sei, aufzugeben , Lohnzurückhaltung im Gegen­
zuge zur garantierten Arbeitsplatzschaffung durch die Mitglieder der Arbeitgeber­
verbände angeboten. Das Hintergrundereignis dieses Vorschlages war das in der 
deutschen Nachkriegsgeschichte umwälzende »VW-Modelk Dort war auf Initiative 
des Arbeitsdirektors hin ein Abkommen zwischen Unternehmensleitung, Gewerk­
schaft und Betriebsrat zustande gekommen, das drohende Massenentlassungen 
durch einschneidende Arbeitszeitverkürzungen mit nur teil weisem Lohnausgleich 
vermied. »Radikal« war dieses Modell deshalb, weil beide beteiligte Seiten dabei 
bislang fest behauptete Tabus preisgaben: Die Arbeitgeberseite, daß Arbeitszeitver-

}I Ebd. 
'. Geringfugig bearbeiteter Text einer Stellungnahme zur Vorbereitung der offenthchen Anhorung des Aus­

schusses fur Arbeit und SozIalordnung des Deutschen Bundestags 3m 10.Juni 1996 in Bonn (Ausschuß­
Drucksache 1}/6}b). Grundlage der Ausschuß-Anhorung war der Gesetzentwurf BT-Drs. 1}/r4U. Er 
wurde !TI der aufgrund von Beschlußempfehlung und Bericht des Ausschusses fur Arbeit und SOZIalord­
nung vom 26.Juni (Drs. 13 / 5107) modifiZIerten Form am z8 .Junl 1996 vom Deutschen Bundestag 
angenommen (BR-Drs. 461 /96). 

343 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1996-3-335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:11:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1996-3-335

