schliefllich auf das Begehren, vor dem Gesetz zu reden, statt die Bedingungen zu
analysieren, unter denen ein solches ausnutzbares Begehren erzeugt wird. Und au-
Berdem: pafit der Begriff »Menschenrechtsverletzung« iiberhaupt noch, wenn der
Mensch, die Verletzung und der Verletzer ihre Eindeutigkeit verloren haben?
Wenn komplexe Beziehungen mit wechselnden Machtverhiltnissen sich in der bini-
ren Strukturierung des Erfahrungsgehaltes der Menschenrechte nicht mehr erfassen
lassen, tritt eine paradoxe Situation ein. Man kann dann - vor allem in westlichen
Lindern — durchaus von der Einhaltung der Menschenrechte sprechen, und zwar
selbst dort, wo Unrecht geschieht. Anders ausgedriickt: die Beachtung der Men-
schenrechte ist keine Garantie dafiir, daff keine Gewalt im Recht stattfindet. Andere
Formen der Gewaltausiibung unterlaufen den Mafistab der Menschenrechte einfach.
Wenn aber die Einhaltung der Menschenrechte zum Kriterium fiir die Zulassung in
internationalen Zusammenschliissen, letztlich zum Garanten fiir einen bestimmten
wirtschaftlichen Standard der Linder wird, sind sie eine unmittelbar politische An-
gelegenheit von Staaten. Thre Anerkennung verbiirgt dann keine rhetorische Praxis.
Sie sind ein wirtschaftlicher Faktor im Kalkil staatlicher Auflenpolitik und auch eine
bequeme Legitimationsfigur fiir internationales Handeln. Darin deutet sich die
Transformation der Menschenrechte an: aus der Berufung auf Humanitit ist ein
Dispositiv geworden, um weltpolitische Vorginge in Form von rechtlichen Akten zu
fassen. In rechtlichen, menschenrechtlichen Begriffen zumal, wird eine Interessen-
politik westlicher Lander schliefllich konsensfahig.

Mit einer Reformulierung der Menschenrechte gemaf ihrer Idee 13fit diese Entwick-
lung sich nicht zuriickdringen. Das Sprechen im Namen der Menschenrechte ist
unwiderruflich ein rechtliches des Staates geworden; der Diskurs der Menschen-
rechte ist kodifiziert und als solcher Gegenstand von Analyse und Kommentar wie
andere Gesetzeswerke auch.

Hauke Brunkhorst
Sind Menschenrechte Aporien?

Kritische Bemerkungen zu einer These
Hannah Arendts

An der Schwelle der modernen Verfassungsrevolutionen im 18. Jahrhundert schien
es, so schreibt Hannah Arendt in The Origins of Totalitarism, »fast selbstverstind-
lich, dafl diese beiden Dinge: Volkssouverinitit und Menschenrechte, einander
bedingen und sich gegenseitig garantieren.«"

Eine wechselseitige Garantie von Volkssouverinitit und Menschenrechten ist aber —
so lautet Arendts zentrale These — unmdéglich. Entweder der demokratische Wille des
Volkes ist der »sterbliche Gott« des Thomas Hobbes, der niemandem Rechenschaft
schuldet und an keine universelle Rationalitat gebunden ist, oder es herrscht das

1 H. Arendt, Elemente und Ursprunge totalitarer Herrschaft, Miinchen 1986, S. 454. Exemplarisch ist hier -
wie Ingeborg Maus, Zur Aufklarung der Demokratietheorie, Frankfurt 1992, gezeigt hat — die Position von
Kants Rechtsphilosophie.

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:11:35. © Inhak.
Inhats im it, fidr ader ir

335


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1996-3-335

336

Gesetz, das seine Legitimitit allein der hheren Wahrheit der Menschenrechte ver-
dankt.? Die Menschenrechte lassen sich durch keinen Volkswillen darstellen. Sie
stehen im demokratischen Diskurs nicht zur Debatte. Umgekehrt aber ist der Wille
des demokratischen Souverdns einer Universalisierung im Lichte der Menschen-
rechte weder fahig noch bediirftig. Der souverine Wille beugt sich keinem Gesetz, ist
er doch die nicht mebr zur Debatte stehende Quelle aller gesetzlichen Legitimitit.
Entweder die Herrschaft des Gesetzes verletzt und beleidigt die schrankenlose Frei-
heit des Willens, der sich selbst bestimmen will, oder die freie Willkiir kommt
unverkiirzt zum Zuge und bricht das Recht.}

In jeweils letzter Instanz stehen weder die Menschenrechte, die sich auf die stumme
Wahrheit der Natur stiitzen, noch der Wille des Volkes, der dem einsamen Entschluf}
eines jeden entspringt, zur Diskussion. Wenn wir diese Primisse, die Arendt mit Carl
Schmitt teilt, in Frage stellen, 16st sich die Aporie der Menschenrechte und es eroff-
net sich die Perspektive einer Kritik sowohl des klassischen Liberalismus mit seiner
These vom Vorrang der Rechte wie des klassischen Republikanismus, der vom Vor-
rang des kollektiven Willens ausgeht.

In Arendts Aporie der Menschenrechte spiegelt sich noch einmal der Streit der deut-
schen Staatsrechtslehre um die Verfassung von Weimar. Souverin, so die These Hans
Kelsens, ist allein das willenlose Gesetz, die anonyme Rechtsordnung.* Souverin, so
Carl Schmitts Antithese, ist allein der nicht rationalisierbare Wille des Volkes bzw.
seines Fiihrers. Voluntas oder ratio, — tertium non datur.’

Die Menschenrechte sind abstrakt und negativ, blofle Abwehrrechte gegen den Staat,
die demokratische Freiheit aber ist konkret und positiv, eins mit der sittlichen Sub-
stanz des Staates. Beides lifit sich nicht umstandslos unter einen Hut bringen, nur
selten sind die historischen Bedingungen einer gliicklichen Liaison von Menschen-
rechten und Demokratie erfiillt. Noch heute argumentiert der Hegelianer und Carl
Schmitt-Schiiler Ernst Wolfgang Bockenforde ganz ahnlich und schligt deshalb eine
rigorose Entkoppelung der Menschenrechtspolitik von der Frage der Demokratie
vor.%

Im Konflikt zwischen voluntas und ratio zieht die schwache Rechtsvernunft regel-
miaflig den kiirzeren. Diese rechtsrealistische These teilt Hannah Arendt mit Carl
Schmitt ebenso wie mit Karl Marx.” Jeder Versuch, die zunichst nur moralischen
Rechte des Menschen durch den souverinen Willen des Volkes zu verwirklichen,
mufd deshalb dazu fithren, die Rechte des Individuums auf dem Altar des volkischen

2 H. Arendt(Fn. 1), S. 371, wo Arendt die eigentliche Aporre beschreibt: »Die gleichen Grundrechte wurden
(in der Franzosischen Revolution — H.B.) einmal als das unverauflerliche Eigentum alles dessen, was
Menschenantlitz tragt, erklart, um im selben Atemzug als die spezifisch nationalen Rechte eines souvera-
nen Volkes, das diese Rechte seinem nationalen Befreiungskampf und seiner nationalen Geschichte
verdankt, hingestellt zu werden. Die gleiche Nation stellte sich einerseits unter die Herrschaft des Geset-
zes, dessen Quelle und Autoritat angeblich nur in den Menschenrechten zu suchen waren, und prokla-
mierte doch gleichzeitig seine absolute Souveranitat, demzufolge sie kemnen aligemeinen, sondern nur
nationalen Gesetzen unterworfen war und nichts Hoheres anerkannte als den souverinen Volkswillen, also
sich selbst.« Dadurch gelang es am Ende der Nation, »sich an die Stelle des Gesetzes« (Arendt (Fn. 1),
S.370) zu setzen (vgl. ebd., S. 434, 454 {.).

Die narzifltische Krankung (»Beleidigung«) der uneinholbar individuellen Selbstbestimmung durch das
alle gleich behandelnde Gesetz ist einer der Ausgangspunkte fiir die Theorie der entzweiten Sittlichkeit
(»Tragodie im Sittlichen«) berm jungen Hegel. Die Anerkennungslehre folgt dieser Spur, die sich dann
beim reifen Hegel in der Philosophie des Rechts verliert. Eine dhnliche Aporie der Rechte wie H. Arendt
oder der junge Hegel konstruiert auch: J. Derrida, Gesetzeskraft, Frankfurt 1992.

H. Kelsen, Allgemeine Staatslehre, Berlin 1960, S. 341. Kelsen schreibt sogar mit Bezug auf die nur »vol-
kerrechtsunmittelbare« Souveranitat: »Nur die Volkerrechtsordnung, keine staatliche Rechtsordnung ist
souveran«. (5. 338).

C. Schmitt, Verfassungslehre, Berlin 1928, S. 139 1., vgl. a. S.221f., 83 1., 1071., 147, 258 1.

Vgl. E.-W. Bockenforde, »Das Unwahrscheinliche wollen. Demokratie, notwendige Forderung der Men-
schenrechte?«, in: FAZ vom 2.Mai 1996, S. N 6.

7 K.Marx, »Zur Judenfrage«, in: Marx/Engels, Werke Bd. 1, S. 347 {f.

(s}

KN

O\

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:11:35. ©
Inhats im it, fidr ader ir



https://doi.org/10.5771/0023-4834-1996-3-335

Verlangens zu opfern. Nur so — das ist Arendts Punkt — lifit sich die Aporie im
Rahmen egalitirer Demokratie losen. Die Konsequenz dieser Losung ist fiirchter-
lich: Terror und am Ende totalitire Herrschaft.

Das liegt nicht nur am Widerstreben des zur Souverinitit befreiten Volkes, sich
selbst durch menschenrechtstaugliche Gesetze zu binden. Das totalitire Ende liegt
schon im urspriinglichen Begriff des Menschen, dem das Aufklirungszeitalter uni-
verselle Rechte zugeschrieben hatte, beschlossen. Denn dieser Begriff ist »weltlos«,
atomistisch und unpolitisch.® Er ist — wie Billy Budd — zu gut fiir diese Welt. Dringt
er von auflen in die Pluralitit einer konkreten politischen Tugendordnung ein, muf§
er sie und sich selbst zerstéren: »Das Absolute, das (...) in dem Begriff der Men-
schenrechte zum Ausdruck kommt, muf} ein Unheil werden, wenn es sich innerhalb
des politischen Raums Geltung verschaffen will.«?

Die 1789 verkiindeten abstrakten Rechte eines »aus allen Bindungen herausgeldsten,
vollig isolierten Wesens« konnten zu Bindung, Welt und Pluralitit nur zuriickfinden,
indem man kurzerhand »den >Menschen iiberhaupt< mit dem Glied eines Volkes
identifizierte«.” In der Franzdsischen Revolution »vermengte sich«, schreibt
Arendt, »die ganze Frage der Menschenrechte von vornherein mit der Frage natio-
naler Emanzipation und des Selbstbestimmungsrechts der Vélker. Nur die emanzi-
pierte Souverinitit des Volkswillens, und zwar des Willens des eigenen Volkes,
schien imstande, die Menschenrechte zu verwirklichen. Insofern die Franzosische
Revolution die Menschheit als Familie von Nationen begriff, richtete sich der Begriff
des Menschen, der den Menschenrechten zugrunde lag, nach dem Volk und nicht
nach dem Individuum.«!' So gesehen gehéren die Menschenrechte selbst zum Ur-
sprung des Totalitarismus. Das ist nicht sonderlich tiberraschend, wenn man in
Rechnung stellt, dafl fiir Arendt der eigentliche Ursprung des Totalitarismus im
neuzeitlichen Niedergang des Politischen als der res publica besteht. »Politikverges-
senheit« kdnnte man Hannah Arendts These zum neuzeitlichen Weltbild nennen. Es
istihre Version der Heideggerschen »Seins-Vergessenheit«. Arendts Wort fiir Politik-
vergessenheit ist » Weltlosigkeit«.

»Weltlosigkeit« ist das Merkmal, das der Mensch der Menschenrechte mit dem Men-
schenmaterial totalitarer Herrschaft teilt. Die Erfindung eines weltlosen »Menschen
tiberhaupt« setze, so Arendts erste These, den »Verlust der 6ffentlich gesicherten
Gemeinschaft iiberhaupt«, den Verlust »der Fahigkeit zum Politischen« voraus.'*
Aber erst in der Verbindung mit dem Demokratieprinzip — so die zweite These —
werde der latent totalitire Charakter der Menschenrechte manifest.

Hannah Arendt kann sich die moderne, egalitire Massendemokratie nur als homo-
genen Nationalstaat vorstellen. Wie Carl Schmitt setzt sie die Massendemokratie mit
dem homogenen Volkskérper in eins. Das demokratische Staatsvolk moderner Ge-
sellschaften ist in seiner groflen Mehrzahl zu keiner uberlegten Entscheidung und
verniinftigen Diskussion im Stande. Verniinftig miteinander reden kénnen immer
nur die wenigen, die gebildet und mutig genug sind, sich fiir die allgemeinen Ange-
legenheiten einzusetzen und das persénliche Interesse hintanzustellen. Aber die
Massen moderner Gesellschaften sind zutiefst konsumistisch und vor allem um ihr
leibliches Wohl und ihren persénlichen Vorteil besorgt. Sie kénnen nur, ohne zu
iiberlegen, mit »ja« oder »nein« auf vorformulierte Fragen antworten und sind ge-

8 H. Arendt (Fn. 1), S. 454, 461 f[.; vgl. a. H. Arendt, Uber die Revolution, Munchen 1986, S. 36 ff., 55 f.,
237f. -
9 H. Arendt, Uber die Revolution (Fn.8), S. 107.
1o H. Arendt, Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft (Fn. 1), S. 455.
11 H. Arendt (Fn. 1), S. 455.
12 Ebd,, S. 463.

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:11:35. ©
Inhats im it, fidr ader ir

337


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1996-3-335

338

schickten Verfiihrern des Volkes bedingungslos ausgeliefert. Moderne Gesellschaften
sind vor allem durch pripolitische Bediirfnisse »des Bauches« bestimmt. Herrschaft
degeneriert in der Massengesellschaft zwangsldufig zur — so Arendt — »Herrschaft
des Niemand«."

11

Ich glaube, daf} beide Thesen der Kritik nicht standhalten, weder die von der not-
wendigen »Weltlosigkeit« der Menschenrechte noch die von der tragischen Konsti-
tution des modernen Nationalstaats. Schon historisch — und das ist mein erster
Kritikpunkt — ist die Unterstellung, die Franz&sische Revolution habe die Frage der
Menschenrechte mit dem ethnisch verstandenen Selbstbestimmungsrecht der Vélker
vermengt, unzutreffend. Wie kiirzlich noch einmal Rogers Brubaker in einer brillan-
ten Untersuchung, die der Geschichte des Staatsbiirgerrechts in Deutschland und
Frankreich nachgeht, gezeigt hat, spielte das vorstaatliche »Selbstbestimmungsrecht
der Vélker« und die Herder entlehnte Vorstellung einer vor allem Recht existieren-
den »Familie der Nationen« weder in der Franzosischen Revolution noch im
Selbstverstandnis der spateren Republik eine nennenswerte Rolle.* Erst nach dem
Weltkrieg von 1914-1918 ist auf Betreiben des amerikanischen Prisidenten Wilson
das Selbstbestimmungsrecht der Vélker, mit katastrophalen Folgen, in Europa zum
Zuge gekommen, — und zwar vor allem in Mittel- und Osteuropa, nicht jedoch in
Frankreich und im europiischen Westen.'S Anders als im ehemaligen Jugoslawien
spielten ethnische Probleme auch im spanischen Biirgerkrieg in den 3oer Jahren
keine nennenswerte Rolle. Das Selbstverstindnis der Franzdsischen Republik war
wie das der Revolution von 1789 assimilatorisch und juristisch bis hin zum Imperia-
lismus, aber niemals ethnisch. Es ging der franzésischen Menschenrechtspolitik
niemals um eine organische Familie von Vélkern mit verschiedenen, geschichtlich
geprigten Verfassungen, sondern eher um die geschichtsblinde Forderung, alle Men-
schen zu Franzosen zu machen und ihnen eine republikanische Verfassung franzosi-
schen Typs aufzuprigen. Die These, die Nation habe den Staat erobert und das Recht
zerstort, pafit auf Hitler und — setzt man »Partei« an die Stelle von »Nation« — auf
Lenin und Stalin, nicht aber zur Franzosischen Revolution und zum Franzésischen
Republikanismus.*

Hannah Arendt miflachtet in ihren Biichern iiber den Totalitarismus und iiber die
Revolution durchgingig diesen fundamentalen Unterschied zwischen dem franzési-
schen und dem deutschen, zwischen dem juristischen und dem ethnischen Begriff
des Volkes, zwischen der als Rechtsgenossenschaft konstitutierten Staats-Nation
und der vorpolitischen und vorrechtlichen Kulturnation. [hre These, im europii-
schen Nationalstaat liege der Ursprung des Totalitarismus verborgen, trifft deshalb
nur auf den ethnisch definierten Nationalstaat zu. Nur dieser Staat tendiert dazu, die
Nation an die Stelle des Rechtsstaats zu setzen und die moralischen Rechte des
Individuums zu vernichten. Im juristisch konstituierten Nationalstaat des franzési-

13 Das istin den zoer Jahren die durchgangige Meinung unter den gebildeten Verachtern der Demokratie, sie
findet sich ebenso bei Robert Michels, Schumpeter oder Max Weber, der z. B. in Wirtschaft und Gesell-
schaft schreibt: »sDemokratisierung und Demagogie gehoren zusammen.« (S. 861).

14 R.Brubaker, Staats-Biirger, Hamburg 1994, vgl. a. meine Rezension: » Volkstaat oder Staatsvolk >« in: Die
Zeit 43/1994, S. 76.

15 Hannah Arendt geht statt dessen von der These aus, infolge des Versailler Vertrages sei es zu einer
Verwestlichung des Ostens gekommen. Doch das Gegenteil scheint richtig zu sein. Nach Versailles ist das
ethnische Verstandnis von Staatsburgerschaft ostlich des Rheins erst voll zum Zuge gekommen. Vgl.
H. Arendt (Fn. 1), S. 429f.

16 Zur These vgl. H. Arendt (Fn. 1), S. 3701, 434, 446.

1P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:11:35. © Inhalt.
Inhalts im it, fiir oder in K-Sy



https://doi.org/10.5771/0023-4834-1996-3-335

schen Typs hingegen werden die moralischen Menschenrechte nicht vernichtet,
sondern von der Moral getrennt und Zug um Zug in positives Recht verwandelt.
Deshalb ist diese Form des Nationalstaats — anders als Arendt glaubt'” — mit einer
republikanischen Verfassung nicht nur vereinbar, sie setzt sie voraus.

Die Positivierung der Menschenrechte zu einklagbarem Recht ist der entscheidende
evolutionire Fortschritt, der mit den Verfassungsrevolutionen des 18. Jahrhunderts
begonnen hat. Dadurch wird zunichst die von Arendt befiirchtete, gesinnungsethi-
sche Moralisierung des 6ffentlichen Raums verhindert. Sodann wird eine unbe-
grenzte, und insofern souverine, demokratische Ausgestaltung der Freiheitsrechte
des Einzelnen erméglicht. Das hat in den westlichen Demokratien zu einer ebenso
einleuchtenden wie historisch vergleichsweise erfolgreichen, wechselseitigen Stabili-
sierung von Menschenrechten und Volkssouveranitit gefithrt. Die Positivierung ist
entscheidend, aber das iibersicht Arendt. Positives Recht kann nimlich nicht mehr
aus der Moral oder der Vernunftnatur des Menschen abgeleitet werden und ist des-
halb auf die freie Ubereinstimmung aller Betroffenen als der einzigen noch verblie-
benen Legitimationsquelle allen Rechts angewiesen. Schlieflich bleibt auch das
positivierte und damit zunichst territorial eingeschrinkte Menschenrecht von der
evolutioniren Eigendynamik des Rechtssystems nicht unberiihrt. Diese Eigendyna-
mik ausdifferenziertem Rechts tendiert von vornherein zu einer Weltrechtsordnung.
Die Globalisierung des Rechts sprengt am Ende die nationalstaatlichen Grenzen und
erzwingt Zug um Zug die volkerrechtliche Positivierung der Menschenrechte — auch
wenn die internationalen Organisationen, die ihre entmoralisierte Durchsetzung si-
chern sollen, zunichst schwach bleiben.'® Das fiihrt mich zu einer zweiten kritischen
Bemerkung.

Hannah Arendt hat diesen Entwicklungsfortschritt, der ja durchaus ein »Fortschritt
im Bewuftsein der Freiheit« ist, nicht wahrgenommen. Sie hat in den, nach Darwins
Entdeckungen moglich gewordenen, Evolutionstheorien des 19. und 20.]Jahrhun-
derts nur das Symptom eines Verfalls des Menschen, seine Riickbildung zu einer
bloflen »Tiergattung« gesehen.'? Fiir sie war die Evolutionstheorie nur eine Variante
totalitirer Geschichtsphilosophie. »Darwins Einfithrung des Begriffs der Entwick-
lung in die Natur, seine biologischen Konstruktionen, die alle darauf hinauslaufen,
daf die Bewegung der Natur, nimlich ihre Entwicklung, nicht kreisformig, sondern
gradlinig verlduft in einer eindeutig angebbaren, fortschreitenden Richtung, besagt
schlieflich nichts anderes, als dafl der moderne Geschichtsbegriff sich auch der Na-
turwissenschaften bemichtigt hat und daf der Bereich der Natur von dem Bereich
des Geschichtlichen iiberwiltigt wurde.«*® Das Denken in revolutioniren Stufen
muflte ihr deshalb wie das »missing link« zwischen Franzésischer Revolution und
Totalitarismus erscheinen.

Aber es gibt in der westlichen Welt auch eine republikanische Variante des Darwi-
nismus. Wie nicht nur das Werk John Deweys zeigt, besteht in der Verbindung von
Republikanismus und Evolution, von Demokratiec und ziellosem Wachstum eine

17 H. Arendt bestreitet wiederholt die Moglichkeit emnes republikanischen Nationalstaats. Vgl. z. B. Uber
die Revolution (Fn. 8), S.66, 215, 222, 318 {f.

18 Vgl. H. Brunkhorst, »Paradigmenwechsel im Volkerrecht? Lehren aus Bosnien«, in: M. Lutz-Bachmann
(Hg.), 200 Jahre »Ewiger Frieden«?, Frankfurt 1996.

19 H. Arendt, Vita acuva, S. 105, 215: »Es gibt (...) Gefahrensignale dafur, dafl der Mensch sich anschicken
konnte, sich in die Tiergattung zu verwandeln, von der er seit Darwin abzustammen meint.«

20 Vgl. z.B. Elemente und Ursprunge (Fn.1), S.709. Dall dem nicht so 1st, zcigt D. Dennett, Darwins
Dangerous Idea. Evolution and the Meanings of Life, London 1993; vgl. a. D.Dennett, »Es geht auch
ohne Gott und Geiste, in: DIE ZEIT 8, 16.Febr. 1996, S.30-31; zur wichugen Unterscheidung von
Evolution und Geschichte vgl. a. J. Habermas, Zur Rekonstrukton des Historischen Materialismus,
Frankfurt 1976, S. 2c0ff. und N.Luhmann, Soziologische Aufklarung, Bd. 2, Opladen 1975, S. 1501f.,
193 ff.

1P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:11:35. © Inhalt.
Inhalts im it, fiir oder in K-Sy

339


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1996-3-335

340

antitotalitire Alternative zu der von Arendt zutreffend beobachteten und eindrucks-
voll beschriebenen »Bewegungssiichtigkeit totalitirer Bewegungen«.”' John Dewey
kénnte an dieser Stelle fragen: Was ist eigentlich falsch an unbegrenztem Fortschritt
und an der Auflsung starrer Strukturen in flieBende und unvorsehbare Bewegung?
Was ist falsch an der Utopie einer unvorstellbar besseren Zukunft, wenn diese Utopie
nicht mit Totalitarismus, sondern mit einem egalitaren, demokratischen Verfassungs-
staat verbunden ist?

Hannah Arendt hat stets grofien Wert auf die Ideen eines neuen Anfangs und einer
neuen Griindung der republikanischen Ordnung gelegt. Politik war fiir sie immer
zuallererst ein gemeinsames kooperatives Projekt, in dem Herkunft, ererbtes Privileg
und Tradition nicht zdhlen. Aber sie hat es entschieden abgelehnt, den neuen Anfang
eines Lebens oder eines politischen Projekts Begriffen von Evolution und Fortschritt
unterzuordnen. Die neue politische Ordnung stellt einen radikalen Bruch mit der
Vergangenheit dar, ist ein vollkommen diskontinuierliches Ereignis, niemals Teil ei-
nes geordneten Entwicklungsganges, dessen relative Vernunft nachtriglich rekon-
struiert und eingesehen werden konnte. Deweys Ideen einer Evolution ohne Telos
und einer Utopie unbegrenzten Wachstums waren fiir sie ebenso totalitir wie dicje-
nigen aus Stalins »Diamat«. Aber das ist falsch. Es gibt innerhalb der Moderne eine
ganze Reihe utopischer Projekte, die sich sehr voneinander unterscheiden. Einige
funktionieren, andere nicht. Einige sind totalitir, andere demokratisch und liberal.
Die Moderne scheint dazu verdammt, sie alle ausprobieren zu missen. Experimen-
talismus ist ihr Schicksal, aber auch ihre grofle Chance. Wenn wir Gliick haben,
gelingt es uns, die besten Projekte festzuhalten, sie zu verbessern und durch bessere
zu ersetzen.

Vom evolutionistischen Standpunkt aus betrachtet, ist nichts besonders Gefahrliches
oder Falsches an der Vorstellung, das moderne Entwicklungsstadium autonomer
Subjektivitit und republikanischer Menschenrechtspolitik kénne eines Tages einem
héheren Niveau sozialer Integration weichen, auf dem wir mit den Problemen, mit
denen wir uns heute herumschlagen, besser fertig werden. Warum sollten wir nicht
eines Tages zu sehr viel egalitireren Gesellschaften als wir sie uns heute vorstellen
kénnen, kommen? Gesellschaften, die neue und differenzierte Arten der Freiheit
entdecken und die nicht linger politisch integriert sind, weder im aristotelischen
noch im rousseauschen Sinne des Wortes. So grofartig war »das Politische« auch
nicht, und seine Probleml6sungskapazitit ist offensichtlich geringer als die der Wirt-
schaft oder der Wissenschaft.

Weil Hannah Arendt die Evolutionstheorie ablehnt, besteht der einzige Ausweg, der
ihr bleibt, im Riickzug aus der Geschichte des okzidentalen Rationalismus, in der
Rickwendung zum Ursprung des Politischen in Rom und Athen und in der Reha-
bilitierung der teleologischen Bestimmung des Menschen als eines politischen Lebe-
* Dieses Wesen ist eine Perfektionsgestalt des Menschen, die keiner
Entwicklung unterliegt und sich deshalb auch nicht andern kann. Wir kénnen ihr

wesens.’

jederzeit und tuberall immer nur mehr oder weniger nahe kommen. Und immer gibt
es Menschen, die ihr nahe kommen und solche, die das nicht schaffen. Erstere sind
im emphatischen Sinn Biirger, die sich erfolgreich fir das Gemeinwohl engagieren,
letztere »blofle« Menschen, in der Antike waren das die Sklaven, die Frauen und die
Barbaren. Wo Autoren wie Dewey ein entwicklungsgeschichtliches Kontinuum se-
hen, sieht Arendt einen trennenden Abgrund, der zwischen Tieren und Menschen,

21 Elemente und Ursprunge (Fn. 1}, S. 495, vgl. a. S. 412, 528, 610ff, 708.

22 Den Ruckzug aus der Geschichte teilt sie mit anderen Heideggerschulern. Vgl. z. B. K. Lowith, Weltge-
schichte und Heilsgeschehen, Stuttgart 1990. H. Marcuse, Triebstruktur und Gesellschaft, Frankfurt
1965.

1P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:11:35. © Inhalt.
Inhals i it, fiir oder in K-Sy



https://doi.org/10.5771/0023-4834-1996-3-335

Menschen und Biirgern, politischen und unpolitischen Lebewesen, éffentlichem und
privatem Dasein klafft. Wir sollten, denke ich, diesen metaphysischen Idealismus
und sein grofles Narrativ vom »politischen Lebewesen« vergessen und statt dessen
John Deweys egalitiren Antiaristotelismus akzeptieren, daff »der Mensch ebenso
sehr ein konsumierendes und sportbegeistertes Tier ist wie ein politisches.«*** Und
wir sollten erginzen: Es mag ja sein, da der Mensch in einer fernen Vergangenheit in
bestimmten Regionen der Welt ein politisches Tier war, aber in unseren Zeiten ist er
das schon lange nicht mehr.

Meines Erachtens besteht die Stirke und Aktualitit von Hannah Arendts Biichern in
der Erinnerung an die zentrale Rolle des Streits der Meinungen und des 6ffentlichen
Diskurses in einer modernen Republik. Wenn sie im »Recht, Rechte zu haben« das
einzige Menschenrecht sicht und unter Rechten nicht primir die subjektiven Ab-
wehrrechte eines »vollig isolierten Wesens« versteht, sondern intersubjekte Rechte,
die die Biirger sich - wie schon Kant gesehen hatte® — zunachst einmal wechselseitig
einriumen miissen, dann hat sie einen wichtigen Schritt zur Uberwindung des libe-
ralen Atomismus und des abstrakten Naturrechts, an dem noch Kant festgehalten
hatte, getan.** Kein Recht und auch kein Menschenrecht darf auflerhalb oder ober-
halb des 6ffentlichen Lebens in einer Natur verankert werden, die jeder Debatte
entzogen ist. Weder unsere Rechte noch der Wille des Volkes ist etwas, was irgendwo
auflerhalb des 6ffentlichen Raums existiert und deshalb in diesem nicht zur Debatte
stehen konnte. Soweit folge ich Arendt.

Aber — und damit komme ich zu meinem letzten kritischen Punkt — sie geht viel zu
weit hinter die Moderne zuriick, wenn sie die zentrale Bedeutung des 6ffentlichen
Diskurses fiir eine Republik mit dem Vorrang des 6ffentlichen gegeniiber dem pri-
vaten Leben, der politischen gegentiber der unpolitischen Existenz, der Wiirde des
Biirgers gegeniiber der Wiirde des blolen Menschen, der Biirgerrechte gegeniiber
den Menschenrechten, verwechselt. Deshalb assimiliert sie auch das »Recht, Rechte
zu haben«, sofort an den Nomos einer sittlichen Tugendgemeinschaft.?s Das aber ist
mit dem modernen, positiven Recht, das Arendt mit guten Griinden gegen den
Totalitarismus verteidigt, nicht vertriglich.?

Arendt gelingt es nicht, die Aporie mit der Formel vom Recht auf konkrete Biirger-
rechte bzw. positive Freiheitsrechte aufzulosen. Denn entweder ist das Recht auf
solche Rechte selbst ebenso abstrakt wie die Menschenrechte des 18. Jahrhunderts,
dann verschiebt sich das Problem von einem Metarecht zum nichsten. Oder das
Recht auf jene Rechte ist selbst konkret und substantiell, dann widerspricht es sich
selbst, weil es dann — frei nach Russell — selbst zur Menge der Rechte gehort, die es
als Rechte allererst spezifizieren soll.

22a ). Dewey, »The Public and 1ts Problems«, Later Works 2, Carbondale 1984, S. 23 meine Ubers.

23 I. Kant, Metaphysik der Sitten, Werke VIII, Frankfurt 1977, S. 345 (AB 45).

24 Vgl. Elemente und Ursprunge (Fn. 1), S. 462, 468 f.

25 Arendt (Fn.1), S.462ff. Vgl. a. dies., »Es gibt nur ein einziges Menschenrecht«, in: Die Wandlung,
Dezember 1949, S. 754~770. (Der Text ist weitgehend identisch mit »Elemente und Ursprunge« (Fn. 1),
S. 452 ff.) »Das Recht, Rechte zu haben«, schreibt sie, »1st gleichbedeutend damit, 1n einem Beziehungs-
system zu leben, in dem man aufgrund von Handlungen und Meinungen beurteilt wird.« (Elemente und
Urspringe (Fn. 1), S. 462). Diese Vorstellung von Recht und Rechten ist eher dem »konkreten Ordnungs-
denken« Carl Schmitts verwandt als dem rechtspositivistischen Formalismus, der seit Hobbes zur
Sprache der Menschenrechte geworden ist. (Vgl. C. Schmitt, Uber die drei Arten des rechtswissenschaft-
lichen Denkens, Hamburg 1934). Es gibt ubrigens be1 Hobbes zwei wichuge Menschenrechte, die im
posiuvistischen Gesetzesbegriff implizit enthalten sind: das Recht, wegzulaufen und sich dem Zugriff des
Politischen auf das eigene Leben zu entziehen; und das Recht, zu denken, was man will. Arendts Kntik an
Hobbes 1st sehr einseitig und blind fur dessen liberalen Kerngedanken. (Vgl. Elemente und Ursprunge
(Fn. 1), S. 243 f.: Hobbes 1st kein Apologet der Tyrannis, wie Arendt behauptet, sondern ein Theoretiker
des Rechtsstaats.)

26 Vgl. Arendt (Fn. 1), S. 706 ff.

1P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:11:35. © Inhalt.
Inhalts im it, fiir oder in K-Sy

341


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1996-3-335

342

Es gibt freilich einen gewissen Fortschritt in Arendts eigenem Werk. Zwischen » Vita
Activa« und » Uber die Revolution« liegt eine Kehre, die sie von Athen nach Rom
und zur rémischen Idee der Gesetzesherrschaft fithrt.?
Boden bleibt man zunichst klassischer Republikaner, fern von allen — erst jiidisch-
christlichen und dann aufgeklirt modernen — Emanzipationsidealen. Auch der Be-

Aber auch auf rémischem

griff des positiven Rechts ist — entgegen Hegels voreiliger Unterstellung — rémischem
Denken fremd. Das erkennt man unschwer an der zentralen Rolle des Zensors, des
zwangsbefugten Sittenwichters im antiken Rom. Diese Rolle, die das Recht in den
Nomos einer konkreten Tugendordnung einbindet, ist gleich weit von der Amerika-
nischen wie von der Franzdsischen Revolution entfernt.

Wihrend der klassische Republikanismus stets von der Gleichheit der Biirger und der
Ungleichheit der Menschen ausging, beerbt der moderne Republikanismus von
Locke iiber Rousseau bis Kant und Dewey die biblische Vorstellung von der Gleich-
heit aller Menschen. An die Stelle des Dualismus zwischen dem unpolitischen
»Verlangen nach Befreiung« und dem politischen »Willen zur Freiheit« tritt ein Kon-
tinuum.*” Der Dualismus, den Arendt mit Aristoteles teilt, ist blind fiir das entwick-
lungsgeschichtlich Neue der modernen Massendemokratie: die Integration von
Menschen- und Biirgerrechten. In ihr driickt sich nichts anderes aus, als das Projekt
einer Versohnung der republikanischen Kritik an jeder Herrschaft von Biirgern tiber
Biirger mit der emanzipatorischen Kritik an jeder Herrschaft von Menschen tiber
Menschen.

In einem Essay iiber »Religion und Politik« bezieht sich Arendt auf Lincolns »Get-
tysburg Adress«.?® Sie zitiert die berithmte Definition der Demokratie als »govern-
ment of the people, by the people, for the people«, und sie betrachtet es als die
schlagende Wahrheit des Textes, dafl die modernen Amerikaner »politisch nicht lin-
ger in einer religiosen Welt leben« wiirden.?® Zu Recht behauptet sie, dafl die Idee der
politischen Selbstorganisation eines Volkes weder christliche noch jiidische noch in
sonst einem monotheistischen Verstandnis religiose Wurzeln hitte. Der Ursprung
des Politischen ist zweifellos die heidnische Welt Athens und Roms.

Aber die ausschliefllich republikanische Lektiire von Lincolns epochaler Gefallenen-
rede ist eine ebenso bewufite wie gezielte Fehllektiire. Gleich zu Beginn hebt Lincoln
nimlich hervor, »that all men are created equal«, und das hat damals jeder direkt auf
die Emanzipation der Sklaven als Menschen (und nicht primir als Biirger) bezogen.
Perikles wire in seiner friheren, nicht minder epochalen Gefallenenrede niemals so
toricht gewesen, die Idee politischer Freiheit mit Sklavenemanzipation und »equal
creation« in Verbindung zu bringen. Die Botschaft solcher Emanzipation war den
Griechen, wie Paulus wufite, eben »eine Torheit«.

Perikles hitte ebensowenig, wie Lincoln es getan hat, die »Polis« und ihre Verfassung
mit einem globalen demokratischen Projekt, einem »unfinished work«, das niemals
»shall perish from the earthe, in Verbindung gebracht.’® Was fiir Perikles allein
zihlte, war die Zukunft seiner Stadt, niemals die Zukunft der Demokratie als univer-
selles Menschheitsprojekt. Fiir Perikles wire so ein Projekt nichts anderes als eine
unpolitische Utopie von Idioten gewesen. Fiir Lincoln aber ist es »the great task

26a Darauf hat Andrew Arato i1n einem noch unpublizierten Vortrag (auf der Arendt-Konferenz in Cam-
bridge/Mass. in diesem Fruhjahr) aufmerksam gemacht.

27 Zum Dualismus vgl. Uber die Revolution (Fn. 8), S. 39.

28 H. Arendt, Zwischen Vergangenheirt und Zukunft. Ubungen im pohtischen Denken I, Munchen 1994,
S.305-326; A.Lincoln, »Adress Delivered at the Dedication of the Cemetry at Gettysburg«, Nov. 19,
1863, in: A. Lincoln, His Speeches and Writings, New York 1969, S.734; vgl. a. G. Wills, Lincoln at
Gettysburg. The Words that Remade America, New York 1992.

29 H. Arendt (Fn.28), S.3101.

30 A.Lincoln (Fn. 28), S.734.

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:11:35. ©
Inhalts i it, fidr ader ir



https://doi.org/10.5771/0023-4834-1996-3-335

remaining before us«.3! Fiir ihn sind — anders als fiir Arendt, Carl Schmitt oder auch 343
Bockenforde — Biirgerdemokratie und Menschheitsdemokratie ein und dasselbe Pro-

jekt. Die politische Pointe der 272 Worte Lincolns nach der grauenvollen Schlacht bei

Gettysburg besteht allein darin, daf} es keinen Begriff moderner Demokratie gibt,

der nicht innerlich mit der Idee der Gleichheit und Emanzipation aller Manner und

Frauen verbunden wire. Es gibt deshalb keine moderne Demokratie ohne das mono-

theistische Erbe der jiidisch-christlichen Idee universeller Solidariat.

Ulrich Miickenberger
Kritik des »Arbeitsrechtlichen
Beschaftigungsforderungsgesetzes«*

1. Der arbeitsmarkt- und gesellschaftspolitische Kontext

Das heute zur Erdrterung anstehende Gesetz darf nicht als vereinzelte arbeitsrecht-
liche Mafinahme betrachtet und bewertet werden. Es steht vielmehr im Kontext
zweler arbeitsmarktpolitischen Entwicklungen von geradezu historischer Bedeu-
tung:

~ Einmal hat die Massenarbeitslosigkeit in der Bundesrepublik mit weit iiber 4 Mil-
lionen Arbeitslosen einen Stand erreicht, der in der Nachkriegsgeschichte einmalig
ist. Die Dramatik, die mit Massenarbeitslosigkeit verbunden ist — soziale Ausgren-
zung, Armut, Kriminalitat, Fremdenfeindlichkeit usw. —, dringt sich jedem, der
diese Gesellschaft offenen Auges betrachtet, auf. Sie verlangt im wahrsten Sinne
radikale Lernprozesse, die Fihigkeit und Bereitschaft aller mit dem Arbeitsmarkt
beschiftigten gesellschaftlichen Akteure zur Umsteuerung. Manche sprechen in die-
sem Zusammenhang von der Notwendigkeit eines »neuen Gesellschaftsvertra-
ges«.

— Zum anderen hat es aber Ende letzten, Anfang dieses Jahres den Ansatz zu einer
solchen radikalen Umsteuerung gegeben, den bis dahin niemand fur moglich gehal-
ten hitte: Die auf die IG Metall zuriickgehende Initiative »Biindnis fur Arbeit«. Die
IG Metall hatte, ohne ihre Auffassung, daft die Lohnhéhe nicht die entscheidende
Variable fur die Arbeitsplatzzahl sei, aufzugeben, Lohnzuriickhaltung im Gegen-
zuge zur garantierten Arbeitsplatzschaffung durch die Mitglieder der Arbeitgeber-
verbinde angeboten. Das Hintergrundereignis dieses Vorschlages war das in der
deutschen Nachkriegsgeschichte umwilzende »VW-Modell«. Dort war auf Initiative
des Arbeitsdirektors hin ein Abkommen zwischen Unternehmensleitung, Gewerk-
schaft und Betriebsrat zustande gekommen, das drohende Massenentlassungen
durch einschneidende Arbeitszeitverkiirzungen mit nur teilweisem Lohnausgleich
vermied. »Radikal« war dieses Modell deshalb, weil beide beteiligte Seiten dabei
bislang fest behauptete Tabus preisgaben: Die Arbeitgeberseite, dafl Arbeitszeitver-

31 Ebd.

* Geringfugig bearbeiteter Text einer Stellungnahme zur Vorberertung der offentlichen Anhorung des Aus-
schusses fur Arbeit und Sozialordnung des Deutschen Bundestags am 10. Juni 1996 in Bonn (Ausschuf}-
Drucksache 13/63b). Grundlage der Ausschufl-Anhorung war der Gesetzentwurf BT-Drs. 13/1412. Er
wurde in der aufgrund von Beschlufempfehlung und Bericht des Ausschusses fur Arbeit und Sozalord-
nung vom 26.Juni (Drs. 13/5107) modifizierten Form am 28.Junt 1996 vom Deutschen Bundestag
angenommen (BR-Drs. 461/96).

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:11:35. © Inhak.
Inhats im it, fidr ader ir



https://doi.org/10.5771/0023-4834-1996-3-335

