1. Die Kirche

Wie in den beiden vorherigen Binden wird auch in diesem Band das jeweilige Thema
in finf Zugingen behandelt. Was ldsst sich philosophisch (Kap. 1.1), was biblisch (Kap.
1.2), was theologisch (Kap. 1.3), was religionswissenschaftlich (Kap. 1.4) und was spirituell
(Kap. 1.5) zur Kirche als Gemeinschaft religiés Glaubender und speziell Christgliubiger
sagen?

1.1 Sozialphilosophische, kulturgeschichtliche
und religionswissenschaftliche Voriiberlegungen

In diesem ersten Teil sollen zunichst einmal einige allgemeine sozialphilosophische und
soziologische Uberlegungen zur Kirche als Sozialverband angestellt werden (Kap. 1.1.1),
bevor dann sehr ausfithrlich anhand des Werkes A Secular Age von Charles Taylor zu be-
schreiben versucht wird, in welcher Situation sich das Christentum heute in den west-
lichen Gesellschaften befindet und durch welche Entwicklungen in den vergangen fiinf-
hundert Jahren es zur Sikularisierung gekommen ist (Kap. 1.1.2). Um das Christentum in
die Reihe der Weltreligionen einordnen zu kénnen, wird abschliefRend noch der Versuch
unternommen, eine Definition von Religion zu liefern (Kap. 1.1.3).

1.1.1 Gemeinschaft, Gesellschaft, Staat

In einer ersten, ganz groben sozialphilosophischen Anniherung lisst sich feststellen,
dass Kirchen Gemeinschaften darstellen, unter denen zumindest GroRkirchen auch et-
was von Gesellschaften und sogar von einem Staat an sich haben. Bereits tierische Her-
den, Rudel, Schulen oder Schwirme sind Sozialverbinde, deren Wirklichkeit sich nicht
auf die einzelnen Glieder reduzieren lisst. Beim Menschen kommt hinzu, dass er nicht
nur ein leib-seelisches, sondern dariiber hinaus ein geistiges Wesen ist', weshalb seine
Sozialverbinde immer auch Ausdruck und Entfaltung seiner Geistigkeit sind. Menschli-

1 Bd. 2, Kap.1.1.2.4.

https://dolorg/10.14361/9783839443149-003 - am 14.02.2026, 0B:41:48. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839443149-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

che Gemeinschaften tibersteigen nicht nur die Wirklichkeit der Individuen. Sie gipfeln in
der Einheit des Wir, die als solche geistiger Natur ist.

Menschen leben aber nicht nur in mehr oder weniger intimen Gemeinschaften zu-
sammen, die sich, wie das etwa bei Partnerschaften, Ehen oder Familien der Fall ist, auf
innerliche Ubereinstimmung stiitzen. Sie vereinigen sich auch in Gesellschaften, die eher
auf dufSerliche Zwecke ausgerichtet sind und personal weniger tief reichen. Wahrend Ge-
meinschaften eher gewachsene Ordnungen darstellen, verdanken sich Gesellschaften ge-
machten Strukturen. Die Uberginge zwischen beiden sind fliefend. Unter den mensch-
lichen Vereinigungen ist streng genommen allein die Familie natirlich, die sich aber als
solche auflockert, sobald der Erziehungszweck an den Kindern erfiillt ist. Alle weiteren
Vergemeinschaftungen und Vergesellschaftungen sind mehr oder weniger kiinstlich.

Mittels Institutionen organisieren Menschen in einer Gesellschaft ihre Beziehungen
und Verhaltensweisen und ordnen sie zu einer Einheit. Insbesondere regeln sie ihre
Uber- und Unterordnungsverhiltnisse, sodass zum Beispiel Kasten-, Stinde- oder Klas-
sengesellschaften entstanden sind. Im Unterschied zu vielen Gemeinschaften bestehen
in einer Gesellschaft nicht radikal gleiche, sondern hierarchische Beziehungen. Dies
schliefdt Leitungsfunktionen ein, deren Autoritit durch das gesellschaftliche Gesamtziel
legitimiert, aber auch begrenzt wird — ,ethisch gesprochen durch das, was um des
Gemeinwohls willen erforderlich ist**.

Die Institutionen, auf die sich eine Gesellschaft stiitzt, geben den Handlungsrahmen
des gesellschaftlichen Lebens vor. Sie konnen einzelne Menschen und Gruppen integrie-
ren, aber auch ausschlieffen. Da der Mensch Zweck an sich ist, Institutionen aber letztlich
immer nur Mittel zum Zweck sind, darf er sich diesen niemals restlos ausliefern. Gesell-
schaften und ihre Institutionen sind von Menschen geschaffen und historisch entstan-
den. Sie sind kulturell vielfiltig und verinderbar. Sie sind soziale Konstruktionen, die
immer der Reform und der Anpassung an Weiterentwicklungen bediirfen.

Im Unterschied zum Staat ist die Gesellschaft der grundlegende Verbund, der dem
Staat vorgeordnet ist. Der Staat selbst lisst sich als die institutionell-rechtliche Verfas-
sung der Gesellschaft verstehen, innerhalb derer sich die Gesellschaft frei entfaltet. Fiir
sich betrachtet stellt er das grofite geschlossene soziale Gebilde dar, das als selbstandi-
ge politische Handlungseinheit auftritt. Zu ihm gehort eine Bevilkerung, die unter sich
verbunden ist, und ein bestimmtes, begrenztes Territorium. Auf diesem bt er die hochste
institutionell entfaltete Gewalt aus (Gewaltmonopol), indem er Gesetze oder Regeln erlisst
(Legislative), sie durchsetzt (Exekutive) und richterlich iiber sie entscheidet (Judikative). In-
sofern er sich rechtlich und politisch selbstindig verwaltet, kommt ihm Souverinitit zu,
die als solche von anderen Staaten anerkannt wird oder werden sollte. Zu seinen Zwecken
zihlen vor allem dufiere und innere Friedenssicherung, Wohlfahrt und soziale Gerech-
tigkeit.

Ausgehend von den Bediirfnissen der Menschen ist im Laufe der Menschheitsent-
wicklung der Staat aus der Notwendigkeit entstanden, ,eine Verwaltungseinheit zu
schaffen, die einerseits die gewiinschten Tauschgeschifte erlaubte, andererseits noch
regier- und verteidigbar war. [...] Das Gewaltmonopol wurde nétig und forderte seiner-

2 Miiller166.

https://dolorg/10.14361/9783839443149-003 - am 14.02.2026, 0B:41:48. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839443149-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

seits Abgrenzung nach auflen und Hierarchisierung im Inneren.* Was die Staatsform
angeht, gibt es seit dem 18. Jahrhundert nach mehreren Republikanisierungswellen
rund dreimal so viele Republiken wie Monarchien. Wahrend in Monarchien das Staats-
oberhaupt auf Lebenszeit im Amt und durch Geburt oder Wahl dorthin gelangt ist, ist
in den Republiken das Staatsoberhaupt meist ein Prisident, jedenfalls kein Monarch.
Seit dem 19. Jahrhundert ist die verbreitetste Art des Staates der Nationalstaat, der nach
innen und nach auflen souverin ist und eine Reprisentativverfassung hat. In ihm bringt
das Volk seinen Willen nicht unmittelbar, sondern durch eine gewihlte Vertretung
(Parlament) zum Ausdruck.

Was die politisch wichtigere Frage der Regierungs- oder Herrschaftsform betrifft,
ist heute rund ein Drittel der Nationalstaaten als autokratisch (oder diktatorisch) einzu-
stufen.* Wihrend in Demokratien (Volksherrschaften) Macht und Regierung vom Volk
ausgehen, iibt in Autokratien eine Einzelperson oder Personengruppe unkontrolliert politi-
sche Macht aus, ohne verfassungsmifligen Beschrinkungen unterworfen zu sein.

Innerhalb von Diktaturen unterschied der deutsch-spanische Politikwissenschaft-
ler Juan José Linz (1926—2013) noch einmal zwischen totalitiren und autoritiren Systemen.
Beim Nationalsozialismus oder Stalinismus im 20. Jahrhundert handelte es sich um Pro-
totypen totalitirer Systeme, die im Unterschied zu autoritiren Systemen in alle sozialen
Verhiltnisse hineinzuwirken suchten, von den Beherrschten eine aktive Beteiligung am
Staatsleben forderten und letztlich einen ,neuen Menschen gemif ihrer Ideologie for-
men wollten. In autoritiren Systemen hingegen gibt es Linz zufolge einen begrenzten
Pluralismus, fehlt eine umfassend formulierte Ideologie und wird die Bevolkerung nicht
mobilisiert. Als politisches Gegenmodell zum Totalitarismus und zum Autoritarismus
wird der demokratisch-freiheitliche Rechtsstaat betrachtet, der durch Grundrechte, Gewalten-
teilung und Verfassung die Freiheit der Staatsbiirger gewihrleisten soll.

Die Gegeniiberstellung von demokratischen und autoritiren Staaten ist jedoch abs-
trakt und idealtypisch. Sie darf nicht iibersehen lassen, dass es in Staaten, die als De-
mokratien eingeschitzt werden, autoritire Elemente gibt, und umgekehrt in Staaten,
die als autoritir gelten, demokratische Elemente. Deutlich machen das trotz etwaiger
politischer Parteilichkeit verschiedene Versuche, Staaten oder Linder differenziert mit-
einander zu vergleichen. So werden etwa in der Freedom-in-the-World-Linderliste der
internationalen Nichtregierungsorganisation Freedom House die einzelnen Linder hin-
sichtlich der Freiheitrechte nach Punkten bewertet und in , frei, ,partiell frei“und ,nicht
frei“klassifiziert. Beim Demokratieindex der internationalen Wochenzeitschrift The Eco-
nomist wird jedes Land anhand fiinf verschiedener Faktoren (Wahlprozess und Pluralis-
mus, Funktionsweise der Regierung, Politische Teilhabe, Politische Kultur, Biirgerrech-
te) nach Punkten bewertet und in die Kategorien ,vollstindige Demokratien, ,unvoll-
stindige Demokratien®, , Hybridregime* (Mischformen aus Autokratie und Demokratie)
und ,autoritire Regime* eingeordnet.

3 Brieskorn 467.

4 Im Jahr 2021 galten laut Demokratieindex 74 Staaten als Demokratien, davon 21 als ,vollstindige“
und 53 als ,unvollstandige* 34 Linder galten laut Index als ,Hybridregime* und 59 als ,autoritére
Regime*.

https://dolorg/10.14361/9783839443149-003 - am 14.02.2026, 0B:41:48. /de/e - [


https://doi.org/10.14361/9783839443149-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

Nach liberalem Denken darf der Staat die Freiheit des einzelnen Biirgers nicht verlet-
zen oder unnotig einschrinken. Er muss sich auf die Aufgaben beschrinken, die nur er
erfiillen kann, wie zum Beispiel die Sicherheit nach aufien und den Aufbau der Infra-
struktur im Inneren.

Ein wesentlicher Vertreter des egalitiren Liberalismus war der US-amerikanische Phi-
losoph John Rawls (1921-2002), dessen Hauptwerk A Theory of Justice (1971) als eines der
einflussreichsten Werke der politischen Philosophie des 20. Jahrhunderts gilt. Seinem
Verstindnis nach hat der Staat die Aufgabe, nicht nur die Grundrechte seiner Mitglie-
der zu sichern, sondern auch ihre Chancengleichheit herzustellen. Gemif dem Differenz-
prinzip muss er von sich aus aktiv eine Politik treiben, die die Lage der 6konomisch oder
kulturell am schlechtesten Gestellten verbessert.

Material ist der Staat an das Gemeinwoh! gebunden, das er zu verwirklichen hat, for-
mal an die Menschenrechte und das Volkerrecht.

Soziale Gebilde werden soziologisch und sozialphilosophisch, so lasst sich zusam-
menfassen, hauptsichlich in Gemeinschaften, Gesellschaften und Staaten unterschie-
den. Im Blick auf Kirche kann man diese, grob vereinfacht und zugespitzt, folgenderma-
3en charakterisieren. Gemeinschaften griinden in den personlichen wechselseitigen Bezie-
hungen ihrer Mitglieder, die prinzipiell gleichwertig sind und im Lebensgefithl und in den
Maf3stiben ihres Denkens und Handelns innerlich iibereinstimmen. Gesellschaften dienen
dagegen dufSerlichen Zwecken. In ihnen sind die Beziehungen der Glieder unpersinlicher
Art und stark hierarchisiert. Im Staat schlief3lich stehen das Recht und die institutionalisier-
te Machtausiibung im Vordergrund.

Fiir moderne Menschen zumal in westlichen Gesellschaften bilden die oben geschil-
derten Entwicklungen und Gegebenheiten den Hintergrund, vor dem sie heute die Kirche
als Institution beurteilen. Threr Auffassung nach darf die Kirche nicht hinter bestimm-
ten, besonders in der Neuzeit errungenen politischen und rechtlichen Standards zu-
riickbleiben, soll es nicht dauerhaft zu einer Entfremdung der Glaubigen kommen. Auch
wenn die theologische Besonderheit der Kirche immer zu beriicksichtigen ist, diirfen
bestimmte Prinzipien — wie die Menschenrechte oder die Subsidiaritit — nicht verletzt
werden, und sind bestimmte andere Prinzipien — wie etwa Gewaltenteilung, Machtkon-
trolle, Gleichberechtigung, Teilhabe oder Pluralismus — so weit wie moglich anzuwen-
den. Generell konnte das Motto lauten: so viel Gemeinschaft (Gleichberechtigter) wie
mdglich und nur so viel (hierarchische) Gesellschaft beziehungsweise , Staat“ wie nétig.

Literatur

Johannes Mliller: Art. Cesellschaft, in: Walter Brugger/Harald Schondorf (Hg.): Philosophi-
sches Worterbuch [= PhW], 2010, 166—167.
Norbert Brieskorn: Art. Staat, in PhW 467-468.

https://dolorg/10.14361/9783839443149-003 - am 14.02.2026, 0B:41:48. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839443149-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche
112 Christlicher Glaube in einem sakularen Zeitalter (Charles Taylor)

Der 1931 in Kanada geborene Katholik Charles Taylor gilt als einer der bedeutendsten
Sozialphilosophen der Gegenwart. Nach Sources of the Self (1989) verdffentlichte er im
Jahr 2007 als zweites philosophisches Hauptwerk unter dem Titel A Secular Age eine
,Geschichte dessen, was man normalerweise die ,Sikularisierung’ des neuzeitlichen
Abendlands nennt*. Darin geht er der Frage nach, warum es ,in unserer abendlin-
dischen Gesellschaft beispielsweise im Jahre 1500 praktisch unméglich war, nicht an
Gott zu glauben, wihrend es im Jahre 2000 vielen von uns nicht nur leichtfillt, sondern

“6_Bei seinem Versuch einer Antwort unterscheidet

geradezu unumginglich vorkommt
er zwischen drei Bedeutungen von Sikularitit (Kap. 1.1.2.1), bevor er verschiedenen
Entwicklungen nachspiirt, die zur Sikularisierung gefithrt haben. Hier soll nur seine
Beschreibung des ,ausgrenzenden Humanismus“ im 18. Jahrhundert (Kap. 1.2.2.2) und
der kulturellen Revolution in der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts (Kap. 1.2.2.3) wie-
dergegeben werden. Da Taylor davon iiberzeugt ist, dass allen Menschen eine spirituelle
Suche nach Fiille gemeinsam ist (Kap. 1.1.2.4), beurteilt er die heutige Situation der
christlichen Religion auch in sikularisierten westlichen Gesellschaften weniger pessi-
mistisch, als man vielleicht vermuten kénnte (Kap. 1.1.2.5). Was seine GrofRerzihlung
Christen heute lehren kénnte, wird schlieflich in einem kurzen Fazit zusammengefasst

(Kap. 1.1.2.6).

Literatur

Charles Taylor: Ein sikulares Zeitalter, 2. Auflage 2020.

11.2.1 Drei Bedeutungen von Sakularitat

Charles Taylor zufolge lisst sich die heutige Sikularitit in der westlichen Welt (Nordame-
rika und Europa) auf dreierlei Weise charakterisieren. Zum einen lisst sie sich in Bezug
auf die Offentlichkeit als Privatisierung der Religion oder in Bezug auf gemeinsame Insti-
tutionen als Ablésung des Staates, der Okonomie, der Wissenschaft und anderer Berei-
che von religidsen Institutionen und Normen bestimmen, wobei letztere normalerweise als
Emanzipierung verstanden wird. Das heif3t, dass heutzutage die Kirche von den politi-
schen Strukturen getrennt ist. , Die Religion oder ihr Fehlen ist weitgehend Privatsache.
Die politische Gesellschaft wird als eine Gesellschaft gesehen, der religiése Menschen
(jeglicher Couleur) genauso angehéren wie nichtreligiése.” In verschiedenen Tatigkeits-
bereichen - wie der Okonomie, der Politik, der Kultur, des Bildungswesens, des Berufs
und der Freizeit — verweisen uns die Normen und Prinzipien, nach denen wir uns dabei
richten, und Uberlegungen, die wir anstellen, im Allgemeinen weder auf Gott noch auf
irgendwelche religiésen Uberzeugungen.

5 Taylor: Ein sikulares Zeitalter 2020, 9.
6 Ebd. 51.
7 Ebd. 11.

https://dolorg/10.14361/9783839443149-003 - am 14.02.2026, 0B:41:48. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839443149-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

20

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

,Die Erwdgungen, die unserem Handeln vorausgehen, bewegenssich innerhalb der,Ra-
tionalitdt‘jedes einzelnen Bereichs: Im Wirtschaftsleben geht es um maximalen Profit,
auf politischem Gebiet um den gréfRtmoglichen Nutzen fiir méglichst viele Personen
und so weiter. Das steht in auffilligem Gegensatz zu fritheren Zeiten, in denen das
Christentum mafigebliche Vorschriften erlieR.“®

Zum anderen bedeutet Sikularitit, dass der religiose Glaube und das Praktizieren der Reli-
gion dahinschwinden, ,dass sich die Menschen von Gott abwenden und nicht mehr in die
Kirche gehen. In diesem Sinn sind etwa die Linder Westeuropas grofitenteils sikular
geworden — ,,auch diejenigen, in denen noch Spuren einer 6ffentlichen Bezugnahme auf
Gott zu finden sind“*°.

Nach Taylors Uberzeugung lohnt es sich jedoch, die Gegenwart noch als eine in ei-
nem dritten Sinn sikulare Zeit zu untersuchen. Diese Sikularitit, die in enger Verbin-
dung mit der zweiten steht und nicht ohne Zusammenhang mit der ersten ist, betrifft
die Bedingungen des Glaubens. Sie besteht ,unter anderem darin, dass man sich von einer
Gesellschaft entfernt, in der der Glaube an Gott unangefochten ist, ja aufler Frage steht,
und dass man zu einer Gesellschaft ibergeht, in der dieser Glaube eine von mehreren
Optionen neben anderen darstellt, und zwar hiufig nicht die bequemste Option". Viele
Milieus in den Vereinigten Staaten diirften in diesem Sinn sidkular sein, obwohl sie laut
Statistik, was religiosen Glauben und religiése Praxis angeht, unter allen westlichen Ge-
sellschaften fithrend sind. Wihrend es in moslemischen Gesellschaften keine (oder noch
keine) Alternativen zum Glauben gibt, ist der Glaube in christlichen oder ,postchristli-
chen* Gesellschaften nur eine Option und in gewissem Sinn eine umkimpfte Option. Der
Glaube an Gott liuft heute nicht auf das Gleiche hinaus wie vor fiinfhundert Jahren, als
Gott noch seinen festen Platz im naturwissenschaftlichen Kosmos, im gesellschaftlichen
Gefiige und im Alltag hatte. War der gesamte Hintergrundrahmen frither ,naiv, so ist
er heute weitgehend ,reflektiert.”” In einer Situation, ,in der irreligiése Deutungen fiir
immer mehr Menschen auf den ersten Blick die einzig einleuchtenden zu sein scheinen®,
ist der glaubige Christ herausgefordert, bewusst einen eigenen engagierten Standpunkt
einzunehmen.” Wie Taylor in seiner grof§ angelegten Geschichte schildert, kam es zu
diesem Wandel insbesondere durch das Aufkommen des ausgrenzenden Humanismus
im 18. und durch die 68-er Bewegung im vergangenen Jahrhundert.

11.2.2 Der ausgrenzende Humanismus im 18. Jahrhundert

Nach Taylors Auffassung gibt es im Christentum hinsichtlich der Ziele ,eine grundlegen-
de Spannung“*. Einerseits geht es in ihm um das normale menschliche Gedeihen. Gott will
dieses Gedeihen, und auch Jesus Christus lag es am Herzen, als er viele Menschen von
ihren Gebrechen heilte. Andererseits stellt fiir Christen irdisches Wohl, obwohl es etwas

8 Ebd. 13.

9 Ebd. 14.

10  Ebd.

B8 Ebd.

12 Vgl ebd.33.
13 Ebd.31.

14 Ebd. 41.

https://dolorg/10.14361/9783839443149-003 - am 14.02.2026, 0B:41:48. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839443149-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

Gutes ist, nicht das letzte Ziel dar. Dieses besteht vielmehr in einem ewigen jenseitigen
Leben bei Gott.

Der ausgrenzende Humanismus im 18. Jahrhundert ist aus dieser religiésen Tradition
hervorgegangen, in der ,Gedeihen und transzendentes Ziel auseinandergehalten wur-
den. Er kennt nur das erste Ziel und wird von Taylor als eine Einstellung charakte-
risiert, ,die weder letzte Ziele, die iiber das menschliche Gedeihen hinausgehen, noch

“16_Als aus-

Loyalitit gegeniiber irgendeiner Instanz jenseits dieses Gedeihens akzeptiert
grenzender und ,vollig selbstgeniigsamer* Humanismus lehnt er jede Transzendenz ab,
also alles, was aufRerhalb oder ,jenseits“ der Natur oder des menschlichen Lebens liegt,
und bestreitet ,jede Form von wechselseitiger Durchdringung der Naturdinge einerseits
und des ,Ubernatiirlichen‘ andererseits”’. Unerheblich war dabei, ,ob das ,Ubernatiirli-
che‘als der eine transzendente Gott aufgefasst wird, als Gotter und Geister, als magische
Krifte oder sonst wie“’8.

Zu einem solchen, alles Transzendente ausgrenzenden Humanismus, den es in frii-
heren Gesellschaften nicht geben hat und der ,das innerste Wesen der neuzeitlichen Si-

kularitit ausmacht*

, war es iiber eine Entwicklung gekommen, die Taylor providenziel-
len Deismus nennt. Ihm war wiederum am Beginn der Neuzeit als wesentlicher Schritt,
um einen Ausdruck von Max Weber zu gebrauchen, die Entzauberung der Welt vorausge-
gangen, auf die hier zunichst kurz einzugehen ist.

Die Welt des Mittelalters war nach dieser Auffassung durch drei Merkmale gekenn-
zeichnet. Erstens galt die natiirliche Welt, in der die Menschen damals lebten, als ,ein
Beleg fiir die Absichten und Handlungen Gottes**°. Nicht nur die Ordnung und der Plan
dieser Welt, sondern auch die grofRen Ereignisse innerhalb dieser natiirlichen Ordnung
— ,also Stiirme, Diirrezeiten, Uberschwemmungen, Pestepidemien, aber auch auRerge-
wohnlich fruchtbare und ertragreiche Jahre — wurden auf Handlungen einer héheren
Macht zuriickgefithrt. Zweitens hing mit Gott ,,auch schon die bloRe Existenz der Gesell-
schaft zusammen. [...] Von einem Konigreich konnte man sich gar keine andere Vorstel-
lung machen als die, dass es auf etwas Hoherem griinde als blof menschlichen Hand-
lungen innerhalb der sikularen Zeit. Dariiber hinaus war [...] das Leben in den verschie-
denen, die Gesellschaft bildenden Verbinden — Kirchgemeinde, Sprengel, Ziinfte und so
weiter — mit kirchlichen Riten und Zeremonien verkniipft*, so dass man gar nicht um-
hin konnte, iiberall Gott zu begegnen.?* Drittens lebten die Menschen in einer, wie Taylor
sagt, ,verzauberten Welt, in einer Welt ,der Geister, der Dimonen und der moralischen
Krifte***. In einer Welt mit diesen drei Merkmalen war ein Atheismus unvorstellbar.

Die Naturwissenschaften haben sicher wesentlich mit dazu beigetragen, dass Gottes
Prisenz in den drei Bereichen dahinschwand und die Welt entzaubert wurde. So haben
sie dem ausgrenzenden Humanismus den Weg gebahnt. Eine entscheidende Bedingung

15 Ebd.
16  Ebd.
17 Ebd.37.
18 Ebd.
19  Ebd. 42.
20 Ebd.s1.
21 Ebd.sif.

22 Ebd.s2.

https://dolorg/10.14361/9783839443149-003 - am 14.02.2026, 0B:41:48. /de/e - [

2


https://doi.org/10.14361/9783839443149-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

22

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

war dabei ein neues Sensorium fiir das Ich und dessen Stellung im Kosmos. Dieses Ich
galt nun nicht mehr als ,offen, pords und einer Welt der Geister und magischen Krifte
ungeschiitzt ausgeliefert®, sondern als sozusagen ,abgepuffert. Um jedoch das abge-

pufferte Selbst hervorzubringen, war mehr nétig als Entzauberung. ,Es bedurfte dar-
tiber hinaus eines Vertrauens in die eigenen sittlichen Gestaltungskrifte.** Diese Krifte
entdeckte der Mensch im Zuge des anthropozentrischen Wandels, der um die Wende vom

17. zum 18. Jahrhundert stattgefunden hat. An diesem Wandel unterscheidet Taylor vier

Richtungen, die alle dazu angetan waren, ,die Rolle und Stellung des Transzendenten zu

beschneiden“und die deshalb auf das hinausliefen, was er mit providenziellem Deismus

meint.>*

Mit der Wende hin zum Menschen verengte sich der Blick auf die Absichten der gott-
lichen Vorsehung. Die Ziele, die Gott fiir den Menschen im Sinn hat, schrumpften auf
ein einziges zusammen, ,ndmlich die Verwirklichung der von ihm fiir uns geplanten

«25

Ordnung wechselseitigen Vorteils“*®. Aufler der Verwirklichung dieses Plans und damit
des eigenen irdischen Wohls schuldete der Mensch Gott nichts. Das Empfinden fiir
weitere Zwecke, die Gott iiber das menschliche Gedeihen hinaus mit der Schopfung
verbinden kénnte, etwa ihn zu lieben und anzubeten, kam abhanden.

Der Sinn fiir die Bedeutung der gottlichen Gnade schwand. Da der Mensch die von Gott
geplante Ordnung mittels seiner Vernunft erkennen und mittels Disziplin verwirk-
lichen konnte, bedurfte er der gottlichen Hilfe nicht mehr. Es stand in seiner Macht,
die Ordnung des wechselseitigen Vorteils zu bewerkstelligen, und es fehlte ihm auch
nicht die nétige Motivation dazu, da er mit einer natiirlichen Neigung und Fihigkeit
ausgestattet war, zum Wohl der Mitmenschen zu handeln.* So erweckte das ,Ver-
trauen in die eigenen, Ordnung schaffenden Krifte [..] den Eindruck, die Gnade sei
nicht mehr so nétig. Schon allein die Erforschbarkeit des ganzen Systems lief} kaum
Platz fiir irgendwelche Mysterien.“*’

Somit schwichte sich auch der Sinn fir das Mysterium ab. Das ,Geheimnis des Bo-
sen, unserer Entfremdung von Gott und unserer Unfihigkeit, ohne Beistand zu ihm
zuriickzukehren“, und mehr noch das Mysterium der ,Vorsehung Gottes* ging ver-
loren.?® Fiir ,spezielle Vorsehungen®, das heifit fiir unvorhersehbare Eingriffe in be-
sonderen Fillen, war im System ,ebenso wenig Platz wie fiir Wunder“.”

SchlieRlich fiel auch die Vorstellung weg, ,Gott habe eine Verwandlung des Menschen
im Sinn, durch die er die Grenzen seiner gegenwirtigen Situation hinter sich las-
sen konne.*® Das stand im Gegensatz zur traditionellen christlichen Vorstellung,

dass der Mensch am Leben Gottes teilnehmen wiirde. Die griechischen Kirchenviter

23
24
25

26
27
28
29
30

Ebd. 54.

Ebd. 380.

Ebd. 380 (H. d. V.) [= Hervorhebung durch die Verfasser dieses Buches: Cora Duttmann und Johan-
nes Herzgsell].

Vgl. ebd. 421.

Ebd. 394.

Ebd. 383.

Ebd.

Ebd. 384 (H.d. V).

https://dolorg/10.14361/9783839443149-003 - am 14.02.2026, 0B:41:48. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839443149-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

hatten von der Theosis, der Vergéttlichung des Menschen gesprochen, die in seinem
Schicksal angelegt war. So gesehen entspricht dem Aufruf, Gott zu lieben und die
Geschépfe mit der gleichen Uberschwinglichkeit wie er zu lieben, ,die Verheifung

einer Wandlung, die es uns gestattet, diese Héhen wirklich zu erreichen'.

Nach Taylor l6sten verschiedene Faktoren diesen vierfachen Niedergang des Transzen-
denten aus, wobei es schwierig ist, sich im Einzelnen ein Bild von den geschichtlichen
Zusammenhingen zu machen. Sicher begannen anderthalb Jahrhunderte nach der Re-
formation gegen Ende des 17. Jahrhunderts die , Fluten® des religiésen Eifers und Mei-
nungsstreits abzuebben, und es entstand eine Abneigung gegen religiésen Fanatismus
und Enthusiasmus. In den fithrenden Schichten vieler europiischer Linder fand die re-
ligiose Begeisterung keinen Anklang mehr. Nicht selten wurde Religion mit Skepsis und
Spott bedacht.

Gegenliufig dazu hatte es die katholische Kirche im 17. und 18. Jahrhundert mit einer
einflussreichen hyperaugustinischen Stromung der Religiositit und so mit einer bestimm-
ten Form von religiosem Ubereifer zu tun. Ihr zufolge war die Natur des Menschen véllig
verdorben. Anstatt sich zu erdreisten, liebend die Nihe Gottes zu suchen, sollte deshalb
der Mensch die géttlichen Gebote ,.in Furcht und aus der Ferne befolgen®”. Dieser Stand-
punkt wurde von den Jansenisten vertreten. ,Aber die Einstellung selbst war viel weiter
verbreitet als die Sekte“, wie Taylor feststellt.

,Bei dieser religiésen Gesinnung kam es besonders auf das dufere Verhalten an, und
zwar sowohl auf das moralische als auch das rituelle. Dementsprechend legten die Jan-
senisten groflen Wert auf das kirchliche Gebet und fiihrten mehrere Reformen der Lit-
urgie durch. Auflerdem stellten sie unertraglich hohe Anforderungen an ethisches Ver-
halten. 3

Auch infolge dieser Gesinnung verkiimmerte die innere Frommigkeit, die auf dem Ge-
fithl der inneren Verbindung zu Gott beruht. Siinde wurde immer mehr ,als verfehltes
Verhalten® verstanden, ,das wir uns durch Uberredung, Schulung und Disziplin abge-
wohnen konnen“.** Religion wurde in erschreckender Weise auf Moralismus verengt, Re-
ligiositit zur Moralitit verkiirzt. Wie sich etwa Immanuel Kants ,Religionsschrift** im
18. Jahrhundert oder Katechismen im 19. Jahrhundert entnehmen lisst, wurde Moral
wichtiger als alles andere und Religion ihre Dienerin.*®

Eine VerdufSerlichung der Religiositit in Form des Moralismus hielt nicht nur lange an,
sondern hilt sich in gewisser Weise bis heute durch. Denn auch noch im 21. Jahrhundert
herrscht in nicht geringen Teilen des Christentums eine Religion des richtigen Verhal-
tens und der Angst vor, die sich mit Moralismus, Ritualismus und Legalismus abzusi-
chern sucht. Religioser Moralismus zieht zwar Fanatiker an, schreckt aber verniinftige

31 Ebd.
32 Ebd.390.
33 Ebd.
34 Ebd. 386.

35  Kant: Die Religion innerhalb der Grenzen der blof3en Vernunft, 1793.
36  Vgl. Taylor: Ein sikulares Zeitalter, 831.

https://dolorg/10.14361/9783839443149-003 - am 14.02.2026, 0B:41:48. /de/e - [

23


https://doi.org/10.14361/9783839443149-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

24

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

Menschen ab. Laut Taylor hat er im 18. Jahrhundert wesentlich zur Entwicklung des athe-
istischen Humanismus beigetragen und férdert auch in der Gegenwart die Sikularisie-
rung im Sinn des Glaubensverlustes.*”

Ebenfalls abschreckend wirkte in jener Zeit der gesamte strafrichterliche Rahmen, ,der
vom mittelalterlichen und reformierten Christentum zum einzigen Horizont erhoben
worden war‘®. Pointiert gesagt: Menschen war es lieber, dass es keinen Gott gibt, als
dass es einen unerbittlichen Richtergott gibt. Eine Religion, die die menschliche Grund-
situation vor Gott als Angeklagt- und Verurteiltsein versteht, st6f3t moderne Menschen
in westlichen Gesellschaften ab und steuert von sich aus zur Sikularisierung bei.

Neben negativen Bedingungen, wie der Entzauberung der Welt oder dem Moralismus
und dem strafrichterlichen Rahmen, sieht Taylor mehrere positive Bedingungen fir das
Entstehen des Atheismus in jener Zeit am Werk. Zum einen machten die Eliten die Erfah-
rung des sozialen Erfolgs. Denn ,die Schulung in disziplinierter, niichterner und tiichti-
ger Lebensfithrung” breitete sich so weit aus, ,dass sie fiir viele Menschen zur zweiten
Natur wurde“.** Der 6konomische Bereich wurde immer wichtiger und das ,6konomi-
sche®, das heif’t das geordnete, friedliche und produktive Handeln, wurde immer mehr
»zum Vorbild menschlichen Verhaltens“®. So liefSen sich ,,Ordnung und Disziplin im Ich
wie in der Gesellschaft“aus eigener Kraft erfolgreich durchsetzen.* Zum anderen wurden
Uberlegungen, die zumindest im Bereich des reformierten Christentums lingst Fuf ge-
fasst hatten, weitergefithrt und radikalisiert. , Die Reformation hatte sich namlich auf
die Fahne geschrieben, den Christen von der Last einer grundlosen und anmaflenden

Askese zu befreien.“**

Entgegen den ,Verleumdungen“ der orthodoxen Religion wurden
die gewdhnlichen und sogar sinnlichen Begierden als etwas Positives begriffen und auf diese
Weise rehabilitiert. Man verehrte sie als etwas Gutes und ,erldste“ mit ihnen zusammen,
yauch die bescheidenen und gewoéhnlichen Elemente des Lebens, seine bislang verach-
teten sinnlichen und materiellen Seiten“.*

Was nach den vier deistischen Formen des Niedergangs tibrig blieb, war der Glaube an
Gott als Schopfer und Wohltiter, dem der Mensch grenzenlose Dankbarkeit schuldete,
der Glaube an eine allgemeine Vorsehung und der Glaube an ein Leben nach dem Tod
mit Lohn und Strafe, das ebenfalls dem Wohl des Menschen diente, da es ihn motivierte,
den Plan Gottes zu erfilllen. Das geniigte aber nicht, um dem ausgrenzenden Humanis-
mus Einhalt zu gebieten. Sobald die Welt entzaubert war, verlagerte sich ,das Empfin-
den, Gott sei eine unentbehrliche Quelle unseres spirituellen und moralischen Lebens“#.
Wihrend er frither der Garant dafiir war, dass das Gute in einer Welt der Geister und der
Bedeutung tragenden Krifte triumphieren oder sich zumindest behaupten wird, wurde

er jetzt ,zum wesentlichen Ansporn jener ordnenden Kraft, durch die wir die Welt ent-

37 Vgl . ebd. 823-842.

38  Ebd. 400.
39  Ebd.392.
40 Ebd.393.
41 Ebd.399.
42 Ebd.395.
43 Ebd. 396.

44  Ebd. 400.

https://dolorg/10.14361/9783839443149-003 - am 14.02.2026, 0B:41:48. /de/e - [


https://doi.org/10.14361/9783839443149-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

zaubern und sie unseren Zwecken nutzbar machen*”. Daher schrumpfte die Verehrung
Gottes darauf zusammen, dass man seine Ziele in der Welt erreicht.

,Bei zunehmendem Selbstvertrauen, das sich in der neuerdings aufkommenden, har-
monischen und 6konomisch orientierten Ordnung spiegelt, erscheinen weder die Gna-
de noch die Kultivierung der gottlichen Kraft in unserem Inneren wirklich unentbehr-
lich. So ist Raum geschaffen worden fir einen Wechsel, der dazu fiihrt, dass die ord-
nende Kraft als etwas rein Innermenschliches aufgefasst wird ¢

Freilich konnte Gott dem Menschen nach deistischer Auffassung immer noch helfen.
Schon die Betrachtung seiner Giite im Spiegel seiner Werke konnte den Menschen in-
spirieren und ihm die Kraft geben, seinen Willen zu erfiillen. Aber nach dem allmihli-
chen Schwinden der Transzendenz war nicht mehr klar, ;,warum die Betrachtung der Natur
selbst nicht die gleiche inspirierende Kraft haben sollte, ohne dass itberhaupt auf einen
Schépfer Bezug genommen wird“Y’. So kam es, dass sich schliefilich der ausgrenzen-
de Humanismus durchsetzen konnte ,und zwar nicht blof; als eine von einer winzigen
Minderheit verfochtene Theorie, sondern als eine immer tragfihigere spirituelle Auffas-

48, Obwohl um 1750 herum wirklich ,ungliubige Menschen, wie man sie heute in

sung’
grofler Zahl kennt“ - also Menschen, die klar und bewusst den Glauben an Gott ablehnen
—, ,nicht sehr zahlreich“waren*’, gab es von nun an eine echte weltanschauliche Alterna-
tive zum christlichen Glauben, die zunichst nur unter der Elite verbreitet war, spitestens
jedoch im 20. Jahrhundert auch die Massen ergriff.

Das Aufkommen des ausgrenzenden Humanismus ist also nach Taylor nicht nur dem
Fortschritt der Wissenschaften und atheistischer Religionskritik, sondern auch und nicht zu-
letzt einer neuen moralischen Ordnung geschuldet — namlich der Disziplinierung des Selbst.
Dem neuzeitlichen Wandel, wie auch dem kulturellen Wandel des 20. Jahrhunderts, liegt
gemif dieser Analyse neben einem Wandel des Menschenbildes (und in seiner Folge) ein
Wandel der moralischen Ordnung zugrunde. Andern sich moralische Landschaften, in-
dern sich auch Religion und die religiése Haltung.

Losgelost vom Versuch Taylors, die geschichtlichen Bedingungen darzustellen, die
zum ausgrenzenden Humanismus gefiithrt haben, lisst sich die gesamte Entwicklung
jener Epoche im Nachhinein aus christlicher Sicht etwa wie folgt beurteilen.

,Habe den Mut, dich deines eigenen Verstandes zu bedienen!*, so lautete der Leit-
spruch der Aufklirung, wie Immanuel Kant (1724-1804) in seiner Schrift Beantwortung
der Frage: Was ist Aufklirung? (1784) verkiindete. Zum echten Fortschritt der Aufklirung
in der Zeit zwischen 1700 und 1800 gehort zweifelsohne der Mut des Menschen, sich
auf bisher nicht dagewesene Weise seines Verstandes, besser seiner Vernunft als des um-
fassenden, iibergeordneten Erkenntnisvermdgens zu bedienen. Dieser Entschlossenheit
verdankt die Menschheit etwa die rasante Entwicklung der Naturwissenschaften, gro-
Rere personliche Handlungsfreiheit, die allgemeinen Menschenrechte oder die religiése

45  Ebd.
46  Ebd. g401.
47  Ebd.
48  Ebd.

49  Ebd. 38s.

https://dolorg/10.14361/9783839443149-003 - am 14.02.2026, 0B:41:48. /de/e - [

25


https://doi.org/10.14361/9783839443149-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

26

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

Toleranz. Der Mensch hat nicht nur gelernt, Verstand und Vernunft konsequent anzu-
wenden, sondern weiter zu entfalten. Laut Georg Wilhelm Friedrich Hegel (1770-1831)
ist die geschichtliche Entfaltung nicht nur mit der Einheit der Vernunft vereinbar, sondern
ein Grundzug der Vernunft selbst. Auch darf nicht vergessen werden, dass theologisch be-
trachtet die menschliche Vernunft nicht blof$ ein rein natiirliches, sondern ein immer
schon iibernatiirlich erhihtes Vermégen der Erkenntnis und Einsicht darstellt, insofern sie
zumindest anfanghaft und ansatzweise vom géttlichen Logos erleuchtet®® und vom Hei-
ligen Geistinspiriertist. Der aufklarerische Fortschritt durch den Gebrauch der Vernunft
bleibt Fortschritt, unbeschadet der Tatsache, dass die Aufklirer selbst, wie wir heute wis-
sen, einem vollig unhaltbaren Fortschrittsoptimismus verfallen waren.

Indem in der Neuzeit die menschliche Vernunft zu sich kommt und sich entfaltet,
wird sich der Mensch auch seiner Autonomie bewusst, das heifdt seiner Fihigkeit, sich
selbst in Freiheit zu bestimmen und sein Leben in der Welt sowie die Welt selbst frei zu
gestalten. Diese Autonomie im Sinn der Selbstbestimmung des Menschen und der Ei-
gengesetzlichkeit der Welt ist von Gott, dem Schopfer, selbst gewollt. Sie bedeutet aber
nicht Willkiir und Verantwortungslosigkeit. Nach Kant ist der menschliche Wille viel-
mehr durch die praktische Vernunft gebunden, die ihm in Form des Kategorischen Im-
perativs sagt, was er in moralisch wichtigen Situationen zu tun oder zu lassen hat. Fiir
den Philosophen aus Konigsberg war bekanntlich das moralische Gesetz, das der Mensch
in seinem eigenen Inneren vorfindet und das inhaltlich dem entspricht, was religiose
Menschen vor allem mittels der Zehn Gebote als von Gott geboten und verboten erken-
nen, Gegenstand hichster Bewunderung.

Konkret sieht der Mensch in der Neuzeit die Autonomie seiner selbst und der Welt
durch die Erfahrung bestitigt, dass er auch ohne géttliche Wunder in Wirtschaft, Wis-
senschaft, Politik und Kunst erfolgreich ist. Um beim Beispiel Taylors zu bleiben: Fillt
eine Ernte besonders gut aus, liegt das an einer bestimmten Kombination giinstiger in-
nerweltlicher Bedingungen, etwa hochwertigem Saatgut, fruchtbarem Boden, beson-
ders gedeihlichem Wetter oder besonderer menschlicher Pflege, nicht aber an einem be-
sonderen Eingreifen Gottes.

Freilich sind dem Menschen in seiner Selbstbestimmung Grenzen gesetzt. Ihm ist es
grofitenteils nicht gegeben, die Gesetze und Bedingungen der Welt im Allgemeinen und
der je eigenen Lebenswelt im Besonderen zu verindern. Die ihn ,umgebende* weltliche,
menschliche und géttliche Wirklichkeit erlegen ihm auf, sich zu entwickeln - als Lebe-
wesen korperlich und seelisch, als gemeinschaftliches Wesen kommunikativ und sozial,
als Person geistig und geistlich. Ein sich in der Zeit entwickelndes Wesen zu sein, liegt,
wie seine bloRe Existenz, seiner freien Entscheidung voraus. Insbesondere ist ihm von
Gott, seinem Schopfer, das letzte Ziel seines Lebens vorgegeben, namlich sich zu einem
vollkommen liebenden Wesen zu entwickeln und als solches in ewiger Gemeinschaft mit
Gott und den erlésten und vollendeten Mitmenschen in einer neuen, umgewandelten
Welt zu leben. Darauf ist seine ganze Existenz ausgerichtet. Innerhalb dieses Rahmens
besitzt er jedoch einen echten individuellen Spielraum, sich selbst zu bestimmen, sein
Leben frei zu gestalten, seine Umgebung persénlich zu prigen. Er selbst entscheidet, ob
und inwieweit er sich in seinem irdischen Leben dem vorgegebenen Ziel nihert oder von

50 Joh1,9.

https://dolorg/10.14361/9783839443149-003 - am 14.02.2026, 0B:41:48. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839443149-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

ihm entfernt. Er selbst bestimmt, auf welchem der vielen Wege, die ihm immer wieder
offenstehen, er sich auf sein Ziel zubewegt.

Bei allen sonstigen Fehleinschitzungen und Fehlentwicklungen in und aus je-
ner Epoche zihlt neben dem mutigen Verstandes- und Vernunftgebrauch und der
Entdeckung der Autonomie die Rehabilitierung der menschlichen Natur zu ihrem unbe-
streitbaren Fortschritt. Auch Taylor hilt sie fiir einen wichtigen Strang der Aufklirung.”*
Als Reaktion auf das religiése Bewusstsein, die menschliche Natur sei vollig verdorben,
und auf die damit einhergehende religiése Furcht wurde in einer bis dahin ungewohn-
ten Weise die ,Unschuld“ der menschlichen Natur bejaht und betont.” Sinnliches und
speziell sexuelles Begehren wurde entweder als harmlos und moralisch ,neutral“ oder
als gute menschliche Kraft beurteilt.”®> Nur eine grundsitzlich positive Einschitzung
wird aber dem christlichen Schépfungsgedanken gerecht. Dass die ,sexuelle Befriedi-
gung etwa jetzt nicht mehr als Weg in die Holle verdammt, sondern als eine der grofiten
Freuden gesehen wird“ und die ,normale Selbstliebe nicht mehr als Siinde, sondern als
eigentliche Basis eines gesunden menschlichen Lebens* gilt*, war eine grundsitzlich
begriiflenswerte Entwicklung. Sie sollte nur nicht, wie Taylor warnt, Teil einer Sub-
traktionsgeschichte werden, die da lautet: ,Sobald die religiésen und metaphysischen
Uberzeugungen verschwunden sind, bleiben die normalen menschlichen Begierden
iibrig.“> Sie seien ,die Basis unseres modernen Humanismus“ — ,der Rest, der nach
Abzug der falschen Mythen bleibt“.*® Nach Taylor leiden alle Subtraktionsgeschichten
dieser oder ihnlicher Art letztlich an der falschen Annahme, die Moderne mit all ih-
ren naturwissenschaftlichen und anderen Entwicklungen ziehe das Verschwinden des
religiosen Glaubens und Praktizierens, also Sikularitit im zweiten Sinn, zwangsliufig
nach sich. Echter neuzeitlicher Fortschritt bringt jedoch Religion, daran ist mit Taylor
festzuhalten, keineswegs notwendig zum Verschwinden, wie die weitere Geschichte
selbst schon zeigt. Vielmehr kann und soll er ihr helfen, sich selbst zu verbessern und
besser zu verstehen.

Taylor zufolge wurde die Unschuld oder die Giite der menschlichen Natur einschlief3-
lich der Normalitit des Begehrens in der Neuzeit nicht wiederentdeckt, sondern kam
itberhaupt erst durch die neue moralische Ordnung der Disziplinierung in den Blick.
Zumindest als etwas Harmloses erweist sich das Begehren, insofern es ,von der distan-
zierten Vernunft in Kanile geleitet werden kann, die zu einer wohltitigen Ordnung fith-
ren*”’. Als etwas Gutes erscheint es sogar, wenn man ihm die Fihigkeit zuspricht, ,sich
spontan an eine Art von Agape anzupassen‘, wenn sich Menschen also aus natiirlichem
Mitgefiih] mit allen Menschen solidarisch wissen und fiir sie wohltitig sein wollen.*®
Mag diese Sicht der menschlichen Natur und des menschlichen Begehrens auch zu po-
sitiv sein, weil ebenfalls Laster wie beispielsweise Gier oder Zorn dazu gehéren und Mit-

51 Vgl. Taylor: Ein sikulares Zeitalter, 431.

52 Ebd.391.

53 Vgl. ebd. 431—435.
54  Ebd. 431.

55  Ebd.

56  Ebd.

57  Ebd. 433.

58  Ebd.434.

https://dolorg/10.14361/9783839443149-003 - am 14.02.2026, 0B:41:48. /de/e - [

27


https://doi.org/10.14361/9783839443149-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

28

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

gefithl und Solidaritit mit allen nicht einfach angeboren, sondern hiufig nur das Er-
gebnis harter Arbeit an sich selbst sind, stellt doch der Humanismus mit seiner positive-
ren Bewertung der menschlichen Natur fiir Taylor eine ,bedeutende Leistung* und einen
,Meilenstein der Menschheitsgeschichte“ dar.® Indem er das eigene Innere des Menschen
als neue Moralquelle erschlossen hat, hat er nicht nur mit seiner neuen Innerlichkeit eine
Alternative zu einer verduflerlichten Religion des Moralismus gebildet, sondern in der
Menschheit die Entwicklung eines Gefiihls universeller Solidaritit vorbereitet. Denn von
nun an ging die Solidaritit itber den engeren Kreis hinaus und bezog ,,mehr Menschen,
ja sogar die ganze Menschheit in den Bereich des wohltitigen Handelns ein“°.

Was den neuzeitlichen Fortschritt angeht, sei auch noch einmal eigens auf die Ab-
lehnung des strafrichterlichen Rahmens des Christentums hingewiesen. Im Namen der
von Gott geschenkten und erleuchteten Vernunft haben Menschen in der Neuzeit begon-
nen, die unselige Vorherrschaftjuristischen Denkens in derjiidisch-christlichen und da-
mit auch der islamischen Tradition grundsitzlich infrage zu stellen und zuriickzuwei-
sen. Gott ist nicht in erster Linie (Straf-)Richter, auch wenn seine Gerechtigkeit nicht
minder zu ihm gehort wie seine Barmherzigkeit. Insbesondere aber kommt der Mensch
nicht in einem Gerichtssaal zur Welt, in dem er, bevor er etwas gesagt oder auch nur
getan hat, bereits angeklagt und zum Tode verurteilt ist, und zwar nicht nur zu einem
irdischen, sondern zu einem ewigen Tod, vor dem er nur durch schnellstmégliche Tau-
fe bewahrt werden kann. Die Bibel kennt neben dem strafrechtlichen Strang noch viele
andere Stringe, die besser geeignet sind, das Verhaltnis von Gott und Mensch zu verste-
hen. Dieses Verhaltnis sollte nicht primir in juristischen Kategorien wie ,verdiente Stra-
fe, ,Rechtfertigung® und dhnlichem, sondern in personalen Kategorien wie , Liebe* und
JTreue“ gedeutet werden. In der Aufklirung hat man immerhin begonnen, diese Schlag-
seite des Christentums zu korrigieren, auch wenn sie noch lange nicht behoben ist.

Freilich greift aus christlicher Sicht der ausgrenzende Humanismus in seiner Deu-
tung des Menschen und der Welt zu kurz. Bereits der providenzielle Deismus kannte
keinerlei gnadenhaftes Wirken Gottes mehr. Er ging davon aus, dass der Mensch die
von Gott gewollte Ordnung des gegenseitigen Vorteils ganz aus eigener Kraft herstellen
konnte und deshalb seine Gnade itberhaupt nicht mehr benétigen wiirde. Richtig war
daran die Einsicht, dass Gott nicht quasi von aufien nach Art einer innerweltlichen me-
taphysischen oder physikalischen Ursache in die natiirliche, wirtschaftliche oder politi-
sche Ordnung eingreift. Das bedeutete jedoch keineswegs, dass er in der Welt nicht mehr
schopferisch und gnadenhaft wirkt. Im Gegenteil: Er wirkt stindig in der Welt. Wenn er
auch keine dufleren Wunder wirke, so wirkt er immer wieder ganz erstaunliche innere
Wunder in Menschen.

Der ausgrenzende Humanismus sieht schlieflich von der Bezugnahme auf eine
Transzendenz ganz ab. Er deutet Mensch und Welt innerhalb eines rein immanenten
Rahmens, der ,eine natiirliche im Gegensatz zu einer iibernatiirlichen Ordnung bildet —
eine immanente Welt im Gegensatz zu einer méglichen transzendenten Welt“**. Innerhalb

59  Ebd. 434f.
60 Ebd. 435.
61 Ebd.904.

https://dolorg/10.14361/9783839443149-003 - am 14.02.2026, 0B:41:48. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839443149-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

dieses Rahmens entstehen dann, wie Taylor es ausdriicke, ,abgeschlossene Weltstruk-
turen‘, die als ,tiefsitzende Bilder“ dem Transzendenten gegeniiber abgeschlossen
sind.®

Die zu kurz greifende Deutung des immanenten Humanismus sollte aber Christen
nicht dazu verleiten, den vielfachen Fortschritt der Moderne zu leugnen oder abzulehnen
und ihre Religion im Gegensatz zur Moderne zu sehen. Das ist allerdings, wie Taylor in
Erinnerung ruft, in erheblichen Teilen und auf bestiirzende Weise geschehen.

,[Denn] dieses Bild, wonach der Glaube und die Moderne einander als Gegner gegen-
iberstehen, ist keine Erfindung der Ungldaubigen. Ihm entspricht ein der humanisti-
schen Welt feindlich gesinnter Strang des christlichen Denkens, der dieses Bild noch
fordert. Man braucht nur an Pius IX. zu denken, der in seinem Syllabus von 1864 ge-
gen alle Irrtiimer der modernen Welt wetterte, zu denen er auch die Menschenrech-
te, die Demokratie, den Gleichheitsgrundsatz und auch sonst praktisch alles rechnete,
was der liberale Staat von heute verkorpert. Daneben gibt es auch noch andere, neuere
Beispiele fir diese Einstellung — nicht nur unter den Christen, sondern auch unter den
glaubigen Anhingern anderer Religionen “¢*

Als neueres Beispiel fiir eine antihumanistische und antimoderne Haltung unter Christen
kann auch die einseitig negative Beurteilung der kulturellen Revolution der 1960er Jahre
gelten.

1.1.2.3  Die kulturelle Revolution in der zweiten Halfte des 20. Jahrhunderts

Gegen Ende des 18. Jahrhunderts war also in Gestalt des ausgrenzenden Humanismus
eine tragfihige Alternative zum Christentum aufgekommen.® Zur gleichen Zeit gab es
eine Reihe von Reaktionen gegen diesen Humanismus und die Auffassung des mensch-
lichen Lebens, die ihn hervorgebracht hatte. Das war der Anfang dessen, was Taylor den
Nova-Effekt nennt: die sich stindig erweiternde ,Skala neuer - teils religioser, teils ir-
religiéser und teils schwer einzuordnender — Positionen®, die den Menschen zu Gebote
standen.® Alle diese Entwicklungen fanden allerdings nur im Bereich der sozialen Eliten
statt, und was die Ausbildung neuer Formen der Unglidubigkeit angeht, waren sie sogar
auf die Bildungsschicht beschrinkt. Dieser Prozess der Alternativenpluralisierung bei den
Eliten spielte sich im ganzen 19. Jahrhundert ab, ,und zwar je nach Gesellschaft in unter-
schiedlichem Tempo und in unterschiedlich getakteten Schiiben“?’.

Nachdem sich in der Zeit der Nova, die im spaten19. und frithen 20. Jahrhundert gip-
felte, die dem Unglauben verfiigbaren Alternativen vervielfacht hatten und reichhaltiger
geworden waren, verbreiteten sie sich in der Gesamtgesellschaft im Zuge eines Vorgangs,
den Taylor folgerichtig ,Supernova“ nennt und der vor allem nach dem Zweiten Weltkrieg

62  Ebd.930.

63 Kap.1.3.3.2.

64  Taylor: Einsikulares Zeitalter, 952.

65  Vgl. Taylor: Ein sikulares Zeitalter, 703.
66 Ebd.;vgl. 888.

67 Ebd.703.

https://dolorg/10.14361/9783839443149-003 - am 14.02.2026, 0B:41:48. /de/e - [

29


https://doi.org/10.14361/9783839443149-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

30

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

stattfand.®® In den 1960er Jahren kam es schlieflich zu einem starken Niedergang christ-
lichen Glaubens und kirchlicher Praxis, der jedoch in den USA weniger stark ausfiel als
in manchen europiischen Lindern wie etwa Frankreich oder England.®

Durch die kulturelle Revolution, die die nordatlantische Zivilisation in dieser Zeit erlebt
hat, haben sich die Bedingungen des Glaubens in den westlichen Gesellschaften ,durch
und durch verindert’°. Es handelte sich um eine Revolution, welche die Individuierung,
das heifdt den Prozess der Selbsterkenntnis und Abgrenzung der eigenen Personlichkeit
von anderen, stark voranbrachte. Durch sie breitete sich neben dem moralisch-spiritu-
ellen und dem instrumentellen Individualismus noch ein expressiver Individualismus aus.
Dieser Expressionismus war nach Taylor nichts vollig Neues. Er war eine Erfindung der
Romantik des ausgehenden 18. Jahrhunderts. Die Romantiker wollten iiber die Mora-
litat hinausgehen und durchs Spiel die menschliche Natur harmonisch verwirklichen.”
Sie orientierten sich am Ideal der Schonheit und kritisierten von daher die Trennung des
denkenden Verstandes ,erstens von seiner eigenen Natur mit ihren Begierden [...]; zwei-
tens von der Gemeinschaft, die daher zu zerfallen droht[e]; und drittens vom grofen Le-

“7>, Schon wihrend des gesamten 19. Jahrhunderts hatten intellek-

bensstrom der Natur
tuelle und kiinstlerische Eliten nach einer ,authentischen Lebens- oder Ausdrucksform*
gesucht.” Neu war nun, dass sich diese Art der Selbstorientierung zu einem Massen-
phinomen entwickelte.

Zahlreiche Ursachen werden fiir diesen Wandel verantwortlich gemacht:

,der Wohlstand und die fortwdhrende Ausbreitung der Konsumentenhaltung; soziale
und geographische Mobilitdt; Outsourcing und Downsizing seitens der GroRkonzer-
ne; neue Familienmuster, insbesondere die Zunahme der Haushalte mit zwei Einkom-
men und die daraus resultierende Uberarbeitung und Erschépfung; die Ausdehnung
der Vorstadte, die bewirkt, dass viele Menschen an einem Ort wohnen, an einem an-
deren arbeiten und an einem noch anderen einkaufen; die immer dominantere Rolle
des Fernsehens und sonstige Faktoren’*.

Diesen Wandel einfach als ,Ausbruch des reinen Egoismus oder als Hinwendung zum
Hedonismus*“ einzuschitzen, ditrfte fehlgehen. Vielmehr breitete sich stindig eine Kul-
tur der Authentizitit aus. Damit meint Taylor eine Betrachtungsweise des Lebens, ,wo-
nach jeder seine eigene Art hat, sein Menschsein in die Tat umzusetzen, und wonach
es wichtig ist, den eigenen Stil zu finden und auszuleben, im Gegensatz zur Kapitula-
tion vor der Konformitit mit einem von auflen — seitens der Gesellschaft, der vorigen
Generation oder einer religidsen oder politischen Autoritit — aufoktroyierten Modell“”.

Einen solchen Standpunkt haben viele intellektuelle Kiinstler im 19. und 20. Jahrhundert

68  Ebd. 631.
69 Vgl ebd. 705.
70  Ebd.788.
71 Vgl. ebd. 530.
72 Ebd.s534.
73 Ebd.788.
74  Ebd.789.

75  Ebd.792.

https://dolorg/10.14361/9783839443149-003 - am 14.02.2026, 0B:41:48. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839443149-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

bereits vertreten. Aber erst in der Zeit nach dem Zweiten Weltkrieg begann diese Ethik
der Authentizitit die allgemeine Einstellung der Gesellschaft zu pragen. Beriicksichtigt
man die Vorgeschichte dieser Ethik, ,wird sichtbar, dass sie ihren Ort im Rahmen einer
umfassenden Kritik des abgepufferten, disziplinierten und vor allem aufinstrumentelle,
rationale Kontrolle bedachten Selbst hat“’®

In den sechziger Jahren wurde die Gesellschaft der 1950er Jahre gegeiRelt, ,weil sie

, wie sie in der Romantik geiibt wurde.”

konformistisch war, Individualitit und Kreativitit zermalmte, zu sehr an der Produktion
oder konkreten Resultaten interessiert war, Gefithl und Spontaneitit unterdriickte und

“78 Man rebellierte ,fiir ein Leben,

das Mechanische hoher bewertete als das Organische
das sich Dingen mit innerem Wert widmet; gegen Privilegien und fiir Gleichheit; gegen
die Unterdriickung des Korpers durch die Vernunft und fir die Fiille der Sinnlichkeit. [...]
Man hielt sich an Achsen der Kritik, die aus der Romantik stammten, und meinte, dass
innere Gegensitze — etwa zwischen Gefithl und Vernunft — sowie soziale Gegensitze —
etwa zwischen Studenten und Arbeitern — und Gegensitze zwischen Lebensbereichen —
etwa zwischen Arbeit und Spiel —, wesentlich miteinander zusammenhingen.“””

Nach Taylors Uberzeugung hat dieser Wechsel ,zwar offensichtliche Nachteile mit
sich gebracht, ist aber alles in allem positiv zu bewerten“*®. Die moderne moralische Ord-
nung des wechselseitigen Vorteils diirfte gestirkt aus ihm hervorgegangen sein. Ideale wie
Fairness und wechselseitige Achtung vor der Freiheit des anderen sind bei den jungen

Menschen von heute so hoch angesehen wie eh und je.

,Offenbar geht die Ethik der Authentizitit mit einem sanften Relativismus einher, der
besagt: jeder darf tun, was er mag, und die Werte* des jeweils anderen diirfen nicht
kritisiert werden. Gerade dieser Relativismus basiert auf einer festen ethischen Grund-
lage —ja, er wird von ihr gefordert. Man sollte die Werte der anderen nicht kritisieren,
weil sie genauso wie man selbst das Recht haben, ihr eigenes Leben zu fithren. Into-
leranz ist die Siinde, die nicht toleriert wird. Dieses CGebot geht offenbar aus der Ethik
der Freiheit und des wechselseitigen Vorteils hervor®'

Hinsichtlich der Verbindung zum Sakralen ordnet Taylor die neuen sozialen Vorstel-
lungsschemas des expressiven Individualismus einem un- oder postdurkheimischen
Ordnungstypus zu. Dem neodurkheimischen Ordnungsprinzip stellt Taylor einerseits
das paliodurkheimische Ordnungsprinzip der ,barocken katholischen Gesellschaften
und andererseits neuere postdurkheimische Formen gegeniiber, bei denen die spiritu-
elle Dimension der Existenz vollstindig vom Politischen geldst ist. Hinsichtlich des
Zusammenhangs zwischen Religion und Staat kennzeichnet er paliodurkheimische
(katholische) und neodurkheimische (,anglophone*) Gesellschaften so:

76  Ebd.793.

77 Vgl.ebd. 532.
78  Ebd. 793.

79 Ebd

80 Ebd. 800.

81  Ebd. 806f.

https://dolorg/10.14361/9783839443149-003 - am 14.02.2026, 0B:41:48. /de/e - [

3l


https://doi.org/10.14361/9783839443149-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

32

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

,Die Paldo-Phase entspricht einer Situation, in der das Gefiihl der ontischen Abhédngig-
keit des Staats von Gott und hoherer Zeit noch lebendig ist, auch wenn es durch Ent-
zauberung und zweckrationale Gesinnung an Kraft verloren hat. In Neo-Gesellschaften
hingegen ist Gott prasent, weil sein Plan im Mittelpunkt der Organisation solcher Ge-
sellschaften steht. Esist dieser Plan, iiber den wir uns als identifizierende gemeinsame
Beschreibung unserer Gesellschaft einig sind und mit Bezug auf den wir von ,politi-
scher Identitit sprechen konnten ¢

Mit den Ausdriicken ,palio-“, ,neo-“ und ,postdurkheimisch* will Taylor idealtypisch
Ordnungsprinzipien beschreiben, die ,Stadien unserer historischen Entwicklung sind,
wobei das dritte Stadium fiir unser eigenes Zeitalter immer prigender geworden ist“®>.
So war die paliodurkheimische Situation etwa in einigen katholischen Lindern verwirk-
licht, wo das sakrale Element der Gesellschaft von der Kirche bestimmt und bedient
wurde. Ohne dass es eine Alternative zu ihr gegeben hitte, hat die katholische Kirche Zu-
gang zum Heiligen und zur Fiille verschafft und alle Bereiche des Lebens bestimmyt. Bei
der neodurkheimischen Ordnung hingegen, die Taylor gemif nur in den Vereinigten
Staaten vollstindig realisiert ist oder war, gab es ,in einer entzauberten protestantischen
Umgebung nichts Sakrales im fritheren Sinn, dem zufolge sich bestimmte Orte, Zeiten,
Personen und Handlungen als solche von den profanen® unterschieden hatten.®* Zudem
vermochte keine Kirche allein die Verbindung zwischen politischer Gesellschaft und
gottlicher Vorsehung festzulegen und zu feiern, weil es mehrere verschiedene Kirchen
beziehungsweise Konfessionen gab.

Wihrend nun beim paliodurkheimischen Ordnungsprinzip galt, ,dass man auch ei-
ner Kirche angehérte, die ihrerseits im Grunde die ganze Gesellschaft umfasste*®, und
man sich beim neodurkheimischen Prinzip fiir eine bestimmte eigene Konfession ent-
schied, die den Gliubigen jedoch mit einer umfassenderen, weniger greifbaren , Kirche*
verband, geht die expressionistische Anschauung noch einen Schritt weiter. ,Das reli-
giose Leben, die religiose Praxis, an der ich mich beteilige, muss nicht nur von mir ge-
wihlt worden sein, sondern sie muss mich auch ansprechen — sie muss im Sinne meiner
spirituellen Entwicklung deutbar sein.“®® Innerhalb dieses neuen Systems gibt es demnach
,keine notwendige Einbettung unserer Verbindung zum Sakralen in einen bestimmten
umfassenden Rahmen kirchlicher oder staatlicher Prigung*®’. Wirklich wertvoll sind
nun spirituelles Verstindnis oder Empfinden, und das Gebot lautet: ,Jeder folge seinem
eigenen Weg der spirituellen Inspiration.®® Bei einer solchen ,Auffassung der Stellung
und des Wesens des Spirituellen ist der Pluralismus von vornherein angelegt; und die-
ser Pluralismus halt sich nicht an einen bestimmten theologischen Rahmen, sondern er

82  Ebd. 759.

83  Ebd. 813.

84  Ebd.759 (H.d.V.) [= Hervorhebung durch die Verfasser dieses Buches: Cora Duttmann und Johan-
nes Herzgsell]).

85  Ebd. 810.
86 Ebd. 811 (H.d.V).
87 Ebd.812.

88  Ebd. 816.

https://dolorg/10.14361/9783839443149-003 - am 14.02.2026, 0B:41:48. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839443149-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

ist unbegrenzt“®. Oder vielmehr, es gibt nur eine Grenze: ,Mein spiritueller Weg muss
den Weg der anderen respektieren; er muss dem Schadensprinzip gehorchen.”° Diesem
Prinzip zufolge hat niemand das Recht, ,sich um meines Wohls willen in meine Angele-
genheiten einzumischen, sondern nur, um andere vor Schaden zu bewahren". Es wird
also in einer postdurkheimischen Situation fiir die Spiritualitit weder eine Kirche noch ein
kirchliches oder gesellschaftliches Element vorausgesetzt. Damit steht das Spirituelle als
solches nicht mehr in innerer Verbindung zur Gesellschaft.

Den Kern der gesamten kulturellen Revolution bildete die Sexualmoral. Die entspre-
chende Entwicklung hatte schon frither bei den kulturellen Eliten eingesetzt.

,In den 1960er Jahren griff sie dann auf alle Schichten tGber. Das war offensichtlich
ein tiefgreifender Wandel. Die Relativierung von Keuschheit und Monogamie und die
Erklarung, Homosexualitit sei eine legitime Option — diese Verdnderungen hatten
gewaltige Auswirkungen auf die Kirchen, die diesen Fragen in den vorangegangenen
Jahrhunderten grofe Bedeutung beigemessen hatten und von denen Frommigkeit oft
mit einer liberaus strengen Sexualmoral gleichgesetzt worden war.**

Diese Veranderungen standen in vélligem Widerspruch zu allen fritheren Formen der
Sexualethik, ,denn die Stabilitit der Ehe galt sowohl der Ethik der Volkstradition als
auch der Ethik der christlichen Lehre als unverzichtbar“®. In der frithen Neuzeit hat-
ten sich auflerdem einprigsame spirituelle Vorstellungen entwickelt, die bezeichnende
Bilder von sexueller Reinheit einschlossen. Wihrend nach mittelalterlicher Vorstellung
die Todsiinden des Geistes (Hochmut, Neid und Zorn) schlimmer waren als die Todsiin-
den des Fleisches (Vollerei, Wollust und Faulheit), wurde im Laufe der katholischen Re-
formation ,der Akzent zunehmend auf die Begierde gelegt, die dann als entscheiden-
des Hindernis der Heiligkeit galt“**. So scheint die Moderne ,den zugrunde liegenden
Begriff der Reinheit vergeistigt und zum Hauptzugang unseres Wegs zu Gott gemacht
zu haben (oder im gegenteiligen Fall zum Haupthindernis)“. Vor diesem Hintergrund
wurde dann eine ,Seelsorge der Angst“ getrieben.

Aus dieser Sichtweise ging nach Taylor eben das hervor, was man als ,Moralismus“
bezeichnen konnte und in vielen Teilen der christlichen Kirche der Neuzeit vorherr-
schend gewesen ist:, In unserem spirituellen Leben wird einem bestimmten Regelkatalog
grofite Bedeutung beigemessen. Wir alle sollen uns Gott nihern, doch ein entscheiden-
des Stadium auf diesem Wege muss die Mindesterfillung dieser Regeln sein. Wer sie
nicht erfiillt, steht sozusagen nicht einmal an der Startlinie dieses ausschlaggebenden
Rennens — er [iuft gar nicht mit.“”® Bei solch einer moralistischen Einstellung wird letzt-
lich ,alles Gewicht auf das gebotene Handeln und/oder den geforderten Glauben gelegt,

89 Ebd.817 (H.d.V).

90  Ebd.
91  Ebd.807.
92  Ebd. 809.
93 Ebd. 828.
94  Ebd.
95 Ebd. 829.

96 Ebd.831(H.d. V).

https://dolorg/10.14361/9783839443149-003 - am 14.02.2026, 0B:41:48. /de/e - [

33


https://doi.org/10.14361/9783839443149-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

34

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

wihrend die spirituelle Entwicklung vernachlissigt wird“”’. Der Regelkatalog umfasste
durchaus auch Siinden der Aggression, der Gewalttitigkeit oder der Ungerechtigkeit,
war aber besonders streng, wenn es um sexuelle Dinge ging. ,Sexuelles Fehlverhalten
und Ungehorsam gegeniiber der Kirche waren wohl die wichtigsten Bereiche, in denen
automatische Griinde zur Verstofung lauerten. Geschlechtliche Reinheit und Gehorsam
spielten daher eine ganz hervorstechende Rolle.*®

So konnte nicht ausbleiben, dass kirchlicher Moralismus und Unterdriickung des Sexu-
allebens mit der sich allmihlich entfaltenden Moderne in Konflikt gerieten. ,Die Beto-
nung der Verantwortung des Einzelnen und der Freiheit verlief schliefilich quer zu den
Kontrollanspriichen der Geistlichkeit. Und die postromantischen Reaktionen gegen die
diszipliniren Regeln der Neuzeit — die Versuche, den Korper und das Gefiihl zu rehabi-
litieren — schiirten zu guter Letzt den Widerstand gegen die sexuelle Unterdriickung.*
In den 1960er Jahren kam es zu vier Entwicklungen, die mit den Bewegungen der Studie-
renden und der jungen Menschen generell zusammenhingen und von Taylor wie folgt

beschrieben werden:

« Die Rehabilitierung der Sinnlichkeit als einer an und fiir sich positiven Sache wurde
fortgesetzt und verstirkt.

- Die Entwicklung wurde intensiviert, das heiflt: die Gleichheit der Geschlechter wur-
de bejaht, und insbesondere wurde das Ideal der von Gender-Rollen unabhingigen
Partnerschaftlichkeit zwischen Mannern und Frauen artikuliert.

«  Dionysischer, ja gegen die Normen verstofRender Sex wurde allgemein als befreiend
empfunden.

- Eine neue Auffassung der Sexualitit als eines wesentlichen Bestandteils der Identitit
setzte sich durch.

Dank dieser zuletzt genannten Haltung wurde der sexuellen Befreiung nicht nur eine
zusitzliche Bedeutung gegeben. Vielmehr wurde sie ,, auch zur Grundlage der Schwulen-
bewegung und der Emanzipation einer ganzen Reihe frither geichteter Formen des Se-
xuallebens“*®°. Die gesamte Entwicklung der Rehabilitierung des Kérpers und der Sinn-
lichkeit sowie der Uberwindung der Trennung von Geist und Kérper und von Vernunft
und Gefiihl schlicht als Ausbruch von Hedonismus zu deuten, geht nach Taylor, wie ge-
sagt, nicht an.

Eine grundsitzlich positive Bewertung der sexuellen Revolution und der Tatsache,
dass mit ihr eine zusammenhingende Idealvorstellung verbunden war, sollte freilich
auch nicht jene ,schroffen Diskontinuititen und Dilemmata, die dem Sexualleben des
Menschen zusetzen®, iibersehen lassen.” Damit meint Taylor unter anderem: ,die
Unmoglichkeit, das Dionysische mit einer kontinuierlichen Lebensweise in Einklang zu
bringen; die Schwierigkeit, das Sinnliche im Rahmen einer fortwihrenden und wirklich

97  Ebd.

98 Ebd. 832.
99  Ebd. 833.
100 Ebd. 838.

101 Ebd. 839.

https://dolorg/10.14361/9783839443149-003 - am 14.02.2026, 0B:41:48. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839443149-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

intimen Beziehung zu halten; die Unméglichkeit, den Gender-Rollen vollig zu entrin-
nen’®*. Auch gehért zu dieser Revolution die Méglichkeit, ,dass die positive Einstellung
zur sexuellen Befreiung neue Formen der Verdinglichung und Ausbeutung der Frauen
durch die Minner hervorbringt'®.

Obwohl die sexuelle Revolution nicht nur befreiend war, sondern auch Gefahren in
sich barg, hat sich die ,moralische Landschaft“ derart verandert, dass neue Formen des
Zusammenlebens gefunden werden miissen. Diese Formen kénnen ,nicht einfach die glei-
chen sein wie die Regeln der Vergangenheit, insoweit diese beispielsweise mit der Verun-
glimpfung des Sexuellen zusammenhingen, mit der Angst vor dem Dionysischen, fest-
gesetzten Gender-Rollen oder der Weigerung, itber Identititsfragen zu diskutieren®*.
In dem Zusammenhang hilt es Taylor fiir ,eine Tragodie, dass die Regeln, welche die
Kirchen den Menschen aufdringen wollen, immer noch an einem oder mehreren - und
mitunter sogar allen — dieser Mingel kranken (oder zumindest zu kranken scheinen)*'®.
So erweist sich heute wieder, dass die im 18. Jahrhundert erfolgte Gleichsetzung des
gottlichen Willens mit vermeintlichen menschlichen Werten der Kontrolle und Diszipli-
nierung als starker Motor der Sikularisierung fungiert und die Sikularisierung im Sinne
des Glaubensschwundes vorantreibt. Die abstof3ende Wirkung erreicht nun offensichtlich
im Zeitalter der Authentizitit mit seiner Populirkultur, die individuelle Selbstverwirkli-
chung und sexuelle Erfiillung miteinander verkniipft, ihren Hohepunkt.

Mit Blick auf die romisch-katholische Kirche sieht Taylor ,das Ironische an der Sache*,
dass diese Entfremdung gerade zu der Zeit eintrat, da viele Merkmale des klerikalen Sys-
tems im Zuge des zweiten Vatikanums infrage gestellt wurden. Denn zweifellos ,wur-
den der Klerikalismus und der Moralismus dort ebenso weitgehend verworfen wie der
Primat der Angst’°®, Tatsichlich scheint der Vatikan, was den Bereich der Sexualitit an-
geht, jedoch ,derzeit den strengsten Moralismus beibehalten und keine Regeln abschwi-
chen zu wollen”’. In Taylors Augen liegt der Grundfehler rémisch-katholischer Sexual-
moral darin, dass man eine Auffassung von Sexualitit fiir einige wenige Kleriker ,fir alle
verbindlich machen wollte, indem man einen moralistischen Regelkatalog aufstellte, der
eine bestimmte Form von Reinheit als Grundbedingung fiir das durch die Sakramente
vermittelte Verhiltnis zu Gott hinstellte’®. Es gibt aber mehr Méglichkeiten, katholi-
scher Christ zu sein, als sich ,die Vorschriftenmacher im Vatikan“ oder ,die Ideologen
des Sikularismus“ bisher ausgemalt haben.'®® Solange das klerikale und moralistische
Bild ,die Szene dominiert, wird es im Zeitalter der Authentizitit viele Bereiche geben, in
denen es nicht leichtfillt, der christlichen Botschaft in ihrer von der katholischen Kirche

iibermittelten Form Gehér zu schenken“.

102 Ebd.

103 Ebd.

104 Ebd.

105 Ebd. 839f.
106 Ebd. 840.
107 Ebd. 841.

108 Ebd.

109 Ebd. 841f.
110 Ebd. 842.

https://dolorg/10.14361/9783839443149-003 - am 14.02.2026, 0B:41:48. /de/e - [

35


https://doi.org/10.14361/9783839443149-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

36

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

11.2.4 Die allen gemeinsame spirituelle Suche nach Fiille

Der ausgrenzende Humanismus im 18. Jahrhundert und die kulturelle Revolution im 20.
Jahrhundert stellen zwei wesentliche, aber keineswegs die einzigen Griinde fuir die starke
Sikularisierung westlicher Gesellschaften dar. Weiteren Faktoren, die zum Umbruch der
religiosen Situation beigetragen haben, soll hier aber nicht mehr nachgegangen werden.
Vielmehr soll im Zusammenhang der Kirche nun die wichtige Frage gestellt werden, wie
diese ganze Entwicklung zu deuten ist.

Taylor selbst geht bei seiner Deutung des sikularen Zeitalters nicht vom Glauben,
sondern vom Erleben aus. Er will in einem ersten Ansatz ,Glauben und Unglauben nicht
als konkurrierende Theorien behandeln, das heifdt als Erklirungen, mit deren Hilfe sich
die Menschen durch Bezugnahme auf Gott, etwas Naturgegebenes oder dergleichen
Klarheit iiber Fragen der Existenz oder der Moral verschaffen wollen™". Vielmehr will
er sein Augenmerk auf ,die verschiedenen Formen des Erlebens*richten, ,die eine Rolle
spielen, wenn man sein Leben auf die eine oder andere Weise begreift, also auf die
innere Erfahrung des Lebens als gliubiger oder ungliubiger Mensch*."*

Aufder kognitiven Ebene der Glaubensiiberzeugungen und der institutionellen Ebe-
ne der Kirche(n) oder der Religion(en) sind Menschen voneinander getrennt: Entweder sie
sind religios glaubig oder sie sind es nicht, entweder sie gehdren einer Kirche oder Reli-
gion an oder sie gehoren keiner an. Indem Taylor bei seiner Beurteilung der Sikularitit
beim Erleben ansetzt, geht er auf jene Ebene, die tiefer liegt als die religiése Ebene und
die Menschen nicht voneinander trennt, sondern verbindet, nimlich die spirituelle Ebene.
Alle Menschen befinden sich - so die Voraussetzung - spirituell gesehen auf der Suche
nach Fiille, alle streben nach innerer Erfillung. Nach Taylor begreifen wir alle ,unser Le-
ben und/oder den Raum, in dem wir unser Leben fithren, als etwas, das eine bestimm-
te moralisch-spirituelle Form aufweist. Irgendwo - in irgendeiner Titigkeit oder in ir-
gendeinem Zustand - liegt eine gewisse Fiille, ein gewisser Reichtum.“"” Jeder Mensch
kennt Orte, Titigkeiten oder Zustinde, in denen ,das Leben voller, reicher, tiefer, lohnender,
bewundernswerter und in héherem Mafie das [ist], was es sein sollte’**. Dabei kann es
sich um einen ,Ort der Belebung“ handeln, an dem man sich oft , tief bewegt, ja beseelt*
fithle. Vielleicht gibt es einfach Augenblicke, in denen die starken Empfindungen der
Trennung, Verwirrung, Sorge oder Traurigkeit, die uns offenbar zermiirben, zum Ver-
schwinden oder miteinander in Einklang gebracht werden, sodass wir uns geeint fithlen
und, plétzlich tatkriftig und voller Energie, vorwirtsstiirmen.“”> Das Gefiihl der Fiille
kann schwicher oder stirker sein, kiirzer oder linger anhalten:

,Mag sein, dass dieses Geflihl der Fiille etwas ist, das man nur fiir Augenblicke aus der
Ferne wahrnimmt. Man spirt dann ganz eindringlich, was es mit dieser Fiille auf sich
hitte, wenn man sich in diesem Zustand befinde, beispielsweise im Zustand der Ru-
he oder der Ganzheit, oder wenn man dazu fihig ware, auf dieser Ebene der Integritat

111 Taylor: Ein sikulares Zeitalter, 18.

112 Ebd.
13 Ebd.
114 Ebd.

115 Ebd.19f.

https://dolorg/10.14361/9783839443149-003 - am 14.02.2026, 0B:41:48. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839443149-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

oder Grofsherzigkeit, der Hingabe oder Selbstvergessenheit zu handeln. Manchmal je-
doch wird es Augenblicke der erlebten Fiille, der Freude und der Erfiillung geben, in
denen wir das Gefiihl haben, wirklich dort zu sein.“"

Diese und ihnliche Erfahrungen tragen dazu bei, einen Ort der Fillle zu bestimmen, an
dem wir uns in moralischer oder spiritueller Hinsicht orientieren. Auch wenn alle Men-
schen Fiille erstreben, haben sie dabei ein unterschiedliches Bewusstsein oder Gefiihl
von ithrem Bezugsgegenstand. So orientieren sich Menschen etwa an ,der Gegenwart Got-
tes, der Stimme der Natur, der alles durchstrémenden Kraft oder der Harmonisierung
von Trieb und Gestaltungsdrang in unserem Inneren"”. Positive spirituelle Erfahrun-
gen dieser Bezugsgegenstinde konnen dem Leben eine Richtung geben. Menschen wis-
sen dann aus Erfahrung, dass sie, wenn sie in diese oder jene Richtung gehen, mehr Fiille
erleben konnen. Allerdings ist dabei auch zu beriicksichtigen, dass man zu dieser Fiille
nur durch eine gewisse Leere gelangt beziehungsweise Leere und Fiille zwei Seiten ein
und derselben Medaille sind.

Fiir Taylor sind nun religioser Glaube und Nichtglaube vor diesem spirituellen Hin-
tergrund nicht bloR als Uberzeugungen, Theorien oder Glaubenssysteme, sondern auf
angemessenere Weise als Rahmen des Erlebens zu verstehen. , Der offenkundige Grundge-
gensatz besteht hier darin, dass die Erklirung des Orts der Fiille aus der Sicht der Glau-
bigen eine Bezugnahme auf Gott verlangt, das heifst auf eine Instanz jenseits des Lebens
und/oder der Natur des Menschen, wihrend das bei Ungliubigen nicht der Fall ist.""8
Letztere werden ,die Erklirung offenlassen oder Fiille im Sinne eines naturalistisch ver-
standenen menschlichen Potenzials deuten. Aufgrund ihrer anderen Uberzeugungen
machen Glaubige laut Taylor aber auch andere Erfahrungen als Ungldubige. ,[Sie] ha-
ben oft oder typischerweise das Gefiihl, dass die Fiille zu ihnen kommyt, dass sie etwas
ist, das sie entgegennehmen und das ihnen tiberdies im Rahmen einer Art personlicher
Beziehung zuteilwird — das sie von einem anderen Wesen empfangen, das lieben und
schenken kann.“'*® Oft beinhaltet diese Erfahrung eine Praxis der Verehrung, des Ge-
bets sowie der Barmherzigkeit und des Gebens. Nach Taylor herrscht hier also folgende
Vorstellung: , Kraft oder Fiille werden im Rahmen einer Beziehung empfangen; der Emp-
fangende erhilt seine Kraft allerdings nicht ohne Weiteres im gegenwirtigen Zustand,
sondern er muss dafiir gedffnet, verwandelt und aus seinem Selbst befreit werden.*!

Ganz anders verhalt es sich bei den nichtreligiosen Menschen der Neuzeit: ,Die
Kraft, zur Fiille zu gelangen, ist eine innere.“** Sie wird in der kantischen Variante mit
der autonomen Vernunft oder in der romantischen Variante mit tiefsten Gefiihlen, Instink-
ten und Intuitionen des Menschen identifiziert. Beide Auffassungen wollen immanent
bleiben, wie auch manche heutigen Formen der Postmoderne, die sich von beiden

116 Ebd.18.

117 Ebd. 20.

118 Ebd.23 (H.d. V).
19 Ebd.

120 Ebd. 24.

121 Ebd.

122 Ebd.

https://dolorg/10.14361/9783839443149-003 - am 14.02.2026, 0B:41:48. /de/e - [

37


https://doi.org/10.14361/9783839443149-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

38 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

neuzeitlichen Varianten distanzieren und die Taylor sehr kritisch folgendermafen
charakterisiert:

,Sie bestreiten, attackieren oder verhohnen die Anspriiche der unabhidngigen Ver-
nunft, ohne jedoch eine dufiere Quelle zu nennen, aus der Kraft zu empfangen wire.
lhre Entschlossenheit, romantische Vorstellungen vom Trost im Gefiihl oder in der
wiedergewonnenen Einheit zu untergraben und zu leugnen, geht Hand in Hand mit
ihrer Entschlossenheit, den Aufklarungstraum vom reinen Denken unter Beschuss zu
nehmen. Und hiufig scheinen Auffassungen dieser Art noch starker darauf bedacht
zu sein, ihre atheistischen Uberzeugungen zu unterstreichen. Es geht ihnen darum,
die Unheilbarkeit des Bruchs, des Fehlens eines Zentrums und die immerwahrende
Abwesenheit der Fiille herauszustreichen. Diese Fiille sei bestenfalls ein notwendiger
Traum."?

Weil Glaubige moralisch-spirituelle Kraft und Fiille aufSerhalb oder jenseits ihrer selbst
und der Natur suchen, machen sie nach Taylor auch andere spirituelle Erfahrungen als
Ungldubige, die diese nur in der immanenten Wirklichkeit des eigenen Inneren oder der
Natur suchen. ,Es gibt eine Hinsicht, in der sich unsere gesamte Erfahrung verandert,
wenn wir unsere Lebensfithrung nach dieser oder jener Spiritualitit ausrichten. Aber
dennoch sind wir uns heute im Klaren dariiber, dass man das spirituelle Leben unter-
schiedlich fithren kann."** Je nachdem, ob der Ursprung der Kraft im transzendenten
oder im immanenten Bereich vermutet und gesucht wird, unterscheidet sich fiir Taylor
nicht nur die Erfahrung, sondern auch das Empfinden der Fiille. Gliubige Menschen kon-
nen ihre Welt ,ganz anders erleben* als Menschen ohne Religion.”” ,Denn der Sinn ist*,
so Taylor, ,dem Erlebnis wesentlich, er ist ein Bestandteil des Erlebnisses.“"*¢

Hier ist freilich abweichend von Taylor und ihn erginzend zu bedenken, dass das
Transzendente eben nicht ,auflerhalb“ oder ,jenseits“ des Immanenten liegt, sondern,
wenn man es bildhaft ausdriicken will, als iibernatiirliches Licht die natiirliche imma-
nente Wirklichkeit durchdringt, also nicht,,anderswo*, sondern in ihr zu finden ist. Auch
suchen religiés Glaubige und Humanisten die Fiille nicht an ganz verschiedenen ,Orten*.
Vielmehr kennen beide als privilegierte spirituelle Quellen das eigene Innere und die du-
fSere Natur. Daraus schopfen sie spirituelle und moralische Kraft fiir ihr Leben und darin
erleben sie Fiille. Begreift man spirituelle Erfahrung als gedeutetes spirituelles Erleben
von Fiille und Kraft, machen religiés Gliubige und Ungliubige zwar unterschiedliche
Erfahrungen mit ihrer Innerlichkeit und in der Natur, insofern sie sich in v6llig anderen
Deutungsrahmen bewegen. Wihrend etwa Christen das eigene Innere als einen ,Ort*
betrachten, an dem sie Inspiration vom Geist Gottes empfangen konnen, und die Natur
firr Schopfung Gottes halten, deuten Humanisten rein immanent ihr Inneres als blof3
menschliche Wirklichkeit und die Natur als Teil der Welt. Aber — das ist hier die These
— sie erleben dasselbe, da die Deutung gegeniiber dem Erleben zweitrangig ist. Das We-
sentliche an der spirituellen Erfahrung ist nicht der weltanschauliche oder religiose Ver-

123 Ebd. 27.
124  Ebd. 29.
125 Ebd. 35.

126 Ebd. 430.

https://dolorg/10.14361/9783839443149-003 - am 14.02.2026, 0B:41:48. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839443149-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

stindnishorizont, sondern das unmittelbare Erleben oder Wahrnehmen der betreffen-
den Wirklichkeit selbst. Denn das — und nicht das Verstehen mittels bestimmter begriff-
licher und gedanklicher Systeme — macht den Kern der Erfahrung aus. Um es an einem
einfachen Beispiel zu verdeutlichen: Wenn ein Atheist, ein Daoist, ein Buddhist und ein
Christ einen beschaulichen Waldspaziergang machen, erleben sie die Natur auf gleiche
Weise, nimlich als Kraft und Fiille, auch wenn sie diese von vornherein und auch wih-
rend des Erlebens selbst anders deuten oder deuten wiirden. Ganz Ahnliches gilt fiir die
Innerlichkeit. Die Kunst der Spiritualitit und der Kontemplation besteht ja eben darin,
das Begreifen und Denken immer mehr loszulassen und zum Wahrnehmen und Erleben
selbst vorzudringen, um bei ihm zu bleiben. Aus gnadentheologischer christlicher Sicht
erleben deshalb auch Andersgliubige und Nichtgliubige im Innen und Aufen die Ge-
genwart Gottes und seine Fiille mit, selbst wenn sie diese anders bezeichnen oder theo-
retisch leugnen.

In dem Zusammenhang sei nur als ein Beispiel auf den franzosischen Philosophen
und atheistischen Mystiker André Comte-Sponville (geb. 1952) hingewiesen, der im Buch
Woran glaubt ein Atheist? Spiritualitit ohne Gott (2008) seine eigenen Erfahrungen und seine
Deutung beschrieben hat. Thm zufolge hat die Religion gegeniiber dem Atheismus den
Vorteil, Trauerbewiltigung (etwa beim Tod nahestehender Menschen) und Rituale sowie
eine starke Hoffnung aufJenseitiges anbieten zu konnen. Auch kénne die Gesellschaft als
ganze nicht auf Religion im Sinne der Kommunion (d. h. des Verbundenseins) und des
Bekenntnisses (d. h. der gemeinsam akzeptierten Uberlieferung) verzichten. Sehr wohl
konne aber das Individuum ganz ohne Religion leben, da es letztlich im menschlichen
Leben um Liebe, Mitgefiithl und Gerechtigkeit gehe, die unabhingig vom Glauben an Gott
oder einjenseitiges Leben sind. Comte-Sponville, der sich dazu bekennt, aus verschiede-
nen Griinden nicht an Gott zu glauben, deutet seine persdnlichen mystisch-spirituellen
Erfahrungen eines Unendlichen und Absoluten dementsprechend atheistisch und im-
manent. Wie er schreibt, hat er unter anderem das Mysterium der Welt, die Einheit mit
der Welt, eine grofe Fiille und Gelassenheit, die Befreiung vom Ego sowie ein Gefiihl der
Ewigkeit erlebt. Entscheidend dafiir, das Absolute spirituell erreichen zu kénnen, ist, so
lasst sich seine Erfahrung zusammenfassen, das Heraustreten aus dem egoistischen Ich.

Der grundlegende spirituelle Unterschied zwischen Christen und religiés nichtglau-
benden Menschen besteht deshalb nicht notwendigerweise in der Art und Weise, wie sie
Kraft und Fiille erleben, sondern vor allem in der Anzahl der ,Orte“ oder Quellen, die ih-
nen fiir ihre Erfahrung zur Verfiigung stehen. Wihrend alle Menschen, sofern sie dafiir
offen sind und danach suchen, aus der Natur, im eigenen Inneren oder auch in ande-
ren Bereichen wie der Kunst, besonders der Musik, moralisch-spirituelle Kraft schép-
fen koénnen, sind fiir Christen dariiber hinaus vor allem die Bibel, und in ihr besonders
die Evangelien, und das gemeinsame Feiern des Gottesdienstes unerschopfliche Quel-
len fur die spirituelle Erfahrung von Licht und Trost, Fiille und Kraft. Das Spirituelle ist
also einerseits die Dimension, die religios Gliubige und Ungliubige zutiefst miteinan-
der verbindet, insofern sich alle Menschen nach innerer Erfiillung ihres Lebens sehnen
und diese auch an bestimmten ,Orten” finden kénnen. Es ist aber andererseits auch die
Dimension, in der sich zeigt, dass es in christlichen oder allgemeiner gesagt religiésen
Lebensformen mehr und andere Moglichkeiten des Erlebens von Fiille gibt, als das bei athe-
istischen Lebensformen der Fall ist.

https://dolorg/10.14361/9783839443149-003 - am 14.02.2026, 0B:41:48. /de/e - [

39


https://doi.org/10.14361/9783839443149-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

40

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

11.2.5 Religion heute

In den letzten Jahrhunderten haben also, wie Taylor resiimiert, die religiésen Formen
in westlichen Gesellschaften einen doppelten Riickschlag erlitten: ,einerseits eine Schwa-
chung der mit einer ausgepragten National- oder Minderheitenidentitit verbundenen
Kirchen, andererseits eine Entfremdung von vielen Bereichen der Ethik und des Stils
der Autorititsausitbung dieser Kirchen””. Das bedeutet jedoch keineswegs, dass das
spirituelle oder religiése Streben des Menschen nachgelassen hat.”*® Viele junge Men-
schen folgen nach der expressiven Revolution mit ihrer verinderten Sexualethik ,sozu-
sagen ihrem eigenen spirituellen Instinkt’*”. Sie suchen ,ein unmittelbares Erlebnis des
Heiligen“und streben ,nach mehr Direktheit, Spontaneitit und spiritueller Tiefe*.° Sie
versuchen ihren eigenen Weg und sich selbst zu finden, indem sie eine Form der Einheit
und Ganzheit des Ichs anstreben.

,Gegen die einseitige Vorherrschaft der Vernunft [besser des Verstandes] wollen sie
dem Cefiihl ebenso Platz verschaffen wie dem Kérper und seinen Freuden, denen im
Rahmen der disziplinierten, instrumentellen Identitit nur eine untergeordnete und
oft von Schuldgefiithlen befrachtete Stellung zugebilligt wurde. Der Akzent liegt auf
Einheit, Integritit, Ganzheit und Individualitdt. In der Sprache dieser Suchenden ist
oftvon ,Harmonie, Gleichgewicht, Stromen, Integration, Einheit und Ausgewogenheit’
die Rede ™

Die Suche ist dabei von einer Kultur oder Ethik der Authentizitit gepragt: ,Ich selbst

muss meinen Weg zur Ganzheit und zur spirituellen Tiefe finden."**

stehen daher das Individuum und sein Erleben. , Die jeweilige Spiritualitit muss dieses
«133

Im Brennpunkt

Erleben ansprechen.

Oft wird die Art der Suche von denen, die sich darauf einlassen, als Spiritualitit be-
zeichnet und der Religion gegeniibergestellt. ,Dieser Gegensatz reflektiert die Ablehnung
der ,institutionalisierten Religion', also der Autorititsanspriiche der Kirchen, die es als
ihre Aufgabe ansehen, die Suche zu verhindern oder innerhalb festgelegter Grenzen zu
halten und vor allem einem bestimmten Verhaltenskodex vorzuschreiben.“** Viele Men-
schen, die sich fir einen solchen spirituellen Weg entscheiden, , fithlen sich von dem Mo-
ralismus und dem Regelfetischismus der Kirchen abgestofien*®. Sie verbinden mit Re-
ligion Doktrin und Tradition, mit Spiritualitit hingegen inneres Gefiihl.** Immer mehr von
ihnen wenden sich deshalb von der Religion ab und sind auf3erhalb der grofien Kirchen
auf spiritueller Suche.

127  Taylor: Ein sdkulares Zeitalter, 843.
128 Vgl. ebd. 861.

129 Ebd. 845.
130 Ebd.
131  Ebd. 846.
132 Ebd. 847.
133 Ebd.
134 Ebd.
135 Ebd. 850.

136 Vgl ebd. 848.

https://dolorg/10.14361/9783839443149-003 - am 14.02.2026, 0B:41:48. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839443149-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

Wiahrend fir Taylor das Streben nach innerer Erfiilllung wesentlich fiir Spiritualitit
ist, geh6rt zum Wesen von Religion ein dreidimensionaler Transzendenzbezug. Erstens ist
der Mensch nach religiéser Uberzeugung auf einen Wert bezogen, ,der hoher ist als das
menschliche Gedeihen und der iiber dieses Gedeihen hinausgeht’*”. Im Fall des Chris-
tentums kann man diesen Wert als Agape begreifen, als die Liebe Gottes zu uns, an der wir
durch seine Kraft teilhaben konnen und die uns die Méglichkeit einer Verwandlung iiber
bloft menschliche Vollkommenheit hinaus gibt. Eine solche Vorstellung macht aber zwei-
tens nur Sinn innerhalb des Glaubens an eine héhere Macht, im Fall des Christentums an
den transzendenten Gott. Drittens setzt die christliche Vorstellung einer moglichen Trans-
formation durch Agape voraus, dass unser Leben iiber die Grenzen seiner natiirlichen
Spanne zwischen Geburt und Tod hinausgeht, unser Leben also weiterreicht als dieses Le-
ben.

Wiederum hief3e es nach Taylor viel zu kurz zu greifen, wollte man die sich im Zeit-
alter der Authentizitit abzeichnende neue Spiritualitit wegen ihres Subjektivismus und
ihrer Konzentration auf das Ich als rein immanente Suche abtun. Zwar gibt es Bewegun-
gen die sich, wie die ,Human-Potential-Bewegung"einschliefilich der von Norman Vin-
cent Peale in der Nachkriegszeit verkiindeten ,Kraft positiven Denkens®, stark auf das
Immanente konzentrieren."*® ,Aber diese Betrachtungsweise verfehlt einen grofRen Teil
der spirituellen Realitit unserer Zeit. Wenn man die neue Form der spirituellen Suche
als Schritt in Richtung Immanenz hinstellt, verwechselt man sie mit einer Tendenz, die
schon sehr viel langer besteht und praktisch die ganze Neuzeit durchzieht.“* Doch gibt
es heute auch innerhalb der als , New Age“ bezeichneten Spiritualitit viele Suchende, die
mehr anstreben, die sich zunichst auf die Entwicklung des eigenen Ichs beschrinken,
um sodann ihr Ungeniigen daran zu spiiren und dann mehr erreichen wollen. Ihre Spi-
ritualitit unterscheidet sich insofern von der ,subjektivistischen Durchschnittskultur
des Wohlergehens®, als sie ,generell dariiber hinauszugehen bestrebt sind.™° Es geht
deshalb nicht an, zwischen dem Streben nach Ganzheit und dem Streben nach Tran-
szendentem oder Heiligkeit einen, wie Taylor sagt, ,Fundamentalgegensatz“ aufbauen
zu wollen, zumal viele, die nach Einheit, Integritit, Ganzheit und Individualitit stre-
ben, sogar ausdriicklich von einer ,Quelle des Sinns“ sprechen, ,die letztlich tiber das
diesseitige Leben hinausgeht“ und der man , Beachtung schenkt und Gehorsam entge-
genbringt“."*

Taylor zufolge gibt es ,.ein Spannungsverhiltnis zwischen verschiedenen Formen der
Religion oder Spiritualitit, nimlich einerseits denen, die der Autoritit eine Vorrangstel-
lung zubilligen und heutigen Formen der Suche daher mit Argwohn und Feindseligkeit
begegnen, und andererseits denen, die sich auf eine solche Suche eingelassen haben und
die aufihrem Wegvielleicht — aber vielleicht auch nicht - die eine oder andere Art von Au-
toritit anerkennen werden**. Letztere kann man der neuzeitlichen Strémung des from-

137 Ebd. 45; vgl. 851.
138 Ebd. 848f.

139 Ebd. 849.

140 Ebd. 851.

141 Ebd. 850f.

142 Ebd. 852.

https://dolorg/10.14361/9783839443149-003 - am 14.02.2026, 0B:41:48. /de/e - [

4


https://doi.org/10.14361/9783839443149-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

men Humanismus zuordnen, zu der Personlichkeiten wie Ignatius von Loyola, der fran-
zosische Bischof Fénelon oder Franz von Sales zu zdhlen sind.

Die humanistische Religiositit ging davon aus, ,dass wir dazu imstande sind, den
Schwung in Richtung Gott, auf den wir bauen kénnen, und den Samen, den wir nihren
konnen, in unserem eigenen Inneren zu finden#*. Bei Ignatius war sie in seiner Unter-
scheidung zwischen Trost und Trostlosigkeit, zwischen dem inneren Gefithl der Freude
und seinem Gegenteil, hervorgetreten.™* Im 17. Jahrhundert stief? sie mit der hyperau-
gustinischen Religiositit des dufleren Verhaltens und des Moralismus zusammen, in der
nicht das ,Gefiihl einer inneren und dufleren Giite der Natur®, sondern das ihrer Schlech-
tigkeit vorherrschte.” ,Die Auseinandersetzungen, an die man dabei sogleich denkt,
waren die Kimpfe zwischen Jesuiten und Jansenisten®, die sich nicht nur hinsichtlich ih-
res lehrmifligen, politischen und strategischen Standpunkts, sondern auch hinsichtlich
ihrer Grundeinstellung zum geistlichen Leben unterschieden.#¢

,Fir die frommen Humanisten bestand ihr Hauptziel darin, in ihrem Inneren die Got-
tesliebe zu kultivieren (um den entscheidenden Ausdruck zu gebrauchen, den Franz
von Sales —eine der Griinderfiguren dieses Jahrhunderts — geprdgt hat). Das bedeute-
te, dass sie bereit waren, den ersten Regungen dieser Liebe in ihrem Inneren zu ver-
trauen, und dass sie sich vornahmen, einen bereits erkennbaren Keim zu férdern. "4’

Doch nicht alle waren bereit, den inneren Eingebungen beziiglich des Weges, den man
einschlagen sollte, zu vertrauen.

,Die Gegner des frommen Humanismus hatten starke Einwiande gegen das Vertrau-
en, das die Anhadnger dieser Bewegung offenbar in die eigenen Eingebungen zu set-
zen bereit waren. Wie konnten siindige Menschen sich dergleichen anmafien? Solche
Eingebungen konnten ja die Quelle endloser Selbsttauschungen sein. Notig war etwas
AuReres, woran man sich halten konnte: eine Autorititjenseits des eigenen Gefiihls fiir
die Richtung, in der Cott zu finden war. Das mochte die Bibel sein oder die Autoritat
der Kirche ™48

Nach Taylors Uberzeugung bleiben diese beiden Richtungen bis heute die Basis fiir zwei
verschiedene Arten religiosen Empfindens. ,Die eine liegt den neuen Formen der spiritu-
ellen Suche zugrunde, die andere der vorgingigen Option fiir eine Autoritit, die eine

solche verhindert.“'¥

Obwohl zwischen einer Spiritualitit der Suche und einer Spiritualitit der gebieteri-

150

schen Autoritit ein gewisser Gegensatz besteht™®, sollten beide nicht zu Extrempositio-

nen stilisiert werden: ,,entweder zum Glauben an eine gebieterische Autoritit oder zum

143 Ebd. 390.

144 Bd.1, Kap.3.5.1.

145  Taylor: Ein sidkulares Zeitalter, 391.
146 Ebd. 852.

147 Ebd.

148 Ebd. 853.

149 Ebd. 854.

150 Vgl. ebd. 866.

https://dolorg/10.14361/9783839443149-003 - am 14.02.2026, 0B:41:48. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839443149-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

Glauben an sich selbst — man misstraut sich selbst véllig oder man vertraut sich riick-
haltlos“”*. Zwischen beiden Extremen gibt es laut Taylor etliche Alternativen, und ein
grofRer Teil des spirituellen beziehungsweise religiosen Lebens ist heute in diesem mitt-
leren Bereich zu finden.

In dieser neuen spirituellen Landschaft wird von (nahezu) allen begriifdt, dass
Schranken zwischen verschiedenen religiésen Gruppen niedergerissen und Gettom-
auern abgebaut wurden, wo es dergleichen gab. Die Kehrseite dieser Entwicklung ist
allerdings ,ein gewisser Niedergang”**. So hat die Zahl derjenigen, die angeben, Athe-
isten, Agnostiker oder religionslos zu sein, in vielen Lindern zugenommen. Jedoch ist
auch die Skala der Zwischenpositionen grofRer geworden: ,Viele Menschen praktizieren
zwar keine Religion, geben jedoch an, einer Konfession anzugehdren oder an Gott zu
glauben.”* Auflerdem hat sich die Skala der Glaubensméglichkeiten vergréfert: ,Es
gibt weniger Menschen, die an einen persdnlichen Gott zu glauben behaupten, aber
mehr, die an einer unpersénlichen Kraft festhalten.>* Es hat also die Zahl derjenigen
zugenommen, deren religiése Uberzeugungen sich auflerhalb der christlichen Ortho-
doxie bewegen. ,Dariiber hinaus machen sich immer mehr Menschen Standpunkte zu
eigen, die frither als unhaltbar gegolten hitten. Manche halten sich zum Beispiel fur
Katholiken, obwohl sie eine Reihe entscheidender Dogmen nicht akzeptieren; andere
verbinden Christentum und Buddhismus miteinander; wieder andere beten, ohne
sicher zu sein, dass sie an etwas glauben.“> Auf diese Weise hat die ,enge normative
Verbindung zwischen einer religiésen Identitit, dem Glauben an bestimmte theo-
logische Lehrsitze und einer eingebiirgerten Praxis“ bei zahlreichen Menschen ihre

Giiltigkeit verloren.™®

,Viele von ihnen sind damit beschiftigt sich eine eigene Einstel-
lung zurechtzuzimmern.“” Alle diese Phinomene sind fiir Taylor Konsequenzen der
expressionistischen Kultur und ihrer Auswirkungen auf unsere Welt.

Die ganze Entwicklung lisst sich ,gewissermafien als Riickzug des Christentums
deuten*, wobei Taylor unter Christentum eine Zivilisation versteht, ,in der Gesellschaft
und Kultur zutiefst vom christlichen Glauben geprigt sind“.**® Obwohl die westlichen
Gesellschaften in historischer Hinsicht fiir immer christlich beeinflusst bleiben, fithlen
sich immer weniger Menschen ,durch eine starke politische Identitit, Gruppenzugehd-
rigkeit oder das Gefithl der Bewahrung einer sozial unentbehrlichen Ethik“zum Glauben

hingezogen oder an ihren Glauben gebunden.™’

,Dieser Riickzug ist ein erschiitternder
Vorgang, wenn man bedenkt, welche Vorstellung sich die christlichen Kirchen noch vor
nicht allzu langer Zeit von ihrer Aufgabe machten. So hatte etwa die katholische Kirche

das Ziel, der ganzen Gesellschaft eine gemeinsame religiése Heimat zu geben (und Ahn-

151 Ebd. 855.
152 Ebd. 856.
153 Ebd. 857.
154 Ebd.
155 Ebd.
156 Ebd.
157 Ebd. 858.
158 Ebd. 859.

159  Ebd. 859f.

https://dolorg/10.14361/9783839443149-003 - am 14.02.2026, 0B:41:48. /de/e - [

43


https://doi.org/10.14361/9783839443149-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

m

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

liches galt fiir die mehrere Konfessionen iibergreifende ,Kirche' pluralistischer protes-
tantischer Gesellschaften).«°

Nimmt man mit Taylor an, dass mit einem Desinteresse an Religion nicht einfach
ein Desinteresse an Spiritualitit einhergeht, gibt es im Westen im Grunde immer mehr
Menschen, die , Spiritualitit ohne Religion® praktizieren, das heif’t ein spirituelles Leben
fithren, ,das einen gewissen Abstand zur Disziplin und Autoritit der Konfessionen [oder
Kirchen] hilt“.*! Diesem westlichen Phinomen entspricht etwa in Russland das Phino-
mender ,Minimalreligion®, bei der eine Spiritualitit ,nichtin der Kirche, sondernim un-
mittelbaren Umkreis des Betreffenden — also im Rahmen der Familie und der Freunde —
gelebt wird“."> Nicht selten treten dort Menschen, die von dieser Form der Spiritualitit
ausgehen, schliefilich in eine Kirche ein, behalten aber etwas von ihrer urspriinglichen
Einstellung bei.

Auch st die religiose oder spirituelle Identitit vieler Menschen, wie es scheint, ,nach
wie vor durch religiose Formen bestimmyt, von denen sie sich normalerweise véllig fern-
halten?

ben an eine religiése Verwandlung festhalten, ohne sich in ihrem Handeln danach zu

. Menschen konnen an einer Transformationsperspektive, das heifdt am Glau-

richten. Es scheint so etwas wie eine ,stellvertretende Religion“ zu geben. ,Gemeint ist
die Beziehung mancher Menschen zu einer Kirche, die sie zwar in gewissem Sinne schit-
zen, von der sie sich aber dennoch fernhalten. Sie wollen, dass es diese Kirche gibrt, teils
weil sie die Erinnerung an Fritheres bewahrt, teils weil sie einem kiinftigen Bediirfnis
entgegenkommen“ oder angesichts kollektiver Katastrophen eine ,Quelle des Trosts und
der Orientierung“ sein kann.'*

Nach Taylors Einschitzung werden auch in Zukunft viele ihr spirituelles Zuhause in
den Kirchen finden, auch in der katholischen Kirche. Denn die ,durchs Sakramentale
oder durch eine gemeinsame Praxis hergestellten Verbindungen spielen in der moder-
nen Welt offenbar immer noch eine bedeutende Rolle’*. Auch wenn der neue Rahmen
eine ausgepragt individualistische Komponente hat, heif’t das doch nicht unbedingt,
dass auch der Inhalt individuierend ist. Viele Menschen werden sich iiberaus starken
religiosen Gemeinschaften anschliefSen, denn das ist der Ort, an den sie von ihrem spi-
rituellen Empfinden gefiihrt werden.“*¢®

Wie Taylor schon in seinem Werk Die Formen des Religiosen in der Gegenwart (2002) dar-
gelegt hatte, ist Religion fir ihn wesentlich eine gemeinschafiliche Angelegenheit. Zwar
hilt auch er — wie William James, mit dessen religionspsychologischem Werk Die Vielfalt
derreligiosen Erfahrung (1902) er sich hundert Jahre spiter kritisch auseinandersetzt hat —
die persinliche religidse Erfahrung fiir den Kern der Religion. Das erlaubt es aber ihm zufol-
ge nicht, Religion aufreligiosen Individualismus und religiose Innerlichkeit zu verengen
und alles kollektive religiése Leben als uneigentlich auszuschlieRen. Religiése Erfahrung

160 Ebd. 859.
161  Ebd. 895.
162 Ebd. 893f.
163 Ebd. 870.
164 Ebd. 872.
165 Ebd. 862.
166 Ebd.

https://dolorg/10.14361/9783839443149-003 - am 14.02.2026, 0B:41:48. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839443149-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

selbst ist durch Gemeinschaft vermittelt, durch sie bestirkt und auf sie bezogen. Gewisse
religiése Gefithle kann man nicht allein haben.

Einen Grund dafiir, weshalb die ausgeprigt kollektiven Optionen ihre Anhinger
nicht verlieren werden, sieht Taylor ,in der fortwihrenden Bedeutung der Feste’s”. Wie
bei Wallfahrten, Massenversammlungen wie den Weltjugendtagen oder in Taizé, aber
auch bei ,,Rockkonzerten, Raves und dergleichen mehr“ zu beobachten ist, suchen die
Menschen ,nach wie vor jene Augenblicke der Verschmelzung, die uns aus dem Alltag
herausreifien und mit etwas Jenseitigem in Verbindung bringen*.’® Wihrend die erst-
genannten Veranstaltungen offensichtlich auf etwas Transzendentes ausgerichtet sind,
scheinen die letztgenannten unter die Kategorie des Nichtreligiosen zu fallen. , Dennoch
passen auch sie, so Taylor, ,nicht recht zur sikularen, entzauberten Welt. Da sie uns
im gemeinsamen Handeln oder Empfinden zusammenbringen und uns dadurch aus
dem Alltag herausreifRen, 16sen sie oft das Gefithl aus, wir stiitnden mit etwas GréfRerem
in Verbindung - einerlei, wie man das letztlich erkliren oder begreifen méchte.’*® So
kann auch bei profanen Festen das ,Transzendente in unser Leben eindringen®, auch
wenn dieses Leben ansonsten ,ganz im Sinne einer immanenten Ordnungsvorstellung
organisiert ist“."”°

Im letzten halben Jahrtausend hat sich, so fasst Taylor zusammen, das westliche
Christentum stetig in Richtung persinlicherer und engagierterer Formen der religiésen
Frommigkeit und Praxis bewegt.

,Die Spiritualitit der Suche, die wir heute vor uns haben, liefde sich als jene Form deu-
ten, die diese Entwicklung im Zeitalter der Authentizitit annimmt. Derselbe langfristi-
ge Trend, der zunachst den disziplinierten, bewussten, engagierten und individuellen
Glaubigen —also Calvinisten, Jansenisten, frommen Humanisten, Methodisten — und
spater den wiedergeborenen’ Christen hervorgebracht hat, hat jetzt den suchenden
Pilger, der seinen eigenen Weg erkennen und beschreiten will, auf der Bildfldche er-
scheinen lassen. "'

Laut Taylor stehen wir ,jedenfalls erst am Anfang eines neuen Zeitalters der religiésen

Suche, deren Ergebnis niemand vorhersehen kann7>.

1.1.2.6 Fazit

In seiner GrofRerzihlung misst der kanadische Philosoph, so lisst sich im Riickblick fest-
halten, dem Wandel der moralischen Ordnung eine hohe Bedeutung fiir die verinderte re-
ligise Situation bei. Als der Mensch in der Neuzeit sich selbst und seine Krifte neu ent-
deckt, dndert sich seine Moral. Durch Disziplinierung seines Selbst sucht er von nun an
seine weltlichen Aufgaben zu bewiltigen. Der offenkundige Erfolg fithrt zu einem provi-
denziellen Deismus, bei dem Gott und seine Gnade immer entbehrlicher zu werden schei-

167 Ebd. 863.
168 Ebd.

169 Ebd. 864.
170 Ebd. 865.
171 Ebd. 891.
172 Ebd. 895.

https://dolorg/10.14361/9783839443149-003 - am 14.02.2026, 0B:41:48. /de/e - [

45


https://doi.org/10.14361/9783839443149-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

nen. Es kommt aber im Zuge der neuen moralischen Einstellung auch eine moralistische
Religiositit des dufleren Verhaltens auf, die die religiése Innerlichkeit vernachlissigt. Bei-
de Stromungen, Deismus und Moralismus, begiinstigen die Entstehung des ausgrenzen-
den Humanismus und damit des modernen Atheismus und Agnostizismus. So gesehen ist etwa
die klassische Religionskritik des 19. Jahrhunderts, fiir die vor allem Ludwig Feuerbach
(1804-1872), Karl Marx (1818-1883) und Friedrich Nietzsche (1844-1900) stehen, weniger
als Grund fir heutige Religionslosigkeit denn selbst als Folge und Ausdruck eines gewan-
delten Bildes vom Menschen und einer gewandelten Moral zu verstehen.

Auch die kulturelle Revolution im 20. Jahrhundert lisst sich auf einen durch verinderte
wirtschaftliche und gesellschaftliche Verhiltnisse ausgelosten Wandel des Selbstbildes zu-
riickfithren. Dabei reichte die Wiederentdeckung der Fantasie, der Kreativitit, des Ge-
fithls, der Sinnlichkeit und anderer Krifte sowie die grundsitzlich positive Bewertung
der menschlichen Natur einschliefilich der Sexualitit in die Romantik und noch wei-
ter in die Neuzeit zuriick. Zusammen mit wissenschaftlichen Entwicklungen besonders
in der Psychologie (Sigmund Freud, Otto Gross, Wilhelm Reich, Alfred Kinsey, Herbert
Marcuse, Masters und Johnson) und der pharmakologischen Entwicklung der Antibaby-
pille war das der Boden, auf dem sich die sexuelle Revolution und die Verinderung der
Sexualmoral vollzog und mit der sich wiederum die Hoffnung auf gesellschaftliche Ver-
inderung verband. Der Wandel der Moral zog einen Wandel der religiésen Situation im
Sinne eines Sikularisierungsschubs nach sich. Obwohl insbesondere bei geschichtlichen
Entwicklungen niemals Monokausalitit vorliegt, konnte man grob vereinfachen und sa-
gen: Nicht die Religion hat in den zuriickliegenden Jahrhunderten die Moral bestimmt,
sondern umgekehrt die Moral die Religion. Dem Wandel der religiésen und spirituel-
len Landschaft ging ein Wandel der moralischen Landschaft voraus. Der Verinderung
der religiésen Haltung liegt eine Verinderung der moralischen Haltung zugrunde, und
dieser wiederum eine Veranderung der Einstellung des Menschen zu sich selbst.

Da sich das Rad der Geschichte nicht zuriickdrehen lisst und sich Entwicklungen,
die die Mehrheit der Menschen in den westlichen Gesellschaften als echten Fortschritt
schitzt, nicht riickgingig machen lassen, sollte die Kirche das Entstehen des gegenwir-
tigen sakularen Zeitalters der Authentizitit nicht bedauern oder gar bejammern, sondern
als solches annehmen und als Chance begreifen, alles zu priifen und das Gute daran in
ihre eigene Lehre und Praxis zu integrieren.'” So konnte sie aus Taylors GrofRerzihlung
etwa die folgenden Lehren ziehen.

Ein spiritueller Ansatz zur Beurteilung der religiésen beziehungsweise kirchlichen
Situation kann Christen dazu befreien, statt vorrangig auf das, was Gliubige und Un-
glaubige trennt, auf das zu schauen, was sie alle auf einer tieferen Ebene verbindet, nim-
lich das spirituelle Sehnen und Streben nach innerer Erfilllung, Ganzheit, Einheit, Integri-
tit und Individualitit. Der Schwund religiésen Glaubens und Praktizierens, also Siku-
laritdt im zweiten Sinn, kann die Kirche ermahnen, statt sich auf Nebenschauplitzen
zu verlieren, auf ihr Kerngeschift zu besinnen, das heifdt Menschen im Sinne des Evan-
geliums anzuleiten, wie sie Jesus Christus kennenlernen und zu ihm und zu Gott eine
lebenslange personliche Beziehung aufbauen konnen. Das spirituelle Grundbediirfnis

173 Vgl. 1 Thess 5,21.

https://dolorg/10.14361/9783839443149-003 - am 14.02.2026, 0B:41:48. /de/e - [


https://doi.org/10.14361/9783839443149-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

aller Menschen kann sie ermutigen, sich auf ihre eigene spirituelle Kernkompetenz zu kon-
zentrieren, und den Menschen - sei es einzelnen in Exerzitien, sei es gemeinschaftlich
im gottesdienstlichen Feiern — spirituelle Erfahrung, sprich Gotteserfahrung zu ermég-
lichen, ohne dabei andere religiose oder spirituelle Institutionen als Konkurrenten zu
empfinden.

Angesichts der unumkehrbaren neuzeitlichen Entwicklung und der heute vorherr-
schenden Kultur der Authentizitit ist Kirchenleitung ganz allgemein gut beraten, statt
Regeln und den Gehorsam gegeniiber kirchlicher Autoritit einzuschirfen, auf die Miin-
digkeit und Selbstindigkeit der Gliubigen zu setzen; statt religidse Auflerlichkeit, religidse
Innerlichkeit zu fordern, die dem Einzelnen hilft, seinen ganz eigenen spirituell-religio-
sen Weg zu finden und zu gehen; statt Uniformitit Pluralitit zu begiinstigen; statt Men-
schen zur Konformitit anzuhalten, sie in ihrer Individualitit, Originalitit und Kreativitat
zu bestirken.

Die plurale Situation lidt die Kirche ein, ihren Blick auf die realen Lebensformen der
Menschen von heute auszuweiten. Statt praktisch nur die Lebensweise von Priestern,
Ordensleuten, verschiedengeschlechtlichen Eheleuten und Kernfamilien als christlich
zu wiirdigen, sollte sie auch andere Lebensformen von Menschen, die ebenfalls ein spiritu-
elles Leben fithren, anerkennen und férdern. Ob diese Formen authentisch und erfiillend
sind und ihre Essenz in der Liebe besteht, hingt ja nicht von der Form als solcher, son-
dern von den betreffenden Personen ab. Man denke an nichtehelich zusammenlebende
heterosexuelle Paare, an homosexuelle Paare, an Alleinerziehende, an nichteheliche Le-
bensgemeinschaften oder auch an die vielen Alleinstehenden. Ein solcher Blick macht
nicht zwangsliufig alle Lebensformen unter christlicher Riicksicht gleichwertig, schei-
det aber auch nicht von vornherein alle Lebensformen, die den traditionellen Mustern
nicht entsprechen, als wertlos oder gar gottlos aus.

11.3  Ein Vorschlag zur Definition von Religion

Es war nun immer wieder nicht nur speziell vom Christentum und seiner Kirche oder
seinen Kirchen, sondern allgemeiner von Religion und Religidsem die Rede, so dass es sich
an dieser Stelle lohnt, der Frage nachzugehen, was damit eigentlich gemeint ist. Ob-
wohl sich in nahezu allen Kulturen so etwas wie religiose Rituale finden lassen, scheint es
duflerst schwierig zu sein, das Phinomen des Religiosen begrifflich zu fassen. Unter Re-
ligionswissenschaftlern gilt seit langem als ausgemacht, nicht mit einer Definition von
Religion aufwarten zu kénnen, die sowohl umfassend als auch genau genug ist. Dennoch
sollte man Versuche nicht ganz unterlassen.

Unter den zahllosen Definitionsvorschligen, die im Laufe der Zeit unterbreitet wur-
den, lassen sich grob substantialistische und funktionalistische unterscheiden. Erstere su-
chen das Wesen der Religion etwa in ihrem Bezug zum Heiligen, Numinosen (Gottli-
chen), Transzendenten oder Absoluten zu bestimmen.””* Funktionalistische Definitio-
nen suchen dagegen Religionen im Blick auf ihre kulturelle Funktion oder ihre sozia-
le Leistung zu erfassen, etwa im Blick auf die Stabilisierung und Harmonisierung der
Gesellschaft, auf die Stiftung und Férderung von Gemeinschaft, auf die Orientierung

174 Vgl. Figl 65.

https://dolorg/10.14361/9783839443149-003 - am 14.02.2026, 0B:41:48. /de/e - [

4


https://doi.org/10.14361/9783839443149-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

48

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

des Individuums, auf Komplexititsreduktion oder Kontingenzbewiltigung. Unter die-
ser Riicksicht lassen sich Religionen als unter Umstinden gottlich inspirierte, aber doch
weitgehend vom Menschen selbst geschaffene gemeinschaftliche Einrichtungen bestim-

men, die vor allem drei miteinander zusammenhingende Funktionen haben':

1. Sie sollen dem Menschen helfen, mit all dem Negativen in seinem Leben fertig zu
werden: etwa mit Krankheit, Armut, unaufhaltsamem sozialem Abstieg, Ungerech-
tigkeit, mit dem Zerbrechen sozialer Beziehungen, unerklirlichen Angsten oder dem
Tod. Religion hat die Funktion der Kontingenz- und Lebensbewiltigung, wobei mit dem
Kontingenten das Nicht-Notwendige oder Zufillige und damit Unwigbare und Un-
berechenbare im Leben gemeint ist.

2. Religionen sollen den Menschen dazu befihigen, den umfassenden und letzten Sinn
seines Lebens zu finden. Religion hat die Funktion der Sinnfindung.

3. Religionen sollen dem Menschen eine ganz neue Lebensdimension er6ffnen. Religi-
on hat die Funktion der Lebensbereicherung und -vertiefung.

Im Unterschied zu anderen Institutionen wie beispielsweise nichtreligiosen Weltan-
schauungen oder verschiedenen Therapieformen iiben Religionen ihre Funktion der
Kontingenzbewiltigung, der Sinnfindung und der Lebensvertiefung dadurch aus, dass
sie mit dem Unterschied zwischen immanenter und transzendenter Wirklichkeit arbeiten.
Alles Immanente — das heif’t alles Bedingte, Endliche, Unvollkommene, Natiirliche,
Weltliche oder Zeitliche — ist Menschen prinzipiell erreichbar, verfiigbar, hinterfragbar
und kritisierbar. Dagegen kann das Transzendente — das heiflt das Unbedingte, Unend-
liche, Vollkommene, Ubernatiirliche, Uberweltliche und Ewige — Menschen einerseits
aufgrund seiner Unerreichbarkeit und Unverfiigbarkeit Sicherheit bieten, andererseits
aufgrund seiner Transzendenz aber auch eine neue, tiefere Dimension des Lebens erdffnen.

Durch die ausdriickliche Unterscheidung zwischen Immanentem und Transzenden-
tem hebt sich das Religiose vom Nichtreligidsen ab. In der Tat beruhen viele Religionen
auf der Annahme, es gebe eine hichste, transzendente Wirklichkeit, ein Absolutes, ein Gottli-
ches. Auf diese Wirklichkeit sind sie als ihren eigentlichen Gegenstand bezogen. Dies gilt
insbesondere von den weltweit grofiten Religionen, zu denen, entsprechend der Zahl ih-
rer Anhinger, an erster Stelle das Christentum, dann der Islam, der Hinduismus, der
Buddhismus und der Daoismus sowie weitere Religionen gehéren. Mit Fug und Recht
kann man sie Weltreligionen nennen, sind sie doch in ihrer Verbreitung nicht auf be-
stimmte Kulturen und Regionen begrenzt.

Weltreligionen sowie etliche andere Religionen verschaffen dem Menschen in der
Immanenz oder durch sie Zugang zur Transzendenz. Sie stellen die Zuginglichkeit
und Erreichbarkeit des Transzendenten im Immanenten oder durch das Immanen-
te sicher."”® Sie vermitteln zwischen den Menschen und dem Géttlichen. Was damit
gemeint ist, wird beispielsweise im Christentum deutlich, wenn die am Abendmahl
Teilnehmenden Brot und Wein zu sich nehmen, diese aber zugleich den Kérper und das

175 Vgl. Stolz und Pollack.
176  Vgl. Pollack 117f.

https://dolorg/10.14361/9783839443149-003 - am 14.02.2026, 0B:41:48. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839443149-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

Blut des auferstandenen Christus reprisentieren, so dass durch einen héchst konkreten,
irdischen Vorgang die Einheit mit Gott erfahrbar gemacht wird.

Typische religiose Formen wie Rituale, Gebete, Meditationen, Ikonen, Prozessio-
nen, Predigten oder heilige Schriften, die als solche dem Immanenten entstammen,
haben demnach die Aufgabe, Zugang zum Transzendenten zu gewihren, die Verbindung
zwischen Immanentem und Transzendentem herzustellen und dadurch dem Menschen
selbst Gemeinschaft oder Einheit mit der hochsten Wirklichkeit zu erméglichen. In allen
ihren Dimensionen - in ihrem Glauben oder ihren sonstigen Uberzeugungen, in ihrem
Kult (d. h. in ihrer Gottesverehrung), in ihrer Moral, in ihrem Beten oder Meditieren,
in ihren Festen und so weiter — stellen Religionen Zuginge zum Gottlichen dar und
ermoglichen dem Menschen so die Verbindung, wenn nicht gar Vereinigung mit ihm.

Von einer solchen funktionalistischen Definition und ihren Implikationen aus kann
man nun versuchen, eine substantialistische Definition zu entwerfen. Mit dem Religi-
onswissenschaftler Peter Antes liefSen sich zunichst unter Religion alle Vorstellungen, Ein-
stellungen und Handlungen gegeniiber einer letzten Wirklichkeit verstehen, auf die sich
Menschen beziehen, indem sie eine solche Wirklichkeit als Miachte oder Machyt, als Geis-
ter oder Dimonen, als Gotter oder Gott, als Heiliges oder Absolutes oder auch nur als
Transzendenz real annehmen und entsprechend benennen.””” Dabei gehen Religionen,
die sich durch ihren Transzendenzbezug auszeichnen, auf besondere Transzendenzerfah-
rungen bestimmter Personen zuriick, etwa auf heilige Seher (Rishi) im Hinduismus, auf
Mose im Judentum, auf Laozi (Laotse) und Zhuangzi im Daoismus, auf Jesus von Na-
zaret im Christentum oder auf Muhammad im Islam. Indem diese herausragenden Ge-
stalten ihre Erfahrungen anderen Menschen mitgeteilt haben und diese wiederum die
Mitteilung vertrauensvoll angenommen und darauf gemeinschaftlich und institutionell
reagiert haben, sind aus den Gestalten Religionsgriinder und aus dem gemeinsamen Auf-
greifen und Antworten Religionen geworden. Damit Religion entstehen kann, bedarf es
also rein menschlich betrachtet nicht nur einer oder mehrerer Griindergestalten, die die
Religion initiieren, indem sie ihre Transzendenzerfahrung anderen Menschen anver-
trauen und an sie weitergeben, sondern auch einer gewissen Gemeinschaftsbildung von
Menschen (Gliaubigen), die dieser Erfahrung vertrauen und ihr Leben darauf ausrich-
ten, sowie einer gewissen Institutionalisierung, indem etwa heilige Schriften verfasst, kul-
tische Handlungen festgesetzt, Normen aufgestellt, Feste kreiert und gefeiert werden.
Beriicksichtigt man all dies, konnte eine integrale Definition von Religion lauten:

,Religionen beruhen auf besonderen Transzendenzerfahrungen bestimmter Menschen
(Religionsgrinder), die von ihrer Begegnung mit dem Heiligen, von ihrem Emp-
fang einer Offenbarung oder von ihrem Erleuchtungserlebnis anderen mitteilen, und
bestehen in der gemeinschaftlich-institutionellen Antwort, die Menschen auf diese
Mitteilung geben. Sie dienen der besseren Lebensbewiltigung und der Transforma-
tion (Umwandlung) von einem egoistischen zu einem selbstlos liebenden Wesen
oder sollten zumindest dazu dienen. Sie setzen ein grundlegendes Vertrauen in die
transzendente Wirklichkeit voraus, halten ihren Ursprung in verbindlichen heiligen
Schriften fest und legen ihre Uberzeugungen und Normen in verschiedenen Lehren dar.

177 Vgl. Antes 34—56.

https://dolorg/10.14361/9783839443149-003 - am 14.02.2026, 0B:41:48. /de/e - [

49


https://doi.org/10.14361/9783839443149-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

50

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

Sie fordern ethisches Verhalten und Handeln, mehr noch, pragen ethisches Empfinden und
Denken. Sie pflegen bestimmte Riten und Rituale und laden zum Kult, zu Gottesvereh-
rung und Gottesdienst ein. Auch weisen sie in verschiedene Formen des Betens und
Meditierens ein. SchlieRlich strukturieren sie die Zeit das ganze Jahr hindurch, indem
sie immer wieder Feste feiern lassen. Mit all diesen Mitteln kénnen Religionen etwas
von jener ewigen Gemeinschaft oder Einheit mit dem Transzendenten vermitteln, die
tber das endliche irdische Leben unendlich hinausreicht”

Die hier vorgeschlagene Definition ist substantialistisch, insofern sie auf das Transzen-
dente als Grund und Gegenstand der Religion Bezug nimmt und von dessen Erfahrbar-
keit oder Offenbarkeit sowie dessen Wirken in der Welt ausgeht. Sie ist aber auch funk-
tionalistisch, insofern sie auf die bessere Lebensbewiltigung, die Umwandlung des Men-
schen und die Vorbereitung auf ewiges Leben durch Religion hinweist. Auch gestattet
sie, deutlich zwischen Religion als 6ffentlicher Einrichtung und Religiositit als personli-
cher Haltung zu unterscheiden. Beides ist vonnéten. Wahrend Religion als Institution
ohne Religiositit ihrer Mitglieder fot ist, bleibt die Religiositit des Einzelnen ohne Be-
zug zur Religionsgemeinschaft als rein private Frommigkeit und Spiritualitit notwendig
unvollstindig. Damit ist bereits zur Kirche iibergeleitet als jener gemeinschaftlichen Organi-
sationsform, die sich glaubige Christen schon sehr bald nach Tod und Auferstehung Jesu
Christi gegeben haben.

Literatur

Walter Kern/Hermann Josef Pottmeyer/Max Seckler (Hg.): Handbuch der Fundamental-
theologie [= HdF], Band 1—4,1985-1988.

Peter Antes: Religion in den Theorien der Religionswissenschaft, in HdF, Bd. 1, 34-56.

Max Seckler: Der theologische Begriff der Religion, in HAF, Bd.1,173—194.

Fritz Stolz: Grundziige der Religionswissenschaft, 3., durchges. Auflage 2001, 11-34.

Johann Figl (Hg.): Handbuch Religionswissenschaft. Religionen und ihve zentralen Themen.
2003.

Detlef Pollack: Ein weites Feld: Probleme der Definition von Religion, in: Ulrich Kropac/Uto
Meier/Klaus Kénig (Hg.): Jugend, Religion, Religiositit. Resultate, Probleme und Perspek-
tiven der aktuellen Religiosititsforschung, 2012,109-122.

1.2 Die Entstehung der Kirche gemaB dem Neuen Testament

In diesem biblischen Teil wird zunichst die Sammelbewegung Jesu, die seine Jiinger
nach seiner Auferstehung fortgesetzt haben, geschildert (Kap. 1.2.1). Sodann werden die
Anfinge der Kirche nach Ostern und Pfingsten selbst beschrieben (Kap. 1.2.2). Welche
Bilder das Neue Testament fiir die Kirche verwendet hat (Kap. 1.2.3) und welche Amter
sich in der Frithzeit in ihr entwickelt haben (Kap. 1.2.4), wird anschliefend Thema sein,
bevor eine kurze Zusammenfassung den Teil beendet (Kap. 1.2.5).

https://dolorg/10.14361/9783839443149-003 - am 14.02.2026, 0B:41:48. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839443149-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

