
1. Die Kirche 

Wie in den beiden vorherigen Bänden wird auch in diesem Band das jeweilige Thema 
in fünf Zugängen behandelt. Was lässt sich philosophisch (Kap. 1.1), was biblisch (Kap. 
1.2), was theologisch (Kap. 1.3), was religionswissenschaftlich (Kap. 1.4) und was spirituell 
(Kap. 1.5) zur Kirche als Gemeinschaft religiös Glaubender und speziell Christgläubiger 
sagen? 

1.1 Sozialphilosophische, kulturgeschichtliche 
und religionswissenschaftliche Vorüberlegungen 

In diesem ersten Teil sollen zunächst einmal einige allgemeine sozialphilosophische und 
soziologische Überlegungen zur Kirche als Sozialverband angestellt werden (Kap. 1.1.1), 
bevor dann sehr ausführlich anhand des Werkes A Secular Age von Charles Taylor zu be
schreiben versucht wird, in welcher Situation sich das Christentum heute in den west
lichen Gesellschaften befindet und durch welche Entwicklungen in den vergangen fünf
hundert Jahren es zur Säkularisierung gekommen ist (Kap. 1.1.2). Um das Christentum in 
die Reihe der Weltreligionen einordnen zu können, wird abschließend noch der Versuch 
unternommen, eine Definition von Religion zu liefern (Kap. 1.1.3). 

1.1.1 Gemeinschaft, Gesellschaft, Staat 

In einer ersten, ganz groben sozialphilosophischen Annäherung lässt sich feststellen, 
dass Kirchen Gemeinschaften darstellen, unter denen zumindest Großkirchen auch et
was von Gesellschaften und sogar von einem Staat an sich haben. Bereits tierische Her
den, Rudel, Schulen oder Schwärme sind Sozialverbände, deren Wirklichkeit sich nicht 
auf die einzelnen Glieder reduzieren lässt. Beim Menschen kommt hinzu, dass er nicht 
nur ein leib-seelisches, sondern darüber hinaus ein geistiges Wesen ist1, weshalb seine 
Sozialverbände immer auch Ausdruck und Entfaltung seiner Geistigkeit sind. Menschli

1 Bd. 2, Kap. 1.1.2.4. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-003 - am 14.02.2026, 06:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


16 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

che Gemeinschaften übersteigen nicht nur die Wirklichkeit der Individuen. Sie gipfeln in 
der Einheit des Wir, die als solche geistiger Natur ist. 

Menschen leben aber nicht nur in mehr oder weniger intimen Gemeinschaften zu
sammen, die sich, wie das etwa bei Partnerschaften, Ehen oder Familien der Fall ist, auf 
innerliche Übereinstimmung stützen. Sie vereinigen sich auch in Gesellschaften, die eher 
auf äußerliche Zwecke ausgerichtet sind und personal weniger tief reichen. Während Ge
meinschaften eher gewachsene Ordnungen darstellen, verdanken sich Gesellschaften ge
machten Strukturen. Die Übergänge zwischen beiden sind fließend. Unter den mensch
lichen Vereinigungen ist streng genommen allein die Familie natürlich, die sich aber als 
solche auflockert, sobald der Erziehungszweck an den Kindern erfüllt ist. Alle weiteren 
Vergemeinschaftungen und Vergesellschaftungen sind mehr oder weniger künstlich. 

Mittels Institutionen organisieren Menschen in einer Gesellschaft ihre Beziehungen 
und Verhaltensweisen und ordnen sie zu einer Einheit. Insbesondere regeln sie ihre 
Über- und Unterordnungsverhältnisse, sodass zum Beispiel Kasten-, Stände- oder Klas
sengesellschaften entstanden sind. Im Unterschied zu vielen Gemeinschaften bestehen 
in einer Gesellschaft nicht radikal gleiche, sondern hierarchische Beziehungen. Dies 
schließt Leitungsfunktionen ein, deren Autorität durch das gesellschaftliche Gesamtziel 
legitimiert, aber auch begrenzt wird – „ethisch gesprochen durch das, was um des 
Gemeinwohls willen erforderlich ist“2. 

Die Institutionen, auf die sich eine Gesellschaft stützt, geben den Handlungsrahmen 
des gesellschaftlichen Lebens vor. Sie können einzelne Menschen und Gruppen integrie
ren, aber auch ausschließen. Da der Mensch Zweck an sich ist, Institutionen aber letztlich 
immer nur Mittel zum Zweck sind, darf er sich diesen niemals restlos ausliefern. Gesell
schaften und ihre Institutionen sind von Menschen geschaffen und historisch entstan
den. Sie sind kulturell vielfältig und veränderbar. Sie sind soziale Konstruktionen, die 
immer der Reform und der Anpassung an Weiterentwicklungen bedürfen. 

Im Unterschied zum Staat ist die Gesellschaft der grundlegende Verbund, der dem 
Staat vorgeordnet ist. Der Staat selbst lässt sich als die institutionell-rechtliche Verfas
sung der Gesellschaft verstehen, innerhalb derer sich die Gesellschaft frei entfaltet. Für 
sich betrachtet stellt er das größte geschlossene soziale Gebilde dar, das als selbständi
ge politische Handlungseinheit auftritt. Zu ihm gehört eine Bevölkerung, die unter sich 
verbunden ist, und ein bestimmtes, begrenztes Territorium. Auf diesem übt er die höchste 
institutionell entfaltete Gewalt aus (Gewaltmonopol), indem er Gesetze oder Regeln erlässt 
(Legislative), sie durchsetzt (Exekutive) und richterlich über sie entscheidet (Judikative). In
sofern er sich rechtlich und politisch selbständig verwaltet, kommt ihm Souveränität zu, 
die als solche von anderen Staaten anerkannt wird oder werden sollte. Zu seinen Zwecken 
zählen vor allem äußere und innere Friedenssicherung, Wohlfahrt und soziale Gerech
tigkeit. 

Ausgehend von den Bedürfnissen der Menschen ist im Laufe der Menschheitsent
wicklung der Staat aus der Notwendigkeit entstanden, „eine Verwaltungseinheit zu 
schaffen, die einerseits die gewünschten Tauschgeschäfte erlaubte, andererseits noch 
regier- und verteidigbar war. […] Das Gewaltmonopol wurde nötig und forderte seiner

2 Müller 166. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-003 - am 14.02.2026, 06:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 17 

seits Abgrenzung nach außen und Hierarchisierung im Inneren.“3 Was die Staatsform 
angeht, gibt es seit dem 18. Jahrhundert nach mehreren Republikanisierungswellen 
rund dreimal so viele Republiken wie Monarchien. Während in Monarchien das Staats
oberhaupt auf Lebenszeit im Amt und durch Geburt oder Wahl dorthin gelangt ist, ist 
in den Republiken das Staatsoberhaupt meist ein Präsident, jedenfalls kein Monarch. 
Seit dem 19. Jahrhundert ist die verbreitetste Art des Staates der Nationalstaat, der nach 
innen und nach außen souverän ist und eine Repräsentativverfassung hat. In ihm bringt 
das Volk seinen Willen nicht unmittelbar, sondern durch eine gewählte Vertretung 
(Parlament) zum Ausdruck. 

Was die politisch wichtigere Frage der Regierungs- oder Herrschaftsform betrifft, 
ist heute rund ein Drittel der Nationalstaaten als autokratisch (oder diktatorisch) einzu
stufen.4 Während in Demokratien (Volksherrschaften) Macht und Regierung vom Volk 
ausgehen, übt in Autokratien eine Einzelperson oder Personengruppe unkontrolliert politi
sche Macht aus, ohne verfassungsmäßigen Beschränkungen unterworfen zu sein. 

Innerhalb von Diktaturen unterschied der deutsch-spanische Politikwissenschaft
ler Juan José Linz (1926–2013) noch einmal zwischen totalitären und autoritären Systemen. 
Beim Nationalsozialismus oder Stalinismus im 20. Jahrhundert handelte es sich um Pro
totypen totalitärer Systeme, die im Unterschied zu autoritären Systemen in alle sozialen 
Verhältnisse hineinzuwirken suchten, von den Beherrschten eine aktive Beteiligung am 
Staatsleben forderten und letztlich einen „neuen Menschen“ gemäß ihrer Ideologie for
men wollten. In autoritären Systemen hingegen gibt es Linz zufolge einen begrenzten 
Pluralismus, fehlt eine umfassend formulierte Ideologie und wird die Bevölkerung nicht 
mobilisiert. Als politisches Gegenmodell zum Totalitarismus und zum Autoritarismus 
wird der demokratisch-freiheitliche Rechtsstaat betrachtet, der durch Grundrechte, Gewalten
teilung und Verfassung die Freiheit der Staatsbürger gewährleisten soll. 

Die Gegenüberstellung von demokratischen und autoritären Staaten ist jedoch abs
trakt und idealtypisch. Sie darf nicht übersehen lassen, dass es in Staaten, die als De
mokratien eingeschätzt werden, autoritäre Elemente gibt, und umgekehrt in Staaten, 
die als autoritär gelten, demokratische Elemente. Deutlich machen das trotz etwaiger 
politischer Parteilichkeit verschiedene Versuche, Staaten oder Länder differenziert mit
einander zu vergleichen. So werden etwa in der Freedom-in-the-World-Länderliste der 
internationalen Nichtregierungsorganisation Freedom House die einzelnen Länder hin
sichtlich der Freiheitrechte nach Punkten bewertet und in „frei“, „partiell frei“ und „nicht 
frei“ klassifiziert. Beim Demokratieindex der internationalen Wochenzeitschrift The Eco
nomist wird jedes Land anhand fünf verschiedener Faktoren (Wahlprozess und Pluralis
mus, Funktionsweise der Regierung, Politische Teilhabe, Politische Kultur, Bürgerrech
te) nach Punkten bewertet und in die Kategorien „vollständige Demokratien“, „unvoll
ständige Demokratien“, „Hybridregime“ (Mischformen aus Autokratie und Demokratie) 
und „autoritäre Regime“ eingeordnet. 

3 Brieskorn 467. 
4 Im Jahr 2021 galten laut Demokratieindex 74 Staaten als Demokratien, davon 21 als „vollständige“ 

und 53 als „unvollständige“. 34 Länder galten laut Index als „Hybridregime“ und 59 als „autoritäre 
Regime“. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-003 - am 14.02.2026, 06:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


18 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

Nach liberalem Denken darf der Staat die Freiheit des einzelnen Bürgers nicht verlet
zen oder unnötig einschränken. Er muss sich auf die Aufgaben beschränken, die nur er 
erfüllen kann, wie zum Beispiel die Sicherheit nach außen und den Aufbau der Infra
struktur im Inneren. 

Ein wesentlicher Vertreter des egalitären Liberalismus war der US-amerikanische Phi
losoph John Rawls (1921–2002), dessen Hauptwerk A Theory of Justice (1971) als eines der 
einflussreichsten Werke der politischen Philosophie des 20. Jahrhunderts gilt. Seinem 
Verständnis nach hat der Staat die Aufgabe, nicht nur die Grundrechte seiner Mitglie
der zu sichern, sondern auch ihre Chancengleichheit herzustellen. Gemäß dem Differenz
prinzip muss er von sich aus aktiv eine Politik treiben, die die Lage der ökonomisch oder 
kulturell am schlechtesten Gestellten verbessert. 

Material ist der Staat an das Gemeinwohl gebunden, das er zu verwirklichen hat, for
mal an die Menschenrechte und das Völkerrecht. 

Soziale Gebilde werden soziologisch und sozialphilosophisch, so lässt sich zusam
menfassen, hauptsächlich in Gemeinschaften, Gesellschaften und Staaten unterschie
den. Im Blick auf Kirche kann man diese, grob vereinfacht und zugespitzt, folgenderma
ßen charakterisieren. Gemeinschaften gründen in den persönlichen wechselseitigen Bezie
hungen ihrer Mitglieder, die prinzipiell gleichwertig sind und im Lebensgefühl und in den 
Maßstäben ihres Denkens und Handelns innerlich übereinstimmen. Gesellschaften dienen 
dagegen äußerlichen Zwecken. In ihnen sind die Beziehungen der Glieder unpersönlicher 
Art und stark hierarchisiert. Im Staat schließlich stehen das Recht und die institutionalisier
te Machtausübung im Vordergrund. 

Für moderne Menschen zumal in westlichen Gesellschaften bilden die oben geschil
derten Entwicklungen und Gegebenheiten den Hintergrund, vor dem sie heute die Kirche 
als Institution beurteilen. Ihrer Auffassung nach darf die Kirche nicht hinter bestimm
ten, besonders in der Neuzeit errungenen politischen und rechtlichen Standards zu
rückbleiben, soll es nicht dauerhaft zu einer Entfremdung der Gläubigen kommen. Auch 
wenn die theologische Besonderheit der Kirche immer zu berücksichtigen ist, dürfen 
bestimmte Prinzipien – wie die Menschenrechte oder die Subsidiarität – nicht verletzt 
werden, und sind bestimmte andere Prinzipien – wie etwa Gewaltenteilung, Machtkon
trolle, Gleichberechtigung, Teilhabe oder Pluralismus – so weit wie möglich anzuwen
den. Generell könnte das Motto lauten: so viel Gemeinschaft (Gleichberechtigter) wie 
möglich und nur so viel (hierarchische) Gesellschaft beziehungsweise „Staat“ wie nötig. 

Literatur 

Johannes Müller: Art. Gesellschaft, in: Walter Brugger/Harald Schöndorf (Hg.): Philosophi
sches Wörterbuch [= PhW], 2010, 166–167. 

Norbert Brieskorn: Art. Staat, in PhW 467–468. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-003 - am 14.02.2026, 06:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 19 

1.1.2 Christlicher Glaube in einem säkularen Zeitalter (Charles Taylor) 

Der 1931 in Kanada geborene Katholik Charles Taylor gilt als einer der bedeutendsten 
Sozialphilosophen der Gegenwart. Nach Sources of the Self (1989) veröffentlichte er im 
Jahr 2007 als zweites philosophisches Hauptwerk unter dem Titel A Secular Age eine 
„Geschichte dessen, was man normalerweise die ,Säkularisierung‘ des neuzeitlichen 
Abendlands nennt“5. Darin geht er der Frage nach, warum es „in unserer abendlän
dischen Gesellschaft beispielsweise im Jahre 1500 praktisch unmöglich war, nicht an 
Gott zu glauben, während es im Jahre 2000 vielen von uns nicht nur leichtfällt, sondern 
geradezu unumgänglich vorkommt“6. Bei seinem Versuch einer Antwort unterscheidet 
er zwischen drei Bedeutungen von Säkularität (Kap. 1.1.2.1), bevor er verschiedenen 
Entwicklungen nachspürt, die zur Säkularisierung geführt haben. Hier soll nur seine 
Beschreibung des „ausgrenzenden Humanismus“ im 18. Jahrhundert (Kap. 1.2.2.2) und 
der kulturellen Revolution in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts (Kap. 1.2.2.3) wie
dergegeben werden. Da Taylor davon überzeugt ist, dass allen Menschen eine spirituelle 
Suche nach Fülle gemeinsam ist (Kap. 1.1.2.4), beurteilt er die heutige Situation der 
christlichen Religion auch in säkularisierten westlichen Gesellschaften weniger pessi
mistisch, als man vielleicht vermuten könnte (Kap. 1.1.2.5). Was seine Großerzählung 
Christen heute lehren könnte, wird schließlich in einem kurzen Fazit zusammengefasst 
(Kap. 1.1.2.6). 

Literatur 

Charles Taylor: Ein säkulares Zeitalter, 2. Auflage 2020. 

1.1.2.1 Drei Bedeutungen von Säkularität 
Charles Taylor zufolge lässt sich die heutige Säkularität in der westlichen Welt (Nordame
rika und Europa) auf dreierlei Weise charakterisieren. Zum einen lässt sie sich in Bezug 
auf die Öffentlichkeit als Privatisierung der Religion oder in Bezug auf gemeinsame Insti
tutionen als Ablösung des Staates, der Ökonomie, der Wissenschaft und anderer Berei
che von religiösen Institutionen und Normen bestimmen, wobei letztere normalerweise als 
Emanzipierung verstanden wird. Das heißt, dass heutzutage die Kirche von den politi
schen Strukturen getrennt ist. „Die Religion oder ihr Fehlen ist weitgehend Privatsache. 
Die politische Gesellschaft wird als eine Gesellschaft gesehen, der religiöse Menschen 
(jeglicher Couleur) genauso angehören wie nichtreligiöse.“7 In verschiedenen Tätigkeits
bereichen – wie der Ökonomie, der Politik, der Kultur, des Bildungswesens, des Berufs 
und der Freizeit – verweisen uns die Normen und Prinzipien, nach denen wir uns dabei 
richten, und Überlegungen, die wir anstellen, im Allgemeinen weder auf Gott noch auf 
irgendwelche religiösen Überzeugungen. 

5 Taylor: Ein säkulares Zeitalter 2020, 9. 
6 Ebd. 51. 
7 Ebd. 11. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-003 - am 14.02.2026, 06:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


20 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

„Die Erwägungen, die unserem Handeln vorausgehen, bewegen sich innerhalb der ,Ra
tionalität‘ jedes einzelnen Bereichs: Im Wirtschaftsleben geht es um maximalen Profit, 
auf politischem Gebiet um den größtmöglichen Nutzen für möglichst viele Personen 
und so weiter. Das steht in auffälligem Gegensatz zu früheren Zeiten, in denen das 
Christentum maßgebliche Vorschriften erließ.“8 

Zum anderen bedeutet Säkularität, dass der religiöse Glaube und das Praktizieren der Reli
gion dahinschwinden, „dass sich die Menschen von Gott abwenden und nicht mehr in die 
Kirche gehen“9. In diesem Sinn sind etwa die Länder Westeuropas größtenteils säkular 
geworden – „auch diejenigen, in denen noch Spuren einer öffentlichen Bezugnahme auf 
Gott zu finden sind“10. 

Nach Taylors Überzeugung lohnt es sich jedoch, die Gegenwart noch als eine in ei
nem dritten Sinn säkulare Zeit zu untersuchen. Diese Säkularität, die in enger Verbin
dung mit der zweiten steht und nicht ohne Zusammenhang mit der ersten ist, betrifft 
die Bedingungen des Glaubens. Sie besteht „unter anderem darin, dass man sich von einer 
Gesellschaft entfernt, in der der Glaube an Gott unangefochten ist, ja außer Frage steht, 
und dass man zu einer Gesellschaft übergeht, in der dieser Glaube eine von mehreren 
Optionen neben anderen darstellt, und zwar häufig nicht die bequemste Option“11. Viele 
Milieus in den Vereinigten Staaten dürften in diesem Sinn säkular sein, obwohl sie laut 
Statistik, was religiösen Glauben und religiöse Praxis angeht, unter allen westlichen Ge
sellschaften führend sind. Während es in moslemischen Gesellschaften keine (oder noch 
keine) Alternativen zum Glauben gibt, ist der Glaube in christlichen oder „postchristli
chen“ Gesellschaften nur eine Option und in gewissem Sinn eine umkämpfte Option. Der 
Glaube an Gott läuft heute nicht auf das Gleiche hinaus wie vor fünfhundert Jahren, als 
Gott noch seinen festen Platz im naturwissenschaftlichen Kosmos, im gesellschaftlichen 
Gefüge und im Alltag hatte. War der gesamte Hintergrundrahmen früher „naiv“, so ist 
er heute weitgehend „reflektiert“.12 In einer Situation, „in der irreligiöse Deutungen für 
immer mehr Menschen auf den ersten Blick die einzig einleuchtenden zu sein scheinen“, 
ist der gläubige Christ herausgefordert, bewusst einen eigenen engagierten Standpunkt 
einzunehmen.13 Wie Taylor in seiner groß angelegten Geschichte schildert, kam es zu 
diesem Wandel insbesondere durch das Aufkommen des ausgrenzenden Humanismus 
im 18. und durch die 68-er Bewegung im vergangenen Jahrhundert. 

1.1.2.2 Der ausgrenzende Humanismus im 18. Jahrhundert 
Nach Taylors Auffassung gibt es im Christentum hinsichtlich der Ziele „eine grundlegen
de Spannung“14. Einerseits geht es in ihm um das normale menschliche Gedeihen. Gott will 
dieses Gedeihen, und auch Jesus Christus lag es am Herzen, als er viele Menschen von 
ihren Gebrechen heilte. Andererseits stellt für Christen irdisches Wohl, obwohl es etwas 

8 Ebd. 13. 
9 Ebd. 14. 
10 Ebd. 
11 Ebd. 
12 Vgl. ebd. 33. 
13 Ebd. 31. 
14 Ebd. 41. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-003 - am 14.02.2026, 06:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 21 

Gutes ist, nicht das letzte Ziel dar. Dieses besteht vielmehr in einem ewigen jenseitigen 
Leben bei Gott. 

Der ausgrenzende Humanismus im 18. Jahrhundert ist aus dieser religiösen Tradition 
hervorgegangen, in der „Gedeihen und transzendentes Ziel auseinandergehalten wur
den“15. Er kennt nur das erste Ziel und wird von Taylor als eine Einstellung charakte
risiert, „die weder letzte Ziele, die über das menschliche Gedeihen hinausgehen, noch 
Loyalität gegenüber irgendeiner Instanz jenseits dieses Gedeihens akzeptiert“16. Als aus
grenzender und „völlig selbstgenügsamer“ Humanismus lehnt er jede Transzendenz ab, 
also alles, was außerhalb oder „jenseits“ der Natur oder des menschlichen Lebens liegt, 
und bestreitet „jede Form von wechselseitiger Durchdringung der Naturdinge einerseits 
und des ,Übernatürlichen‘ andererseits“17. Unerheblich war dabei, „ob das ,Übernatürli
che‘ als der eine transzendente Gott aufgefasst wird, als Götter und Geister, als magische 
Kräfte oder sonst wie“18. 

Zu einem solchen, alles Transzendente ausgrenzenden Humanismus, den es in frü
heren Gesellschaften nicht geben hat und der „das innerste Wesen der neuzeitlichen Sä
kularität ausmacht“19, war es über eine Entwicklung gekommen, die Taylor providenziel
len Deismus nennt. Ihm war wiederum am Beginn der Neuzeit als wesentlicher Schritt, 
um einen Ausdruck von Max Weber zu gebrauchen, die Entzauberung der Welt vorausge
gangen, auf die hier zunächst kurz einzugehen ist. 

Die Welt des Mittelalters war nach dieser Auffassung durch drei Merkmale gekenn
zeichnet. Erstens galt die natürliche Welt, in der die Menschen damals lebten, als „ein 
Beleg für die Absichten und Handlungen Gottes“20. Nicht nur die Ordnung und der Plan 
dieser Welt, sondern auch die großen Ereignisse innerhalb dieser natürlichen Ordnung 
– „also Stürme, Dürrezeiten, Überschwemmungen, Pestepidemien, aber auch außerge
wöhnlich fruchtbare und ertragreiche Jahre“ – wurden auf Handlungen einer höheren 
Macht zurückgeführt. Zweitens hing mit Gott „auch schon die bloße Existenz der Gesell
schaft zusammen. […] Von einem Königreich konnte man sich gar keine andere Vorstel
lung machen als die, dass es auf etwas Höherem gründe als bloß menschlichen Hand
lungen innerhalb der säkularen Zeit. Darüber hinaus war […] das Leben in den verschie
denen, die Gesellschaft bildenden Verbänden – Kirchgemeinde, Sprengel, Zünfte und so 
weiter – mit kirchlichen Riten und Zeremonien verknüpft“, so dass man gar nicht um
hin konnte, überall Gott zu begegnen.21 Drittens lebten die Menschen in einer, wie Taylor 
sagt, „verzauberten“ Welt, in einer Welt „der Geister, der Dämonen und der moralischen 
Kräfte“22. In einer Welt mit diesen drei Merkmalen war ein Atheismus unvorstellbar. 

Die Naturwissenschaften haben sicher wesentlich mit dazu beigetragen, dass Gottes 
Präsenz in den drei Bereichen dahinschwand und die Welt entzaubert wurde. So haben 
sie dem ausgrenzenden Humanismus den Weg gebahnt. Eine entscheidende Bedingung 

15 Ebd. 
16 Ebd. 
17 Ebd. 37. 
18 Ebd. 
19 Ebd. 42. 
20 Ebd. 51. 
21 Ebd. 51f. 
22 Ebd. 52. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-003 - am 14.02.2026, 06:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


22 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

war dabei ein neues Sensorium für das Ich und dessen Stellung im Kosmos. Dieses Ich 
galt nun nicht mehr als „offen, porös und einer Welt der Geister und magischen Kräfte 
ungeschützt ausgeliefert“, sondern als sozusagen „abgepuffert“. Um jedoch das abge
pufferte Selbst hervorzubringen, war mehr nötig als Entzauberung. „Es bedurfte dar
über hinaus eines Vertrauens in die eigenen sittlichen Gestaltungskräfte.“23 Diese Kräfte 
entdeckte der Mensch im Zuge des anthropozentrischen Wandels, der um die Wende vom 
17. zum 18. Jahrhundert stattgefunden hat. An diesem Wandel unterscheidet Taylor vier 
Richtungen, die alle dazu angetan waren, „die Rolle und Stellung des Transzendenten zu 
beschneiden“ und die deshalb auf das hinausliefen, was er mit providenziellem Deismus 
meint.24 

1. Mit der Wende hin zum Menschen verengte sich der Blick auf die Absichten der gött
lichen Vorsehung. Die Ziele, die Gott für den Menschen im Sinn hat, schrumpften auf 
ein einziges zusammen, „nämlich die Verwirklichung der von ihm für uns geplanten 
Ordnung wechselseitigen Vorteils“25. Außer der Verwirklichung dieses Plans und damit 
des eigenen irdischen Wohls schuldete der Mensch Gott nichts. Das Empfinden für 
weitere Zwecke, die Gott über das menschliche Gedeihen hinaus mit der Schöpfung 
verbinden könnte, etwa ihn zu lieben und anzubeten, kam abhanden. 

2. Der Sinn für die Bedeutung der göttlichen Gnade schwand. Da der Mensch die von Gott 
geplante Ordnung mittels seiner Vernunft erkennen und mittels Disziplin verwirk
lichen konnte, bedurfte er der göttlichen Hilfe nicht mehr. Es stand in seiner Macht, 
die Ordnung des wechselseitigen Vorteils zu bewerkstelligen, und es fehlte ihm auch 
nicht die nötige Motivation dazu, da er mit einer natürlichen Neigung und Fähigkeit 
ausgestattet war, zum Wohl der Mitmenschen zu handeln.26 So erweckte das „Ver
trauen in die eigenen, Ordnung schaffenden Kräfte […] den Eindruck, die Gnade sei 
nicht mehr so nötig. Schon allein die Erforschbarkeit des ganzen Systems ließ kaum 
Platz für irgendwelche Mysterien.“27 

3. Somit schwächte sich auch der Sinn für das Mysterium ab. Das „Geheimnis des Bö
sen, unserer Entfremdung von Gott und unserer Unfähigkeit, ohne Beistand zu ihm 
zurückzukehren“, und mehr noch das Mysterium der „Vorsehung Gottes“ ging ver
loren.28 Für „spezielle Vorsehungen“, das heißt für unvorhersehbare Eingriffe in be
sonderen Fällen, war im System „ebenso wenig Platz wie für Wunder“.29 

4. Schließlich fiel auch die Vorstellung weg, „Gott habe eine Verwandlung des Menschen 
im Sinn, durch die er die Grenzen seiner gegenwärtigen Situation hinter sich las
sen könne.“30 Das stand im Gegensatz zur traditionellen christlichen Vorstellung, 
dass der Mensch am Leben Gottes teilnehmen würde. Die griechischen Kirchenväter 

23 Ebd. 54. 
24 Ebd. 380. 
25 Ebd. 380 (H. d. V.) [= Hervorhebung durch die Verfasser dieses Buches: Cora Duttmann und Johan

nes Herzgsell]. 
26 Vgl. ebd. 421. 
27 Ebd. 394. 
28 Ebd. 383. 
29 Ebd. 
30 Ebd. 384 (H. d. V.). 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-003 - am 14.02.2026, 06:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 23 

hatten von der Theosis, der Vergöttlichung des Menschen gesprochen, die in seinem 
Schicksal angelegt war. So gesehen entspricht dem Aufruf, Gott zu lieben und die 
Geschöpfe mit der gleichen Überschwänglichkeit wie er zu lieben, „die Verheißung 
einer Wandlung, die es uns gestattet, diese Höhen wirklich zu erreichen“31. 

Nach Taylor lösten verschiedene Faktoren diesen vierfachen Niedergang des Transzen
denten aus, wobei es schwierig ist, sich im Einzelnen ein Bild von den geschichtlichen 
Zusammenhängen zu machen. Sicher begannen anderthalb Jahrhunderte nach der Re
formation gegen Ende des 17. Jahrhunderts die „Fluten“ des religiösen Eifers und Mei
nungsstreits abzuebben, und es entstand eine Abneigung gegen religiösen Fanatismus 
und Enthusiasmus. In den führenden Schichten vieler europäischer Länder fand die re
ligiöse Begeisterung keinen Anklang mehr. Nicht selten wurde Religion mit Skepsis und 
Spott bedacht. 

Gegenläufig dazu hatte es die katholische Kirche im 17. und 18. Jahrhundert mit einer 
einflussreichen hyperaugustinischen Strömung der Religiosität und so mit einer bestimm
ten Form von religiösem Übereifer zu tun. Ihr zufolge war die Natur des Menschen völlig 
verdorben. Anstatt sich zu erdreisten, liebend die Nähe Gottes zu suchen, sollte deshalb 
der Mensch die göttlichen Gebote „in Furcht und aus der Ferne befolgen“32. Dieser Stand
punkt wurde von den Jansenisten vertreten. „Aber die Einstellung selbst war viel weiter 
verbreitet als die Sekte“, wie Taylor feststellt. 

„Bei dieser religiösen Gesinnung kam es besonders auf das äußere Verhalten an, und 
zwar sowohl auf das moralische als auch das rituelle. Dementsprechend legten die Jan
senisten großen Wert auf das kirchliche Gebet und führten mehrere Reformen der Lit
urgie durch. Außerdem stellten sie unerträglich hohe Anforderungen an ethisches Ver
halten.“33 

Auch infolge dieser Gesinnung verkümmerte die innere Frömmigkeit, die auf dem Ge
fühl der inneren Verbindung zu Gott beruht. Sünde wurde immer mehr „als verfehltes 
Verhalten“ verstanden, „das wir uns durch Überredung, Schulung und Disziplin abge
wöhnen können“.34 Religion wurde in erschreckender Weise auf Moralismus verengt, Re
ligiosität zur Moralität verkürzt. Wie sich etwa Immanuel Kants „Religionsschrift“35 im 
18. Jahrhundert oder Katechismen im 19. Jahrhundert entnehmen lässt, wurde Moral 
wichtiger als alles andere und Religion ihre Dienerin.36 

Eine Veräußerlichung der Religiosität in Form des Moralismus hielt nicht nur lange an, 
sondern hält sich in gewisser Weise bis heute durch. Denn auch noch im 21. Jahrhundert 
herrscht in nicht geringen Teilen des Christentums eine Religion des richtigen Verhal
tens und der Angst vor, die sich mit Moralismus, Ritualismus und Legalismus abzusi
chern sucht. Religiöser Moralismus zieht zwar Fanatiker an, schreckt aber vernünftige 

31 Ebd. 
32 Ebd. 390. 
33 Ebd. 
34 Ebd. 386. 
35 Kant: Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft, 1793. 
36 Vgl. Taylor: Ein säkulares Zeitalter, 831. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-003 - am 14.02.2026, 06:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


24 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

Menschen ab. Laut Taylor hat er im 18. Jahrhundert wesentlich zur Entwicklung des athe
istischen Humanismus beigetragen und fördert auch in der Gegenwart die Säkularisie
rung im Sinn des Glaubensverlustes.37 

Ebenfalls abschreckend wirkte in jener Zeit der gesamte strafrichterliche Rahmen, „der 
vom mittelalterlichen und reformierten Christentum zum einzigen Horizont erhoben 
worden war“38. Pointiert gesagt: Menschen war es lieber, dass es keinen Gott gibt, als 
dass es einen unerbittlichen Richtergott gibt. Eine Religion, die die menschliche Grund
situation vor Gott als Angeklagt- und Verurteiltsein versteht, stößt moderne Menschen 
in westlichen Gesellschaften ab und steuert von sich aus zur Säkularisierung bei. 

Neben negativen Bedingungen, wie der Entzauberung der Welt oder dem Moralismus 
und dem strafrichterlichen Rahmen, sieht Taylor mehrere positive Bedingungen für das 
Entstehen des Atheismus in jener Zeit am Werk. Zum einen machten die Eliten die Erfah
rung des sozialen Erfolgs. Denn „die Schulung in disziplinierter, nüchterner und tüchti
ger Lebensführung“ breitete sich so weit aus, „dass sie für viele Menschen zur zweiten 
Natur wurde“.39 Der ökonomische Bereich wurde immer wichtiger und das „ökonomi
sche“, das heißt das geordnete, friedliche und produktive Handeln, wurde immer mehr 
„zum Vorbild menschlichen Verhaltens“40. So ließen sich „Ordnung und Disziplin im Ich 
wie in der Gesellschaft“ aus eigener Kraft erfolgreich durchsetzen.41 Zum anderen wurden 
Überlegungen, die zumindest im Bereich des reformierten Christentums längst Fuß ge
fasst hatten, weitergeführt und radikalisiert. „Die Reformation hatte sich nämlich auf 
die Fahne geschrieben, den Christen von der Last einer grundlosen und anmaßenden 
Askese zu befreien.“42 Entgegen den „Verleumdungen“ der orthodoxen Religion wurden 
die gewöhnlichen und sogar sinnlichen Begierden als etwas Positives begriffen und auf diese 
Weise rehabilitiert. Man verehrte sie als etwas Gutes und „erlöste“ mit ihnen zusammen, 
„auch die bescheidenen und gewöhnlichen Elemente des Lebens, seine bislang verach
teten sinnlichen und materiellen Seiten“.43 

Was nach den vier deistischen Formen des Niedergangs übrig blieb, war der Glaube an 
Gott als Schöpfer und Wohltäter, dem der Mensch grenzenlose Dankbarkeit schuldete, 
der Glaube an eine allgemeine Vorsehung und der Glaube an ein Leben nach dem Tod 
mit Lohn und Strafe, das ebenfalls dem Wohl des Menschen diente, da es ihn motivierte, 
den Plan Gottes zu erfüllen. Das genügte aber nicht, um dem ausgrenzenden Humanis
mus Einhalt zu gebieten. Sobald die Welt entzaubert war, verlagerte sich „das Empfin
den, Gott sei eine unentbehrliche Quelle unseres spirituellen und moralischen Lebens“44. 
Während er früher der Garant dafür war, dass das Gute in einer Welt der Geister und der 
Bedeutung tragenden Kräfte triumphieren oder sich zumindest behaupten wird, wurde 
er jetzt „zum wesentlichen Ansporn jener ordnenden Kraft, durch die wir die Welt ent

37 Vgl. ebd. 823–842. 
38 Ebd. 400. 
39 Ebd. 392. 
40 Ebd. 393. 
41 Ebd. 399. 
42 Ebd. 395. 
43 Ebd. 396. 
44 Ebd. 400. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-003 - am 14.02.2026, 06:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 25 

zaubern und sie unseren Zwecken nutzbar machen“45. Daher schrumpfte die Verehrung 
Gottes darauf zusammen, dass man seine Ziele in der Welt erreicht. 

„Bei zunehmendem Selbstvertrauen, das sich in der neuerdings aufkommenden, har
monischen und ökonomisch orientierten Ordnung spiegelt, erscheinen weder die Gna
de noch die Kultivierung der göttlichen Kraft in unserem Inneren wirklich unentbehr
lich. So ist Raum geschaffen worden für einen Wechsel, der dazu führt, dass die ord
nende Kraft als etwas rein Innermenschliches aufgefasst wird.“46 

Freilich konnte Gott dem Menschen nach deistischer Auffassung immer noch helfen. 
Schon die Betrachtung seiner Güte im Spiegel seiner Werke konnte den Menschen in
spirieren und ihm die Kraft geben, seinen Willen zu erfüllen. Aber nach dem allmähli
chen Schwinden der Transzendenz war nicht mehr klar, „warum die Betrachtung der Natur 
selbst nicht die gleiche inspirierende Kraft haben sollte, ohne dass überhaupt auf einen 
Schöpfer Bezug genommen wird“47. So kam es, dass sich schließlich der ausgrenzen
de Humanismus durchsetzen konnte „und zwar nicht bloß als eine von einer winzigen 
Minderheit verfochtene Theorie, sondern als eine immer tragfähigere spirituelle Auffas
sung“48. Obwohl um 1750 herum wirklich „ungläubige Menschen, wie man sie heute in 
großer Zahl kennt“ – also Menschen, die klar und bewusst den Glauben an Gott ablehnen 
–, „nicht sehr zahlreich“ waren49, gab es von nun an eine echte weltanschauliche Alterna
tive zum christlichen Glauben, die zunächst nur unter der Elite verbreitet war, spätestens 
jedoch im 20. Jahrhundert auch die Massen ergriff. 

Das Aufkommen des ausgrenzenden Humanismus ist also nach Taylor nicht nur dem 
Fortschritt der Wissenschaften und atheistischer Religionskritik, sondern auch und nicht zu
letzt einer neuen moralischen Ordnung geschuldet – nämlich der Disziplinierung des Selbst. 
Dem neuzeitlichen Wandel, wie auch dem kulturellen Wandel des 20. Jahrhunderts, liegt 
gemäß dieser Analyse neben einem Wandel des Menschenbildes (und in seiner Folge) ein 
Wandel der moralischen Ordnung zugrunde. Ändern sich moralische Landschaften, än
dern sich auch Religion und die religiöse Haltung. 

Losgelöst vom Versuch Taylors, die geschichtlichen Bedingungen darzustellen, die 
zum ausgrenzenden Humanismus geführt haben, lässt sich die gesamte Entwicklung 
jener Epoche im Nachhinein aus christlicher Sicht etwa wie folgt beurteilen. 

„Habe den Mut, dich deines eigenen Verstandes zu bedienen!“, so lautete der Leit
spruch der Aufklärung, wie Immanuel Kant (1724–1804) in seiner Schrift Beantwortung 
der Frage: Was ist Aufklärung? (1784) verkündete. Zum echten Fortschritt der Aufklärung 
in der Zeit zwischen 1700 und 1800 gehört zweifelsohne der Mut des Menschen, sich 
auf bisher nicht dagewesene Weise seines Verstandes, besser seiner Vernunft als des um
fassenden, übergeordneten Erkenntnisvermögens zu bedienen. Dieser Entschlossenheit 
verdankt die Menschheit etwa die rasante Entwicklung der Naturwissenschaften, grö
ßere persönliche Handlungsfreiheit, die allgemeinen Menschenrechte oder die religiöse 

45 Ebd. 
46 Ebd. 401. 
47 Ebd. 
48 Ebd. 
49 Ebd. 385. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-003 - am 14.02.2026, 06:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


26 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

Toleranz. Der Mensch hat nicht nur gelernt, Verstand und Vernunft konsequent anzu
wenden, sondern weiter zu entfalten. Laut Georg Wilhelm Friedrich Hegel (1770–1831) 
ist die geschichtliche Entfaltung nicht nur mit der Einheit der Vernunft vereinbar, sondern 
ein Grundzug der Vernunft selbst. Auch darf nicht vergessen werden, dass theologisch be
trachtet die menschliche Vernunft nicht bloß ein rein natürliches, sondern ein immer 
schon übernatürlich erhöhtes Vermögen der Erkenntnis und Einsicht darstellt, insofern sie 
zumindest anfanghaft und ansatzweise vom göttlichen Logos erleuchtet50 und vom Hei
ligen Geist inspiriert ist. Der aufklärerische Fortschritt durch den Gebrauch der Vernunft 
bleibt Fortschritt, unbeschadet der Tatsache, dass die Aufklärer selbst, wie wir heute wis
sen, einem völlig unhaltbaren Fortschrittsoptimismus verfallen waren. 

Indem in der Neuzeit die menschliche Vernunft zu sich kommt und sich entfaltet, 
wird sich der Mensch auch seiner Autonomie bewusst, das heißt seiner Fähigkeit, sich 
selbst in Freiheit zu bestimmen und sein Leben in der Welt sowie die Welt selbst frei zu 
gestalten. Diese Autonomie im Sinn der Selbstbestimmung des Menschen und der Ei
gengesetzlichkeit der Welt ist von Gott, dem Schöpfer, selbst gewollt. Sie bedeutet aber 
nicht Willkür und Verantwortungslosigkeit. Nach Kant ist der menschliche Wille viel
mehr durch die praktische Vernunft gebunden, die ihm in Form des Kategorischen Im
perativs sagt, was er in moralisch wichtigen Situationen zu tun oder zu lassen hat. Für 
den Philosophen aus Königsberg war bekanntlich das moralische Gesetz, das der Mensch 
in seinem eigenen Inneren vorfindet und das inhaltlich dem entspricht, was religiöse 
Menschen vor allem mittels der Zehn Gebote als von Gott geboten und verboten erken
nen, Gegenstand höchster Bewunderung. 

Konkret sieht der Mensch in der Neuzeit die Autonomie seiner selbst und der Welt 
durch die Erfahrung bestätigt, dass er auch ohne göttliche Wunder in Wirtschaft, Wis
senschaft, Politik und Kunst erfolgreich ist. Um beim Beispiel Taylors zu bleiben: Fällt 
eine Ernte besonders gut aus, liegt das an einer bestimmten Kombination günstiger in
nerweltlicher Bedingungen, etwa hochwertigem Saatgut, fruchtbarem Boden, beson
ders gedeihlichem Wetter oder besonderer menschlicher Pflege, nicht aber an einem be
sonderen Eingreifen Gottes. 

Freilich sind dem Menschen in seiner Selbstbestimmung Grenzen gesetzt. Ihm ist es 
größtenteils nicht gegeben, die Gesetze und Bedingungen der Welt im Allgemeinen und 
der je eigenen Lebenswelt im Besonderen zu verändern. Die ihn „umgebende“ weltliche, 
menschliche und göttliche Wirklichkeit erlegen ihm auf, sich zu entwickeln – als Lebe
wesen körperlich und seelisch, als gemeinschaftliches Wesen kommunikativ und sozial, 
als Person geistig und geistlich. Ein sich in der Zeit entwickelndes Wesen zu sein, liegt, 
wie seine bloße Existenz, seiner freien Entscheidung voraus. Insbesondere ist ihm von 
Gott, seinem Schöpfer, das letzte Ziel seines Lebens vorgegeben, nämlich sich zu einem 
vollkommen liebenden Wesen zu entwickeln und als solches in ewiger Gemeinschaft mit 
Gott und den erlösten und vollendeten Mitmenschen in einer neuen, umgewandelten 
Welt zu leben. Darauf ist seine ganze Existenz ausgerichtet. Innerhalb dieses Rahmens 
besitzt er jedoch einen echten individuellen Spielraum, sich selbst zu bestimmen, sein 
Leben frei zu gestalten, seine Umgebung persönlich zu prägen. Er selbst entscheidet, ob 
und inwieweit er sich in seinem irdischen Leben dem vorgegebenen Ziel nähert oder von 

50 Joh 1,9. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-003 - am 14.02.2026, 06:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 27 

ihm entfernt. Er selbst bestimmt, auf welchem der vielen Wege, die ihm immer wieder 
offenstehen, er sich auf sein Ziel zubewegt. 

Bei allen sonstigen Fehleinschätzungen und Fehlentwicklungen in und aus je
ner Epoche zählt neben dem mutigen Verstandes- und Vernunftgebrauch und der 
Entdeckung der Autonomie die Rehabilitierung der menschlichen Natur zu ihrem unbe
streitbaren Fortschritt. Auch Taylor hält sie für einen wichtigen Strang der Aufklärung.51 
Als Reaktion auf das religiöse Bewusstsein, die menschliche Natur sei völlig verdorben, 
und auf die damit einhergehende religiöse Furcht wurde in einer bis dahin ungewohn
ten Weise die „Unschuld“ der menschlichen Natur bejaht und betont.52 Sinnliches und 
speziell sexuelles Begehren wurde entweder als harmlos und moralisch „neutral“ oder 
als gute menschliche Kraft beurteilt.53 Nur eine grundsätzlich positive Einschätzung 
wird aber dem christlichen Schöpfungsgedanken gerecht. Dass die „sexuelle Befriedi
gung etwa jetzt nicht mehr als Weg in die Hölle verdammt, sondern als eine der größten 
Freuden gesehen wird“ und die „normale Selbstliebe nicht mehr als Sünde, sondern als 
eigentliche Basis eines gesunden menschlichen Lebens“ gilt54, war eine grundsätzlich 
begrüßenswerte Entwicklung. Sie sollte nur nicht, wie Taylor warnt, Teil einer Sub
traktionsgeschichte werden, die da lautet: „Sobald die religiösen und metaphysischen 
Überzeugungen verschwunden sind, bleiben die normalen menschlichen Begierden 
übrig.“55 Sie seien „die Basis unseres modernen Humanismus“ – „der Rest, der nach 
Abzug der falschen Mythen bleibt“.56 Nach Taylor leiden alle Subtraktionsgeschichten 
dieser oder ähnlicher Art letztlich an der falschen Annahme, die Moderne mit all ih
ren naturwissenschaftlichen und anderen Entwicklungen ziehe das Verschwinden des 
religiösen Glaubens und Praktizierens, also Säkularität im zweiten Sinn, zwangsläufig 
nach sich. Echter neuzeitlicher Fortschritt bringt jedoch Religion, daran ist mit Taylor 
festzuhalten, keineswegs notwendig zum Verschwinden, wie die weitere Geschichte 
selbst schon zeigt. Vielmehr kann und soll er ihr helfen, sich selbst zu verbessern und 
besser zu verstehen. 

Taylor zufolge wurde die Unschuld oder die Güte der menschlichen Natur einschließ
lich der Normalität des Begehrens in der Neuzeit nicht wiederentdeckt, sondern kam 
überhaupt erst durch die neue moralische Ordnung der Disziplinierung in den Blick. 
Zumindest als etwas Harmloses erweist sich das Begehren, insofern es „von der distan
zierten Vernunft in Kanäle geleitet werden kann, die zu einer wohltätigen Ordnung füh
ren“57. Als etwas Gutes erscheint es sogar, wenn man ihm die Fähigkeit zuspricht, „sich 
spontan an eine Art von Agape anzupassen“, wenn sich Menschen also aus natürlichem 
Mitgefühl mit allen Menschen solidarisch wissen und für sie wohltätig sein wollen.58 
Mag diese Sicht der menschlichen Natur und des menschlichen Begehrens auch zu po
sitiv sein, weil ebenfalls Laster wie beispielsweise Gier oder Zorn dazu gehören und Mit

51 Vgl. Taylor: Ein säkulares Zeitalter, 431. 
52 Ebd. 391. 
53 Vgl. ebd. 431–435. 
54 Ebd. 431. 
55 Ebd. 
56 Ebd. 
57 Ebd. 433. 
58 Ebd. 434. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-003 - am 14.02.2026, 06:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


28 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

gefühl und Solidarität mit allen nicht einfach angeboren, sondern häufig nur das Er
gebnis harter Arbeit an sich selbst sind, stellt doch der Humanismus mit seiner positive
ren Bewertung der menschlichen Natur für Taylor eine „bedeutende Leistung“ und einen 
„Meilenstein der Menschheitsgeschichte“ dar.59 Indem er das eigene Innere des Menschen 
als neue Moralquelle erschlossen hat, hat er nicht nur mit seiner neuen Innerlichkeit eine 
Alternative zu einer veräußerlichten Religion des Moralismus gebildet, sondern in der 
Menschheit die Entwicklung eines Gefühls universeller Solidarität vorbereitet. Denn von 
nun an ging die Solidarität über den engeren Kreis hinaus und bezog „mehr Menschen, 
ja sogar die ganze Menschheit in den Bereich des wohltätigen Handelns ein“60. 

Was den neuzeitlichen Fortschritt angeht, sei auch noch einmal eigens auf die Ab
lehnung des strafrichterlichen Rahmens des Christentums hingewiesen. Im Namen der 
von Gott geschenkten und erleuchteten Vernunft haben Menschen in der Neuzeit begon
nen, die unselige Vorherrschaft juristischen Denkens in der jüdisch-christlichen und da
mit auch der islamischen Tradition grundsätzlich infrage zu stellen und zurückzuwei
sen. Gott ist nicht in erster Linie (Straf-)Richter, auch wenn seine Gerechtigkeit nicht 
minder zu ihm gehört wie seine Barmherzigkeit. Insbesondere aber kommt der Mensch 
nicht in einem Gerichtssaal zur Welt, in dem er, bevor er etwas gesagt oder auch nur 
getan hat, bereits angeklagt und zum Tode verurteilt ist, und zwar nicht nur zu einem 
irdischen, sondern zu einem ewigen Tod, vor dem er nur durch schnellstmögliche Tau
fe bewahrt werden kann. Die Bibel kennt neben dem strafrechtlichen Strang noch viele 
andere Stränge, die besser geeignet sind, das Verhältnis von Gott und Mensch zu verste
hen. Dieses Verhältnis sollte nicht primär in juristischen Kategorien wie „verdiente Stra
fe“, „Rechtfertigung“ und ähnlichem, sondern in personalen Kategorien wie „Liebe“ und 
„Treue“ gedeutet werden. In der Aufklärung hat man immerhin begonnen, diese Schlag
seite des Christentums zu korrigieren, auch wenn sie noch lange nicht behoben ist. 

Freilich greift aus christlicher Sicht der ausgrenzende Humanismus in seiner Deu
tung des Menschen und der Welt zu kurz. Bereits der providenzielle Deismus kannte 
keinerlei gnadenhaftes Wirken Gottes mehr. Er ging davon aus, dass der Mensch die 
von Gott gewollte Ordnung des gegenseitigen Vorteils ganz aus eigener Kraft herstellen 
könnte und deshalb seine Gnade überhaupt nicht mehr benötigen würde. Richtig war 
daran die Einsicht, dass Gott nicht quasi von außen nach Art einer innerweltlichen me
taphysischen oder physikalischen Ursache in die natürliche, wirtschaftliche oder politi
sche Ordnung eingreift. Das bedeutete jedoch keineswegs, dass er in der Welt nicht mehr 
schöpferisch und gnadenhaft wirkt. Im Gegenteil: Er wirkt ständig in der Welt. Wenn er 
auch keine äußeren Wunder wirkt, so wirkt er immer wieder ganz erstaunliche innere 
Wunder in Menschen. 

Der ausgrenzende Humanismus sieht schließlich von der Bezugnahme auf eine 
Transzendenz ganz ab. Er deutet Mensch und Welt innerhalb eines rein immanenten 
Rahmens, der „eine natürliche im Gegensatz zu einer übernatürlichen Ordnung bildet – 
eine immanente Welt im Gegensatz zu einer möglichen transzendenten Welt“61. Innerhalb 

59 Ebd. 434f. 
60 Ebd. 435. 
61 Ebd. 904. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-003 - am 14.02.2026, 06:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 29 

dieses Rahmens entstehen dann, wie Taylor es ausdrückt, „abgeschlossene Weltstruk
turen“, die als „tiefsitzende Bilder“ dem Transzendenten gegenüber abgeschlossen 
sind.62 

Die zu kurz greifende Deutung des immanenten Humanismus sollte aber Christen 
nicht dazu verleiten, den vielfachen Fortschritt der Moderne zu leugnen oder abzulehnen 
und ihre Religion im Gegensatz zur Moderne zu sehen. Das ist allerdings, wie Taylor in 
Erinnerung ruft, in erheblichen Teilen und auf bestürzende Weise geschehen.63 

„[Denn] dieses Bild, wonach der Glaube und die Moderne einander als Gegner gegen
überstehen, ist keine Erfindung der Ungläubigen. Ihm entspricht ein der humanisti

schen Welt feindlich gesinnter Strang des christlichen Denkens, der dieses Bild noch 
fördert. Man braucht nur an Pius IX. zu denken, der in seinem Syllabus von 1864 ge
gen alle Irrtümer der modernen Welt wetterte, zu denen er auch die Menschenrech

te, die Demokratie, den Gleichheitsgrundsatz und auch sonst praktisch alles rechnete, 
was der liberale Staat von heute verkörpert. Daneben gibt es auch noch andere, neuere 
Beispiele für diese Einstellung – nicht nur unter den Christen, sondern auch unter den 
gläubigen Anhängern anderer Religionen.“64 

Als neueres Beispiel für eine antihumanistische und antimoderne Haltung unter Christen 
kann auch die einseitig negative Beurteilung der kulturellen Revolution der 1960er Jahre 
gelten. 

1.1.2.3 Die kulturelle Revolution in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts 
Gegen Ende des 18. Jahrhunderts war also in Gestalt des ausgrenzenden Humanismus 
eine tragfähige Alternative zum Christentum aufgekommen.65 Zur gleichen Zeit gab es 
eine Reihe von Reaktionen gegen diesen Humanismus und die Auffassung des mensch
lichen Lebens, die ihn hervorgebracht hatte. Das war der Anfang dessen, was Taylor den 
Nova-Effekt nennt: die sich ständig erweiternde „Skala neuer – teils religiöser, teils ir
religiöser und teils schwer einzuordnender – Positionen“, die den Menschen zu Gebote 
standen.66 Alle diese Entwicklungen fanden allerdings nur im Bereich der sozialen Eliten 
statt, und was die Ausbildung neuer Formen der Ungläubigkeit angeht, waren sie sogar 
auf die Bildungsschicht beschränkt. Dieser Prozess der Alternativenpluralisierung bei den 
Eliten spielte sich im ganzen 19. Jahrhundert ab, „und zwar je nach Gesellschaft in unter
schiedlichem Tempo und in unterschiedlich getakteten Schüben“67. 

Nachdem sich in der Zeit der Nova, die im späten 19. und frühen 20. Jahrhundert gip
felte, die dem Unglauben verfügbaren Alternativen vervielfacht hatten und reichhaltiger 
geworden waren, verbreiteten sie sich in der Gesamtgesellschaft im Zuge eines Vorgangs, 
den Taylor folgerichtig „Supernova“ nennt und der vor allem nach dem Zweiten Weltkrieg 

62 Ebd. 930. 
63 Kap. 1.3.3.2. 
64 Taylor: Ein säkulares Zeitalter, 952. 
65 Vgl. Taylor: Ein säkulares Zeitalter, 703. 
66 Ebd.; vgl. 888. 
67 Ebd. 703. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-003 - am 14.02.2026, 06:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


30 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

stattfand.68 In den 1960er Jahren kam es schließlich zu einem starken Niedergang christ
lichen Glaubens und kirchlicher Praxis, der jedoch in den USA weniger stark ausfiel als 
in manchen europäischen Ländern wie etwa Frankreich oder England.69 

Durch die kulturelle Revolution, die die nordatlantische Zivilisation in dieser Zeit erlebt 
hat, haben sich die Bedingungen des Glaubens in den westlichen Gesellschaften „durch 
und durch verändert“70. Es handelte sich um eine Revolution, welche die Individuierung, 
das heißt den Prozess der Selbsterkenntnis und Abgrenzung der eigenen Persönlichkeit 
von anderen, stark voranbrachte. Durch sie breitete sich neben dem moralisch-spiritu
ellen und dem instrumentellen Individualismus noch ein expressiver Individualismus aus. 
Dieser Expressionismus war nach Taylor nichts völlig Neues. Er war eine Erfindung der 
Romantik des ausgehenden 18. Jahrhunderts. Die Romantiker wollten über die Mora
lität hinausgehen und durchs Spiel die menschliche Natur harmonisch verwirklichen.71 
Sie orientierten sich am Ideal der Schönheit und kritisierten von daher die Trennung des 
denkenden Verstandes „erstens von seiner eigenen Natur mit ihren Begierden […]; zwei
tens von der Gemeinschaft, die daher zu zerfallen droht[e]; und drittens vom großen Le
bensstrom der Natur“72. Schon während des gesamten 19. Jahrhunderts hatten intellek
tuelle und künstlerische Eliten nach einer „authentischen Lebens- oder Ausdrucksform“ 
gesucht.73 Neu war nun, dass sich diese Art der Selbstorientierung zu einem Massen
phänomen entwickelte. 

Zahlreiche Ursachen werden für diesen Wandel verantwortlich gemacht: 

„der Wohlstand und die fortwährende Ausbreitung der Konsumentenhaltung; soziale 
und geographische Mobilität; Outsourcing und Downsizing seitens der Großkonzer
ne; neue Familienmuster, insbesondere die Zunahme der Haushalte mit zwei Einkom

men und die daraus resultierende Überarbeitung und Erschöpfung; die Ausdehnung 
der Vorstädte, die bewirkt, dass viele Menschen an einem Ort wohnen, an einem an
deren arbeiten und an einem noch anderen einkaufen; die immer dominantere Rolle 
des Fernsehens und sonstige Faktoren“74. 

Diesen Wandel einfach als „Ausbruch des reinen Egoismus oder als Hinwendung zum 
Hedonismus“ einzuschätzen, dürfte fehlgehen. Vielmehr breitete sich ständig eine Kul
tur der Authentizität aus. Damit meint Taylor eine Betrachtungsweise des Lebens, „wo
nach jeder seine eigene Art hat, sein Menschsein in die Tat umzusetzen, und wonach 
es wichtig ist, den eigenen Stil zu finden und auszuleben, im Gegensatz zur Kapitula
tion vor der Konformität mit einem von außen – seitens der Gesellschaft, der vorigen 
Generation oder einer religiösen oder politischen Autorität – aufoktroyierten Modell“75. 
Einen solchen Standpunkt haben viele intellektuelle Künstler im 19. und 20. Jahrhundert 

68 Ebd. 631. 
69 Vgl. ebd. 705. 
70 Ebd. 788. 
71 Vgl. ebd. 530. 
72 Ebd. 534. 
73 Ebd. 788. 
74 Ebd. 789. 
75 Ebd. 792. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-003 - am 14.02.2026, 06:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 31 

bereits vertreten. Aber erst in der Zeit nach dem Zweiten Weltkrieg begann diese Ethik 
der Authentizität die allgemeine Einstellung der Gesellschaft zu prägen. Berücksichtigt 
man die Vorgeschichte dieser Ethik, „wird sichtbar, dass sie ihren Ort im Rahmen einer 
umfassenden Kritik des abgepufferten, disziplinierten und vor allem auf instrumentelle, 
rationale Kontrolle bedachten Selbst hat“76, wie sie in der Romantik geübt wurde.77 

In den sechziger Jahren wurde die Gesellschaft der 1950er Jahre gegeißelt, „weil sie 
konformistisch war, Individualität und Kreativität zermalmte, zu sehr an der Produktion 
oder konkreten Resultaten interessiert war, Gefühl und Spontaneität unterdrückte und 
das Mechanische höher bewertete als das Organische“78. Man rebellierte „für ein Leben, 
das sich Dingen mit innerem Wert widmet; gegen Privilegien und für Gleichheit; gegen 
die Unterdrückung des Körpers durch die Vernunft und für die Fülle der Sinnlichkeit. […] 
Man hielt sich an Achsen der Kritik, die aus der Romantik stammten, und meinte, dass 
innere Gegensätze – etwa zwischen Gefühl und Vernunft – sowie soziale Gegensätze – 
etwa zwischen Studenten und Arbeitern – und Gegensätze zwischen Lebensbereichen – 
etwa zwischen Arbeit und Spiel –, wesentlich miteinander zusammenhängen.“79 

Nach Taylors Überzeugung hat dieser Wechsel „zwar offensichtliche Nachteile mit 
sich gebracht, ist aber alles in allem positiv zu bewerten“80. Die moderne moralische Ord
nung des wechselseitigen Vorteils dürfte gestärkt aus ihm hervorgegangen sein. Ideale wie 
Fairness und wechselseitige Achtung vor der Freiheit des anderen sind bei den jungen 
Menschen von heute so hoch angesehen wie eh und je. 

„Offenbar geht die Ethik der Authentizität mit einem sanften Relativismus einher, der 
besagt: jeder darf tun, was er mag, und die ,Werte‘ des jeweils anderen dürfen nicht 
kritisiert werden. Gerade dieser Relativismus basiert auf einer festen ethischen Grund
lage – ja, er wird von ihr gefordert. Man sollte die Werte der anderen nicht kritisieren, 
weil sie genauso wie man selbst das Recht haben, ihr eigenes Leben zu führen. Into
leranz ist die Sünde, die nicht toleriert wird. Dieses Gebot geht offenbar aus der Ethik 
der Freiheit und des wechselseitigen Vorteils hervor.“81 

Hinsichtlich der Verbindung zum Sakralen ordnet Taylor die neuen sozialen Vorstel
lungsschemas des expressiven Individualismus einem un- oder postdurkheimischen 
Ordnungstypus zu. Dem neodurkheimischen Ordnungsprinzip stellt Taylor einerseits 
das paläodurkheimische Ordnungsprinzip der „barocken“ katholischen Gesellschaften 
und andererseits neuere postdurkheimische Formen gegenüber, bei denen die spiritu
elle Dimension der Existenz vollständig vom Politischen gelöst ist. Hinsichtlich des 
Zusammenhangs zwischen Religion und Staat kennzeichnet er paläodurkheimische 
(katholische) und neodurkheimische („anglophone“) Gesellschaften so: 

76 Ebd. 793. 
77 Vgl. ebd. 532. 
78 Ebd. 793. 
79 Ebd. 
80 Ebd. 800. 
81 Ebd. 806f. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-003 - am 14.02.2026, 06:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


32 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

„Die Paläo-Phase entspricht einer Situation, in der das Gefühl der ontischen Abhängig
keit des Staats von Gott und höherer Zeit noch lebendig ist, auch wenn es durch Ent
zauberung und zweckrationale Gesinnung an Kraft verloren hat. In Neo-Gesellschaften 
hingegen ist Gott präsent, weil sein Plan im Mittelpunkt der Organisation solcher Ge
sellschaften steht. Es ist dieser Plan, über den wir uns als identifizierende gemeinsame 
Beschreibung unserer Gesellschaft einig sind und mit Bezug auf den wir von ,politi
scher Identität‘ sprechen könnten.“82 

Mit den Ausdrücken „paläo-“, „neo-“ und „postdurkheimisch“ will Taylor idealtypisch 
Ordnungsprinzipien beschreiben, die „Stadien unserer historischen Entwicklung sind, 
wobei das dritte Stadium für unser eigenes Zeitalter immer prägender geworden ist“83. 
So war die paläodurkheimische Situation etwa in einigen katholischen Ländern verwirk
licht, wo das sakrale Element der Gesellschaft von der Kirche bestimmt und bedient 
wurde. Ohne dass es eine Alternative zu ihr gegeben hätte, hat die katholische Kirche Zu
gang zum Heiligen und zur Fülle verschafft und alle Bereiche des Lebens bestimmt. Bei 
der neodurkheimischen Ordnung hingegen, die Taylor gemäß nur in den Vereinigten 
Staaten vollständig realisiert ist oder war, gab es „in einer entzauberten protestantischen 
Umgebung nichts Sakrales im früheren Sinn, dem zufolge sich bestimmte Orte, Zeiten, 
Personen und Handlungen als solche von den profanen“ unterschieden hatten.84 Zudem 
vermochte keine Kirche allein die Verbindung zwischen politischer Gesellschaft und 
göttlicher Vorsehung festzulegen und zu feiern, weil es mehrere verschiedene Kirchen 
beziehungsweise Konfessionen gab. 

Während nun beim paläodurkheimischen Ordnungsprinzip galt, „dass man auch ei
ner Kirche angehörte, die ihrerseits im Grunde die ganze Gesellschaft umfasste“85, und 
man sich beim neodurkheimischen Prinzip für eine bestimmte eigene Konfession ent
schied, die den Gläubigen jedoch mit einer umfassenderen, weniger greifbaren „Kirche“ 
verband, geht die expressionistische Anschauung noch einen Schritt weiter. „Das reli
giöse Leben, die religiöse Praxis, an der ich mich beteilige, muss nicht nur von mir ge
wählt worden sein, sondern sie muss mich auch ansprechen – sie muss im Sinne meiner 
spirituellen Entwicklung deutbar sein.“86 Innerhalb dieses neuen Systems gibt es demnach 
„keine notwendige Einbettung unserer Verbindung zum Sakralen in einen bestimmten 
umfassenden Rahmen ,kirchlicher‘ oder staatlicher Prägung“87. Wirklich wertvoll sind 
nun spirituelles Verständnis oder Empfinden, und das Gebot lautet: „Jeder folge seinem 
eigenen Weg der spirituellen Inspiration.“88 Bei einer solchen „Auffassung der Stellung 
und des Wesens des Spirituellen ist der Pluralismus von vornherein angelegt; und die
ser Pluralismus hält sich nicht an einen bestimmten theologischen Rahmen, sondern er 

82 Ebd. 759. 
83 Ebd. 813. 
84 Ebd. 759 (H. d. V.) [= Hervorhebung durch die Verfasser dieses Buches: Cora Duttmann und Johan

nes Herzgsell]). 
85 Ebd. 810. 
86 Ebd. 811 (H. d. V.). 
87 Ebd. 812. 
88 Ebd. 816. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-003 - am 14.02.2026, 06:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 33 

ist unbegrenzt“89. Oder vielmehr, es gibt nur eine Grenze: „Mein spiritueller Weg muss 
den Weg der anderen respektieren; er muss dem Schadensprinzip gehorchen.“90 Diesem 
Prinzip zufolge hat niemand das Recht, „sich um meines Wohls willen in meine Angele
genheiten einzumischen, sondern nur, um andere vor Schaden zu bewahren“91. Es wird 
also in einer postdurkheimischen Situation für die Spiritualität weder eine Kirche noch ein 
kirchliches oder gesellschaftliches Element vorausgesetzt. Damit steht das Spirituelle als 
solches nicht mehr in innerer Verbindung zur Gesellschaft. 

Den Kern der gesamten kulturellen Revolution bildete die Sexualmoral. Die entspre
chende Entwicklung hatte schon früher bei den kulturellen Eliten eingesetzt. 

„In den 1960er Jahren griff sie dann auf alle Schichten über. Das war offensichtlich 
ein tiefgreifender Wandel. Die Relativierung von Keuschheit und Monogamie und die 
Erklärung, Homosexualität sei eine legitime Option – diese Veränderungen hatten 
gewaltige Auswirkungen auf die Kirchen, die diesen Fragen in den vorangegangenen 
Jahrhunderten große Bedeutung beigemessen hatten und von denen Frömmigkeit oft 
mit einer überaus strengen Sexualmoral gleichgesetzt worden war.“92 

Diese Veränderungen standen in völligem Widerspruch zu allen früheren Formen der 
Sexualethik, „denn die Stabilität der Ehe galt sowohl der Ethik der Volkstradition als 
auch der Ethik der christlichen Lehre als unverzichtbar“93. In der frühen Neuzeit hat
ten sich außerdem einprägsame spirituelle Vorstellungen entwickelt, die bezeichnende 
Bilder von sexueller Reinheit einschlossen. Während nach mittelalterlicher Vorstellung 
die Todsünden des Geistes (Hochmut, Neid und Zorn) schlimmer waren als die Todsün
den des Fleisches (Völlerei, Wollust und Faulheit), wurde im Laufe der katholischen Re
formation „der Akzent zunehmend auf die Begierde gelegt, die dann als entscheiden
des Hindernis der Heiligkeit galt“94. So scheint die Moderne „den zugrunde liegenden 
Begriff der Reinheit vergeistigt und zum Hauptzugang unseres Wegs zu Gott gemacht 
zu haben (oder im gegenteiligen Fall zum Haupthindernis)“95. Vor diesem Hintergrund 
wurde dann eine „Seelsorge der Angst“ getrieben. 

Aus dieser Sichtweise ging nach Taylor eben das hervor, was man als „Moralismus“ 
bezeichnen könnte und in vielen Teilen der christlichen Kirche der Neuzeit vorherr
schend gewesen ist: „In unserem spirituellen Leben wird einem bestimmten Regelkatalog 
größte Bedeutung beigemessen. Wir alle sollen uns Gott nähern, doch ein entscheiden
des Stadium auf diesem Wege muss die Mindesterfüllung dieser Regeln sein. Wer sie 
nicht erfüllt, steht sozusagen nicht einmal an der Startlinie dieses ausschlaggebenden 
Rennens – er läuft gar nicht mit.“96 Bei solch einer moralistischen Einstellung wird letzt
lich „alles Gewicht auf das gebotene Handeln und/oder den geforderten Glauben gelegt, 

89 Ebd. 817 (H. d. V.). 
90 Ebd. 
91 Ebd. 807. 
92 Ebd. 809. 
93 Ebd. 828. 
94 Ebd. 
95 Ebd. 829. 
96 Ebd. 831 (H. d. V.). 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-003 - am 14.02.2026, 06:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


34 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

während die spirituelle Entwicklung vernachlässigt wird“97. Der Regelkatalog umfasste 
durchaus auch Sünden der Aggression, der Gewalttätigkeit oder der Ungerechtigkeit, 
war aber besonders streng, wenn es um sexuelle Dinge ging. „Sexuelles Fehlverhalten 
und Ungehorsam gegenüber der Kirche waren wohl die wichtigsten Bereiche, in denen 
automatische Gründe zur Verstoßung lauerten. Geschlechtliche Reinheit und Gehorsam 
spielten daher eine ganz hervorstechende Rolle.“98 

So konnte nicht ausbleiben, dass kirchlicher Moralismus und Unterdrückung des Sexu
allebens mit der sich allmählich entfaltenden Moderne in Konflikt gerieten. „Die Beto
nung der Verantwortung des Einzelnen und der Freiheit verlief schließlich quer zu den 
Kontrollansprüchen der Geistlichkeit. Und die postromantischen Reaktionen gegen die 
disziplinären Regeln der Neuzeit – die Versuche, den Körper und das Gefühl zu rehabi
litieren – schürten zu guter Letzt den Widerstand gegen die sexuelle Unterdrückung.“99 
In den 1960er Jahren kam es zu vier Entwicklungen, die mit den Bewegungen der Studie
renden und der jungen Menschen generell zusammenhingen und von Taylor wie folgt 
beschrieben werden: 

• Die Rehabilitierung der Sinnlichkeit als einer an und für sich positiven Sache wurde 
fortgesetzt und verstärkt. 

• Die Entwicklung wurde intensiviert, das heißt: die Gleichheit der Geschlechter wur
de bejaht, und insbesondere wurde das Ideal der von Gender-Rollen unabhängigen 
Partnerschaftlichkeit zwischen Männern und Frauen artikuliert. 

• Dionysischer, ja gegen die Normen verstoßender Sex wurde allgemein als befreiend 
empfunden. 

• Eine neue Auffassung der Sexualität als eines wesentlichen Bestandteils der Identität 
setzte sich durch. 

Dank dieser zuletzt genannten Haltung wurde der sexuellen Befreiung nicht nur eine 
zusätzliche Bedeutung gegeben. Vielmehr wurde sie „auch zur Grundlage der Schwulen
bewegung und der Emanzipation einer ganzen Reihe früher geächteter Formen des Se
xuallebens“100. Die gesamte Entwicklung der Rehabilitierung des Körpers und der Sinn
lichkeit sowie der Überwindung der Trennung von Geist und Körper und von Vernunft 
und Gefühl schlicht als Ausbruch von Hedonismus zu deuten, geht nach Taylor, wie ge
sagt, nicht an. 

Eine grundsätzlich positive Bewertung der sexuellen Revolution und der Tatsache, 
dass mit ihr eine zusammenhängende Idealvorstellung verbunden war, sollte freilich 
auch nicht jene „schroffen Diskontinuitäten und Dilemmata, die dem Sexualleben des 
Menschen zusetzen“, übersehen lassen.101 Damit meint Taylor unter anderem: „die 
Unmöglichkeit, das Dionysische mit einer kontinuierlichen Lebensweise in Einklang zu 
bringen; die Schwierigkeit, das Sinnliche im Rahmen einer fortwährenden und wirklich 

97 Ebd. 
98 Ebd. 832. 
99 Ebd. 833. 
100 Ebd. 838. 
101 Ebd. 839. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-003 - am 14.02.2026, 06:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 35 

intimen Beziehung zu halten; die Unmöglichkeit, den Gender-Rollen völlig zu entrin
nen“102. Auch gehört zu dieser Revolution die Möglichkeit, „dass die positive Einstellung 
zur sexuellen Befreiung neue Formen der Verdinglichung und Ausbeutung der Frauen 
durch die Männer hervorbringt“103. 

Obwohl die sexuelle Revolution nicht nur befreiend war, sondern auch Gefahren in 
sich barg, hat sich die „moralische Landschaft“ derart verändert, dass neue Formen des 
Zusammenlebens gefunden werden müssen. Diese Formen können „nicht einfach die glei
chen sein wie die Regeln der Vergangenheit, insoweit diese beispielsweise mit der Verun
glimpfung des Sexuellen zusammenhingen, mit der Angst vor dem Dionysischen, fest
gesetzten Gender-Rollen oder der Weigerung, über Identitätsfragen zu diskutieren“104. 
In dem Zusammenhang hält es Taylor für „eine Tragödie, dass die Regeln, welche die 
Kirchen den Menschen aufdringen wollen, immer noch an einem oder mehreren – und 
mitunter sogar allen – dieser Mängel kranken (oder zumindest zu kranken scheinen)“105. 
So erweist sich heute wieder, dass die im 18. Jahrhundert erfolgte Gleichsetzung des 
göttlichen Willens mit vermeintlichen menschlichen Werten der Kontrolle und Diszipli
nierung als starker Motor der Säkularisierung fungiert und die Säkularisierung im Sinne 
des Glaubensschwundes vorantreibt. Die abstoßende Wirkung erreicht nun offensichtlich 
im Zeitalter der Authentizität mit seiner Populärkultur, die individuelle Selbstverwirkli
chung und sexuelle Erfüllung miteinander verknüpft, ihren Höhepunkt. 

Mit Blick auf die römisch-katholische Kirche sieht Taylor „das Ironische an der Sache“, 
dass diese Entfremdung gerade zu der Zeit eintrat, da viele Merkmale des klerikalen Sys
tems im Zuge des zweiten Vatikanums infrage gestellt wurden. Denn zweifellos „wur
den der Klerikalismus und der Moralismus dort ebenso weitgehend verworfen wie der 
Primat der Angst“106. Tatsächlich scheint der Vatikan, was den Bereich der Sexualität an
geht, jedoch „derzeit den strengsten Moralismus beibehalten und keine Regeln abschwä
chen zu wollen“107. In Taylors Augen liegt der Grundfehler römisch-katholischer Sexual
moral darin, dass man eine Auffassung von Sexualität für einige wenige Kleriker „für alle 
verbindlich machen wollte, indem man einen moralistischen Regelkatalog aufstellte, der 
eine bestimmte Form von Reinheit als Grundbedingung für das durch die Sakramente 
vermittelte Verhältnis zu Gott hinstellte“108. Es gibt aber mehr Möglichkeiten, katholi
scher Christ zu sein, als sich „die Vorschriftenmacher im Vatikan“ oder „die Ideologen 
des Säkularismus“ bisher ausgemalt haben.109 Solange das klerikale und moralistische 
Bild „die Szene dominiert, wird es im Zeitalter der Authentizität viele Bereiche geben, in 
denen es nicht leichtfällt, der christlichen Botschaft in ihrer von der katholischen Kirche 
übermittelten Form Gehör zu schenken“110. 

102 Ebd. 
103 Ebd. 
104 Ebd. 
105 Ebd. 839f. 
106 Ebd. 840. 
107 Ebd. 841. 
108 Ebd. 
109 Ebd. 841f. 
110 Ebd. 842. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-003 - am 14.02.2026, 06:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


36 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

1.1.2.4 Die allen gemeinsame spirituelle Suche nach Fülle 
Der ausgrenzende Humanismus im 18. Jahrhundert und die kulturelle Revolution im 20. 
Jahrhundert stellen zwei wesentliche, aber keineswegs die einzigen Gründe für die starke 
Säkularisierung westlicher Gesellschaften dar. Weiteren Faktoren, die zum Umbruch der 
religiösen Situation beigetragen haben, soll hier aber nicht mehr nachgegangen werden. 
Vielmehr soll im Zusammenhang der Kirche nun die wichtige Frage gestellt werden, wie 
diese ganze Entwicklung zu deuten ist. 

Taylor selbst geht bei seiner Deutung des säkularen Zeitalters nicht vom Glauben, 
sondern vom Erleben aus. Er will in einem ersten Ansatz „Glauben und Unglauben nicht 
als konkurrierende Theorien behandeln, das heißt als Erklärungen, mit deren Hilfe sich 
die Menschen durch Bezugnahme auf Gott, etwas Naturgegebenes oder dergleichen 
Klarheit über Fragen der Existenz oder der Moral verschaffen wollen“111. Vielmehr will 
er sein Augenmerk auf „die verschiedenen Formen des Erlebens“ richten, „die eine Rolle 
spielen, wenn man sein Leben auf die eine oder andere Weise begreift, also auf die 
innere Erfahrung des Lebens als gläubiger oder ungläubiger Mensch“.112 

Auf der kognitiven Ebene der Glaubensüberzeugungen und der institutionellen Ebe
ne der Kirche(n) oder der Religion(en) sind Menschen voneinander getrennt: Entweder sie 
sind religiös gläubig oder sie sind es nicht, entweder sie gehören einer Kirche oder Reli
gion an oder sie gehören keiner an. Indem Taylor bei seiner Beurteilung der Säkularität 
beim Erleben ansetzt, geht er auf jene Ebene, die tiefer liegt als die religiöse Ebene und 
die Menschen nicht voneinander trennt, sondern verbindet, nämlich die spirituelle Ebene. 
Alle Menschen befinden sich – so die Voraussetzung – spirituell gesehen auf der Suche 
nach Fülle, alle streben nach innerer Erfüllung. Nach Taylor begreifen wir alle „unser Le
ben und/oder den Raum, in dem wir unser Leben führen, als etwas, das eine bestimm
te moralisch-spirituelle Form aufweist. Irgendwo – in irgendeiner Tätigkeit oder in ir
gendeinem Zustand – liegt eine gewisse Fülle, ein gewisser Reichtum.“113 Jeder Mensch 
kennt Orte, Tätigkeiten oder Zustände, in denen „das Leben voller, reicher, tiefer, lohnender, 
bewundernswerter und in höherem Maße das [ist], was es sein sollte“114. Dabei kann es 
sich um einen „Ort der Belebung“ handeln, an dem man sich oft „tief bewegt, ja beseelt“ 
fühlt. „Vielleicht gibt es einfach Augenblicke, in denen die starken Empfindungen der 
Trennung, Verwirrung, Sorge oder Traurigkeit, die uns offenbar zermürben, zum Ver
schwinden oder miteinander in Einklang gebracht werden, sodass wir uns geeint fühlen 
und, plötzlich tatkräftig und voller Energie, vorwärtsstürmen.“115 Das Gefühl der Fülle 
kann schwächer oder stärker sein, kürzer oder länger anhalten: 

„Mag sein, dass dieses Gefühl der Fülle etwas ist, das man nur für Augenblicke aus der 
Ferne wahrnimmt. Man spürt dann ganz eindringlich, was es mit dieser Fülle auf sich 
hätte, wenn man sich in diesem Zustand befände, beispielsweise im Zustand der Ru
he oder der Ganzheit, oder wenn man dazu fähig wäre, auf dieser Ebene der Integrität 

111 Taylor: Ein säkulares Zeitalter, 18. 
112 Ebd. 
113 Ebd. 
114 Ebd. 
115 Ebd. 19f. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-003 - am 14.02.2026, 06:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 37 

oder Großherzigkeit, der Hingabe oder Selbstvergessenheit zu handeln. Manchmal je
doch wird es Augenblicke der erlebten Fülle, der Freude und der Erfüllung geben, in 
denen wir das Gefühl haben, wirklich dort zu sein.“116 

Diese und ähnliche Erfahrungen tragen dazu bei, einen Ort der Fülle zu bestimmen, an 
dem wir uns in moralischer oder spiritueller Hinsicht orientieren. Auch wenn alle Men
schen Fülle erstreben, haben sie dabei ein unterschiedliches Bewusstsein oder Gefühl 
von ihrem Bezugsgegenstand. So orientieren sich Menschen etwa an „der Gegenwart Got
tes, der Stimme der Natur, der alles durchströmenden Kraft oder der Harmonisierung 
von Trieb und Gestaltungsdrang in unserem Inneren“117. Positive spirituelle Erfahrun
gen dieser Bezugsgegenstände können dem Leben eine Richtung geben. Menschen wis
sen dann aus Erfahrung, dass sie, wenn sie in diese oder jene Richtung gehen, mehr Fülle 
erleben können. Allerdings ist dabei auch zu berücksichtigen, dass man zu dieser Fülle 
nur durch eine gewisse Leere gelangt beziehungsweise Leere und Fülle zwei Seiten ein 
und derselben Medaille sind. 

Für Taylor sind nun religiöser Glaube und Nichtglaube vor diesem spirituellen Hin
tergrund nicht bloß als Überzeugungen, Theorien oder Glaubenssysteme, sondern auf 
angemessenere Weise als Rahmen des Erlebens zu verstehen. „Der offenkundige Grundge
gensatz besteht hier darin, dass die Erklärung des Orts der Fülle aus der Sicht der Gläu
bigen eine Bezugnahme auf Gott verlangt, das heißt auf eine Instanz jenseits des Lebens 
und/oder der Natur des Menschen, während das bei Ungläubigen nicht der Fall ist.“118 
Letztere werden „die Erklärung offenlassen oder Fülle im Sinne eines naturalistisch ver
standenen menschlichen Potenzials deuten“119. Aufgrund ihrer anderen Überzeugungen 
machen Gläubige laut Taylor aber auch andere Erfahrungen als Ungläubige. „[Sie] ha
ben oft oder typischerweise das Gefühl, dass die Fülle zu ihnen kommt, dass sie etwas 
ist, das sie entgegennehmen und das ihnen überdies im Rahmen einer Art persönlicher 
Beziehung zuteilwird – das sie von einem anderen Wesen empfangen, das lieben und 
schenken kann.“120 Oft beinhaltet diese Erfahrung eine Praxis der Verehrung, des Ge
bets sowie der Barmherzigkeit und des Gebens. Nach Taylor herrscht hier also folgende 
Vorstellung: „Kraft oder Fülle werden im Rahmen einer Beziehung empfangen; der Emp
fangende erhält seine Kraft allerdings nicht ohne Weiteres im gegenwärtigen Zustand, 
sondern er muss dafür geöffnet, verwandelt und aus seinem Selbst befreit werden.“121 

Ganz anders verhält es sich bei den nichtreligiösen Menschen der Neuzeit: „Die 
Kraft, zur Fülle zu gelangen, ist eine innere.“122 Sie wird in der kantischen Variante mit 
der autonomen Vernunft oder in der romantischen Variante mit tiefsten Gefühlen, Instink
ten und Intuitionen des Menschen identifiziert. Beide Auffassungen wollen immanent 
bleiben, wie auch manche heutigen Formen der Postmoderne, die sich von beiden 

116 Ebd. 18. 
117 Ebd. 20. 
118 Ebd. 23 (H. d. V.). 
119 Ebd. 
120 Ebd. 24. 
121 Ebd. 
122 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-003 - am 14.02.2026, 06:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


38 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

neuzeitlichen Varianten distanzieren und die Taylor sehr kritisch folgendermaßen 
charakterisiert: 

„Sie bestreiten, attackieren oder verhöhnen die Ansprüche der unabhängigen Ver
nunft, ohne jedoch eine äußere Quelle zu nennen, aus der Kraft zu empfangen wäre. 
Ihre Entschlossenheit, romantische Vorstellungen vom Trost im Gefühl oder in der 
wiedergewonnenen Einheit zu untergraben und zu leugnen, geht Hand in Hand mit 
ihrer Entschlossenheit, den Aufklärungstraum vom reinen Denken unter Beschuss zu 
nehmen. Und häufig scheinen Auffassungen dieser Art noch stärker darauf bedacht 
zu sein, ihre atheistischen Überzeugungen zu unterstreichen. Es geht ihnen darum, 
die Unheilbarkeit des Bruchs, des Fehlens eines Zentrums und die immerwährende 
Abwesenheit der Fülle herauszustreichen. Diese Fülle sei bestenfalls ein notwendiger 
Traum.“123 

Weil Gläubige moralisch-spirituelle Kraft und Fülle außerhalb oder jenseits ihrer selbst 
und der Natur suchen, machen sie nach Taylor auch andere spirituelle Erfahrungen als 
Ungläubige, die diese nur in der immanenten Wirklichkeit des eigenen Inneren oder der 
Natur suchen. „Es gibt eine Hinsicht, in der sich unsere gesamte Erfahrung verändert, 
wenn wir unsere Lebensführung nach dieser oder jener Spiritualität ausrichten. Aber 
dennoch sind wir uns heute im Klaren darüber, dass man das spirituelle Leben unter
schiedlich führen kann.“124 Je nachdem, ob der Ursprung der Kraft im transzendenten 
oder im immanenten Bereich vermutet und gesucht wird, unterscheidet sich für Taylor 
nicht nur die Erfahrung, sondern auch das Empfinden der Fülle. Gläubige Menschen kön
nen ihre Welt „ganz anders erleben“ als Menschen ohne Religion.125 „Denn der Sinn ist“, 
so Taylor, „dem Erlebnis wesentlich, er ist ein Bestandteil des Erlebnisses.“126 

Hier ist freilich abweichend von Taylor und ihn ergänzend zu bedenken, dass das 
Transzendente eben nicht „außerhalb“ oder „jenseits“ des Immanenten liegt, sondern, 
wenn man es bildhaft ausdrücken will, als übernatürliches Licht die natürliche imma
nente Wirklichkeit durchdringt, also nicht „anderswo“, sondern in ihr zu finden ist. Auch 
suchen religiös Gläubige und Humanisten die Fülle nicht an ganz verschiedenen „Orten“. 
Vielmehr kennen beide als privilegierte spirituelle Quellen das eigene Innere und die äu
ßere Natur. Daraus schöpfen sie spirituelle und moralische Kraft für ihr Leben und darin 
erleben sie Fülle. Begreift man spirituelle Erfahrung als gedeutetes spirituelles Erleben 
von Fülle und Kraft, machen religiös Gläubige und Ungläubige zwar unterschiedliche 
Erfahrungen mit ihrer Innerlichkeit und in der Natur, insofern sie sich in völlig anderen 
Deutungsrahmen bewegen. Während etwa Christen das eigene Innere als einen „Ort“ 
betrachten, an dem sie Inspiration vom Geist Gottes empfangen können, und die Natur 
für Schöpfung Gottes halten, deuten Humanisten rein immanent ihr Inneres als bloß 
menschliche Wirklichkeit und die Natur als Teil der Welt. Aber – das ist hier die These 
– sie erleben dasselbe, da die Deutung gegenüber dem Erleben zweitrangig ist. Das We
sentliche an der spirituellen Erfahrung ist nicht der weltanschauliche oder religiöse Ver

123 Ebd. 27. 
124 Ebd. 29. 
125 Ebd. 35. 
126 Ebd. 430. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-003 - am 14.02.2026, 06:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 39 

ständnishorizont, sondern das unmittelbare Erleben oder Wahrnehmen der betreffen
den Wirklichkeit selbst. Denn das – und nicht das Verstehen mittels bestimmter begriff
licher und gedanklicher Systeme – macht den Kern der Erfahrung aus. Um es an einem 
einfachen Beispiel zu verdeutlichen: Wenn ein Atheist, ein Daoist, ein Buddhist und ein 
Christ einen beschaulichen Waldspaziergang machen, erleben sie die Natur auf gleiche 
Weise, nämlich als Kraft und Fülle, auch wenn sie diese von vornherein und auch wäh
rend des Erlebens selbst anders deuten oder deuten würden. Ganz Ähnliches gilt für die 
Innerlichkeit. Die Kunst der Spiritualität und der Kontemplation besteht ja eben darin, 
das Begreifen und Denken immer mehr loszulassen und zum Wahrnehmen und Erleben 
selbst vorzudringen, um bei ihm zu bleiben. Aus gnadentheologischer christlicher Sicht 
erleben deshalb auch Andersgläubige und Nichtgläubige im Innen und Außen die Ge
genwart Gottes und seine Fülle mit, selbst wenn sie diese anders bezeichnen oder theo
retisch leugnen. 

In dem Zusammenhang sei nur als ein Beispiel auf den französischen Philosophen 
und atheistischen Mystiker André Comte-Sponville (geb. 1952) hingewiesen, der im Buch 
Woran glaubt ein Atheist? Spiritualität ohne Gott (2008) seine eigenen Erfahrungen und seine 
Deutung beschrieben hat. Ihm zufolge hat die Religion gegenüber dem Atheismus den 
Vorteil, Trauerbewältigung (etwa beim Tod nahestehender Menschen) und Rituale sowie 
eine starke Hoffnung auf Jenseitiges anbieten zu können. Auch könne die Gesellschaft als 
ganze nicht auf Religion im Sinne der Kommunion (d. h. des Verbundenseins) und des 
Bekenntnisses (d. h. der gemeinsam akzeptierten Überlieferung) verzichten. Sehr wohl 
könne aber das Individuum ganz ohne Religion leben, da es letztlich im menschlichen 
Leben um Liebe, Mitgefühl und Gerechtigkeit gehe, die unabhängig vom Glauben an Gott 
oder ein jenseitiges Leben sind. Comte-Sponville, der sich dazu bekennt, aus verschiede
nen Gründen nicht an Gott zu glauben, deutet seine persönlichen mystisch-spirituellen 
Erfahrungen eines Unendlichen und Absoluten dementsprechend atheistisch und im
manent. Wie er schreibt, hat er unter anderem das Mysterium der Welt, die Einheit mit 
der Welt, eine große Fülle und Gelassenheit, die Befreiung vom Ego sowie ein Gefühl der 
Ewigkeit erlebt. Entscheidend dafür, das Absolute spirituell erreichen zu können, ist, so 
lässt sich seine Erfahrung zusammenfassen, das Heraustreten aus dem egoistischen Ich. 

Der grundlegende spirituelle Unterschied zwischen Christen und religiös nichtglau
benden Menschen besteht deshalb nicht notwendigerweise in der Art und Weise, wie sie 
Kraft und Fülle erleben, sondern vor allem in der Anzahl der „Orte“ oder Quellen, die ih
nen für ihre Erfahrung zur Verfügung stehen. Während alle Menschen, sofern sie dafür 
offen sind und danach suchen, aus der Natur, im eigenen Inneren oder auch in ande
ren Bereichen wie der Kunst, besonders der Musik, moralisch-spirituelle Kraft schöp
fen können, sind für Christen darüber hinaus vor allem die Bibel, und in ihr besonders 
die Evangelien, und das gemeinsame Feiern des Gottesdienstes unerschöpfliche Quel
len für die spirituelle Erfahrung von Licht und Trost, Fülle und Kraft. Das Spirituelle ist 
also einerseits die Dimension, die religiös Gläubige und Ungläubige zutiefst miteinan
der verbindet, insofern sich alle Menschen nach innerer Erfüllung ihres Lebens sehnen 
und diese auch an bestimmten „Orten“ finden können. Es ist aber andererseits auch die 
Dimension, in der sich zeigt, dass es in christlichen oder allgemeiner gesagt religiösen 
Lebensformen mehr und andere Möglichkeiten des Erlebens von Fülle gibt, als das bei athe
istischen Lebensformen der Fall ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-003 - am 14.02.2026, 06:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


40 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

1.1.2.5 Religion heute 
In den letzten Jahrhunderten haben also, wie Taylor resümiert, die religiösen Formen 
in westlichen Gesellschaften einen doppelten Rückschlag erlitten: „einerseits eine Schwä
chung der mit einer ausgeprägten National- oder Minderheitenidentität verbundenen 
Kirchen, andererseits eine Entfremdung von vielen Bereichen der Ethik und des Stils 
der Autoritätsausübung dieser Kirchen“127. Das bedeutet jedoch keineswegs, dass das 
spirituelle oder religiöse Streben des Menschen nachgelassen hat.128 Viele junge Men
schen folgen nach der expressiven Revolution mit ihrer veränderten Sexualethik „sozu
sagen ihrem eigenen spirituellen Instinkt“129. Sie suchen „ein unmittelbares Erlebnis des 
Heiligen“ und streben „nach mehr Direktheit, Spontaneität und spiritueller Tiefe“.130 Sie 
versuchen ihren eigenen Weg und sich selbst zu finden, indem sie eine Form der Einheit 
und Ganzheit des Ichs anstreben. 

„Gegen die einseitige Vorherrschaft der Vernunft [besser des Verstandes] wollen sie 
dem Gefühl ebenso Platz verschaffen wie dem Körper und seinen Freuden, denen im 
Rahmen der disziplinierten, instrumentellen Identität nur eine untergeordnete und 
oft von Schuldgefühlen befrachtete Stellung zugebilligt wurde. Der Akzent liegt auf 
Einheit, Integrität, Ganzheit und Individualität. In der Sprache dieser Suchenden ist 
oft von ,Harmonie, Gleichgewicht, Strömen, Integration, Einheit und Ausgewogenheit‘ 
die Rede.“131 

Die Suche ist dabei von einer Kultur oder Ethik der Authentizität geprägt: „Ich selbst 
muss meinen Weg zur Ganzheit und zur spirituellen Tiefe finden.“132 Im Brennpunkt 
stehen daher das Individuum und sein Erleben. „Die jeweilige Spiritualität muss dieses 
Erleben ansprechen.“133 

Oft wird die Art der Suche von denen, die sich darauf einlassen, als Spiritualität be
zeichnet und der Religion gegenübergestellt. „Dieser Gegensatz reflektiert die Ablehnung 
der ,institutionalisierten Religion‘, also der Autoritätsansprüche der Kirchen, die es als 
ihre Aufgabe ansehen, die Suche zu verhindern oder innerhalb festgelegter Grenzen zu 
halten und vor allem einem bestimmten Verhaltenskodex vorzuschreiben.“134 Viele Men
schen, die sich für einen solchen spirituellen Weg entscheiden, „fühlen sich von dem Mo
ralismus und dem Regelfetischismus der Kirchen abgestoßen“135. Sie verbinden mit Re
ligion Doktrin und Tradition, mit Spiritualität hingegen inneres Gefühl.136 Immer mehr von 
ihnen wenden sich deshalb von der Religion ab und sind außerhalb der großen Kirchen 
auf spiritueller Suche. 

127 Taylor: Ein säkulares Zeitalter, 843. 
128 Vgl. ebd. 861. 
129 Ebd. 845. 
130 Ebd. 
131 Ebd. 846. 
132 Ebd. 847. 
133 Ebd. 
134 Ebd. 
135 Ebd. 850. 
136 Vgl. ebd. 848. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-003 - am 14.02.2026, 06:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 41 

Während für Taylor das Streben nach innerer Erfüllung wesentlich für Spiritualität 
ist, gehört zum Wesen von Religion ein dreidimensionaler Transzendenzbezug. Erstens ist 
der Mensch nach religiöser Überzeugung auf einen Wert bezogen, „der höher ist als das 
menschliche Gedeihen und der über dieses Gedeihen hinausgeht“137. Im Fall des Chris
tentums kann man diesen Wert als Agape begreifen, als die Liebe Gottes zu uns, an der wir 
durch seine Kraft teilhaben können und die uns die Möglichkeit einer Verwandlung über 
bloß menschliche Vollkommenheit hinaus gibt. Eine solche Vorstellung macht aber zwei
tens nur Sinn innerhalb des Glaubens an eine höhere Macht, im Fall des Christentums an 
den transzendenten Gott. Drittens setzt die christliche Vorstellung einer möglichen Trans
formation durch Agape voraus, dass unser Leben über die Grenzen seiner natürlichen 
Spanne zwischen Geburt und Tod hinausgeht, unser Leben also weiterreicht als dieses Le
ben. 

Wiederum hieße es nach Taylor viel zu kurz zu greifen, wollte man die sich im Zeit
alter der Authentizität abzeichnende neue Spiritualität wegen ihres Subjektivismus und 
ihrer Konzentration auf das Ich als rein immanente Suche abtun. Zwar gibt es Bewegun
gen die sich, wie die „Human-Potential-Bewegung“ einschließlich der von Norman Vin
cent Peale in der Nachkriegszeit verkündeten „Kraft positiven Denkens“, stark auf das 
Immanente konzentrieren.138 „Aber diese Betrachtungsweise verfehlt einen großen Teil 
der spirituellen Realität unserer Zeit. Wenn man die neue Form der spirituellen Suche 
als Schritt in Richtung Immanenz hinstellt, verwechselt man sie mit einer Tendenz, die 
schon sehr viel länger besteht und praktisch die ganze Neuzeit durchzieht.“139 Doch gibt 
es heute auch innerhalb der als „New Age“ bezeichneten Spiritualität viele Suchende, die 
mehr anstreben, die sich zunächst auf die Entwicklung des eigenen Ichs beschränken, 
um sodann ihr Ungenügen daran zu spüren und dann mehr erreichen wollen. Ihre Spi
ritualität unterscheidet sich insofern von der „subjektivistischen Durchschnittskultur 
des Wohlergehens“, als sie „generell darüber hinauszugehen bestrebt“ sind.140 Es geht 
deshalb nicht an, zwischen dem Streben nach Ganzheit und dem Streben nach Tran
szendentem oder Heiligkeit einen, wie Taylor sagt, „Fundamentalgegensatz“ aufbauen 
zu wollen, zumal viele, die nach Einheit, Integrität, Ganzheit und Individualität stre
ben, sogar ausdrücklich von einer „Quelle des Sinns“ sprechen, „die letztlich über das 
diesseitige Leben hinausgeht“ und der man „Beachtung schenkt und Gehorsam entge
genbringt“.141 

Taylor zufolge gibt es „ein Spannungsverhältnis zwischen verschiedenen Formen der 
Religion oder Spiritualität, nämlich einerseits denen, die der Autorität eine Vorrangstel
lung zubilligen und heutigen Formen der Suche daher mit Argwohn und Feindseligkeit 
begegnen, und andererseits denen, die sich auf eine solche Suche eingelassen haben und 
die auf ihrem Weg vielleicht – aber vielleicht auch nicht – die eine oder andere Art von Au
torität anerkennen werden“142. Letztere kann man der neuzeitlichen Strömung des from

137 Ebd. 45; vgl. 851. 
138 Ebd. 848f. 
139 Ebd. 849. 
140 Ebd. 851. 
141 Ebd. 850f. 
142 Ebd. 852. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-003 - am 14.02.2026, 06:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


42 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

men Humanismus zuordnen, zu der Persönlichkeiten wie Ignatius von Loyola, der fran
zösische Bischof Fénelon oder Franz von Sales zu zählen sind. 

Die humanistische Religiosität ging davon aus, „dass wir dazu imstande sind, den 
Schwung in Richtung Gott, auf den wir bauen können, und den Samen, den wir nähren 
können, in unserem eigenen Inneren zu finden“143. Bei Ignatius war sie in seiner Unter
scheidung zwischen Trost und Trostlosigkeit, zwischen dem inneren Gefühl der Freude 
und seinem Gegenteil, hervorgetreten.144 Im 17. Jahrhundert stieß sie mit der hyperau
gustinischen Religiosität des äußeren Verhaltens und des Moralismus zusammen, in der 
nicht das „Gefühl einer inneren und äußeren Güte der Natur“, sondern das ihrer Schlech
tigkeit vorherrschte.145 „Die Auseinandersetzungen, an die man dabei sogleich denkt, 
waren die Kämpfe zwischen Jesuiten und Jansenisten“, die sich nicht nur hinsichtlich ih
res lehrmäßigen, politischen und strategischen Standpunkts, sondern auch hinsichtlich 
ihrer Grundeinstellung zum geistlichen Leben unterschieden.146 

„Für die frommen Humanisten bestand ihr Hauptziel darin, in ihrem Inneren die Got
tesliebe zu kultivieren (um den entscheidenden Ausdruck zu gebrauchen, den Franz 
von Sales – eine der Gründerfiguren dieses Jahrhunderts – geprägt hat). Das bedeute
te, dass sie bereit waren, den ersten Regungen dieser Liebe in ihrem Inneren zu ver
trauen, und dass sie sich vornahmen, einen bereits erkennbaren Keim zu fördern.“147 

Doch nicht alle waren bereit, den inneren Eingebungen bezüglich des Weges, den man 
einschlagen sollte, zu vertrauen. 

„Die Gegner des frommen Humanismus hatten starke Einwände gegen das Vertrau
en, das die Anhänger dieser Bewegung offenbar in die eigenen Eingebungen zu set
zen bereit waren. Wie konnten sündige Menschen sich dergleichen anmaßen? Solche 
Eingebungen konnten ja die Quelle endloser Selbsttäuschungen sein. Nötig war etwas 
Äußeres, woran man sich halten konnte: eine Autorität jenseits des eigenen Gefühls für 
die Richtung, in der Gott zu finden war. Das mochte die Bibel sein oder die Autorität 
der Kirche.“148 

Nach Taylors Überzeugung bleiben diese beiden Richtungen bis heute die Basis für zwei 
verschiedene Arten religiösen Empfindens. „Die eine liegt den neuen Formen der spiritu
ellen Suche zugrunde, die andere der vorgängigen Option für eine Autorität, die eine 
solche verhindert.“149 

Obwohl zwischen einer Spiritualität der Suche und einer Spiritualität der gebieteri
schen Autorität ein gewisser Gegensatz besteht150, sollten beide nicht zu Extrempositio
nen stilisiert werden: „entweder zum Glauben an eine gebieterische Autorität oder zum 

143 Ebd. 390. 
144 Bd. 1, Kap. 3.5.1. 
145 Taylor: Ein säkulares Zeitalter, 391. 
146 Ebd. 852. 
147 Ebd. 
148 Ebd. 853. 
149 Ebd. 854. 
150 Vgl. ebd. 866. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-003 - am 14.02.2026, 06:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 43 

Glauben an sich selbst – man misstraut sich selbst völlig oder man vertraut sich rück
haltlos“151. Zwischen beiden Extremen gibt es laut Taylor etliche Alternativen, und ein 
großer Teil des spirituellen beziehungsweise religiösen Lebens ist heute in diesem mitt
leren Bereich zu finden. 

In dieser neuen spirituellen Landschaft wird von (nahezu) allen begrüßt, dass 
Schranken zwischen verschiedenen religiösen Gruppen niedergerissen und Gettom
auern abgebaut wurden, wo es dergleichen gab. Die Kehrseite dieser Entwicklung ist 
allerdings „ein gewisser Niedergang“152. So hat die Zahl derjenigen, die angeben, Athe
isten, Agnostiker oder religionslos zu sein, in vielen Ländern zugenommen. Jedoch ist 
auch die Skala der Zwischenpositionen größer geworden: „Viele Menschen praktizieren 
zwar keine Religion, geben jedoch an, einer Konfession anzugehören oder an Gott zu 
glauben.“153 Außerdem hat sich die Skala der Glaubensmöglichkeiten vergrößert: „Es 
gibt weniger Menschen, die an einen persönlichen Gott zu glauben behaupten, aber 
mehr, die an einer unpersönlichen Kraft festhalten.“154 Es hat also die Zahl derjenigen 
zugenommen, deren religiöse Überzeugungen sich außerhalb der christlichen Ortho
doxie bewegen. „Darüber hinaus machen sich immer mehr Menschen Standpunkte zu 
eigen, die früher als unhaltbar gegolten hätten. Manche halten sich zum Beispiel für 
Katholiken, obwohl sie eine Reihe entscheidender Dogmen nicht akzeptieren; andere 
verbinden Christentum und Buddhismus miteinander; wieder andere beten, ohne 
sicher zu sein, dass sie an etwas glauben.“155 Auf diese Weise hat die „enge normative 
Verbindung zwischen einer religiösen Identität, dem Glauben an bestimmte theo
logische Lehrsätze und einer eingebürgerten Praxis“ bei zahlreichen Menschen ihre 
Gültigkeit verloren.156 „Viele von ihnen sind damit beschäftigt sich eine eigene Einstel
lung zurechtzuzimmern.“157 Alle diese Phänomene sind für Taylor Konsequenzen der 
expressionistischen Kultur und ihrer Auswirkungen auf unsere Welt. 

Die ganze Entwicklung lässt sich „gewissermaßen als Rückzug des Christentums 
deuten“, wobei Taylor unter Christentum eine Zivilisation versteht, „in der Gesellschaft 
und Kultur zutiefst vom christlichen Glauben geprägt sind“.158 Obwohl die westlichen 
Gesellschaften in historischer Hinsicht für immer christlich beeinflusst bleiben, fühlen 
sich immer weniger Menschen „durch eine starke politische Identität, Gruppenzugehö
rigkeit oder das Gefühl der Bewahrung einer sozial unentbehrlichen Ethik“ zum Glauben 
hingezogen oder an ihren Glauben gebunden.159 „Dieser Rückzug ist ein erschütternder 
Vorgang, wenn man bedenkt, welche Vorstellung sich die christlichen Kirchen noch vor 
nicht allzu langer Zeit von ihrer Aufgabe machten. So hatte etwa die katholische Kirche 
das Ziel, der ganzen Gesellschaft eine gemeinsame religiöse Heimat zu geben (und Ähn

151 Ebd. 855. 
152 Ebd. 856. 
153 Ebd. 857. 
154 Ebd. 
155 Ebd. 
156 Ebd. 
157 Ebd. 858. 
158 Ebd. 859. 
159 Ebd. 859f. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-003 - am 14.02.2026, 06:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


44 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

liches galt für die mehrere Konfessionen übergreifende ,Kirche‘ pluralistischer protes
tantischer Gesellschaften).“160 

Nimmt man mit Taylor an, dass mit einem Desinteresse an Religion nicht einfach 
ein Desinteresse an Spiritualität einhergeht, gibt es im Westen im Grunde immer mehr 
Menschen, die „Spiritualität ohne Religion“ praktizieren, das heißt ein spirituelles Leben 
führen, „das einen gewissen Abstand zur Disziplin und Autorität der Konfessionen [oder 
Kirchen] hält“.161 Diesem westlichen Phänomen entspricht etwa in Russland das Phäno
men der „Minimalreligion“, bei der eine Spiritualität „nicht in der Kirche, sondern im un
mittelbaren Umkreis des Betreffenden – also im Rahmen der Familie und der Freunde – 
gelebt wird“.162 Nicht selten treten dort Menschen, die von dieser Form der Spiritualität 
ausgehen, schließlich in eine Kirche ein, behalten aber etwas von ihrer ursprünglichen 
Einstellung bei. 

Auch ist die religiöse oder spirituelle Identität vieler Menschen, wie es scheint, „nach 
wie vor durch religiöse Formen bestimmt, von denen sie sich normalerweise völlig fern
halten“163. Menschen können an einer Transformationsperspektive, das heißt am Glau
ben an eine religiöse Verwandlung festhalten, ohne sich in ihrem Handeln danach zu 
richten. Es scheint so etwas wie eine „stellvertretende Religion“ zu geben. „Gemeint ist 
die Beziehung mancher Menschen zu einer Kirche, die sie zwar in gewissem Sinne schät
zen, von der sie sich aber dennoch fernhalten. Sie wollen, dass es diese Kirche gibt, teils 
weil sie die Erinnerung an Früheres bewahrt, teils weil sie einem künftigen Bedürfnis 
entgegenkommen“ oder angesichts kollektiver Katastrophen eine „Quelle des Trosts und 
der Orientierung“ sein kann.164 

Nach Taylors Einschätzung werden auch in Zukunft viele ihr spirituelles Zuhause in 
den Kirchen finden, auch in der katholischen Kirche. Denn die „durchs Sakramentale 
oder durch eine gemeinsame Praxis hergestellten Verbindungen spielen in der moder
nen Welt offenbar immer noch eine bedeutende Rolle“165. Auch wenn der neue Rahmen 
eine ausgeprägt individualistische Komponente hat, heißt das doch nicht unbedingt, 
„dass auch der Inhalt individuierend ist. Viele Menschen werden sich überaus starken 
religiösen Gemeinschaften anschließen, denn das ist der Ort, an den sie von ihrem spi
rituellen Empfinden geführt werden.“166 

Wie Taylor schon in seinem Werk Die Formen des Religiösen in der Gegenwart (2002) dar
gelegt hatte, ist Religion für ihn wesentlich eine gemeinschaftliche Angelegenheit. Zwar 
hält auch er – wie William James, mit dessen religionspsychologischem Werk Die Vielfalt 
der religiösen Erfahrung (1902) er sich hundert Jahre später kritisch auseinandersetzt hat – 
die persönliche religiöse Erfahrung für den Kern der Religion. Das erlaubt es aber ihm zufol
ge nicht, Religion auf religiösen Individualismus und religiöse Innerlichkeit zu verengen 
und alles kollektive religiöse Leben als uneigentlich auszuschließen. Religiöse Erfahrung 

160 Ebd. 859. 
161 Ebd. 895. 
162 Ebd. 893f. 
163 Ebd. 870. 
164 Ebd. 872. 
165 Ebd. 862. 
166 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-003 - am 14.02.2026, 06:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 45 

selbst ist durch Gemeinschaft vermittelt, durch sie bestärkt und auf sie bezogen. Gewisse 
religiöse Gefühle kann man nicht allein haben. 

Einen Grund dafür, weshalb die ausgeprägt kollektiven Optionen ihre Anhänger 
nicht verlieren werden, sieht Taylor „in der fortwährenden Bedeutung der Feste“167. Wie 
bei Wallfahrten, Massenversammlungen wie den Weltjugendtagen oder in Taizé, aber 
auch bei „Rockkonzerten, Raves und dergleichen mehr“ zu beobachten ist, suchen die 
Menschen „nach wie vor jene Augenblicke der Verschmelzung, die uns aus dem Alltag 
herausreißen und mit etwas Jenseitigem in Verbindung bringen“.168 Während die erst
genannten Veranstaltungen offensichtlich auf etwas Transzendentes ausgerichtet sind, 
scheinen die letztgenannten unter die Kategorie des Nichtreligiösen zu fallen. „Dennoch 
passen auch sie“, so Taylor, „nicht recht zur säkularen, entzauberten Welt. Da sie uns 
im gemeinsamen Handeln oder Empfinden zusammenbringen und uns dadurch aus 
dem Alltag herausreißen, lösen sie oft das Gefühl aus, wir stünden mit etwas Größerem 
in Verbindung – einerlei, wie man das letztlich erklären oder begreifen möchte.“169 So 
kann auch bei profanen Festen das „Transzendente in unser Leben eindringen“, auch 
wenn dieses Leben ansonsten „ganz im Sinne einer immanenten Ordnungsvorstellung 
organisiert ist“.170 

Im letzten halben Jahrtausend hat sich, so fasst Taylor zusammen, das westliche 
Christentum stetig in Richtung persönlicherer und engagierterer Formen der religiösen 
Frömmigkeit und Praxis bewegt. 

„Die Spiritualität der Suche, die wir heute vor uns haben, ließe sich als jene Form deu
ten, die diese Entwicklung im Zeitalter der Authentizität annimmt. Derselbe langfristi
ge Trend, der zunächst den disziplinierten, bewussten, engagierten und individuellen 
Gläubigen – also Calvinisten, Jansenisten, frommen Humanisten, Methodisten – und 
später den ,wiedergeborenen‘ Christen hervorgebracht hat, hat jetzt den suchenden 
Pilger, der seinen eigenen Weg erkennen und beschreiten will, auf der Bildfläche er
scheinen lassen.“171 

Laut Taylor stehen wir „jedenfalls erst am Anfang eines neuen Zeitalters der religiösen 
Suche, deren Ergebnis niemand vorhersehen kann“172. 

1.1.2.6 Fazit 
In seiner Großerzählung misst der kanadische Philosoph, so lässt sich im Rückblick fest
halten, dem Wandel der moralischen Ordnung eine hohe Bedeutung für die veränderte re
ligiöse Situation bei. Als der Mensch in der Neuzeit sich selbst und seine Kräfte neu ent
deckt, ändert sich seine Moral. Durch Disziplinierung seines Selbst sucht er von nun an 
seine weltlichen Aufgaben zu bewältigen. Der offenkundige Erfolg führt zu einem provi
denziellen Deismus, bei dem Gott und seine Gnade immer entbehrlicher zu werden schei

167 Ebd. 863. 
168 Ebd. 
169 Ebd. 864. 
170 Ebd. 865. 
171 Ebd. 891. 
172 Ebd. 895. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-003 - am 14.02.2026, 06:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


46 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

nen. Es kommt aber im Zuge der neuen moralischen Einstellung auch eine moralistische 
Religiosität des äußeren Verhaltens auf, die die religiöse Innerlichkeit vernachlässigt. Bei
de Strömungen, Deismus und Moralismus, begünstigen die Entstehung des ausgrenzen
den Humanismus und damit des modernen Atheismus und Agnostizismus. So gesehen ist etwa 
die klassische Religionskritik des 19. Jahrhunderts, für die vor allem Ludwig Feuerbach 
(1804–1872), Karl Marx (1818–1883) und Friedrich Nietzsche (1844–1900) stehen, weniger 
als Grund für heutige Religionslosigkeit denn selbst als Folge und Ausdruck eines gewan
delten Bildes vom Menschen und einer gewandelten Moral zu verstehen. 

Auch die kulturelle Revolution im 20. Jahrhundert lässt sich auf einen durch veränderte 
wirtschaftliche und gesellschaftliche Verhältnisse ausgelösten Wandel des Selbstbildes zu
rückführen. Dabei reichte die Wiederentdeckung der Fantasie, der Kreativität, des Ge
fühls, der Sinnlichkeit und anderer Kräfte sowie die grundsätzlich positive Bewertung 
der menschlichen Natur einschließlich der Sexualität in die Romantik und noch wei
ter in die Neuzeit zurück. Zusammen mit wissenschaftlichen Entwicklungen besonders 
in der Psychologie (Sigmund Freud, Otto Gross, Wilhelm Reich, Alfred Kinsey, Herbert 
Marcuse, Masters und Johnson) und der pharmakologischen Entwicklung der Antibaby
pille war das der Boden, auf dem sich die sexuelle Revolution und die Veränderung der 
Sexualmoral vollzog und mit der sich wiederum die Hoffnung auf gesellschaftliche Ver
änderung verband. Der Wandel der Moral zog einen Wandel der religiösen Situation im 
Sinne eines Säkularisierungsschubs nach sich. Obwohl insbesondere bei geschichtlichen 
Entwicklungen niemals Monokausalität vorliegt, könnte man grob vereinfachen und sa
gen: Nicht die Religion hat in den zurückliegenden Jahrhunderten die Moral bestimmt, 
sondern umgekehrt die Moral die Religion. Dem Wandel der religiösen und spirituel
len Landschaft ging ein Wandel der moralischen Landschaft voraus. Der Veränderung 
der religiösen Haltung liegt eine Veränderung der moralischen Haltung zugrunde, und 
dieser wiederum eine Veränderung der Einstellung des Menschen zu sich selbst. 

Da sich das Rad der Geschichte nicht zurückdrehen lässt und sich Entwicklungen, 
die die Mehrheit der Menschen in den westlichen Gesellschaften als echten Fortschritt 
schätzt, nicht rückgängig machen lassen, sollte die Kirche das Entstehen des gegenwär
tigen säkularen Zeitalters der Authentizität nicht bedauern oder gar bejammern, sondern 
als solches annehmen und als Chance begreifen, alles zu prüfen und das Gute daran in 
ihre eigene Lehre und Praxis zu integrieren.173 So könnte sie aus Taylors Großerzählung 
etwa die folgenden Lehren ziehen. 

Ein spiritueller Ansatz zur Beurteilung der religiösen beziehungsweise kirchlichen 
Situation kann Christen dazu befreien, statt vorrangig auf das, was Gläubige und Un
gläubige trennt, auf das zu schauen, was sie alle auf einer tieferen Ebene verbindet, näm
lich das spirituelle Sehnen und Streben nach innerer Erfüllung, Ganzheit, Einheit, Integri
tät und Individualität. Der Schwund religiösen Glaubens und Praktizierens, also Säku
larität im zweiten Sinn, kann die Kirche ermahnen, statt sich auf Nebenschauplätzen 
zu verlieren, auf ihr Kerngeschäft zu besinnen, das heißt Menschen im Sinne des Evan
geliums anzuleiten, wie sie Jesus Christus kennenlernen und zu ihm und zu Gott eine 
lebenslange persönliche Beziehung aufbauen können. Das spirituelle Grundbedürfnis 

173 Vgl. 1 Thess 5,21. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-003 - am 14.02.2026, 06:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 47 

aller Menschen kann sie ermutigen, sich auf ihre eigene spirituelle Kernkompetenz zu kon
zentrieren, und den Menschen – sei es einzelnen in Exerzitien, sei es gemeinschaftlich 
im gottesdienstlichen Feiern – spirituelle Erfahrung, sprich Gotteserfahrung zu ermög
lichen, ohne dabei andere religiöse oder spirituelle Institutionen als Konkurrenten zu 
empfinden. 

Angesichts der unumkehrbaren neuzeitlichen Entwicklung und der heute vorherr
schenden Kultur der Authentizität ist Kirchenleitung ganz allgemein gut beraten, statt 
Regeln und den Gehorsam gegenüber kirchlicher Autorität einzuschärfen, auf die Mün
digkeit und Selbständigkeit der Gläubigen zu setzen; statt religiöse Äußerlichkeit, religiöse 
Innerlichkeit zu fördern, die dem Einzelnen hilft, seinen ganz eigenen spirituell-religiö
sen Weg zu finden und zu gehen; statt Uniformität Pluralität zu begünstigen; statt Men
schen zur Konformität anzuhalten, sie in ihrer Individualität, Originalität und Kreativität 
zu bestärken. 

Die plurale Situation lädt die Kirche ein, ihren Blick auf die realen Lebensformen der 
Menschen von heute auszuweiten. Statt praktisch nur die Lebensweise von Priestern, 
Ordensleuten, verschiedengeschlechtlichen Eheleuten und Kernfamilien als christlich 
zu würdigen, sollte sie auch andere Lebensformen von Menschen, die ebenfalls ein spiritu
elles Leben führen, anerkennen und fördern. Ob diese Formen authentisch und erfüllend 
sind und ihre Essenz in der Liebe besteht, hängt ja nicht von der Form als solcher, son
dern von den betreffenden Personen ab. Man denke an nichtehelich zusammenlebende 
heterosexuelle Paare, an homosexuelle Paare, an Alleinerziehende, an nichteheliche Le
bensgemeinschaften oder auch an die vielen Alleinstehenden. Ein solcher Blick macht 
nicht zwangsläufig alle Lebensformen unter christlicher Rücksicht gleichwertig, schei
det aber auch nicht von vornherein alle Lebensformen, die den traditionellen Mustern 
nicht entsprechen, als wertlos oder gar gottlos aus. 

1.1.3 Ein Vorschlag zur Definition von Religion 

Es war nun immer wieder nicht nur speziell vom Christentum und seiner Kirche oder 
seinen Kirchen, sondern allgemeiner von Religion und Religiösem die Rede, so dass es sich 
an dieser Stelle lohnt, der Frage nachzugehen, was damit eigentlich gemeint ist. Ob
wohl sich in nahezu allen Kulturen so etwas wie religiöse Rituale finden lassen, scheint es 
äußerst schwierig zu sein, das Phänomen des Religiösen begrifflich zu fassen. Unter Re
ligionswissenschaftlern gilt seit langem als ausgemacht, nicht mit einer Definition von 
Religion aufwarten zu können, die sowohl umfassend als auch genau genug ist. Dennoch 
sollte man Versuche nicht ganz unterlassen. 

Unter den zahllosen Definitionsvorschlägen, die im Laufe der Zeit unterbreitet wur
den, lassen sich grob substantialistische und funktionalistische unterscheiden. Erstere su
chen das Wesen der Religion etwa in ihrem Bezug zum Heiligen, Numinosen (Göttli
chen), Transzendenten oder Absoluten zu bestimmen.174 Funktionalistische Definitio
nen suchen dagegen Religionen im Blick auf ihre kulturelle Funktion oder ihre sozia
le Leistung zu erfassen, etwa im Blick auf die Stabilisierung und Harmonisierung der 
Gesellschaft, auf die Stiftung und Förderung von Gemeinschaft, auf die Orientierung 

174 Vgl. Figl 65. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-003 - am 14.02.2026, 06:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


48 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

des Individuums, auf Komplexitätsreduktion oder Kontingenzbewältigung. Unter die
ser Rücksicht lassen sich Religionen als unter Umständen göttlich inspirierte, aber doch 
weitgehend vom Menschen selbst geschaffene gemeinschaftliche Einrichtungen bestim
men, die vor allem drei miteinander zusammenhängende Funktionen haben175: 

1. Sie sollen dem Menschen helfen, mit all dem Negativen in seinem Leben fertig zu 
werden: etwa mit Krankheit, Armut, unaufhaltsamem sozialem Abstieg, Ungerech
tigkeit, mit dem Zerbrechen sozialer Beziehungen, unerklärlichen Ängsten oder dem 
Tod. Religion hat die Funktion der Kontingenz- und Lebensbewältigung, wobei mit dem 
Kontingenten das Nicht-Notwendige oder Zufällige und damit Unwägbare und Un
berechenbare im Leben gemeint ist. 

2. Religionen sollen den Menschen dazu befähigen, den umfassenden und letzten Sinn 
seines Lebens zu finden. Religion hat die Funktion der Sinnfindung. 

3. Religionen sollen dem Menschen eine ganz neue Lebensdimension eröffnen. Religi
on hat die Funktion der Lebensbereicherung und -vertiefung. 

Im Unterschied zu anderen Institutionen wie beispielsweise nichtreligiösen Weltan
schauungen oder verschiedenen Therapieformen üben Religionen ihre Funktion der 
Kontingenzbewältigung, der Sinnfindung und der Lebensvertiefung dadurch aus, dass 
sie mit dem Unterschied zwischen immanenter und transzendenter Wirklichkeit arbeiten. 
Alles Immanente – das heißt alles Bedingte, Endliche, Unvollkommene, Natürliche, 
Weltliche oder Zeitliche – ist Menschen prinzipiell erreichbar, verfügbar, hinterfragbar 
und kritisierbar. Dagegen kann das Transzendente – das heißt das Unbedingte, Unend
liche, Vollkommene, Übernatürliche, Überweltliche und Ewige – Menschen einerseits 
aufgrund seiner Unerreichbarkeit und Unverfügbarkeit Sicherheit bieten, andererseits 
aufgrund seiner Transzendenz aber auch eine neue, tiefere Dimension des Lebens eröffnen. 

Durch die ausdrückliche Unterscheidung zwischen Immanentem und Transzenden
tem hebt sich das Religiöse vom Nichtreligiösen ab. In der Tat beruhen viele Religionen 
auf der Annahme, es gebe eine höchste, transzendente Wirklichkeit, ein Absolutes, ein Göttli
ches. Auf diese Wirklichkeit sind sie als ihren eigentlichen Gegenstand bezogen. Dies gilt 
insbesondere von den weltweit größten Religionen, zu denen, entsprechend der Zahl ih
rer Anhänger, an erster Stelle das Christentum, dann der Islam, der Hinduismus, der 
Buddhismus und der Daoismus sowie weitere Religionen gehören. Mit Fug und Recht 
kann man sie Weltreligionen nennen, sind sie doch in ihrer Verbreitung nicht auf be
stimmte Kulturen und Regionen begrenzt. 

Weltreligionen sowie etliche andere Religionen verschaffen dem Menschen in der 
Immanenz oder durch sie Zugang zur Transzendenz. Sie stellen die Zugänglichkeit 
und Erreichbarkeit des Transzendenten im Immanenten oder durch das Immanen
te sicher.176 Sie vermitteln zwischen den Menschen und dem Göttlichen. Was damit 
gemeint ist, wird beispielsweise im Christentum deutlich, wenn die am Abendmahl 
Teilnehmenden Brot und Wein zu sich nehmen, diese aber zugleich den Körper und das 

175 Vgl. Stolz und Pollack. 
176 Vgl. Pollack 117f. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-003 - am 14.02.2026, 06:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 49 

Blut des auferstandenen Christus repräsentieren, so dass durch einen höchst konkreten, 
irdischen Vorgang die Einheit mit Gott erfahrbar gemacht wird. 

Typische religiöse Formen wie Rituale, Gebete, Meditationen, Ikonen, Prozessio
nen, Predigten oder heilige Schriften, die als solche dem Immanenten entstammen, 
haben demnach die Aufgabe, Zugang zum Transzendenten zu gewähren, die Verbindung 
zwischen Immanentem und Transzendentem herzustellen und dadurch dem Menschen 
selbst Gemeinschaft oder Einheit mit der höchsten Wirklichkeit zu ermöglichen. In allen 
ihren Dimensionen – in ihrem Glauben oder ihren sonstigen Überzeugungen, in ihrem 
Kult (d. h. in ihrer Gottesverehrung), in ihrer Moral, in ihrem Beten oder Meditieren, 
in ihren Festen und so weiter – stellen Religionen Zugänge zum Göttlichen dar und 
ermöglichen dem Menschen so die Verbindung, wenn nicht gar Vereinigung mit ihm. 

Von einer solchen funktionalistischen Definition und ihren Implikationen aus kann 
man nun versuchen, eine substantialistische Definition zu entwerfen. Mit dem Religi
onswissenschaftler Peter Antes ließen sich zunächst unter Religion alle Vorstellungen, Ein
stellungen und Handlungen gegenüber einer letzten Wirklichkeit verstehen, auf die sich 
Menschen beziehen, indem sie eine solche Wirklichkeit als Mächte oder Macht, als Geis
ter oder Dämonen, als Götter oder Gott, als Heiliges oder Absolutes oder auch nur als 
Transzendenz real annehmen und entsprechend benennen.177 Dabei gehen Religionen, 
die sich durch ihren Transzendenzbezug auszeichnen, auf besondere Transzendenzerfah
rungen bestimmter Personen zurück, etwa auf heilige Seher (Rishi) im Hinduismus, auf 
Mose im Judentum, auf Laozi (Laotse) und Zhuangzi im Daoismus, auf Jesus von Na
zaret im Christentum oder auf Muhammad im Islam. Indem diese herausragenden Ge
stalten ihre Erfahrungen anderen Menschen mitgeteilt haben und diese wiederum die 
Mitteilung vertrauensvoll angenommen und darauf gemeinschaftlich und institutionell 
reagiert haben, sind aus den Gestalten Religionsgründer und aus dem gemeinsamen Auf
greifen und Antworten Religionen geworden. Damit Religion entstehen kann, bedarf es 
also rein menschlich betrachtet nicht nur einer oder mehrerer Gründergestalten, die die 
Religion initiieren, indem sie ihre Transzendenzerfahrung anderen Menschen anver
trauen und an sie weitergeben, sondern auch einer gewissen Gemeinschaftsbildung von 
Menschen (Gläubigen), die dieser Erfahrung vertrauen und ihr Leben darauf ausrich
ten, sowie einer gewissen Institutionalisierung, indem etwa heilige Schriften verfasst, kul
tische Handlungen festgesetzt, Normen aufgestellt, Feste kreiert und gefeiert werden. 
Berücksichtigt man all dies, könnte eine integrale Definition von Religion lauten: 

„Religionen beruhen auf besonderen Transzendenzerfahrungen bestimmter Menschen 
(Religionsgründer), die von ihrer Begegnung mit dem Heiligen, von ihrem Emp

fang einer Offenbarung oder von ihrem Erleuchtungserlebnis anderen mitteilen, und 
bestehen in der gemeinschaftlich-institutionellen Antwort, die Menschen auf diese 
Mitteilung geben. Sie dienen der besseren Lebensbewältigung und der Transforma
tion (Umwandlung) von einem egoistischen zu einem selbstlos liebenden Wesen 
oder sollten zumindest dazu dienen. Sie setzen ein grundlegendes Vertrauen in die 
transzendente Wirklichkeit voraus, halten ihren Ursprung in verbindlichen heiligen 
Schriften fest und legen ihre Überzeugungen und Normen in verschiedenen Lehren dar. 

177 Vgl. Antes 34–56. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-003 - am 14.02.2026, 06:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


50 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

Sie fordern ethisches Verhalten und Handeln, mehr noch, prägen ethisches Empfinden und 
Denken. Sie pflegen bestimmte Riten und Rituale und laden zum Kult, zu Gottesvereh
rung und Gottesdienst ein. Auch weisen sie in verschiedene Formen des Betens und 
Meditierens ein. Schließlich strukturieren sie die Zeit das ganze Jahr hindurch, indem 
sie immer wieder Feste feiern lassen. Mit all diesen Mitteln können Religionen etwas 
von jener ewigen Gemeinschaft oder Einheit mit dem Transzendenten vermitteln, die 
über das endliche irdische Leben unendlich hinausreicht.“ 

Die hier vorgeschlagene Definition ist substantialistisch, insofern sie auf das Transzen
dente als Grund und Gegenstand der Religion Bezug nimmt und von dessen Erfahrbar
keit oder Offenbarkeit sowie dessen Wirken in der Welt ausgeht. Sie ist aber auch funk
tionalistisch, insofern sie auf die bessere Lebensbewältigung, die Umwandlung des Men
schen und die Vorbereitung auf ewiges Leben durch Religion hinweist. Auch gestattet 
sie, deutlich zwischen Religion als öffentlicher Einrichtung und Religiosität als persönli
cher Haltung zu unterscheiden. Beides ist vonnöten. Während Religion als Institution 
ohne Religiosität ihrer Mitglieder tot ist, bleibt die Religiosität des Einzelnen ohne Be
zug zur Religionsgemeinschaft als rein private Frömmigkeit und Spiritualität notwendig 
unvollständig. Damit ist bereits zur Kirche übergeleitet als jener gemeinschaftlichen Organi
sationsform, die sich gläubige Christen schon sehr bald nach Tod und Auferstehung Jesu 
Christi gegeben haben. 

Literatur 

Walter Kern/Hermann Josef Pottmeyer/Max Seckler (Hg.): Handbuch der Fundamental
theologie [= HdF], Band 1–4, 1985–1988. 

Peter Antes: Religion in den Theorien der Religionswissenschaft, in HdF, Bd. 1, 34–56. 
Max Seckler: Der theologische Begriff der Religion, in HdF, Bd. 1, 173–194. 
Fritz Stolz: Grundzüge der Religionswissenschaft, 3., durchges. Auflage 2001, 11–34. 
Johann Figl (Hg.): Handbuch Religionswissenschaft. Religionen und ihre zentralen Themen. 

2003. 
Detlef Pollack: Ein weites Feld: Probleme der Definition von Religion, in: Ulrich Kropac/Uto 

Meier/Klaus König (Hg.): Jugend, Religion, Religiosität. Resultate, Probleme und Perspek
tiven der aktuellen Religiositätsforschung, 2012, 109–122. 

1.2 Die Entstehung der Kirche gemäß dem Neuen Testament 

In diesem biblischen Teil wird zunächst die Sammelbewegung Jesu, die seine Jünger 
nach seiner Auferstehung fortgesetzt haben, geschildert (Kap. 1.2.1). Sodann werden die 
Anfänge der Kirche nach Ostern und Pfingsten selbst beschrieben (Kap. 1.2.2). Welche 
Bilder das Neue Testament für die Kirche verwendet hat (Kap. 1.2.3) und welche Ämter 
sich in der Frühzeit in ihr entwickelt haben (Kap. 1.2.4), wird anschließend Thema sein, 
bevor eine kurze Zusammenfassung den Teil beendet (Kap. 1.2.5). 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-003 - am 14.02.2026, 06:41:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

