
Anthropos  106.2011

703Rezensionen

Pouwer, Jan: Gender, Ritual, and Social Formation in 
West Papua. A Configurational Analysis Comparing Ka-
moro and Asmat. Leiden: KITLV Press, 2010, 300 pp. 
ISBN 978-90-6718-325-3. (Verhandelingen van het Ko-
ninklijk Instituut for Taal-, Land- en Volkenkunde, 258) 
Price: € 34.90

Jan Pouwer’s research, which now spans more than 
half a century, has until recently focused on the Kamoro 
people, previously known as Mimika, who occupy a non-
Austronesian linguistic and cultural area on the southern 
coast of West Papua, Indonesia. Here, Pouwer devotes the 
larger part (Part Two) to a configurational-comparative 
analysis of Kamoro and their better-known eastern neigh-
bours, the Asmat. The project is presented in the “Pro-
logue” as a response to omissions in Bruce Knauft’s book, 
“South Coast New Guinea Cultures” (1993). 

The Kamoro have experienced “drastic political 
change, modernization, and mass immigration” yet dem-
onstrate “cultural and social continuity.” Moreover, it is 
“the ageless and dynamic principle of reciprocity” rath-
er than “progress” which underpins Kamoro interpreta-
tions of their history (5). We are given a good account of 
these changes in an extended epilogue which outlines the 
effects of the missions, the handover to the Indonesian 
government, the Freeport mine, and the subsequent com-
modification of Kamoro and Asmat art and culture. It is 
the epilogue which actually takes us into the ethnographic 
present, as most of the description in the body of the book 
is based on archival research and material from Pouwer’s 
earlier publications. 

Duality and reciprocity are for Pouwer the core con-
cepts of Kamoro culture. They have a dual counting sys-
tem; dualisms are a feature of kinship and affinity, men are 
either right (superior-bride-givers) or left (inferior-bride-
receivers), settlements are spatially conceived as dual divi-
sions, all rituals proceed along dual lines, and cosmology 
distinguishes between an upper and lower world (11 – ​13). 
Reciprocity is more implicitly presented as a dual organis-
ing structure as we are led through the ritual cycle of the 
Kamoro in Part One of the book’s dual organisation. This 
section is a revised and expanded version of an essay writ-
ten for Dirk Smidt’s exhibition, “Kamoro Art: Tradition 
and Innovation in a New Guinea Culture” (2003) staged at 
the National Museum of Ethnology in Leiden (7). It fol-
lows the female (Ema Kame) and male (Kaware) ritual 
cycles on which Kamoro material culture is dependent. 

Pouwer’s ethnography is centred on the material 
culture. He provides detailed descriptions of the plays, 
myths, carvings, ceremonial houses, and body decora-
tions that constitute the ritual sequences. The Ema Kame 
(literally “bones house”) rituals function to commemorate 
the dead; promote new life, fertility, and reproduction, 
and to express gender antagonism (19). The death rituals 
which end when the bones of the deceased are thrown into 
Ema Kame and left to decay complete the cycle. Then 
“[n]ew life, so abundantly celebrated and promoted dur-
ing Ema Kame rituals, takes over and continues” (93). 
It is not until these last pages of Part One that we get a 
glimpse of Pouwer’s firsthand experience in the field and 
the Kamoro come to life as emotional beings. 

The description of the rituals is supported by many 
excellent photographs gathered from a wide range of 
sources. The fine descriptions of the material and spatial 
dimensions of the rituals are not matched, however, by ad-
equate accounts of the singing, dancing and drumming – 
“This goes on from sunset till dawn” (25) and is noted 
throughout the book – in the terms which other anthropol-
ogists have undertaken to great success. I want to know 
how and why the Kamoro sing, dance, and drum. The ne-
glect of this sensory or experiential perspective is related 
to what I see as another problem of this part of the book: 
It reflects the concerns of a particular period of anthropol-
ogy as much as it represents the Kamoro. Pouwer’s focus 
on the ritual cycle as a discrete subject for analysis – even 
if it is the ground of their social formation – leaves the 
reader feeling somewhat deprived of knowledge of the 
everyday lifeworld of the Kamoro – the broader context 
in which the ritual cycle is made meaningful. This also 
holds for the second part of the book, although its goals 
are different and the project more successful.

Pouwer’s comparative analysis draws on Knauft and 
on the data of other ethnographers of the region (most ex-
tensively the Zegwaard Archives for the Asmat). It com-
bines Knauft’s neo-Marxist “core dialectic” (100) with 
Lévi-Strauss’s core notion of structure to sort through the 
similarities and differences between the Kamoro and As-
mat in a “dialectical fashion” (102). It is the comparison 
of the Kamoro Ema Kame (Part One) and its Asmat coun-
terpart the Emak Cem (Part Two) which brings the book 
together. While there are differences which are explained 
by differing cultural orientations, there are also significant 
similarities. In both cultures the rituals are rites of passage 
from childhood to adolescence; then from adolescence to 
maturity. They constitute also a rite of passage from the 
living to the dead and vice versa (236). In sum, they en-
capsulate the entire life cycles of the respective cultures. 
Importantly, male rituals dominate in the Asmat ritual cy-
cle and female rituals are dominant for the Kamoro even 
though both are meant to promote fertility, and are sup-
ported by similar foundation myths. In fact, the book’s ti-
tle along with Pouwer’s stated prioritising of the ritual cy-
cle fail to suggest the rich corpus of mythology it contains.

Chapter VII takes us to the heart of the rituals through 
an analysis of these myths. The discussion is framed 
around the paradox concerning the transition from kin-
ship to marriage and the place of the incest taboo as it 
is formulated by Lévi-Strauss: Born out of one yet born 
from two. Pouwer concludes that the myths legitimate 
the functions and meanings of Kamoro gender roles; that 
mythical incest highlights women’s physiological and 
erotic functions as initiators of intercourse and producers 
of offspring, while men are creators of humans, of cul-
ture, and “have power over supernatural forces by means 
of magic and ritual” (142). In both Asmat and Kamoro 
societies, women, not men, are the procreators of hu-
man life. The key difference here is that Ema Kame “dis-
plays a plethora of rituals and ritual objects expressing a 
female-centred and matri-centred orientation … Asmat 
Emak Cem is less elaborate and a matri-centred complex 
is missing” (236). In line with Pouwer’s configurational- 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-703 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 05:39:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-703


704

Anthropos  106.2011

Rezensionen

comparative theory, this is attributed to the intrusion of 
the Northwest Asmat that was driven by warfare and 
headhunting, whereas there is no evidence of headhunt-
ing or cannibalism for the Kamoro (99). 

The connection between gender relations and social 
relations is well drawn and the emphasis on the recipro-
cal nature of male/female relationships provides an im-
portant counter to other ethnographies of the region which 
have focused on male secrets, male cults, male violence, 
and so forth. Kamoro women are (albeit a little too indi-
rectly) revealed to be far more than the passive producers 
of offspring. The analysis raises some questions though. 
The mythic narratives which Pouwer sees as representing 
the cosmologies of the two groups in terms of the “com-
plementary” binary, good and evil (128), suggests a wid-
er problem. His other distinctions such as human/super-
human, social/antisocial behaviour, natural/supernatural 
seem over drawn and something might be gained from 
a more nuanced interpretation of the material. While the 
reader may not be entirely convinced by the analysis, the 
book is a great compendium of Kamoro and Asmat ma-
terial culture and myth, and Pouwer admirably addresses 
the omissions he sees in Knauft’s earlier study. 

Deborah Van Heekeren

Prager, Laila: Die “Gemeinschaft des Hauses”. Re-
ligion, Heiratsstrategien und transnationale Identität tür-
kischer Alawi-/Nusairi-Migranten in Deutschland. Ber-
lin: Lit Verlag, 2010. 266 pp. ISBN 978-3-643-10894-4. 
(Comparative Anthropological Studies in Society, Cos-
mology, and Politics, 7) Preis: € 29.90

Die Nus
˙
airī (يريصن), auch arabische Aleviten oder tür-

kische Alawi (يولع) genannt, sind eine Religionsgemein-
schaft, die bis zur Arbeitsmigration im 20. Jahrhundert 
hinein beschränkt auf einen engen Siedlungsraum in der 
türkisch-syrischen Region lebte (Hatay, Alawiten-Gebir-
ge [ةيراصنألا لابج]). In den Massenmedien findet diese 
Gemeinschaft gelegentlich Erwähnung, da die syrische 
“Herrscherdynastie” der Assads ihr angehört und damit 
im Konflikt zur muslimisch-sunnitischen Bevölkerungs-
mehrheit des Landes steht. Aus religionswissenschaftli-
cher und historischer Perspektive handelt es sich um eine 
hoch interessante Gemeinschaft – eine der Minderheiten 
innerhalb des Islam, die eigenen Ritualen und Interpre-
tationen folgt sowie über ein spezifisches Sozialsystem 
verfügt. Die Frage, ob es sich bei den Nusairi tatsächlich 
um Muslime handele, wird seit Beginn ihrer Existenz un-
terschiedlich beantwortet, wobei die Beantwortung in der 
Regel mit politischen Interessen der Exklusion oder In-
klusion verknüpft ist. 

Trotz dieser vielen interessanten Aspekte ist die wis-
senschaftliche Beschäftigung mit den Nusairi, ihrem 
Glauben oder ihrer Geschichte äußerst gering. Der Ver-
weis auf die “Geheimhaltung” (der Lehre) als Begrün-
dung für das wissenschaftliche Desinteresse ist nicht 
überzeugend und wird u. a. durch die umfassende Arbeit 
von Laila Prager entkräftet.

Laila Prager stellt, basierend auf ihrer eigenen ethno-
logischen Feldforschung, Religion, Ritual, und, soweit es 

das soziale Gefüge betrifft, den Alltag der Nusairi in der 
Türkei und in Deutschland dar. Nach Aussage der Auto-
rin ging es ihr dabei vor allem um die alawitischen Mig-
ranten in Deutschland, die aus den türkischen Regionen 
Hatay und Çukurova stammen. Buchtitel und Einleitung 
fokussieren dabei auf den Zusammenhang zwischen reli-
giösen Notwendigkeiten und Heiratsstrategien unter den 
Bedingungen der Migration und Globalisierung – auch 
als eine Antwort auf den Vorwurf der Integrationsverwei-
gerung, wie er durch Integranten-KritikerInnen wie Nec-
la Kelek mit Verweis auf endogame Traditionen erhoben 
wird. Auch der Topos der nusairitischen “Gynophobie” 
wird durch Laila Prager erörtert und, wo es notwendig ist, 
relativiert oder an den rechten Ort gerückt. (Über manche 
Argumente könnte man sicher weiterdiskutieren.) Die Ar-
beit zeigt übrigens implizit auch den Vorteil, den Forsche-
rinnen in tendenziell gender-segregierten Gesellschaften 
haben, da der Raum der Frauen ohne Probleme betreten 
und erfragt werden kann, der Raum der Männer hingegen 
durch diese selbst für eine Forscherin – weitgehend – ge-
öffnet wird.

Eine weitere wichtige Arbeit, die so eine Untersu-
chung leisten kann, ist, den Blick der Außenstehenden auf 
die kulturelle Vielfalt “der Türken” in Deutschland zu len-
ken. Wenn schon “der Ausländer” an sich für die deutsche 
Mehrheitsgesellschaft oft ein Geheimnis bleibt, das man 
auch gar nicht näher ergründen möchte, so bleibt die kul-
turelle und soziale Vielfalt von Migranten aus demselben 
Nationalstaat völlig verborgen. Sprachliche Minderheiten 
(wie die Kurden aus der Türkei) oder Angehörige religiö
ser Minderheiten (wie die Aleviten und die Nusairiten) 
haben auch in der “neuen Heimat” jahrzehntelang ihre 
Zugehörigkeit oder Herkunft verborgen, um dem Druck 
innerhalb der neuen Zwangsgemeinschaft in der Arbeits-
welt oder dem Wohngetto zu entgehen. Erst in den letz-
ten Jahren bildet sich hier ein neues Bewusstsein heraus, 
das auch auf der größeren Rechtssicherheit für kulturelle 
Minderheiten in Deutschland beruht.

Auf diesem unterschiedlichen kulturellen Hintergrund 
basieren auch Unterschiede in der Interaktion mit der 
Mehrheitsgesellschaft, der sogenannten “Integrationsleis-
tung”. Was der einen Gruppe religionsrechtlich durchaus 
gestattet ist, würde bei einer anderen Gruppe Grundvor-
aussetzungen der sozialen Reproduktion gefährden. Wäh-
rend es männlichen Sunniten durchaus erlaubt wäre, eine 
Christin zu heiraten– ohne dass diese konvertieren müss-
te! –, stellt dies für die Nusairiten bis heute den Rubikon 
dar, der nicht überschritten werden kann. “… so konnte 
in der vorliegenden Arbeit gezeigt werden, dass die Ala-
witen ihre religiöse Identität nur durch eine strikte inner
ethnische/religiöse Heiratspartnerwahl aufrecht erhalten 
können, da die zentralen kosmologischen Konzepte  – 
wie die Transmigration und der Aufstieg der Lichtseelen 
sowie die Gender- und Prokreationsvorstellungen – die 
Heirat mit Nicht-Alawiten ausschließen” (213). Anders 
hingegen sieht es bei der Teilnahme am deutschen Ver-
einsleben oder den Kleidungsvorschriften für Frauen aus, 
wo die Nusairi eine “positive Leistungsbilanz” aufweisen.

Pragers Buch beginnt mit einem Überblick über Ge-
schichte, Glauben und geografische Verteilung der Nusa

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-703 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 05:39:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-703

