Rezensionen

Pouwer, Jan: Gender, Ritual, and Social Formation in
West Papua. A Configurational Analysis Comparing Ka-
moro and Asmat. Leiden: KITLV Press, 2010, 300 pp.
ISBN 978-90-6718-325-3. (Verhandelingen van het Ko-
ninklijk Instituut for Taal-, Land- en Volkenkunde, 258)
Price: € 34.90

Jan Pouwer’s research, which now spans more than
half a century, has until recently focused on the Kamoro
people, previously known as Mimika, who occupy a non-
Austronesian linguistic and cultural area on the southern
coast of West Papua, Indonesia. Here, Pouwer devotes the
larger part (Part Two) to a configurational-comparative
analysis of Kamoro and their better-known eastern neigh-
bours, the Asmat. The project is presented in the “Pro-
logue” as a response to omissions in Bruce Knauft’s book,
“South Coast New Guinea Cultures” (1993).

The Kamoro have experienced “drastic political
change, modernization, and mass immigration” yet dem-
onstrate “cultural and social continuity.” Moreover, it is
“the ageless and dynamic principle of reciprocity” rath-
er than “progress” which underpins Kamoro interpreta-
tions of their history (5). We are given a good account of
these changes in an extended epilogue which outlines the
effects of the missions, the handover to the Indonesian
government, the Freeport mine, and the subsequent com-
modification of Kamoro and Asmat art and culture. It is
the epilogue which actually takes us into the ethnographic
present, as most of the description in the body of the book
is based on archival research and material from Pouwer’s
earlier publications.

Duality and reciprocity are for Pouwer the core con-
cepts of Kamoro culture. They have a dual counting sys-
tem; dualisms are a feature of kinship and affinity, men are
either right (superior-bride-givers) or left (inferior-bride-
receivers), settlements are spatially conceived as dual divi-
sions, all rituals proceed along dual lines, and cosmology
distinguishes between an upper and lower world (11-13).
Reciprocity is more implicitly presented as a dual organis-
ing structure as we are led through the ritual cycle of the
Kamoro in Part One of the book’s dual organisation. This
section is a revised and expanded version of an essay writ-
ten for Dirk Smidt’s exhibition, “Kamoro Art: Tradition
and Innovation in a New Guinea Culture” (2003) staged at
the National Museum of Ethnology in Leiden (7). It fol-
lows the female (Ema Kame) and male (Kaware) ritual
cycles on which Kamoro material culture is dependent.

Pouwer’s ethnography is centred on the material
culture. He provides detailed descriptions of the plays,
myths, carvings, ceremonial houses, and body decora-
tions that constitute the ritual sequences. The Ema Kame
(literally “bones house”) rituals function to commemorate
the dead; promote new life, fertility, and reproduction,
and to express gender antagonism (19). The death rituals
which end when the bones of the deceased are thrown into
Ema Kame and left to decay complete the cycle. Then
“[n]ew life, so abundantly celebrated and promoted dur-
ing Ema Kame rituals, takes over and continues” (93).
It is not until these last pages of Part One that we get a
glimpse of Pouwer’s firsthand experience in the field and
the Kamoro come to life as emotional beings.

Anthropos 106.2011

1P 21873218211,

703

The description of the rituals is supported by many
excellent photographs gathered from a wide range of
sources. The fine descriptions of the material and spatial
dimensions of the rituals are not matched, however, by ad-
equate accounts of the singing, dancing and drumming —
“This goes on from sunset till dawn” (25) and is noted
throughout the book — in the terms which other anthropol-
ogists have undertaken to great success. I want to know
how and why the Kamoro sing, dance, and drum. The ne-
glect of this sensory or experiential perspective is related
to what I see as another problem of this part of the book:
It reflects the concerns of a particular period of anthropol-
ogy as much as it represents the Kamoro. Pouwer’s focus
on the ritual cycle as a discrete subject for analysis — even
if it is the ground of their social formation — leaves the
reader feeling somewhat deprived of knowledge of the
everyday lifeworld of the Kamoro — the broader context
in which the ritual cycle is made meaningful. This also
holds for the second part of the book, although its goals
are different and the project more successful.

Pouwer’s comparative analysis draws on Knauft and
on the data of other ethnographers of the region (most ex-
tensively the Zegwaard Archives for the Asmat). It com-
bines Knauft’s neo-Marxist “core dialectic” (100) with
Lévi-Strauss’s core notion of structure to sort through the
similarities and differences between the Kamoro and As-
mat in a “dialectical fashion” (102). It is the comparison
of the Kamoro Ema Kame (Part One) and its Asmat coun-
terpart the Emak Cem (Part Two) which brings the book
together. While there are differences which are explained
by differing cultural orientations, there are also significant
similarities. In both cultures the rituals are rites of passage
from childhood to adolescence; then from adolescence to
maturity. They constitute also a rite of passage from the
living to the dead and vice versa (236). In sum, they en-
capsulate the entire life cycles of the respective cultures.
Importantly, male rituals dominate in the Asmat ritual cy-
cle and female rituals are dominant for the Kamoro even
though both are meant to promote fertility, and are sup-
ported by similar foundation myths. In fact, the book’s ti-
tle along with Pouwer’s stated prioritising of the ritual cy-
cle fail to suggest the rich corpus of mythology it contains.

Chapter VII takes us to the heart of the rituals through
an analysis of these myths. The discussion is framed
around the paradox concerning the transition from kin-
ship to marriage and the place of the incest taboo as it
is formulated by Lévi-Strauss: Born out of one yet born
from two. Pouwer concludes that the myths legitimate
the functions and meanings of Kamoro gender roles; that
mythical incest highlights women’s physiological and
erotic functions as initiators of intercourse and producers
of offspring, while men are creators of humans, of cul-
ture, and “have power over supernatural forces by means
of magic and ritual” (142). In both Asmat and Kamoro
societies, women, not men, are the procreators of hu-
man life. The key difference here is that Ema Kame “dis-
plays a plethora of rituals and ritual objects expressing a
female-centred and matri-centred orientation ... Asmat
Emak Cem is less elaborate and a matri-centred complex
is missing” (236). In line with Pouwer’s configurational-

12.01.2026, 05:39:54. Inhait,
10 o¢

Erlaubnis Ist Inhalts Im

\der |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-703

704

comparative theory, this is attributed to the intrusion of
the Northwest Asmat that was driven by warfare and
headhunting, whereas there is no evidence of headhunt-
ing or cannibalism for the Kamoro (99).

The connection between gender relations and social
relations is well drawn and the emphasis on the recipro-
cal nature of male/female relationships provides an im-
portant counter to other ethnographies of the region which
have focused on male secrets, male cults, male violence,
and so forth. Kamoro women are (albeit a little too indi-
rectly) revealed to be far more than the passive producers
of offspring. The analysis raises some questions though.
The mythic narratives which Pouwer sees as representing
the cosmologies of the two groups in terms of the “com-
plementary” binary, good and evil (128), suggests a wid-
er problem. His other distinctions such as human/super-
human, social/antisocial behaviour, natural/supernatural
seem over drawn and something might be gained from
a more nuanced interpretation of the material. While the
reader may not be entirely convinced by the analysis, the
book is a great compendium of Kamoro and Asmat ma-
terial culture and myth, and Pouwer admirably addresses
the omissions he sees in Knauft’s earlier study.

Deborah Van Heekeren

Prager, Laila: Die “Gemeinschaft des Hauses”. Re-
ligion, Heiratsstrategien und transnationale Identitét tiir-
kischer Alawi-/Nusairi-Migranten in Deutschland. Ber-
lin: Lit Verlag, 2010. 266 pp. ISBN 978-3-643-10894-4.
(Comparative Anthropological Studies in Society, Cos-
mology, and Politics, 7) Preis: € 29.90

Die Nusairt (3=:_5), auch arabische Aleviten oder tiir-
kische Alawi (<1ss) genannt, sind eine Religionsgemein-
schaft, die bis zur Arbeitsmigration im 20. Jahrhundert
hinein beschrinkt auf einen engen Siedlungsraum in der
tiirkisch-syrischen Region lebte (Hatay, Alawiten-Gebir-
ge [zd 1= ). In den Massenmedien findet diese
Gemeinschaft gelegentlich Erwdhnung, da die syrische
“Herrscherdynastie” der Assads ihr angehort und damit
im Konflikt zur muslimisch-sunnitischen Bevolkerungs-
mehrheit des Landes steht. Aus religionswissenschaftli-
cher und historischer Perspektive handelt es sich um eine
hoch interessante Gemeinschaft — eine der Minderheiten
innerhalb des Islam, die eigenen Ritualen und Interpre-
tationen folgt sowie iiber ein spezifisches Sozialsystem
verfiigt. Die Frage, ob es sich bei den Nusairi tatsdchlich
um Muslime handele, wird seit Beginn ihrer Existenz un-
terschiedlich beantwortet, wobei die Beantwortung in der
Regel mit politischen Interessen der Exklusion oder In-
klusion verkniipft ist.

Trotz dieser vielen interessanten Aspekte ist die wis-
senschaftliche Beschiftigung mit den Nusairi, ihrem
Glauben oder ihrer Geschichte dufBerst gering. Der Ver-
weis auf die “Geheimhaltung” (der Lehre) als Begriin-
dung fiir das wissenschaftliche Desinteresse ist nicht
iiberzeugend und wird u. a. durch die umfassende Arbeit
von Laila Prager entkriftet.

Laila Prager stellt, basierend auf ihrer eigenen ethno-
logischen Feldforschung, Religion, Ritual, und, soweit es

Rezensionen

das soziale Gefiige betrifft, den Alltag der Nusairi in der
Tiirkei und in Deutschland dar. Nach Aussage der Auto-
rin ging es ihr dabei vor allem um die alawitischen Mig-
ranten in Deutschland, die aus den tiirkischen Regionen
Hatay und Cukurova stammen. Buchtitel und Einleitung
fokussieren dabei auf den Zusammenhang zwischen reli-
giosen Notwendigkeiten und Heiratsstrategien unter den
Bedingungen der Migration und Globalisierung — auch
als eine Antwort auf den Vorwurf der Integrationsverwei-
gerung, wie er durch Integranten-KritikerInnen wie Nec-
la Kelek mit Verweis auf endogame Traditionen erhoben
wird. Auch der Topos der nusairitischen “Gynophobie”
wird durch Laila Prager erortert und, wo es notwendig ist,
relativiert oder an den rechten Ort geriickt. (Uber manche
Argumente konnte man sicher weiterdiskutieren.) Die Ar-
beit zeigt tibrigens implizit auch den Vorteil, den Forsche-
rinnen in tendenziell gender-segregierten Gesellschaften
haben, da der Raum der Frauen ohne Probleme betreten
und erfragt werden kann, der Raum der Ménner hingegen
durch diese selbst fiir eine Forscherin — weitgehend — ge-
offnet wird.

Eine weitere wichtige Arbeit, die so eine Untersu-
chung leisten kann, ist, den Blick der Auenstehenden auf
die kulturelle Vielfalt “der Tiirken” in Deutschland zu len-
ken. Wenn schon “der Auslénder” an sich fiir die deutsche
Mehrheitsgesellschaft oft ein Geheimnis bleibt, das man
auch gar nicht nédher ergriinden méchte, so bleibt die kul-
turelle und soziale Vielfalt von Migranten aus demselben
Nationalstaat vollig verborgen. Sprachliche Minderheiten
(wie die Kurden aus der Tiirkei) oder Angehorige religio-
ser Minderheiten (wie die Aleviten und die Nusairiten)
haben auch in der “neuen Heimat” jahrzehntelang ihre
Zugehorigkeit oder Herkunft verborgen, um dem Druck
innerhalb der neuen Zwangsgemeinschaft in der Arbeits-
welt oder dem Wohngetto zu entgehen. Erst in den letz-
ten Jahren bildet sich hier ein neues Bewusstsein heraus,
das auch auf der groferen Rechtssicherheit fiir kulturelle
Minderheiten in Deutschland beruht.

Auf diesem unterschiedlichen kulturellen Hintergrund
basieren auch Unterschiede in der Interaktion mit der
Mehrheitsgesellschaft, der sogenannten “Integrationsleis-
tung”. Was der einen Gruppe religionsrechtlich durchaus
gestattet ist, wiirde bei einer anderen Gruppe Grundvor-
aussetzungen der sozialen Reproduktion gefihrden. Wih-
rend es médnnlichen Sunniten durchaus erlaubt wire, eine
Christin zu heiraten— ohne dass diese konvertieren miiss-
te! —, stellt dies fiir die Nusairiten bis heute den Rubikon
dar, der nicht iiberschritten werden kann. ... so konnte
in der vorliegenden Arbeit gezeigt werden, dass die Ala-
witen ihre religiose Identitédt nur durch eine strikte inner-
ethnische/religiose Heiratspartnerwahl aufrecht erhalten
konnen, da die zentralen kosmologischen Konzepte —
wie die Transmigration und der Aufstieg der Lichtseelen
sowie die Gender- und Prokreationsvorstellungen — die
Heirat mit Nicht-Alawiten ausschlieen” (213). Anders
hingegen sieht es bei der Teilnahme am deutschen Ver-
einsleben oder den Kleidungsvorschriften fiir Frauen aus,
wo die Nusairi eine “positive Leistungsbilanz’ aufweisen.

Pragers Buch beginnt mit einem Uberblick iiber Ge-
schichte, Glauben und geografische Verteilung der Nusa-

Anthropos 106.2011

1P 21873218211,

12.01.2026, 05:39:54. Inhait,
10 o¢

Erlaubnis Ist

Inhalts.

Im \der |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-703

