KOSMISCHE UNIVERSALWISSENSCHAFT UND TODESTRIEB

Generationen, ein weniger individuell isoliertes Seelenverstindnis; sie
zeigt transindividuelle psychische Prozesse, ohne Individualisierung
rickgingig zu machen.

Bereits Norbert Elias hat in seinen Studien tiber die Deutschen auf Ha-
bitusentwicklungen aufmerksam gemacht, die tiber ein Jahrtausend ver-
laufen konnen, so insbesondere die Folgen des DreifSigjahrigen Krieges
im 17. Jahrhundert, in dem mindestens ein Drittel der deutschen Bevol-
kerung ums Leben kam, iiberdies »eine Zeit der Verarmung, auch der
kulturellen Verarmung, und einer zunehmenden Verrohung der Men-
schen.« (Elias 1989, S. 12) Diese kollektive Traumatisierung hinterliefs
demnach permanente Spuren im Habitus und im Seelenleben der Deut-
schen, die bis in die Vorgeschichte des Nationalsozialismus und weiter
reichen. Vielleicht deshalb war der » Ausbruch von Rohheit und Bar-
barei« im »dritten Reich« besonders extrem, wahrend er zugleich von
»Tendenzen herrtiihren konnte, die der Struktur moderner Industriege-
sellschaften geradezu inhirent sind.« (ebd., S. 395):

»Viele Ereignisse unserer Zeit weisen darauf hin, dass der Nationalso-
zialismus vielleicht in besonders krasser Form Bedingungen heutiger Ge-
sellschaften, Tendenzen des Handelns und Denkens im 20. Jahrhundert
enthullt hat, die auch anderswo zu finden sind. Wie wissenschaftlich ge-
fithrte Massenkriege, so scheint auch die hochorganisierte und wissen-
schaftlich geplante Ausrottung ganzer Bevolkerungsgruppen in eigens
dafir eingerichteten Todeslagern und abgesperrten Ghettos durch Ver-
hungern, Vergasen oder ErschiefSen nicht vollig aus dem Rahmen tech-
nisierter Massengesellschaften zu fallen« (ebd., S. 395).

»Kaum ein anderes Beispiel zeigt so offensichtlich die Verwundbarkeit
der Zivilisation, erinnert so stark an die Gefahren gegenwirtiger Wachs-
tumsprozesse und an die Tatsache, dass nicht nur Prozesse des Wachs-
tums und des Verfalls Hand in Hand gehen, sondern dass auch die letz-
teren das Ubergewicht iiber die ersteren erlangen kénnen« (ebd., S. 4071).

Diese dunklere Seite von Menschen in einem ambivalenten Zivilisations-
prozess, ihr regressives Unbehagen an aufgeklirter Zivilisation, soll im
Folgenden nochmals an dem neben der Industrialisierung und Mecha-
nisierung (Giedion 1987) typischsten Entwicklungsstrang der Moderne,
der herrschenden Form der Verwissenschaftlichung mit ihren strangu-
lierenden Aspekten, diskutiert werden.

10. Kosmische Universalwissenschaft
und Todestrieb

Wie weit steht das — dem Anspruch nach - idealtypisch rationale und am
weitesten fortgeschrittene moderne Denksystem, jenes der im modernen

69

https://dol.org/10.5771/0783748906575-68 - am 22.01.2026, 16:57:38. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748906575-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

Universitatssystem globalisierten abendlandischen Wissenschaft, im
Dienste des, freudianisch gesprochen, iltesten Triebes?

»Irgend einmal wurden in unbelebter Materie durch eine noch ganz un-
vorstellbare Krafteinwirkung die Eigenschaften des Lebenden erweckt.
Vielleicht war es ein Vorgang, vorbildlich dhnlich jenem anderen, der in
einer gewissen Schicht der lebenden Materie spater das Bewusstsein ent-
stehen liefs. Die damals entstandene Spannung in dem vorhin unbelebten
Stoff trachtete danach, sich abzugleichen; es war der erste Trieb gegeben,
der, zum Leblosen zuriickzukehren« (Freud 1920, S. 40).

So lautet eine der Formulierungen des Konzepts des Todestriebs, von Sig-
mund Freud 1920 in » Jenseits des Lustprinzips« niedergeschrieben. Acht
Jahre frither schrieb Spielrein:

»In dieser Urmutter (dem UnbewufSten) will jede aus ihr differenzierte
Vorstellung aufgelost werden, d. h. sie will sich in den nicht differenzier-
ten Zustand verwandeln (...).

Nicht umsonst haben griechische Philosophen, wie z.B. Anaxagoras, den
Ursprung des Weltschmerzes in der Differenzierung des Seienden aus
dem Urelemente gesucht. Dieser Schmerz besteht eben darin, dafS jedes
Partikel unseres Wesens sich nach der Ruckverwandlung in seine Ur-
spriinge sehnt, woraus dann wieder das neue Werden hervorgeht« (Spiel-
rein 1912, S. 469).
Schon rund hundert Jahre friher heifit es in Biichners Novelle » Lenz«:
»Es war ihm als miisse er sich auflésen« (Biichner 1835/2012, S. 246).
Und noch viel dlter ist das buddhistische Streben zum Nirwana, ein Be-
griff, den auch Freud aufgegriffen hat.

Was bedeutet die Todestriebtheorie fiir die hoheren Bewusstseinsformen
und insbesondere die Denktatigkeit? Der Trieb, zum weniger Differen-
zierten und speziell zum Leblosen zuriickzukehren, mit anderen Worten,
Zusammenhange und Synthesen aufzulosen, bewirkt einen Hang zur Auf-
losung von Gedanken, eine Sehnsucht nach Gedankenlosigkeit, die Tho-
mas Mann mit Grausamkeit in Verbindung bringt und Hannah Arendt
mit der Banalitit des Bosen. Mit André Green kann man »letztlich im
Todestrieb die Erklarung fir das hemmende Bremsen des Erreichens der
Synthesen suchen (...) auf die der Eros aus ist« (Green 2011, S. 283).
Heute wiirden man wohl, naturwissenschaftlich-reduktionistisch ori-
entiert, von Entropie sprechen, hier im Sinne eines als irreversibel be-
trachteten Zerfalls eines organischen Systems in rein chemisch-physika-
lische Wirkungsketten (Bahr 2002, S. 136). Bahr erkennt darin ein auf
der Basis der biologischen Systemtheorie und der Genetik fufsendes Bild
vom Menschen als entropischer Maschine (ebd., S. 21): also als unbelebt
und mechanisch. Dies wire ein weiteres Beispiel der Vorherrschaft des
Todestriebes in dominanten wissenschaftlichen Denkstilen.

70

https://dol.org/10.5771/0783748906575-68 - am 22.01.2026, 16:57:38. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748906575-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOSMISCHE UNIVERSALWISSENSCHAFT UND TODESTRIEB

Komplementir zur Freud’schen Beschreibung des Todestriebs, da-
bei den Gegenpol betonend und wie Freud ein menschliches Seelenle-
ben statt einer entropischen Maschine zugrunde legend, formuliert C.G.
Jung:

»Seele ist das Lebendige im Menschen, das aus sich selbst Lebende und

Lebenverursachende (...). Die Seele verfiihrt die nicht lebenwollende Ti-

tigkeit des Stoffes mit List und spielerischer Tauschung zum Leben. Sie

uberzeugt von unglaubwiirdigen Dingen, damit das Leben gelebt werde.

Sie ist voll von Fallstricken und FufSangeln, damit der Mensch zu Fall

komme, die Erde erreiche, sich dort verwickle und dran hingen bleibe,

damit das Leben gelebt werde.; (...). Ware die Bewegtheit und das Schil-
lern der Seele nicht, der Mensch wiirde in seiner grofSten Leidenschaft,

der Tragheit, zum Stillstand kommen« (zitiert nach Hark 1998, S. 149).

Das vom Todestrieb befeuerte Zerreiffen von Zusammenhingen und
Entwicklungen, beispielsweise jenen, in die unser seelisches und sozia-
les Leben eingebettet ist, wird wesentlich durch die einseitige Dominanz
der Analyse tiber die Synthese in den modernen Wissenschaften beein-
flusst, wie sie von naturwissenschaftlichen Modellen auf menschenwis-
senschaftliche iibertragen wurde. Bereits Goethe schrieb hellsichtig:

»Ich erinnere mich, dass ich als Kind Blumen zerpfliickt, um zu sehen,
wie die Blitter in den Kelch, oder auch Vogel berupft, um zu beobach-
ten, wie die Federn in die Flugel eingefugt waren. Ist doch Kindern die-
ses nicht zu verdenken, da ja selbst Naturforscher 6fter durch Trennen
und Sondern als durch Vereinen und Verkniipfen, mehr durch Toten
als durch Beleben sich zu unterrichten glauben« (Goethe 1984, S. 116).

Dem setzt ein reiferer Goethe eine andere, lebensfreundliche, insbeson-
dere auch auf das Denken tiber die menschliche Natur und Gesellschaft
tbertragbare Erkenntnishaltung entgegen:

»Es ist ein angenehmes Geschift, die Natur zugleich und sich selbst zu
erforschen, weder ihr noch seinem Geiste Gewalt anzutun, sondern bei-
de durch gelinden Wechseleinflufs miteinander ins Gleichgewicht zu set-
zen« (zitiert nach Muschg 2004, S.13).

Die Sprengkraft der unreifen, gewalttatigen, letztlich abtotenden Er-
kenntnishaltung, wie sie auch den dominierenden und auf Dominanz
zielenden Wissenschaften von der menschlichen Natur und Gesellschaft
zugrunde liegen, wird durch einen weiteren Prozess verschirft: Bei dem
vorherrschenden Typus der modernen Wissenschaften geht es nach Han-
nah Arendt nicht mehr nur um das dominante Modell der klassischen
Physik, das leblosen und weit weniger komplexen Strukturen als denen
menschlichen Lebens abgewonnen ist, sondern es entstammt iiberdies
der Teilchenphysik, besonders der Physik der sogenannten Elementar-
teilchen, welche ihren Untersuchungsgegenstand extrem und bis ins Un-
endliche zu zerlegen bestrebt ist.

https://dol.org/10.5771/0783748906575-68 - am 22.01.2026, 16:57:38. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748906575-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

Hannah Arendt unterscheidet eine kosmische Universalwissenschaft
von der erdgebundenen Naturwissenschaft und argumentiert, dass es in
Wirklichkeit langst diese kosmische Universalwissenschaft sei, mit de-
ren Machtakkumulation und Zerstorungskraft wir es zu tun haben. Die
modernsten wissenschaftlichen Denkmodelle entsprechen demnach, von
der Atomphysik ausgehend, nicht mehr irdischen Bezugen, sondern kos-
mischen und betrachten unsere Welt und das Leben nur noch als Spezial-
fall kosmischer Strukturen. Der Beobachtungsstandpunkt sei ein gedach-
ter archimedischer Punkt im Weltall, von dem aus die Welt zuerst in der
Vorstellung, dann real, im Sinne atomarer Zerstorung, aus den Angeln
gehoben werden konnte.

Hannah Arendst zitiert hier, bezogen auf den modernen Wissenschaft-
lertypus und Menschen, Franz Kafka:

»Er hat den archimedischen Punkt gefunden, hat ihn aber gegen sich
ausgenutzt, offenbar hat er ihn nur unter dieser Bedingung finden diir-
fen« (nach Arendt 2014, S. 318).

Hans Jonas folgend konnen wir alles Leben um uns und in uns als kos-
misch seltenen Gliicksfall annehmen, der eine im SchofS der Materie ver-
borgene und in aller Regel verborgen bleibende Moglichkeit ausnahms-
weise zum Zuge kommen liefs.

Wenn wir uns vor Augen fithren, durch welchen Reichtum komple-
xer Gebilde sich dieses Erdenschauspiel mit seinen Menschenlandschaf-
ten von den ganzen iibrigen uns bekannten primitiven und monotonen
kosmischen Strukturen abhebt (Jonas in Martens 2014, S. 256-263), so
unterliegt unser Leben, in Hannah Arendts Formulierung

»in einer Welt, die theoretisch und praktisch von einer Wissenschaft
und Technik beherrscht wird, die auf kosmisch-universalen und nicht
auf geophysikalischen >Naturgesetzen«< beruht« (Arendt 2014, S. 342).

einer Reduktion und ist einem Zerstorungspotenzial ausgesetzt, das tief
in subatomare Strukturen und Prozesse hineinregiert und den bekann-
ten naturwissenschaftlichen Reduktionismus theoretisch wie praktisch
weit Ubertrifft. Wir unterwerfen uns einer aus der eigenen Lebensfiih-
rung gendhrten

»ganz und gar universal und kosmisch gewordenen Wissenschaft, die
die Prozesse des Weltalls in die Natur hineinleitet trotz des offenbaren
Risikos, ihren Haushalt und damit das Menschengeschlecht selbst, das
in diesen Haushalt gebannt ist, zu vernichten« (ebd., S. 342).

Die Wissenschaften vom Menschen bedienen sich weitgehend analoger
Denktechniken und zerlegen so menschliche Zusammenhinge und Be-
ziehungsgewebe aus grofiter Distanz — und in unmenschlicher Weise —
in kleinste, quantifizierbare und scheinbar berechenbare »Elementarteil-
chen«.

72

https://dol.org/10.5771/0783748906575-68 - am 22.01.2026, 16:57:38. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748906575-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOSMISCHE UNIVERSALWISSENSCHAFT UND TODESTRIEB

Hannah Arendt sieht die Dominanz von Mathematik und Statistik,
die tendenzielle Reduktion von Wissenschaft auf Mathematik (ebd., S.
341), darin begriindet, dass diese Denkinstrumente am meisten dem ge-
dachten archimedischen Punkt im Weltall entsprechen, von dem aus die
modernen Wissenschaften irdisches Dasein und Menschenleben betrach-
ten. Daraus folgt fiir sie, dass die Giiltigkeit der so gewonnenen Gesetz-
mafsigkeiten »die Fassungskraft und Reichweite menschlicher Sinnes-
wahrnehmung prinzipiell iibersteigt« (ebd., S. 335). Bereits 1935 hatte
Edmund Husserl in seiner Krisendiagnose der Wissenschaften die herr-
schende »Idee der objektiven Wissenschaft« und deren Annahme einer
objektiv-wahren Welt als prinzipiell unanschaulich bezeichnet. Dieser
stellt er die »Lebenswelt als Universum prinzipieller Anschaubarkeit«
entgegen, auf der ein neuer Wissenschaftstypus aufzubauen wire (Hus-
serl 2012, S. 137 ff.). Dass Natur- und Sozialwissenschaftler atomare
Verbande und Menschengruppen erfassten, als waren diese im Wesent-
lichen gleich, vermutet Hannah Arendt dem Umstand geschuldet,

»dass es uns bereits ganz selbstverstindlich geworden ist, diese gesell-
schaftlichen Vorginge so zu betrachten, bzw. in dieser Gesellschaft so
zu leben und uns so zu verhalten, als seien wir unserer eigenen mensch-
lichen Existenz ebenso weit entriickt wie wir von mikrokosmischen und
makrokosmischen Vorgiangen entfernt sind« (Arendt 2014, S. 412).

Die moderne Lebensfithrung und die Produktions- und Rezeptionsraume
moglichen wissenschaftlichen Nachdenkens iiber ebendiese sind mittler-
weile zudem ganz von der Virtualitidt des weltweiten Internets durchzo-
gen. Diese virtuellen Welten produzieren vollig abstrakte Beziehungs-
muster, erfahrungsferne Entfremdung und reizen zu digitaler, scheinbar
klinisch sauberer Gewalt. Ist es ein Zufall, dass sie sich auch als beson-
ders »fruchtbarer« oder furchtbarer Nahrboden destruktiver »Kreativi-
tat« erweisen, ja als »Schule des modernen Totens« (Geipel 2012, S. 206
f.) in der Kriegs- und Biirgerkriegsfithrung?

Eine fraglose Hinnahme dieser extremen Entfremdung, wie sie zum Bei-
spiel in Niklas Luhmanns soziologischer Systemtheorie — insbesondere in
der Wahl seines quasi aufSerirdischen Beobachtungsstandpunktes — gesehen
werden kann, in der aus unmenschlicher Distanz Menschen zu Rander-
scheinungen werden, bedeutet das ZerreifSen der Wechselwirkung zwischen
nachdenkenden Menschen und den Menschen, tiber die nachgedacht wird.

Zum Vergleich: Theodor W. Adorno bezeichnet sein philosophisches
Hauptwerk, die sehr plurale Minima Moralia, im Untertitel als »Reflexi-
onen aus dem beschidigten Leben« (Hervorh. d. Verf.) — nicht etwa éiber
das beschadigte Leben. Hier ist ein ganz anderer Beobachtungsstandpunkt
gewahlt, offensichtlich keiner, der von oben und auflen oder entriickt von
der eigenen menschlichen Existenz auf menschliches Leben blickt (Ador-
no 2014).

73

https://dol.org/10.5771/0783748906575-68 - am 22.01.2026, 16:57:38. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748906575-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

Den Verzicht auf sinnlich nachvollziehbare und sinnvolle menschli-
che Zusammenhinge, wodurch den Erforschten und den Forschenden
Gewalt widerfahrt, verstehe ich als Abtotung im Sinne von Georges De-
vereux.

Es gibt eine Gruppe oder Fachdisziplin von Wissenschaftlern, welche
fast standig ihre eigene Sterblichkeit streift, und dies, so steht zu vermu-
ten, in der Regel unbewusst: Die Historiker. Man konnte es als Kern ih-
rer Aufgabe bezeichnen, die Lebenden in Beziehung zu den nicht mehr
lebenden Menschen zu setzen, die ihnen vorausgegangen sind, im Leben
und im Sterben. Edward Hallett Carr beschreibt Geschichte als fortwih-
renden Prozess der Wechselwirkung zwischen dem Historiker und sei-
nen Fakten, als unendlichen Dialog zwischen Gegenwart und Vergan-
genheit (Carr 1981, S. 30). Aber nirgends wird potenziell mehr Angst
mobilisiert, als wenn Menschen ihre Sonden zur Erforschung der Welt
auf ihre eigene Sterblichkeit richten oder diese auch nur unbewusst strei-
fen. Wenn sie aus unbewusster Angst vor ihrem Forschungsbereich, den
toten Menschen und ihren Gesellschaften, zu Methoden der Forschung
und Darstellung greifen, mit denen sie sich von den lebendigen Hand-
lungen und Gedanken der nicht mehr Lebenden und von ihrer eigenen
lebendigen Denk- und Handlungsfihigkeit im Ubermaf3 distanzieren,
verfolgen sie oder werden sie verfolgt von eine(r) abtotendenden Strate-
gie eines ebensolchen kollektiven wissenschaftlichen Uberichs. Der His-
toriker Carr schreibt:

»Die Vergangenheit, mit der sich der Historiker befaf3t, ist nicht tot, sie
lebt in gewisser Weise in der Gegenwart weiter. Aber ein Akt, der der
Vergangenheit angehort, ist tot, d.h. bedeutungslos fiir den Historiker, es
sei denn, er versteht den Gedanken, der ihm zugrunde lag (ebd., S.30).«

Dies kann auch passieren, wenn das Forschungsfeld in zu kleine Frag-
mente gebrochen wird oder wenn durch die Verleugnung der morderi-
schen Aspekte der Vergangenheit kiinftigen Morden der Boden berei-
tet wird.

In Devereux’ zahlreichen Fallminiaturen wird deutlich, wie das Strei-
chen des Lebendigen aus wissenschaftlichen Erfahrungen und insbe-
sondere die Rohheit bei Tierexperimenten und bei medizinischen Men-
schenexperimenten in den Konzentrationslagern der Nazis einem sehr
strengen, sogar grausamen kollektiven wissenschaftlichen Uber-Ich ge-
schuldet ist, das sich, in welcher Weise auch immer, mit jeweils korres-
pondierenden oder in der wissenschaftlichen Sozialisation herangeziich-
teten individuellen Uber-Ich-Strukturen verbindet:

»Die Rohheit vieler Experimentatoren (...) ist oft schlicht eine auf den
theatralischen Effekt abgestellte Demonstration der >Objektivitdt< vor
einer internalisierten Galerie kritischer Kollegen, die als eine Art Uber-
ich fungieren. Diese Analogie ist umso giiltiger, als das Uberich per

74

https://dol.org/10.5771/0783748906575-68 - am 22.01.2026, 16:57:38. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748906575-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOSMISCHE UNIVERSALWISSENSCHAFT UND TODESTRIEB

definitionem eine archaische, grausame und dumpfe psychische Instanz
ist, von der mehr Brutalitit ausgeht, als noch das ungehemmteste Es sich
jemals zuschulden kommen lassen konnte.« (Devereux 1998, S. 268, vgl.
auch Hinshelwood 2004, S. 652 ff.).

Es ist Gibrigens bedeutsam, wie sich diese Art der feindseligen » Gewis-
sensbildung« von dem Bild der inneren Stimme unterscheidet, wie Han-
nah Arendt es in ihrer Beschreibung des Denkens als Dialog mit der ei-
genen Person anspricht. Diesen inneren Gesprachspartner konzipiert sie
als Freund. Bereits Freud selbst spricht gelegentlich vom »strengen Uber-
Ich« als Quelle einer Wahrnehmungsstorung (Freud 1936/1981). Und er
hat den Zusammenhang von Uber-Ich und Todestrieb im Unbehagen in
der Kultur so formuliert:

»Die Aggression wird introjiziert, verinnerlicht, eigentlich aber dort-
hin zuriickgeschickt, woher sie gekommen ist, also gegen das eigene
Ich gewendet. Dort wird sie von einem Anteil des Ichs ibernommen,
das sich als Uber-Ich dem iibrigen entgegenstellt, und nun als >Gewis-
sen< gegen das Ich dieselbe strenge Aggressionsbereitschaft ausiibt, die
das Ich gerne an anderen, fremden Individuen befriedigt hiatte« (Freud
1948 S. 482 f.).

In derselben Epoche, in der Freud sein Uberich-Ich-Es-Modell der
menschlichen Psyche entwickelt und konstatiert, dass das Ich als In-
stanz der koordinierenden, vernunftgeleiteten Selbststeuerung nicht Herr
im eigenen Haus sei, sondern sich gegen unbewusste Triebforderungen,
ein tyrannisches Uber-Ich und die aufreibenden Anforderungen der du-
Beren Realitat durchsetzen miisse, fragt Kafka in einer Parabel »Bin ich
nicht Steuermann?«, um mit der verzweifelten Frage zu enden »Was ist
das blof fiir ein Volk? Denken sie auch, oder schlurfen sie nur sinnlos
uber die Erde?« In einer merkwiirdigen Verdichtung konnte man in die-
ser Parabel zugleich die psychische Instanz des Ich erkennen, das von
einem brutalen Uberich vom Steuer eines Schiffes vertrieben wird, das
noch besser als Freuds Haus-Metapher die menschliche Seele symboli-
siert, wie sie in Bewegung und manchmal elegant tiber Abgriinde gleitet,
und zugleich ein Staatsschiff, auf dem ein apathisches Volk seine recht-
mifSige Fiihrung von einem autoritdaren Tyrannen vertreiben ldsst. In der
Theorie des Autoritaren Charakters ist wenig spater das Zusammenwir-
ken dieser psychischen und sozialen Ebenen im Entstehen des National-
sozialismus aufgezeigt worden.

In seinen Uberlegungen iiber den Todestrieb und das Bose, die sich auf
psychische Folgeschdden des Nationalsozialismus beziehen, verortet Ro-
bert Heim das Bose in einer verungliickten Uber-Ich/Ich-Figuration, in
welcher der Todestrieb tiberhandnimmit:

»Das Bose wire somit (...) in einem grausamen >Teufelskreis< zwischen
Ich und Uber-Ich zu verorten, in der jedes Denken, jede Lebendigkeit

75

https://dol.org/10.5771/0783748906575-68 - am 22.01.2026, 16:57:38. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748906575-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EROS UND THANATOS

verschwindet, Leben schliefSlich zerstort und vernichtet wird« (Heim
20716, S. 120).

Wiederum in der Riickwendung oder Ableitung des Todestriebes nach
aufsen diagnostiziert Freud, »dass seine Befriedigung mit einem aufSer-
ordentlich hohen narzisstischen Genuf$ verkniipft ist, indem sie dem Ich
die Erfilllung seiner alten Allmachtswiinsche zeigt« (Freud 1948, S. 480).
Man konnte hier exemplarisch an die folgende Aussage eines Morders
vor Gericht denken: Nach der Tat habe er »extremes Glick« und »All-
macht« verspurt (Tages-Anzeiger Ziirich, 04.10.2016,S. 4). Freud fihrt,
eine Art »Zivilisierung« des Todestriebes beschreibend, fort:

»Gemaifigt und gebiandigt, gleichsam zielgehemmt, muss der Destrukti-
onstrieb, auf die Objekte gerichtet, dem Ich die Befriedigung seiner Le-
bensbediirfnisse und die Herrschaft iiber die Natur verschaffen« (Freud
1948, S. 480).

Wie heikel die Balance in der Legierung von sublimierten Lebens- und
Todestrieben im wissenschaftlichen Denken und seiner praktischen An-
wendung tatsichlich ist, zeigt sich schon 1930, noch vor der Entwick-
lung der Atomwaffen:

»Die Menschen haben es jetzt in der Beherrschung der Naturkrifte so
weit gebracht, dass sie es mit deren Hilfe leicht haben werden, einander
bis auf den letzten Mann auszurotten« (ebd., S. 506).

Das ist vielleicht weniger tiberraschend, wenn der betrichtliche Anteil
an Todes- und Destruktionstrieben, der dem wissenschaftlichen Denken
und Handeln, dem kollektiven wissenschaftlichen Uber-Ich, beigemischt
ist, mitbedacht wird. Dieser schlidgt sich beispielsweise in einer einsei-
tigen Dominanz analytischer, also gedanklich oder physisch zerlegen-
der Wissenschaftstechniken nieder. Synthesebildung kann als menschli-
che Vitalfunktion oder Ziel des Eros verstanden werden, wihrend »im
Todestrieb die Erkldrung fur das hemmende Bremsen des Erreichens
der Synthesen« (Green 20171, S. 283) zu suchen ist. Bei der Bildung ge-
danklicher Synthesen wird tiberdies nicht von Beobachtungen abstra-
hiert, also Wirklichkeit aus extremer Distanz betrachtet und gewisserma-
3en verdiinnt, sondern gelingende Synthesen verdichten Beobachtungen
zu wirklichkeitsgerechten Zusammenhangsmodellen (Waldhoff 2009,
S. 247-262).

In gewisser Weise hebt die Syntheseorientierung eine Spaltung auf,
die schon weit in der Vorgeschichte des modernen Wissenschaftssystems
auftritt, in der sogenannten Achsenzeit, in der sich »um die Mitte des
ersten vorchristlichen Jahrhunderts in der Welt der Hochkulturen vom
Nahen bis zum Fernen Osten ein kognitiver Durchbruch vollzogen hat.
Damals entstehen in Persien, Indien und China, in Israel und Griechen-
land die bis heute wirksamen religiosen Lehren und kosmologischen

76

https://dol.org/10.5771/0783748906575-68 - am 22.01.2026, 16:57:38. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748906575-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE LIEBE ZUR WELT ALS GANZ ANDERE ERKENNTNISHALTUNG

Weltbilder « (Habermas nach Assmann 2018, S. 220). In diesem vorwis-
senschaftlichen Prozess werden unter anderem narrative Erklarungen
durch argumentative ersetzt (Habermas nach Assmann 2018, S. 277).
Die neuere Syntheseorientierung greift auf hoherer Ebene auf die Zeit
vor dieser historischen Spaltung zuriick. In den wissenschaftlichen Wer-
ken von Freud und den erzahlerischen Werken von Thomas Mann bei-
spielsweise wird Erzdhlerisches und Argumentatives wieder verbunden.
In diesem Buch werden aus solchen Erwigungen heraus erzahlerisches
und lyrisches Wissen mit akademischem als gleichwertige Erkenntnis-
formen behandelt.

11. Die Liebe zur Welt als
ganz andere Erkenntnishaltung

Fir Freud wird es zur Schicksalsfrage, ob die Lebenstriebe, »der ewi-
ge Eros«, fur eine Gegenanstrengung gegen den »menschlichen Aggres-
sions- und Selbstvernichtungstrieb« wirksam werden konnen (Freud
19438, S. 506).

Dieser Freud’schen Fassung eines existentiellen Zweikampfes um die
menschliche Seele und Gesellschaft gingen 1793 die moralphilosophi-
schen Uberlegungen Immanuel Kants »von dem Kampfe des guten Prin-
zips, mit dem Bosen, um die Herrschaft iiber den Menschen« voraus
(Kant 2013, S. 44 ff.). An Kants Theorie des radikalen Bosen in der
menschlichen Natur (ebd., S. 14 ff.) ist gegenwirtig vor allem festzu-
halten, dass ein wie auch immer gearteter zerstorerischer Trieb Men-
schen nicht von der Verantwortung fiir ihr Denken und Handeln ent-
bindet, da es sich um »ein radikales, angeborenes (nichtsdestoweniger
aber von uns selbst zugezogenes) Bose in der menschlichen Natur« han-
delt« (ebd., S. 25).

Indem der deutsche Nationalsozialismus dieses radikal Bose des zur
Maxime, im Sinne sowohl Kants als auch de Sades, verfestigten mensch-
lichen Aggressions- und Selbstvernichtungstriebes »zur welthistorischen
Doktrin erhob« (Horkheimer/Adorno 2013, S. 108), ldsst er Kants Ide-
en zur Entgegenwirkung als tiberholt erscheinen. Nicht jedoch jene, die
sich aus Hannah Arendts Beobachtung der Widerstand leistenden Men-
schen ergibt:

»Nicht weil sie das Gebot »Du sollst nicht téten« streng befolgt hitten,
lehnten sie es ab, zu morden, sondern eher deshalb, weil sie nichtwillens
waren, mit einem Morder zusammenzuleben — mit sich selbst. Die Vor-
aussetzung fiir diese Art der Urteilsbildung ist keine hoch entwickelte
Intelligenz oder ein duflerst differenziertes Moralverstindnis, sondern
schlicht die Gewohnbheit, ausdriicklich mit sich selber zusammenzuleben,

77

https://dol.org/10.5771/0783748906575-68 - am 22.01.2026, 16:57:38. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748906575-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

