
69

Generationen, ein weniger individuell isoliertes Seelenverständnis; sie 
zeigt transindividuelle psychische Prozesse, ohne Individualisierung 
rückgängig zu machen.

Bereits Norbert Elias hat in seinen Studien über die Deutschen auf Ha-
bitusentwicklungen aufmerksam gemacht, die über ein Jahrtausend ver-
laufen können, so insbesondere die Folgen des Dreißigjährigen Krieges 
im 17. Jahrhundert, in dem mindestens ein Drittel der deutschen Bevöl-
kerung ums Leben kam, überdies »eine Zeit der Verarmung, auch der 
kulturellen Verarmung, und einer zunehmenden Verrohung der Men-
schen.« (Elias 1989, S. 12) Diese kollektive Traumatisierung hinterließ 
demnach permanente Spuren im Habitus und im Seelenleben der Deut-
schen, die bis in die Vorgeschichte des Nationalsozialismus und weiter 
reichen. Vielleicht deshalb war der »Ausbruch von Rohheit und Bar-
barei« im »dritten Reich« besonders extrem, während er zugleich von 
»Tendenzen herrühren könnte, die der Struktur moderner Industriege-
sellschaften geradezu inhärent sind.« (ebd., S. 395):

»Viele Ereignisse unserer Zeit weisen darauf hin, dass der Nationalso-
zialismus vielleicht in besonders krasser Form Bedingungen heutiger Ge-
sellschaften, Tendenzen des Handelns und Denkens im 20. Jahrhundert 
enthüllt hat, die auch anderswo zu finden sind. Wie wissenschaftlich ge-
führte Massenkriege, so scheint auch die hochorganisierte und wissen-
schaftlich geplante Ausrottung ganzer Bevölkerungsgruppen in eigens 
dafür eingerichteten Todeslagern und abgesperrten Ghettos durch Ver-
hungern, Vergasen oder Erschießen nicht völlig aus dem Rahmen tech-
nisierter Massengesellschaften zu fallen« (ebd., S. 395).

»Kaum ein anderes Beispiel zeigt so offensichtlich die Verwundbarkeit 
der Zivilisation, erinnert so stark an die Gefahren gegenwärtiger Wachs-
tumsprozesse und an die Tatsache, dass nicht nur Prozesse des Wachs-
tums und des Verfalls Hand in Hand gehen, sondern dass auch die letz-
teren das Übergewicht über die ersteren erlangen können« (ebd., S. 401).

Diese dunklere Seite von Menschen in einem ambivalenten Zivilisations-
prozess, ihr regressives Unbehagen an aufgeklärter Zivilisation, soll im 
Folgenden nochmals an dem neben der Industrialisierung und Mecha-
nisierung (Giedion 1987) typischsten Entwicklungsstrang der Moderne, 
der herrschenden Form der Verwissenschaftlichung mit ihren strangu-
lierenden Aspekten, diskutiert werden.

10. Kosmische Universalwissenschaft  
und Todestrieb

Wie weit steht das – dem Anspruch nach – idealtypisch rationale und am 
weitesten fortgeschrittene moderne Denksystem, jenes der im modernen 

KOSMISCHE UNIVERSALWISSENSCHAFT UND TODESTRIEB

https://doi.org/10.5771/9783748906575-69 - am 22.01.2026, 16:57:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906575-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


70

Universitätssystem globalisierten abendländischen Wissenschaft, im 
Dienste des, freudianisch gesprochen, ältesten Triebes?

»Irgend einmal wurden in unbelebter Materie durch eine noch ganz un-
vorstellbare Krafteinwirkung die Eigenschaften des Lebenden erweckt. 
Vielleicht war es ein Vorgang, vorbildlich ähnlich jenem anderen, der in 
einer gewissen Schicht der lebenden Materie später das Bewusstsein ent-
stehen ließ. Die damals entstandene Spannung in dem vorhin unbelebten 
Stoff trachtete danach, sich abzugleichen; es war der erste Trieb gegeben, 
der, zum Leblosen zurückzukehren« (Freud 1920, S. 40).

So lautet eine der Formulierungen des Konzepts des Todestriebs, von Sig-
mund Freud 1920 in »Jenseits des Lustprinzips« niedergeschrieben. Acht 
Jahre früher schrieb Spielrein:

»In dieser Urmutter (dem Unbewußten) will jede aus ihr differenzierte 
Vorstellung aufgelöst werden, d. h. sie will sich in den nicht differenzier-
ten Zustand verwandeln (...).

Nicht umsonst haben griechische Philosophen, wie z. B. Anaxagoras, den 
Ursprung des Weltschmerzes in der Differenzierung des Seienden aus 
dem Urelemente gesucht. Dieser Schmerz besteht eben darin, daß jedes 
Partikel unseres Wesens sich nach der Rückverwandlung in seine Ur-
sprünge sehnt, woraus dann wieder das neue Werden hervorgeht« (Spiel-
rein 1912, S. 469).

Schon rund hundert Jahre früher heißt es in Büchners Novelle »Lenz«: 
»Es war ihm als müsse er sich auflösen« (Büchner 1835/2012, S. 246). 
Und noch viel älter ist das buddhistische Streben zum Nirwana, ein Be-
griff, den auch Freud aufgegriffen hat.

Was bedeutet die Todestriebtheorie für die höheren Bewusstseinsformen 
und insbesondere die Denktätigkeit? Der Trieb, zum weniger Differen-
zierten und speziell zum Leblosen zurückzukehren, mit anderen Worten, 
Zusammenhänge und Synthesen aufzulösen, bewirkt einen Hang zur Auf-
lösung von Gedanken, eine Sehnsucht nach Gedankenlosigkeit, die Tho-
mas Mann mit Grausamkeit in Verbindung bringt und Hannah Arendt 
mit der Banalität des Bösen. Mit André Green kann man »letztlich im 
Todestrieb die Erklärung für das hemmende Bremsen des Erreichens der 
Synthesen suchen (...) auf die der Eros aus ist« (Green 2011, S. 283).

Heute würden man wohl, naturwissenschaftlich-reduktionistisch ori-
entiert, von Entropie sprechen, hier im Sinne eines als irreversibel be-
trachteten Zerfalls eines organischen Systems in rein chemisch-physika-
lische Wirkungsketten (Bahr 2002, S. 136). Bahr erkennt darin ein auf 
der Basis der biologischen Systemtheorie und der Genetik fußendes Bild 
vom Menschen als entropischer Maschine (ebd., S. 21): also als unbelebt 
und mechanisch. Dies wäre ein weiteres Beispiel der Vorherrschaft des 
Todestriebes in dominanten wissenschaftlichen Denkstilen.

EROS UND THANATOS

https://doi.org/10.5771/9783748906575-69 - am 22.01.2026, 16:57:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906575-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


71

Komplementär zur Freud’schen Beschreibung des Todestriebs, da-
bei den Gegenpol betonend und wie Freud ein menschliches Seelenle-
ben statt einer entropischen Maschine zugrunde legend, formuliert C. G. 
Jung:

»Seele ist das Lebendige im Menschen, das aus sich selbst Lebende und 
Lebenverursachende (...). Die Seele verführt die nicht lebenwollende Tä-
tigkeit des Stoffes mit List und spielerischer Täuschung zum Leben. Sie 
überzeugt von unglaubwürdigen Dingen, damit das Leben gelebt werde. 
Sie ist voll von Fallstricken und Fußangeln, damit der Mensch zu Fall 
komme, die Erde erreiche, sich dort verwickle und dran hängen bleibe, 
damit das Leben gelebt werde.; (...). Wäre die Bewegtheit und das Schil-
lern der Seele nicht, der Mensch würde in seiner größten Leidenschaft, 
der Trägheit, zum Stillstand kommen« (zitiert nach Hark 1998, S. 149).

Das vom Todestrieb befeuerte Zerreißen von Zusammenhängen und 
Entwicklungen, beispielsweise jenen, in die unser seelisches und sozia-
les Leben eingebettet ist, wird wesentlich durch die einseitige Dominanz 
der Analyse über die Synthese in den modernen Wissenschaften beein-
flusst, wie sie von naturwissenschaftlichen Modellen auf menschenwis-
senschaftliche übertragen wurde. Bereits Goethe schrieb hellsichtig:

»Ich erinnere mich, dass ich als Kind Blumen zerpflückt, um zu sehen, 
wie die Blätter in den Kelch, oder auch Vögel berupft, um zu beobach-
ten, wie die Federn in die Flügel eingefügt waren. Ist doch Kindern die-
ses nicht zu verdenken, da ja selbst Naturforscher öfter durch Trennen 
und Sondern als durch Vereinen und Verknüpfen, mehr durch Töten 
als durch Beleben sich zu unterrichten glauben« (Goethe 1984, S. 116).

Dem setzt ein reiferer Goethe eine andere, lebensfreundliche, insbeson-
dere auch auf das Denken über die menschliche Natur und Gesellschaft 
übertragbare Erkenntnishaltung entgegen:

»Es ist ein angenehmes Geschäft, die Natur zugleich und sich selbst zu 
erforschen, weder ihr noch seinem Geiste Gewalt anzutun, sondern bei-
de durch gelinden Wechseleinfluß miteinander ins Gleichgewicht zu set-
zen« (zitiert nach Muschg 2004, S.13).

Die Sprengkraft der unreifen, gewalttätigen, letztlich abtötenden Er-
kenntnishaltung, wie sie auch den dominierenden und auf Dominanz 
zielenden Wissenschaften von der menschlichen Natur und Gesellschaft 
zugrunde liegen, wird durch einen weiteren Prozess verschärft: Bei dem 
vorherrschenden Typus der modernen Wissenschaften geht es nach Han-
nah Arendt nicht mehr nur um das dominante Modell der klassischen 
Physik, das leblosen und weit weniger komplexen Strukturen als denen 
menschlichen Lebens abgewonnen ist, sondern es entstammt überdies 
der Teilchenphysik, besonders der Physik der sogenannten Elementar-
teilchen, welche ihren Untersuchungsgegenstand extrem und bis ins Un-
endliche zu zerlegen bestrebt ist.

KOSMISCHE UNIVERSALWISSENSCHAFT UND TODESTRIEB

https://doi.org/10.5771/9783748906575-69 - am 22.01.2026, 16:57:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906575-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


72

Hannah Arendt unterscheidet eine kosmische Universalwissenschaft 
von der erdgebundenen Naturwissenschaft und argumentiert, dass es in 
Wirklichkeit längst diese kosmische Universalwissenschaft sei, mit de-
ren Machtakkumulation und Zerstörungskraft wir es zu tun haben. Die 
modernsten wissenschaftlichen Denkmodelle entsprechen demnach, von 
der Atomphysik ausgehend, nicht mehr irdischen Bezügen, sondern kos-
mischen und betrachten unsere Welt und das Leben nur noch als Spezial-
fall kosmischer Strukturen. Der Beobachtungsstandpunkt sei ein gedach-
ter archimedischer Punkt im Weltall, von dem aus die Welt zuerst in der 
Vorstellung, dann real, im Sinne atomarer Zerstörung, aus den Angeln 
gehoben werden könnte.

Hannah Arendt zitiert hier, bezogen auf den modernen Wissenschaft-
lertypus und Menschen, Franz Kafka:

»Er hat den archimedischen Punkt gefunden, hat ihn aber gegen sich 
ausgenutzt, offenbar hat er ihn nur unter dieser Bedingung finden dür-
fen« (nach Arendt 2014, S. 318).

Hans Jonas folgend können wir alles Leben um uns und in uns als kos-
misch seltenen Glücksfall annehmen, der eine im Schoß der Materie ver-
borgene und in aller Regel verborgen bleibende Möglichkeit ausnahms-
weise zum Zuge kommen ließ.

Wenn wir uns vor Augen führen, durch welchen Reichtum komple-
xer Gebilde sich dieses Erdenschauspiel mit seinen Menschenlandschaf-
ten von den ganzen übrigen uns bekannten primitiven und monotonen 
kosmischen Strukturen abhebt (Jonas in Martens 2014, S. 256–263), so 
unterliegt unser Leben, in Hannah Arendts Formulierung

»in einer Welt, die theoretisch und praktisch von einer Wissenschaft 
und Technik beherrscht wird, die auf kosmisch-universalen und nicht 
auf geophysikalischen ›Naturgesetzen‹ beruht« (Arendt 2014, S. 342).

einer Reduktion und ist einem Zerstörungspotenzial ausgesetzt, das tief 
in subatomare Strukturen und Prozesse hineinregiert und den bekann-
ten naturwissenschaftlichen Reduktionismus theoretisch wie praktisch 
weit übertrifft. Wir unterwerfen uns einer aus der eigenen Lebensfüh-
rung genährten

»ganz und gar universal und kosmisch gewordenen Wissenschaft, die 
die Prozesse des Weltalls in die Natur hineinleitet trotz des offenbaren 
Risikos, ihren Haushalt und damit das Menschengeschlecht selbst, das 
in diesen Haushalt gebannt ist, zu vernichten« (ebd., S. 342).

Die Wissenschaften vom Menschen bedienen sich weitgehend analoger 
Denktechniken und zerlegen so menschliche Zusammenhänge und Be-
ziehungsgewebe aus größter Distanz – und in unmenschlicher Weise – 
in kleinste, quantifizierbare und scheinbar berechenbare »Elementarteil-
chen«.

EROS UND THANATOS

https://doi.org/10.5771/9783748906575-69 - am 22.01.2026, 16:57:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906575-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


73

Hannah Arendt sieht die Dominanz von Mathematik und Statistik, 
die tendenzielle Reduktion von Wissenschaft auf Mathematik (ebd., S.
341), darin begründet, dass diese Denkinstrumente am meisten dem ge-
dachten archimedischen Punkt im Weltall entsprechen, von dem aus die 
modernen Wissenschaften irdisches Dasein und Menschenleben betrach-
ten. Daraus folgt für sie, dass die Gültigkeit der so gewonnenen Gesetz-
mäßigkeiten »die Fassungskraft und Reichweite menschlicher Sinnes-
wahrnehmung prinzipiell übersteigt« (ebd., S. 335). Bereits 1935 hatte 
Edmund Husserl in seiner Krisendiagnose der Wissenschaften die herr-
schende »Idee der objektiven Wissenschaft« und deren Annahme einer 
objektiv-wahren Welt als prinzipiell unanschaulich bezeichnet. Dieser 
stellt er die »Lebenswelt als Universum prinzipieller Anschaubarkeit« 
entgegen, auf der ein neuer Wissenschaftstypus aufzubauen wäre (Hus-
serl 2012, S. 137 ff.). Dass Natur- und Sozialwissenschaftler atomare 
Verbände und Menschengruppen erfassten, als wären diese im Wesent-
lichen gleich, vermutet Hannah Arendt dem Umstand geschuldet,

»dass es uns bereits ganz selbstverständlich geworden ist, diese gesell-
schaftlichen Vorgänge so zu betrachten, bzw. in dieser Gesellschaft so 
zu leben und uns so zu verhalten, als seien wir unserer eigenen mensch-
lichen Existenz ebenso weit entrückt wie wir von mikrokosmischen und 
makrokosmischen Vorgängen entfernt sind« (Arendt 2014, S. 412).

Die moderne Lebensführung und die Produktions- und Rezeptionsräume 
möglichen wissenschaftlichen Nachdenkens über ebendiese sind mittler-
weile zudem ganz von der Virtualität des weltweiten Internets durchzo-
gen. Diese virtuellen Welten produzieren völlig abstrakte Beziehungs-
muster, erfahrungsferne Entfremdung und reizen zu digitaler, scheinbar 
klinisch sauberer Gewalt. Ist es ein Zufall, dass sie sich auch als beson-
ders »fruchtbarer« oder furchtbarer Nährboden destruktiver »Kreativi-
tät« erweisen, ja als »Schule des modernen Tötens« (Geipel 2012, S. 206 
f.) in der Kriegs- und Bürgerkriegsführung?

Eine fraglose Hinnahme dieser extremen Entfremdung, wie sie zum Bei-
spiel in Niklas Luhmanns soziologischer Systemtheorie – insbesondere in 
der Wahl seines quasi außerirdischen Beobachtungsstandpunktes – gesehen 
werden kann, in der aus unmenschlicher Distanz Menschen zu Rander-
scheinungen werden, bedeutet das Zerreißen der Wechselwirkung zwischen 
nachdenkenden Menschen und den Menschen, über die nachgedacht wird.

Zum Vergleich: Theodor W. Adorno bezeichnet sein philosophisches 
Hauptwerk, die sehr plurale Minima Moralia, im Untertitel als »Reflexi-
onen aus dem beschädigten Leben« (Hervorh. d. Verf.) – nicht etwa über 
das beschädigte Leben. Hier ist ein ganz anderer Beobachtungsstandpunkt 
gewählt, offensichtlich keiner, der von oben und außen oder entrückt von 
der eigenen menschlichen Existenz auf menschliches Leben blickt (Ador-
no 2014).

KOSMISCHE UNIVERSALWISSENSCHAFT UND TODESTRIEB

https://doi.org/10.5771/9783748906575-69 - am 22.01.2026, 16:57:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906575-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


74

Den Verzicht auf sinnlich nachvollziehbare und sinnvolle menschli-
che Zusammenhänge, wodurch den Erforschten und den Forschenden 
Gewalt widerfährt, verstehe ich als Abtötung im Sinne von Georges De-
vereux.

Es gibt eine Gruppe oder Fachdisziplin von Wissenschaftlern, welche 
fast ständig ihre eigene Sterblichkeit streift, und dies, so steht zu vermu-
ten, in der Regel unbewusst: Die Historiker. Man könnte es als Kern ih-
rer Aufgabe bezeichnen, die Lebenden in Beziehung zu den nicht mehr 
lebenden Menschen zu setzen, die ihnen vorausgegangen sind, im Leben 
und im Sterben. Edward Hallett Carr beschreibt Geschichte als fortwäh-
renden Prozess der Wechselwirkung zwischen dem Historiker und sei-
nen Fakten, als unendlichen Dialog zwischen Gegenwart und Vergan-
genheit (Carr 1981, S. 30). Aber nirgends wird potenziell mehr Angst 
mobilisiert, als wenn Menschen ihre Sonden zur Erforschung der Welt 
auf ihre eigene Sterblichkeit richten oder diese auch nur unbewusst strei-
fen. Wenn sie aus unbewusster Angst vor ihrem Forschungsbereich, den 
toten Menschen und ihren Gesellschaften, zu Methoden der Forschung 
und Darstellung greifen, mit denen sie sich von den lebendigen Hand-
lungen und Gedanken der nicht mehr Lebenden und von ihrer eigenen 
lebendigen Denk- und Handlungsfähigkeit im Übermaß distanzieren, 
verfolgen sie oder werden sie verfolgt von eine(r) abtötendenden Strate-
gie eines ebensolchen kollektiven wissenschaftlichen Überichs. Der His-
toriker Carr schreibt:

»Die Vergangenheit, mit der sich der Historiker befaßt, ist nicht tot, sie 
lebt in gewisser Weise in der Gegenwart weiter. Aber ein Akt, der der 
Vergangenheit angehört, ist tot, d.h. bedeutungslos für den Historiker, es 
sei denn, er versteht den Gedanken, der ihm zugrunde lag (ebd., S.30).«

Dies kann auch passieren, wenn das Forschungsfeld in zu kleine Frag-
mente gebrochen wird oder wenn durch die Verleugnung der mörderi-
schen Aspekte der Vergangenheit künftigen Morden der Boden berei-
tet wird.

In Devereux’ zahlreichen Fallminiaturen wird deutlich, wie das Strei-
chen des Lebendigen aus wissenschaftlichen Erfahrungen und insbe-
sondere die Rohheit bei Tierexperimenten und bei medizinischen Men-
schenexperimenten in den Konzentrationslagern der Nazis einem sehr 
strengen, sogar grausamen kollektiven wissenschaftlichen Über-Ich ge-
schuldet ist, das sich, in welcher Weise auch immer, mit jeweils korres-
pondierenden oder in der wissenschaftlichen Sozialisation herangezüch-
teten individuellen Über-Ich-Strukturen verbindet:

»Die Rohheit vieler Experimentatoren (...) ist oft schlicht eine auf den 
theatralischen Effekt abgestellte Demonstration der ›Objektivität‹ vor 
einer internalisierten Galerie kritischer Kollegen, die als eine Art Über-
ich fungieren. Diese Analogie ist umso gültiger, als das Überich per 

EROS UND THANATOS

https://doi.org/10.5771/9783748906575-69 - am 22.01.2026, 16:57:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906575-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


75

definitionem eine archaische, grausame und dumpfe psychische Instanz 
ist, von der mehr Brutalität ausgeht, als noch das ungehemmteste Es sich 
jemals zuschulden kommen lassen könnte.« (Devereux 1998, S. 268, vgl. 
auch Hinshelwood 2004, S. 652 ff.).

Es ist übrigens bedeutsam, wie sich diese Art der feindseligen »Gewis-
sensbildung« von dem Bild der inneren Stimme unterscheidet, wie Han-
nah Arendt es in ihrer Beschreibung des Denkens als Dialog mit der ei-
genen Person anspricht. Diesen inneren Gesprächspartner konzipiert sie 
als Freund. Bereits Freud selbst spricht gelegentlich vom »strengen Über-
Ich« als Quelle einer Wahrnehmungsstörung (Freud 1936/1981). Und er 
hat den Zusammenhang von Über-Ich und Todestrieb im Unbehagen in 
der Kultur so formuliert:

»Die Aggression wird introjiziert, verinnerlicht, eigentlich aber dort-
hin zurückgeschickt, woher sie gekommen ist, also gegen das eigene 
Ich gewendet. Dort wird sie von einem Anteil des Ichs übernommen, 
das sich als Über-Ich dem übrigen entgegenstellt, und nun als ›Gewis-
sen‹ gegen das Ich dieselbe strenge Aggressionsbereitschaft ausübt, die 
das Ich gerne an anderen, fremden Individuen befriedigt hätte« (Freud 
1948 S. 482 f.).

In derselben Epoche, in der Freud sein Überich-Ich-Es-Modell der 
menschlichen Psyche entwickelt und konstatiert, dass das Ich als In
stanz der koordinierenden, vernunftgeleiteten Selbststeuerung nicht Herr 
im eigenen Haus sei, sondern sich gegen unbewusste Triebforderungen, 
ein tyrannisches Über-Ich und die aufreibenden Anforderungen der äu-
ßeren Realität durchsetzen müsse, fragt Kafka in einer Parabel »Bin ich 
nicht Steuermann?«, um mit der verzweifelten Frage zu enden »Was ist 
das bloß für ein Volk? Denken sie auch, oder schlurfen sie nur sinnlos 
über die Erde?« In einer merkwürdigen Verdichtung könnte man in die-
ser Parabel zugleich die psychische Instanz des Ich erkennen, das von 
einem brutalen Überich vom Steuer eines Schiffes vertrieben wird, das 
noch besser als Freuds Haus-Metapher die menschliche Seele symboli-
siert, wie sie in Bewegung und manchmal elegant über Abgründe gleitet, 
und zugleich ein Staatsschiff, auf dem ein apathisches Volk seine recht-
mäßige Führung von einem autoritären Tyrannen vertreiben lässt. In der 
Theorie des Autoritären Charakters ist wenig später das Zusammenwir-
ken dieser psychischen und sozialen Ebenen im Entstehen des National-
sozialismus aufgezeigt worden.

In seinen Überlegungen über den Todestrieb und das Böse, die sich auf 
psychische Folgeschäden des Nationalsozialismus beziehen, verortet Ro-
bert Heim das Böse in einer verunglückten Über-Ich/Ich-Figuration, in 
welcher der Todestrieb überhandnimmt:

»Das Böse wäre somit (...) in einem grausamen ›Teufelskreis‹ zwischen 
Ich und Über-Ich zu verorten, in der jedes Denken, jede Lebendigkeit 

KOSMISCHE UNIVERSALWISSENSCHAFT UND TODESTRIEB

https://doi.org/10.5771/9783748906575-69 - am 22.01.2026, 16:57:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906575-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


76

verschwindet, Leben schließlich zerstört und vernichtet wird« (Heim 
2016, S. 120).

Wiederum in der Rückwendung oder Ableitung des Todestriebes nach 
außen diagnostiziert Freud, »dass seine Befriedigung mit einem außer-
ordentlich hohen narzisstischen Genuß verknüpft ist, indem sie dem Ich 
die Erfüllung seiner alten Allmachtswünsche zeigt« (Freud 1948, S. 480). 
Man könnte hier exemplarisch an die folgende Aussage eines Mörders 
vor Gericht denken: Nach der Tat habe er »extremes Glück« und »All-
macht« verspürt (Tages-Anzeiger Zürich, 04.10.2016, S. 4). Freud fährt, 
eine Art »Zivilisierung« des Todestriebes beschreibend, fort:

»Gemäßigt und gebändigt, gleichsam zielgehemmt, muss der Destrukti-
onstrieb, auf die Objekte gerichtet, dem Ich die Befriedigung seiner Le-
bensbedürfnisse und die Herrschaft über die Natur verschaffen« (Freud 
1948, S. 480).

Wie heikel die Balance in der Legierung von sublimierten Lebens- und 
Todestrieben im wissenschaftlichen Denken und seiner praktischen An-
wendung tatsächlich ist, zeigt sich schon 1930, noch vor der Entwick-
lung der Atomwaffen:

»Die Menschen haben es jetzt in der Beherrschung der Naturkräfte so 
weit gebracht, dass sie es mit deren Hilfe leicht haben werden, einander 
bis auf den letzten Mann auszurotten« (ebd., S. 506).

Das ist vielleicht weniger überraschend, wenn der beträchtliche Anteil 
an Todes- und Destruktionstrieben, der dem wissenschaftlichen Denken 
und Handeln, dem kollektiven wissenschaftlichen Über-Ich, beigemischt 
ist, mitbedacht wird. Dieser schlägt sich beispielsweise in einer einsei-
tigen Dominanz analytischer, also gedanklich oder physisch zerlegen-
der Wissenschaftstechniken nieder. Synthesebildung kann als menschli-
che Vitalfunktion oder Ziel des Eros verstanden werden, während »im 
Todestrieb die Erklärung für das hemmende Bremsen des Erreichens 
der Synthesen« (Green 2011, S. 283) zu suchen ist. Bei der Bildung ge-
danklicher Synthesen wird überdies nicht von Beobachtungen abstra-
hiert, also Wirklichkeit aus extremer Distanz betrachtet und gewisserma-
ßen verdünnt, sondern gelingende Synthesen verdichten Beobachtungen 
zu wirklichkeitsgerechten Zusammenhangsmodellen (Waldhoff 2009, 
S. 247–262).

In gewisser Weise hebt die Syntheseorientierung eine Spaltung auf, 
die schon weit in der Vorgeschichte des modernen Wissenschaftssystems 
auftritt, in der sogenannten Achsenzeit, in der sich »um die Mitte des 
ersten vorchristlichen Jahrhunderts in der Welt der Hochkulturen vom 
Nahen bis zum Fernen Osten ein kognitiver Durchbruch vollzogen hat. 
Damals entstehen in Persien, Indien und China, in Israel und Griechen-
land die bis heute wirksamen religiösen Lehren und kosmologischen 

EROS UND THANATOS

https://doi.org/10.5771/9783748906575-69 - am 22.01.2026, 16:57:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906575-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


77

Weltbilder« (Habermas nach Assmann 2018, S. 220). In diesem vorwis-
senschaftlichen Prozess werden unter anderem narrative Erklärungen 
durch argumentative ersetzt (Habermas nach Assmann 2018, S. 277). 
Die neuere Syntheseorientierung greift auf höherer Ebene auf die Zeit 
vor dieser historischen Spaltung zurück. In den wissenschaftlichen Wer-
ken von Freud und den erzählerischen Werken von Thomas Mann bei-
spielsweise wird Erzählerisches und Argumentatives wieder verbunden. 
In diesem Buch werden aus solchen Erwägungen heraus erzählerisches 
und lyrisches Wissen mit akademischem als gleichwertige Erkenntnis-
formen behandelt.

11. Die Liebe zur Welt als  
ganz andere Erkenntnishaltung

Für Freud wird es zur Schicksalsfrage, ob die Lebenstriebe, »der ewi-
ge Eros«, für eine Gegenanstrengung gegen den »menschlichen Aggres-
sions- und Selbstvernichtungstrieb« wirksam werden können (Freud 
1948, S. 506).

Dieser Freud’schen Fassung eines existentiellen Zweikampfes um die 
menschliche Seele und Gesellschaft gingen 1793 die moralphilosophi-
schen Überlegungen Immanuel Kants »von dem Kampfe des guten Prin-
zips, mit dem Bösen, um die Herrschaft über den Menschen« voraus 
(Kant 2013, S. 44 ff.). An Kants Theorie des radikalen Bösen in der 
menschlichen Natur (ebd., S. 14 ff.) ist gegenwärtig vor allem festzu-
halten, dass ein wie auch immer gearteter zerstörerischer Trieb Men-
schen nicht von der Verantwortung für ihr Denken und Handeln ent-
bindet, da es sich um »ein radikales, angeborenes (nichtsdestoweniger 
aber von uns selbst zugezogenes) Böse in der menschlichen Natur« han-
delt« (ebd., S. 25).

Indem der deutsche Nationalsozialismus dieses radikal Böse des zur 
Maxime, im Sinne sowohl Kants als auch de Sades, verfestigten mensch-
lichen Aggressions- und Selbstvernichtungstriebes »zur welthistorischen 
Doktrin erhob« (Horkheimer/Adorno 2013, S. 108), lässt er Kants Ide-
en zur Entgegenwirkung als überholt erscheinen. Nicht jedoch jene, die 
sich aus Hannah Arendts Beobachtung der Widerstand leistenden Men-
schen ergibt:

»Nicht weil sie das Gebot »Du sollst nicht töten« streng befolgt hätten, 
lehnten sie es ab, zu morden, sondern eher deshalb, weil sie nichtwillens 
waren, mit einem Mörder zusammenzuleben – mit sich selbst. Die Vor-
aussetzung für diese Art der Urteilsbildung ist keine hoch entwickelte 
Intelligenz oder ein äußerst differenziertes Moralverständnis, sondern 
schlicht die Gewohnheit, ausdrücklich mit sich selber zusammenzuleben, 

DIE LIEBE ZUR WELT ALS GANZ ANDERE ERKENNTNISHALTUNG

https://doi.org/10.5771/9783748906575-69 - am 22.01.2026, 16:57:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906575-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

