Zur Bedeutung des Korperbilds
fur die Realitat des Subjekts

[transcript]



https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Peter Widmer
Metamorphosen des Signifikanten

- 8m 14.02.2026, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Peter Widmer (Dr. phil.), Psychoanalytiker in Ziirich, hat Gastprofessu-
ren an der Universitat Kyoto und an der Columbia University New
York, Lehrauftrage an den Universititen Ziirich und Innsbruck sowie
an der Padagogischen Hochschule Aarau. Publikationen zur lacaniani-
schen Psychoanalyse.

- 8m 14.02.2026, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PETER WIDMER
Metamorphosen des Signifikanten.
Zur Bedeutung des Korperbilds
fiir die Realitdt des Subjekts

[transcript]



https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bibliografische Information der Deutschen Bibliothek
Die Deutsche Bibliothek verzeichnet diese Publikation
in der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte
bibliografische Daten sind im Internet tiber
http://dnb.ddb.de abrufbar.

© 2006 transcript Verlag, Bielefeld

o0¢3

This work is licensed under a Creative Commons
Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 3.0 License.

Umschlaggestaltung und Innenlayout:
Kordula Rockenhaus, Bielefeld
Lektorat: Peter Widmer
Satz: Alexander Masch, Bielefeld
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
ISBN 3-89942-467-0

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier mit chlorfrei
gebleichtem Zellstoff.

Besuchen Sie uns im Internet:
http://www.transcript-verlag.de

Bitte fordern Sie unser Gesamtverzeichnis
und andere Broschiiren an unter:
info@transcript-verlag.de

- 8m 14.02.2026, 07:33:36.


http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/
https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/

INHALT

Einleitung
7

.
Reprasentation und Korperbild
13

Il
Das Subjekt im Spiegel
25

1.
Die Fallen des Narzissmus
39

Iv.
Epistemologisches zum Ich
55

V.
Kant mit Lacan
69

VI.
Psychose und Reflexion
85

Vil.
Sprechen, Mangel, Schrift
99



https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Viil.
Sexualitat und Korperbild
111

IX.
Die Tiicken der Partialobjekte. Schrift und Korperbild
123

X.
Pathologie ausgehend vom beschadigten Korperbild
139

XI.
Neurosen und Perversionen in ihrem Bezug
zum Korperbild
151

XIl.
Korperbildtherapie
165

Anhang
Erlduterungen zur japanischen Schrift
181

Verzeichnis der Seminartage
182

Literatur
183

Namenregister
187

Begriffsregister
188



https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

Das vorliegende Buch kniipft zumindest formal an dasjenige iiber
Angst an, das 2004 cbenfalls im transcript Verlag erschienen ist.
Auch dieser Text ist in Kyoto entstanden, wo ich drei Jahre nach dem
ersten Aufenthalt (Winter 2001/02) erneut Gelegenheit hatte, an der
dortigen Universitdt ein Seminar iiber lacanianische Psychoanalyse
zu halten. Die Unterschiede betreffen den Inhalt und die Art und
Weise des Bezugs auf Lacans Werk. Diesmal steht das Korperbild im
Zentrum der Darstellungen; dabei dient nicht ein einzelnes Seminar
Lacans als Leitfaden, wie drei Jahre zuvor, sondern die Verwendung
des lacanschen Corpus war eine freiere. Zudem stoft der Inhalt auf
Felder vor, die meines Wissens bisher von keiner Theorie bearbeitet
worden sind; das betrifft die teilweise erst angedeuteten Beziige auf
die kantsche Erkenntnistheorie sowie auf die Zeichen der sino-
japanischen Schrift, die als Kérperbilder aufgefasst werden.

Obwohl das Korperbild im Zentrum der folgenden Ausfithrungen
steht, kommt dieser Ausdruck erst im Untertitel dieses Bandes vor.
Das hingt damit zusammen, dass seine Privilegierung als Titelwort
leicht zu Missverstidndnissen fithren wiirde, ndmlich zur irrigen Auf-
fassung, es gehe dabei um etwas rein Visuelles, das sich direkt auf
den Korper beziehe. Es trifft zwar zu, dass das Wort ,,Korperbild*
selber eine solche Lesart nahelegt; erst eine Untersuchung zeigt die
Voraussetzungen, die Vermitteltheit des Korperbildes. Vermittelnde
Instanz ist die Sprache, die von Lacan in Signifikanten und Signifika-
te unterteilt wird, wobei er dem Signifikanten die Prioritdt einrdumt.
In einer ersten Anndherung lassen sich die Signifikanten mit dem
materiellen Teil der Sprache gleichsetzen, wobei man nicht verges-
sen darf, dass auch andere Elemente, wie z.B. Gegenstinde, Korper
und vor allem Bilder als Signifikanten fungieren koénnen; es geht da-
bei um die Dimension des Anderen, um ein Zeichensystem also, das
sich keiner biologischen Gegebenheit verdankt. Sie reiflen eine Dis-
tanz zum Realen auf, an dessen Platz das Korperbild kommt. Als vi-
suell erscheinendes, und erst recht als transformiertes, ist es keine



https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

voraussetzungslose Instanz; es bedarf des sprachlichen Anderen, da-
mit es konstituiert wird, und es bedarf der sprachlichen Benennung,
damit es erkannt werden kann. Somit gehdrt das Korperbild zuncichst
auf die Seite der Signifikate, die benennbar sind.

Die Thematik des Korperbildes ldsst sich nicht nur von den Vor-
aussetzungen her befragen, sondern auch von den Verwendungen.
Zwar kommt dem visuellen Korperbild eine privilegierte Funktion
zu, was im so genannten Spiegelstadium deutlich wird, das bereits im
Angst-Seminar als Referenz diente. Dariiber hinaus l4sst es sich ver-
wandeln in andere Bereiche — daher der Titel ,,Metamorphosen des
Signifikanten”. Die Wahrnehmung des menschlichen Korpers dient
dabei als Schablone, die transformiert wird auf andere Gegenstinde
der Perzeption. Das fiihrt dazu, dass wir sogar symbolische Gebilde,
wie z.B. Gesetze, als Korper (Corpus) auffassen, die sich verbildli-
chen lassen. Das Zusammenwirken von Verkdrperung und Verbildli-
chung macht selbst vor dem akustischen Bereich nicht Halt: Auch
Klange bilden Korper, die als vergegenwirtigte zu Klangbildern
werden und sich auerdem als Noten verkorpern lassen. Noten lielen
sich im genauen Sinne als Klangkorperbilder definieren.

Die Ausrichtung der Wahrnehmung auf &uBere Korperbilder
fiuhrt leicht dazu, die Bedeutung des eigenen Korperbildes zu igno-
rieren. Als vermittelnde Instanz strukturiert es unsere Wahrnehmun-
gen mit — was hat nicht alles Kopfe, Fiile, Augen, Hande in unserem
Alltag. Selbst ein Text hat eine Kopfzeile und FuBinoten; auBerdem
lasst sich ein Satz als Korper auffassen: Er ist gegliedert, hat ein Sub-
jekt und ein Objekt, er représentiert etwas aus der Realitét, die von
Sprache mitkonstituiert wird. Gewiss sind solche Wahrnehmungen
nicht das Resultat direkter Anwendung des je eigenen Korperbildes
auf die gegenstindliche Welt; als Ausdriicke liegen Korpermetaphern
vor, gehen jedem Subjekt voraus. Es kann sie jedoch erst dann ver-
wenden, wenn es sein Spiegelbild zu reflektieren vermag, wenn sich
die objektiven Gegebenheiten der Sprache subjektivieren lassen.

Das Korperbild aus seiner Enge zu befreien, ist ein erstes Anliegen
dieses Buches; es mochte zeigen, wie die Ebene der Signifikanten,
die das Subjekt reprisentieren, es mit dem Nicht-Sein, mit der Leere
konfrontiert, dabei die Notwendigkeit fiir Korperbilder schafft, die
sich in kreativen Akten verwandeln lassen und eine Ebene von kultu-
rellem Sein einrichten, die in ihrem Grunde phantasmatisch ist. Im
Primat der Signifikanten liegt die traumatische Verfasstheit des Sub-
jekts begriindet, von der die lacansche Psychoanalyse spricht. Das
Trauma wird dabei existenziell aufgefasst, als Wirkung des Anderen,

8



https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

der Signifikanten, die dem Subjekt zwar eine Offenheit vermitteln,
jedoch um den Preis einer fehlenden Substanz, einer Verankerung im
Sein, wie wir eine solche bei Tieren annehmen. Angesichts der trau-
matischen Wirkung des Anderen kommt den Korperbildern eine
Notwendigkeit zu, denn sie verschaffen vom Spiegelstadium an —
iber viele Stufen von Illusionen und Irrtiimern — dem Subjekt Orien-
tierungen, die unabdingbar sind fiir den Eintritt in die menschliche
Kultur und fiir ihre Teilnahme. Dieser Weg beginnt mit der ganzheit-
lichen Wahrnehmung des Korperbildes, das weder als eigenes er-
kannt noch als Bild identifiziert werden kann; er fiihrt weiter tiber die
vermeintliche Entdeckung seiner selbst im andern bis zur Reflexion
des Subjekts diesseits des Spiegels, das sich von seinem Bild unter-
scheiden lernt und vor der Notwendigkeit steht, sein unsichtbares
Sein und sein korperliches Sein in Korperbildern hoheren Grades
darzustellen. Dieser Weg voller illusionédrer Stationen ldsst sich ver-
gleichen mit demjenigen, den Hegel in der Phdnomenologie des
Geistes beschrieben hat.

Ein zweites Anliegen kniipft sich an das erste, das die Trans-
formationen des urspriinglichen Korperbildes nachzeichnen will; es
gilt der psychoanalytischen Wahrnehmungslehre. Thre Ausarbeitung
zeigt, welch grundlegende Rolle dem Anthropomorphismus zu-
kommt, in dem sich das eigene Korperbild mit dem wahrgenomme-
nen Gegenstand, dem Nicht-Ich, vermischt; sie kann auch zeigen,
wie weit eine Uberwindung dieser Beschrinkung, ohne die keine Er-
kenntnisleistungen moglich sind, gelingen kann. Gegenspieler des
Anthropomorphismus ist die Reflexion, die analysiert, wie und wo
Korperbildhaftes in die gegenstindliche Wahrnehmung einfliet. Am
Horizont steht die Frage, wie weit es moglich ist, den Anthropomor-
phismus zu iiberwinden.

Ein drittes Anliegen geht ebenfalls aus dem Vorrang der Signifi-
kanten hervor. Wenn ein Subjekt das Spiegelbild erreicht, wenn es
sein eigenes Bild im Spiegel entdeckt, vermag es diese Erkenntnis zu
reflektieren. Damit werden die Signifikanten zum Instrument der
Vernunft, die eine Distanz des Subjekts zu sich selber — wie auch zu
andern — ermdglichen. Wird dieser Schritt der Reflexion thematisiert,
gerdt man auf das Feld der kantschen Philosophie. Was Kant Ver-
nunft nennt, erscheint hier als durch Signifikanten konstituierte Re-
flexion, die dazu tendiert, Korperbilder aufzulésen und das Vermo-
gen der Erkenntnisse zu befragen. Dabei stellt sich die Frage, ob sich
die Vernunft génzlich der Korperbilder entschlagen kann oder nicht.



https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

Ein viertes Anliegen gilt der Psychopathologie des Korperbildes,
ausgehend von der Frage, was geschieht, wenn das Korperbild nicht
erkannt wird, wenn es zerféllt oder nie erkannt worden ist. Die Psy-
chosen riicken damit ins Zentrum der Betrachtung, die sich als Zer-
fall oder als Fehlen des Korperbildes auffassen lassen. Das gilt auch
fir die wahnhaften Formen, in denen zwar die archaische Fragmen-
tierung des Korperbildes iiberwunden ist, die sich jedoch iiber die
Schranken des Geschlechts und der Generationen hinwegsetzen. Von
diesem Anliegen aus geht das Seminar in seinen letzten Sitzungen
der Frage nach, was getan werden kann in der Psychotherapie mit
Psychotikern.

Die Frage nach der Pathologie steht somit am Ende; in Wirklich-
keit geht sie der Thematik des Korperbildes voraus, denn erst der
Ausfall des Korperbildes gibt den Fragen der Wahrnehmung bei
Nicht-Psychotikern ihre Brisanz.

Die skizzenhafte Ubersicht zeigt, dass die folgenden Ausfiihrungen
von einem epistemologischen Interesse geleitet sind. Der Bezug zu
Fragen, wie wir erkennen, ist ein doppelter: Einmal geht es darum,
die Stufen des Erkennens nachzuzeichnen, die Vermitteltheit der
menschlichen Wahrnehmung mit dem Koérperbild aufzuweisen. Dar-
iber hinaus ist jedoch fiir jedes Subjekt der erkenntnisméssige Bezug
zu den andern, zur Welt, grundlegend, d.h. jedes Subjekt hat implizit
oder explizit eine Wahrnehmungstheorie. Gerade die wahnhafte Res-
titution, die eintritt, wenn elementare Strukturen ausfallen, zeigt die
hohe Relevanz des Erkennens fiir das menschliche Leben. Der Ver-
such einer Theoriebildung kann deshalb nicht etwas Totes, Unverin-
derliches beschreiben, sondern muss sich orientieren am Werdegang
der Wahrnehmung. Es geht darum, die Etappen des Erkennens nach-
zuzeichnen, die Widerspriiche aufzudecken, die das Subjekt mit der
Notwendigkeit neuer Strukturen konfrontieren. Die Ebene der Signi-
fikanten gibt den Leitfaden der Reflexion, der nach vielen Umwegen
eingeholt wird als Begegnung mit der Leere, mit der Sinnfrage, mit
der Frage nach einer tragbaren Ethik. Das Korperbild verwandelt sich
unter der auflésenden Kraft der Reflexion, die Schein und Sein,
Sichtbares und Unsichtbares, Reales und Imaginéres trennt, wobei es
sich in immer neuen Formen sedimentiert, die zur kulturellen Sub-
stanz gehoren: als Sprache, als Kunst, als Schrift, als Produktion.
Mittels ihrer hilt sich die Kultur aufrecht, die stets bedroht wird von
totalitdren Anspriichen, das Ganze einzuholen. Von hier aus wird
spiirbar, dass auch Angst, ja sogar Handeln, einen epistemologischen

10



https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

Bezug haben. Die traumatische Verfasstheit der menschlichen Exis-
tenz ist nicht erfahrbar ohne Angst, die nichts Pathologisches hat,
und nicht ohne Einsicht in die menschliche Bediirftigkeit. Das Kor-
perbild lduft dabei den auflosenden Tendenzen entgegen, in dem es
dem Auflésenden und Nicht-Sinnlichen der Signifikanten das Zu-
sammengehorige und den Sinn gegeniiberstellt, der auf den Korper
und seine Sinnesorgane verweist. Noch in jedem Satz ist das Korper-
bild anwesend und hilt die Teile zusammen; selbst die Reflexion ist
auf es angewiesen.

Mein Dank geht zunédchst nach Kyoto zu Professor Toshio Kawai,
der dieses Seminar wiederum erméglicht und konsekutiv vom Deut-
schen ins Japanische iibersetzt hat. Sodann danke ich meiner Frau
Elisabeth, die nicht nur die Transkription besorgte, sondern der ich
durch viele Gespriache mit ihr, vor und nach den Seminarsitzungen,
Einsichten verdanke, die ich sonst nicht zu Papier gebracht hitte.
Weiterhin danke ich Frau Y. Kurokawa fiir die ausgezeichnete Be-
treuung des Seminars, wie auch Frau H. Toiyama fiir technische Hil-
fe bei der Transkription. Nicht zuletzt danke ich den Studierenden
der ,,Graduate School“, die an diesem Seminar teilgenommen und
mitgearbeitet haben; die von jeder Sitzung verfassten Protokolle wie
auch die zahlreichen Fragen belegen das Interesse, das sie dem Se-
minar entgegengebracht haben.

11

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

I.
REPRASENTATION UND KORPERBILD

Was ist das Korperbild? | AufSen und Innen, Sichtbares und
Unsichtbares | Die drei Register Symbolisches, Reales,
Imagindres | Offenheit der menschlichen Natur | Spiegelstadium und
Anthropomorphisierung der Realitdt

Die erneute Einladung zu einem Seminar erfiillt mich mit grofBer
Freude. Das letzte Mal hie3 das Thema ,,Angst™; dabei hatte ich mich
an Lacans Seminar X orientiert. Diesmal werden wir uns mit dem
Korperbild beschéftigen, das in der psychoanalytischen Theorie wie
auch in der Praxis von grofer Bedeutung ist. Im Unterschied zum
Kurs vor drei Jahren orientiere ich mich diesmal nicht an einem be-
stimmten Seminar Lacans, am ehesten nehme ich auf das zweite Be-
zug, das iibrigens ins Japanische iibersetzt worden ist. Ich werde je-
doch meine Gedanken freier entwickeln. Auflerdem werde ich mich
moglichst oft auf Fragen der Pathologie beziehen. Dennoch wird
nicht alles anders sein in diesem Seminar: Auch diesmal mochte ich
Thnen Zeit fiir Fragen, Diskussionen und Einwénde geben — Sie kon-
nen mich jederzeit unterbrechen. Das Seminar ist fiir mich eine Art
Werkstatt, nicht die Ausbreitung einer abgeschlossenen Lehre.

Es scheint so, als ob das Thema sehr eng gesteckt wire. Wenn
man sich aber etwas in es hineindenkt, sieht man, wie viele Dimensi-
onen es hat. Wenn man zum Wort Korperbild assoziiert, kommen
einem verschiedene Worter in den Sinn. Man koénnte an eine Photo-
graphie denken; in der Tat gibt eine Photographie das Bild eines Kor-
pers wieder. Oder, man konnte an die Vorstellungen denken, die man
von seinem eigenen Korper — oder von dem eines andern Menschen
hat. Auch wenn man den eigenen Korper dem Blick anderer Men-
schen aussetzt, ist das Korperbild mit im Spiel, wenn man sich fragt,
wie die andern einen sehen. Schlielich sind auch Beziige von Kor-
perbild und Psychosomatik denkbar.

Alle diese Assoziationen sind irgendwo mitgemeint im Thema,
aber sie treffen es nur am Rande. Es geht um Grundsétzlicheres. Es
gibt verschiedene Ausdriicke, die sehr dhnlich sind wie das, was ich

13

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

mit Korperbild meine, z.B. das Korperschema. Wie liee sich das
Korperschema vom Koérperbild unterscheiden? Einige Autoren spre-
chen vom Korperselbst, andere sagen, das Korperbild sei nichts an-
deres als das Ich. Wobei man hier anfiigen muss, dass das Ich ver-
schiedene Dimensionen hat: Es gibt die sprachliche Dimension des
Ichs, also das Ich, das spricht; es gibt die bildliche Dimension des
Ichs, die man im Franzosischen moi nennt. Im Franzosischen ist das
sprechende Ich das je. Es ist interessant zu sehen, dass nicht alle
Sprachen, nicht einmal alle westeuropéischen Sprachen, diese Unter-
scheidung kennen.

Das Korperbild hat zu tun mit dem Imagindren. Nun kann man
sich fragen, warum sich die an Freud und Lacan orientierte Psycho-
analyse ausgerechnet mit einem Bild beschéftigt? Geht es in der Psy-
choanalyse nicht eher um das Sprechen? Geht es nicht vielmehr um
die Auflosung der Bilder? Wenn man so denkt, macht man einen un-
dialektischen Gegensatz von Sprechen und Bild. Auch das Bild kann
sprechen. Das Sprechen erzeugt wiederum Bilder. Man muss davon
Abstand nehmen, die beiden als Alternativen, als Entweder Oder zu
denken. Gewiss gibt es Differenzen zwischen Bild und Sprechen.
Aber ebenso wichtig sind die Zusammenhinge zwischen beiden.

Worin liegt nun die Bedeutsamkeit des Korperbildes? Wir néhern
uns einer ersten Antwort {iber den Dualismus von Auflen und Innen,
die — wie Bild und Sprechen — miteinander verkniipft sind. In der
Psychoanalyse denkt man oft das Auflen nur als Projektion des In-
nen. Das Innen ist jedoch auch ein Effekt des Auflen. Bemerkenswert
ist vor allem, dass das Subjekt sich zuerst im Auflen erfihrt. Noch
bevor es von sich selber weil3, erfihrt es sich im Auf3en.

Das Auflen ist auch sonst von grofler Bedeutung: Wenn wir mit
etwas Innerem, Unsichtbarem zu tun haben, mdchten wir es sichtbar
machen. Das Unsichtbare ertragen wir nicht so gut wie das Sichtbare.
Der Grund liegt darin, dass das Auflen, das Sichtbare eher beherrsch-
bar ist. Denken wir nochmals an die Angst. Wenn wir nicht wissen,
was uns Angst macht, haben wir den Wunsch, der Angst ein Objekt
zu geben. In der Phobie zum Beispiel ist das Objekt ziemlich belie-
big. Es ist so, als ob der Phobiker sagen wiirde: ,,Es ist besser, sich
vor etwas Bestimmtem zu dngstigen, als vor etwas Unbestimmtem.*
Man kann das als eine Art Politik der Angst bezeichnen. Wenn ein
Land oder eine Gesellschaft in Unordnung oder in Gefahr ist, dann
werden auch irgendwelche Objekte genannt, die als Ursache fiir die
Unruhe genannt werden. Das Innen ist zwar unsichtbar, aber es ist
spiirbar. Das Spiirbare wiederum hat einen Bezug zum Sprechen.

14



https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

|. REPRASENTATION UND KORPERBILD

Aber manchmal ist es schwieriger, tiber das zu sprechen, was man
spiirt, als tiber das, was man sicht.

Wir werden in der Folge immer wieder drei Begriffe antreffen, die
das lacansche Werk strukturieren. Das sind das Reale, das Symboli-
sche und das Imagindre. Diese drei Konzepte, oder diese drei Kate-
gorien, oder diese drei Register — Lacan spricht vor allem von Regis-
tern — sind miteinander verwoben. Es ist — wie beim Sprechen und
dem Bild, beim Innen und dem AulBlen — so, dass wir die drei Regis-
ter nicht scharf voneinander trennen konnen. Der spéite Lacan hat
diese drei Register in einer Topologie dargestellt, im Borromédischen
Knoten. Die drei Register werden als Ringe, Kreise gezeichnet, die
so miteinander verflochten sind, dass das Herauslésen des einen die
Vereinzelung der beiden anderen zur Folge hat. Es ist nicht so, dass
zunichst zwei miteinander verkniipft sind, und dann kommt der dritte
dazu, sondern einer ist iiber den anderen gelegt, und ein Dritter ver-
bindet sie so, dass wenn man einen der drei wegnimmt, jeder von
ihnen frei wird. Das klingt sehr theoretisch, aber es wird sofort an-
schaulich, wenn wir an irgendeine Aussage denken. In jeder Aussage
sind ndmlich diese drei Register enthalten: Beginnen wir mit der E-
bene der énonciation, des Aktes des Aussprechens. Dieses Register
des Symbolischen wird fiir mich erfahrbar, wenn ich hére, dass der
andere spricht und wie der andere spricht; was er sagt, wird dagegen
vernachldssigt, gleichsam iiberhort. Das zweite Register, das Imagi-
nédre — die Reihenfolge ist beliebig — beinhaltet eine Vorstellung, ein
inneres Bild, das ich von einer Sache habe. Um dieses Register er-
fahrbar zu machen, hore ich nicht auf die Stimme, wie jemand etwas
sagt, sondern was er damit sagt. Das dritte Register wird als das Rea-
le bezeichnet. Es ist das, worauf sich das Sprechen und der Inhalt des
Sprechens beziehen. In der Linguistik spricht man von der Referenz.
Linguistisch ausgedriickt entsprechen das Symbolische, das Ima-
gindre und das Reale dem Signifikant, dem Signifikat und der Refe-
renz. Aus dem Zusammenwirken von Signifikant und Signifikat re-
sultiert fiir uns eine Vorstellung. Ich kann keine Vorstellung haben,
die nicht irgendwie mit dem Sprechen verkniipft ist. Sie konnen mir
sagen: ,,Ich kann doch etwas zeichnen, dann muss ich nicht spre-
chen.” Dazu ist zu sagen, dass in das Zeichnen die Voraussetzung
des Sprechens miteinflieit. Damit ein Kind zeichnen kann, muss es
schon sprechen konnen. Jetzt kann man erneut einwenden, dass es
Kinder gibt, die nicht sprechen konnen und doch zeichnen. Das trifft
zwar zu; gleichwohl sind diese Kinder in einem Zeichensystem drin,

15

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

das sich nicht dem Realen verdankt, sondern autonom ist. Das zeigt
sich darin, dass ein Wort — oder eben ein Zeichen — fiir eine Sache
austauschbar ist. Ich kann mich in einer anderen Sprache ausdriicken
und damit andere Worter verwenden, aber auch irgendein Zeichen
machen, z.B. mit einer Hand. Die Taubstummensprache funktioniert
so, dass sie mit Gestik operiert. Es gibt keine notwendige Verkniip-
fung zwischen einem Zeichen und der Sache. Oder anders gesagt: die
Verkniipfung ist konventionell. Damit man sich in einer Gemein-
schaft verstindigen kann, braucht es eine Konvention. Wenn sie ein-
mal festgelegt ist, kann man nicht mehr aus ihr austreten, es sei denn,
man wire nicht mehr verstdndlich. Es gibt eine Kindergeschichte von
einem Schweizer Autor namens Peter Bichsel,l der einen Mann be-
schreibt, der auf die Idee kam, die Verkniipfungen zwischen Wértern
und Sachen zu dndern. Er sagte seinem Bett Bild, den Stuhl nannte er
Wecker, den Tisch Teppich, die Zeitung Bett und so fort. So lange er
alles in die konventionelle Sprache zurtickiibersetzen konnte, ging es
gut. Aber der Mann machte so viele Verkniipfungen, dass er am En-
de die Zuordnungen innerhalb der konventionellen Sprache vergal.
Von dem Moment an konnte er sich nicht mehr versténdlich machen.
Das zeigt die Bedeutung der Konvention. Jede Sprachgemeinschaft
braucht sie. An den Randern dieser Konvention kann man Spiele ma-
chen; der Witz lebt davon, auch Traume und Fehlleistungen.

Sprechen wir vom Imagindren. Wir kénnen uns alles Mogliche
vorstellen, solches, das es in der Realitdt gibt und solches, das wir
iiberhaupt nie gesehen oder gehort haben. Deshalb ist das Imaginire
auch der Bereich der Phantasie. Das Korperbild gehort sehr wohl
auch zum Imaginidren. Wenn Sie an die Verkniipfung mit dem Spre-
chen denken, so sehen Sie, dass damit nicht bloB das Visuelle ge-
meint ist; das Bildhafte kann auch ins Sprechen tibergehen.

Nun zum Realen. Das Reale wire in einer ersten Annidherung der
Bezugspunkt, worauf sich das Sprechen mit der Vorstellung bezieht.
In diesem Sinne ldsst sich das Reale auch wiederum versprachlichen.
Ich kann etwas, das noch nicht ein sprachliches Gewand hat, in eine
Sprache einkleiden. Unsere Kérper werden in ihren Teilen benannt;
es gibt das Geschlecht, die Grofle, die Statur, u.s.w. Das ist noch
nicht die brisante Dimension des Realen. Ich begegne ihr auch nicht,
wenn ich mit dem Kopf gegen eine Wand anrenne und auf diese Art
die Widerstdndigkeit des Realen erfahre. Dann merke ich zwar, dass
die Wand nicht bloB vorgestellt wird, sondern etwas Wirkliches ist,

1 Vgl. dazu Peter Bichsel, ,,Ein Tisch ist ein Tisch®. In: Kindergeschich-
ten. Darmstadt und Neuwied: Luchterhand 1977, S. 18-27

16

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

|. REPRASENTATION UND KORPERBILD

aber das ist wenig aufregend. Das Reale, das in der lacanschen Psy-
choanalyse immer wieder Thema ist, ist das, was vom Symbolischen
nicht erreicht wird, was sich ihm entzieht.

Wir miissen also davon ausgehen, dass das Sprachliche, das man
in einer ersten Anndherung das Symbolische nennen kann, Grenzen
hat. Wir begegnen hier dem Nicht-Alles, es gibt einen Rest. Er spielt
z.B. in der Kunst eine Rolle, etwa wenn ein Kiinstler versucht, etwas
von diesem nicht zu Versprachlichenden wiederzugeben. In der Psy-
choanalyse ist dieses Reale von sehr grofler Bedeutung. Ich erfahre
es z.B. als Analysant, wenn ich spreche. Dann habe ich das Gefiihl,
ich konne alles sagen, aber etwas entzieht sich immer wieder meinem
Sprechen. Das hatte Freud entdeckt, er sprach in diesem Zusammen-
hang vom Urverdriingten.” Man kann es eigentlich nur von der Spra-
che her denken, obwohl es genau das ist, was von ihr nicht aufge-
nommen sondern ausgeschlossen wird. Gleichwohl wirkt es als dy-
namisches Moment in der Sprache. Es ist wie ein Kern, von dem her
es spricht. Wenn ich sage ,,es spricht®, so ist dieses Es nicht nur
grammatisch, Freud hat daraus eine Instanz gemacht.” Lacan hat in
diesem Zusammenhang eher vom Anderen gesprochen, wobei dieses
Andere mehrere Dimensionen hat. Einerseits ist auch die Sprache das
Andere, weil die Sprache von auBlen kommt, sich nicht biologischen
Gegebenheiten verdankt. Andererseits ist aber auch dieses Urver-
dringte das Andere, man konnte sagen, das reale Andere.

In Bezug auf die Nicht-Erreichbarkeit des Anderen erscheint die
Ebene des Sprechens als diejenige der Représentation. D.h. es gibt
keinen unmittelbaren, wissbaren Bezug zwischen dem Realen und
der Ebene des Sprechens. Wir konnen diese Aussage anwenden auf
den Trieb. Der Trieb ist etwas, das immer wieder insistiert, d.h. im
Kern gehort er zum Realen. Er heftet sich an Vorstellungen. Freud
sagte, dass der Trieb nie Objekt des Bewusstseins werden konne, nur
die Vorstellungen, die ihn reprisentierten.* Geben wir ein einfaches
Beispiel dazu: Was wir als Nahrung zu uns nehmen, hat mit dem ora-
len Trieb zu tun. Thn kdnnen wir nie ganz befriedigen. Statt dessen
haben wir die Moglichkeit, tausend verschiedene Nahrungsmittel zu
uns zu nehmen. Sie entsprechen der sprachlichen Représentation.
Das zeigt sich z.B. beim Anblick einer Menukarte. Wir haben ein
paar schwarze Zeichen vor uns, lesen sie und stellen uns vieles vor,
was wir jetzt essen konnten. Wenn das Essen gut war, sind wir nach-

2 Vgl. dazu Sigmund Freud, ,,Die Verdrangung“. G.W. X, S. 250.
3 Vgl. dazu S. Freud, ,,Das Ich und das Es“. G.W. XIII, S. 251 ff.
4 Vgl. dazu S. Freud, ,,Das Unbewusste*. G.W. X, S. 275

17

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

her zufrieden mit dem, was wir gegessen haben, aber ganz geséttigt
sind wir nicht.

Man konnte hier zur Bulimie bemerken, dass sie einem Versuch
gleichkommt, das was sich entzieht, oral zu erfiillen. Man kann auch
an den Drogenkonsum denken. Die Suche nach der totalen Befriedi-
gung scheint demzufolge ein Ubel zu sein. So kommt man dazu, zu
sagen, dass die unvollstdndige Befriedigung die viel bessere Befrie-
digung ist. Sie sehen, dass es wichtig ist, dem Realen einen Platz zu
geben. Aber es hat ein Janusgesicht: Einerseits setzt es meinem Wis-
sen, meinen F&higkeiten, meiner Befriedigung, meiner Kontrolle
immer wieder Grenzen. Andererseits hélt es das Begehren aufrecht.
Ich habe jetzt vom Begehren gesprochen, nicht vom Wunsch. Mit
Begehren ist gemeint, dass eben dieser Entzug des Realen stets ir-
gendwo mitanwesend ist; das Begehren hat kein eigentliches Objekt.
Es ist vom Bediirfnis und vom Verlangen zu unterscheiden. Das Be-
diirfnis wire etwas, was von der Natur gegeben wire. Wie steht es
denn mit der Natur des Menschen? Dadurch, dass wir sprechende
Wesen sind, ist uns die urspriingliche Natur weitgehend, nicht ganz
verloren gegangen. Man kann also sagen, die Natur wire das Reale —
sie fehlt weitgehend. Es gibt zwar noch gewisse Instinkte, aber der
Trieb ist etwas ganz anderes. Wir haben gesehen, dass im Trieb die
industrielle Produktion, eine Menge von Wissen mit im Spiel sind,
wenn z.B. die Nahrungsmittel hergestellt werden. Oder wir kénnten
an den Schautrieb denken und auch da sehen, dass die Objekte indus-
triell hergestellt sind. Da die menschliche Natur ein X ist, weitgehend
fehlt, wird sich der Mensch selber zur Frage. Sie ist unabschlieBbar,
wegen des sprachlich uneinholbaren Realen.

Nun méchte ich etwas nachtragen, was mit der Bitte zu tun hat,
die sich vom Bediirfnis unterscheidet. Die Bitte — das franzosische
Wort dafiir heilit demande, was sich auch mit ,,Verlangen“ oder ,,An-
spruch* tibersetzen lédsst — ist geleitet von der Vorstellung einer vol-
len Erfiillung. Vor allem kommt hier die Liebe mit ins Spiel. Dass
der eine ganz fiir den andern da sein soll, ist Ausdruck einer Bitte. In
jeder Beziehung ist diese Dimension der Bitte anwesend. Sowohl das
Bediirfnis wie die Bitte werden als artikulierte immer wieder durch-
quert von der Ebene der Reprisentation, so dass das Begehren die
eigentliche Dimension des Wunsches ist. Das Verlangen, die Bitte,
ist ein Versuch, dem Begehren einen Halt, eine Verankerung zu ge-
ben. Die Offenheit des Begehrens zeigt sich schon beim kleinen
Kind. Das Bild, das visuelle Bild, erscheint wie eine vorzeitige Erfiil-
lung der Frage nach sich selbst. Wenn wir Eltern mit ihren kleinen

18

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

|. REPRASENTATION UND KORPERBILD

Kindern beobachten, so zeigen sie auf das Spiegelbild, in dem das
Kind erscheint, und sagen: ,,Dort bist du“. Die Freude, die das Kind
empfindet, driickt so etwas aus wie: Jetzt weil3 ich, wer ich bin, oder
ich habe mich entdeckt. Es ist vergleichbar mit dem, was der Dichter
Ovid mit der Figur des Narcissus beschrieben hat.” Narcissus ent-
deckte sein Spiegelbild auf der Oberflache eines Teichs, ohne zu-
nichst zu wissen, dass er sein eigenes Bild sah. Erst auf Grund der
Bewegungen, die er machte — er wollte das Bild ergreifen — entdeckte
er, dass es sein Bild war.

Dieses Heranholen-Wollen weist auf einen Verlust hin, den jeder
Mensch erféhrt. Das Spiegelbild ist Ausdruck eines urspriinglichen
Verlustes, den der Mensch erfahren hat. Es ist eine Entzweiung, und
es gibt von da an immer wieder das Begehren nach dem Eins-
Werden. Solange aber die Ebene des Sprechens da ist, ist dieses
Eins-Werden unmoglich. Es wire ja auch verhidngnisvoll, wenn die-
ses Eins-Werden moglich wire. Das kime dem Verlust des Subjekts
gleich.

Machen wir nun einen Sprung und sprechen wir von Kinderzeich-
nungen. Wie zeichnen Kinder die Sonne? Sie zeichnen sie regelma-
Big mit einem Gesicht. Weshalb ist das so? Offenbar besteht ein Zu-
sammenhang mit dem Innen-Aullen-Bezug. Wir sehen unser eigenes
Gesicht nicht, hingegen sehen die andern unser Gesicht; aber im
Spiegel sehen wir das eigene Gesicht. Das Eigene sehen wir zuerst
auflen, und wir tibertragen es nachher auf andere Figuren.

Ein zweites Beispiel kommt aus Freuds Fallgeschichte des ,,Klei-
nen Hans“®. Eines Tages sieht der vier- oder fiinfjihrige Junge eine
Lokomotive. Sie miissen sich vorstellen, dass es damals noch keine
elektrischen Eisenbahnen gab, sondern Dampflokomotiven. Das sind
diese eindrucksvollen grofen Ungetlime, aus denen Dampf heraus-
zischt. Als der kleine Hans diesen Dampf herauszischen sah, fragte
er: ,,Hat die Lokomotive auch einen Wiwimacher?* Die Frage setzte
voraus, dass er schon um sein Geschlecht wusste, jedoch nicht, ob
auch die Lokomotive eines hatte. Er setzte seine Korperform in Be-
ziehung zur Lokomotive. Ist das eine Phantasie dieses Kindes? Ich
wiirde behaupten, es ist regelméBig so, dass die eigene Korperform in

5 Vgl. dazu Ovid, Metamorphosen. Miinchen: Goldmann, 3. Buch, S. 68-
72.

6 Vgl. dazu S. Freud, ,,Analyse der Phobie eines fiinfjahrigen Knaben®.
G.W. VIJ, S. 246 f.

19

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

einen Bezug zu &duBeren Figuren gesetzt wird. In der Philosophie
spricht man dabei von Anthropomorphisierung.

Ein drittes Beispiel kommt aus einem Traum: Jemand trdumt von
einem Schmetterling. Nun scheinen wir mit unserer Erkldrung auf
eine Schwierigkeit zu stoBen, denn wie kann man einen Schmetter-
ling mit der Korperform in Beziehung setzen? Der Schmetterling hat
doch zwei Flugel, der Triumer hat keine. Gleichwohl hat diese Figur
des Schmetterlings etwas mit dem Tridumer zu tun, oder auch der
Traumer mit dem Schmetterling. Wir beriihren hier eine andere, viel
weitere Dimension des Korperbildes: diejenige der Metaphorik. Ein
Schmetterling geht von Blume zu Blume. Wenn uns jemand so etwas
erzéhlt, héren wir als Analytiker diese Aussage nicht in einem wort-
lichen Sinne, vielmehr weckt sie in uns ein Bild des Trdumenden, das
mit seinen Wiinschen zu tun hat. Wir haben also hier wieder ein Bild
und das Sprechen, aber auch die Metaphorik. Dies erlaubt, zumindest
zwei verschiedene Dimensionen des Koérperbildes zu unterscheiden:
Die erste beinhaltet das Korperbild als Form, die zweite das Korper-
bild als Inhalt. Ich gebe Ihnen dazu ein Schema:

Abbildung 1
Sprache (S)
Korperbild P g » Korperbild
als Form (S/T) | " als Inhalt (I/S)
v
Korper (R)

Wir kénnen auch sagen, das Korperbild als Form meint das Symboli-
sche des Imagindren. Sie sehen im Schema an der Tafel die linke Sei-
te: Korperbild als Form, S von I. Damit wird das Zusammenwirken
des Symbolischen mit dem Imagindren bezeichnet. Die Referenz ist
der Korper. Warum das Korperbild als das Symbolische des Imaginé-
ren bezeichnen? Es gibt eine einleuchtende Definition eines franzosi-
schen Autors namens J.C. Milner, der die drei Register folgenderma-
en definiert hat: Das Symbolische ist das, was trennt; das Imagindre

20



https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

|. REPRASENTATION UND KORPERBILD

ist das, was verbindet; das Reale ist das, was persistiert.” Das Spie-
gelbild kommt zuerst einer Trennung des Subjekts gleich, auch wenn
es dies noch nicht weil}, das Kind sich im Gegentiber des Spiegels
sicht und sich dabei — als abgebildetes — gleichsam vergisst. Fiir den
AuBlenstehenden erscheint es sich selber auflen. Mit diesem Verlust
wird das — trennende — Moment des Symbolischen bezeichnet. Das
visuelle Bild gehort zum Imaginéren, ein Ausdruck, der ja von ima-
go/Bild kommt. Demzufolge lédsst sich die Entdeckung des Spiegel-
bildes als das Symbolische des Imaginéren auffassen.

Am Beispiel des Schmetterlings haben wir eine andere Dimension
gesehen: das Korperbild als Inhalt, was sich als das Imaginédre des
Symbolischen definieren ldsst. Der Schmetterling stellt Ziige dar, die
der Trdumende in einem Traumbild darstellt. Anders gesagt: Im
Symbolischen ist sein Begehren enthalten; es verkoérpert sich in ei-
nem Traumbild. In einer Psychotherapie wire es auch moglich, eine
Figur zu formen oder ein szenisches Arrangement darzustellen. Das
weist auf die Notwendigkeit hin, S von I und I von S zu unterschei-
den.

Im Schema an der Tafel sehen wir des weiteren in der Vertikalen
die beiden anderen Elemente, zundchst die Sprache (langage), die
man anndherungsweise mit dem Symbolischen gleichsetzen kann.
Damit ist auch die Ebene der Reprisentation gemeint. Auflerdem
wird im Schema der Korper als das Reale bezeichnet. Ich habe die
Linie in der Vertikalen nicht durchgezogen, sondern gestrichelt, weil
es keine direkte Verbindung zwischen der Sprache und dem Ko&rper
gibt. Die Verbindung lauft tiber das Imaginédre. Wenn z.B. eine Mut-
ter die Korperteile ihres Kindes benennt, sind Vorstellungen mit im
Spiel — das ist der Daumen, der schiittelt Pflaumen, usf. Sie wissen,
dass kleine Kinder die Hénde zuerst als Fauste zeichnen. Es ist schon
ein Fortschritt, wenn sie Finger zeichnen konnen. Denken Sie an die
Worter, die es fiir die Bezeichnung der Geschlechter gibt. Der Kérper
insgesamt ist besetzt mit vielen Vorstellungen. Es gibt Geschichten,
die das gerade darum veranschaulichen, weil Worter fehlen, weil
niemand da ist, der mit den Kindern spricht. Ich denke an zwei Fil-
me, ,,Das Wolfskind“ oder ,,Kaspar Hauser®, die deutlich zeigen, was
passiert, wenn niemand da ist, der mit dem Kind spricht, wenn nie-
mand den Korper symbolisiert.

7 Vgl. dazu Jean-Claude Milner, Les noms indistincts. Paris: Ed. du Seuil
1983,S.7

21



https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

Ich habe im Schema noch etwas Ritselhaftes gezeichnet: das schrig
gestrichene Subjekt. Das Subjekt muss ja irgendwo einen Platz ha-
ben, sonst géibe es blof die Einwirkung der Sprache auf den Kérper,
jedoch fiir niemanden. Vielleicht lieBe sich die Psychosomatik so
charakterisieren, dass das Subjekt fehlt und alle Vorgidnge gleichsam
ohne Beteiligung eines Subjekts, maschinenhaft ablaufen. Norma-
lerweise ist das Subjekt jedoch dort im Schnittpunkt, wo sich die bei-
den Achsen treffen. Der Schrigstrich durch den Buchstaben S bedeu-
tet: Das rohe, mythische Subjekt wird durchquert von der Ebene des
sprachlichen Anderen, die bewirkt, dass das Subjekt nicht in der Un-
mittelbarkeit verharrt, sondern in die Mittelbarkeit eingefiihrt wird.
Dieser Vorgang impliziert, dass das Reale ausgeschlossen wird. Das
ist die Einstiegspforte in die Thematik des Korperbildes.

Fiir mich wire es wichtig zu erfahren, ob die Ausfithrungen verstéind-
lich waren oder zu schwierig.

Frage eines Studenten: ,Die Ausfithrungen waren insgesamt ver-
standlich, ich mochte aber zu zwei Punkten etwas fragen: Was ver-
steht man unter dem Realen? Was ist mit dem Kern des Sprechens
und dem Ubergang zum Anderen gemeint?*

Antwort. Zunichst etwas iiber die Bezichung des Sprechens und des
Anderen. Wenn wir denken und sprechen, haben wir den Eindruck,
dass wir iiber die Sprache verfiigen. Er ist das Resultat eines langen
Prozesses. Die Sprache ist uns nicht angeboren. Wir sprechen in der
Muttersprache; die Mutter ist erster Reprdasentant des Anderen. Hitte
sie uns nicht eingefiihrt in ihre Sprache, hitten wir keinen Bezug zu
uns selber. Nun hat diese Ebene des Anderen die Eigenheit — ich ha-
be von Konvention gesprochen —, dass sie innerhalb einer Sprach-
gemeinschaft allen gemeinsam ist. Wenn ich mich ausdriicke, wenn
ich iiber andere oder mich spreche, so brauche ich Zeichen, die die
andern auch brauchen. Wie kann ich aber meine Subjektivitit im
Sinne meiner Singularitit ausdriicken? Ich habe ja blof3 die Zeichen
zur Verfiigung, die andere auch verwenden. Zweifellos bin ich in vie-
lem gleich wie die andern, aber die Frage nach mir selbst gilt vor al-
lem dem, was unverwechselbar an mir selber ist. Man kann Ihre Fra-
ge also wohl so prézisieren, dass sie die nach der Singularitit mitent-
hélt. Diese Singularitit erscheint stets als reprasentierte, in Zeichen-
kombinationen, die allen zur Verfiigung stehen. Von da her stellt sich

22



https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

|. REPRASENTATION UND KORPERBILD

unabweisbar die Frage nach dem eigenen Sein. Ich kenne mich selber
nicht.

Vielleicht kann ich in diesem Zusammenhang die Frage nach
dem Sinn einer Therapie anfligen. Liegt er darin, sich selber kennen-
zulernen, oder gerade im Gegenteil, die Bilder von sich selber zu a-
nalysieren, im Sinne von sie aufzulgsen? Bilder, die man von sich
selbst hat, geben eine Orientierung. Ist das aber nicht eine Liige? An-
dererseits: Wenn ich keine Bilder habe, bin ich frei. Diese Freiheit
hat etwas Beidngstigendes.

Man kann an dieser Stelle die Singularitdt mit dem Realen in
Verbindung bringen. Ich habe vorher immer wieder das Imaginire
mit dem Symbolischen in einen Zusammenhang gebracht. Das Ent-
sprechende gilt fiir den Bezug zum Realen. Das Reale des Symboli-
schen ist das, was sich als gleichbleibend im Symbolischen behaup-
tet. Es gibt eine interessante topologische Figur von Lacan, die die-
sen Sachverhalt beleuchtet: Stellen Sie sich vor, das Sprechen wére
eine Art Kreisbewegung, aus dem sich allmihlich ein Kranz bildet.
Die Mitte bleibt leer; sie ist einerseits das Resultat des Sprechens —
sie gibt Anlass, sie mit Sinn zu fiillen, so dass etwas entsteht, was
nicht in den ausgesprochenen Worten enthalten ist — andererseits
wirkt dieser Ort des Sinns auch als Agens des Sprechens.® Man konn-
te hier an die Metaphorik der Makkaroni denken. Man stellt sie her,
indem man ein Loch nimmt und um es herum den Teig wickelt. Das
Loch war natiirlich nicht zuerst da, es wird aber auch nicht nachher
hergestellt. Wir haben hier ein eigenartiges Verhiltnis von Gleichur-
springlichkeit. Das ist eine Illustration dessen, was die Kausalitdt im
Bereich des Psychischen so problematisch macht.

8 Vgl. dazu Jacques Lacan, Le séminaire IX, L’identification, Sitzung
vom 7.3.1962 (unveréffentl.)

23

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1.
DAS SUBJEKT IM SPIEGEL

Das Ich als Objekt im Spiegelstadium | Das Ich auf
Wanderschaft | Konstitution von Rédumlichkeit und Zeitlichkeit durch das
Spiegelstadium | Kaspar Hauser | Freuds Enkel vor dem Spiegel

Ich gebe zuerst einen kurzen Uberblick iiber das, was ich heute vor-
tragen werde. Wir werden zuerst nochmals iiber das Schema spre-
chen, das ich schon letztes Mal an die Tafel gezeichnet habe. Es geht
vor allem darum, diesen Unterschied zwischen S von I und I von S
herauszuarbeiten. Sie wissen noch: Mit S wird das Symbolische, mit
I das Imaginédre bezeichnet.

In einem zweiten Teil werden wir vor allem den Bezug zum ei-
genen Korper thematisieren, also den Bezug, der in vielen Theorien
als unmittelbarer erscheint. Die Mittelbarkeit habe ich durch die ge-
strichelte Linie, die zum Korper fiihrt, eingezeichnet, um zu verdeut-
lichen, dass es hier keine direkten Beziige zwischen Sprache und
Korper gibt. Einerseits sind wir Korper, andererseits haben wir einen
Korper, der zum Objekt der Reflexion werden kann.

In einem dritten Teil werde ich versuchen, etwas iiber die Ge-
schichte des Korperbildes in der Psychoanalyse zu sagen. Es wird zur
Hauptsache darum gehen, zu sehen, dass Freud schon Vieles ent-
deckt, jedoch noch nicht ausreichend thematisiert hat. Er hat die
grundsitzliche epistemologische Dimension des Korperbildes noch
nicht erfasst. Ich habe Thnen aus diesem Grunde drei Zitate vorberei-
tet. Eines stammt aus ,,Das Ich und das Es“, die anderen beiden aus
Die Traumdeutung.

Wenn die Zeit dann noch reicht, werden wir iiber die Funktion
des Ichs fiir das menschliche Erkennen sprechen. Da wird es darum
gehen, zu zeigen, dass das Ich einerseits die neurotische Instanz
schlechthin ist, dass es aber andererseits doch dieses Ich braucht, um
nicht psychotisch zu werden.

25

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

Nehmen wir also den Faden dort nochmals auf, wo wir ihn letztes
Mal liegengelassen haben. An der Tafel steht nochmals das Schema,
leicht modifiziert.

Abbildung 2
Sprache (S)
Korperbild P £ . Korperbild
als Form (S/I) S ! //' als Inhalt (I/S)
\\\ v//’
Korper (R)

Die Anderungen betreffen die beiden Verbindungen zwischen ,,Kor-
per und ,,Ko6rperbild als Form* bzw. zwischen ,,Korper” und ,,Ko6r-
perbild als Inhalt®. Wenn wir etwas iiber korperliche Impulse sagen,
laufen diese tiber das Imagindre und das Symbolische. Wenn wir z.B.
Hunger haben, so geht er als Drang vom Korper aus. Dieser Drang
bindet sich sofort an Objekte. In diesen ist bereits wieder Symboli-
sches und Imaginéres enthalten. Diese gestrichelte Linie ist auch in
der Gegenrichtung, von der Sprache zum Korper, bedeutsam; das
Andere der Sprache, der Signifikanten, bekommt erst tiber das Sym-
bolische und das Imagindre Bedeutung. Das zeigt sich beispielswei-
se, wenn es um die Interpretation des eigenen Geschlechts oder des
Geschlechts des andern geht. Der Korper ist ein geschlechtlicher
Korper, dagegen ist die Sprache selbst nicht geschlechtlich — im Zwi-
schenbereich siedeln sich Interpretationen der Geschlechtlichkeit an.
Da erdffnen sich die bewegendsten Fragen der Psychoanalyse hin-
sichtlich Weiblichkeit und Ménnlichkeit.

Worauf es mir das letzte Mal ankam, war, zwischen Korperbild, auf-
gefasst als Symbolisches des Imaginédren, und Korperbild, aufgefasst
als Imagindres des Symbolischen zu unterscheiden. Die linke Seite,
die ich auch als Korperbild im formalen Sinne bezeichnete, ist das,
was bei Lacan Spiegelstadium heiflt; wihrend ein entsprechender
Ausdruck fiir die rechte Seite, die inhaltliche, fehlt. Am ehesten ist

26



https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II. DAS SUBJEKT IM SPIEGEL

sie Ort der Anthropomorphisierungen und der Metaphorik des Sub-
jekts.

Mit dem Spiegelstadium wird der Moment bezeichnet, in dem
das kleine Kind, das zwischen einem halben Jahr und eineinhalb Jah-
ren alt ist, sein eigenes Spiegelbild als eine Ganzheit entdeckt. Es
gibt zuvor natiirlich auch schon Wahrnehmungen des Kindes; es ist
keineswegs, wie es bei Freud teilweise beschrieben ist, eingesponnen
in sich selbst, ohne Objektbeziige. Die Wahrnehmung bringt es je-
doch noch nicht zu einer Vereinheitlichung der Korperteile. Deshalb
spricht Lacan in diesem Zusammenhang vom zerstiickelten Korper.'
Dieser Ausdruck enthélt in sich eine Schwierigkeit: Eigentlich ldsst
sich nur dann von zerstiickelt sprechen, wenn es zuvor eine Integrati-
on der Teile gegeben hat. Vor dem Spiegelstadium gibt es diese
Ganzheit noch nicht, sondern es sind Korperteile, die das Kind wahr-
nimmt; strenggenommen kann man auch nicht von Fragmentierung
sprechen. Dem zerstiickelten Korperbild begegnen wir dagegen in
Psychosen, wo etwas zerfallen, zerbrochen ist.

Von besonderer Bedeutung ist nun, dass das eigene Korperbild
als Form dem Subjekt zuerst auBlen erscheint. Das weist auf die Be-
deutung der visuellen Wahrnehmung, der Augen hin. Sie haben die
Eigenheit, dass sie eine Distanz brauchen. Wenn etwas zu nahe ist,
kann ich es nicht mehr wahrnehmen. Bei den Geruchsempfindungen
ist es anders; sie sind korperndher. Beim Gehor gibt es dagegen eben-
falls die Wahrnehmung der Distanz. Wenn ich jemandem zuhére, ha-
be ich nicht den Eindruck, dass seine Stimme in meinem Kopf drin
erklingt, sondern dass ich jemanden hore, der auBerhalb meiner
selbst ist. In diesem Sinne ist auch die Sprache, die symbolische
Ordnung vergleichbar der Spiegelerfahrung. Es ist kein Zufall, dass
man innerhalb der Sprache von einem Spiegeln sprechen kann. Das
geschieht z.B. in Therapien, wenn ich ein Wort wieder aufnehme,
wenn ich die Wichtigkeit, die Bedeutung eines Wortes unterstreichen
will; offensichtlich ist das zu unterscheiden vom visuellen Spiegeln.
Der Unterschied zwischen dem Akustischen und dem Visuellen be-
steht also nicht im Kriterium der Distanz bzw. der Unmittelbarkeit,
sondern hinsichtlich der Unterscheidung von Sichtbarkeit und Un-
sichtbarkeit. Worte und Stimme sind — aul3er sie werden zu Schrift,
wo sie visuell werden, wahrnehmbar — grundsitzlich unsichtbar. In
der Zeit des Spiegelstadiums kommt den Augen eine sehr grofle Be-
deutung zu. Das heift nicht, dass die Ordnung des Unsichtbaren se-

1 Vgl. dazu J. Lacan, ,,Das Spiegelstadium als Bildner der Ichfunktion®.
In: Schriften I, S. 67

27



https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

kunddr wire; denn die visuelle Wahrnehmung wird strukturiert von
der symbolischen Ordnung. Das Kind weil jedoch noch nichts da-
von. Wenn es davon weiB, ist es bereits dabei, das Spiegelstadium zu
iiberwinden, dann hat es sich als sprachliches Subjekt entdeckt. So-
lange das nicht der Fall ist, sieht es sich im Auf3en, ohne den Unter-
schied von Abbild und ihm selber als Abgebildetem zu bemerken;
man ist versucht, von einer Selbstvergessenheit des Subjekts zu spre-
chen. In diesem Sinne erscheint das Ich auflen.

Erst wenn diese Erfahrung des Spiegelstadiums gemacht worden
ist, entdeckt das wahrnehmende Subjekt sich selbst. Dann beginnt die
Zeit der Anthropomorphisierungen und der Metaphorisierungen. In
diesem Zusammenhang haben wir das letzte Mal vom Traum des
Schmetterlings gesprochen. Solche Metaphorisierungen setzen die
Form als Einheit voraus.

Ich gebe Thnen noch ein kleines Beispiel aus meiner Familie, um
anschaulich zu machen, wie sich das Spiegelstadium — wenn das Ich
sich auflen sieht — manifestiert: Ich habe ein zweijdhriges Enkelkind,
ein Midchen. Es hat, wie schon oft, bei uns iibernachtet und ist ein-
mal sehr frith erwacht. Als besorgter Grofvater ging ich nachschau-
en, warum es nicht mehr schlafe. Es war hellwach, es bestand keine
Moglichkeit, es wieder zum Schlafen zu bewegen. Ich nahm die
Kleine aus dem Bettchen und begann mit ihr zu spielen. Es war ein
kithler Morgen, sie war noch in ihrem Pyjama. Nach kurzer Zeit
wollte sie allen Puppen, die im Zimmer herumlagen, Socken anzie-
hen. Pullover oder Jacken interessierten sie dagegen nicht. Weil ich
die Socken mithsam hitte zusammensuchen miissen, fragte ich sie
zunéchst, ob sie nicht lieber doch den Puppen Jacken anziehen wolle.
Sie verneinte das entschieden. Endlich kam ich auf die Idee, weshalb
das so war: Sie hatte selber kalte Fiile. Sie bemerkte das jedoch nicht
an ihrem eigenen Korper, sondern an den Puppen.

Das kleine Beispiel gibt Anlass zur Frage, weshalb eine Kultur
auf die Idee kommen kann, die Néchstenliebe zu postulieren — der
Néchste ist doch das Ich! Eine andere Frage betrifft den Egoismus;
was bedeutet es eigentlich, wenn das Ego beim andern lokalisiert ist?
Es ist gesetzmiBig so, dass die Erfahrung des Subjekts iiber das Au-
Ben, das Ich geht. Wenn man Beispiele, etwa bei Freud, liest, konnte
man denken, solche Zusammenhinge wiirden sich nur bei diesem
Kind oder bei jenem Patienten zeigen. Ich wiirde noch weiter gehen
und sagen, dass die Erfahrung des Spiegelstadiums, die Erfahrung
des Korperbildes auBien, eine philosophische Dimension hat. Hof-
fentlich haben wir spéter Zeit, in diesem Zusammenhang von der

28



https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II. DAS SUBJEKT IM SPIEGEL

Einbildungskraft bei Kant zu sprechen. Ich glaube, dass diese philo-
sophische Dimension auch fiir die therapeutische Erfahrung sehr
wichtig ist. Wenn wir diese grundsétzliche Bedeutung nicht sehen,
haben wir auch keinen Zugang zum Wesen der Psychose.

Ich werde versuchen, noch eine andere grundsdtzliche Dimension im
Zusammenhang mit dem Spiegelstadium zu skizzieren. Das Spie-
gelbild verschafft mir ein Gegeniiber. Ohne dieses Gegeniiber wire
ich verloren in der Unstrukturiertheit, sogar Unendlichkeit. Das
heiflt, das Spiegelbild ist konstitutiv fiir die Raumerfahrung. Der
Raum ist stets irgendwo begrenzt. Die Grenze kann ich mir so vor-
stellen, dass ich mir ein Gegeniiber vorstelle, wobei meine eigene
Position wiederum ein Gegentiber dieses Gegeniibers ist. Jedes klei-
ne Kind muss seine Raumerfahrung selber machen, indem es sich
bewegt, zuerst kriecht, dann geht. ,,Vertraut sein mit etwas“ heif3t,
dass das Vorhandene als zum eigenen Korper gehorig empfunden
wird. In diesem Sinne kommt die Raumerfahrung einer Emanation
des Spiegelbildes gleich. Sie kénnen sich vielleicht vorstellen, was
geschieht, wenn diese Raumerfahrung nicht strukturiert, nicht be-
grenzt wird. Dann resultiert ein Verlorensein, eine Orientierungslo-
sigkeit. Um daraus herauszukommen, braucht es irgendwelche Hilfs-
identifizierungen, Kopien von Schemen, wie andere sich orientieren
und bewegen.

Ich mochte sodann noch einmal auf den Unterschied zwischen
Subjekt und Ich zu sprechen kommen. Mit ,,Subjekt” wird das be-
zeichnet, was in der Sprache, in der symbolischen Ordnung repriasen-
tiert wird. Das Imaginére bezieht sich auf das Gegentiber des symbo-
lischen Subjekts. Wir werden im néchsten Teil davon sprechen, wie
aus diesem Gegeniiber wieder eine Korpererfahrung wird. Ich gebe
Thnen noch ein Beispiel fiir die Metaphorisierung auf der rechten Sei-
te des Schemas. Sie kennen sicher alle, besser als ich, das Bunraku,
das Puppenspiel. Das ist ein wunderschénes Beispiel eines Ichs, das
das Subjekt metaphorisiert. Die Puppe selbst kann ja nicht sprechen.
Drei Ménner halten zusammen eine Puppe, sie sind schwarz ver-
mummt, nur bei einem ist das Gesicht sichtbar. Der Sinn der Bewe-
gung der Puppe kommt vom Symbolischen her, wobei der Ort des
Symbolischen nicht auf der Biihne ist, sondern sich seitlich zu ihr
befindet, ndmlich dort, wo der Erzéhler ist. Das Bunraku zeigt, dass
das Geschehen auf der Biihne, das fiir die Zuschauer sichtbar ist,
strukturiert wird von der Erzdhlung auf der Seite der Bithne. Man
konnte sogar auf die Idee kommen, die Musik miteinzubeziehen, die

29

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

Erzéhlung wird namlich begleitet und skandiert von Musik. Sie wirkt
als Ergdnzung zum Wort, dessen Mangel sie bereichert. Es wére an-
dererseits nicht moglich, das Wort wegzulassen und nur Musik und
Puppenspiel vorzutragen, weil die Handlungen einer Erzdhlung fol-
gen, deren Figuren identifizierbar sind und die einen bestimmten
Verlauf hat.

Das Imagindre des Symbolischen, also das, was auf der rechten
Seite des Schemas eingezeichnet ist, wird tiberdies in Méarchen dar-
gestellt, in denen Tiere sprechen konnen. Man kann in diesem Zu-
sammenhang daran denken, wie viele Tiernamen in Kosenamen, die
man den Kindern gibt, enthalten sind. Die Kinder werden als kleine
Maiuse, Vogelchen oder als irgendetwas Niedliches bezeichnet,
manchmal aber auch als Raubtiere.

Ich glaube, wir konnen nun zum zweiten Teil gehen. Ich mochte dar-
in wie angekiindigt den Bezug zum eigenen Korper thematisieren.

Es ist nicht so, dass jeder Korperbezug iiber das Spiegelstadium
vermittelt ist. Das gilt vor allem fiir das Sehen, Sprechen und Hoéren.
Riechen, Schmecken, Tasten, Empfindungen von Warme und Kilte
scheinen zunichst einmal mit dem Spiegelstadium nichts zu tun zu
haben. Heif3t das nun, dass man strikt zwei Felder unterscheiden
kann, in dessen einem die Wahrnehmungen situiert sind, die ohne das
Spiegelstadium auskommen, wie Riechen, Schmecken, Tasten, wéh-
rend im anderen die Wahrnehmungen vorkommen, die auf ein spie-
gelbildliches Gegeniiber angewiesen sind, das sie selber konstituie-
ren, wie dies beim Sehen und Sprechen der Fall ist? Ich glaube, dass
eine solch strikte Aufteilung nicht unseren Erfahrungen entspricht.
Ist es nicht eher so, dass sich Riechen, Schmecken, Tasten mit fort-
schreitender Versprachlichung des Subjekts differenzieren? Ich weil3
nicht, ob Thnen der Name Kaspar Hauser etwas sagt. Das war ein
Junge, der eines Tages im 19. Jahrhundert als von allen Verlassener
auf einem Platz in einer deutschen Stadt auftauchte und nicht spre-
chen konnte. Erst dadurch, dass ein Pddagoge sich seiner annahm
und ihn sprechen lehrte, konnte er nachtriglich etwas von seiner Ge-
schichte sagen. Er war in einem dunklen Keller bei Wasser und Brot
gefangen gehalten worden und hatte nur Kontakt zu einem einzigen
Menschen gehabt, der ihm téglich das Essen gebracht, jedoch kaum
jemals ein Wort zu ihm gesagt hatte. Als der Junge Kontakt zu ande-
ren Leuten hatte — das geschah, als er etwa 15-jahrig war — konnte er
keine andere Speise zu sich nehmen als die, die er gewohnt war:
Wasser und Brot. Er hatte zwar Geschmacksempfindungen, diese

30

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II. DAS SUBJEKT IM SPIEGEL

waren aber vollig unentwickelt. Er spuckte die Nahrung aus, die an-
dere als sehr gut empfanden, fand sie widerlich. Das zeigt, dass auch
diese Sinneserfahrungen, die unmittelbar beginnen, fiir Differenzie-
rungen durch Sprache empfinglich sind. Es kommt dazu, dass ein
kleines Kind nicht imstande ist, den Ort des Schmerzes zu identifi-
zieren.

Es gibt ein Gesellschaftsspiel, das darin besteht, dass einige Per-
sonen um einen Tisch herum sitzen. Es ist nicht notig, dass das Zim-
mer verdunkelt wird, wichtig ist, dass man nicht unter den Tisch se-
hen kann. Jetzt reicht man einen Gegenstand von einer Hand zur an-
deren, die Hinde miissen unter dem Tisch bleiben, unsichtbar, wie
der Gegenstand. Jeder Teilnehmer soll nun erraten, was herumge-
reicht wird. Wenn Sie fiir Stimmung sorgen wollen, so empfehle ich
Thnen, dieses Spiel zu versuchen. Am eindriicklichsten sind die
Reaktionen, wenn Sie irgendetwas Klebriges, Flauschiges oder Wei-
ches, das schwer identifizierbar ist, in die Runde geben. Innert kiir-
zester Zeit entsteht ein groBes Gekreische im Zimmer. Es ist, wie
wenn die Betroffenen mit dem Realen in Berithrung gekommen wé-
ren. Sobald sie wissen, was der Gegenstand ist, kommt eine grofe
Erleichterung auf. Es ist wiederum dieses Benennen-Koénnen, das
einem eine gewisse Sicherheit gibt.

Ich mo6chte noch einmal auf das Grundséitzliche der Raumerfah-
rung zu sprechen kommen. Sie konnen sich keinen Raum vorstellen,
ohne darin eine Position zu haben, egal, ob Sie sich ein Zimmer, eine
Stadt oder das ganze Universum vorstellen. Unten, oben, links,
rechts, vorne, hinten, entfernt, nahe, westlich, 6stlich, nérdlich, siid-
lich, alle diese Ortsangaben setzen einen Bezug eines Subjekts zu
seinem Korper voraus. Man konnte daraus ableiten, dass das Subjekt
dadurch eine ungeheuer grole Bedeutung hat, sogar Mittelpunkt der
Welt ist. Auf eine Art ist das so, auf eine andere Art aber nicht; es
gibt auch das Wissen um die Nichtigkeit des Menschen, so dass man
ihn oft mit einem Staubkorn vergleicht. So klein das Staubkorn sein
mag, ordnet sich dennoch von ihm her, von seiner Korperlichkeit her,
die Raumerfahrung.

Inwiefern ist darin die Erfahrung des Spiegelstadiums vorausge-
setzt? Ist es nicht eher so, dass die Erfahrung des Spiegelstadiums
eine Verwirrung schafft? Wenn wir ins Spiegelbild blicken, sind die
Dimensionen von Vorne und Hinten, von Rechts und Links ver-
tauscht. Wie kann man dennoch behaupten, das Spiegelstadium habe
einen Bezug zur Positionalitit des Korpers?

31

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

Ich mochte jetzt zeigen, dass erst durch die Erfahrung des Gegeniiber
eine Positionalitit im Raum, ein Verhéltnis zum eigenen Korper, ein
Wissen um seine Situation entsteht. Es trifft nicht zu, dass von An-
fang an die Vertauschung der Links-Rechts-Dimension gegeben ist.
Sie zeigt sich erst dann, wenn das in den Spiegel blickende Subjekt
den Bezug vom Spiegelbild zu sich selbst gemacht hat, d.h. wenn die
Riickwendung gemacht worden ist vom Bild zum Subjekt. Erst von
da weg kann es zwischen dem Spiegelbild und einem andern Men-
schen vergleichen.

Es gibt einen Autor, der iiber solche Zusammenhéinge geschrie-
ben hat, nimlich Merleau-Ponty.” Die Schwerkraft ist wahrscheinlich
das, was am chesten der Spiegelerfahrung widersteht. Man konnte
die Schwerkraft durchaus mit dem Realen in Beziehung setzten. D.h.
es gibt sie auch dann, wenn das Subjekt eine Positionalitdt im Raum
gefunden hat und seinen Ko6rper versprachlichen kann. Dass man die-
ses Reale erfihrt, z.B. wenn man stiirzt, ist sehr krinkend. Von da
weg kommen Erzieher auf die Idee, dem Kind Hilfsmittel zu geben,
damit es nicht so oft hinfillt, irgendwelche Vorrichtungen, mit denen
man das Kind halten kann, Hilfsrdder am Fahrrad, damit es nicht
stiirzt. Wir mochten gerne, dass wir das Reale kontrollieren kénnten.
Ein Sturz ist weniger ein Problem des Schmerzes als vielmehr ein
Problem der Krinkung.

Ich glaube, bei der Raumerfahrung ist es noch einigermallen ein-
leuchtend zu zeigen, welche Bedeutung das spiegelbildliche Gegen-
iiber hat. Wie ist es aber bei der Zeiterfahrung? In diesem Zusam-
menhang ist eine Beobachtung Freuds, die seinem Enkelkind gilt,
aufschlussreich.” Es kauert sich vor dem Spiegel nieder, sieht sich
somit darin nicht mehr, und st6Bt dabei die Laute ,,Bebi 0-0-0° aus,
was Freud als ,,Fort” interpretierte. Diese Beobachtung steht an ei-
nem unscheinbaren Ort, ndmlich in einer FuBlnote des Textes, der
vom berithmten Fadenspiel, bekannt geworden als Fort-Da-Spiel,
handelt — tibrigens steckt im Wort FuBBnote wiederum das Korperbild
drin, auch ein Text ist ein Korper. Freuds kostbare Beobachtung
weist darauf hin, dass sich das Kind als sprachliches Subjekt entdeckt
hat; wenn es ,,fort sagt, ist es fort fiir die visuelle Wahrnehmung —
als Subjekt des Sprechens ist es jedoch in der Artikulation von ,,fort*
anwesend, priasent. Wir erkennen hier die beiden Seiten des Subjekts

2 Vgl. dazu Maurice Merleau-Ponty, Phdnomenologie der Wahrnehmung.
Berlin: de Gruyter.

3 Zum Folgenden vgl. S. Freud, ,,Jenseits des Lustprinzips®, G.W. XIII,
S. 13.

32

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II. DAS SUBJEKT IM SPIEGEL

— das sprachliche Subjekt und das spiegelbildliche Gegeniiber. Im
Spiel des Kindes verschwindet die eine Seite, die visuelle, umso
mehr manifestiert sich die andere Seite, und zwar gerade dann, wenn
es ,,fort™ sagt und sein Bild verschwinden ldsst. Mit dem Erscheinen
und Verschwinden des Bildes sind wir in der rdumlichen Dimension.
Es geht jetzt aber darum, den Zeitbezug zu denken. Meine These lau-
tet, dass mit der Erfahrung der Abwesenheit des Visuellen sich auch
die Zeit zu differenzieren beginnt: In dem Moment, in dem das Spie-
gelbild abwesend ist, driickt das Phonem ,,fort diec Gegenwart aus.
Das Bild, das vorher da war und jetzt nicht mehr da ist, konstituiert
als abwesendes die Vergangenheit. Dass es wiederkommen kann,
konstituiert die Zukunft.

Vor der Spaltung von Subjekt und visuellem Bild war diese
Dreiheit noch nicht da. Dann war es so wie Hegel in einer Passage
der Phinomenologie des Geistes sagt: ,,Es ist immer jetzt“.* Dieses
,»Es-ist-immer-jetzt ist noch ein unreflektiertes, unmittelbares Im-
mer-Jetzt. Es ist vielleicht mit einer Art Gegenwart vergleichbar, die
schwarze Locher bekommt, wenn die Mutter weggeht. Wenn das
Kind noch keine Vorstellung hat, dass sie wiederkommen kann, hat
es auch keinen Zukunfts- und keinen Vergangenheitsbezug. Spiter,
mit der Reflexion seiner selbst und mit der Konstituierung seiner
Vorstellungswelt, die Abwesendes anwesend macht, dndert sich die
Situation grundlegend. Wenn ich mit jemandem zusammen bin und
der andere weg geht, bleibt mir die Erinnerung — das ist das Symboli-
sche — an die abwesende Person — das ist das Reale. Die Vorstellung
ihres Wiederkommens, die Zukunft, verweist auf das Imaginére. Mit-
tels der Imaginationen helfe ich mir tiber den Verlust hinweg. Die
Erfahrung des Todes des andern ist dagegen etwas anderes als ein
zeitlich begrenzter Abschied, da ist das Reale unwiderruflich. Das
kann so unertréglich sein, dass ich davon trdume oder sogar die ver-
storbene Person halluziniere.

Man kann nicht in jedem Fall die drei Register so zuordnen, dass
das Symbolische stets der Gegenwart, das Imaginére der Zukunft und
das Reale der Vergangenheit entsprechen. Wenn die andere Person,
die mich verlassen hat, oder wenn das Gegentiber im Spiegel wieder
erscheint, verindern sich diese Verhiltnisse. Dann wird das Reale
zur Gegenwart — die andere Person ist ja da — und das Symbolische
zur Vergangenheit. Dagegen bleibt die Relation des Imaginédren zur
Zukunft gewahrt. Das Symbolische hat nun eine ganz andere Funkti-

4 Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Phdnomenologie des Geistes, Frank-
furt a.M.: Suhrkamp 1970, S. 84 f.

33

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

on. Vorher, bei der Abwesenheit der andern Person, war es Ausdruck
einer Trauer; dagegen wird es beim Wiederkommen der andern Per-
son zu einer Art Abfall. Im Moment ihres Wiederauftauchens braucht
man nicht mehr zu sprechen, dann gibt es die Freude des Wiederse-
hens. Nachher kommt die Zeit, wo man die Dauer der Trennung noch
einmal Revue passieren lassen kann. Auf diese Art ist es doch so,
dass die Spiegelerfahrung konstitutiv ist fiir die Zeiterfahrung.

Wir kommen nun zum dritten Teil, zur Geschichte des Korperbildes
in der Psychoanalyse. Vielleicht haben Sie zuvor noch Fragen?

Prof. Kawai: ,Mir leuchtet es ein, dass die Japaner das Spiegelstadi-
um sowohl fiir Zeit und Raum haben. Wenn man an die Psychose
denkt, sicht man, dass Zeit und Raum sehr wichtig sind.*

Antwort: Es gibt manchmal in Psychosen erstaunliche AuBerungen,
wenn z.B. die Jahreszeiten verwechselt werden, wenn jemand be-
hauptet, im Sommer schneie es. Wenn wir solches hoéren, sind wir
immer geneigt zu sagen: ,,Mache doch von Deinen Sinnesorganen
Gebrauch; schaue und hére, dann weilit Du es.” Dabei vergessen wir
alle diese Vermittlungen, die in unserer normalen Wahrnehmung
enthalten sind. Ich habe einst einen Psychotiker gesehen, der nicht
Acht gab auf andere Menschen, sondern immerzu geradeaus lief,
auch wenn ihm andere im Wege standen. Er hatte weder eine entwi-
ckelte Raumerfahrung, noch konnte er andere von sich unterschei-
den, sondern er hatte irgend ein Ziel, wo er hinkommen musste und
ging infolgedessen geradeaus drauflos. Es sind Fragmente von Iden-
tifizierungen, die wirksam sind, so dass das Verhalten oder auch das
Sprechen manchmal tiber weite Strecken nicht als seltsam auffallen.
Plotzlich zeigt sich ein Loch in der Rede, eine unpassende Wendung,
bei der man spiirt, dass etwas nicht stimmt. Ein Psychotiker erzihlte
mir einmal in korrekten Sitzen, dass am Morgen beim Aufstehen
seine Wische nicht mehr vollstindig vorhanden war; ansonsten
schien seine Welt wohlgeordnet zu sein. Je raffinierter diese Identifi-
zierungen sind, desto schwerer ist die dadurch verdeckte Psychose
erkennbar.

Wir werden bestimmt bei der Pathologie des Spiegelstadiums
von Psychosen sprechen. Dann werde ich auch die Frage thematisie-
ren, die mich immer wieder beschéftigt, was wir als Analytiker oder
als Therapeuten tun konnen, um eine Restitution von Raum- und
Zeiterfahrung zu bewirken. Um diesen Zugang zu erhalten, ist es

34

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II. DAS SUBJEKT IM SPIEGEL

notwendig, dass wir uns zuvor vertiefen in all das, was in der so ge-
nannten Normalitdt schon vorausgesetzt ist. Gibt es weitere Fragen?

Student: ,,Das Imaginidre ist in der Zukunft lokalisiert. Lacan sagt,
dass das Unbewusste das Futurum II sei. Gibt es einen Zusammen-
hang zwischen dem Imaginéren und dem Futurum 117

Antwort: Dies ist eine Frage, an die ich selber noch gar nicht gedacht
hatte; das ist eine Herausforderung, dies neu zu denken. Im Kontext
meiner Ausfithrungen iiber das kleine Kind, das sich vor dem Stand-
spiegel verschwinden lésst, stellte sich das Imagindre als Zukunft
dar, als mogliches Wiedererscheinen des Bildes, anders gesagt als
das, was noch nicht geschehen ist. Was Lacan mit dem Futurum II
gemeint hat, ist die Vorstellung, die sich ein Subjekt von seiner Zu-
kunft macht; diese Vorstellung ist stets beeinflusst von dem, was sich
schon ereignet hat — die Offenheit der Zukunft ist unvorstellbar. In
meinem Beispiel habe ich nicht auf diese Besonderheit geachtet, dass
die wiederkommende Vorstellung ja bereits bekannt ist, sondern ich
habe auf das Noch-Nicht, auf die Moglichkeit des Wiederkommens
hingewiesen. Man konnte sagen, wenn Lacan vom Futurum II
spricht, so meint er den inhaltlichen Aspekt: Jede Vorstellung dessen,
was sich ereignen wird, ist gepriagt von den Erfahrungen der Vergan-
genheit; ich habe dagegen die formale Seite betont, also die Mog-
lichkeit der Wiederkehr. Beide Aspekte schlieen sich keineswegs
aus.

Man konnte eine Verbindung zu Lacans Konzepten des Anderen
bzw. des schriggestrichenen Anderen herstellen. In Bezug auf die
Zeit wire das Andere die reine offene Zukunft. Fiir uns ist das eine
Grenzvorstellung, weil wir immer wieder diese Offenheit mit unse-
ren Erfahrungen fiillen. Das heif}t, wir symbolisieren auch das, was
noch gar nicht da ist. Deshalb kann Lacan von der Nicht-Existenz des
Andern sprechen. Wir haben es in der alltdglichen Erfahrungen stets
mit dem schriggestrichenen Andern zu tun, bezogen auf die Zeit
heiflt das, dass wir die reine Andersheit der Zukunft mit Vorstellun-
gen, Bildern versehen. Das Unvertraute wire die offene Zukunft. Wir
versuchen stets von neuem, uns diese vertraut zu machen, wir ma-
chen eine Lebensplanung, wir schliefen Lebensversicherungen ab,
wir antizipieren alles Mogliche, um uns vor der Offenheit zu schiit-
zen.

35

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

Eine Studentin: ,Meine Frage bezieht sich auf den Zusammenhang
zwischen dem Realen und der Krankung. Sie fiihrten als Beispiel an,
wenn jemand stiirze, splire man nicht nur den Schmerz, sondern auch
die Krinkung; kann man in diesem Zusammenhang von der Erfah-
rung des Realen sprechen? Man spricht in der Psychoanalyse oft von
Fehlleistung. In diesem Fall gibt es vielleicht eine unbewusste Ab-
sicht, die ins Spiel kommt, ein Komplex. In welchem Zusammen-
hang steht das zum Realen?*

Antwort: Thre Frage fiihrt schon auf das Feld der Metaphorisierungen,
sie situiert sich irgendwo im Zwischenbereich zwischen Spiegelsta-
dium und Metaphorisierung. Wir werden ausfiihrlicher davon spre-
chen, wenn es um die Funktionen des Ichs geht. Ich kann vielleicht
so viel vorweg nehmen, dass eine Funktion des Ichs darin besteht,
dem Subjekt einen Narzissmus zu verschaffen. Ich meine jetzt Nar-
zissmus nicht in einem pathologischen Sinne, sondern als notwendi-
ge Funktion, z.B. als Illusion eigener Unversehrtheit. Das Reale ist
oft eine Bedrohung, z.B. als Tod oder als Krankheit, als Endlichkeit,
die auf uns zukommt. In diesem Sinne fungiert das Reale als Gegen-
pol zum Ich des Subjekts mit seiner Illusion von Unversehrtheit oder
sogar Unsterblichkeit. Denken Sie daran, was die Medizin letztlich
beabsichtigt, wenn sie das Leben verldngert, oder was die Technik
bewirkt, wenn sie Apparate herstellt und damit Trennungen aufhe-
ben, zumindest mildern will: Es sind MaBnahmen gegen das Reale.
Noch vor zehn und erst recht vor zwanzig oder dreiflig Jahren war
eine Reise ins Ausland etwas ganz anderes als heute. Es gibt heute so
viele Moglichkeiten von Kommunikation und Kontakt, dass man sa-
gen kann, die Wucht von Trennungen werde gemildert. Das Ich im
Sinne des moi ist ein Ort von Unversehrtheit, von Illusionen. In einer
Gesellschaft, in der die Geschichte wichtig ist, sind die Angehorigen
der jingeren Generation die Hoffnungstriager. Unerfiillte Erwartun-
gen der dlteren Generation flielen ein in die jiingere Generation, wo-
bei die Hoffnung auf ein besseres, leichteres Leben maligebend ist.
Gewiss sind das Phantasmen der &lteren Generation, aber sie sind
wirksam. Freud spricht in diesem Zusammenhang von ,,his majesty,
the baby*, das gibt die Sicht der dlteren Generation auf die Kinder
wieder, die idealisiert werden. In ihre Zukunft wird die Vorstellung
projiziert, ein Leben zu fiihren ohne Einbriiche des Realen zu erlei-
den, ein Leben, das man im Griff hat, das den eigenen Vorstellungen
entspricht. Man kann gewiss nicht sagen, dass diese Projektionen
wirkungs- oder erfolglos sind. Es gibt sogar Autoren, die glauben,

36



https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II. DAS SUBJEKT IM SPIEGEL

einen Verlust des Realen feststellen zu konnen; Baudrillard hat da-
von gesprochen.” Ich glaube, es ist nachvollziehbar, wenn jemand
eine solche These aufzustellen wagt. Viele Krankheiten haben z.B.
die Brisanz, die sie einst hatten, verloren. In diesem Sinne sind weite
Teile dessen, was frither zum Realen gehorte, symbolisiert worden.
Dennoch wird es immer ein Reales geben, als Gegenpol zum Symbo-
lischen und zum Imaginéren.

Das nichste Mal werden wir tiber die Geschichte des Korperbil-
des sprechen.

5 Jean Baudrillard, Die Agonie des Realen. Berlin: Merve 1978.

37

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

I1I.
DIE FALLEN DES NARZISSMUS

Das Korperbild bei Freud | Allgegenwdrtigkeit des Narzissmus
Die Partialobjekte | Narzissmus in lacanianischer Sicht | Subjekt und Ich
bei Freud und bei Lacan

Wir werden heute vor allem tiber das Korperbild bei Freud sprechen.
Er hat das Spiegelstadium noch nicht entdeckt, das blieb Lacan vor-
behalten. Aber es gibt eine Menge von Beobachtungen, die zeigen,
dass Freud sehr nahe dabei war. Insbesondere die zweite Topologie,
jene des Narzissmus, enthélt viele sehr wichtige Aussagen. Wir wer-
den nachher tiber die Funktionen des Ichs sprechen; ich habe dazu
eine Ubersicht an die Tafel gezeichnet.

Wir haben das letzte Mal vor allem den Bezug zwischen dem
Spiegelstadium und dem eigenen Korper thematisiert. Das Schwer-
gewicht lag bisher auf dem Spiegelstadium als der formgebenden
Instanz des Subjekts. Sie ist derart wichtig, dass sie in jeder Erkennt-
nis vorausgesetzt wird. In diesem Sinne konnte man sogar von einer
philosophischen Dimension des Spiegelstadiums sprechen, wéhrend
es bei den Metaphorisierungen um die Singularitit des Subjekts geht,
also eher um eine psychologische Dimension.

Das Schema, das wir verwendet haben, lieBe sich dahingehend
erginzen, dass wir eine zeitliche Achse von links nach rechts einfiih-
ren konnten. Tatsdchlich sind ohne Spiegelstadium die Metaphorisie-
rungen des Subjekts nicht moglich. Anders gesagt: In jeder Metapho-
risierung ist das Spiegelstadium als formgebende Instanz vorausge-
setzt. Wir haben das letzte Mal vor allem den Bezug zum eigenen
Korper thematisiert und dabei gesehen, dass das, was als etwas Un-
mittelbares erscheint, sich doch als iiber das Spiegelstadium vermit-
telt erweist. Das zeigte sich zunédchst am Beispiel der Raumerfah-
rung: Das Spiegelstadium verschafft dem zuvor unstrukturierten un-
endlichen Raum eine Begrenzung. Das war wahrscheinlich leichter
nachvollziehbar als die Beziehung des Spiegelstadiums zur Zeit. Da-
mit es fiir das Subjekt Gegenwart, Vergangenheit und Zukunft gibt,
braucht es den Durchgang durch das Spiegelstadium. Das zeigte sich

39



https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

am Beispiel des kleinen Kindes, das sein Bild vor dem Standspiegel
verschwinden liel und damit eine Trennung seiner selbst erfuhr, die
gleichbedeutend mit der Geburt der Reflexion war. Es enthiillte sich
als Subjekt der Artikulation, wobei die Moglichkeit des Wiederer-
scheinens des Spiegelbildes den Zukunftsbezug, die Erinnerung an
sein Verschwinden den Vergangenheitsbezug er6ffnete. In dieser Be-
obachtung Freuds stecken Erkenntnisse, die iiberhaupt nicht selbst-
verstandlich sind. Wir werden Fragen, die sich in diesem Zusammen-
hang stellen, dann wieder aufgreifen, wenn wir von Psychosen spre-
chen.

Nun zu unserem ersten Schwerpunkt: Freud und das Korperbild. Man
kann allgemein sagen, dass es bei Freud viele Beobachtungen dazu
gibt, jedoch keine ausgearbeitete Theorie des Korperbildes. Am
nichsten war er einem solchen Konzept, als er den Narzissmus the-
matisierte. Ein zweiter allgemeiner Punkt betrifft die Tatsache, dass
Freuds Beobachtungen weniger das Spiegelbild betreffen als viel-
mehr das Ich als Metapher, somit eher die psychologische als die phi-
losophische Dimension. Lacanianisch ausgedriickt geht es bei Freud
eher um das Imagindre des Symbolischen als um das Spiegelbild.

Schauen wir unter diesem Aspekt zwei Zitate aus der Traum-
deutung an, die ich mitgebracht habe:

,»Es ist eine Erfahrung, von der ich keine Ausnahme gefunden habe, daf}
jeder Traum die eigene Person behandelt. Trdume sind absolut egoistisch.
Wo im Trauminhalt nicht mein Ich, sondern nur eine fremde Person vor-
kommt, da darf ich ruhig annehmen, daf3 mein Ich durch Identifizierung
hinter jener Person versteckt ist. Ich darf mein Ich ergidnzen. Andere Male,
wo mein Ich im Traum erscheint, lehrt mich die Situation, in der es sich
befindet, daB hinter dem Ich eine andere Person sich durch Identifizierung
verbirgt. Der Traum soll mich dann mahnen, in der Traumdeutung etwas,
was dieser Person anhingt, das verhiillte Gemeinsame, auf mich zu iiber-
tragen. Es gibt auch Trdume, in denen mein Ich nebst anderen Personen
vorkommt, die sich durch Losung der Identifizierung wiederum als mein
Ich enthiillen. Ich soll dann mit meinem Ich vermittels dieser Identifizie-
rung gewisse Vorstellungen vereinigen, gegen deren Aufnahme sich die
Zensur erhoben hat. Ich kann also mein Ich in einem Traum mehrfach dar-
stellen, das eine Mal direkt, das andere Mal vermittels der Identifizierung
mit fremden Personen. Mit mehreren solchen Identifizierungen lédsst sich
ein ungemein reiches Gedankenmaterial verdichten. (Anm.: Wenn ich im
Zweifel bin, hinter welcher der im Traum auftretenden Personen ich mein
Ich zu suchen habe, so halte ich mich an folgende Regel: Die Person, die

40

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

I1l. DIE FALLEN DES NARZISSMUS

im Traume einem Affekt unterliegt, den ich als Schlafender verspiire, die
verbirgt mein Ich.) Dal} das eigene Ich in einem Traume mehrmals vor-
kommt oder in verschiedenen Gestaltungen auftritt, ist im Grunde nicht
verwunderlicher, als daf} es in einem bewussten Gedanken mehrmals und
an verschiedenen Stellen oder in anderen Beziehungen enthalten ist, z.B.
im Satz: Wenn ich daran denke, was fiir ein gesundes Kind ich war.*!

Das andere Zitat, ebenfalls aus der Traumdeutung:

,Die Phantasiebeschéftigung mit dem eigenen Korper ist keineswegs dem
Traume allein eigentiimlich oder fiir ihn charakteristisch. Meine Analysen
haben mir gezeigt, daB sie im unbewuften Denken der Neurotiker ein re-
gelmiBiges Vorkommnis ist und auf sexuelle Neugierde zurtickgeht, deren
Gegenstand die Genitalien des anderen, aber doch auch des eigenen Ge-
schlechts fiir den heranwachsenden Jiingling oder fiir die Jungfrau werden.
Wie aber Scherner [1861] und Volkelt [1875] ganz zutreffend hervorhe-
ben, ist das Haus nicht der einzige Vorstellungskreis, der zur Symbolisie-
rung der Leiblichkeit verwendet wird — im Traume so wenig wie im unbe-
wuliten Phantasieren der Neurose. Ich kenne Patienten, die allerdings die
architektonische Symbolik des Korpers und der Genitalien (reicht doch das
sexuelle Interesse weit iiber das Gebiet der dufleren Genitalien hinaus)
beibehalten haben, denen Pfeiler und Sciulen Beine bedeuten (wie im Ho-
hen Lied), die jedes Tor an eine der Korperdffnungen (»Loch«), die jede
Wasserleitung an den Harnapparat denken Idsst usw. Aber ebenso gerne
wird der Vorstellungskreis des Pflanzenlebens oder der Kiiche zum Ver-
steck sexueller Bilder gewihlt [...]; im ersteren Falle hat der Sprach-
gebrauch, der Niederschlag von Phantasievergleichungen éltester Zeiten,
reichlich vorgearbeitet (der ,,Weinberg* des Herrn, der ,,Samen®, der ,,Gar-
ten“ des Miadchens im Hohen Lied). In scheinbar harmlosen Anspielungen
an die Verrichtungen der Kiiche lassen sich die hdBlichsten wie die intim-
sten Einzelheiten des Sexuallebens denken und traumen, und die Sympto-
matik der Hysterie wird geradezu undeutbar, wenn man vergifit, da3 sich
sexuelle Symbolik hinter dem Alltaglichen und Unauffilligen als seinem
besten Versteck verbergen kann. Es hat seinen guten sexuellen Sinn, wenn
neurotische Kinder kein Blut und kein rohes Fleisch sehen wollen, bei Ei-
ern und Nudeln erbrechen, wenn die dem Menschen natiirliche Furcht vor
der Schlange beim Neurotiker eine ungeheuerliche Steigerung erfihrt, und
iiberall, wo die Neurose sich solcher Verhiillung bedient, wandelt sie die
Wege, die einst in alten Kulturperioden die ganze Menschheit begangen

1 S. Freud, Die Traumdeutung, Stud.ausg., S. 320 f. (Kursivsetzungen
P.W.).

41

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

hat und von deren Existenz unter leichter Verschiittung heute noch Sprach-
gebrauch, Aberglaube und Sitte Zeugnis ablegen.“2

Aus diesen Zitaten geht hervor, dass in ihnen die Form des Kérper-
bildes vorausgesetzt wird. Diese Feststellung gilt auch fiir die Schil-
derung des Kindes vor dem Spiegel. In allen diesen Beispielen geht
es um die Darstellung, Imagination der Subjektivitit, die einerseits
eine korperliche, andererseits eine symbolische, unsichtbare ist. Man
kann zu dieser Dimension des Unsichtbaren erst vorsto3en, wenn das
Korperbild als Spiegelbild konstituiert ist.

Ich mo6chte das Thema ,,Freud und das Korperbild™ so angehen,
dass ich zuerst iiber den frithen Freud, dann iiber den mittleren und
anschlieBend tiber den spiten Freud sprechen werde. Es kann nicht
darum gehen, jeden einzelnen Beitrag, jede einzelne Beobachtung
hervorzuziehen, sondern es soll geniigen, einige Schwerpunkte zu
setzen.

Der frithe Freud hat schon 1894 vom Ich gesprochen und zwar in
der Arbeit ,Uber die Berechtigung von der Aktualneurose einen
Symptomkomplex als ,Angstneurose* abzutrennen“.’ Darin finden
wir Freuds erste Angsttheorie. Die Angst entspricht dieser Auffas-
sung zufolge der verdringten Libido. Freud spricht in diesem Zu-
sammenhang von einer Kontaktschranke, die tiberwunden werden
muss, damit die libidinsen Energien gebunden werden kénnen. Das
Ich erscheint als Instanz, die etwas vereinheitlicht. Dieses Ich ist
iiberhaupt nicht an die Erfahrung des Spiegelbildes gebunden, son-
dern es ist eine Instanz, die kdrpernah ist.

Sodann gibt es die vielen Beobachtungen aus den frithen Hyste-
riebehandlungen. Da thematisiert Freud vor allem die Konflikte zwi-
schen dem Ich-Trieb und dem Sexual-Trieb, d.h. das Ich wird als In-
stanz aufgefasst, die zum Ich-Trieb gehort. Sie habe die Funktion,
das Sexuelle zu verdringen. Sie sei Sitz der Vorurteile, der allgemei-
nen Werthaltungen einer Gesellschaft. Nebst der Vereinheitlichung
nimmt sie also gemél Freuds Darstellung ethische Aufgaben wahr, er
sieht sie als eine moralische. Dass es dieses Ich gibt, ist fiir ihn ei-
gentlich keine Frage. Selbst da, wo er iiber Psychosen schreibt, setzt
er ein vereinheitlichtes Korperbild voraus.

Freud beschiéftigte sich bereits vor der Jahrhundertwende mit den
Psychosen, unterschied sie aber noch nicht grundsitzlich von den

2 Ebd. S. 341/2. (Kursivsetzungen P.W.)
3 Vgl. dazu G.W. 1, S. 315-342.

42



https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

I1l. DIE FALLEN DES NARZISSMUS

Neurosen; die Psychosen erscheinen als eine Variante der Neurosen.”
Dass er diese grundsitzliche Unterscheidung erst spiter machte,
hingt genau damit zusammen, dass er diese Theorie des Korperbildes
nicht hatte, bzw., dass er das Vorhandensein des Ichs voraussetzen
musste. Es gibt das rithrende Beispiel der enttduschten Braut, die von
ihrem Liebhaber verlassen wurde und daraufhin halluziniert, er sei
gekommen, sie hore seine Stimme, so dass sie ihm im Nachtkleid
entgegeneilt.’ Freud beschreibt hier einen Wahn, der ohne weiteres
kompatibel ist mit einem einheitlichen Koérperbild. Erst spéter, in der
Topik des Narzissmus, thematisiert Freud, dass das Vorhandensein
des Ichs keineswegs selbstverstiandlich ist.

Zum frithen Freud gehort natiirlich auch die Traumdeutung. Dar-
in unterscheidet er bemerkenswerterweise Ich und Subjekt. Das erste
Zitat, das mit dem Satz endet: ,,Wenn ich daran denke, was fiir ein
gesundes Kind ich war®, weist darauf hin. Zweimal erscheint ein Ich
in diesem Satz. Zuerst wird damit das Ich, das denkt, das Ich der Ge-
genwart — in der lacanschen Begrifflichkeit das Subjekt des Aussa-
gens/le sujet de [’énonciation — bezeichnet; das zweite Ich verweist
auf das Ich, wie es gewesen ist, bzw. wie es dem gegenwértigen Ich
erscheint, wie es gewesen ist. D.h. es handelt sich um ein Bild, das
sich das sprechende Ich von sich selber macht. Dieses zweite Ich ist
offensichtlich etwas anderes als das erste. Es ist das Ich, {iber das ge-
sprochen wird, das Subjekt der Aussage/le sujet de I’énoncé. In die-
sem Sinne ist in diesem Zitat die Unterscheidung von Subjekt und
Ich als imaginérer Instanz darin enthalten.

Das gesamte erste Zitat ist noch wegen etwas anderem interes-
sant: Uberall taucht das Ich auf. Welche Figuren auch immer er-
scheinen, stets haben sie einen Bezug zum Trdumer. Wir finden darin
genau diese Metaphorisierung wieder, von der ich mehrmals gespro-
chen habe. Wenn ich von einer andern Person triume, kann ich si-
cher sein, schreibt Freud, dass etwas von meinem Ich da ist. Auch
wenn ich von andern Personen triume, sind diese niemals ohne Be-
zug zum Ich, so dass sich die Frage stellt, ob es dann auch Figuren
im Traum gibt, die nicht das Ich darstellen. Anders gefragt: Wenn
das Ich alles umfasst, was im Traum vorkommt, was ist dann auller-
halb des Randes, auBBerhalb dieser Seifenblase?

4 Vgl. dazu z.B. ,,.Die Abwehr-Neuropsychosen. Versuch einer psycholo-
gischen Theorie der akquirierten Hysterie, vieler Phobien und Zwangs-
vorstellungen und gewisser halluzinatorischer Psychosen®. G.W. I, S.
59-74.

5 Ebd.S.72.

43

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

Wenn ich jetzt sogar einen Sprung von der Realitit des Traumes zur
Realitdt des Wachzustandes mache, stellt sich dann nicht genau die-
selbe Frage? Wenn das Subjekt so weit gekommen ist, dass es sich
als Ich auBlen sehen kann, dass es diese Instanz zudem metaphorisie-
ren kann, sind dann nicht alle seine Wahrnehmungen solche des
Ichs? Die Frage nach dem Ichhaften meint dabei nicht nur den Sach-
verhalt, dass die Wahrnehmungen die eigenen des Subjekts sind,
sondern sie visiert den Bezug zur Andersheit dessen, was auflen
wahrgenommen wird. Die Frage ldsst sich auch so stellen: Inwieweit
gelingt es, die Blase des Ichs zu durchbrechen, Zugang zum Nicht-
Ich zu gewinnen? Das fiihrt uns direkt zum mittleren Freud, zum
Thema Narzissmus.” Was ist die Figur des Narziss anderes als die
Darstellung dessen, der seinem Ich auBerhalb seines Korpers begeg-
net? Wir treffen hier auf ein sehr grundsétzliches Problem, auf ein
epistemologisches. Man muss aber sagen, dass Freud diese epistemo-
logische Dimension nicht explizit thematisiert hat. Er blieb bei der
psychologischen Dimension, also bei den Metaphorisierungen des
Ichs.

Zum zweiten Zitat m6chte ich noch anmerken, dass Freud nahe
bei einer Symboltheorie ist, die eigentlich biologisch verankert ist.
Was uns besonders interessieren muss ist, dass diese Metaphorisie-
rungen, die Freud erwihnt, als zufillig und individuell erscheinen.
Freud hat nicht gesehen, dass es, wenn man nicht psychotisch ist,
gesetzmiBig so ist, dass der Korper auf irgend eine Art symbolisiert
wird. In diesem Sinne haben die Metaphorisierungen iiberhaupt
nichts mit Pathologie zu tun, sondern sie sind Ausdruck von purer
Notwendigkeit des Subjekts, sich selber darzustellen.

Kommen wir also zum Freud der mittleren Zeit. Nachdem er zur
Einsicht kommen musste, dass sich der Dualismus von Sexualtrieb
und nicht-sexuellem Ich-Trieb nicht halten lie3, weil sich auch das
Ich als libidindse Instanz erwies, war Freud auf eine andere Topolo-
gie angewiesen. Er versuchte gleichwohl, einen Dualismus zu retten,
aber weil er sich auf keine strukturale Sprachtheorie stiitzen konnte,
vermochte er diesen nicht ausreichend zu legitimieren. Er war aber
immer der Ansicht, dass es nebst den sexuellen Trieben auch nicht-
sexuelle Triebe gibt. Freud konnte nicht wissen, dass etwa zur glei-
chen Zeit Ferdinand de Saussure an seinem Cours de linguistique’
arbeitete, der allerdings erst viel spiter erschien. Vorherrschend war

6 Vgl. dazu S. Freud, ,,Zur Einfithrung des Narzissmus®. S. 138-170.
7 Vgl. dazu Ferdinand de Saussure, Grundfragen der allgemeinen
Sprachwissenschaft. Berlin: De Gruyter 1967, 2. Aufl.

44

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

I1l. DIE FALLEN DES NARZISSMUS

zur Zeit der Ausarbeitung der zweiten Topologie die historisch orien-
tierte Linguistik. Freud war im Vergleich zu dieser schon in seiner
frithen Phase der zeitgenossischen Linguistik voraus. In seiner Theo-
rie des Witzes nimmt er Einsichten der strukturalen Linguistik vor-
weg.®

In der Narzissmusarbeit ist die Unterscheidung von primérem
und sekunddrem Narzissmus, die vom Autoerotismus abgegrenzt
werden, von grofler Bedeutung. Wir konnen an solchen problemati-
schen Differenzierungen ermessen, was Freud, dadurch, dass er das
Spiegelstadium nicht gekannt hat, entgangen ist. Die Unterscheidung
von primdrem und sekunddrem Narzissmus geht bei ihm wiederum
vom eigenen Korper aus. In seinem Sinne lésst sich die Dreiheit von
Autoerotismus, primdrem Narzissmus und sekunddrem Narzissmus
als eine Emanation des Subjekts auffassen. In dieser Darstellung ist
schon die ganze Schwierigkeit angelegt. So wie uns Ovid die Figur
des Narcissus schildert, kommt die Erfahrung des eigenen Ichs von
auflen. Wie kann man, wie Freud dies tut, von Narzissmus sprechen
und dabei vom eigenen Ich, vom eigenen Korper ausgehen? Da liegt
schon im Grunddispositiv ein Problem, das zu den grofiten Verwir-
rungen gefiihrt hat, was zur Folge hat, dass der Narzissmus heute in
der psychoanalytischen Theorie eine vollig abgegriffene Miinze ge-
worden ist. Man kann alles Mogliche mit ihr bezeichnen, z.B. jede
Beschiftigung mit dem eigenen Korper, aber auch jede Befriedigung
eines Subjekts; des weiteren das Feld der Objektbezichungen, jede
Beschiftigung mit dem andern, zuguterletzt 1dsst sich jedes Symptom
in der Psychotherapie als ein narzisstisches definieren. Es kann gar
nicht anders sein, als dass diese Verwirrung entsteht, wenn einerseits
der Narzissmus den eigenen Korper betrifft, andererseits die Projek-
tion dieses Korpers nach auen, so dass der Narzissmus eigentlich
alles bezeichnet und damit auch nichts. Deswegen hat man immer
recht, wenn man als Therapeut in einer Diagnose schreibt, der Patient
leide unter einem narzisstischen Problem. Die Verwirrung wird nicht
kleiner, wenn ein und dasselbe Symptom, oder gar das Ich selbst, als
Ausdruck von zu viel oder, nach Meinung anderer, von zu wenig
Narzissmus bewertet wird. Wie kann man das beurteilen, wenn es gar
kein anderes Kriterium gibt!

Wenn man von der lacanschen Psychoanalyse her den Narziss-
mus denkt, begegnet man zunichst der Schwierigkeit, dass der Nar-
zissmus nicht primér den eigenen Korper des Subjekts betrifft, son-

8 Vgl. dazu S. Freud, Der Witz und seine Beziehungen zum Unbewussten.

45

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

dern sein Bild auBen.” Wie bei Ovid wird bei Lacan vorausgesetzt,
dass sich das Ich zuerst auflen sieht. Also betrifft der Narzissmus in
einem ersten Schritt das Ich, das Spiegelbild, nicht den eigenen Kor-
per — bei Freud ist es gerade umgekehrt, der Narzissmus beginnt
beim eigenen Korper.

Ich gebe Thnen ein Zitat, aus dem klar hervorgeht, wie Freud die-
se Emanation des Ichs gedacht hat. Er schreibt in Bezug auf die Un-
terscheidung von sekundédrem und primidrem Narzissmus folgendes:
»|...] wir werden dazu gefiihrt, den Narzissmus, der durch Einbezie-
hung der Objektbeziehungen entsteht, als einen sekundéren aufzufas-
sen, welcher sich tiber einen primédren, durch mannigfache Einfliisse
verdunkelten, aufbaut.“'° Das Zitat impliziert den priméren Narziss-
mus als objektlosen Zustand. Der sekunddre wird definiert als Einbe-
ziehung der Objektbeziehungen. Die Unterscheidung von primér und
sekundér zeigt, dass Freud annahm, dass zuerst der primére vorhan-
den sei — noch vorher wiére der Autoerotismus. In diesem Zustands
wire das Ich noch nicht konstituiert. Im priméren Narzissmus ist das
Ich entwickelt, jedoch noch ohne Objekt. Im sekundiren Narzissmus
kommen die Objekte dazu. In der lacanschen Auffassung ist das
meiste umgekehrt. Der primire Narzissmus bezieht sich auf das
Spiegelbild, der sekundire auf das Subjekt und sein Ideal. Anders
gesagt: Der sekundére Narzissmus bei Freud betrifft das Spiegelsta-
dium, wie Lacan es konzipiert hat, der primére bezieht sich dagegen
auf das reflektierte Subjekt bei Lacan, das auch ein korperliches ist.

Man kann dazu noch anmerken, dass Freud wenig spéter den Au-
toerotismus anders auffasste, nicht als Stufe, sondern als etwas Struk-
turelles. Er brachte ihn mit dem Ort der Befriedigung der Triebe im
Korper in einen Zusammenhang. D.h., dass Triebbefriedigungen
grundsitzlich autoerotisch sind, weil sie an den Korper gebunden
sind. So gesehen hat der Autoerotismus tiberhaupt nichts Genetisches
mehr an sich, auch nichts Pathologisches, er bezeichnet einfach die
Lokalisation des Ortes der Befriedigung.

Freuds Ausfithrungen iiber den Narzissmus sind einerseits struk-
tureller Art, andererseits kommt da eine pathologische Dimension ins
Spiel, wo er vom primédren Narzissmus spricht. Die Unterscheidung
von Psychose und Neurose geschieht lings der Unterscheidung von
primédrem und sekunddrem Narzissmus. Dariiber hinaus sind auch die
Positionen der Geschlechter von dieser Wertung betroffen: Freud
unterscheidet zunéchst da, wo er den Zusammenhang zwischen Nar-

9 Vgl dazu J. Lacan, Das Seminar I, Kap. IX und X, S. 140-166.
10 ,,Zur Einfithrung des Narzissmus®. S. 140.

46

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

I1l. DIE FALLEN DES NARZISSMUS

zissmus und Objektwahl thematisiert, zwei Typen, ndmlich den nar-
zisstischen Typus und den Anlehnungs-Typus.'' Jenen ordnet er vor-
wiegend dem Weiblichen zu, diesen dem Minnlichen. Das unter-
scheidende Merkmal ortet er im Grad an Selbstgeniligsamkeit: Der
primére Typus, also die weibliche Objektwahl, orientiere sich am ei-
genen Korper; dagegen visiere der ménnliche Typus ein partielles
Objekt, nach dem Vorbild der miitterlichen Brust, wie Freud hervor-
hebt. Das Korperbild spielt bei dieser Unterscheidung eine grof3e
Rolle, denn Freud sagt, dass die narzisstische Objektwahl, also die
Objektwahl des Weibes im andern sich selber sucht. Das ist wohl die
Passage, in der Freud dem Spiegelstadium am néchsten gekommen
ist. Dagegen suche der Anlehnungs-Typus nicht sich selbst, sondern
partielle Objekte, die nicht etwas von ihm selber sind. In dieser Un-
terscheidung der beiden Objekttypen ist diejenige von Sein und Ha-
ben enthalten. Die Objektwahl nach dem Anlehnungs-Typus orien-
tiert sich am Haben, der weibliche Typus dagegen am Sein.

Bei aller Problematik dieser Unterscheidung hat Freud hier ein
neues Feld er6ffnet. Dadurch, dass er von Partialobjekten sprach,
fithrte er eine neue Dimension ein. Wenn Sie noch einmal an unser
Schema des Gevierts denken, so ist dieses Partialobjekt nirgends ent-
halten; Sie kénnen schon antizipieren, was fiir neue Fragen sich hier
er6ffnen. Wo sollen wir dieses partielle Objekt platzieren? Wir haben
bisher immer nur Ganzheiten angenommen. Das Spiegelbild ist eine
Ganzheit, ebenso jede Metapher. Das partielle Objekt scheint allein
schon dem Namen nach keine Ganzheit zu sein. Ist aber nicht das
Beispiel der Brust als Objekt geeignet, die Partialitét in Frage zu stel-
len? Zumindest am Anfang der Genese eines Subjekts ist die Brust
nicht einfach ein duferlicher Teil seiner selbst. Diese Situation ist
erst mit dem Spiegelstadium gegeben. AuBlerdem stellt sich die Fra-
ge, ob es einen Bezug zwischen dem sog. Partialobjekt und dem Nar-
zissmus gibt. Wir werden sehen, dass es bei Lacan hinsichtlich dieser
Frage ein Schwanken gibt. Einerseits sagt er, dass auch die partiellen
Objekte zum Narzissmus gehoren; andererseits hat er mit der Ausar-
beitung des Objekts a das partielle Objekt als ein nicht-narzisstisches
definiert.

Indessen wollen wir bei Freud bleiben. Die Unterscheidung von
primédrem, sekunddrem Narzissmus, Autoerotismus hat die grofte
Bedeutung fiir die Klinik der Psychoanalyse. Unter der Vorausset-
zung dieses freudschen Dispositivs mit dem priméren Narzissmus als

11 Ebd.S. 153 ff.

47



https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

objektlosem Zustand, kommt man zum Ergebnis, dass die Psychose
einem Verbleiben im primdren Narzissmus gleichkommt. An diesem
Punkt ist der Zusammenhang zwischen dem Pathologischen und dem
Narzissmus am Augenfilligsten: Da der Psychotiker, der im prima-
ren Narzissmus steckengeblieben ist, keinen Objektbezug hat, ist er
auch nicht tibertragungsfihig, im Gegensatz zum Neurotiker, der den
Zustand des sekunddren Narzissmus erreicht hat und deswegen iiber-
tragungsfihig ist.

Mit der Theorie des Narzissmus ist Freud also genétigt gewesen,
die Psychose als etwas von der Neurose sehr Verschiedenes zu den-
ken. Daraus resultierte eine tiefe Skepsis gegen die Behandlung von
Psychotikern in Analysen. Da ihnen Objektbeziehungen fehlen, ha-
ben sie auch kein Ich-Ideal, und wenn die Idealisierung fehlt, kommt
der Motor der Ubertragung iiberhaupt nicht in Gang. In diesen Ein-
sichten, basierend auf seiner Konzeptualisierung des Narzissmus,
liegt Freuds Skepsis begriindet, was die Behandlung der Psychotiker
anbetrifft. Sie wissen wahrscheinlich, dass sich Freud, vor der Aus-
arbeitung der Topik des Narzissmus, mit der Fallgeschichte des Se-
natsprisidenten Schreber beschiftigte, die ihm reichlich Anlass gab,
seine erste Topik zu revidieren.'” Die Ausarbeitung des Konzepts des
Narzissmus ist auch ein Produkt der Beschéftigung mit Schrebers
Fallgeschichte.

Wenn wir den Zeitraum des mittleren Freud iiberblicken, kénnen
wir sagen, dass es vier Probleme gab, an denen er sich stie. Es war
erstens das Problem Struktur gegen Entwicklung. Freud dachte im-
mer wieder genetisch, als Folge davon geriet die Struktur auBer
Sicht. Seine Emanationstheorie des Narzissmus erscheint als direkte
Folge davon. In der Konsequenz drohte ein Biologismus. Eine zweite
Schwierigkeit zeigte sich bei der Frage, ob dem Bild oder der Spra-
che das Primat zukommt. Da Freud keine strukturale Sprachtheorie
hatte, konnte er nicht erkennen, wie sehr auch die bildlichen Vorstel-
lungen von Sprache strukturiert sind. Es scheint dann, als ob die
Sprache aus dem Bild hervorgehen wiirde. Das dritte Problem betraf
das Verhiltnis von Innen und Auf3en; es wurde teilweise in die Fol-
geprobleme des genetischen Denkens hineingezogen. Ohne Repri-
sentationstheorie war es fiir Freud konsequent, das Auflen aus dem
Inneren abzuleiten und diesem das Primat zuzusprechen. Das vierte
Problem entsteht als Folge der mangelnden Unterscheidung von Psy-

12 Vgl. dazu ,,Psychoanalytische Bemerkungen {iiber einen autobiogra-
phisch beschriebenen Fall von Paranoia (Dementia paranoides)“. G.W.
VIIL S. 240-320.

48

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

I1l. DIE FALLEN DES NARZISSMUS

chologie und Epistemologie. Es ist zwar schon wichtig, philosophi-
sche Konzepte in Frage zu stellen, und ich wiirde auch nicht behaup-
ten, dass die Philosophie fiir Freud von grofler Hilfe gewesen wire.
Immerhin fiihrt ein Versuch, die klinischen Erfahrungen aus einer
gewissen Distanz zu betrachten, zur Erkenntnis, welche Instanzen
hier im Spiel sind. Solche Reflexionen strukturieren dann wiederum
spétere Beobachtungen, so dass es z.B. moglich wird, zu unterschei-
den, was kontingent ist und was nicht.

Sprechen wir noch vom spéten Freud. Es gibt da eine gewisse
Konfusion zwischen dem Ich als sprechender Instanz und dem Ich als
Korperbild. Ein Zitat aus ,,Das Ich und das Es* zeigt dies deutlich:

,Es ist leicht einzusehen, das Ich ist der durch den direkten Einfluss der
AuBenwelt unter Vermittlung von W-Bw verdnderte Teil des Es, gewisser-
mafen eine Fortsetzung der Oberfldchendifferenzierung. Es bemiiht sich
auch, den Einfluss der Aulenwelt auf das Es und seine Absichten zur Gel-
tung zu bringen, ist bestrebt, das Realitdtsprinzip an die Stelle des Lust-
prinzips zu setzen, welches im Es uneingeschrinkt regiert. Die Wahrneh-
mung spielt fiir das Ich die Rolle, welche im Es dem Trieb zufillt. Das Ich
reprasentiert, was man Vernunft und Besonnenheit nennen kann, im Ge-
gensatz zum Es, welches die Leidenschaften enthilt. Dies alles deckt sich
mit allbekannten populdren Unterscheidungen, ist aber auch nur als durch-
schnittlich oder ideell richtig zu verstehen.

Die funktionelle Wichtigkeit des Ichs kommt darin zum Ausdruck, daBl
ihm normaler Weise die Herrschaft iiber die Zugidnge zur Motilitdt einge-
raumt ist. Es gleicht so im Verhiltnis zum Es dem Reiter, der die iiberlege-
ne Kraft des Pferdes ziigeln soll, mit dem Unterschied, daf der Reiter dies
mit eigenen Kriften versucht, das Ich mit geborgten. Dieses Gleichnis trigt
ein Stiick weiter. Wie dem Reiter, will er sich nicht vom Pferd trennen, oft
nichts anderes tibrig bleibt, als es dahin zu fithren, wohin es gehen will, so
pflegt auch das Ich den Willen des Es in Handlung umzusetzen, als ob es
der eigene wire.

Auf die Entstehung des Ichs und seine Absonderung vom Es scheint noch
ein anderes Moment als der Einfluss des Systems W hingewirkt zu haben.
Der eigene Ko6rper und vor allem die Oberfliche desselben ist ein Ort, von
dem gleichzeitig duflere und innere Wahrnehmungen ausgehen konnen. Er
wird wie ein anderes Objekt gesehen, ergibt aber dem Getast zweierlei
Empfindungen, von denen die eine einer inneren Wahrnehmung gleich-
kommen kann. Es ist in der Psychophysiologie hinreichend erortert wor-
den, auf welche Weise sich der eigene Korper aus der Wahrnehmungswelt
heraushebt. Auch der Schmerz scheint dabei eine Rolle zu spielen und die
Art, wie man bei schmerzhaften Erkrankungen eine neue Kenntnis seiner

49

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

Organe erwirbt, ist vielleicht vorbildlich fiir die Art, wie man iiberhaupt
zur Vorstellung seines eigenen Korpers kommt.

Das Ich ist vor allem ein korperliches, es ist nicht nur ein Oberflaichenwe-
sen, sondern selbst die Projektion einer Oberfliche. Wenn man eine ana-
tomische Analogie fiir dasselbe sucht, kann man es am ehesten mit dem
,,Gehirnménnchen* der Anatomen identifizieren, das in der Hirnrinde auf
dem Kopf steht, die Fersen nach oben streckt, nach hinten schaut und wie
bekannt, links die Sprachzone trigt.“!?

Einerseits setzt Freud das Ich an die Stelle der Vernunft, bringt es mit
der Herrschaft {iber die Motilitdt in Zusammenhang. Andererseits
sagt er aber: ,,Das Ich ist die Projektion einer Korperoberfliche®.
Wie lassen sich diese beiden Aspekte zusammenbringen? Einerseits
beschreibt Freud eine unsichtbare Instanz — die Herrschaft iiber die
Motilitét und erst recht die Vernunft sind nicht sichtbar, im Gegen-
satz zur Projektion der Korperoberfliche. Aus dieser Konfusion re-
sultiert die Notwendigkeit, diese beiden Konzepte begrifflich ausei-
nanderzuhalten. Die Projektion der Korperoberfliche erhélt riickwir-
kend, vom Spiegelstadium her betrachtet, eine zusitzliche Bedeu-
tung; das Spiegelbild kann als Projektion der Korperoberflache auf-
gefasst werden.

Man kann natiirlich dazu bemerken, dass dieses Verstindnis uns
erneut zur zuvor kritisierten Emanationstheorie fiihrt, ausgehend vom
Subjekt, dessen Bild projiziert wird. In gewissem Sinn ist das auch
nicht falsch; man muss aber daran denken, dass das Subjekt nichts
von seinen Projektion weil3, weil es sich im Auflen, als Ich, erfihrt, in
dem es sich entfremdet, ohne diese Fremdheit zu erfassen. Ovid hat
das genau beschrieben: Der in sein Spiegelbild verliebte Narziss
weill zunéchst nicht, dass er sein eigenes Spiegelbild sieht. Er ist fas-
ziniert von diesem andern, den er auf der Wasseroberfldche sicht;
erst in einem néchsten Schritt, durch die Parallelitit der Bewegun-
gen, bemerkt er seine anfingliche Verkennung. Man miisste eigent-
lich ein philosophisches Konzept einfiithren, um diese versténdlich zu
machen: die hegelsche Unterscheidung von an-sich und fiir-sich. An-
sich ist das Subjekt zu Beginn des Spiegelstadiums schon da, sonst
wire die Illusion des andern nicht méglich; da es sein Fiir-sich-Sein
beim Eintritt ins Spiegelstadium noch nicht erreicht hat, verkennt es
die Abbildlichkeit des Spiegelbildes. Diese Etappe in der Konstituti-
on des Fiir-sich-Seins ist dann zum Untergang bestimmt, wenn das
Subjekt nicht nur bemerkt, dass der andere blof3 ein Bild, kein leben-

13 ,,Das Ich und das Es®. S. 252-254.

50

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

I1l. DIE FALLEN DES NARZISSMUS

diger Mensch ist, sondern dass es in ihm sein eigenes Abbild sieht.
Die Wahrnehmung der Abbildlichkeit seiner selbst ist gleichbedeu-
tend mit einer Riickwendung auf sein unsichtbares Subjektsein, das
seinem Korper innewohnt. In diesem Sinne ist die freudsche Emana-
tionstheorie nicht einfach falsch, aber sie gibt nicht Aufschluss iiber
den Prozess der Selbstentdeckung des Subjekts. Anders gesagt,
Freuds Beschreibung ist die eines Beobachters von aulen. Wenn ein
Dritter ein Subjekt vor dem Spiegel sieht, kann er sagen: Das Spie-
gelbild ist die Projektion einer Korperoberfliche. Etwas ganz anderes
ist es, der Erfahrung und dem Wissen des Kindes zu folgen.

Vielleicht kann ich abschlieBend zu diesen Ausfithrungen iiber
Freud noch auf das Konzept der Identifizierung hinweisen. Identifi-
zierungen setzen das Spiel von Auflen und Innen voraus. Das Subjekt
begegnet etwas im AuBlen, macht es sich zu eigen, so dass dieses Et-
was ichhaft wird. Nun entstehen Fragen, wie z.B., ob alles, was das
Subjekt in sich aufnimmt, ichhaft wird, ob dieses Aufgenommene
zuvor nicht ichhaft war, warum sich das Subjekt dafiir interessierte,
wenn es ihm doch fremd war. Denken wir an das Zitat der Traum-
deutung, wo jede Figur auf das Ich zuriickgefiihrt wird. Da sind die
Identifizierungen offenbar bereits geschehen, und zwar auf eine Wei-
se, dass die Personen, die im Traum vorkommen, Ziige, Eigenheiten
des triumenden Subjekts darstellen. Das bedeutet, dass die Identifi-
zierungsvorgénge von einem Interesse des Subjekts geleitet werden,
somit schon eingebunden sind in seinen Narzissmus. Wo hat das
Fremde dabei seinen Platz?

Wie dem auch sei, das Konzept der Identifizierung setzt auch ei-
nen Mangel voraus; ohne diesen gidbe es keinen Anlass zu Identifi-
zierungen. Vielleicht er6ffnet dieser Gedanke einen Bezug zum Par-
tialobjekt, zu dessen Ursprung im Diesseits der Sprache, im Realen.

Gerne hitte ich noch von Beitrdgen zum Korperbild nach Freud ge-
sprochen, aber mangels Zeit verschiebe ich das auf das nichste Mal,
sofern Sie jetzt Fragen zu den bisherigen Ausfithrungen haben.

Prof. Kawai: ,,Der Vergleich zwischen Freud und Lacan in Bezug
auf den Narzissmus war sehr einleuchtend fiir mich. Damit kann man
viele bekannte Theorien der Psychoanalyse iiberblicken, also Balint,
Kohut, Melanie Klein.*

Antwort: Man darf nur nicht den Fehler machen und alle Autoren, die
Du genannt hast, mit dem Konzept des Spiegelstadiums lesen. Dass

51



https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

jemand vom Narzissmus schreibt, bedeutet noch lange nicht, dass
dieses Konzept des Spiegelstadiums schon da ist.

Prof. Kawai: ,,Diese Autoren gehen irgendwie davon weg, haben es
nicht wirklich anerkannt.*

Antwort: Eigentlich hat Lacan das wieder aufgenommen, was Ovid
schon weitgehend beschrieben hat. Natiirlich ist die Geschichte von
Narcissus und Echo bei Ovid eine Mythologie; das zeigt sich daran,
dass zwei wichtige Punkte gegeniiber der beobachtbaren Realitét
verdndert worden sind. Der erste Punkt betrifft das Alter des Narcis-
sus. Ovid hat einen Jiingling beschrieben, der schon ein Adoleszenter
war, nicht ein Kind zwischen 6 und 18 Monaten. Der zweite Punkt
betrifft den Ausgang des Spiegelstadiums, also die Entdeckung des
Unterschieds zwischen Spiegelbild und abgebildetem Subjekt. Er
erfolgt aufgrund der gleichen Bewegungen, nicht aufgrund der Spra-
che, mit der das Spiegelbild benannt wird. In Lacans Auffassung ist
das Spiegelstadium nicht eine dyadische Angelegenheit, sondern eine
triadische. Das Protobeispiel dafiir zeigt einen Erwachsenen, sagen
wir die Mutter, die das Kind trigt und auf das Spiegelbild zeigt. Das
Kind sieht sein Bild im Spiegel, aber als Bestitigung oder als Frage
nach der Bestdtigung dreht es den Kopf wieder zur Mutter. Die
Wabhrheit des Bildes enthiillt sich erst durch ein Zeichen des Dritten,
auch wenn es nur ein Nicken ist, um dem Kind die Bestdtigung zu
geben: ,,Schau, das bist du!* In diesem Moment sind alle drei Regis-
ter da, das Symbolische trigt das Erkennen des Spiegelbildes. Der
Name gehort zur symbolischen Ordnung, ist unsichtbar. Das Spie-
gelbild ist die Verkorperung des Namens des Kindes, ein Sichtbar-
Machen des Namens des Kindes. Sie sehen, welch groBle Differenz
da ist zwischen dieser Auffassung des Narzissmus und der freud-
schen Auffassung. Die Beschéftigung mit dem Korper ist vermittelt
iiber das Spiegelbild, in diesem Sinne sekundir, nicht primér. Das
Primére ist andererseits weit weg vom Autoerotismus, aullen lokali-
siert.

Wir werden das ndchste Mal, bevor wir iiber die Partialobjekte
sprechen, eine Tabelle betrachten, auf der ich versucht habe, die
Funktionen des Ichs aufzulisten. Wir werden das vor dem Hinter-
grund einer Aussage Lacans iiber das Ich tun. Lacan hat ndmlich im
Seminar II gesagt, Analytiker sei derjenige, der kein Ich mehr habe.'

14 Vgl. dazu J. Lacan, ,,Wenn man Analytiker ausbildet, dann deshalb,
damit es Subjekte gibt, die so geartet sind, dass bei ihnen das Ich fehlt.

52



https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

I1l. DIE FALLEN DES NARZISSMUS

Ein Subjekt ohne Ich, ist das nicht ein Psychotiker? Was kann Lacan
mit dieser Aussage gemeint haben, wenn wir ithm nicht unterstellen
wollen, dass die Analytiker psychotisch sein sollten?

Das ist das Ideal der Analyse, das selbstverstindlich virtuell bleibt®.
In: Das Seminar II, Walter und Quadriga, S. 313.

53

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Iv.
EPISTEMOLOGISCHES ZUM ICH

Das Korperbild in der Geschichte der Psychoanalyse nach Freud
Die Funktionen des Ichs | Sinnlichkeit, Verstand und Vernunft
Stufen der Anthropomorphisierungen | Der Analytiker ohne Ich?

Wir haben uns das letzte Mal mit Freuds Beitrédgen zum Korperbild
beschiftigt und dabei gesehen, dass er viele einzelne Beitrige beige-
steuert, jedoch keine Theorie zum Korperbild ausgearbeitet hat. Die
Fokussierung auf die zweite Topologie, jene des Narzissmus, fiihrte
zur Einsicht, welche Schwierigkeiten im Konzept des Narzissmus
liegen. Es ist nahezu unbrauchbar geworden; zudem sind die Aus-
gangspunkte bei Freud und bei Lacan unterschiedlich. Freud ging
von einem Emanationsmodell aus, also vom Subjekt, das anfanglich
im Autoerotismus befangen ist und sich allméhlich gegen auflen 6ft-
net. Bei Lacan geht die Bewegung gerade umgekehrt. Sie kennen
vielleicht die Kontroverse zwischen Piaget und Wygotski, in der der
selbe Unterschied feststellbar ist: Piaget geht von einem biologischen
Subjekt aus, das sich gegen auBlen schrittweise 6ffnet und entwickelt.
Bei Wygotski geht die Bewegung von auBen nach innen.'

Wir werden heute noch ganz kurz auf die Beitrdge zum Korper-
bild nach Freud zu sprechen kommen. Ich werde mich dabei auf das
Allerwesentlichste beschrinken, weil ich glaube, dass mit Lacans
Theorie etwas Neues ins Spiel gebracht worden ist. Die Funktionen
des Ichs fiir das menschliche Erkennen werden im Zentrum stehen; in
diesem Zusammenhang werden wir einen Blick auf Kant werfen.

Nach Freud sind selbstverstdndlich Beitrige zum Korperbild ausge-
arbeitet worden. Den ersten Namen, den ich nenne, ist derjenige von
Paul Schilder.” Schilder hat iiber das Kérperschema geschrieben. Er

1 Vgl. dazu Jean Piaget, Sprechen und Denken des Kindes. Disseldorf:
Schwann 1972; Lew S. Wygotski, Denken und Sprechen. Berlin: Aka-
demie 1964.

2 Vgl. dazu Paul Schilder, Das Kérperschema. Ein Beitrag zur Lehre vom
Bewusstsein des eigenen Kérpers. Berlin: J. Springer 1923.

55

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

hat vor allem die Bedeutung von Links-Rechts-Vertauschungen be-
merkt. Das ist darum besonders interessant, weil es in direkter Bezie-
hung zum Spiegelstadium steht. Er hat sich auch Gedanken iiber
Phantomglieder und Phantomschmerzen gemacht. Sie wissen wahr-
scheinlich, dass es immer wieder vorkommt, dass Leute, die z.B. ein
Korperglied haben amputieren miissen und stattdessen eine Prothese
tragen, an dieser Schmerzen verspiiren. Das kann auch bei einem
Zahn passieren, der ersetzt worden ist. Da kann einem der Zahnarzt
lange versichern, dass gar kein Nerv vorhanden sei. Etwas, was ei-
gentlich nicht zum Korper gehort, wird manchmal in das Korper-
schema integriert. Deshalb kann auch eine Prothese schmerzen.

Nun koénnte man sich Gedanken machen tiber den Zusammen-
hang zwischen Korperschema und Korperbild; das wére jedoch im
Kontext von Schilders Ausfithrungen ohne Belang, weil bei ihm die-
se Unterscheidung fehlt. Auch im Zusammenhang von Aphasie und
Hirnverletzungen tauchen Phénomene auf, die ihm zufolge mit dem
Korperschema zu tun haben. Spéter war es Paul Federn, der sich in
vielen Arbeiten vor allem mit dem Ich beschiftigte.” Auch Melanie
Klein schrieb Beitriige iiber Schrift und Korperbild;* ich werde spiter
daran ankniipfen.

Alle diese Beitrdge zum Korperbild nach Freud wurden vor der
Ausarbeitung des Spiegelstadiums geschrieben. Ich habe schon
mehrmals betont, dass beim Spiegelstadium die neue Einsicht darin
besteht, dass sich das Subjekt im Medium des anderen erfahrt. Um
sich zu erfahren, muss es zwar schon vorausgesetzt sein, aber es weill
noch nichts davon. Und wenn es etwas von sich weil3, sieht es sich
im anderen entfremdet. Innerhalb der Lacan-Schule, also unter der
Voraussetzung der Ausarbeitung des Spiegelstadiums, gibt es eine
Reihe weiterer Arbeiten zum Korperbild. In erster Linie nenne ich
Frangoise Dolto’ und Maud Mannoni.® Beide waren iiber einen lan-
gen Zeitraum in Lacans Seminaren dabei. In eigenstdndigen Beitré-
gen haben sie vieles, was Lacan nur angesprochen, aber nicht ausge-
arbeitet hat, weiterentwickelt. Insbesondere galten ihre Bemiihungen

3 Vgl. dazu Paul Federn, Ichpsychologie und die Psychosen. Frankfurt
a.M.: Suhrkamp 1998.

4 Vgl. dazu Melanie Klein, ,,Die Bedeutung der Symbolbildung fiir die
Ichentwicklung®. In: Gesammelte Schriften I. Stuttgart: Frommann-
Holzboog.

5 Vgl. dazu Frangoise Dolto, z.B. Das unbewusste Bild des Korpers.
Weinheim und Berlin: Quadriga 1987.

6 Vgl. dazu Maud Mannoni, z.B. Das zuriickgebliebene Kind und seine
Mutter. Olten: Walter 1972.

56

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. EPISTEMOLOGISCHES ZUM ICH

einer Psychotherapie der Psychosen, die sie teilweise explizit von der
Methode der psychoanalytischen Kur unterschieden haben. Auf einen
zusammenfassenden Satz gebracht, geht es in diesen Ansdtzen dar-
um, das Koérperbild wieder herzustellen. Wir werden im Zusammen-
hang mit der Therapie von Psychosen ausfiihrlicher davon sprechen.
Last but not least erwihne ich Gisela Pankow, die sich sicher nicht
als Lacanianerin bezeichnet hitte, obwohl sie dieser Schule nahe-
stand.” Nicht umsonst war ein Vortrag von ihr in Paris Gegenstand
eines Seminars von Lacan.® Sie betonte am entschiedensten die Dif-
ferenz der Korperbildtherapie gegeniiber der Psychoanalyse. Sie sag-
te dazu, dass jene die Subjekte anschlieBend zur Analyse befihige.

Kommen wir nun zum hauptsichlichsten Punkt: den Funktionen des
Ichs fiir das menschliche Erkennen. Erinnern wir uns daran, dass der
Begriff ,,Stadium® zwei verschiedene Bedeutungen hat: Er bezeich-
net einerseits eine Etappe im Werden des Subjekts, andererseits eine
Struktur. Vergegenwértigen wir uns nochmals, dass das Spiegelbild
dem Subjekt ermdglicht, sich in Raum und Zeit zu positionieren.
Raumerfahrung und Zeiterfahrung wiren ohne Spiegelstadium nicht
moglich. Der Raum wird durch das spiegelbildliche Gegeniiber be-
grenzt; die Zeiterfahrung konstituiert sich ausgehend von den Erfah-
rungen von Anwesenheit und Abwesenheit des andern.

Wenn wir von Raum und Zeit sprechen, denken wir unwillkiir-
lich an Kant. Kant nennt Raum und Zeit reine Anschauungen.9 Sie
sind Bedingungen der Méglichkeit, dass wir iiberhaupt erkennen; sie
sind vorausgesetzt, a priori gegeben. Mit dem Spiegelstadium kann
man zeigen, dass sic auf Voraussetzungen beruhen. 4 priori, das
wiirde heiflen, sie wiren immer da, gleichsam angeboren, von An-
fang an dem Subjekt zugehorig. Es ist das Spiegelstadium, das diese
Erfahrungen tiberhaupt erst moglich macht. Ich wiirde jetzt aber nicht
so weit gehen, das Spiegelstadium als letzte Ursache fiir die Raumer-
fahrung einzusetzen, weil das Spiegelstadium seinerseits wieder auf
Voraussetzungen beruht. Diese Voraussetzungen haben mit dem An-
deren und sicher auch mit dem biologischen Subjekt zu tun. Als Fol-

7 Vgl. dazu Gisela Pankow, z.B. Gesprengte Fesseln der Psychose.
Frankfurt a.M.: Fischer TB 1984.

8 Vgl. dazu J. Lacan, Le Séminaire V, Les formations de l‘inconscient,
Paris: Ed. du Seuil 1998, S. 143 f.

9 Vgl. dazu Immanuel Kant, z.B. Kritik der reinen Vernunft, Transzen-
dentale Elementarlehre, 1. Teil. In: Werke, Bd. 3 u. 4. Darmstadt: Wiss.
Buchgesellschaft, Sonderausgabe 1983.

57

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

ge davon kann es geschehen, dass Raum und Zeit nicht a priori ge-
geben sind, sogar ausfallen.

Bleiben wir noch einen Moment bei Kant. Ich weil3, dass wir in
der Philosophie drin sind, wenn wir uns mit ihm beschiftigen. Wa-
rum nicht? Es ist wichtig, diese grundsétzlichen Dimensionen zu se-
hen, weil wir erst dann, wenn wir diese erkennen, ermessen kdnnen,
was es heiflt, wenn sie nicht vorhanden sind. Kant hat sich vor allem
mit der Frage beschéftigt: Wie kann ich erkennen? Er hat drei Stufen
unterschieden: die Sinnlichkeit, den Verstand, die Vernunft. Der
Verstand ist das, was wir brauchen, wenn wir uns den sinnlichen Ge-
gebenheiten, die in Raum und Zeit gegeben sind, zuwenden, wenn
wir sie erkennen wollen. Wenn ich irgend etwas erkenne, was vor
meinen Augen liegt, wenn ich hore, brauche ich den Verstand. Er ist
auf sinnliche Erfahrungen angewiesen. Sie geben mir das raumzeitli-
che Material, das ich in meinem Kopf mittels meines Erkenntnis-
organs verarbeite. Eine Abbildtheorie wiirde dagegen sagen, wir
nehmen direkt die Bilder in unserem Kopf auf. Es trifft zwar zu, dass
auf der Netzhaut Bilder erscheinen, diese werden aber wiederum zu
Engrammen codiert, d.h. das Abbildliche verwandelt sich in etwas,
was nicht mehr abbildlich genannt werden kann. Das Erkenntnisor-
gan bringt das sinnliche Material auf Begriffe. Fiir Kant ist es so,
dass die sinnlichen Daten strukturiert werden miissen. Wir wollen
versuchen, etwas in diese Geheimnisse hineinzuleuchten. Kant hat
vier Kategorien des Verstandes aufgestellt, denen geméf das sinnli-
che Material zu Erkenntnissen synthetisiert werden: Quantitét, Quali-
tit, Relation und Modalitit.'” Dazu ein Beispiel: Die Quantitiit bringt
das Material der Empfindungen zu einer Einheit. Kant ldsst den Le-
ser sich vorstellen, er setze fiinf Punkte auf ein Blatt Papier. Diese
funf Punkte ordnen sich sofort zu einer Fiinfheit, also zu einer Ein-
heit. Die Silbe ,,-heit™ steht hier fiir die Vereinheitlichung. Was ich
wahrnehme, versuche ich in diesem Sinne zu synthetisieren.

Mit einem kleinen Vorblick kann ich vielleicht zeigen, warum
das so wichtig ist: Wir haben vom fragmentierten Koérper gespro-
chen. Die synthetische Funktion des Verstandes ist notwendig, um
das Spiegelbild als ein einheitliches zu konstituieren. Diese Verein-
heitlichungen bleiben nicht auf die Wahrnehmung des eigenen Bildes
beschrinkt, sondern sind dariiber hinaus flir andere Wahrnehmungen
notwendig. Die Wahrnehmung des eigenen Korperbildes bildet je-
doch eine Art Matrix fiir diese.

10 Ebd. § 10.

58

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. EPISTEMOLOGISCHES ZUM ICH

Die zweite Kategorie bezeichnet Kant als Qualitét. Es geht bei dieser
Kategorie darum, ob der Verstand etwas Wahrgenommenes bejaht,
verneint oder unbestimmt ldsst. Was bejaht wird, hat eine Fiille, die
in der Negation fehlt. Wir werden sehen, dass die Moglichkeit der
Verneinung ohne Versprachlichung des Subjekts nicht gegeben wire,
mithin ist der Signifikant hier bereits als wirksam gesetzt. Wenn wir
diese Kategorie auf das Spiegelbild anwenden, zeigt sich eine inte-
ressante Seite: Ich habe Thnen schon vom Beispiel des Kindes er-
zdhlt, das sich vor dem Spiegel niederkauert, sein Bild gleichsam
verschwinden ldsst und dabei den Laut ,,0-0-0!* ausst68t, was Freud
als ,fort!* auffasste. Genau dieses Beispiel passt zur Qualitit, weil
sich das Subjekt vor dem Spiegel als abwesendes konstituiert, wenn
es sich nicht mehr sieht. Das Subjekt weil3, dass es ist, obwohl es sich
nicht mehr sieht. In dem Sinne ist die Abwesenheit zugleich eine
Anwesenheit. Man kann nur das negieren, was zuvor schon bejaht
worden ist. Die Negation ist in diesem Sinne nicht das genaue Ge-
genteil der Bejahung, sondern eine Aufstockung zu dieser. Was ab-
wesend ist, das Bild im Spiegel, ist im Lautbild buchstiblich aufge-
hoben, es ist im Mentalen, im Gedéichtnis, da.

Die dritte Kategorie ist die Relation. Damit meint Kant die Art
der Verkniipfung zwischen zwei Gegebenheiten, zwischen A und B.
Er unterscheidet verschiedene Formen von Relationen. Die Interde-
pendenz, wenn beide Elemente voneinander abhingig sind, ist nicht
zu verwechseln mit der Relation von Ursache und Wirkung, worin
nur eines der beiden Elemente vom anderen abhéngig ist. In Bezug
auf das Spiegelstadium mochte ich diese Kategorie etwas nédher an-
schauen. Erinnern Sie sich noch einmal an das Beispiel des Jiinglings
Narcissus von Ovid. Wie entdeckt er sein Spiegelbild im Wasser?
Wie merkt er, dass er sein Bild sieht? Der Dichter sagt, es erfolge
aufgrund der Parallelitdt der Bewegungen. Steckt darin nicht eine
erste Erfahrung von Kausalitit? Was der eine tut, tut auch der andere,
und wenn der eine merkt, dass das Spiegelbild sein Abbild ist, kann
er dieses Abbild beeinflussen, iiber es verfiigen. Es gehorcht hun-
dertprozentig den eigenen Bewegungen, wobei es die Links-Rechts
Vertauschungen gibt. In diesem Sinne ist das Spiegelstadium viel-
leicht am Ursprung des Allmachtsdenkens, das mochte, dass die Welt
den Intentionen des Subjekts gehorcht.

Die vierte Funktion ist die Modalitdt. Kant bezeichnet damit den
Grad der Wirklichkeit. Es geht also darum zu entscheiden, ob etwas
wirklich oder unwirklich, blo eingebildet oder real vorhanden ist.
Die Unterscheidung zwischen Wirklichkeit, Moglichkeit und Un-

59



https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

moglichkeit gehort zu dieser Kategorie. Wiederum gibt hier das
Spiegelstadium eine interessante Illustration dieser Erfahrungen.
Wenn das Kind zum ersten Mal sein Spiegelbild entdeckt, so weil es
zunichst weder, dass es blof3 ein Bild sieht noch gar, dass es (als
Subjekt) seinem Bild gegeniibersteht. Es glaubt, dass das, was es im
Spiegel sicht, eine andere, lebendige Person sei. Frangoise Dolto be-
schreibt ein eindriickliches Beispiel von Zwillingen, die nicht zwi-
schen der Relation zum Spiegelbild und der Relation zum andern
Zwilling unterscheiden konnten.'' Das Problem wurde erst dann be-
merkt, als einer der Zwillinge krank war und nicht in den Kindergar-
ten gehen konnte. Das Kind, das zu Hause geblieben war, spielte mit
dem Spiegelbild, im Glauben, das wire sein Bruder. Die néchste Er-
kenntnis besteht ja darin, dass das Spiegelbild nicht ein wirkliches
Anderes ist, sondern nur ein kaltes Bild. Ist das nicht der Anfang der
Unterscheidung von Wirklichkeit und Imagination, oder auch von
Wirklichkeit und Unwirklichkeit? Man konnte hier viel weiter gehen,
wir wollen es aber damit bewenden lassen.

Was taugt denn das Ich, wenn es derart entfremdet, tduscht? Ist es
mehr als blof3 eine Schablone des Subjekts, und ist nicht das Subjekt
viel wichtiger? Man muss allerdings bedenken, was die Folgen wi-
ren, wenn es dieses Ich nicht gébe. In diesem Falle wiirde der Reali-
titsbezug ausfallen. Im Realititsbezug steckt dieser ichhafte Bezug;
in diesem Sinne lédsst sich das Reale von der Realitét unterscheiden.
Zur Realitdt gehort die Ichhaftigkeit des Subjekts. Ohne sie wird es
psychotisch. Die Psychose ldsst sich so definieren, dass das Korper-
bild und damit auch die entfremdenden Funktionen fehlen.

Interessanterweise hdngen wir gleichwohl am Ideal einer reinen
Erkenntnis ohne Ich. Wir méchten gerne die AuBlenwelt oder auch
andere so wahrnehmen, wie sie sind, und wir machen immer wieder
die Erfahrung, dass wir unsere eigenen Kategorien und Erfahrungen
mit hinein legen. Das Problem ist vor allem bei Diagnosen spiirbar,
aber auch in Beurteilungen von Therapieverldufen. Es gibt gewitzte
Patienten, die einem sagen, wenn man eine Deutung gemacht hat:
,Das hat wohl mit Thnen zu tun.” Sie haben recht, die Frage ist nur,
ob es nur mit uns als Therapeuten oder nicht doch auch mit ihnen zu
tun hat. Wir konnen aber diesen Bereich dessen, was wir eben mit
Lacan Narzissmus nennen, nicht hinter uns lassen — die Erkenntnis
dessen, was wir das Reale nennen, bleibt ein Ideal.

11 Vgl. dazu Das unbewusste Bild des Korpers, S. 138 f.

60

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. EPISTEMOLOGISCHES ZUM ICH

Ich habe nun versucht, eine Tabelle mit den Funktionen des Ichs auf-

zustellen.

Tabelle 1
Kritisierte Funktionen Ideale Funktionen
Anthropomorphismus Objektivitdt
Ding fiir mich (Phédnomen) Ding an sich (Noumenon)
Solipsismus Bezug zur Alteritit
Narzissmus Liebe
Egoismus Altruismus
Entfremdung Orientierung
Heteronomie Autonomie
usion Wahrheit
AuBersichsein Beisichsein
Fixierung Artikulation
Wertung Sachlichkeit

Die linke Spalte zeigt die problematischen, verkennenden, illusioné-
ren Funktionen des Ichs, jene also, die dazu fithren, das Ich als zu
iiberwindende Instanz aufzufassen. Demgegeniiber zeigen die Begrif-
fe auf der rechten Seite seine notwendigen Funktionen, deren Fehlen,
wie sich noch erweisen wird, das Subjekt in die Psychose stiirzen
lassen.

Gehen wir sie der Reihe nach durch! An erster Stelle steht der
Anthropomorphismus, ihm gegentiber die Objektivitit als Ideal. Ich
habe Thnen in der ersten Sitzung das Beispiel des kleinen Hans ge-
bracht, dieses fiinfjadhrigen Jungen, der eine Lokomotive sah, aus der
Dampf entwich und der dann nach dem Geschlecht der Lokomotive
fragte. Man konnte sagen, das ist eben die Wahrnehmung eines Kin-
des, und als Erwachsene machen wir so etwas nicht, da sind wir mit
unserer Wahrnehmung weiter. Es ist wahr, dass es Fortschritte gibt,
aber der Anthropomorphismus ist doch ein stetiger Begleiter unserer
Erkenntnisse. Es ist eine interessante Frage, wie weit wir ihn hinter
uns lassen konnen. Es gilt als Ideal der wissenschaftlichen Erkennt-
nis, nicht anthropomorph zu sein. Z.B. ist die vorgalileische Erkennt-
nis, dass sich die Erde um die Sonne dreht, sehr anthropomorph, weil
sie sich am Phianomen des Sonnenuntergangs bzw. -aufgangsorien-
tiert. Die nachgalileische ist jedoch auf eine Art auch anthropo-

61

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

morph, weil der Betrachter des Kosmos eine AufBlenposition ein-
nimmt; er springt quasi in Gedanken von der Erde weg und sieht die
Sonne und die Erde von auflen her. Die Mal3stibe, die er hat, Raum
und Zeit, sind ebenfalls anthropomorph strukturiert. Im Zwischenbe-
reich von wissenschaftlichen Einsichten und kindlichen Erfahrungen
situiert sich das, was wir eben Realitdt nennen — sie ist durch und
durch anthropomorph strukturiert. Wenn ich einen Schrank sche,
dann spreche ich z.B. von seinen Beinen, oder sogar von seinem
Korper. Die Ausmalle messe ich in Metern, wobei ein Meter etwa
einer Schrittlinge entspricht. Frither war die Elle ein wichtiges Mass.
Auch die ZeitmaBstibe griinden in Anthropomorphismen; der Se-
kundentakt ist dem Pulsschlag vergleichbar. Sogar einen Text fassen
wir als Korper auf, er hat Kopf und Fuf, manchmal enthélt er FuBino-
ten. Selbst die Noten der Musik sind anthropomorph, haben Fiifie,
sind Verkorperungen von Kldngen. An dieser Stelle liee sich sogar
ein Bezug zu den chinesischen Schriftzeichen herstellen.'? Gewisse
Radikale symbolisieren einen Menschen. Dieser Bezug geht noch
viel weiter; iiber die Schrift werden wir spéter sprechen. Ein grof3es
Problem in der Wissenschaft besteht darin, wie man von all dem
sprechen kann, was nicht sichtbar ist, vor allem vom Géttlichen. Es
gibt interessante Literatur, die sich mit dem Problem des Anthropo-
morphismus in der Theologie beschéftigt. Denken wir auch an den
Philosophen Feuerbach, der sagte, Gott sei eine Projektion des Men-
schen."® Mit einem solchen Denkansatz kann man sogar auf die Idee
kommen, dass es gar nicht méglich ist, vom Géttlichen zu sprechen,
weil man nicht iiber Anthropomorphismen hinauskommt. Das Gottli-
che entzieht sich uns, weil wir gar nicht anders konnen, als immer
wieder unser Korperschema auBlen anzuwenden. Wir spiiren das sel-
ber, wenn wir z.B. in Notsituationen an jemanden denken, der uns
helfen konnte; es ist immer wieder eine Figur, die nach unseren eige-
nen Wiinschen gebaut ist.

Zur Anthropomorphisierung gehoren nicht nur gegensténdliche
Erkenntnisse, sondern auch Empfindungen. Zunichst habe ich den
Gegenstand von Erkenntnissen in einen Zusammenhang mit Anthro-
pomorphismen gebracht, danach den Mafistab, der selber auf meinen
Korper verweist. Dem ist beizufiigen, dass auch Empfindungen anth-
ropomorph sind. Am ehesten ist das wiederum bei Kindern beob-
achtbar. Wenn Kinder mit Puppen spielen, so ist ganz klar, dass diese

12 Vgl. dazu die Ausfiihrungen iiber die japanische Schrift, S. 181.
13 Vgl. dazu Anselm Feuerbach, Das Wesen des Christentums. Stuttgart:
P. Reclam jun.

62

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. EPISTEMOLOGISCHES ZUM ICH

fuir sie lebendig sind, Empfindungen haben. Der Bezug zum Spiegel-
stadium, in dem urspriinglich das Bild nicht vom lebendigen andern
unterschieden werden kann, ist offensichtlich.

Sie kennen das Konzept des Animismus, das ebenfalls zeigt, dass
auch fiir Erwachsene die Welt voller Empfindungen steckt. Wir legen
auch den Goéttern die Empfindungen zu, die wir selber haben. Die
Stimmung ist hier etwas, was sogar dem Wort nach diese Verbin-
dung von Innen und AuBlen bezeichnet. Eine Stimmung ist niemals
nur innen oder auflen. Wenn ich traurig oder fréhlich bin, so ist es die
ganze Welt. Und selbst, wenn ich das reflektieren kann, so bleibt
immer noch eine Vermischung von Innen und Aufen.

Wir konnten noch einmal kurz auf die Kausalitidt zu sprechen
kommen, wo es ja auch diese Anthropomorphismen gibt. Dass das
Auflen dem Innen gehorcht oder das Innen eine Folge des Auflen ist,
diese Kausalitdten kommen aus dem Spiegelstadium her. Wenn wir
an die Technik denken, ist es ja sogar so, dass diese Kausalitéit Pro-
gramm ist. Ich mochte gerne mit moglichst wenigen Handgriffen
iiber Vieles verfiigen konnen, z.B. am Computer — die Welt soll ver-
fugbar sein wie mein Spiegelbild. Unsere Kultur hat sich so entwi-
ckelt, dass wir eine grofle Macht iiber die Natur ausiiben, die wir, so
zeigt die Geschichte immer wieder, gerne auf andere Menschen aus-
dehnen mochten.

Ich habe Thnen einmal vom Film Kaspar Hauser erzahlt. Da gibt
es ein rithrendes Beispiel eines Pddagogen, der Kaspar Hauser erkla-
ren will, dass ein vom Baum fallender Apfel, der auf dem Boden
nicht sogleich sichtbar ist, sich deshalb nicht versteckt, wie dies Kas-
par Hauser glaubt. Der Pddagoge will den Unterschied zwischen ei-
ner Sache und einem beseelten Ding einfiithren. Er ergreift einen Ap-
fel und wirft ihn auf einen Weg, in der Annahme, er bleibe nach ei-
nigen Metern liegen. Der Apfel macht jedoch der Steine wegen, die
seinem Lauf im Wege stehen, Spriinge und verschwindet im Gras, so
dass Kaspar Hauser sich in seiner animistischen Theorie bestétigt
sicht.

Kommen wir noch einmal auf Kant zu sprechen. Er unterschied
bekanntlich zwischen dem Ding an sich und dem Ding fiir mich. Das
Ding fiir mich ist das Phanomen, das, was ich mit den Sinnen wahr-
nehme. Das Ding an sich wire Gegenstand der reinen Erkenntnis.
Wir konnen diese Unterscheidung so interpretieren, dass im Phéno-
men stets das Korperbild und der Korper, die Positionalitit des Sub-
jekts, enthalten sind. Das Ding an sich wire ein Gegenstand der Er-

63



https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

kenntnis ohne Ko6rperbild und ohne Korper — das wire das Ideal der
Erkenntnis, aber wir sehen, das ist unméglich.

Sehen wir uns den néchsten Punkt in der Tabelle an, den Solipsis-
mus. Wenn das Ich aullen lokalisiert ist und im andern gesehen wird,
dann stellt sich die Frage nach dem, was nicht ichhaft ist. Es kann
doch nicht sein, dass alles Ich ist! Wir stolen hier auf ein Problem,
das auch die Philosophie beschiftigt, z.B. jene von Fichte.'* Es gibt
zudem eine Richtung in der Philosophie, die Solipsismus heifit und
sich mit dem Namen Stirner verbindet.'> Der Begriff kommt aus dem
Lateinischen solus ipse, was ,,selbst allein® bedeutet.

Nehmen wir nochmals Freuds Beispiel aus der Traumdeutung,
dem wir in der vorletzten Sitzung begegnet sind. Freud hat darin ge-
zeigt, dass und wie das Ich in allen Figuren des Traums vorkommt.
Alle Darstellungen scheinen auf das Ich riickfithrbar zu sein. Also
muss man zum Ergebnis kommen, dass der Traum solipsistisch ist;
auch die Personen, die im Traum als Nicht-Ich erscheinen, sind dies
letztendlich fiir das Ich, haben einen Bezug zu ihm. Wie kann es so-
mit moglich sein, den Solipsismus zu durchbrechen? Ist er auf den
Traum beschrankt? Jedenfalls steht er dem Ideal der Alteritit gegen-
iiber. Wir kennen das Problem, wenn es um die Frage des Zugangs
zur Andersheit des andern geht. Entspricht diese Andersheit nicht
immer wieder einer Vorstellung von uns? Wenn dem so ist, sicht
man nicht, wie man aus dem Bereich des Ichhaften hinauskommt.
Solche alltdglichen Erfahrungen zeigen, dass der Bezug zur Anders-
heit nicht nur im Traum fraglich ist.

In diesem Zusammenhang gibt es ein Wort Lacans: ,,Der Andere
existiert nicht*.'"® Nicht existieren, das heiflt, dass er immer wieder
eingedeckt wird mit unseren Vorstellungen. Als Instanz, die eine Dif-
ferenz bewirkt, ist er nicht einfach nichts, sondern nicht fassbar, er
entzieht sich der Empirie. Wir haben das selbe Problem in einer frii-
heren Sitzung in Bezug auf die Zeit, genauer: auf die Zukunft, ent-
deckt. Es war damals, als jemand fragte, wie der Zusammenhang
zwischen Spiegelstadium und Zukunft sei, warum Lacan das Futu-
rum II als die eigentliche Zeit des Psychischen konzipiert habe. Da

14 Vgl. dazu Johann Gottlieb Fichte, Die Bestimmung des Menschen.
Stuttgart: P. Reclam jun.

15 Vgl. dazu Max Stirner, Der Einzige und sein Eigentum. Stuttgart: P.
Reclam jun.

16 J. Lacan, ,,Subversion des Subjekts und Dialektik des Begehrens®. In:
Schriften 11, S. 203.

64

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. EPISTEMOLOGISCHES ZUM ICH

stielen wir ebenfalls auf die Nicht-Existenz der Zukunft. Man kann
hinzufiigen, dass gerade dadurch, dass der Andere nicht existiert, es
Zukunft gibt. Er instituiert eine zeitliche Offenheit.

Als néchster Punkt in der Tabelle folgt der Narzissmus. Ich habe ihn
der Liebe gegeniiber gestellt. Es ist eine alltdgliche Erfahrung, dass
das, was Liebe genannt wird, stets in einem Riickbezug zu einem sel-
ber steht. Im Grunde geht es erneut um ein dhnliches Problem wie je-
nes beim Solipsismus in Bezug auf die Alteritdt. Einerseits kann es
Liebe nur geben, wenn ein Bezug zur Andersheit oder — wie Lacan
sagt — zum Mangel des andern da ist.'” Andererseits ist es schwer
vorstellbar, was diese Andersheit sein soll. Gleichwohl gibt es Unter-
schiede im Grad des Narzissmus. Durch Sprechen mit dem andern
lasst sich das Feld des Narzissmus erweitern. Es kann jedoch nicht
verlassen werden. Fiir das Konzept der Ubertragung ist das sehr
wichtig. Nehmen wir an, ein Therapeut habe die Idee, seinen Nar-
zissmus nicht mit in die Therapie einflieBen zu lassen. Was ist die
Folge dieser Einstellung? Er (oder sie) getraut sich gar nicht, etwas
zu sagen, aus Angst, dass das auf ihn zuriickgefiihrt wird. Somit
bleibt er ein Zuhorer, der iiberzeugt ist, objektiv und neutral zu sein.
Der Irrtum besteht darin, dass sein Zuhéren vom Patienten ganz an-
ders interpretiert wird. Dieser kann das als Teilnahmslosigkeit, als
Verschweigen oder als verkappte Aufforderung, noch besser zu spre-
chen, auffassen. Umgekehrt kann ein Zuviel an Narzissmus dem Pa-
tienten das Gefiihl geben: ,,Gdbe es doch eine Bresche in diesem Ge-
fangensein.* Wir treffen hier wieder auf die Schwierigkeit, intentio-
nal ein guter Therapeut sein zu wollen. Wie oft erweisen sich Mo-
mente, von denen wir glauben, sie seien missraten, als forderlich fiir
das Vorankommen. Das ist nicht einfach zu ertragen! Manchmal hat
man den Eindruck, dass es Therapeuten gibt, die nicht viel verstehen,
dennoch — oder gerade deswegen? — kommen die Therapien gut vor-
an. Noch schwerer zu ertragen ist das Umgekehrte!

Wenn wir in der Tabelle weitergehen, kommen wir zum Egoismus.
Sie merken schon, es treten immer wieder dhnliche Probleme auf.
Wir haben schon gesehen, dass das Wort Egoismus in Bezug auf das
Spiegelstadium sehr problematisch ist, weil das Ego zuerst aulen
lokalisiert ist. Nehmen wir einmal an, man meine mit dem Egoismus,
dass man nur seine eigenen Interessen und Wiinsche gelten lésst —

17 Vgl. dazu J. Lacan, Le Séminaire X, L’angoisse, Sitzung vom 30.1.
1963.

65

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

gibt es unter diesen Vorzeichen einen Bezug zum Altruismus? Be-
steht grundsétzlich die Moglichkeit, nicht-egoistisch zu sein? Wird
nicht immer, gleichsam gesetzméBig, der andere nach seinem eige-
nen Bild gesehen? Sie kennen das Problem vielleicht in Bezug auf
eine Gabe. Es ist schwierig, dem andern etwas zuliebe zu tun, ohne
dass das eigene Ich dabei ins Spiel kommt! Ich glaube, ich muss das
hier nicht weiter ausfiihren.

Der nichste Punkt betrifft die Entfremdung. Sie besteht darin, dass
sich das Subjekt zuerst im anderen als Bild sieht. Wenn es beim an-
deren ist, vergisst es sich selbst, bemerkt es seine Selbstvergessenheit
nicht. Um eine Orientierung in Raum und Zeit zu bekommen, muss
es einen weiteren Schritt machen, vom anderen zu sich selbst als
Subjekt zurtickkehren, sich reflektieren. Da ist eine gewisse Entwick-
lung, eine Dialektik moglich zwischen dem Ich und dem Subjekt.
Stufen der Vertrautheit konstituieren sich, in die die Erfahrungen im
AuBen nach Innen mitgenommen werden.

Wir kommen zur Heteronomie. Da die Problematik immer wieder
ghnlich ist, mochte ich den Kommentar zur Tabelle abkiirzen und es
Threr Phantasie iiberlassen, die restlichen Punkte auszumalen. Ich
mochte noch die beiden Punkte, die Fixierung und die Bewertung
erwdhnen. Mit Fixierung ist gemeint, dass das Bild statisch ist, das
Sprechen dagegen dynamisch. Das Bild entspricht offenbar einem
Wunsch, bei sich selber gewisse fixe Ziige feststellen zu konnen; das
hat etwas mit GenieBlen zu tun. Ohne Bild, ohne Vorstellung seiner
selbst zu sein, hat etwas Unertrégliches; lacanianisch gesprochen wi-
re das reine Metonymie. Es braucht eine Arretierung dieser wieder-
holten Verschiebungen. An dieser Stelle kommt das Objekt zum Zu-
ge, das Objekt, das dem Subjekt eine gewisse Statik, aber auch Ori-
entierung gibt. Die Normalitét liegt wohl im Zwischenbereich zwi-
schen Fixierungen und ihrem Aufbrechen durch Artikulation.

Was die Bewertung betrifft, so gehort ihre Problematik auch zu
den Bereichen des Narzissmus und des Solipsismus. Wir kénnen
nicht anders, als einer Sache einen Wert zu geben. Sachlich zu sein,
ist stets ein Ideal; beim genaueren Hinsehen stellt man fest, dass das
Subjekt doch immer von etwas affiziert ist.

Versuchen wir nun, die gesamte Tabelle auf das Betrachten eines

Films anzuwenden. Wir sehen einen Film und bemerken, was darin
alles passiert. Zunéchst bekommen die Figuren sofort einen Bezug zu

66

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. EPISTEMOLOGISCHES ZUM ICH

einem selbst. Die Frage stellt sich, ob jede Figur etwas vom eigenen
Ich reprasentiert oder ob auch das Ich sich verdndert im Hinblick auf
andere Figuren. Auf jeden Fall gibt es Identifizierungen, auch Selbst-
vergessenheit. Fiir Momente vergisst man, dass man in einem Sessel
sitzt, man ist ganz im Geschehen drin. Dann gibt es Momente, in de-
nen man wieder aus dem Geschehen herauskatapultiert wird, eine
Distanz zum Film verspiirt. Dieses Wissen, nicht ganz drin zu sein,
ist notwendig. Wenn wir stets 100-prozentig im Film drin wéren, wi-
ren wir psychotisch.

Ich erwéhnte in der letzten Sitzung eine merkwiirdige Aussage
Lacans: Der Analytiker miisste eigentlich ein Mensch ohne Ich sein.
Er kann ja nicht gemeint haben, dass der Analytiker psychotisch sein
sollte, ich denke eher, dass wir diesen Satz interpretieren miissen.
Vielleicht gibt es so etwas wie das gute und das schlechte Imaginire,
also ein Imagindres, das man {iberwinden kann und eines, in dem
man immer drin bleibt.

Da dazu keine Fragen laut geworden sind, schliee ich diesen
Teil ab. Als néchstes steht das Partielle, das Objekt auf dem Pro-
gramm. Da erdffnen sich noch einmal ganz neue Bezlige zum Kor-
perbild.

Fiir mich ist es immer wieder erstaunlich, dass das Kérperbild
auch im Unsichtbaren, im Akustischen, z.B. in der Musik spiirbar ist.
Es gibt Musik, die exaltierend wirkt, wo man das Gefiihl hat, sich
auszudehnen. Weshalb sind z.B. die Moll-Tonarten eher mit Traurig-
keit verkniipft, die Dur-Tonarten eher mit Frohlichkeit? Es ist, als ob
der eigene Korper als ideeller Korper in den Klidngen enthalten ist. Es
gibt den Ausdruck Klangkorper. Wir empfinden auch Klinge als
Korper oder fassen ein Orchester als Korper auf.

67

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VO
KANT MIT LACAN

Reflexion des Feldes des Andern | Entdeckung des Subjekts als Ort des
Nicht-Seins | Vernunft und Signifikant | Die Realitdt als symbolische
Ein japanisches Gedicht

Bevor wir weiterfahren, habe ich noch einen Nachtrag zur letzten
Sitzung: Wir haben uns das letzte Mal eingehend mit den Funktionen
des Ichs beschiftigt; ich habe Thnen eine entsprechende Tabelle zu-
sammengestellt. Als Ergénzung ldsst sich hinzufligen, dass es Spra-
chen gibt, wie z.B. die deutsche, in denen alle Substantive entweder
minnlich oder weiblich oder, wenn keine der beiden Bestimmungen
zutrifft, sachlich sind — der Zusammenhang mit dem Korperbild ist
offensichtlich. In den romanischen Sprachen fehlt das Séchliche,
wihrend im Englischen nur dieser geschlechtslose Artikel vorkommt
(the). Das Japanische kommt sogar, wie Sie wissen, ohne Artikel aus.
Sofern die Substantive mit einem Geschlecht bezeichnet werden,
kann man davon ausgehen, dass ein expliziter Bezug zum Korperbild
gegeben ist.

Heute steht folgendes Problem im Zentrum unserer Betrachtung: Wie
lasst sich das Spiegelbildliche durchbrechen, transzendieren? Wir
sind zu wiederholten Malen auf die Einsicht gestoflen, dass das Ge-
geniiber mit dem Ich zu tun hat. Aber es muss doch etwas geben, das
diesen primédren Narzissmus im Sinne Lacans transzendiert!

Wenn ich von primdrem Narzissmus spreche, so lese ich den
freudschen Term mit Lacan so, dass damit die spiegelbildliche Ebene
bezeichnet wird. Das Primire bezieht sich nicht wie bei Freud auf
den eigenen Korper, sondern auf das Bild auBBen. Nun geht es also
um die Frage, wie das Bild des priméren Narzissmus erweitert wer-
den kann. Zunéchst dréngt sich als Antwort folgender Gedanke auf:
Ich koénnte argumentieren, das Korperbild sei vom Andern her kon-
stituiert — der Mensch entspreche dem Bild des Andern. In vielen Re-
ligionen wird ja gesagt, dass der Mensch dem Bild Gottes entspricht.
Dann wiirde zum vornherein von auflen her eine andere Dimension

69



https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

einwirken. Zumindest im psychoanalytischen Sinne ist das eine
Scheinlésung, weil dieser Andere ja wiederum eine Vorstellung des
Ichs ist.

Man konnte hier an Descartes’ Argumentation beziiglich des Un-
endlichen denken. Descartes sagt: Der Mensch ist endlich, dagegen
ist Gott unendlich.' Das Endliche bringt er mit dem Unvollkomme-
nen, das Unendliche mit dem Vollkommenen in einen Zusammen-
hang. Es sieht dann so aus, als ob dem Unendlichen das Primat zuge-
sprochen werden miisste. Andererseits ist das Unendliche eine Set-
zung des endlichen Subjekts. Auf diese Art ist es doch sehr fraglich,
ob wir das Feld des primédren Narzissmus erweitern kénnen.

Ich wiirde eher vorschlagen, dass wir versuchen, nicht aus diesem
Feld herausspringen zu wollen, sondern drin zu bleiben und das Feld
von innen heraus zu erweitern. Das entsprechende Wort dafiir heift
Reflexion. Wir konnen dabei noch einmal auf Kant zuriickgehen.
Kant sagt ja, dass der Verstand auf empirische Objekte angewiesen
ist. Er kann aber auch sich selber zum Gegenstand machen. In die-
sem Falle spricht Kant von transzendentaler Reflexion. Die Instanz,
die iiber den Verstand nachdenkt, ist die Vernunft. Im Unterschied
zum Verstand hat sie keine empirischen Objekte. Wenn sie sich mit
etwas beschiftigt, so sind es die letzten Fragen iiber Gott, Freiheit
Unsterblichkeit, auch iiber das Ich. Sie kennen vielleicht den katego-
rischen Imperativ, in dem sich Kants Ethik konkretisiert. Der katego-
rische Imperativ ist ein Ausdruck der Vernunft.” Er besagt, dass ich
die Maxime meines Willens als Prinzip einer allgemeinen Gesetzge-
bung auffassen soll. Der kategorische Imperativ setzt sich tiber alle
Riicksichten wie Mitleid, Néchstenliebe hinweg, nichts Empirisches
— aufler dem Gefiihl der Achtung fiir das Gesetz — darf seine Reinheit
triiben. Der kategorische Imperativ erinnert den Menschen an seine
Verantwortlichkeit. Mit der Unterscheidung von Vernunft und
Verstand fiihrt Kant eine Spaltung ein; der Preis, den das Subjekt fiir
die Befolgung der Vernunft bezahlt, besteht im Verlust des Eins-
seins. Bei Kant ist das Subjekt ein Zwei-Welten-Wesen. Die eine
Welt ist die empirische Welt, die andere ist die Welt der Reflexion,
in der es darum geht, einen Abstand zu haben zur Empirie, das Ge-
setz zu befolgen, das dem Menschen die Freiheit gibt, ihn aus den
empirischen Verstrickungen 16st. Kant zufolge ist der Mensch
zugleich frei und nicht frei. Die Spaltung geht so weit, dass er zwei

1 Vgl. dazu René Descartes, Meditationes de prima philosophia, 3.
Meditation. Hamburg: Meiner 1959.
2 Vgl. dazu I. Kant, Kritik der praktischen Vernunft, § 7.

70

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. KANT MIT LACAN

Arten von Psychologie entwirft: Die eine ist die empirische Psycho-
logie, die den Menschen als Naturwesen auffasst. Darin herrschen
die Gesetze der Kausalitdt. Die andere ist die Psychologie der Frei-
heit, der Reflexion. Darin frage ich nach dem Sinn des Lebens, nach
Gott, danach, ob der Mensch sterblich ist oder nicht.

Wenn man noch einmal an die Tabelle vom letzten Mal denkt,
konnte man die Vernunft mit den idealen Funktionen in eine Bezie-
hung setzen. Das ist aber nur zum Teil richtig. Die Vernunft fiihrt
zweifellos eine Differenzierung zwischen Innen und Aufen ein. Da-
durch, dass die Leistungen des Verstandes reflektiert werden, gibt es
eine Trennung zwischen Innen und AuBlen. Wenn der Verstand fiir
sich allein funktioniert, ist er gefangen in den Objekten, die er be-
trachtet. Die Vernunft fithrt durch Reflexion das Subjekt auf sich
selbst zuriick. Gleichwohl ist sie nicht die Instanz, die zur absoluten
Wabhrheit fiithrt. Die Vernunft ist auf ithre Art auch entstellend, hat
auch ihre Grenzen. Kant spricht in diesem Zusammenhang vom
Ding-an-sich. Das Ding-an-sich gilt nicht nur fiir den Verstand, son-
dern auch fiir die Vernunft. Sie ist begrenzt, was sich darin zeigt,
dass sie Antinomien erzeugt. Ich kann z.B. den Satz aufstellen: Alles
hat eine Ursache. Wenn ich diesen Satz auf die Schopfung anwende,
gerate ich in einen unendlichen Regress; alles, was erschaffen wor-
den ist, miisste wiederum eine Ursache haben. Nehme ich dagegen
an, dass es eine Schopfung ohne Ursache gibe, so stimmt der Satz
nicht mehr, dass alles eine Ursache hat. Einerseits muss ich sagen:
Die Schopfung ist ohne Kausalitdt, und auf der anderen Seite: Die
Welt ist nur kausal zu verstehen. Ahnliche Antinomien hat Kant in
Bezug auf die fortgesetzte Teilbarkeit der Materie oder die Unend-
lichkeit des Universums nachgewiesen. Da, wo der Verstand mit sei-
nen empirischen Erkenntnissen an Grenzen stoft, zeigen sich Anti-
nomien, die auch die Vernunft nicht 16sen kann. Sie ist nicht die In-
stanz der absoluten Wahrheit. Fiigen wir hinzu, dass Kant auch Got-
tesbeweise ablehnt, seiner Doktrin zufolge ist Gott kein Gegenstand
der Erkenntnis. Gegenteilige Ansichten bezeichnet er als Schwérme-
reien. Die Grenzen der Vernunft sind fiir ihn die Tore des Glaubens.
Nicht umsonst heif3it sein Hauptwerk: ,,Kritik der reinen Vernunft,
Er will nicht nur dem Verstand, sondern auch der Vernunft Grenzen
setzen.

Weshalb sage ich dies alles? Verlieren wir uns damit nicht in un-
notigen Kantstudien? Ich mochte versuchen, hier eine Beziehung zur
Instanz der Signifikanten im Sinne Lacans herzustellen. Die Instanz,
die bei Kant die Reflexion méoglich macht, ist in psychoanalytischer

71

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

Sicht die Instanz des Signifikanten. Wir brauchen als Analytiker
nicht eigens eine Instanz der Vernunft aufzustellen, sondern es ge-
nligt, wenn wir diejenige des Signifikanten einfiihren. Diese haben
tibrigens auch keine Ursachen, sie sind immer schon da, gehen jedem
Subjekt voraus. Es gibt immer wieder Versuche, die Sprache irgend-
wie aus biologischen Zusammenhéngen herzuleiten. Alle diese Ver-
suche sind gescheitert, weil sie immer wieder voraussetzen, was sie
erkldren wollen. Wir kdnnen nicht hinter die Sprache zuriickdenken.
Wir koénnen uns zwar eine Welt vor der Sprache vorstellen, aber wir
skizzieren sie mittels ihrer. Selbst Freud ist einmal auf die Idee ge-
kommen, sich eine Theorie eines Forschers namens Sperber zu eigen
zu machen;3 in dieser wird versucht, die Sprache aus Arbeitszusam-
menhéngen herzuleiten. Wie soll das gehen, dass sich plotzlich zwei
oder drei Subjekte miteinander verstdndigen, dass ein Zeichen fiir
alle das und jenes bedeuten soll? Um sich zu verstédndigen, muss man
ja schon in der Sprache drin sein. Es gelingt nicht, die Sprache aus
naturgeschichtlichen Zusammenhédngen herzuleiten, im Gegenteil
muss man sagen, dass die Sprache jedem Menschen immer schon
vorausgeht. Thre Gesetze prigen ihn. In diesem Sinne ist sie als signi-
fikante Ordnung eine Instanz, die eine Distanz, eine Reflexion mog-
lich macht. In der Sprache sein, heif3t, auch iiber sich selber nachden-
ken zu konnen. Mit Hegel koénnte man sagen: Die Sprache ist das
Medium des Mittelbaren. Die kantschen Fragen nach Gott, Freiheit
Unsterblichkeit, Ich, sind Objekte, die fiir Sprache unerreichbar sind.
Es ist im Gegenteil so, dass die Sprache diese Fragen erst konstitu-
iert.

Wenn ich also Sprache als Form und nicht als eine Substanz auf-
fasse, so ist es dieses Medium, das mir eine Distanz zur Empirie
moglich macht. Anders gesagt, die Sprache als Signifikanten fiihrt
das Subjekt in das Nicht-Sein ein. Das heif3it: Es gibt eine Distanz zur
Kausalitdt. Auf der Ebene der Sprache situiert sein, hat auch etwas
mit Freiheit zu tun. Obwohl es immer wieder kausale Zusammen-
hinge gibt, muss man doch feststellen, dass sie nie so zwingend sind,
wie wir das in der gegenstidndlichen Natur annehmen. Freud hat in
diesem Zusammenhang einen interessanten Term vorgeschlagen: Er
hat von Uberdeterminierung gesprochen.* Im Grunde genommen
zeigt dieses Wort ,,Uberdeterminierung®, dass etwas nicht ganz zur
Deckung gebracht wird. Man findet vier oder fiinf Ursachen fiir ir-

3 Vgl. dazu S. Freud, Vorlesungen zur Einfiihrung in die Psychoanalyse,
10. Vorlesung. G.W. XI (Stud.ausg. Bd. 1).
4 Vgl. dazu versch. Stellen in der Traumdeutung.

72

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. KANT MIT LACAN

gendetwas, man konnte aber noch mehr davon finden. Es lauft darauf
hinaus, dass das Wort Kausalitit im Psychischen etwas anderes ist
als Kausalitit in der Naturwissenschaft. Im Franzosischen heif3t cau-
ser auch sprechen. Die Causa, die Sache, ist etwas, das schon in der
Sprache drin ist. Es ist etwas, von dem auch der Korper betroffen
sein kann. Es gelingt jedoch nicht, Kausalititen auf diese Art und
Weise festzustellen, wie es dem naturwissenschaftlichen Ideal ent-
spricht.

Wir sehen, dass auch die Sprache nicht die Instanz ist, die alles
begreift; vielmehr hat sie eine trennende Funktion gegeniiber dem
Unmittelbaren; auch unterhilt sie eine Verbindung zur Freiheit. Als
Form hat sie vor allem die Funktion der Entsubstanzialisierung des
Subjekts. Das Bild ist im Gegensatz dazu Ausdruck des Wunsches
nach Substanz. Dadurch, dass die Vernunft an Sprache gebunden ist,
fuhrt sie das Subjekt auf die Ebene, die eine Distanz zur Empirie be-
wirkt. Diese Distanz ist auch eine zwischen dem Visuellen der Empi-
rie und dem Akustischen der Vernunft.

Vergleichen wir nun das geteilte Subjekt bei Kant und bei Lacan.
Bei Kant wird die Trennung mit Verstand und Vernunft bezeichnet,
bei Lacan mit Ich und Subjekt; bei beiden gibt es die eine Instanz
nicht ohne die andere. Das Subjekt reflektiert das Ich, die Vernunft
reflektiert den Verstand. Léasst sich der Verstand mit dem Ich gleich-
setzen? Zumindest kann ich von einer Analogie sprechen. Im
Verstand wie auch im Ich ist das Subjekt aufler sich, es weil nichts
von sich selber, ist ganz im empirischen Bereich gefangen und be-
fangen. Das Spiegelstadium kann hier erkldren, weshalb das Subjekt
im Verstand nicht zu sich kommt: Es ist vom Bild fasziniert, es
glaubt an das Primat des Visuellen.

Es gibt sodann eine Analogie von Vernunft und Subjekt. In der
Vernunft wie auch im Subjekt werden die Substanzialisierungen im
Bild, das AuBer-sich-Sein, und damit die Konfusion zwischen Innen
und AuBlen aufgelost. Zugleich wird die unsichtbare Seite der Ver-
nunft, bzw. des Subjekts, entdeckt. Diese unsichtbare Seite verleiht
ihm die Moglichkeit zur Reflexion. Wenn ich von Analogie spreche,
bin ich vorsichtig und setze die beiden nicht einfach gleich. Es gibt
hier Fragen, die nicht so leicht zu beantworten sind. Erkennen wir
z.B. mit dem Ich auf eine so grundlegende Weise, wie das Kant in
Bezug auf den Verstand beschreibt? Ist das Ich nicht viel eher eine
Schablone, der Verstand hingegen eine aktiv erkennende Instanz?
Anders gefragt: Ist das Ich nicht eher eine Matrix, die ich auf die
Dinge lege, der Verstand dagegen eher etwas Erkennendes, Perfor-

73



https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

matives, Aktives? Es gibt auch Fragen zum Verhiltnis von Vernunft
und Subjekt. Inwiefern ldsst sich die Vernunft mit der Instanz der
Signifikanten gleichsetzen, umfasst jene nicht mehr Fahigkeiten? Mit
welchem Recht ldsst sich behaupten, dass die Psychoanalyse die Ver-
nunft als Instanz nicht braucht, weil es geniigt, die Signifikanten zu
haben? Ist in den Signifikanten selbst schon so etwas wie Vernunft
angelegt? Lacans Arbeit ,Kant mit Sade* konnte vielleicht Auf-
schluss tiber solche Fragen geben. Ich mochte sie aber so stehen las-
sen.

Versuchen wir, wieder den Anschluss an unserer Leitfrage in dieser
Sitzung herzustellen. Sie lautet: Wie lésst sich das Feld des priméiren
Narzissmus erweitern? Wie kommt das Subjekt dazu, nicht tiberall
und stets sein Bild zu sehen? Ein Resultat hat sich bereits gezeigt:
Durch die Reflexion der Signifikanten werden die Konfusionen zwi-
schen Innen und Auflen aufgeldst; das Spiegelbild des Subjekts wird
als ein ihm &uBerliches aufgefasst. Es weill dann, dass das sein Bild
ist, das es nicht ist. Man kann diesen Unterschied nicht als bedeutsam
genug auffassen: Wenn ich glaube, dass das, was ich sehe, auch mein
Wesen ist, so ist das etwas ganz anderes, als wenn ich weil}, dass das
mein Abbild ist. Mit dem Schritt der Reflexion verschwinden auch
inhaltliche Anthropomorphisierungen, der Akzent liegt hier auf dem
,inhaltlich“. Was z.B. verschwindet, ist, dass ich die Sonne mit ei-
nem Gesicht zeichne. Die Anthropomorphisierungen bestehen dage-
gen weiter in formaler Hinsicht, weil ich mittels des Korperbildes
und mittels der Position des Kérpers wahrnehme und erkenne. Der
Teil und das Ganze, Kopf und FuB, Inneres und AuBeres, oben und
unten, links und rechts, vorne und hinten, ja sogar die Unterschei-
dungen gemil3 den Himmelsrichtungen (nordlich, stidlich, westlich,
ostlich) bleiben bestehen und haben einen Bezug zum Korperbild.
Auch die zeitlichen Kategorien frither — spéter, Gegenwart — Vergan-
genheit, Zukunft — Gegenwart, gestern — heute — morgen, bleiben
weiter bestehen. Die Anthropomorphisierungen verwandeln sich; sie
konstituieren die menschliche Realitét als eine symbolische.

Was heif3t das, eine symbolische Realitdt? Das Symbolische be-
steht einerseits aus Signifikanten, die andererseits mit Kategorien des
Korperbildes durchsetzt sind. In diesem Sinne mache ich den Unter-
schied, der bei Lacan sehr schillernd ist, zwischen symbolischer
Ordnung und Signifikanten. Die Signifikanten sind in meinem Ver-

5 J. Lacan, ,,Kant mit Sade®. In: Schrifien 11, S. 133-163.

74

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. KANT MIT LACAN

stindnis formale Elemente, vor allem solche der Sprache. Das Sym-
bolische nimmt diese Elemente auf, wobei die Bedeutung durch das
Korperbild gestiftet wird. In diesem Sinne ist im Symbolischen drin
schon etwas vom Imaginédren enthalten. Sie sehen aber, es ist ein an-
deres Imaginires als das Imagindre der visuellen Spiegelbeziehung.
Vielleicht ist es das, was Lacan bewogen hat, den Satz aufzustellen:
Der Analytiker sollte ohne Ich sein. Er sollte nicht in diese Konfusi-
onen zwischen Innen und Aufen verwickelt sein. Das Imaginédre, das
im Symbolischen enthalten ist, ist dagegen uniiberholbar, oder bes-
ser: unhintergehbar, auBler in den Psychosen. Davon wird noch zu
sprechen sein.

Wenn wir nun das Symbolische als Ausgangspunkt fiir die Kon-
stitution unserer Realitdt nehmen, so ist das Reale das, was nicht
symbolisiert werden kann. Die Reflexion der Vernunft oder die Re-
flexion des Subjekts ermoglicht das Spiel mit Formen und Inhalten
und das Spiel mit Innen und Aulen. Dadurch, dass es diesen Abstand
gibt zum Spiegelbild, kann das Subjekt damit spielen, ein anderer zu
sein. Oder es kann Ziige, Eigenschaften von ihm transformieren.
Freuds Einsichten, dass im Traum alle Figuren irgendwie mit dem
Traumer zu tun haben, gelten genau so fiir alle Imaginationen des
Subjekts. Es ist seine Welt, aber ausgehend vom Spiegelbild, kann es
diese verwandeln, transformieren. Es kann auch mit den Registern
spielen, es kann etwas vom Visuellen ins Sprachliche iibersetzen
oder umgekehrt; es kann etwas realisieren oder phantasieren.

Ich mochte Thnen nun ein kurzes japanisches Gedicht vorlesen, das
zur Illustration in Bezug auf das Korperbild meines Erachtens sehr
gut passt: Es ist aus dem 7. Jh., der Dichter heiBt Hitomaru.°

Honobono to

Akashi no ura no
asagiri ni

shima — gakure yuku
fune wo shi zo omou

6 Das Gedicht ist dem Beitrag von Geza S. Dombrady, ,,Das ,Schweigen*
in der japanischen Kultur entnommen. In: Japan. Ein Lesebuch. Kon-
kursbuch 16/17, Tuibingen: C. Gehrke 1986, S. 26.

75

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

Im Morgenddmmern

kaum erkennbar im Herbstdunst
der Akashi-Bucht — jenes Boot!

Es entschwand hinter einer Insel
und will mir nicht aus dem Sinn ...

Der Dichter sieht im Herbstdunst ein Boot, das hinter einer Insel ent-
schwindet; das Merkwiirdige ist, es will ihm nicht aus dem Sinn.

Ich glaube, dass es hier eine Transformation gibt zwischen seiner
Erinnerung und dem, was er sieht. In diesem Sinn wére die Situation
vergleichbar mit dem Kind, das sich vor dem Spiegel niederkauert.
Etwas Sichtbares wird unsichtbar. In dieser Transformation ist auch
empfindungsméfig etwas da. Ich wiirde sagen, dass die Stimmung
mit einer Trauer zu tun hat, das Abwesende ist gleichwohl anwesend.
Es gibt jedoch einen groflen Unterschied zu Freuds Beispiel mit dem
Kind vor dem Spiegel: Der Dichter verfiigt tiberhaupt nicht tiber die
Realitdt. Bei Freud lassen die beiden Beispiele der Fadenspule und
des Spiegels an das Reproduzieren denken, das Kind hat etwas in der
Hand, was es wieder heranholen kann. Im Gedicht geschieht dagegen
etwas, wortiiber der Dichter nicht verfiigen kann, was vielleicht gera-
de deswegen den Affekt der Trauer hervorruft. Die Trauer besteht in
prézisem Sinne darin, dieses Anwesende zu transformieren, nur noch
die Signifikanten anwesend sein zu lassen.

Es dréngt sich sogar ein Gedanke auf, der noch weiter geht: Das
Schiff reprisentiert etwas vom Subjekt, vom Dichter. Das Schiff
wird ja héufig als Metapher fiir das Leben aufgefasst, fiir seine Zeit-
lichkeit. Das Verschwinden des Schiffes ldsst sich mit dem Tod in
einen Zusammenhang bringen. Oder noch anders: Das Schiff verkor-
pert selber die Instanz des Signifikanten als bildliche Vorstellung.
Als gesprochener Laut ist ,,Schiff Teil des Gedéchtnisses. In diesem
Sinne ldsst sich die bildliche Vorstellung als symbolische Verkorpe-
rung eines Signifikanten auffassen, die zusitzlich aufgeladen wird
mit dem, was sie fiir den Dichter bedeutet.

Man koénnte versucht sein, Transformationsregeln vom Spiegel-
bild zu Metaphern — das Schiff ldsst sich als eine solche auffassen —
aufzustellen. MafBstébe, Kriterien flieBen aus dem urspriinglichen
Korperbild in die Metapher ein, ebenso Positionsbestimmungen des
Subjekts, die ihre Herkunft in der Reflexion seines Korpers in Raum
und Zeit haben. Kopf, Fu}, Hand, oben, unten, vorne, hinten usw.
flieBen mit in das ein, was erkannt wird. Es ist auch moglich, dass

76



https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. KANT MIT LACAN

der Name des Subjekts visualisiert wird. Ich habe schon einmal das
Beispiel der Giraffe des ,,Kleinen Hans* erwéhnt, in dem die Buch-
staben seines Geschlechtsnamens (Graf) enthalten sind.

Fir diejenigen, die im Japanischen ihre Eigennamen in Zeichen-
form visualisieren, ist das zweifellos selbstverstiandlich; die Schrift-
zeichen, die Namen darstellen, sind bildliche Vorstellungen von Lau-
ten. In den europédischen Sprachen ist das nicht so, obwohl es eben-
falls moglich wire, Geschlechtsnamen bildlich darzustellen. Wenn
solches geschieht, dann eher im Bereich von nicht-visuellen Vorstel-
lungen von Eigennamen. Ich denke an die Spafle, die mit den Namen
Freud, Jung und Adler gemacht worden sind, wo der Redensart ,,no-
men est omen* Nachachtung verschafft wird: Der Name Freud wird
mit Lust, Freude, Sexualitidt in Beziehung gebracht, diese Eigen-
schaften werden aus dem Namen herausgelesen; dasselbe gilt fiir
Jung hinsichtlich des Alters, oder fiir Adler als Gegenbild zur ,,orga-
nischen Minderwertigkeit”, die beim Begriinder der Individualpsy-
chologie eine grofle Rolle gespielt hat. Bildliche Metaphern driicken
haufig auch Eigenheiten eines Subjekts aus. Ich erinnere mich an ein
Kind, das ich in der Therapie hatte, das einen lustigen Vogel ge-
zeichnet hat. Als ich es aufforderte, etwas dazu zu sagen, sagte es:
Das ist der ,,Vativogel®“. Das Kind verfiigte gewiss nicht bewusst ii-
ber seine Metaphorik. Ich gehe davon aus, dass eine solche Metapher
im Japanischen dasselbe bedeutet wie im Deutschen: Ein Mensch,
der nicht sehr zuverldssig ist, in den man kein Vertrauen haben kann,
wird ein Vogel genannt.

Prof. Kawai: ,,Der japanische Vater ist auch so, wir haben aber nicht
die Metaphorik des Vogels oder des Fuchses als Inbegriff von
Schlauheit. Wenn ein Mensch als Fuchs beschrieben oder dargestellt
wird, heillt das noch nicht, dass er wie ein Tier ist. Es besagt tiber-
haupt nichts iiber naturgeschichtliche Zusammenhénge, sondern es
ist eben die Metaphorik, in der man gewissen Tieren gewisse Eigen-
heiten, Ziige eines Menschen zuschreibt.*

In diesem Zusammenhang schliefe ich mit etwas Lustigem. Ich habe

Ihnen ein paar Bilder mitgebracht. Das erste, auf dem Frosche zu se-

hen sind, stammt von einem berithmten Physiognomen namens Lava-
7

ter.

7 Die folgenden Abbildungen stammen aus dem Buch von Jurgis Baltru-
saitis, Imagindre Realitdten. Fiktion und Illusion als produktive Krafft.
Koln: DuMont 1984, S. 45, 28, 37, 23

77

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

Abbildung 3

Es stellt dar, wie ein Frosch zu Apollo wird — Apollo, der griechische
Gott der Kiinste. Man sieht, wie sich der Frosch allmihlich verwan-
delt und sich der Gestalt Apollos ndhert. Die Frage ist, wie diese
Darstellung aufgefasst werden soll. Stellt sie den Versuch dar, von
einer fiktiven Position auflerhalb der Naturgeschichte die Entwick-
lung und Verwandlung des Frosches bis zur Gestalt Apollos zu zei-
gen? Oder muss diese Abfolge als Riickprojektion, als Anthropo-
morphisierung des Frosches aufgefasst werden, womit wiederum Zii-
ge Apollos illustriert werden? Anders gesagt: Steht der Frosch am
Anfang der Evolution, die zu Apoll fiihrt, oder dient er als Metapher
fur Ziige, Eigenheiten Apolls? Wird aus dem Frosch Apollo oder

78



https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. KANT MIT LACAN

sicht man in Apollo etwas, was man beim Frosch zu erkennen
glaubt? Bei Lavater finden wir keine Antwort auf diese Fragen; in
der Tradition der Physiognomik vor Lavater war es jedoch tiblich,
Eigenheiten, die von Tieren behauptet wurden, wie z.B. Schlauheit
fiir den Fuchs, Tapferkeit fir den Lowen, auf Menschen zu iibertra-
gen und damit im Menschen naturhafte Ziige zu sehen.

Die selben Fragen stellen sich, wenn Sie die zweite Seite betrachten:

Abbildung 4

Es gibt tatsdchlich im Deutschen die Redensart von Schafsgesichtern
und dariiber hinaus viele Metaphern, in denen das Schaf vorkommt.
Jemand, der Ziige eines Schafs hat, gilt vielleicht als geduldig, aber
ganz gewiss als dumm oder blod. So aufgefasst, dient das Tier als
Lieferant von Ziigen, die im Menschen vorkommen. Eine dazu ge-
genteilige Auffassung wiirde jedoch behaupten, es gehe nicht um
Metaphorik, sondern um Evolution; aus einem Schaf sei in Wirklich-
keit ein Mensch geworden; wenn man Schafsziige in einem Men-
schen erblicke, sei dies ein Uberrest aus der Naturgeschichte. Fiir uns
kann es nicht zweifelhaft sein, dass eine solche Behauptung unhalt-
bar ist. Die Ebene des Anderen, der Signifikanten, konfrontiert die
Subjekte mit der Frage nach ihrem Sein. Von dieser Position aus die-
nen einzelne Tierarten zur versuchten Charakteristik der Menschen.
Je weniger die Ebene der Signifikanten, die fragile Position der Men-

79



https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

schen reflektiert wird, desto mehr erweist sie sich als wirksam, in
dem sie zu Annahmen fiihrt, die naturalistische Missverstindnisse
beinhalten.

Abbildung 5

Das dritte Bild (Abbildung 5) ist noch abenteuerlicher. Man sieht da-
bei, wie ein Pferd sich in einen Menschen verwandelt. Die Frage, auf
die dieses Bild eine Antwort geben mochte, lautet: Wie wird aus dem
Pferd ein Mensch?

Anders strukturiert ist das vierte Bild, es ist von Tizian.

80

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. KANT MIT LACAN

Abbildung 6

Sie sehen einen Menschen mit drei Gesichtern. Das bértige bezeich-
net den Verstand, das zweite, links auf dem Bild, die Erinnerung, das
dritte die Antizipation. Diese Dreiheit ldsst sich mit den drei Zeiten —
Gegenwart, Vergangenheit, Zukunft — in Beziehung bringen. Nun ist
Tizian noch auf die Idee gekommen, drei Tiere darzustellen: Der
Lowe in der Mitte entspricht dem Mann mit Bart, also demjenigen,
der fiir den Verstand steht. Thm zur Seite befinden sich der Wolf —
auf der linken Seite — und der Hund. Der Kommentator dieses Bildes
im Buch schreibt dem Wolf die Erinnerung zu, weil er die Schnauze
zumache — er halte etwas fest; der Hund stelle dagegen die Zukunft
dar.

Das Bild hat gegeniiber den anderen Darstellungen den Vorteil,
dass sich die drei Tiergestalten als Metaphern fiir menschliche Ziige

81



https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

auffassen lassen, ein Naturalismus, wie er in den anderen Bildern
vermutet wird, ist darin nicht erkennbar.

Es bleibt noch etwas Zeit fiir Fragen.

Bemerkung einer Studentin: ,,Ihre Interpretation des Gedichts ist sehr
zutreffend; in vielen japanischen Gedichten ist es so, dass das Sub-
jekt nicht direkt erscheint und eher verkorpert wird, etwa durch einen
Kirschbaum, also irgendwie iibertragen wird.

Frage einer Studentin: ,Jm Spiegelstadium spielen offenbar viele
Empfindungen eine Rolle, sind es vor allem visuelle? Ich habe jetzt
ein Kind in Therapie, das organisch bedingt nicht sehen kann. Ich
habe den Eindruck, dass dieses Kind mit der Therapie irgendwie das
Korperbild konstruiert. Aber wie ist das Spiegelstadium mdoglich oh-
ne das Visuelle? In der Therapie habe ich den Eindruck, dass das
Kind die Therapeutin ... ich habe den Eindruck, dass es fiir das Kind
wichtig ist, dass die Therapeutin sieht und ihm dann ein Feedback
gibt.“

Antwort: Ist das Kind blind geboren?

Studentin: ,,Es konnte bis zum Alter von zwei Jahren sehr schwach
sehen.*

Antwort: Man muss vielleicht noch einmal darauf hinweisen, dass
das Primat des Visuellen eine transitorische Phase ist und eigentlich
immer schon vom Symbolischen her konstituiert wird. Wir werden
das nédchste Mal mit einem Schema beginnen; ich werde versuchen
zu zeigen, dass diese Instanz, die bei Kant Vernunft und bei Lacan
die Signifikanten sind, immer schon da ist, aber im Spiegelstadium
noch nicht zum Vorschein kommt, sich noch nicht manifestiert. Ich
glaube, dass es sogar bei einem blind Geborenen moglich ist, ein
Spiegelstadium herzustellen. Denken Sie noch einmal an Ovids My-
thos, diesmal nicht so sehr an Narcissus, sondern mehr an die Gestalt
Echo. Was wir als Phdnomen des Echos bezeichnen, ist genauso eine
Verrdumlichung wie das Bild. Das urspriingliche Verlorensein des
Subjekts im Unendlichen wird mit dem Echo auch strukturiert. Das
Gegeniiber, das Echo, markiert eine Position, eine Gegenposition.
Zwischen diesen beiden Polen gibt es fiir Blinde ein Spiegelbild, das
vom Akustischen getragen wird. Ich kann mir vorstellen, dass dabei

82



https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. KANT MIT LACAN

auch die Tastempfindungen eine grof3e Rolle spielen, dass ein Tast-
raum konstituiert wird.

Prof. Kawai: ,,Fiir mich war der Unterschied zwischen dem Signifi-
kant und dem Symbol bedeutsam.*

Antwort. Das ist bei Lacan immer wieder anders gefasst, aber das
scheint ihm keine Probleme zu bereiten.

83

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI.
PSYCHOSE UND REFLEXION

Das seltene Vorkommen der Vernunft | Das Beispiel des schizophrenen
Jungen | Die Funktionen des Signifikanten | Die traumatische Verfasstheit
des Subjekts | Der zerbrochene Krug als Korperbild

Die heutige Sitzung er6ffne ich mit einigen Bemerkungen zur Ver-
nunft. Inwiefern hat die Psychoanalyse iiberhaupt mit Vernunft zu
tun? Wenn wir an Freud denken, so ist uniibersehbar, dass er sein
Denken an Naturgeschichte orientiert; iiber weite Strecken ist er der
darwinschen Lehre verpflichtet. Das gilt auch fiir seine Auffassung
der Religion, nicht nur fiir diejenige der Menschheitsgeschichte.

Zum Gliick ist nicht alles aus einem Guss bei Freud. Es gibt z.B.
Passagen, in denen er abwechslungsweise vom Gott Logos, von der
Vernunft oder vom Intellekt spricht, ohne dass er dabei ein entspre-
chendes Konzept ausgearbeitet hitte." Es scheint doch, dass Vernunft
zur Philosophie gehoren wiirde, dass aber die freudsche Psychoana-
lyse nicht umhin kann, ihr eine Referenz zu erweisen. Ganz dhnlich
ist es bei Lacan. Wenn ich mich nicht irre, kommt die Vernunft bei
Lacan nur ein einziges Mal vor — in einer Uberschrift. Eine der Ar-
beiten in den Ecrits heidt ,,,L 'instance de la lettre ou la raison depuis
Freud'. Die Instanz des Buchstabens oder die Vernunft seit Freud“.
La raison léasst sich nicht gut mit Verstand, viel eher mit Vernunft
tibersetzen. Wenn man den Text liest, findet man iiberhaupt keinen
expliziten Bezug mehr zur Vernunft. Woriiber spricht Lacan denn in
dieser Arbeit? Er thematisiert vor allem das Konzept der Signifikan-
ten; statt Kant haben wir also den Signifikant. Der Rhetorik des Un-
bewussten kommt dabei eine grole Bedeutung zu. Er spricht von
Metapher und Metonymie und erw#hnt in diesem Zusammenhang
Quintilians Beispiel der dreiflig Segel.

1 Vgl. dazu z.B. ,,Die Zukunft einer Illusion“ oder ,,Das Unbehagen in der
Kultur®.
2 Vgl. dazu Schrifien 11, S. 15-55.

85

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

Wenn ich mich das letzte Mal erfrecht habe, ein japanisches Gedicht
zu kommentieren, so auch ein bisschen als Paraphrase zu dem, was
Lacan erw#hnt hat. Beide Male ist von Segelschiff(en) die Rede. Bei
Lacan steht es als Metapher fiir den Signifikanten. Ohne lange Be-
griindung mochte ich die These aufstellen, dass die kantsche Ver-
nunft mit dem lacanschen Signifikanten eine enge Verbindung unter-
halt. Fiir die lacanianische Psychoanalyse ist das, was Kant mit der
Vernunft ausgearbeitet hat, im Signifikanten enthalten. Ich bin mir
aber im klaren, dass zwischen beiden Konzepten viele Differenzie-
rungen zu machen wiren; gleichwohl mochte ich tiber das sprechen,
was beiden gemeinsam ist.

Ich habe die Frage gestellt: ,,Inwiefern hat die Psychoanalyse mit
Vernunft zu tun?* Wenn wir die Vernunft mit dem Signifikanten in
einen Zusammenhang bringen, kann man sagen: Die Vernunft ist das
Medium der psychoanalytischen Praxis. Erinnern Sie sich, dass wir
die Vernunft vom Verstand unterschieden haben. Der Verstand ist an
die Sinnlichkeit gebunden, aber in der Analyse ist der Bezug zu den
tatsdchlichen Objekten, mit denen wir es in unserer Geschichte zu
tun hatten, abgeschnitten, d.h. der Bezug ist ein reflexiver. Wenn je-
mand von Objekten, z.B. von Nahrung, spricht, geht es nicht darum,
ihm eine tatsdchliche Nahrung zu geben, sondern die Signifikanten,
mit denen der Hunger ausgedriickt wird, sind reflektierte, sie wollen
gehort werden. Das sich artikulierende Subjekt représentiert sich in
den Signifikanten. Die tatsdchlichen Beziige sind in die Phantasie
gerutscht, die Bedeutungen von Erinnerungen sind nicht identisch
mit den tatsdchlichen Geschehnissen. Etwas, das abwesend ist, wird
anwesend gemacht, der Kontext verschiebt sich jedoch zeitlich,
raumlich und personell. Die Reflexion konstituiert das Verhéltnis zu
unserer eigenen Geschichte.

Der Widerstand der Ubertragung widersetzt sich jedoch der Ge-
schichtlichkeit. Manchmal wird der Analytiker so in einen Bezug
zum Analysanten verwickelt, wie wenn das artikulierte Material ihn
direkt betreffen wiirde. Der Analysant beteuert Gefithle von Liebe
oder Aggressionen, als ob sie unmittelbar der Person des Analytikers
gelten wiirden. In dem Sinne kann das Sprechen des Analysanten
auch unreflektiert sein; gleichwohl ist es virtuell reflexionsféhig.
Zumeist vermischen sich Unreflektiertes und Reflektiertes in seinem
Sprechen, was dem Analytiker erméglicht, die Dimension der Uber-
tragung immer wieder erfahrbar zu machen. Das kann natiirlich nicht
so geschehen, dass der Analytiker sagt: ,,Horen Sie, Sie verwechseln
mich mit dem Vater oder mit der Mutter”, sondern eher, dass er sich

86

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI. PSYCHOSE UND REFLEXION

fragt, an welchen Platz im Sprechen des Analysanten er gestellt wird.
Der Analytiker bringt sich nicht als Subjekt mit seinen Eigenheiten
ein. Erst wenn er gehort hat, welcher Platz ihm in der Ubertragung
zugedacht wird, kann er daran gehen, einen Sinn aufzuldsen.

Man kann sagen, dass das Ziel der Analyse immer wieder darin
besteht, das Unreflektierte aufzubrechen, also das, was im Sprechen
an Reflexion schon da ist, zu erweitern. Es gibt in diesem Zusam-
menhang den Begriff der Sublimierung — die psychoanalytische
Ethik ist eine Ethik der Sublimierung. Gleichwohl sind dazu ein paar
kritische Anmerkungen nétig. Das Konzept der Sublimierung setzt
voraus, dass zuerst etwas Vorsprachliches da ist, das dann versprach-
licht, reflektiert wird. Ist es wirklich so, dass das Vorsprachliche das
Primiire ist? Wenn wir an die Untersuchungen von Tomatis denken,’
so sehen wir, dass die Sprache schon vom dritten Monat an, intraute-
rin, einen Einfluss auf das werdende Subjekt hat. Der Organismus
reagiert, lange bevor es etwas verstehen kann. Man konnte hier wie-
der an Stimmung und Stimme denken. Die Stimme der Mutter hat
schon intrauterin einen enormen Einfluss, das Kind wéchst in einem
Bad von Signifikanten auf. Diese tiben ihren Einfluss vor jeder Rep-
rdsentation, vor jeder Bedeutung aus. Auf eine Art ist das Kind selber
ein Signifikant, ein Signifikant fiir das Begehren der Mutter und fiir
das Begehren der Personen, die mit ihr und dem Kind zu tun haben.
Das Kind kommt nicht als leeres, unbeschriebenes Blatt zur Welt,
eher im Gegenteil, es enthilt schon sehr viel Geschriebenes, was es
selber nicht lesen kann. Das, was schon geschrieben ist, kann erst
durch den Bezug zu andern lesbar gemacht werden. In diesem Sinne
lasst sich von Subjektivierung und Singularisierung sprechen.

Ich fiige hier ein Beispiel an, das ich einem Vortrag von Frangoi-
se Dolto aus dem Jahre 1977 entnehme.* Ein schizophrener Junge,
zwischen 12 und 14 Jahre alt, war in Therapie bei ihr. Ohne dass er
wusste, was er sagte, gab er zwei verschiedene Arten von stimmli-
chen AuBerungen von sich. Es horte sich wie eine Imitation von zwei
Personen an, deren Stimmen er wiedergab. Das ergab aber tiberhaupt
keinen Sinn. Offensichtlich war das der Ausdruck eines vorreflexi-
ven Sprechens. Der Junge selbst verstand diese Signifikanten tiber-
haupt nicht, obwohl sie ihm eingeschrieben waren. Uber viele Um-
wege gelang es der Therapeutin, die Bedeutung der Stimmen zu er-

3 Vgl. dazu Alfred Tomatis, Der Klang des Lebens. Reinbek bei Ham-
burg: Rowohlt Taschenbuch 1990.

4 Vgl. dazu F. Dolto, ,,Heures et jours qui suivent I’accouchement® (un-
veroffentl.).

87

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

fassen. Es war so, dass seine Mutter nicht imstande war, das Kind
selber grofzuziehen. Es gab dann zwei Frauen, die in Frage kamen,
als Ersatzmutter zu fungieren; sie stritten sich um das Kind. Dieser
Streit wurde kurz nach der Geburt des Kindes an dessen Bettchen
ausgetragen. Es zeigte sich dann, dass genau diese beiden Stimmen
vom Jungen wiedergegeben wurden. Als die Therapeutin dem Jun-
gen dies mitteilte, verschwand diese unverstdndliche theatralische
AuBerung. Sie hatte ihm seine eigene Botschaft zuriickgegeben, fort-
an wurde eine Distanz zu dieser Unmittelbarkeit moglich. Als die
Therapeutin ihn ein halbes Jahr spéter danach fragte, wusste er tiber-
haupt nichts mehr von diesen Zusammenhédngen, d.h. er hatte sie
verdringt. Die Verdringung ist in diesem Sinne eine gelungene, kei-
ne pathologische.

Es geht also darum, den Signifikanten ein reflektiertes Wissen zu
verleihen. In diesem Sinne werden, wenn es gelingt, aus den Signi-
fikanten Symbole. Diese nehmen den Korperbezug auf, herkommend
aus dem Spiegelstadium und den anderen Objektbeziigen. Dabei ist
wichtig, dass die Signifikanten schon eine erste Reflexion, eine erste
Distanz moglich machen. Wenn das nicht gewesen wire, hitte Fran-
coise Dolto nicht héren konnen, was der Junge ihr zu bedeuten ver-
sucht hatte.

Man kann also zwischen den Signifikanten als Form und als In-
halt unterscheiden. Das, was ich mit Form meine, ist die Distanzie-
rung, diese erste Mittelbarkeit, die geschaffen wird. Es gilt nun, ver-
schiedene Funktionen der Signifikanten aufzdhlen. Ich werde das ii-
bersichtsweise tun, Ihnen nachher ein Beispiel aus der Literatur vor-
fihren, mit dem ich das vielleicht illustrieren kann. Ich hoffe, Thnen
zugleich zeigen zu konnen, dass tatsdchlich in den Signifikanten
mehr drin liegt, als nur ein diirres Geriist. Die Signifikanten haben
eine kommunikative Funktion. Ein Signifikant fiir sich ist nichts. Die
Signifikanten sind stets in einem Netz, in einem Verweisungszu-
sammenhang da. Sie implizieren zugleich die Anerkennung des an-
dern, d.h. sie erweisen ihre Funktion erst in Bezug auf den andern.
Man kann zwar fiir sich selber sprechen, aber das setzt voraus, dass
vorgingig ein Bezug zu den andern da ist. Der beriihmte Robinson ist
kein Beispiel fiir ein solitires Subjekt. Er war schon sozialisiert, als
er auf der Insel strandete. Die Signifikanten konstituieren auch einen
Bezug zu Wahrheit und damit auch zu Liige, wobei ich mit Wahrheit
nicht unbedingt eine Ubereinstimmung mit einer Sache meine. Es ist
auch eine Wahrheit, dass das Subjekt eine Leerstelle ist, dass es be-
gehrt. In diesem Sinne muss der Wahrheitsbezug immer wieder neu

88

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI. PSYCHOSE UND REFLEXION

iiberdacht werden. Die Sprache oder die Signifikanten haben sodann
eine gesetzgeberische Funktion. Die Signifikanten selber sind struk-
turiert. Sie sind als Korpus, als Netz da, sie sind organisiert in syn-
taktischen Zusammenhingen und als Texte, und in diesem Sinne sind
sie das erste Gesetz fiir jedes werdende Subjekt. Dieses erste Gesetz
ist zugleich konstitutiv fiir die Rechtsprechung, die Jurisprudenz. Es
gibt z.B. in der Jurisprudenz die signifikante Funktion der Anerken-
nung des andern; wenn jemand einen andern schidigt oder gar um-
bringt, so hat er ihn eben nicht anerkannt und damit der Funktion des
Signifikanten nicht entsprochen. D.h. die Jurisprudenz ist nicht ein-
fach ein zweites Stockwerk zur Sprache, sondern sie nimmt selbst
Funktionen des Signifikanten auf. In diesem Sinne kdnnte man auch
die politischen Funktionen des Signifikanten miteinbeziehen; sie zei-
gen sich darin, dass die Anerkennung anderer einen Bezug zur politi-
schen Form, zur Art und Weise, wie man zusammenlebt, schafft. Ich
wiirde sogar so weit gehen, hier einen Bezug zur Demokratie zu se-
hen; es geht dabei keineswegs um eine private Wunschvorstellung;
vielmehr ist Demokratie in der Funktion der Signifikanten impliziert.
Die Sprache gehort niemandem, jedermann kann sich darin ausdrii-
cken; wenn das nicht moglich ist, widerspricht dies einer Funktion
des Signifikanten. Also kommt der Psychoanalyse ein politisches
Mandat zu, auch dann, wenn sie nichts davon wissen will. Von dieser
Begriindung her kann sie z.B. nicht gewisse Leute aus der Analyse
ausschlieflen; sie kann andererseits da, wo die gegenseitige Anerken-
nung von Subjekten nicht stattfindet, wo das Wort nicht frei ist, ein-
greifen. Es geht dabei nicht um Subjekte, sondern eigentlich um das
Wort und seine Gesetze der Ausdehnung in Raum und Zeit.

Sodann gibt es eine Menge von epistemologischen Funktionen
des Signifikanten. Natiirlich ist das Elementarste, was man sagen
kann: Die Signifikanten konstituieren eine Begrifflichkeit, wobei
auch die Zahlen mit impliziert sind. Die Signifikanten konstituieren
das Wissen, das wir haben, aber sie begrenzen es auch. Sie begrenzen
es darum, weil die Signifikanten auch die Sachen repréasentieren und
dadurch diesen eine Andersheit hinzufiigen. Vor allem spiirt das Sub-
jekt des Wissens selber sein Reprisentiertsein. Die Signifikanten er-
moglichen ihm, sich Vorstellungen iiber sich selber zu machen, aber
sie grenzen immer auch etwas aus, das Reale, das wir bereits frither
thematisiert haben.

Sodann haben die Signifikanten eine urteilende Funktion. Urtei-
len heifit zugleich differenzieren und vereinheitlichen. Im Wort Ur-
teil ist schon die Teilung da; ein Satz bringt diese Teile wieder zu-

89

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

sammen, so dass eine Dialektik zwischen grammatikalischem Sub-
jekt und Objekt entsteht. Entsprechendes gilt fiir den Menschen als
Subjekt und dem Objekt als Objekt seines Begehrens, wie auch zwi-
schen dem Menschen als Subjekt und dem grammatikalischen Sub-
jekt. Der Eigenname ist z.B. ein grammatikalisches Subjekt, das
zugleich auf den Menschen als lebendiges Subjekt verweist.

Wir haben im Kontext der Erlduterungen zum Spiegelstadium
auch gesehen, dass die Signifikanten Raum und Zeit konstituieren.
Das Spiegelstadium selber ist ja nicht eine letzte Gegebenheit. Wenn
mit dem Kind nicht gesprochen wird, kann es auch kein Spiegelsta-
dium geben. In diesem Sinne konstituieren die Signifikanten auch
Raum- und Zeiterfahrung, wobei die Reflexion des Spiegelstadiums
die Phantasie konstituiert. Schlie8lich begriindet die Sprache auch
Geschichtlichkeit; das bedeutet, dass das Subjekt Abwesendes verge-
genwértigen kann.

Wenn man diesen ganzen Katalog von Funktionen hort, fragt
man sich, ob es etwas Wertvolleres als diese Signifikanten gibt?
Gleichwohl ist es offensichtlich, dass nicht alle Menschen darauf er-
picht sind, sich moglichst viele Signifikanten anzueignen. Warum ist
es so schwierig, ein Subjekt zu sein, warum ist es so schwierig, fiir
etwas einzustehen, von dem man denkt, dass die andern es nicht tun?
Um zu einer Antwort zu gelangen, miissen wir auch von den ethi-
schen Funktionen sprechen: Die Signifikanten ermdglichen, eine
Handlung aufzuschieben. Wenn uns irgendein Drang befillt, konnen
wir warten, wenn wir wollen. Die Signifikanten stellen uns auch in
die Verantwortung.

SchlieBlich konstituieren die Signifikanten auch das Begehren
und seine Formen, wie Bediirfnis und Verlangen. Das Begehren
kommt deshalb ins Spiel, weil die Signifikanten das Subjekt repré-
sentieren, ohne ihm zu sagen, was es ist. Wir sprechen ja nur von der
Form der Signifikanten. Genau an dieser Stelle zeigt sich ihre Kehr-
seite. So wertvoll, so er6ffnend die Signifikanten auch sind, sie fiigen
dem Subjekt einen Verlust zu. Es ist der Verlust des Eins-Seins mit
sich selber. Denken wir noch einmal an das Spiegelstadium, an diese
Faszination des Kindes fiir das Bild. Es vergisst diese Trennung zwi-
schen sich und dem Bild, es wihnt sich eins mit dem Bild. Jetzt
kommt diese vermaledeite Vernunft dazu und sprengt das Eins-Sein.
Mit diesem Verlust werden wir niemals fertig. Wir kreieren deshalb
eine symbolische Welt, in der dieser Verlust wieder irgendwie aufge-
fangen wird, so dass wir Zwischenwesen sind zwischen dieser Leere,
der Form der Signifikanten, und der Sinnlichkeit. Der Bereich des

90



https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI. PSYCHOSE UND REFLEXION

Symbolischen, wie ich ihn jetzt verwendet habe, situiert sich in die-
sem Zwischenbereich zwischen der Leere der Signifikanten, ihrer
Form, und der Sinnlichkeit. Das Symbolische enthilt den Bezug zur
Sinnlichkeit. Aber es wird auch von der Reflexion begleitet. Das ist
unsere Spaltung, iiber die wir nicht hinwegkommen. Wenn wir einen
Triebwunsch haben, wissen wir zugleich um ihn, wir kdnnen ihn des-
halb erfiillen oder nicht erfiillen. Wenn wir uns méglichst in der Ver-
nunft authalten, wenn wir die Sache reflektieren, spiiren wir zugleich
eine Leere. Die Realitit liegt im Zwischenbereich. Man kann von
einer Transformation des primdren in den sekundédren Narzissmus
sprechen. Der Bereich der Realitéit, das Symbolische, der sekundire
Narzissmus konnen als synonym aufgefasst werden. Darin wird das
urspriingliche Spiegelstadium metaphorisiert. Es ist stets ein Stiick
Uberschuss, Leere da, was Metaphorisierungen moglich macht.

Es ist angebracht, in diesem Zusammenhang vom Trauma zu
sprechen. Es gibt zahllose Konzepte, die Traumata als Ereignisse
verstehen, die lebensgeschichtlich tatséchlich passiert sind, oder noch
besser gesagt: die sie als kontingente Erfahrungen auffassen. Das
Aufklaffen der Signifikanten gehort jedoch zur conditio humana. In
diesem Sinne ist das Leben selbst, sind die Strukturen des Lebens
traumatisch, der Signifikanten wegen. Es geht gerade nicht darum,
das Trauma irgendwie zu beschwichtigen, sondern es anzunehmen.
Trauma kommt vom Griechischen und bedeutet Schnitt. Der Schnitt
ist der zwischen der ersten und der zweiten Natur. Die zweite Natur
ist das, was von den Signifikanten konstituiert wird, die menschliche
Kultur. Es gilt darin, mit dieser Leere irgendwie zurechtzukommen.
Wenn wir in Analysen oder Therapien mit Neurosen, Perversionen
und Psychosen zu tun haben, sind diese Formationen nicht einfach
Ergebnisse von sog. akzidentiellen Traumen, sondern ganz im Ge-
genteil, sie stellen Versuche dar, an einem Genieflen festzuhalten, das
den Gesetzen der Sprache nicht entspricht. So gesehen entsprechen
die Psychosen extremen Formen des Genieflens, auch wenn daraus
ein Leiden entsteht, das viel grofer ist als das in der sog. Normalitit.
In Psychosen verliert das Subjekt sein Représentiertsein auf der Ebe-
ne der Signifikanten. Auch in Neurosen und Perversionen gibt es ein
Mehr an GenieBen, d.h. etwas, das eigentlich artikulierbar wire, wird
nicht artikuliert. Da ist der Widerstand in der Analyse situiert, wobei
er auch, nebenbei gesagt, im Analytiker inkarniert sein kann. Freuds
Empfehlung, dass der Analytiker eine kiihle Distanz wahren soll, hat
hier ihre ganze Bedeutung. Kein Mitleid zu haben, ist sicher schlecht,
aber zuviel Mitleid kann das Sprechen des andern verhindern.

9

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

Weil der Signifikant diese Funktionen des Verlusts hat, kann er
zugleich zum Ursprung des Bosen werden. Warum soll das Subjekt
sein Genieen begrenzen, warum soll es die andern anerkennen? Wa-
rum soll es den anderen gleiche Rechte zugestehen, warum soll es
sich mit Gerechtigkeit auseinandersetzen? Die Ethik des Marquis de
Sade hat hier ihren Ort. Es ist eine Ethik, die vermeintlich eine der
ersten Natur ist. Alles das, was zweite Natur, was Kultur ist, das
Biirgerliche, Einschrinkende, Freiheitsberaubende, wird bekdmpft.
Man muss dazu bemerken, dass Sade sein Programm geschrieben
hat; dadurch war er schon in der Ordnung drin, die er bekdmpfte.

Ich werde nun zu einem Lustspiel von Heinrich von Kleist iiberge-
hen. Kleist ist ein Dichter, den ich ganz besonders schitze, weil er
sehr viel, was die Psychoanalyse spéter theoretisch gefasst hat, schon
dargestellt hat. Es gibt nicht nur die Beziige von Philosophie zur Psy-
choanalyse, sondern auch von Literatur. Ich mochte vor allem iiber
den ,,Zerbrochenen Krug® sprechen.’ Es sind nun beinahe 200 Jahre
her, seit Kleist sich das Leben genommen hat, aber seine Stiicke be-
wahren eine Aktualitdt, die sie unvergédnglich macht. ,,Der zerbro-
chene Krug® kommt so harmlos daher. Es gibt andere Stiicke Kleists,
die wahrscheinlich mehr Berithmtheit erlangt haben, z.B. ,,Prinz
Friedrich von Homburg* oder ,,Die Marquise von O, wo das Unbe-
wusste auf eine interessante Art dargestellt wird. Vielleicht kennen
Sie die Geschichte von ,,Michael Kohlhaas“ oder die Biihnenstiicke
,Penthesilea” oder ,,Amphitryon®. Letztere hétte trefflich als Illustra-
tion zum Spiegelstadium dienen konnen. Kommen wir aber zum
»Zerbrochenen Krug® zuriick. Ich erzéhle Thnen kurz die Geschichte,
worum es hier geht:

Es gibt einen Dorfrichter mit Namen Adam, er heiflt wie der erste
Mensch laut dem Zeugnis der Bibel. Er muss iiber einen Fall befin-
den, in dem er selber der Schuldige ist. Er drang nidmlich am Vor-
abend der Gerichtsverhandlung néchtlich in das Zimmer einer jungen
Frau ein und wurde dabei ertappt. Man erkannte ihn aber nicht rich-
tig, er konnte noch rechtzeitig aus dem Fenster springen. Auf der
Flucht zerbrach er einen kostbaren Krug, auf dem viele Bilder aus
dem Krieg zwischen den Niederlanden und Spanien dargestellt wa-
ren. Richter Adam verlor zudem seine Periicke beim Sprung aus dem
Fenster, sie blieb in einem Spalier unter dem Fenster hédngen.
SchlieBlich verletzte er sich auch noch an einem Fuf}, so dass er hin-

5 Vgl. dazu Heinrich von Kleist, Der zerbrochene Krug. In: Sdmtliche
Werke und Briefe. Miinchen: dtv 2001.

92

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI. PSYCHOSE UND REFLEXION

kend in sein Gerichtslokal kam. — Das Delikt, das zur Debatte steht,
ist dieser zerbrochene Krug, welcher der Mutter des Méadchens, bei
dem er eingedrungen ist, gehort; sie klagt auf Schadenersatz. Nun hat
dieses junge Miadchen namens Eva einen Liebhaber, Ruprecht. Die
Mutter dieser jungen Frau glaubt, dass Ruprecht den Krug zerbro-
chen hat. Sie kénnen sich vorstellen, dass dies ganz im Sinne des
Richters Adam ist. Er hat alles Interesse daran, ihn zu verurteilen, um
von seiner Schuld abzulenken. Zum Gliick ist noch eine Aufsichts-
person anwesend, eine Art Supervisor des Gerichts, von der Regie-
rung entsandt. Vor dessen Ohren und Augen spielt sich der Prozess
ab, wer der Schuldige dieses zerbrochenen Kruges ist. Der Richter
versucht mit allen Tricks und Liigen, Ruprecht als den Schuldigen zu
bezeichnen. Am Ende sind es aber gerade die Unwahrheiten, die den
Aufseher hellhorig machen, so dass sich die Wahrheit am Ende
durchsetzt und der ertappte Richter die Flucht ergreift.

Was hat diese Komddie mit dem Koérperbild zu tun? Der zerbrochene
Krug, glaube ich, symbolisiert den Corpus des Gesetzes. Der Aus-
druck ,,Corpus des Gesetzes* ist in der Juristensprache geldufig. Der
Krug liegt nun in Scherben — der Bezug zum beschédigten Korper-
bild des Richters Adam ist leicht herstellbar. Ein Richter ohne Perii-
cke war frither unvorstellbar. Sie wissen vielleicht, dass die Richter
in England noch heute Periicken tragen, das ist ein Zeichen ihrer
Amtswiirde. Richter Adam hat auch einen verletzten Fuf}, er hinkt.
Das betrifft zwar eher den Korper als das Korperbild, jedoch lasst der
hinkende Richter mit dem geschwollenen Fu an Odipus denken,
dessen Geschichte in die des Richters Adam insofern einflief3t, als in
beiden der Untersuchende als der Schuldige entlarvt wird. Korper,
Korperbild, symbolischer Korper, Corpus des Gesetzes stehen dabei
in einem engen Zusammenhang. Kleist hat tibrigens selber einen Be-
zug zu Odipus hergestellt. Nicht nur verkorpert Adam in gewisser
Weise dessen Schicksal, der Vergleich trigt noch weiter: Der Ge-
richtsaufseher mit dem Namen Walter nimmt den Platz des blinden
Sehers Tiresias ein — beide tragen Entscheidendes zur Wahrheitsfin-
dung bei. Die Unterschiede zeigen sich darin, dass Odipus® Schuld
auf Vatermord und Inzest mit der Mutter beruhte, zwei Taten, die er
unwissentlich beging. Bei Adam ist das Delikt sehr viel geringer, zu-
dem weil} er von Anfang an um seine Schuld.

Wenn wir jetzt wieder die Signifikanten als Instanz der Vernunft ein-
setzen, so sehen wir, dass Odipus’ Schuld darin bestand, dass er sei-

93



https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

nen Vater und seine Mutter nicht anerkannte und auch die Gesetze
der Generationenfolge nicht befolgte. Er zeugte Kinder mit Jokaste,
sodass er zugleich Vater und Grof3vater wurde. An dieser Stelle hat
der Krug Locher! Die gesamte symbolische Ordnung ist gestort,
wenn es keine Ordnung der Generationen gibt. Die Pest konnte man
auch als Ausdruck der Unwahrheit der Verhiltnisse in Odipus’ Reich
ansehen.

Von unserem Thema des Korperbildes aus konnte ich noch eine an-
dere Figur erwéhnen, ndmlich Hamlet. Sie kennen vielleicht die Ge-
schichte von Hamlet,® dessen Vater ermordet worden ist. Die Mutter
hatte ein heimliches Verhiltnis mit dem Bruder des Vaters. Er war
es, der Hamlets Vater umgebracht hatte. Besonders eindriicklich ist
dabei, dass Hamlets Vater als Geist erscheint — was fiir ein Beispiel
fur das Korperbild! Er verkorpert vor allem die Rache am ungesiihn-
ten Mord. Hamlets Vater als Geist fordert seinen Sohn auf, den Mord
zu rdchen. Auch in diesem Fall ist der Corpus des Gesetzes besché-
digt, denn es gab keine Klage, um den Mdorder von Hamlets Vater zu
finden und zu richten. Der Tote musste selbst als Geist auferstehen,
um die Ordnung des Gesetzes wieder herzustellen.

Ich hitte eigentlich noch von Hegels Herr und Knecht sprechen
wollen, angesichts der vorgeriickten Zeit ist es jedoch besser, wenn
ich dieses Thema aufs nidchste Mal vertage. Vielleicht haben Sie
noch Fragen?

Student: ,,Signifikanten und Symbole, wie ist ihr Verhéltnis? Ist es
moglich, dass Signifikanten ohne symbolische Ordnung aufrecht ge-
halten werden? Funktioniert der Mensch auch irgendwie ohne sym-
bolische Ordnung?*

Antwort: Das ist eine schwierige Frage. Ich wiirde zuerst einmal et-
was unreflektiert antworten, namlich, dass ich glaube, dass Signifi-
kanten nicht ohne symbolische Ordnung aufrechterhalten werden
konnen. Die symbolische Ordnung ist der eigentliche Ausdruck, das
Medium der menschlichen Realitét. Es gibt natiirlich Lebensformen,
die dem Ideal, ganz im Signifikanten zu sein, nahe kommen, z.B. die
Eremiten, alle jene, die sich vom sinnlichen Leben abkehren, die ins
Kloster gehen. Man darf ein solches Leben jedoch nicht aufgrund der
AuBenbeschreibung beurteilen, weil wir nichts iiber die Phantasien

6 Vgl. dazu William Shakespeare, Hamlet. Stuttgart: P. Reclam jun.

94



https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI. PSYCHOSE UND REFLEXION

und nichtlichen Trdume dieser Personen wissen. Das, was man Sub-
limierung nennt, hat sicher auch Grenzen, es gibt minimale Erforder-
nisse in Bezug auf den Korper, die erfiillt sein miissen; somit ist die
Sinnlichkeit da. Thre Frage ldsst auch an etwas anderes denken, an
Anorexie. Sie ist die Lebensform, die vom Kérper nichts wissen will.
Der Bezug zum Tod ist dabei sehr nahe, weil ohne Sinnlichkeit auch
die Lebenserhaltung beeintréchtigt wird.

Prof. Kadono: ,Jm Fall von Schizophrenie funktioniert das Symboli-
sche nicht mehr. Funktioniert in diesem Fall auch die signifikante
Ordnung nicht mehr?

Antwort: In meinen Ausfithrungen gab es eine gewisse Mehrdeutig-
keit; es ist gut, wenn man sie benennt. Sie besteht darin, dass zum
einen der Signifikant mit der Idee der Représentation in Verbindung
gebracht wurde. Zum anderen zeigte sich jedoch, dass die Signifikan-
ten (z.B. beim schizophrenen Jungen) gerade nicht Trager der Repré-
sentation waren. Eigentlich sind sie erst Signifikanten an sich gewe-
sen; der Junge, der die Stimmen wiedergab, hatte sie zwar auch ge-
hort, er wusste aber nicht, was er sagte. Sie waren in dem Sinne nicht
Trager der Reprdsentation, als er nicht sagen konnte, dass er zu Be-
ginn seines Lebens die Stimmen gehort hatte. Die Reflexion wurde
von der Therapeutin hergestellt. Die Signifikanten lieBen sich wohl
am treffendsten als virtuelle Triger der Reprisentation bezeichnen.
Deshalb versuchte ich zu sagen, dass der Junge seine eigene Bot-
schaft in erkenntlicher Form tiber den Andern wieder bekommen hat.

Ich habe Thnen schon in der letzten Sitzung ein Schema ,,Vom mythi-
schen Subjekt zum Subjekt der Sprache™ verteilt (s. Abbildung 7).
Eigentlich ist es nur eine Illustration dessen, was ich gesagt habe,
aber vielleicht werfen wir doch noch einen Blick darauf. Es ist vor
allem ein Schema, das sich gegen den Entwicklungsgedanken richtet.
Ich habe zwar die Schritte vom mythischen Subjekt zum Subjekt der
Sprache eingezeichnet — in diesem Sinne sieht es wirklich wie die
Darstellung der Entwicklung eines Subjekts aus. Aber, da ja die
Sprache hier als virtuelle Signifikanten ihm schon vorausgeht, ist ei-
gentlich alles an sich schon im voraus angelegt. Man konnte etwas
emphatisch sagen, dass die Sprache Subjekt wird, oder sogar dass die
Sprache Fleisch wird. Die Sprache manifestiert sich zunéchst als
Phantasmen der Eltern {iber das Kind, das spéter einmal geboren
wird. Sein Wachstum ist nicht bloB Ausdruck des Bediirfnisses des

95



https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

Abbildung 7

Vom mythischen Subjekt zum sprachlichen Subjekt

Sprache (S1 - S2)

l

Anderer —® (S) <—— angeb. Faktoren

l

¥.3 (8) a
L Spiegelbild J
v
AuBenwelt
St -S2 Signifikanten
(S) mythisches Subjekt
(8) virtuelles sprachl.
Subjekt (Verstand)
8 sprachl. Subjekt
(Vernunft)
a Obj. Ursache des
Begehrens

Kindes, sondern es sind auch die Signifikanten des Anderen, die
selbst eine trennende Macht haben. Ich habe Thnen von Lacans Ar-
beit ,,Das Dringen des Buchstabens® gesprochen. Der deutsche
Ubersetzer, Norbert Haas, hat hier etwas gewagt, was Lacans Zu-

96



https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI. PSYCHOSE UND REFLEXION

stimmung gefunden hat: Er hat ,,/’instance nicht mit ,die Instanz*
iibersetzt, sondern mit ,,L insistance” ,das Insistieren oder eben
,,das Dréingen“.7 ,,.Die Instanz‘ ist etwas, was da ist, die Universitit,
das Gericht, die Familie, etc. aber ,,/’insistance “’/,,das Dringen® ist
etwas, das eine Dynamik anzeigt. Sie kennen das, wenn Sie einen
Namen vergessen haben. Es gibt Griinde, diesen Namen zu verges-
sen, zu verdrdngen. Aber jetzt insistiert irgendwo dieser Name und
plotzlich fillt er Thnen wieder ein. Sicher kann man sagen, dass Sie
ihn wieder gesucht haben, aber vielleicht hat das Buchstébliche, der
Name auch Sie gesucht.

Zuriick zu diesem Schema. Es zeigt eigentlich, dass das Subjekt
das selber einholt, was ihm vorausgegangen ist. Irgendwie ist das
auch der Sinn der Analyse. Deswegen ist es sogar moglich, etwas zur
Sprache zu bringen, was in der Lebensgeschichte gar nie als Ereignis
passiert ist, z.B. die Phantasmen, die die Eltern von uns hatten, bevor
wir auf die Welt gekommen sind.

7 Vgl. dazu die FuBinote in ,,Das Dringen des Buchstabens* S. 15.

97

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VII.
SPRECHEN, MANGEL, SCHRIFT

Libido und Rivalitdt | Das Korperbild des Andern | Symbolische
Ordnung und Signifikanten | Schrift und Korperbild | Phylogenetische und
ontogenetische Betrachtungen

Heute haben wir wiederum ein umfangreiches Programm vor uns.
Wir werden uns zunichst mit der Libido beschiftigen, die bisher
noch nicht thematisiert worden ist. Von der Libido wird der Weg
zum Auftauchen des andern, zur Rivalitit, wie sie das Spiegelbild
induziert, nicht weit sein. Wir versuchen anschliefend, das Korper-
bild nicht von der Position der Subjektivitit aus zu denken, sondern
vom Andern her, als Effekt des Andern. Die Phantasmen werden da-
bei im Mittelpunkt der Betrachtung stehen, denn sie strukturieren in
einem erheblichen Ausmal} das Ko6rperbild und die Subjektivitét, die
ja nicht stets vorausgesetzt werden kann, sondern selber auf Voraus-
setzungen beruht. In diesem Zusammenhang stellt sich die Frage, ob
der Ansatz beim Korperbild als Produktion des Subjekts nicht grund-
sitzlich zu kurz greift; ist es nicht so, dass dem Andern der Vorrang
zukommt, so dass die Entstehung des Korperbildes erst von diesem
Ort aus nachvollziehbar wird? Schlieflich werden wir uns auf ein
Gebiet vorwagen, das mit Threr Sprache viel zu tun hat: Wir werden
versuchen, Zusammenhénge zwischen Korperbild und Schrift, insbe-
sondere den sino-japanischen Zeichen, zu finden. Einerseits bieten
sich wiederum subjektive Perspektiven an, wenn es etwa darum geht,
wie einzelne Subjekte ihre Korperbilder als Schrift ausdriicken, ande-
rerseits gibt es dabei auch phylogenetische, menschheitsgeschichtli-
che Aspekte, die auf Fragen der Entstehung der Zeichenschrift ver-
weisen.

99



https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

Sprechen wir sogleich vom Konzept der Libido. In der Geschichte
der Psychoanalyse hat es viele Transformationen erfahren.' Freud
fasste sie in den ersten Arbeiten als stofflichen Triger des Sexual-
triebes auf, bevor er sie in seinen spiten Werken als psychische
Grundkraft darstellte, vergleichbar dem alles vereinenden Eros, als
dessen Gegenspieler er den zersetzenden Todestrieb nannte. Dieser
Dimension, die sich als Polaritit von Materialitit bzw. Idealitit liest,
steht diejenige nach der Geschlechtlichkeit gegeniiber. Es gibt bei
Freud ein Schwanken hinsichtlich der Frage, ob die Libido bei bei-
den Geschlechtern ménnlich ist oder sich nicht einem Geschlecht zu-
ordnen lédsst. Die Konzeptualisierung des Phallus, die von Freud noch
nicht ausgearbeitet worden ist, spielt hier mit hinein.

Lacan fasst die Libido als Organ auf, das schon in der intrauteri-
nen Zeit entweiche.” Deshalb metaphorisiere sie das verlorene volle
Leben, an dessen Stelle der andere trete. Libido bezeichnet somit ei-
nen Mangel im Subjekt, den Lacan minus phi nennt.

Angewendet auf das Spiegelstadium besagt das, dass die Faszina-
tion des andern ein Resultat der Libido ist. Mittels des andern soll
das volle Leben wieder eingeholt werden. Daraus resultiert jedoch
keine Anerkennung des andern in seiner Andersheit, sondern ein An-
spruch auf Besitz, Hass. Das Streben nach Einheit, das Freud mit
dem Eros in Verbindung gebracht hatte, erweist sich in Lacans Auf-
fassung als Ausdruck des Hasses.

Von der Konstellation des Spiegelstadiums her bietet sich ein Weg
zum Verstindnis der Rivalitit, ja der Herr-Knecht-Dialektik an, wie
sie Hegel ausgearbeitet hat.® Das Subjekt, das sein vermeintlich ver-
lorenes Sein wiedersucht und sich des andern beméchtigen méchte,
trifft notwendigerweise auf ein anderes Subjekt, nachdem es im
Spiegelstadium erfahren hat, dass das Spiegelbild kein lebendiger
anderer ist. Seinen Trieb nach Einssein richtet es deshalb auf einen
lebendigen andern, den es zu seinesgleichen machen mdochte. Dieser
andere tut jedoch dasselbe, auch er sucht sein verlorenes Sein im an-
dern zurtickzuholen. Somit kommt es zum Kampf um die Herrschaft
iiber den andern, in welchem sich erweisen wird, welches der beiden
Subjekte sich den andern gefiigig machen kann.

1 Vgl. dazu Peter Widmer, ,,Wandlungen in Freuds Libido-Konzept“. In:
André Michels, Peter Miiller, Achim Perner (Hrsg.), Psychoanalyse
nach 100 Jahren. Miinchen, Basel: E. Reinhardt 1997, S. 169-195.

2 Vgl. dazu J. Lacan, Das Seminar XI, 15. Sitzung.

3 Vgl. dazu G.W.F. Hegel, Phinomenologie des Geistes, S. 145-155.

100

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VII. SPRECHEN, MANGEL, SCHRIFT

In Hegels Darstellung interveniert eine Variable in diese duale Riva-
litdt: die Angst. Eine der beiden Kontrahenten vermeidet den Kampf
aus Angst vor dem Risiko des Todes. Infolgedessen nimmt er die Po-
sition des Knechtes ein und arbeitet fiir den andern, den Herrn, der
die Gefahr des Todes auf sich genommen hat. Wir wollen jedoch
nicht die hegelsche Darstellung erldutern und diskutieren, sondern
bei Lacans Darstellung bleiben. Sie zeigt sich nicht nur in der Herr-
Knecht-Konstellation, sondern in anderen Bezichungsformen. Sie
lassen sich tabellarisch darstellen:

Tabelle 2
Die Rivalitit manifestiert sich zwischen
Kind und Eltern —
Kind und andern Kindern —  intersubjektive
Kind und Tieren/Pflanzen —  Seite
Herr und Knecht —
Reflexion (Vernunft) und
Trieb (Korper) —  intrasubjektive
Risiko und Angst —  Seite

Die Tabelle zeigt, dass man eine intersubjektive von einer intrasub-
jektiven Seite unterscheiden kann. Zu jener gehoren die Rivalitdten
zwischen Kind und Eltern, Kind und andern Kindern, Kind und Tie-
ren/Pflanzen, sowie die klassische Konstellation von Herr und
Knecht. Die intrasubjektive Seite weist dagegen auf eine innere Spal-
tung des Subjekts hin, auf seine Zerrissenheit zwischen Reflexion
und Trieb, bzw. Risiko und Angst.

Da Sprache in intersubjektiven Konflikten die dritte Instanz in
den dualen Konstellationen ist, kann sie Ort der Vermittlung sein, so
dass als Resultat im besten Falle eine gegenseitige Anerkennung der
Rivalisierenden herauskommt. Wenn nicht, entstehen Hierarchien
wie jene von Herr und Knecht, oder sogar gewaltsame Losungen des
Konflikts. Die gegenseitige Anerkennung der Subjekte kommt einem
Verlust der Allmachtsanspriiche des einen Subjekts gleich, sie bahnt
jedoch den Weg zu einer verniinftigen Ordnung, in der nicht das eine

101



https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

Subjekt tiber das andere herrscht, sondern in der Gesetze, die fiir bei-
de Parteien gelten, das Zusammenleben regeln.

Die Rivalitit fiihrt da zur Position der symbolischen Kastration, wo
die Sprache den beteiligten Parteien ihre Gesetze gibt. Als ordnende
Instanz des menschlichen Zusammenlebens sind sie schon in der
Sprache enthalten. Sprachgebrauch impliziert eine Anerkennung der
andern Subjekte; Sprache zu gebrauchen ohne einen andern, macht
keinen Sinn, wire absurd. Die an sich und fiir andere vorliegenden
Gesetze werden von den einzelnen Subjekten in ihrer Sozialisation
angeeignet. In diesem Vorgang metaphorisiert das Subjekt nicht nur
seine vermeintlich verlorene Unmittelbarkeit, sein verlorenes Sein,
sondern es geschieht ihm auch, dass es selber eine Metapher des An-
dern wird. So heif3it es in der Bibel, dass der Mensch nach dem Bilde
Gottes geformt worden sei. Ist das nicht ein sehr deutlicher Hinweis
dafiir, dass das Korperbild vom Andern herkommt und dass dem
Spiegelstadium blof3 eine Nebenrolle zukommt?

Es trifft zu, dass das Primat dem Andern zugesprochen werden
kann. Wie er den Menschen geformt hat, so ist er. Was er im Spie-
gelstadium sieht, ist dann von sekunddrer Bedeutung, weil es einge-
bettet ist in iibergreifende, objektive Zusammenhénge.

Vielleicht kann man theologisch auf diese Art denken; der Psy-
choanalytiker fragt indessen stets nach dem Subjektiven. So ist es
auch dann moglich, wenn das Primat des Andern behauptet wird,
dieses als Resultat eines Subjekts aufzufassen, das zwar nicht als ein-
zelnes identifizierbar ist, sondern ein anonymes Subjekt in der Ge-
schichte meint. Entscheidend ist dabei der Ansatz von der Sprache
her, die zugleich Bedingung und Grenze der Erkenntnis des Subjekts
ist. Die Grenze lddt dazu ein, das Loch im Wissen zu iiberspringen
und etwas Objektives einzusetzen. So gesehen ist dieses Objektive
eine Erfindung eines Subjekts, dessen Funktion darin besteht, eine
unertrigliche Liicke im Wissen zu stopfen.

Tatsichlich kennt sogar die Theologie diese Schwierigkeit, wenn
es darum geht, von Gott zu sprechen — ich habe bereits einmal darauf
hingewiesen. Sie nennt es das Problem des Anthropomorphismus,
das auch in der Philosophie bekannt ist. Man denke etwa an Feuer-
bachs Position, der Gott als Projektion des Menschen auffasste’;
Ahnliches dachte Marx.” Auch in Kants Philosophie ist eine Skepsis

4 Vgl. dazu A. Feuerbach, Das Wesen des Christentums.
5 Vgl. dazu z.B. Karl Marx, ,,Thesen iiber Feuerbach“. In: Karl Marx,
Friedrich Engels, Werke, Band 3, Berlin: Dietz 1969, S. 5 f.

102

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VII. SPRECHEN, MANGEL, SCHRIFT

vorhanden, wenn es darum geht, von Gott zu sprechen. Kant hat dar-
um Aussagen {iber Gott mit wissenschaftlichem Anspruch ins Un-
wissenschaftliche verbannt; fiir den Konigsberger Philosophen geho-
ren sie in den Bereich des Glaubens.’

In der Mythologie stellt sich das Problem des Anthropomorphis-
mus ebenfalls.” Seit Mythologien zum Gegenstand wissenschaftli-
cher Untersuchungen geworden sind, ist es jedoch deutlich gewor-
den, dass die behaupteten objektiven Zusammenhinge die Funktion
haben, das Unwissen zu bemiinteln und die Locher des Nichtwissens
zu schliefen. Niemand wiirde heute behaupten, dass [zanami und
Izanagi Figuren waren, die wirklich existiert haben. Aber fiir die Bil-
dung einer gemeinsamen Grundlage der japanischen Kultur haben sie
eine wichtige Funktion. Wer die Mythen erfunden hat, ist dabei nicht
benennbar, sie sind im Kontext der Fragen entstanden, die auch die
Vorfahren fritherer Jahrhunderte und Jahrtausende bewegt haben.
Entscheidend dabei ist, dass sie subjektive Erzeugnisse sind, denen
die Funktion zukommt, die existenzielle Situation der Menschen ver-
stindlich zu machen. Man kann also durchaus sagen, dass der be-
hauptete Vorrang der Objektivitiat mit ihren gottlichen Figuren und
Machten Korperbilder dessen sind, was fiir die Menschen nicht vor-
stellbar ist.

Diese Betrachtung impliziert, dass die Ableitungen des Subjekti-
ven vom Objektiven nicht ohne Bruch méglich sind. Man kann zwar
von einem Vorrang des Objektiven sprechen, aber von dem Moment
an, wo versucht wird, es zu bestimmen, kommen wieder subjektive
Vorstellungen auf, die sich ihrer objektiven Herkunft nie sicher sein
konnen. Man schaue sich nur einmal die Aussagen iiber das Gottliche
an, wie unterschiedlich, ja oft diametral entgegengesetzt sie sind. In-
folgedessen kann auch niemand die Gottgegebenheit von Gesetzen
behaupten, obwohl sie nicht einfach subjektive Erfindungen aus dem
Nichts sind. Wenn es so ist, dass die Sprache den Subjekten die ers-
ten Gesetze gibt, so liegt darin durchaus etwas Objektives, wobei
dessen Wesen sich dem Wissbaren entzieht. Dieses Objektive kommt
zudem erst im Durchgang durch das Subjektive zum Tragen.

In diesem Zusammenhang ist es notwendig, nicht nur die Grenzen
des Wissens aufzuzeigen, die zum Uberstieg einladen, sondern auch
auf den Rest, der nach der Bildung von Vorstellungen, von Korper-

6 Vgl. dazu L. Kant, Kritik der reinen Vernunft, S. 529-535.
7 Vgl. dazu Nelly Naumann, Die Mythen des alten Japan. Miinchen:
Beck 1996.

103

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

bildern nicht aufgeht. Dieser Rest ist ein Indikator des Objektiven,
ein Zeichen fiir die Unzuldnglichkeit der subjektiven Produktionen.
Tatsdchlich ist dieser Rest immer wieder spiirbar, erfahrbar, wenn
vom Goéttlichen, von Gerechtigkeit, von Liebe, von Vollkommenheit
usf. gesprochen wird. Alles was zur Sphire des Subjektiven gehort,
ist mit Endlichkeit geschlagen, die sich gerade an ihren Grenzen
zeigt, im Uberstieg zum Unendlichen, dessen Ausprigung sie ist.

Kommen wir nochmals auf den Zusammenhang von symbolischer
Ordnung und Signifikanten zu sprechen, und fiigen wir die Aspekte,
die die Libido mit sich bringt, mit ein.

Die symbolische Ordnung nimmt die Dimension der Signifikan-
ten, die den reflexiven Bezug des Subjekts zu sich selbst moglich
machen, auf, aulerdem den sinnlichen Bezug zu Objekten, in denen
die libidindsen Beziige lokalisiert sind. Die Libido fiigt der Sprache
eine inhaltliche Komponente bei, die vergleichbar ist der Form des
Korperbildes. Es handelt sich dabei um die erotische Dimension;
Sprache kann erotisiert werden, obwohl das Geriist der Signifikanten
quer steht zur Libido.

Auch die symbolische Ordnung geht — wie die Signifikanten —
dem Subjekt voraus, ist ihm an sich gegeben und fiir andere da. Sie
zeigt ihre Wirksamkeit darin, dass das Subjekt zunichst fiir den An-
dern selber zum Symbol wird; es wird Triger von Erwartungen,
Phantasmen, die schon vor seiner Geburt ein Gewebe bilden, in das
es hineingeboren wird, ohne dass es dies zundchst zu reflektieren
vermag. Die signifikante Dimension im Symbolischen, die Méglich-
keit, sich Andern zuzuwenden, die Reflexion seiner selbst als eines
Maingelwesens, ermoglicht das Aufbrechen dieser dem Subjekt
gleichsam eingeschriebenen Symbolik.

An dieser Stelle denke ich nochmals an das Beispiel des schizo-
phrenen Jungen mit den zwei Stimmen, die er wiedergab. Ich habe in
diesem Zusammenhang von Signifikanten gesprochen, was mich zur
Schwierigkeit gefiihrt hat, dass dieser Ausdruck auf zwei sehr ver-
schiedene Weisen verwendet wurde: Zum einen hatte ich die Signifi-
kanten mit der Moglichkeit der Reflexion des Subjekts in einen Zu-
sammenhang gebracht; zum anderen zeigte dieses Beispiel, dass der
Junge nicht wusste, was er auffiihrte, als die Stimmen in ihm durch-
brachen; ist es dann berechtigt, von Signifikanten zu sprechen? Auf
eine einfache Formel gebracht: Sind die Signifikanten an die Repri-
sentation des Subjekts gebunden oder nicht? Eine Antwort ldsst sich
nur geben, wenn es gelingt, dieses Entweder-Oder-Denken zu tiber-

104



https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VII. SPRECHEN, MANGEL, SCHRIFT

winden. Zwar trifft es zu, dass der schizophrene Junge sich nicht als
Subjekt darstellen konnte, der auf das Ereignis nach seiner Geburt
zuriickzublicken vermochte. Andererseits wurde er von Stimmen
durchquert, die von andern kamen, deren Elemente aus Signifikanten
des Anderen zusammengesetzt waren. Fiir den Jungen waren dies
unverstédndliche Laute, weil er sie nicht symbolisieren konnte. Man
konnte sagen: Es waren Signifikanten des Anderen ohne symboli-
schen Gehalt. Erst die Therapeutin konnte sie, stellvertretend fiir den
Jungen, symbolisieren.

Man kann also, wenn man von Signifikanten spricht, von vorre-
flexiven und reflektierten sprechen. Die vorreflexiven hatten gleich-
sam ein eigenes Leben in der Psyche des Jungen, er wusste nicht, wie
ihm geschah. Durch die Intervention der Therapeutin wurden diese
vorreflexiven Signifikanten, die dem Jungen unsinnig erschienen,
weil er vollig darin eingetaucht blieb, symbolisiert. Im Durchgang
durch die Symbolisierung konnte er sie anschlieend reflektieren,
jedoch nur eine kurze Zeit, da sie bald der Verdrangung anheim fie-
len. Thr Status wurde dadurch ein anderer: Aus vorreflexiven Signifi-
kanten wurden sie in die symbolische Ordnung integriert, die wie-
derum die Grundlage bildeten fiir seine Reflexion als Subjekt, das
nun ein Verhiltnis zur Geschichte bekam, zu seiner Geschichte. Man
sicht daraus, dass die symbolische Ordnung gleichsam der Durch-
gangsort ist zwischen den Signifikanten an sich, also den Signifikan-
ten, die fiir das Subjekt noch keinen Sinn haben (es ist wichtig, den
Habensbezug zu betonen, der erst dann méglich wird, wenn die Sig-
nifikanten nicht mehr identisch mit dem Sinn sind, in den es einge-
taucht war) und den Signifikanten, die gleichsam als Uberschuss tiber
die symbolische Ordnung keinen Sinn mehr haben, weil sie die Lee-
re, das Nicht-Sein des Subjekts reprisentieren und damit der symbo-
lischen Ordnung einen Ort zuweisen, in dem der Habensbezug in der
Realitét gelebt wird.

Das Beispiel des schizophrenen Jungen, das unter vielen Gesichts-
punkten diskutiert werden kann, was es so reichhaltig macht, be-
inhaltet auch das Verhiltnis der Schrift zum Subjekt. Es waren zwar
Stimmen, die aus ihm herausbrachen, jedoch waren zuvor diese
Stimmen irgendwie in ihm drin, und wie sollte man das anders den-
ken denn als Aufzeichnung, als Schrift, als Erinnerung, die irgendwie
in seinem Gedéchtnis, oder sogar in ihm als ithrem Gedéchtnis einge-
schrieben waren? Diesen Aspekten wollen wir uns nun zuwenden.

105

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

Wir unterscheiden zunichst einen menschheitsgeschichtlichen,
phylogenetischen von einem individuellen, ontogenetischen Aspekt.
Die Unterteilung dréngt sich darum auf, weil einerseits die Schrift
etwas ist, das jeder individuellen Existenz vorausgeht; andererseits
prigt die Schrift jedes einzelne Subjekt in jeder Generation. Dabei
zeigen sich unterschiedliche Fragestellungen. Beginnen wir beim
menschheitsgeschichtlichen Aspekt.

Setzt man das Primat der miindlichen Sprache voraus, so kann
man sagen, dass sich in den Schriftzeichen, seien dies Buchstaben,
Kanas, Kanjis, Hieroglyphen oder welche auch immer, die Erfahrun-
gen fritherer Gesellschaften sedimentieren. Schrift l4sst sich auffas-
sen als Schauplatz der Erfahrungen der Subjekte, wobei in die Zei-
chen die Dimensionen der Korperbilder miteinflieBen, die diese Er-
fahrungen andererseits mitkonstituieren.

Versuchen wir, die Zusammenhénge zwischen Schrift und der duf3e-
ren Realitdt so zu denken, dass wir zundchst die Beziige zwischen
Subjekt und AuBlenwelt fokussieren, ohne sogleich die Schrift mit-
einzubezichen:

Die AuBlenwelt metaphorisiert das eigene, vermeintlich verlorene
Sein. Man kann dabei von einem Erkenntnismotiv sprechen. Der Be-
zug zur AuBlenwelt wird beeinflusst durch subjektive Interessen, die
auf den Mangel als Bedingung der Zuwendung zur duferen Realitit
verweisen.

Damit in engem Zusammenhang steht die Aulenwelt als Ort des
Austausches von Giitern, Ideen, um eine zweite Natur zu schaffen,
die fiir den Menschen notwendig ist. Es geht dabei weniger um Er-
kenntnisinteressen als vielmehr um praktische Beziige: Die Realitit
dient der menschlichen Subsistenz; die subjektive Dimension flief3t
mit hinein, insofern es dabei um Befriedigung von Triebanspriichen
geht.

Davon zu unterscheiden sind die Tendenzen und Absichten, an-
dere Subjekte oder Gesellschaften zu unterwerfen, sich dienstbar zu
machen. Machtmotive erweisen sich dabei als wirksam. Es geht da-
bei weniger um eine Vernichtung der andern, als vielmehr um die
Darstellung des eigenen Seins, der die andern im Wege stehen, wes-
halb sie ausgeschaltet werden miissen.

In die Beziige zur dueren Realitit und zu den andern flieBen
nicht nur Motive mit ein, die auf Triebe und Anspriiche hinweisen,
sondern auch Kategorien der Erkenntnisse, Kriterien, MaBstébe, Re-
lationen, die insgesamt abkiinftig sind von einem reflektierten Kor-

106

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VII. SPRECHEN, MANGEL, SCHRIFT

perbezug. Schritte, Meter, Sekunden, Tage, raum-zeitliche Bestim-
mungen wie links, rechts, oben, unten, frither, spéter, erhalten erst im
Hinblick auf subjektive Positionen einen Sinn. Man kann dabei von
einer instrumentellen Seite der Objektbeziige sprechen. Die mensch-
lichen Instrumente tragen viel dazu bei, das Ansich der fremden Welt
in eine symbolische Welt, die vertraut wird, zu verwandeln.

Welche Rolle spielt die Schrift in diesen Relationen zwischen
Subjekt und AuBenwelt? Die Schriftzeichen haben verschiedene
Funktionen: Sie bewirken, dass diec Welt, das Auflen, besser manipu-
lierbar wird. In sog. schriftlosen Kulturen mussten die Menschen
mehr interpretieren, was in den Sternen stand, was der Vogelflug be-
sagte, siec mussten sich den Gegebenheiten anpassen. Die Aullenwelt
stand in einem direkteren Bezug zu ihrem Sein.

Die Schrift schafft eine intermedidre Ebene zwischen den Men-
schen und der Welt. Erfahrungen konnen so nicht nur festgehalten —
das ist auch in schriftlosen Kulturen moglich —, sondern allen zu-
génglich gemacht werden. Aus dem individuellen Gedé4chtnis, das in
schriftlosen Kulturen Engramme speichert, entstehen &uflerliche,
sichtbare Zeichen, die tendenziell allen zuginglich sind. Sie dienen
als artikulierte wie als bildlich vorgestellte als Interpretationsschab-
lonen, die die Objekte beschlagen. Schriftbilder flieBen somit in die
Wahrnehmung der Subjekte ein, beeinflussen die Art und Weise der
Wahrnehmung. Es ist sogar so, dass die Schriftzeichen auch in die
Wahrnehmung der inneren Realitit der Subjekte miteinflieBen; was
sich verschriftlichen lédsst, unterliegt tendenziell einem Wandel im
Vergleich zu einer unartikulierbaren inneren Realitit.

Auch in das, was ich zuvor den instrumentellen Aspekt der
Schrift genannt habe, die Kategorien der Wahrnehmung, ihre MaB-
stibe, Kriterien, flieit Schrift mit ein, insofern sowohl Buchstaben
als auch Kanas und Kanjis metaphorisierte Korperbilder enthalten,
die allerdings nicht iiber den visuellen Aspekt, sondern tiber die Vor-
aussetzungen, die bei ihrer Verwendung in sie eingeflossen sind,
wirksam sind. (Erlduterungen zur japanischen Sprache finden sich
am Ende des Textteils, S. 181.) Erstens wird in jedem Zeichen, sei es
ein Buchstabe, ein Kana oder ein Kanji die Positionalitit des Korpers
des Subjekts vorausgesetzt (links, rechts, oben unten, Kopf, Full
usw.), zweitens enthalten sie selber Metaphern des Korperbildes,
wobei Buchstaben und Kanas das Unsichtbare, Lautliche sichtbar
machen, Kanjis dagegen das Sichtbare horbar machen. Im ersten Fall
konnte man die Formel anwenden, die uns beim Spiegelstadium be-
gegnet ist: I von S, im zweiten Fall S von L.

107



https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

Bei alldem geht es darum, den Anschein zu durchbrechen, die
Schrift, insbesondere die sino-japanischen Zeichen, seien unmittelba-
rer Ausdruck der Realitdt, die im Grunde genommen auf das Spre-
chen verzichten konnte. In mehreren Lehrbiichern habe ich die Auf-
fassung angetroffen, dass die sino-japanischen Zeichen aus Abbil-
dern hervorgehen, die sich angeblich, man weill nicht warum, in die
heutigen Formen verwandelt haben. Damit wird impliziert, auch
wenn dies nicht explizit gesagt wird, dass die Zeichen einen Zugang
sui generis zur Realitdt haben, anders gesagt: dass sie sich des Spre-
chens entschlagen konnen. Die subjektive Dimension, der ich stets
das Wort rede, wird damit tibergangen, vor allem aber wird der Man-
gel, der mit dem Sprechen erfahrbar wird, eskamotiert. Er ist jedoch
ein wesentlicher Faktor fiir die Entstehung der Schrift.

Bin ich nicht in einen Widerspruch geraten, wenn ich einerseits
sage, dass es schriftlose Kulturen nicht gegeben hat, und wenn ich
andererseits von der Entstehung der Schrift spreche? Es kommt eben
darauf an, was man der Schrift subsumiert. Eine enge Auffassung
betont das Artifizielle der Schrift, die demzufolge als Erfindung ge-
dacht wird, die wahrscheinlich in Babylonien, vielleicht auch in Chi-
na ihren Anfang genommen hat. Eine weitere Auffassung geht dage-
gen vom Konzept des Mangels aus, mit der Folge, dass alles, was
dieser Erfahrung entgegenwirkt, zur Schrift gehort. Das Geddchtnis
erscheint unter dieser erweiterten Perspektive genauso als Ort der
Schrift wie die Sternbilder am Himmel, die dem Menschen eine
raum-zeitliche Orientierung ermdglichen. Von der Warte dieser
zweiten Auffassung aus ist die Schrift im engeren Sinne eine speziel-
le Art, die sich dadurch auszeichnet, dass sie handhabbar ist und da-
mit eine Stlitze der Kultur wird. Es gibt tibrigens Zwischenbereiche,
in denen Schriften vorkommen, die einerseits artifizielle sind, ande-
rerseits weder Bildzeichen noch Buchstaben sind, etwa die Noten-
schrift in der Musik.

Es lohnt sich, alle diese Auffassungen mit dem Konzept des Kor-
perbildes zu konfrontieren, das einerseits in das wahrgenommene
Objekt einfliefit, andererseits im Zeichen selber enthalten ist, darin
metaphorisiert wird.

Doch sprechen wir zum Abschluss noch vom ontogenetischen
Aspekt: Er setzt voraus, dass der Zeichenvorrat schon besteht, fiir
jedes Subjekt an sich gegeben ist. Der ontogenetische Aspekt be-
leuchtet den Vorgang, wie dieses An-sich der Zeichen zum Fiir-sich
wird, wie die Subjekte sich die Schriftzeichen aneignen und welche
Folgen sich dabei ergeben.

108

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VII. SPRECHEN, MANGEL, SCHRIFT

Zwei Aspekte lassen sich unterscheiden: Der eine fokussiert die
produktive Seite, d.h. er untersucht die Metaphorisierungen des Kor-
perbildes, wie sie sich in freien Zeichnungen, Gestaltungen manifes-
tieren. Ausgehend vom Spiegelbild als Matrix, mit der sich die Sub-
jekte identifizieren, und von der durch die Signifikanten bedingten
Reflexivitit, die sie mit dem Mangel konfrontieren, kreieren sie Fi-
guren, in denen das Innere duBerlich, das Unsichtbare sichtbar und
das Unmittelbare des Korpers vermittelt wird. Dieser Aspekt enthélt
viel Singuldres, wenngleich das Représentiertwerden durch die Signi-
fikanten ein struktureller Effekt ist. Beim anderen Aspekt muss das je
Singulédre zuriickgenommen werden; es geht fiir die Subjekte darum,
sich den an sich schon vorliegenden Zeichenvorrat der Schrift anzu-
eignen. Gehorsam, Disziplin, Anpassung stehen dabei im Vorder-
grund. Sie sind jedoch nicht Selbstzweck, sondern dienen dazu, die
Kreativitdt auf eine hohere Ebene zu transformieren. Das geschieht
dann, wenn die Subjekte auf eine selbstverstindliche Art und Weise
iiber den Zeichenvorrat verfigen, wenn Gehorsam, Disziplin und
Anpassung von den Subjekten unbemerkt bleiben. Dann sind auch
Kombinationen von freien Zeichnungen und Schriftbildern moglich,
so dass die Ausdriicke der Singularitit auf eine neue Stufe gebracht
werden.

Betrachtet man den Vorgang der Aneignung des Zeichenvorrats
néher, so stellt man nicht nur die Notwendigkeit der Anstrengung der
Subjekte, sich in vorgegebene Zusammenhédnge einzufiigen, fest,
sondern man erkennt auch, dass zwei Arten von Koérperbildern auf-
einander treffen. Die schon vorliegenden Zeichen enthalten ja eben-
falls Korperbilder, ndmlich solche von Subjekten fritherer Generatio-
nen. Jedes Subjekt, das die Schriftzeichen lernt, ist gehalten, diese in
sich aufzunehmen, was einen Verzicht auf eigene freie Kreationen
erfordert. Uber die Anpassung hinaus geschieht es somit, dass die
Korperbilder fritherer Generationen in diejenigen der lernenden Sub-
jekte eingehen, wobei das Unbemerktbleiben dieser Einfliisse nichts
an diesem Sachverhalt dndert. Ein konservativer Zug geht mit der
Aneignung der Zeichen einher; nicht nur die Formen der Zeichen
werden tibernommen, sondern mit ihnen auch die Erfahrungen friihe-
rer Generationen, die sich in den zeichenhaften Kérperbildern sedi-
mentiert haben.

Wenn die Subjekte allzusehr auf ihre Eigenstindigkeit pochen und

die Schriftzeichen nach ihrem Gusto gestalten wiirden, analog zu den
freien Zeichnungen, wiirde daraus eine Unverstdndlichkeit fiir die

109



https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

andern resultieren, die Zeichen wiirden unlesbar. Das heif3t, dass in
der iberlieferten Schrift fritherer Generationen implizit eine zweite
Schrift innewohnt, eine Vor-Schrift, wie denn die Aneignung zu ge-
schehen habe. In der sino-japanischen Schriftkultur weifl man genau,
wovon ich spreche, denn selbst die Reihenfolge der Striche, die ein
Zeichen konstituieren, ist streng vorgeschrieben; in vielen Lehrbii-
chern sind die Elemente der Kanjis, die Striche, mit kleinen Zahlen
versehen, die keinen Spielraum fiir freie Gestaltungen offen lassen.

Mit der Aneignung des Zeichenvorrats im Akt des Lernens ge-
schieht noch etwas anderes. Das tote, schon vorliegende Zeichen
wird im Akt des Gebrauchs zum lebendigen Ausdruck des Subjekts.
Man ist beinahe versucht, von einer fortwéhrenden Auferstehung zu
sprechen. Im Akt des Schreibens wird es erneut, fiir eine kurze Zeit,
lebendig, wiedergeboren, bevor es selber wieder zum Teil des Vor-
rats wird, der auf seine Leser wartet. Noch viel mehr ldsst sich beim
Lesen von Wiederauferstehung sprechen; der Unterschied zum
Schreiben besteht darin, dass im Akt des Schreibens das Zeichen zer-
stiickelt werden muss, um wieder ganz zu werden, wihrend es im
Lesen als ganzes vorliegt.

Mit der Aufnahme der Schriftzeichen setzt das Subjekt die Ge-
schichte fritherer Generationen fort. Es schreibt sich in ihre Abfolge
ein. Jede Geschichte einer Schrift zeigt, dass dabei Verdnderungen
entstehen. So wie die Laute sich verdndern, finden auch Transforma-
tionen der Schriftbilder statt. Einige Verdnderungen finden auf einer
allgemeinen Ebene statt, setzen sich als neue kulturelle Muster durch,
wihrend andere auf der singuldren Ebene bleiben und das Interesse
von Graphologen auf sich ziehen. Bei aller Anpassung und Befol-
gung von Regeln, die mit dem Lernen von vorgegebenen Zeichen
notig sind, ist es doch so, dass jedes Subjekt sich in seiner Art, wie es
schreibt, sich von andern unterscheidet. Die Singularitit manifestiert
sich als Schreibstil, wobei es moglich ist, Schreibstile zu klassifizie-
ren. Bei alledem bleibt ein kleiner Rest, der nicht klassifizierbar ist,
er driickt das Singulére eines Subjekts aus.

(Fragen und Antworten sind aus technischen Griinden nicht aufge-
zeichnet worden.)

110

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VIII.
SEXUALITAT UND KORPERBILD

Dialektik von Seins- und Habensmangel | Privation, symbolische
Kastration, Frustration | Der Phallus und die phallischen Objekte
Das Ideal der Mdinnlichkeit | Fragen zur weiblichen Position

Wir sind das letzte Mal bis zum Thema Schrift und Kérperbild ge-
kommen. Die meisten Fragen sind wohl noch offen geblieben.
Gleichwohl mochte ich Sie bitten, sie zuriickzustellen, weil ich heute
iiber Sexualitdt und Koérperbild sprechen mochte und dafiir viel Zeit
bendtigen werde. Ich werde aber auf Schrift und Korperbild zuriick-
kommen.

Bis jetzt ist ja die Sexualitdt im Sinne der Geschlechtertrennung
tiberhaupt nicht aufgetaucht. Wir haben so getan, als ob es nur das
Subjekt, das Spiegelbild und die Andersheit der Signifikanten gibe.
Aber das Subjekt ist doch ein geschlechtliches. Man kann sagen, dass
die Geschlechtlichkeit eine zweite Durchlocherung des Narzissmus
bedeutet. Wenn Sie sich noch einmal an unser Geviert erinnern, dann
war der primdre Narzissmus gleichbedeutend mit dem Spiegelstadi-
um. Das Andere, das zwar vorausgesetzt ist, aber erst in der Reflexi-
on entdeckt wird, hat eine erste Infragestellung des Narzissmus be-
wirkt. Die Reflexion ist gleichsam ein duflerer Rand des Narzissmus,
die zugleich den Vorrang auf das Akustische verschiebt. Die Sexuali-
tét stellt den Narzissmus von innen her in Frage.

Ausgangspunkt unserer Uberlegungen ist wiederum das Geviert,
die Passage vom Spiegelstadium S/I zur Metaphorisierung 1/S. Es
gibt dabei einen Verlust der Einheit, die zuerst als Trennung vom
Spiegelbild empfunden wird. Das Subjekt teilt sich, und die Einheit
erscheint nachtriglich als eine verlorene. Man muss hier die Nach-
traglichkeit betonen, denn die Einheit wird zuvor nicht als solche
wahrgenommen.

Wir haben das letzte Mal auch von der Libido gesprochen und
gesehen, dass der libidinose Wunsch das Wiedererreichen der Einheit
intendiert. Das Subjekt steht am Schnittpunkt dieses Wunsches nach

11



https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

Wiedererreichen der Einheit und der Ordnung der Signifikanten, die
dieser Einheit im Wege steht. Mit der Teilung des Subjekts kann man
zwei Dimensionen unterscheiden: eine des Seins und eine des Ha-
bens. Die Reflexion fiihrt das Subjekt in den Mangel an Sein ein. Da
das Wiedererreichen des Seins, das eine Einheit wire, unméglich ist,
wird das Subjekt auf die Bahn der Objektbezichungen geleitet. Was
ich die Habens-Beziehung nenne, ist gleichbedeutend mit den Ob-
jektbeziehungen. Es gibt nun eine Dialektik der Habens- und der
Seinsdimension: Mittels der Objektbeziehungen versucht das Sub-
jekt, das verlorene Sein, die verlorene Einheit wiederzuerlangen. Auf
diese Art konstituiert sich das, was in der lacanschen Psychoanalyse
symbolische Kastration genannt wird. Sie geht davon aus, dass die
Einheit des Seins verloren oder préziser: unmoglich ist. An ihrer
Stelle konstituieren sich Objekte des Begehrens.

Wenn man etwas genauer hinschaut, kann man den Registern
verschiedene Formen des Wunsches zuordnen. Lacan unterscheidet
die symbolische Kastration von der Privation und der Frustration.
Aus der symbolischen Kastration geht die Objektbeziechung des Ha-
bens hervor. Mittels der Habensbeziige versucht das Subjekt, mog-
lichst wieder eine Vollstindigkeit zu erreichen. In der Privation sucht
das Subjekt nach einem Wort, das sein Sein definiert. Es ist das, was
die Hysteriker bei einem Meister suchen. Die Idee dabei ist, dass es
fur das eigene Sein das treffende Wort gibt. Es gibt schlieBlich die
dritte Form, die Frustration, die den Mangel im Korperlichen sieht;
wenn der Korper vollstindig wire, wiirde nichts fehlen. In der Trans-
sexualitit ist etwas davon spiirbar, wenn ein Subjekt zum anderen
Geschlecht gehéren mochte, in der Annahme, dass dann das Physi-
sche mit dem Psychischen zur Deckung kdme. Unter solchen Vor-
aussetzungen wird der Korper zum Schauplatz des Wunsches. Das
gilt auch fiir alle modernen Formen der Schonheitschirurgie.

In der Psychoanalyse kommen alle drei Formen vor, aber wohl
am chesten die symbolische Kastration und die Privation. Man kann
sie auch den drei Formen des Wunsches zuordnen, auf die ich schon
einmal zu sprechen gekommen bin. Lacan hat das Begehren (désir)
vom Anspruch (demande) und dem Bediirfnis (besoin) unterschie-
den. Das Begehren wire Ausdruck der symbolischen Kastration, das
Bediirfnis der Frustration und der Anspruch der Privation.

Mit diesen Uberlegungen sind wir noch immer nicht bei der Se-
xuierung. Wir wihlen den Weg, der auch einer ist in der Subjektwer-
dung. Das Schliisselwort dazu heiflt Phallus. Was hat es mit dem
Phallus auf sich? Der Phallus konstituiert sich gerade dort, wo die

112



https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VIIl. SEXUALITAT UND KORPERBILD

Teilung in den Seins- und in den Habensbezug des Subjekts stattfin-
det, d.h. dort, wo der Verlust empfunden und die Einheit als eine ver-
lorene aufgefasst wird. Der Phallus hat genau dort, am Schnittpunkt
zwischen diesem Verlust, der empfunden wird, und der Wiederher-
stellung, seinen Ort. Man muss sagen, dass der Phallus etwas Kiinst-
liches ist, d.h. er ist kein natiirliches Objekt, sondern verdankt sich
der Logik.

Auch mit dem Phallus sind wir noch nicht beim Thema der Ge-
schlechtlichkeit. Aber wir haben eine Vorstufe erreicht, die sehr
wichtig ist. Die Kiinstlichkeit des Phallus ist seit langem bemerkt
worden, schon bei den Griechen. Es gab Festspiele, bei denen der
Phallus als etwas Artifizielles um den Korper gebunden wurde. In
der Mythologie konnte man viele Bezlige zwischen Dionysos und
dem Phallus ausfindig machen. Dionysos hatte als Beinamen Phales,
was auf Phallus verweist. Es gibt sehr viele Studien — vor allem auf
dem jungianischen Feld — von diesen Zusammenhidngen. Es gibt
wunderschone Illustrationen der Phallus-Thematik, z.B. in Pompej,
in der Villa dei Misteri. Ein Titelbild der franzdsischen Ausgabe von
Télévision, einem kleinen Biichlein von Lacan, stellt eine Frau aus
den Fresken der Villa dei Misteri dar.' Um die Sache auf den Punkt
zu bringen: Der Phallus in dieser Freskendarstellung ist nichts ande-
res als ein Kind in der Wiege. In der Antike hat man diese kurz-
schliissige Gleichung von Phallus und ménnlichem Organ nicht
durchwegs gemacht. Es gibt sogar Arbeiten, in denen der Phallus als
etwas Geistiges aufgefasst wird. Denken Sie an das Wort Logos
spermatikos — da sind die Spermien und damit die Fruchtbarkeit dar-
in enthalten.

Wir haben vorher von symbolischer Kastration, Privation und
Frustration gesprochen. Das, was die symbolische Kastration, die
Privation oder die Frustration aufheben wiirde, wire der Phallus. Da
er jedoch einer Denknotwendigkeit entspricht, nicht jedoch einem
empirischen Objekt, wird er in verschiedenen Verkorperungen repra-
sentiert, vorgestellt, als Kind, als geistige Macht, wie eben der /logos
spermatikos, als vollstindiger Korper, der vielleicht sogar als un-
sterblich gedacht wird. Dass das Konzept des Phallus sich mit dem
minnlichen Organ verbunden hat, ist eine Frage, der spéter nachge-
gangen wird. Zunidchst halten wir fest, dass der Phallus kein empiri-
sches Objekt ist, aber er kann mit allen moglichen Figuren verkorpert
werden; z.B. ist auch der gefliigelte Eros eine solche Figur. Der Phal-

1 Vgl. dazu J. Lacan, Télévision. Paris: Ed. du Seuil 1974.

113



https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

lus ist zugleich Ort des Mangels wie auch der unmoglichen Ganzheit
und der Erfiillung. Im Symbolischen ist er Ausdruck des Mangels, da
in der symbolischen Ordnung jedes Element mit dem anderen ver-
netzt ist und es deshalb die Bestimmung, das Wort, das das Sein defi-
nieren wiirde, nicht geben kann; im Imagindren konstituiert er die
Idee der Erfullung, im Realen diejenige der Vollstandigkeit.

Man kann also vom Phallus sagen, dass er im Schnittpunkt von
Libido und Signifikanten situiert ist. Da dieses Wiedererlangen der
Einheit oder des ganzen Seins unmdoglich ist, konstituieren sich die
menschlichen Objekte als phallische Objekte. Das Spiegelbild selber
kann ein phallisches Objekt werden, wenn sich das Subjekt in es ver-
liebt. Es kann auch sein, dass ein anderer Mensch, z.B. ein Midchen
fiir einen Jungen zum Phallus wird. Das sind Entdeckungen, die in
der Psychoanalyse lange vor Lacan gemacht worden sind. Z.B. hat
schon Fenichel von der Gleichung girl = phallus gesprochen.” Auch
Reichtum oder geistiger Besitz kann phallischen Wert annehmen.
Wir sehen, dass der Phallus seinen Ort im Schnittpunkt von Sein und
Haben, Libido und Signifikanten, Subjekt und Objekt, Mangel und
Phantasma hat. Von dieser Form her gedacht, gibt es keine Sexuie-
rung, sind beide biologischen Geschlechter phallische Wesen. Die
phallische Phase war Freuds Entdeckung.’ Es ist ein Konzept, das in
einer naturalistischen Theorie tiberhaupt keinen Platz hat. Sowohl
naturalistische, biologistische wie feministische Stromungen haben
versucht, das zu umgehen. Einerseits ist der Phallus ein Konstrukt,
das aus der Logik der Signifikanten hervorgeht; andererseits wird es
libidinos aufgeladen und beansprucht damit Wirklichkeit im Psychi-
schen. Man muss dabei den Phallus von phallischen Objekten unter-
scheiden, das ist nicht dasselbe. Da es den Phallus empirisch nicht
gibt, wird er in phallischen Objekten verkorpert.

Sie sehen, dass wir damit immer noch nicht einen Zugang zur
Geschlechtlichkeit gefunden haben. Das ist auch das Problematische
bei dieser phallischen Phase, dass sie den anatomischen Gegebenhei-
ten nicht entspricht. Sie entspricht einer Notwendigkeit, aber nicht
einer Eigentlichkeit, Substanz der Geschlechter. Dem Ideal, Ménn-
lichkeit und Weiblichkeit feststellen zu konnen, stellen sich ver-
schiedene Hindernisse entgegen:

2 Vgl. dazu Otto Fenichel, ,,The symbolic equation: girl-phallus®. Psy-
choanal. Quarterly, 18, S. 303. )

3 Vgl. dazu S. Freud, ,,Der Untergang des Odipuskomplexes*. G.W. XIII,
S. 396/7.

114



https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VIIl. SEXUALITAT UND KORPERBILD

— Die anatomischen Gegebenheiten sind physisch gegeben, aber ob
sie auch unmittelbar in die Psyche einflieen, bleibt unbekannt,
da nicht feststellbar. Was unmittelbar gegeben ist, ist nicht dia-
lektisierbar, d.h. der Weg zu den geschlechtlichen Positionen
fiihrt {iber Interpretationen, die vom Anderen her kommen. Sie
konnen sich niemals sicher sein, dass sie etwas zu tun haben mit
dem, was jeder Interpretation vorausliegt.

— Die Signifikanten als Form und als Zugangsebene zur Interpreta-
tion der anatomischen Gegebenheiten sind selber ungeschlecht-
lich.

— Die Libido ist ebenfalls ungeschlechtlich. Freud hat sie zwar eine
Zeit lang mit dem Minnlichen gleichgesetzt, aber da es nicht
auch eine weibliche Libido gibt, bleibt die Zuschreibung zu ei-
nem Geschlecht doch sehr problematisch. Am Ende hat Freud sie
fallengelassen. In seiner spéten Theorie ist der Eros weder méinn-
lich noch weiblich.

Die symbolische Ordnung ist vermittelnde Instanz zwischen den ana-
tomischen Gegebenheiten und den Signifikanten. Kann sie einen Be-
zug zum Geschlecht herstellen? Da das Andere der Signifikanten als
ungeschlechtliche Instanz mit in die symbolische Ordnung einflief3t,
kann die inhaltliche Bestimmung dessen, was mit den geschlechtli-
chen Positionen gemeint ist, weder Gewissheit noch Wahrheit errei-
chen. Infolgedessen bleibt der Phallus als Bezug bestehen. Fiir beide
Geschlechter bleibt er ein Ausgangspunkt.

In vielen Kulturen, in der westlichen und wohl auch in der japa-
nischen, wird folgender Zugang zu den geschlechtlichen Positionen
gewdhlt. Ausgangspunkt ist die Feststellung des Geschlechtsunter-
schieds. Wir nehmen an, dass er zur Zeit des Spiegelstadiums noch
keine Rolle spielt. Irgendwann kommt der Zeitpunkt, in dem er ein
Thema wird. Dann kommt unvermeidlich die Feststellung, dass man
einem und nur einem Geschlecht angehort. Der Geschlechtsunter-
schied zeigt sich zunéchst als ein &uflerlicher, d.h. in der visuellen
Wahrnehmung erscheint er als ein duferlicher. Das eigene Ge-
schlecht wird dann zu dem, was das andere nicht hat. Es gibt eine
Teilung der Menschheit in zwei Lager nach dem Kriterium der
Sichtbarkeit der Geschlechtsmerkmale. Im Ubergang zur Reflexion
des Spiegelbildes, also im Ubergang zur Entdeckung der unsichtba-
ren Seiten des Subjekts wird nun das méinnliche Geschlecht seiner
Sichtbarkeit wegen zum duferlichen Zeichen der unsichtbaren Signi-
fikanten. Wenn man so denkt, impliziert das, dass die Genitalitit

115



https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

nicht einem biologischen Trieb entspricht. Das, was Freud Genitalitit
genannt hat, verdankt sich oder entsteht aus dieser Konjunktion von
Signifikanten, Geschlecht und Libido.

Diese Verkniipfung filihrt zu einer Reihe von Konsequenzen fiir
beide Geschlechter. Das ménnliche Geschlecht wird zunéchst in ei-
nem zweiten Grade als phallisch aufgefasst. Wenn ich also sage ,,in
einem zweiten Grad®, so gehe ich von dem aus, was ich vorher ver-
suchte darzustellen. In einem ersten Grad war dieses Aufklaffen der
Dimension des Mangels und des Phallus als imaginires Organ, das
diesen Mangel fiillt, fiir beide Geschlechter gleich. Nun bekommt die
Sichtbarkeit des méannlichen Organs phallischen Wert. Es kann sogar
sein, dass das ménnliche Geschlecht als Inbegriff der Vollstindigkeit
aufgefasst werden kann. Man konnte hier von genitalem Narzissmus
oder sogar von genitalem Autoerotismus sprechen. Eine solche
Uberzeugung wird begiinstigt durch kulturelle Idealisierungen, ver-
mittelt durch Eltern und Reprisentanten der Kultur. Es gibt Kulturen,
in denen es wenig z&hlt, wenn ein Madchen geboren wird, dagegen
gilt es als Inbegriff des Gliicks, wenn es ein Junge ist. Da wird die
Sichtbarkeit idealisiert, als ob das Unsichtbare nichts gelten wiirde.
Diese Phallizitit des ménnlichen Geschlechts — in einem zweiten
Grad — geht jedoch aus mehreren Griinden unter. Was sind das fiir
Griinde? Da gibt es zunédchst die Rivalitidt mit andern. Es gibt eine
Zeit im Leben der Jungen und wohl auch der Erwachsenen, in der es
viel gilt, phallischer zu sein als der andere. Das kann sich entspre-
chend in allen Registern zeigen, in denen es Frustration, Kastration
und Privation gibt. Im Bereich der Frustration stellt sich die Frage,
wer das langere Organ hat, wer potenter ist, wer groflere korperliche
Krifte hat, wer eine schonere Frau nach Hause fiihrt. Das sind
Rivalitdten, die auf den Bezug zur phallischen Vollstindigkeit hin-
weisen, und es ist schon wichtig, aus dieser Position der Rivalitit
zumindest ein Stiick weit herauszukommen, denn sie steht der
Anerkennung des andern im Wege.

Die odipale Konstellation ist ein zweiter Grund fiir die Phallizi-
tét; auch sie ist dazu da, unterzugehen. Wenn das Kind mit dem Va-
ter um die Gunst der Mutter rivalisiert, ist der Konflikt vorprogram-
miert. Es ist ja flir den Jungen wichtig, dass er die Position des Va-
ters anerkennt. Manchmal fiihrt dieser Weg iiber eine Aggressivitit,
die in der Analyse wieder belebt wird. Diese ist oft der Beginn einer
Trauerarbeit, die zur Erfahrung fiihrt, dass man eben nicht so groBar-
tig ist, wie man das gedacht hat.

116

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VIIl. SEXUALITAT UND KORPERBILD

Ein dritter Grund fiir den Untergangs der Phallizitdt ist die Begeg-
nung mit dem anderen Geschlecht. Die Position der Phallizitit fiihrt
zu Angst; die Andersheit des anderen Geschlechts bedeutet auch ein
Nicht-Wissen, was zur Folge hat, dass schon die Vorstellung eines
sexuellen Kontaktes an Leistung und mégliches Versagen denken
lasst. Auch wenn fiir den Jungen alle Voraussetzungen da sind, seine
geschlechtliche Position einzunehmen, kann er versagen, wenn es
darum geht, eine Begegnung mit dem anderen Geschlecht zu haben.
Es ist zunéchst eine tiefe Unwissenheit da, was es will, was sein Be-
gehren ist. Die Begegnung mit dem anderen Geschlecht, wenn sie
iiber das Triebhafte hinauskommt, kann die phallischen Phantasien
entscheidend abschwichen.

SchlieBlich sind die Signifikanten selber etwas, was bewirkt, dass
die phallische Position ins Wanken kommt, weil sie das Subjekt an
eine Ordnung ausliefern, in der es sich einfiigen muss. Die phallische
Position kann sich dann noch in ein Residuum fliichten, in dem die
Sprache gemieden wird. Dann werden alle Werte, in denen sie sich
nicht manifestieret, moglichst hoch gehalten, also z.B. bodybuilding,
oder alle Veranstaltungen, in denen nicht gesprochen werden muss;
darin kann das Phallische irgendwie weiterleben. Da es aber doch
abhingig bleibt von den Signifikanten, hat es keine Wahrheit. Die
Rivalitdt mit andern, die 6dipale Konstellation, der Konflikt mit den
Eltern, die Angst vor dem anderen Geschlecht, die Wirkung der Sig-
nifikanten machen das aus, was man die Kastrationsangst nennt.

Es ist durchaus nicht so, dass ein Kind die Kastrationsangst von
Anfang an als eine symbolische auffasst! Es kann wirklich die Angst
sein, das Geschlecht zu verlieren, sogar dann, wenn tiberhaupt keine
Bedrohung da ist. Im Gegenteil kann das Gefiihl der Bedrohung gro-
Ber sein, je weniger duflere Bedrohung da ist, z.B. wenn eine Mutter
ihren Sohn verhitschelt und ihn vor allen Zumutungen des Lebens
schiitzen will. In Analysen kann man entdecken, dass die Kastrati-
onsangst manchmal eine andere Dimension verdeckt, ndmlich einen
Kastrationswunsch. Wenn man das aber sagt, muss man sehr aufpas-
sen. Ich meine nicht Kastrationswunsch im Sinne des Geschlechts-
verlusts, sondern den Kastrationswunsch im symbolischen Sinne. Er
beinhaltet im Grunde genommen, der Phallizitit die {iberwertige Be-
deutung zu nehmen, sie mit einem Gesetz zu vermitteln. Es ist also
der Wunsch, der idealisierten Bedeutung des menschlichen Ge-
schlechts, der Phallizitit eine Wahrheit zu geben. Das ist eben die
symbolische Kastration. An dieser Stelle entstehen viele Irrttimer in
der Psychoanalyse und in Psychotherapien. Wenn man den Patienten

117

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

zuhort und wenn sie tiber Kastrationsangst sprechen, kommt man
zuerst als Therapeut auf die Idee, dass unverniinftige Eltern ihnen
gedroht hatten, das Geschlecht abzuschneiden. Was fiir eine Grau-
samkeit! Als Therapeut kommt man dann in Gefahr, in eine Rivalitit
mit den Eltern zu geraten, es besser machen zu wollen als sie und den
Patienten zu schiitzen vor solchen Zumutungen — bis man entdeckt,
dass es um etwas anderes geht. Gerade dann, wenn z.B. ein Vater
iiberhaupt nie eingreift, kann die Kastrationsangst sehr grofl werden.
Dann muss sie aber als Kastrationswunsch gehort werden, als
Wunsch, die Phallizitit in eine symbolische Ordnung zu bringen. Auf
diese Art wird die phallische Position des Mannes kultiviert, humani-
siert, wobei hier Konflikte immer bestehen bleiben, weil die symbo-
lische Kastration etwas ist, das nie abschlieB3bar ist. Ich kann es viel-
leicht paradox formulieren: Die symbolische Kastration ist die unab-
lassige Suche nach dieser verlorenen Ganzheit. Man kann daraus
nicht eine Padagogik der symbolischen Kastration machen. Es gibt
manchmal unter Analytikern die Redensart: Hast du die symbolische
Kastration akzeptiert? Die Erwartung ist da, dass man ein fiir alle
Mal von dieser Position des Nicht-Kastriertseins wegkommt, dass
man bis ins Innerste tiberzeugt ist, unvollstindig zu sein, einen Man-
gel zu haben, mit dem man sich abfinden muss. Ist es nicht eher um-
gekehrt: Gerade wenn man sich nicht damit abfindet, entspricht das
der symbolischen Kastration? Sich nicht abfinden heif3t ja nicht, dass
man in der allméchtigen Position ist, der Kastration enthoben zu sein,
sondern diese konstituiert sich als eine verlorene. In diesem Sinne
wird es immer Rivalitdt, Auseinandersetzungen geben.

Freud hat den Mythos von Totem und Tabu geschrieben.* Seine Dar-
stellung entspricht nicht einer tatséchlichen geschichtlichen Bege-
benheit, sondern einer logischen Notwendigkeit. Er besagt, dass es
am Anfang der Geschichte einen omnipotenten Kerl gab, der iiber
alle Frauen verfiigte. Er wiére auflerhalb der symbolischen Kastration
situiert. Auch wenn diese Figur nicht einer geschichtlichen Gestalt
entspricht, reprisentiert sie die Position des Mannes im Sinne eines
Ideals, das nicht gleichbedeutend mit der Realitét ist. Don Juan ist bis
zu 1003 gekommen, somit nicht zur Totalitit, also war auch bei ihm
eine symbolische Kastration am Werk.

Die Phallizitdt, die sich mit der Sichtbarkeit verkniipft, hat auch
noch eine weitere bedeutsame Konsequenz. In der Wissenschaft gilt

4 Vgl. dazu S. Freud, Totem und Tabu. G.W. IX.

118

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VIIl. SEXUALITAT UND KORPERBILD

z.B. ein Ergebnis nur, wenn es sichtbar gemacht werden kann. Des-
wegen sind wir in der Psychoanalyse in einer schwierigen Position,
wenn wir mit dem Sprechen und dem Horen arbeiten und behaupten,
wissenschaftlich titig zu sein. Daraus sind Ideen entstanden, die Psy-
choanalyse irgendwie sichtbar machen zu wollen. Statt zu horen, was
die Patienten sagen, wird dann gefilmt, oder es werden Beobachtun-
gen am Korper gemacht. Am Ende glaubt man noch, das habe etwas
mit dem Korperbild zu tun.

Kommen wir auf die Position des weiblichen Geschlechts zu spre-
chen. Auch hier ist der Ausgangspunkt die phallische Phase. In der
Konfrontation mit der Sichtbarkeit des ménnlichen Geschlechts er-
hélt zuerst die Klitoris einen phallischen Wert. Damit kann der Glau-
be an die Einheitlichkeit der Menschheit aufrecht erhalten werden,
aber das ist eine Phase, die verdringt wird. Die Konfrontation mit
dem Unterschied in den anatomischen Gegebenheiten fithrt zu Ver-
dnderungen bei weiblichen Subjekten. Wenn es diese Verkntipfung
zwischen Sichtbarkeit und Geschlecht nicht gibt, welche Wege ste-
hen ihnen dann offen? Beim Mann kann man sagen, dass die Sicht-
barkeit conditio sine qua non ist, er wird durch das sichtbare Zeichen
definiert. Das, was das Weibliche ausmacht, ldsst sich jedoch nicht
an einem #duflleren Merkmal festmachen. Deswegen ist diec Frage,
welche Wege dem Weiblichen offenstehen, von grofer Dringlichkeit.
Es gibt einmal die Identifizierung mit dem, was der Mann will: Wenn
der Mann ein phallisches Objekt begehrt, um mit der symbolischen
Kastration fertig zu werden, so kann die Frau ihm diesen Wunsch
erfiillen und selbst zum phallischen Objekt werden. Es gibt hier eine
eigenartige Konjunktion von Homosexualitdt und Heterosexualitit.
Wenn ein Mann ein hiibsches Girl spazierenfiihrt, so tut er dies viel-
leicht zugleich fiir die Blicke anderer Ménner. In diesem Sinne ist es
nicht nur die Zuneigung zum Weiblichen, was ihn zu dieser Bezie-
hung bewegt, sondern zugleich der Blick der gleichgeschlechtlichen
andern. Fatal dabei ist, dass das Girl dabei seine Weiblichkeit ver-
liert. Es macht sich ja zum Objekt fiir den andern, und in diesem Sin-
ne stellt es seine Weiblichkeit zuriick.

Eine zweite Moglichkeit ist das Festhalten an der phallischen Po-
sition und an der Negierung der Geschlechterdifferenz. Von der Lo-
gik her sind beide Geschlechter in der phallischen Position. Wenn
kein sichtbares Geschlecht vorhanden ist, kommt ein phallisch-
sichtbares Objekt an seine Stelle. Auf diese Art kann ein Kind in eine
phallische Position gebracht werden. Ich mochte damit nicht sagen,

119



https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

dass es immer so ist, dass das Kind ein phallisches Objekt fiir die
Mutter ist. Mit einer solchen Behauptung lédsst sich jeder Wunsch
nach einem Kind pathologisieren. Sicher spielen solche phallischen
Motive eine Rolle, aber nur schon die Tatsache, dass sie analysierbar
sind, weist auf ein Dariiber hinaus hin, auch wenn das, was damit
gemeint wird, vage bleibt. Das Phallische zeigt sich dhnlich wie beim
Mann, wenn er eine hiibsche Frau andern Minnern zur Schau stellt;
eine Mutter kann das mit ihrem Kind auch tun; es geht ebenfalls dar-
um, die Anerkennung, die Bewunderung der andern zu erhalten.

Es bleibt schlieBlich die dritte Moglichkeit, die Feminitét nicht
als eine Substanz aufzufassen, die zu entdecken ist. Wenn man in der
Symmetrie bleibt zwischen Mann und Frau, miisste man annehmen,
es miisste auch ein bestimmtes Merkmal der Feminitit geben. Aber
es ist auch moglich, Weiblichkeit als Offenheit oder als Ort der Krea-
tivitdt und Reflexivitit zu begreifen. Ich glaube, dass gerade die Re-
flexion fiir die Feminitét etwas Wichtiges ist. Ich bin sogar versucht
zu sagen, dass die Vernunft eher dem Weiblichen und der Verstand
eher dem Ménnlichen zugehort, weil der erste Reprisentant des An-
dern zuerst die Mutter ist. Wenn die Beziehung zum Kind nur eine
phallische ist, dann gibt es etwas wie eine dyadische Dimension.
Aber in einer dyadischen Situation wird das Dritte, die Signifikanten
des Andern, verdringt. Wenn eine Mutter ihre Weiblichkeit akzep-
tiert, ist es moglich, dass das Kind mehr ist als ein phallisches Ob-
jekt. Durch die Reflexion gibt es eine Distanz dazu, die auch eine
Trennung moglich macht. In diesem Sinne konnte man sagen, dass
die Signifikanten als Vernunft eher im Weiblichen inkarniert sind.

Die Frauen haben den Vorteil, dass sie nicht so sehr der Kastrati-
onsangst ausgesetzt sind. Man kann aber deswegen nicht sagen, dass
sie nichts zu verlieren haben. Sie haben auch etwas zu verlieren,
nidmlich die Anerkennung oder das Geliebt-Werden. Gleichwohl gibt
ihnen die fehlende Kastrationsangst eine grofere Freiheit. Sie ist
manchmal mit einem Weniger an Engagement verbunden, weil die
Kastrationsangst auch der Motor zu groflen Leistungen sein kann.
Von daher gibt es Frauen, die sich, wie Freud gesagt hat, mit der
Suppenlogik begniigen. Umgekehrt kann die Kastrationsangst zu
massiven Phobien fiihren.

In der Psychotherapie und in Psychoanalysen haben wir es viel
mehr mit Frauen zu tun — jedenfalls in der westlichen Welt. (Ein-
wurf: ,,In Japan auch®.) Dass viele Méanner nichts wissen wollen von
allem, was in ihnen vorgeht, was psychisch ist, hingt genau mit die-

120

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VIIl. SEXUALITAT UND KORPERBILD

ser Betonung der Sichtbarkeit zusammen. Die Wertschitzung des
Sprechens ist beim weiblichen Geschlecht ungleich grofer.
SchlieBlich noch ein Wort zum sexuellen Bezug der Geschlech-
ter. Wegen der Nicht-Komplementaritit gibt es das beriihmte lacan-
sche Wort: ,,1l n’y a pas de rapport sexuel”, ,Es gibt kein sexuelles
Verhiltnis“.” Gemeint ist nicht, dass Mann und Frau nichts miteinan-
der anfangen konnen, es besagt vielmehr, dass es nicht so zugeht, wie
wir dies bei Tieren annehmen, wo quasi ein Instinktprogramm den
sexuellen Bezug regelt. Mit anderen Worten heif3t das, dass sich das
sexuelle Verhiltnis nicht schreiben ldsst, da es keine mathematisch
festgelegte Zuordnung, z.B. ein Verhiltnis von Eins zu Eins gibt. Das
eine Geschlecht hat ein Merkmal, das es definiert, das andere nicht.
Dieses Kein-Verhiltnis muss man nicht beklagen, denn es ist die
Voraussetzung dafiir, dass man miteinander sprechen muss.

Frage: ,Ich habe einen Patienten in Therapie, der sich stets mit an-
dern vergleicht. Es ist auffallend, dass er immer wieder um etwas
bittet, was ich ihm geben soll. Am Ende der Sitzung sagt er, es habe
alles keinen Sinn. Aber es gibt immer kleine Fortschritte. Er bezieht
das auf die Nicht-Erfiillung, von der Sie gesprochen haben. “

Antwort: Ich glaube, dass hier die Angst eine wichtige Rolle spielt,
die Angst vor dem eigenen Begehren. Das Begehren hat ja etwas,
was man selber verantworten muss, wo man ungeschiitzt ist. Es ist in
einem gewissen Sinn immer leichter, sich zu einem Objekt zu ma-
chen als Subjekt zu sein. Ein Extrembeispiel dafiir wire eine Form
von Perversion — der Masochismus. Der Masochist fragt sich: Was
kann ich fiir den andern sein? Er selber hat kein Begehren, oder sein
Begehren reduziert sich darauf, das Begehren des andern zu erfiillen,
und in diesem Sinne macht er sich zu einer Sache fiir den andern. Bei
Threm Patienten kann man vielleicht nicht von Masochismus spre-
chen, aber es geht schon in diese Richtung. Er will, dass Sie ein Be-
gehren fiir ihn haben, so dass er nicht allein ist mit seinem Begehren.
Dann muss er auch die Leere oder die Frage: Was begehre ich iiber-
haupt? nicht empfinden. Er hat dann stets eine Orientierung am Be-
gehren des andern, und am Ende spielt er mit Threm Begehren und
priift es. Wenn er Sie kritisiert, will er priifen, ob Sie standhaft sind
in Threm Begehren. Wenn Sie auf die Idee kdmen — was Sie ja nicht
getan haben —, ihn zu fragen, wie Sie ithm dienlich sein konnen, wiir-

5 Vgl. dazu J. Lacan, Das Seminar XX, Quadriga 1986, 3. Sitzung.

121

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

den Sie dasselbe machen wie er. Er will mit seiner Kritik nicht sagen,
dass etwas ungeniigend war, sondern cher Thr Begehren testen. Of-
fenbar ist es Thnen gelungen, die Kritik zu ertragen, sonst wéren die
Fortschritte nicht moglich. In diesem Sinne kdnnte man sagen, wenn
man noch einmal die Unterscheidung von symbolischer Kastration,
Privation, Frustration aufnimmt, dass er Sie immer wieder mit der
Kritik priift, ob Sie den Zustand der Privation ertragen, d.h. ob Sie in
der Lage sind, fiir sich allein eine Position einnehmen, ohne von ei-
nem Objekt abhéngig zu sein.

Wir werden das nédchste Mal iiber das Partialobjekt sprechen — das ist
sehr bedeutsam fiir das Korperbild.

122

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1X.
DIE TUCKEN DER PARTIALOBJEKTE.
SCHRIFT UND KORPERBILD

Weiblichkeit und Miitterlichkeit | Die Reihe der Partialobjekte
Ihre Beziehung zum Spiegelstadium | Verstandeskategorien und
Partialobjekte | Thesen zu Schrift und Korperbild

Drei Punkte stehen heute auf dem Programm:

1. Es gibt noch ein paar Nachtrdge zum Thema der Sexuierung,

2. das Partialobjekt und seine Bedeutung wird thematisiert,

3. mochte ich etwas tiber die Beziehung der Kanjis zum Korperbild
sagen.

Zunichst zu ein paar Nachtrdgen zur Sexuierung:

Wir haben gehort, welch groe Bedeutung der phallische Signifi-
kant fiir beide Geschlechter hat. Die Position der Weiblichkeit ist je-
doch ein wenig anders als diejenige der Ménnlichkeit. Es ist aber
nicht so, dass es zwei unterschiedliche Substanzen gibt, die Positio-
nen sind asymmetrisch. Es gibt das Wort von Lacan: ,,La femme n’e-
xiste pas, die Frau existiert nicht”. Ich verweise dazu vor allem auf
das Seminar XX Encore.' Dort finden Sie das beriithmte Tableau der
Sexuierung. Es ist jedoch fiir unser Seminar zu speziell. Mit dem
Thema des Existierens, mit der Aussage, die Frau existiert nicht,
meint Lacan nicht eine Abwertung der Frauen, sondern er weist dar-
auf hin, dass sie kein empirisches Merkmal haben, das sie definiert.
Beim Mann gibt es die Verkniipfung des phallischen Signifikanten
mit dem Koérper. Man kann den Mann so definieren, dass er nicht
ohne das Organ ist (,,il n* est pas sans [’avoir“)* Bei der Frau fehlt
ein sie definierendes Merkmal. Deswegen ist sie auch nicht ganz im
Phallischen positioniert. Lacan spricht in diesem Zusammenhang von
einem supplementdren GenieBen. Die Frau ist auch im phallischen
Diskurs, jedoch nicht ganz. Es gibt zum Beispiel die Teilung in Miit-

1 Vgl. dazu die 6. Sitzung ebd.
2 Vgl. dazu Le Séminaire VIII, S. 274. Paris: Ed. du Seuil 1991.

123



https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

terlichkeit und Weiblichkeit. Die Miitterlichkeit ist definiert durch
die Phallizitit, die Mutter ist nicht ohne Kind. Bei der Weiblichkeit
gibt es Offenheit. Ich habe sie mit der Position der Reflexion in Ver-
bindung gebracht.

Ein weiterer Gedanke schliefit hier an: Wenn es so ist, dass die
weibliche Position nicht von der Phallizitit ausgeht, sondern vom
Nicht-Definierten, so gilt ihr Begehren dem Andern, der sie definiert.
Man konnte es mit einer Bewegung ausgehend von a in Richtung auf
A kennzeichnen. Die Frau will vom Andern eine Antwort auf ihre
Frage nach ihrem Sein bekommen. Damit ergibt sich die Relation zu
einem Meister. Dabei kann jede Antwort nur ungeniigend sein, weil
dieses S1 ja niemals das Unerreichbare, Abwesende von a definieren
kann. Von da weg gibt es diec Bewegung, dic man von der Hysterie
kennt: ,,Das ist es nicht, und das ist es nicht.“ Die Position des Man-
nes geht eher umgekehrt vom Subjekt in Richtung Objekt. Der Mann
erfahrt die Wirkung der Signifikanten dadurch, dass ein Interesse an
den phallischen Objekten da ist, die dazu da sind, den Mangel zu fiil-
len. Aber auch diese Schliefung, diese Fiillung des Mangels kann
nicht gelingen, weil sich das Objekt a letztlich entzieht und eben
nicht einholbar ist. An seine Stelle kommen Phantasmen. Es gibe
dariiber sicher noch viel zu sagen, aber ich denke, wir gehen nun zum
nichsten Punkt, dem Partialobjekt, das durch diesen letzten Nachtrag
schon ein wenig eingefiihrt worden ist.

Wir sehen, dass die Sexuierung einem Loch im Narzissmus gleich-
kommt. Im Zusammenhang mit dem Geviert, das ich ja wiederholt an
die Tafel gezeichnet habe, stellte sich immer wieder die Frage, was
den Narzissmus tbersteige oder durchbreche. Die Geschlechter-
trennung ist sicher etwas, was die Ordnung des Narzissmus durch-
bricht. Die Positionen sind nicht aufeinander beziehbar, weshalb La-
can sagt, es gibe kein sexuelles Verhéltnis. Der Zugang zu den Parti-
alobjekten eroffnet sich iiber die symbolische Kastration, das heif3it
dann, wenn sich das Subjekt, ausgehend vom Spiegelstadium, als
unsichtbar und als gespalten erfihrt. Wie gehoren nun Libido, - phi,
Objekt @ und Phallus im Symbolischen zusammen? Gehen wir von
der Libido aus, sie ist etwas Negatives, das immer schon entflohen ist
und nun im Andern inkarniert wird, ein Entzug. Zugleich ist das Sub-
jekt der Signifikanten da, das sich als Mangel, als Frage erfahrt. Das
Objekt a hat die Funktion, eine Positivitit herzustellen, dem Entzug
entgegenzuwirken. In diesem Zusammenhang spricht man vom Par-
tialobjekt.

124



https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IX. DIE TUCKEN DER PARTIALOBJEKTE. SCHRIFT UND KORPERBILD

Beim Wort Partialitdt muss man sehr vorsichtig sein. Die Partialitit
konstituiert sich namlich erst nachtrdglich. Nehmen wir das Beispiel
der Brust als Partialobjekt. Anfianglich empfindet sie das Kind als
Teil des eigenen Korpers, dabei kann man eigentlich nicht vom eige-
nen Korper sprechen, da er ja nicht als abgegrenzter erfahren wird.
Gegeben ist eine unabgegrenzte, diffuse Einheit mit der Brust. Die
Wirkung der Signifikanten bewirkt eine Trennung, bei der man sogar
von der Empfindung einer Verstimmelung des Subjekts sprechen
kann. Zugleich er6ffnet diese Wirkung der Signifikanten andere
Moglichkeiten von Objektbeziigen. Erst in diesem Zusammenhang
konstituiert sich die Brust als partielles Objekt. Wir sehen, dass der
phallische Signifikant im Symbolischen am Ursprung der Nachtréig-
lichkeit steht. Er bewirkt eine Trennung, deren SchlieBung die ima-
gindre Dimension des Phallus intendiert. Die Reihe der Objekte steht
fir den Versuch, diese Kluft, die in Korperdffnungen lokalisiert wer-
den, zu schlieen. Die Objekte sind die klassischen drei, die Freud
genannt hat: Brust, Kot und Blick; dazu kommt die Stimme. Freud
hat selber immer mit der Stimme als Objekt gearbeitet, aber er hat sie
nie als solches thematisiert. Sie wissen ja, dass die Stimme auch eine
besondere Bedeutung bei Freud hatte; er litt unter Kehlkopfkrebs.
Die Objekte sind Formationen dessen, was die im Spiegelstadium
verlorene Ganzheit kompensiert. Gehen wir sie der Reihe nach
durch:

Die Brust ist das Objekt, das am néchsten beim Realen ist, einge-
bettet in Natur. Man kann ja den Menschen auch als Saugetier defi-
nieren. Durch die trennende Wirkung der Signifikanten wird sie ein
partielles Objekt. Durch diesen Verlust der Ganzheit wird sie zum
Sinnbild von Geborgenheit, Warme, Nahrung, Gabe. Unter dem Ein-
fluss des phallischen Signifikanten bekommt die Brust auch eine an-
dere Funktion. Man sieht das daran, welche Bedeutung sie fiir die
weibliche Schonheit hat. Dabei kommen andere Qualitdten als Ge-
borgenheit und Nahrung ins Spiel.

Der Kot taucht dann als Objekt auf, wenn der Einfluss des An-
dern vom kindlichen Subjekt bemerkt wird. Oder anders gesagt,
wenn das Kind wahrnimmt, dass der Andere ein Begehren hat, das
sich an es richtet. Damit er6ffnet sich auch die konfliktreiche Prob-
lematik des Gehorsams. Fiir das Kind stellt sich die Frage, ob es dem
Begehren entsprechen soll oder nicht. Es gibt eine intersubjektive
und eine intrasubjektive Dimension der Analitdt. In der intersubjekti-
ven Dimension geht es um Erfiillung des Gehorsams oder nicht. Aber
es gibt diese Konflikte auch im Verhiltnis zum eigenen Korper. Der

125



https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

eigene Korper verliert in der Analitdt seine Unmittelbarkeit. Das
Kind hat ein Verhéltnis zum Korper, er wird ein Objekt. Nun stellt
sich die Frage nach seiner Beherrschung oder nach dem Ausgelie-
fertsein an ihn. Diese Problematik zeigt sich zum Beispiel, wenn das
Kind, das in einem Alter ist, in dem es schon gehen kann, hinfillt.
Das ist weniger ein Problem des Schmerzes, als vielmehr der Krin-
kung, nicht tiber den Korper zu verfiigen. Und natiirlich zeigt sich
das Problem in der ganzen Reinlichkeitserziehung. In diesem Zu-
sammenhang wird der Kot zur Gabe oder zum Zeichen der Liebe.
Wenn das Kind gehorsam ist, aufs Topfchen geht und ein schones
Caca macht, haben die Eltern Freude. Zur Analitédt gehort aber auch,
dass es dies eben nicht tun will.

Gehen wir weiter zum Blick. Der Blick ist sehr an das Reflexive
gebunden. Einerseits erhilt er die Bedeutung dadurch, dass das Sub-
jekt mit dem Schauen tiberhaupt erst die Realitéit erfihrt. Wir haben
ja vorher vom Existieren oder Nicht-Existieren gesprochen; das Kri-
terium, ob etwas existiert oder nicht, richtet sich danach, ob es gese-
hen werden kann oder nicht. Der zweite wichtige Punkt ist, dass das
eigene Schauen nicht gesehen werden kann. Ich kann meinen Blick
nicht selber sehen, aber der andere kann ihn sehen. Von da weg wird
der andere zum Triger eines Wissens, das ich nicht habe. Ich kann
dann von ihm eine Antwort auf meine Frage nach meinem Sein er-
warten. In diesem Zusammenhang ist das Setting der freudschen
Analyse bedeutsam, das ja gerade den Blickkontakt ausschaltet. Man
muss aber nicht glauben, dass deswegen der Blick keine Rolle mehr
spielt. Ganz im Gegenteil, der vorgestellte Blick, wie der andere
mich sieht, im weiteren Sinn, was der andere denkt, wird noch wich-
tiger, wenn ich ihm nicht gegentiber sitze. Die Bedeutung des Blickes
zeigt sich in der Pathologie nirgends so stark wie in der Paranoia: Die
Bédume im Wald haben Augen, im Nebel sind Augen, tiberall sind
Augen da, die das Subjekt sehen. Da koénnen wir an das denken,
woriiber wir frither gesprochen haben, an diese primitiven Anthro-
pomorphisierungen, die sich eben dadurch auszeichnen, dass noch
keine Abgrenzung zwischen dem Subjekt, das sieht, und dem Objekt
das gesehen wird, besteht. In diesem Sinne ist dieses Stadium, in dem
der andere zum Triger meiner Erwartungen wird, dass er mich sieht,
nie ganz iiberwindbar. Lacan stellt mehrmals fest, dass das Verfehlen
zum Blick gehort.® Es gibt zwar eine Intimitit des Blickes, dabei ist

3 Vgl. dazu J. Lacan, Das Seminar XI, 6. und 7. Sitzung.

126

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IX. DIE TUCKEN DER PARTIALOBJEKTE. SCHRIFT UND KORPERBILD

aber nicht gesagt, dass der eine den andern im Blick auch wirklich
wahrnehmen kann.

Kommen wir noch zur Stimme. Die Stimme ist Trager der
sprachlichen Reprisentation. Wo zeigt sich ihre phallische Dimensi-
on, wenn es doch so ist, dass die Objekte phallische Objekte sind?
Z.B. im Schrei, wenn ein groles Erstaunen da ist. Die Oper spielt mit
der phallischen Dimension der Stimme. Man kann sowohl an weibli-
che wie an ménnliche Stimmen denken. Die Stimme ist insofern ein
besonderes Objekt, als sie ja Triager des psychoanalytischen Ge-
spriachs ist. Einerseits kommt sie vom Subjekt, aber das, was die
Stimme mitteilt, kommt vom Anderen her. Die Dimension der Aner-
kennung ist sehr stark verkniipft mit der Stimme. Wenn ich zu je-
mandem spreche, so ist das eine Anerkennung meines Gegeniibers,
seines Subjekt-Seins. Man darf die Stimme jedoch nicht idealisieren.
Sie kann auch sehr hissliche Worte sagen oder gar Vernichtungen
befehlen. Man muss nur daran denken, wie z.B. in totalitiren Staaten
Stimmen als Propagandainstrument verwendet werden. Gleichwohl
ist zumindest im Moment, in dem sich die Stimme vernehmbar
macht, ein friedlicher Zustand da. Wenn der andere auch die Mog-
lichkeit hat, seine Stimme zu erheben, so herrscht Frieden.

Bei allen vier Objekten spielen die Koérperoffnungen eine grof3e
Rolle, wobei der Mund besonders wichtig ist, weil er die Offnung fiir
zwei Objekte ist, fiir die Nahrung und fiir die Stimme. Das zeigt, dass
der Mangel sinnlich empfunden wird, er ist nicht einfach etwas Abs-
traktes. In diesem Sinne konnte man den Korper mit dem Signifikan-
ten parallelisieren. Der Signifikant fithrt den Mangel ein, aber die
Korperoffnungen stehen ebenfalls fiir den Mangel. Es geht darum,
Objekte zu finden, die diesen Mangel wieder fiillen. Die Ko6rperoff-
nungen erfahren wir erst durch Vermittlungen der Signifikanten, das
gilt sogar fiir die Augen, die im Schauen etwas Unmittelbares zu ha-
ben scheinen. Es kann erst thematisiert werden, wenn eine Reflexion
da ist, die selber nicht visuell ist.

Zu den Objekten gehort zudem die sexuelle Dimension, im freud-
schen Sinne. Wir kommen damit auf ein schwieriges Geldnde. Wenn
man von Sexualitdt spricht, denkt man in erster Linie an die Ge-
schlechterteilung und an die Beziehung der Geschlechter. Was kann
denn die Beziehung sein zwischen den Partialobjekten und der Sexu-
alitdt? In diesem Zwischenbereich, zwischen der Ebene der Signifi-
kanten des Subjekts und den Objekten, gibt es eine libidindse Span-
nung. Denken wir z.B. an das Lutschen als eine orale Manifestation,

127



https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

oder auch an das Kiissen. Oder denken wir an die Bedeutungen des
Schautriebes, der Retention des Stuhls in der Analitét. Es ist spiirbar,
dass das nicht nur Manifestationen des Korpers sind, sondern dass
hier etwas Sinnliches vor sich geht, das auf ein Subjekt der Sinnlich-
keit verweist. In diesem Sinne sind die Partialobjekte Sexualobjekte.
Das Sexuelle ist nicht identisch mit Geschlechtertrennung oder -tei-
lung, sondern bezeichnet auch die Kluft zwischen der Ebene der Sig-
nifikanten und dem Koérper; beide Geschlechter sind davon betroffen.

HeiBit das nun, dass die Geschlechtertrennung, die Teilung der
Geschlechter in Mannlichkeit und Weiblichkeit, nichts mit diesen
Partialobjekten zu tun hat? Eine solche Folgerung wire voreilig.
Uber das Konzept des Phallus, des phallischen Signifikanten kommt
die Sexuierung doch wieder ins Spiel. Er selbst ist der Signifikant des
Mangels schlechthin, an seine Stelle kommen die Objekte. Wenn nun
fir einen Mann dieser Mangel empfunden wird, bekommt z.B. die
weibliche Brust einen erotischen Wert. Es gibt dabei zwei Varianten:
Die eine besteht darin, dass eine Frau mit allen ihren Attributen als
Phallus gesehen wird; die andere Variante ist dadurch charakterisiert,
dass eben ein Partialobjekt den Reiz der Frau ausmacht. Das kann
auch der Blick sein, d.h. die Art und Weise, wie sie blickt, oder ihre
Stimme. Ein Mann kann in eine Singerin verliebt sein, weil sie eine
wunderschone Stimme hat. Dann sieht man, dass es zwar eine
sexuelle Beziechung zwischen beiden gibt, die aber nicht begriindet ist
in einem unmittelbaren Bezug der Geschlechter.

Die Partialobjekte verkorpern eigentlich das, was vom phalli-
schen Signifikanten als Mangel aufgerissen wird. Man muss aber
immer wieder darauf hinweisen, dass dieses Objekt a letztlich uner-
reichbar, unendlich ist.* Warum? Es ist ja der Inbegriff dessen, was
eigentlich vor der trennenden Wirkung der Sprache da ist. Den Zu-
stand der Unmittelbarkeit vor der Sprache konnen wir nicht mehr
erreichen; die Objekte sind uneinholbar. An ihre Stelle kommen
Phantasmen. Diese geben uns eine Stiitze im Sein. Es gibt keinen
Anlass, sie abzuwerten, weil wir sie brauchen.

Die vertrackte Beziehung der Partialobjekte zur Sexualitét driickt
sich in einem lacanschen Wortspiel aus, wenn er sie a-sexué nennt.’

4 Antonello Sciacchitano hat die Idee der Unendlichkeit des Objekts mit-
tels mathematischer Uberlegungen ausgearbeitet. In: Das Unendliche
und das Subjekt. Warum ist es gut die Mathematik zu kennen, wenn man
iiber die Psychoanalyse spricht? Ziircher Gesprdiche. RISS-Extra 4. Zii-
rich: RISS-Verlag 2004.

5 Vgl. dazu J. Lacan, Das Seminar XX, S. 137.

128

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IX. DIE TUCKEN DER PARTIALOBJEKTE. SCHRIFT UND KORPERBILD

Das Partialobjekt ist sexuell, aber nicht sexuiert, ist dartiber hinaus
dennoch konstitutiv fiir die Bezichung der Geschlechter, auch wenn
diese glauben, ihre Beziehung sei in biologischen Relationen ge-
griindet.

Nun habe ich vorhin von der Reihe der Objekte gesprochen, aus-
gehend von der Oralitét iiber die Analitdt, zum Blick und zur Stim-
me. Das machen ja alle die Entwicklungs- und Reifungstheorien
auch. Es gibt so viele Theorien, die von der Prigenitalitit ausgehen,
dann von der Phallizitit sprechen und schlieBlich zur Genitalitit
iibergehen. Gibt es denn einen Unterschied zu meiner Darstellung,
und wenn ja, worin zeigt er sich? Tatsdchlich geht es hier um eine
Strukturtheorie, ausgehend von der Ebene der Signifikanten. Die
Triebstadien sind nicht biologisch vorgegebene, sondern schon ge-
schichtliche, strukturiert von der Wirkung der Signifikanten. Das
trifft sogar fiir die Oralitdt zu. Gewiss kann man am Anfang beim
neugeborenen Kind von angeborenen Teilen sprechen; das, was wir
Oralitdt nennen, strukturiert sich jedoch erst ausgehend von der Ent-
wohnung, wenn der Zustand der Identitdt, der Unmittelbarkeit, ein
verlorener ist. Dann treten tausend Nahrungsmittel als Substitut an
die Stelle der verlorenen Einheit.

Sprechen wir noch tiber die Beziehung der Partialobjekte zum Spie-
gelstadium. Man konnte auf die Idee kommen, das Spiegelstadium
ausgehend vom Partialobjekt zu konzipieren. Zuerst wére ein Objekt
a gegeben, das dann irgendwie zum Spiegelstadium fithren wiirde.
Das wire Ausdruck einer Reifungstheorie, die sich dariiber hinweg-
setzen wiirde, dass das Subjekt von den Signifikanten, also vom An-
deren her strukturiert wird. Auch das Spiegelstadium erhélt vom An-
deren her seine Bedeutsamkeit. Wir haben ja gesehen, dass es schon
die Symbolisierung des Imagindren enthélt. Es ist bereits ein erster
Ausdruck einer Teilung des Subjekts. Die Phallifizierung des ménn-
lichen Organs ist ein Versuch, diese Teilung riickgidngig zu machen.
Die Frage stellt sich: Warum bleibt man nicht beim Autoerotismus,
warum geniigt sich der Mann nicht selbst, wenn er sagen kann, sein
Organ sei phallisch, er habe keinen Mangel mehr? Selbst, wenn er
sich in diesem Narzissmus gefillt, gibt es gleichwohl noch Dimensi-
onen dessen, was verloren ist, z.B. das Ungeteilt-Sein von Innen und
Auflen oder die Unmoglichkeit, den eigenen Blick einzuholen. Das
Partialobjekt muss im Verhéltnis zum Spiegelstadium somit nicht als
Ursprung gesehen werden, sondern als etwas, das dem Spiegelbild
seine besondere Auspriagung gibt, je nachdem, um welches Partialob-

129



https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

jekt es geht. Man konnte auch sagen, dass das Spiegelstadium Trieb-
objekte, ja sogar Triebstadien in sich enthilt. Es ist ja nicht ein abs-
traktes Subjekt, das sich im Spiegelbild sieht, sondern es ist ein Sub-
jekt, das durch die Reflexion auf sich selbst etwas verliert, was es
nun wieder haben will.

Was wire somit die orale Dimension des Spiegelbildes? Viel-
leicht die, dass man so in sich verliebt ist, dass man mit dem Spie-
gelbild verschmelzen mochte. Die Erfahrung der Kilte des Bildes ist
dann ein Schock. In Ovids Mythos ist etwas von dieser Oralitét spiir-
bar. Narcissus ist z.B. nicht auf die Idee gekommen, das Wasser zu
trinken, auf dessen Oberfldche er sein Bild gesehen hat. Die Oralitit
besteht nicht einfach darin, dass man trinken mochte, sondern es gibt
einen Wunsch nach dem Wieder-Eintauchen in eine Einheit, die,
wenn sie gelingen wiirde, etwas Tddliches hitte. Es gibt Geschichten
von Pathologien, die sich vor dem Spiegel abspielen. Das Subjekt
versucht, sich in seinem Spiegelbild selber zu gentigen.

Was konnte als anale Dimension des Spiegelstadiums bezeichnet
werden? Zu denken wire an etwas Zerstorerisches, an eine Abwen-
dung von sich, einen Hass. Die Reflexion der Signifikanten ist ja
nicht einfach etwas Kraftloses, Blasses, sondern es ist auch ein Sich-
Losreilen vom andern. In diesem Zusammenhang will man von sei-
nem eigenen Bild nichts mehr wissen. Wenn man sich sieht, gibt man
sich auf die Nerven; es gibt in diesem Sinne sehr wohl auch einen
Hass gegen das eigene Bild. Aber die Analitdt kennt auch die andere
Seite, die sie schwer abgrenzbar von Oralitdt macht: Die Trennung,
das Sich-Abstoen vom Bild erfihrt eine Gegenbewegung, die ein
erneutes Verlangen nach einer Einheit ausdriickt.

Die blickhafte Dimension des Spiegelbildes ist vielleicht die ein-
leuchtendste oder die erfahrungsnichste, weil sie sich um die Prob-
lematik dreht, dass man sich selber nicht sehen kann. Man kann sich
vor den Spiegel setzen und in die Augen des Gegeniibers sehen. Man
hofft dabei, sich selber sehen zu kénnen, und man sieht, wie einem
das Gegeniiber anblickt. Der andere, der mich sieht, ist aber blo8 ein
Bild, der keinen eigenen Blick hat, sondern den eigenen objektiviert.
Damit entwischt der Akt des Sehens diesseits des Spiegels. Ist das
Gegeniiber dagegen ein anderes Subjekt, so ist dessen wahrgenom-
mener Blick derjenige eines Andern, ergo sagt er nichts iiber den
Blick aus diesseits des Spiegels. Wie man es immer anstellt, stets
bleibt der eigene Blick in seiner realen Dimension einem selbst ver-
borgen. Dagegen sieht man den Blick des Andern, den dieser selber
nicht sehen kann. Einerseits driickt der Blick die Quadratur des Zir-

130



https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IX. DIE TUCKEN DER PARTIALOBJEKTE. SCHRIFT UND KORPERBILD

kels aus, andererseits akzentuiert er die Polaritit von Macht und
Ohnmacht, weil der Andere stets mehr weil3 als das Subjekt ange-
sichts des andern.

SchlieBlich gibt es eine stimmliche Dimension des Spiegelstadi-
ums. Ovid mit der Figur der Echo hat sie uns vorgefiihrt. Die Laute
folgen in transformierter Form den Gesetzen der Spiegelung. Es gibt
die merkwiirdige Erfahrung, die eigene Stimme zu héren. Wenn ich
mich auf Tonband aufzeichne und mich dann selber hére, dann habe
ich den Eindruck von Fremdheit. Die Redensart, die besagt: ,,Wie
man in den Wald ruft, so tont es zurlick ist nur bedingt richtig, trifft
fiir den akustischen Bereich jedenfalls nicht zu. Es entsteht sofort ein
Wunsch nach Vertrautheit der eigenen Stimme. Hier entsteht aber
immer wieder eine Kluft zwischen dem, was in einem unmittelbar
drin ist, und dem, was nachher vom Anderen her zuriickkommt.

Die knappen Ausfithrungen iiber das Verhéltnis der Partialobjek-
te zum Spiegelstadium haben auch deutlich werden lassen, dass das
Begehren nach vollstindiger Authebung der Fremdheit der Partialob-
jekte etwas mit dem Genieen zu tun hat. Die Unerreichbarkeit der
Partialobjekte in ihrer realen Dimension, bedingt durch die trennende
und verzeitlichende Wirkung der Signifikanten, bewirkt einen Man-
gel an Sein. Umgekehrt gesagt: Das vollstindige Einholen der Parti-
alobjekte wire gleichbedeutend mit einem vollen — jedoch tédlichen
— GenieBen. Das volle Sein, die Unmittelbarkeit, das wire das volle
Genieflen. Es ist grundsitzlich verbaut durch die Ebene der Signifi-
kanten, so dass das Subjekt zwischen diesen beiden Polen situiert ist,
zwischen dem Nicht-Genie3en, Sublimieren und dem Genief3en.

Ich fiige diesen Gedanken tiber die Partialobjekte noch etwas bei,
was uns wieder zu Kant zuriickfiihrt. Sie erinnern sich, wir haben
vom Verstand bei Kant gesprochen und von den vier Kategorien des
Verstandes: der Quantitit, der Qualitit, der Relation und der Modali-
tit. Die Quantitit bezeichnet das Vereinheitlichende, die Qualitiit be-
inhaltet die Moglichkeit der Negation, also etwas zu bejahen oder zu
verneinen. Die Relation hat mit Kausalitit zu tun und die Modalitét
mit dem Grad der Wirklichkeit — ist etwas wirklich, moglich oder
unwirklich? Nun schlage ich vor, dass wir diese vier Kategorien mit
den vier Objekten, bzw. mit den vier Trieben in Beziehung setzen.
Die Oralitdt erscheint dann als ein anderer Ausdruck fiir den
quantitativen Aspekt. Was macht die Oralitit anderes als zu verei-
nen? Die entsprechende Figur dazu wire die Begierde im hegelschen
Sinn. Man muss dabei den Gegensatz von Begehren und Begierde in

131



https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

Betracht ziehen. Das Begehren hat kein ihm zugeordnetes Objekt, ist
seinem Wesen nach Metonymie. Die Begierde tendiert im Gegensatz
dazu, sich etwas einzuverleiben. Genau das trifft fiir die Oralitét zu:
Sie will das, was auflen, getrennt vom Ich ist, einverleiben und auf
diese Weise eine Einheit herstellen — wie die quantifizierende Tatig-
keit des Verstandes. Nun geht es nicht in jedem Fall um Einverlei-
bung; auch auf sublimierter Ebene lassen sich Einheiten herstellen.
Wenn wir sagen, wir sind uns einig, ist dies zwar kein Kannibalis-
mus, aber doch etwas, was eine Gemeinsamkeit, eine Eins stiftet.
Das, was in der Psychoanalyse Kannibalismus genannt wird, wire
dann der brutalste Ausdruck fiir die Begierde.

Die Analitit 14sst sich mit dem qualitativen Aspekt in Beziehung
bringen. Im Zentrum steht die Negation als Merkmal der Qualitét.
Negation und Affirmation sind dabei aufeinander angewiesen. Man
konnte sagen, die Oralitit ist gleichbedeutend mit Bejahung, die
Analitét setzt mit Verneinung, Negation ein. Das stimmt aber nicht
ganz. Man kann erst etwas bejahen, wenn man es auch verneinen
kann. Somit ist am Anfang noch ein unmittelbarer Zustand. Ausge-
hend von der Analitét, bekommt die Oralitdt nachtraglich einen ande-
ren Stellenwert. Die Oralitdt von der Analitdt her gedacht, nach ihr
situiert, ist eine andere, als die Oralitit vor der Analitidt. Erst wenn
das Subjekt etwas verneinen kann, kann es auch im vollen Sinn des
Wortes etwas bejahen. Die Negation der Analitdt ermdglicht somit
auch die sublimierte Bejahung anstelle der Einverleibung. Zur Anali-
tit gehort sodann der Besitz. Er driickt die Abgrenzung gegen andere
aus und gibt ihm zugleich ein positives Merkmal, eben Besitz, ein
eigenes Territorium zu haben.

Den dritten Aspekt, die Relation, habe ich mit dem Blick in Be-
zichung gesetzt. In der Tat verbindet der Blick zwei getrennte Ele-
mente. Weil ich mich angeblickt fiihle, drehe ich meinen Kopf in
Richtung auf die vermutete Herkunft des Blicks. Das Beispiel weist
zugleich darauf hin, dass die Kausalitdt im psychischen Bereich et-
was grundsitzlich anderes ist als im physischen Bereich. Wenn ich
einen Gegenstand fallen lasse oder wegstoBle, kann ich die darin
wirksamen Krifte messen und die Wirkungen berechnen. Im psychi-
schen Bereich ist die Kausalitét nicht in diesem Sinne einer Notwen-
digkeit moglich. Dennoch steht der Mensch nicht auBerhalb von kau-
salen Zusammenhédngen. Kant hat das gewusst und versucht, die
Schwierigkeit der beiden Kausalitétsauffassungen so zu denken, dass
er ein Nebeneinander von Kausalitidt aus Freiheit — die zum Noume-
nalen gehort — und Kausalitdt aus Notwendigkeit — die zum Phéno-

132

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IX. DIE TUCKEN DER PARTIALOBJEKTE. SCHRIFT UND KORPERBILD

menalen, Empirischen gehdrt — behauptet hat.® Wir brauchen hier
jedoch keine Diskussion iiber diese kantschen Konzepte zu fiihren,
sondern wir konnen uns auf die Bedeutung des Blicks hinsichtlich
der Kausalitit konzentrieren. Im Spiegelstadium zeigt sich dabei eine
interessante Besonderheit, denn das Spiegelbild ist ein physikalisches
Phénomen, fiir das exakt die Gesetze der Physik gelten. Nicht so fiir
das abgebildete Subjekt! Seine Beeinflussung durch das Spiegelbild
gehorcht nicht physikalischen Gesetzen. Vielmehr entsteht aus der
Einwirkung des Spiegelbildes auf das abgebildete Subjekt, auf seinen
Eindruck des Angeblicktwerdens vom andern, die Reflexion, die den
andern vom Subjekt unterscheidet. Schon im Kontext der Erérterung
der Analitit zeigte sich die Abwendung des Subjekts vom Bild.
Wenn es sich wiederum dem Spiegelbild zuwendet, ist dieses fiir es
ein anderes geworden: nicht mehr ein Ort der Selbstvergessenheit, in
dem es sich vermeintlich selber erkannte, sondern ein Ort des Abbil-
des, seines Abbildes. Das Objekt des Blicks setzt somit die trennende
Arbeit der Analitét fort und bringt sie auf einer hoheren Ebene wie-
der zusammen, wobei das Spiegelbild strikt der physikalischen Kau-
salitdt gehorcht, die vom Subjekt gesteuert werden kann — was es tut,
tut auch das Spiegelbild —, wihrend das Subjekt dieser deterministi-
schen Kausalitdt nicht unterworfen ist — das Spiegelbild und seine
Bewegungen lassen ihm einen breiten Spielraum, wie es sich dazu
verhalt.

Kommen wir noch zur Stimme, die ich auf die Modalitit zu be-
ziehen versuche. Wie hingen Stimme, Wirklichkeit, Moglichkeit und
Unmoglichkeit — die Merkmale der Modalitdt — zusammen? Sind
diese Grade der Realitét nicht auBerhalb der Stimme, ja, miissten sie
nicht vielmehr mit dem Blick in einen Zusammenhang gebracht wer-
den? Auf solche Gedanken kommen wir vielleicht, wenn wir uns mit
naturwissenschaftlichen Erfahrungen befassen, wo das Sehen, Fest-
stellen und Aufschreiben eine dominierende Rolle spielt. Im psychi-
schen Bereich ist es anders. Erst wenn ich etwas zur Sprache bringe,
wenn ich es artikuliere, erhilt es Wirklichkeit. Selbst die Schrift kann
das gesprochene Wort nicht ersetzen. In der Artikulation manifestiert
sich das Psychische, wird dadurch wirklich. Ausgehend von der
Wirklichkeit in ihrem performativen Aspekt konstituiert sich zu-
gleich das Mogliche und das Unmdgliche. Alles kann nicht gesagt
werden, wenn es denn so ist, dass die Signifikanten das Subjekt re-
préisentieren. Etwas bleibt ausgeschlossen, was Ursprung des Objekts

6 Vgl. dazu 1. Kant, Kritik der reinen Vernunft, S. 488-505.

133



https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

a ist. Andererseits kann nicht alles, was in den Kreis des Sagbaren
gehort, gleichzeitig gesagt werden; es bildet den Horizont des Mogli-
chen. Die Stimme als Ausdruck des Subjektiven zeigt sich in einem
kleinen Beispiel, das Freud von einem Jungen berichtet: , Tante,
wenn du sprichst, wird es heller.” Ganz gleich was die Tante sagt,
verschafft ihm die Stimme den Eindruck eines Lichtes; sie ist weit
mehr als ein physikalisches Phanomen. Die Stimme bringt das Psy-
chische erst zur Wirklichkeit, wobei sie auch substituiert werden
kann — selbst ein Bild kann die Stimme eines Malers ausdriicken; und
Stummbeit ist nicht gleichbedeutend mit Stimmlosigkeit. Die Mani-
festation der Stimme ist eng mit Angst verkniipft, die nichts Patholo-
gisches hat. Die Stimme erheben heif}t, eine Kausalitit iberhaupt erst
herstellen, etwas eine Bedeutung geben; das Subjekt riskiert, expo-
niert sich in seiner und durch seine Stimme als ein singuldres, das
damit angreifbar wird, weil es der blinden Kausalitdt enthoben ist.
Lassen wir es einstweilen damit bewenden.

Ich wollte noch iiber Schrift und Korperbild sprechen; angesichts der
fortgeschrittenen Zeit kann ich vielleicht noch den Zugang dazu
skizzieren. Wir sind ja immer wieder von der Verlustthematik ausge-
gangen. Die phallische Besetzung des Korpers ist ein Versuch, iiber
den Verlust hinwegzukommen. Die vier Triebobjekte haben auch mit
seiner Kompensation zu tun. Es gibt eine weitere Dimension, {iber
den Verlust hinwegzukommen, das ist die Schrift. Das Wort ist
fliichtig, die Schrift bleibt, das haben schon dic Rémer gesagt Das
Wort ist an einen Sprecher gebunden, die Schrift kann tiberall ver-
breitet werden. Das gilt fiir die Buchstabenschriften wie fiir die bild-
haften Zeichen, nenne man sie Ideogramme oder Piktogramme. In
vielen Kulturen gibt es bewegende Dokumente davon, z.B. Zeugnis-
se aus der Azteken- und Mayazeit. Es ist mir aufgefallen, welch enge
Beziehung diese Sprache zum Korper hatte. Z.B. ist die Zahl 20 als
ein Kopf dargestellt. Warum 20? Sie haben zwei Hiande und zwei
Fiile. Diese 20 Elemente geben zusammen eine Zwanzigheit.

Sodann habe ich an die Zahl 5 im Japanischen gedacht, die go
heiflt, wobei dieses go wieder in dem Wort vorhanden ist, das die
Japanische Sprache bezeichnet: nihion-go. Es ist wiederum die Erfah-
rung der Hand, die irgendwie miteinfliet in das Verstindnis dieser
Sprache. Ich habe versucht, diese und weitere Zusammenhénge in
Form von Thesen etwas zu systematisieren. Es wird kaum moglich

7 Vgl. dazu S. Freud, Vorlesungen zur Einfiihrung in die Psychoanalyse,
Stud.ausg. S. 393.

134

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IX. DIE TUCKEN DER PARTIALOBJEKTE. SCHRIFT UND KORPERBILD

sein, uns dariiber zu unterhalten, weil ich in den restlichen Sitzungen
die Pathologie des Korperbildes in den Mittelpunkt stellen werde.
Das Thema Schrift und Korperbild gehort jedoch zur Grundlage, die
tiberhaupt erst moglich macht, einen Zugang zur Pathologie zu fin-
den. Wie ich zu Beginn des Seminars gesagt habe, hat es Werkstatt-
charakter; die Thesen beinhalten nicht abgeschlossene Aussagen son-
dern versuchen, etwas von einem Unterwegssein festzuhalten.

Thesen zum Korperbild und den Kanjis (Erlduterungen zur japani-
schen Schrift S. 181):

1.

Die japanische Schrift, die auf den chinesischen Zeichen (Kanjis)

basiert, orientiert sich an ihren Bedeutungen und wird deshalb

Bilderschrift genannt. In freudscher Terminologie lédsst sich von

Sachvorstellungen sprechen, im Gegensatz zu den Wortvorstel-

lungen der europdischen Sprachen.

Die Kanjis lassen sich ihrer subjektiven Dimension wegen als

unbewusste Korperbilder bezeichnen, die konstitutiv sind fiir die

Realitdt. Sie bilden in ihrem Verweisungszusammenhang die

symbolische Ordnung, die aus der Formgebung eines (allgemei-

nen) Subjekts und dem referenziellen Bezug zu einem Objekt be-
steht.

Die Verwendung eines Kanjis setzt ein sprechendes (zeichenge-

brauchendes) Subjekt voraus, das eine Positionalitdt in Raum und

Zeit hat und sich in seiner Unbekanntheit im Kanji metaphorisie-

ren kann.

Das Korperbild flieit nicht nur in diejenigen Kanjis ein, die oh-

nehin seelische oder leibliche Sachverhalte ausdriicken, sondern

auch in solche, die materielle und unwirkliche Gegenstinde be-
zeichnen.

In jedem Kanji werden metaphorisiert:

— Raumerfahrungen des Subjekts (Das Kanji ist Authebung der
Positionalitit des Korpers des Subjekts; Schrift kann tiberall
sein und reproduziert werden.)

— Zeiterfahrungen des Subjekts (Das Kanji isz Authebung der
Zeit des Subjekts; es ist iiber grofe Zeitraume hinweg lesbar.)

— Korpererfahrungen des Subjekts (Das Kanji ist Verkdrperung
des raumzeitlichen Korpers des Subjekts. Er wird dadurch me-
taphorisiert und zweidimensional.)

135



https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

— Mentale Erfahrungen des Subjekts (Das Kanji ist Verkorpe-
rung der mentalen Erfahrungen des Subjekts. Unsichtbares,
Begriffliches wird dabei vorstellbar und sichtbar.)

6. Die Kanjis verkorpern die Kategorien des Verstandes im Sinne
Kants. Die Quantitét zeigt sich im Vereinheitlichen der einzelnen
Striche; die Qualitdt im Negieren des Gegenstandes (Anwesen-
heit des Abwesenden); die Relation im Verbinden von Subjekt
und Gegenstand; diec Modalitdt im Konstituieren von Realitét
durch die Artikulation.

7. Wenn man die Kanjis als unmittelbare, vorsprachliche Abbilder
auffasst, begeht man den selben Irrtum wie Freud, der in theoreti-
schen AuBerungen die (unbewussten) Sachvorstellungen als vor-
sprachlich auffasste.

8. In japanischen Lehrbiichern wird die Auffassung vertreten, dass
die Kanjis aus Abbildern des Realen hervorgegangen sind oder
sie noch immer abbilden. Damit wird die subjektive Dimension
iibergangen. Selbst da, wo Sonne, Mond, Wasser, Feuer, Tag,
Fluss, Berg usf. als Kanjis dargestellt werden, flieBen subjektive
Dimensionen mit ein. Die Bewandtnis einer Sache fiir ein Sub-
jekt ist genau so wichtig wie seine Darstellung.

Beispiele: Angeblich soll das heutige Zeichen fiir Sonne oder Tag

aus einem Kreis hervorgegangen sein und sich dann in das Zei-

chen H (nichi) verwandelt haben. Gibt dieses geteilte Rechteck

nicht vielmehr die Erfahrung einer geteilten Einheit wieder, d.h.

des Tages als Einheit von Tag und Nacht? Und braucht es nicht

ein Subjekt dazu, das dies zu reflektieren vermag, dergestalt, dass
die Zeit im Kanji gleichsam angehalten, objektiviert wird? Oder
das Beispiel fiir Wasser, von dem ebenfalls behauptet wird, es
gehe auf Abbildliches zuriick. Ist es nicht erkennbar, dass seine

heutige Form 7K (mizu), die man man schon auf Hausfassaden im

alten China fand, ein Ziehbrunnen bedeutet, und dass seine In-

schrift auf Mauern (aus Holz) in einem Zusammenhang steht mit

Brandgefahr, vielleicht auch mit Wasserknappheit? Selbst das

Zeichen fiir einen Fluss JI| (kawa) gibt nicht einfach einen ab-

bildlichen Eindruck wieder, oder hat jemand schon drei Wellen

gesehen? Ist nicht die Zeitlichkeit mitenthalten, Gegenwart, Ver-
gangenheit und Zukunft, die der Fluss so trefflich metaphorisiert?

9. Die Kanjis reprasentieren das Geniefen, insofern sie Signifikate
sind und etwas bildlich festhalten, bei dem das Subjekt verweilen
kann.

136



https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IX. DIE TUCKEN DER PARTIALOBJEKTE. SCHRIFT UND KORPERBILD

10.

11.

12.

13.

Der Zusammenhang von Sachvorstellungen und Kanjis impliziert
einen Bezug der Kanjis zum Primérprozess und zum Lustprinzip,
den Kennzeichen des freudschen Unbewussten. Die japanischen
Subjekte haben deshalb einen ganz anderen Zugang zum Unbe-
wussten, das nicht dem Verdringten entspricht, sondern der
Schrift, deren Zeichen kontextuell definiert und mehrdeutig sind.

Die Bildhaftigkeit der Kanjis und der Bezug zu den Sachen, die
sie bezeichnen, fithren zu einer Sprechvergessenheit, die mit
wachsender Vertrautheit zunimmt. Fiir ein japanisches Subjekt,
das gewohnt ist, diese Zeichen zu lesen, erscheinen sie wie Zei-
chen einer unmittelbaren Realitét, abseits der gesprochenen Spra-
che; die Wortvorstellungen bleiben unbemerkt.

Damit werden sie zu Spiegeln des Anderen, in denen sich die
Subjekte unbewusst metaphorisieren. Je mehr sie in den Zeichen
vertieft sind, desto mehr verlieren sie die Reflexivitét; je mehr sie
den Bezug reflektieren, desto mehr erscheint das Subjekt der
Leere.

Die Kanjis zu lernen, die jedem Subjekt vorausgehen, bedeutet,
noch einmal die Erfahrungen zu machen, die die Erfinder der
Zeichen schon gemacht haben. Auf diese Art wird aus dem all-
gemeinen und abstrakt-geschichtlichen Subjekt der Kanjis ein
singulédres Subjekt.

Als Zugabe noch drei Entdeckungen, die mich verbliifft haben
und die mir zeigen, was es in den Kanjis zu entdecken gibt, iiber
das hinaus, was in Lehrbiichern steht. ,,Elefant™ heif3t auf Japa-
nisch zoe, das Kanji sieht so aus: 2. Das selbe Kanji wird ge-
braucht, wenn es darum geht, etwas Bildhaftes zu bezeichnen;
sogar das japanische Wort fiir Symbol (es setzt sich aus 2 Kanjis
zusammen) enthdlt den Elefanten, sowohl im Lautbild wie im
Zeichen. Mehr noch: das Zeichen fiir ein Bild eines Menschen
sieht so aus: f&. Wie man sieht, hat man zum Zeichen fiir den E-
lefanten etwas beigefligt, ein sog. Radikal, das einen Menschen
darstellt. Kann man hier anders als an das Titelbild des ersten
Seminars Lacans (leider enthédlt nur die franzosische Ausgabe E-
lefantenbilder) denken? Ist es moglich, nicht auf die Bahn der
Assoziationen von Elefant-Riissel-Phallus-Signifikant-Symbol-
Sprechen zu geraten? Wer glaubt, das sei alles Einbildung, moge
sich auf ,,Einbildung im Japanischen einlassen; im Lautbild so-
zo-teki steckt wiederum der Elefant, wie {ibrigens auch im Spie-
gelbild (kyo-zo).

137



https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

Sodann wird das Zeichen fiir Kanji, das Zeichen fiir alle Zeichen,
wie folgt geschrieben: ;&. Es erweckt den Eindruck eines Men-
schen; auBBerdem enthilt es zwei Radikale, einen fiir Pflanzen (ho-
rizontaler Strich oben mit zwei Markierungen), und einen fiir
Wasser (drei Tropfen auf der linken Seite). Die Herkunft des Zei-
chens gilt als rétselhaft, der Name ,,Kan-ji* wird auf den Han-
Fluss in China zuriickgefiihrt, der Region, aus der die frithesten
Schrift-Funde stammen. Muss man hier nicht an eine Illustration
des Phallus denken, wobei die Radikale auf Fruchtbarkeit bzw.
auf Verbreitung hinweisen? Wenn dem so wiére, hitten die alten
Chinesen begriffen, dass Schrift das Ergebnis einer geistigen
Fruchtbarkeit ist.

138



https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

XO
PATHOLOGIE AUSGEHEND VOM
BESCHADIGTEN KORPERBILD

Die Vermitteltheit des Zugangs zum Korper | Stimme als Ausdruck des
Subjektiven | Spiegelstadium und Pathologie | Paranoia und
Paraphrenie | Melancholie und das Imagindire

Wir wollen uns in den restlichen Sitzungen vor allem mit Pathologie
beschiftigen. Dieser zweite Teil wird leider etwas kiirzer sein als der
erste. Das liegt daran, dass es viel Zeit gebraucht hat, die Grundlagen
dazu zu erarbeiten. Wir haben viele Selbstverstindlichkeiten befragt
im Hinblick auf ihre tatsdchliche Unmittelbarkeit. Dabei hat sich in
vielen Punkten gezeigt, dass der Signifikant eine vermittelnde In-
stanz ist. Auch dort ist er anwesend, wo er sich nicht explizit mani-
festiert, also bei den Korpererfahrungen und bei der Erfahrung des
Subjekts von sich selbst. Der Korper ist nichts Unmittelbares, keine
selbstverstidndliche Gegebenheit. Wir haben die Vermitteltheit auch
bei der raum-zeitlichen Wahrnehmung gesehen, ebenso bei der
Wahrnehmung der andern und bei der Verwendung der Schrift. Ge-
rade dort habe ich versucht, den Schein bloer Unmittelbarkeit zu
hinterfragen und die Spuren des Subjektiven ausfindig zu machen.
Wenn etwas selbstverstindlich ist, sieht es immer so aus, als ob es
eine primire Gegebenheit wire. Wenn man genauer hinsieht, erkennt
man doch die Spuren, den Ausdruck des Subjekts.

Die Signifikanten und das Subjektive sind auch bei der Struktu-
rierung von Objekten anwesend, ebenso bei der Bildung von Phan-
tasmen, und sowieso bei der Reflexion, die wir mit der Vernunft in
eine Beziehung gebracht haben. Man konnte sagen: Nichts ist subjek-
tiv, was nicht auch objektiv ist, mit Ausnahme des Subjekts. Darin
driickt sich wohl mein Grundanliegen in diesem theoretischen Teil
aus, die Spuren des Subjekts deutlich zu machen.

Die Pathologie setzt dort ein, wo das Traumatische der Existenz nicht
akzeptiert wird. Das Traumatische haben wir mit den das Subjekt

139



https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

reprasentierenden Signifikanten in einen Zusammenhang gebracht,
was auch heifit, dass das Subjekt keine Substanz hat. Man kann die
Pathologie grundsitzlich in zwei Felder einteilen, wobei ich wieder-
um das Schema des Gevierts zu Hilfe nehme. Das eine Feld bezieht
sich auf das, was geschicht, wenn das Spiegelstadium nicht erreicht
wird oder wieder verloren gegangen ist, der andere Teil auf die St6-
rungen der Metaphorisierung des Subjekts. Wenn das Spiegelstadium
nicht erreicht, oder wenn es wieder verworfen wird, sprechen wir von
Psychosen. Sie sind dadurch charakterisiert, dass kein Erkennen des
eigenen Spiegelbildes moglich ist. Es gibt Zwischenformen zwischen
Neurose und Psychose, vor allem die Melancholie. Im Ausgang des
Spiegelstadiums konstituieren sich ja auch die Partialobjekte. Wir
werden die Melancholie mit dem Fehlen der Partialobjekte in Ver-
bindung bringen. Bei Neurosen und Perversionen kann man davon
ausgehen, dass das Spiegelstadium erreicht worden ist, dass jedoch
die traumatische Dimension des Existierens nicht umfassend akzep-
tiert worden ist, so dass Signifikanten verdrangt werden und ein Ge-
nieBen an ihre Stelle tritt, in dem das Subjekt Zuflucht sucht.

Heute mochte ich von diesem ersten Feld, von den Psychosen spre-
chen. Wenn man im Zusammenhang mit der lacanschen Psychoana-
lyse an Psychosen denkt, so fillt einem sofort die Paranoia ein. Etwa
vier Fiinftel der Ausfithrungen iiber Psychose oder noch mehr gelten
der Paranoia.! Bei Freud ist dieser Anteil vielleicht etwas geringer,
aber auch er hat die Paranoia favorisiert. Im Mittelpunkt bei Freud
steht natiirlich die Patientengeschichte des Senatsprésidenten Schre-
ber.” Es war Freud, der schon sehr friih, ich glaube 1894, einen Term
vorgeschlagen hat, den er als charakteristisch fiir die Psychose auf-
fasste, ndmlich die Verwerfung.® Was wird verworfen? Die Verwer-
fung gilt — mit Lacan gesprochen — dem symbolischen Anderen. Es
ist nicht so, dass in Psychosen keine Sprache da wire, sondern es ist
die Représentation der Signifikanten, die verloren gegangen ist. Sie
erinnern sich, wir haben in einer der letzten Sitzungen vom Fall eines
schizophrenen Jungen gesprochen, der zwei Stimmen reproduzierte,
ohne zu wissen, was er sagte. Es gab eine Frage dazu, die genau die-
ses Thema der Reprisentation anvisierte. Die Stimmen waren eben
nicht Repréisentationen des Subjekts, sondern der beiden Frauen; der
Junge war mit diesen Stimmen voéllig identifiziert, ohne Distanz zu

1 Vgl. dazu J. Lacan, Das Seminar III, Quadriga 1997.
2 Vgl. dazu ,,Psychoanalytische Bemerkungen ...*.
3 Vgl. dazu ,,.Die Abwehr-Neuropsychosen ...“, S. 72.

140

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

X. PATHOLOGIE AUSGEHEND VOM BESCHADIGTEN KORPERBILD

ihnen. Es waren also nicht Stimmen nach dem Spiegelstadium, die
das Subjekt reprisentieren, sondern solche vor dem Spiegelstadium,
die ihren Ort beim andern haben, mit dem das Subjekt unwissentlich
identifiziert ist. Das symbolische Andere fiihrt eine Ebene ein, die
eine Reflexion, und damit auch Metaphorisierungen, méglich macht.
Wenn diese Vermittlung nicht gelingt, so entsteht entweder ein Deli-
rium oder, was wahrscheinlicher ist, ein Wahn. Der Wahn ist nicht
die Ursache der Psychose, sondern der Versuch einer Heilung. Man
sicht das am Beispiel von Schreber sehr deutlich. Schreber hatte den
Wahn, Gottes Weib zu sein,’ was seine Entmannung zu Folge hatte.
Freud dachte dabei an eine unbewusste homosexuelle Problematik.
Das Problem war aber eher, dass Schreber die Ebene des symboli-
schen Anderen verworfen hatte und deswegen keine méannliche Posi-
tion einnehmen konnte. Wenn ich an dieser Stelle von Genitalitét
spreche, meine ich nicht einen Trieb, sondern den korperlichen Aus-
druck der Reprisentation im Symbolischen, die Fahigkeit, sich als
geschlechtliches Subjekt im Symbolischen darzustellen. Die Ebene
der Signifikanten geht mit der Ebene des Korpers, mit den physi-
schen Gegebenheiten, eine Konjunktion ein. Das gilt am Anfang,
wihrend der phallischen Phase, auch fiir das weibliche Geschlecht, in
der es sich ganz wihnt. Das, was man Kastrationsangst nennt, die ja
im Grunde ein Begehren nach Anerkennung des Subjekts ausdriickt,
hat dann zwei Seiten, eine sprachliche, die mit dem Verlust der Un-
mittelbarkeit und der sprachlichen Allmacht zurechtkommen muss,
und die korperliche, die mit dem Verlust des korperlichen Zeichens
konfrontiert wird. Gelingt die Bewdltigung der Kastrationsangst
nicht, geht die Moglichkeit der Reflexion verloren und kann das Ge-
schlecht nicht signifiziert, d.h. nicht auf die Ebene der Représentation
gebracht werden, in der es als Zeichen des Unvollkommenen steht.
Erinnern Sie sich, dass wir in der theoretischen Arbeit die Signi-
fikanten mit der Vernunft, wie Kant sie denkt, in eine Beziehung ge-
bracht haben? Die Vernunft ist also das, was dem Subjekt moglich
macht, iiber sich selbst nachzudenken. Das setzt einen doppelten Ab-
stand voraus, einerseits zur Aullenwelt und andererseits zu ihm sel-
ber. Wie steht es nun um die Vernunft in der Paranoia? Gibt es eine
wahnhafte Vernunft? Wenn der Wahn die Restitution ausdriickt, so
konnte es sein, dass die Vernunft vom Wahn erfasst wird, ihr Werk-
zeug wird. Als Illustration dazu gebe ich ein kleines Beispiel aus ei-

4 Vgl. dazu Daniel Paul Schreber, Denkwiirdigkeiten eines Nervenkran-
ken, Frankfurt a.M.: Syndikat 1985, 4. u. 5. Kapitel.

141

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

ner friihen Fallgeschichte Freuds.” Eine Frau die paranoid geworden
ist und eine inzestudse Vorgeschichte hat, hort wiederholt einen
wahnhaften Kommentar tiber sich. Wenn sie morgens zur Arbeit
geht, befallen sie Stimmen: ,,Da geht die Frau P., sie sucht Wohnung
in der Strasse”. In der Psychiatrie spricht man wohl in diesem Zu-
sammenhang von Beobachtungswahn. D.h. das, was eigentlich nicht
integriert, was verworfen ist, kommt wahnhaft zuriick. Die Stimme,
die sie hort, ist viel stirker als eine innere Stimme. Erkennen wir dar-
in nicht die Reflexion in einer wahnhaften Form?

Es ist interessant, wie in der Paranoia Blick und Stimme wahn-
haft erscheinen. Beide sind sowohl in Halluzinationen wie im Wahn
vorherrschend. Bei der Paranoia denkt man ohnehin zuerst an den
Blick, das Subjekt sieht sich tiberall beobachtet. Solche Phanomene
grenzen am ehesten an Normalitét, d.h. es gehort zur Normalitit, ein
bisschen paranoid zu sein. Auch wenn wir wissen, dass wir allein
sind, kann es geschehen, dass wir das Gefiihl haben, wir wiirden be-
obachtet. Man kann das Gefiihl zwar zuriickdriangen, oder man pfeift
ein Lied dazu. Auf diese Art wird die Stimme zu Hilfe gerufen.
Wahnhaft wird es dann, wenn ich das Gefiihl habe, es ist tatsdchlich
jemand da, der blickt. Es muss ja auch fiir einen Paranoiker sehr qué-
lend sein, dauernd Stimmen zu horen oder Blicke auf sich zu ziehen.
Das sagt etwas tiber das Leiden in der Psychose.

Auf der einen Seite ist die Psychose eine Abwehr gegen die Er-
fahrung des Traumatischen der Existenz. In Psychosen wird das
durch den Anderen Vermittelte unterlaufen. Der Begriff, der sich da-
mit verbindet, ist der des GenieBens. Ist es nicht das, was wir immer
wieder suchen — ein volles GenieBBen —, das uns in eine Selbstverges-
senheit bringt? Wenn es gelingt, zeigt sich schnell seine Kehrseite:
ein sehr grofles Leiden, das bestimmt grofer ist als bei neurotischen
oder generell nicht-psychotischen Zustéinden. Es ist auch kein Zufall,
dass Blick und Stimme bei der Paranoia eine so gro3e Rolle spielen.
Wenn Sie noch einmal an diese kantschen vier Kategorien denken, so
sind Blick und Stimme die beiden Objekte, die zuletzt genannt wer-
den. D.h. der Blick hat schon eine sehr enge Beziehung zum Spiegel-
stadium und wohl auch zur Phallizitit. Wenn sie verworfen wird, so
erscheint das, was im Spiegelstadium als bildliches Gegeniiber in
Erscheinung tritt, als wahnhaft-lebendiges Gegeniiber. So hat z.B.
Schreber in der Gestalt Gottes eine Gegenfigur gehabt. Solche Gro-
Benphantasien treten auch auflerhalb der Psychosen auf, Schreber

5 Vgl. dazu ,,Weitere Bemerkungen tiber die Abwehr-Neuropsychosen®.
G.W. L, S. 400.

142

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

X. PATHOLOGIE AUSGEHEND VOM BESCHADIGTEN KORPERBILD

wusste jedoch nicht, dass das Grofenphantasien waren, sondern hielt
sie fiir real. Deshalb konnte er die Forderung Gottes, sein Weib zu
sein, nicht als Phantasie verstehen, sondern das war fiir ihn eine Er-
fahrung des Realen. Das ganze Sinngefiige war in diesen Wahn ein-
gebettet. Der Wahn ist nicht sinnlos, er ist voll von Sinn, und es gin-
ge darum, diesen Sinn zu leeren, was zum Beispiel in einer Therapie
geschehen konnte.

Vielleicht noch ein letzter Aspekt zur Paranoia. Das Spiegelsta-
dium ist ja auch die Etappe, die den Weg zu den Partialobjekten eb-
net. Ausgehend von der Erfahrung des Mangels im Ausgang des
Spiegelstadiums kann sich das Subjekt metaphorisieren. Wenn das
Spiegelstadium gar nicht zustande kommt, so kann auch keine Posi-
tion der Reflexion und der Metaphorisierung zustande kommen, so-
mit auch kein Bezug des Habens, keine phallische Position, die durch
den Habensbezug gekennzeichnet ist. Man miisste dann eher davon
sprechen, dass der Psychotiker mit dem Phallus eines andern identifi-
ziert ist. Statt dass er Phallus hat — und damit Mangel als Vorausset-
zung des Habensbezugs — ist er Phallus. Das ist eigentlich nur eine
andere Beschreibung der Position des Genielens. Das volle Genie-
Ben wiirde bedeuten, ganz im Sein drin zu sein, mit der Konsequenz,
dass das Subjekt verschwinden wiirde. Der Wahn ist von dieser Posi-
tion her gesehen ein Versuch, sich eine Kastration zuzufiigen. Was
ist das aber fiir eine Kastration? In der Psychose erscheint sie eben
nicht als eine symbolische, sondern als reale Kastration. Weil ja das
Subjekt nicht auf dieser Ebene des symbolischen Anderen représen-
tiert wird, kann es die Kastration in ihrer symbolischen Dimension
auch nicht erfahren. Der Korper selber wird von der Kastration be-
troffen. Vielleicht kann ich das noch mit einer Episode aus einer
Fallgeschichte Freuds illustrieren, aus der Geschichte des Wolfs-
manns.® Dieser Patient Freuds erinnert sich wihrend der Behandlung,
dass er einst als Kind mit einem Messer in eine Baumrinde geritzt
hat. Dabei ist ihm das Messer entglitten, und er dachte, er hétte sich
den kleinen Finger abgeschnitten. Ein unségliches Gefiihl iberkam
ihn, so dass er nicht wagte hinzuschauen. Er hatte das Gefiihl, der
kleine Finger hdnge nur noch an einem Faden. Er wagte auch nicht,
gegeniiber einer andern Person — ich glaube es war sein Kinderméad-
chen — von dieser Begebenheit zu erzihlen. Als er spéter hinguckte,
sah er, dass gar nichts passiert war. In dieser Episode ist das Psycho-
tische greifbar. Die Kastration betraf seinen Korper, nicht das Sym-

6 Vgl. dazu ,,Aus der Geschichte einer infantilen Neurose“. G.W. XII, S.
117 f.

143

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

bolische. Ein Minimum an Symbolisierung war aber doch noch vor-
handen, weil die Verletzung nicht sein Geschlecht sondern seinen
kleinen Finger betraf. In diesem Sinne war er auf der Kippe zwischen
Psychose und Nicht-Psychose, wie das ja auch fiir diesen Patienten
kennzeichnend war. Er hatte irgendwie das Gefiihl, hinter einem
Schleier zu leben, gar nicht richtig auf der Welt zu sein.

Kommen wir nun zum zweiten Teil, zur Paraphrenie oder, wie sie
eher genannt wird, Schizophrenie.

Die Paraphrenie, Schizophrenie ist in gewissem Sinne das Stief-
kind in der Psychoanalyse. Es ist nicht so gehétschelt wie die Para-
noia; das hat wohl einen direkten Zusammenhang zu diesen Patienten
selber, die oft unter Entbehrungen und Verwahrlosung leiden. Bei
der Paranoia hat man es hiufig mit Patienten aus so genannt gutem
Hause zu tun, Schreber selber ist natiirlich ein Paradebeispiel. Er war
Senatsprésident, sein Vater war der berithmte Erfinder der Schreber-
gérten, aulerdem eine Art Volksbegliicker, der Biicher tiber Zim-
mergymnastik geschrieben hatte. Im Zentrum der Problematik des
kranken Senatsprisidenten stand die Vater-Sohn-Beziehung, worin
wahrscheinlich auch der Grund liegt, weshalb Freud und Lacan so
sehr auf die Paranoia ausgerichtet waren. Die Verwerfung ist iiber
weite Strecken immer wieder mit der Verwerfung des Namens des
Vaters in Verbindung gebracht worden, die wiederum auf Storungen
im Geflige der Familie hinweist. Bei Schreber ist z.B. der enge Be-
zug zum Gesetz auffallend. Wenn jemand mit dem Gesetz berufsma-
Big zu tun hat und selber mit den Problemen von Wahrheit und Liige
seine Schwierigkeiten hat, vielleicht als Folge eines véterlichen Er-
bes, kann das zu schwerwiegenden Auswirkungen fiihren.

Nun aber zur Paraphrenie, Schizophrenie! Freud wollte die Psy-
chosen in Paranoia und Paraphrenie einteilen. Er bemerkte, dass eine
Reihe von Patienten dem Bild der Paranoia nicht entsprachen und
doch psychotisch waren. In diesem Zusammenhang ist sein Kontakt
mit Eugen Bleuler, dem Direktor der Psychiatrischen Klinik Burg-
holzli in Ziirich wichtig. Es war Bleuler, der in diesem Zusammen-
hang den Term Schizophrenie vorgeschlagen hatte.” Dieser Begriff
hat mit Spaltung (griechisch schize) zu tun. Da jedoch die Psyche des
Menschen auch gespalten ist, 16ste dieser Ausdruck grole Missver-
stindnisse aus, die {ibrigens bis heute andauern. Wenn man die psy-
choanalytische Topik betrachtet — ich glaube, das geht quer durch

7 Vgl. dazu E. Bleuler, Lehrbuch der Psychiatrie.

144



https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

X. PATHOLOGIE AUSGEHEND VOM BESCHADIGTEN KORPERBILD

alle Richtungen —, ist ihr in vielen Variationen eine Spaltung einge-
schrieben, z.B. diejenige in Bewusstes und Unbewusstes. Daraus zu
folgern, dass jemand schizophren sei, wenn seine Psyche aufgeteilt
ist in Bewusstes und Unbewusstes, wire wohl vollig verfehlt. Solche
Missverstidndnisse sind nach der Einfiihrung des Begriffs der Schizo-
phrenie tatsdchlich entstanden. Noch heute hort man oft in Alltagsge-
spriachen oder in Zeitungsartikeln, in denen es um einen inneren
Konflikt geht, den Ausspruch: Ich bin wohl schizophren. Dabei ist
gerade dieses innere Uneinssein ein Kennzeichen fiir Normalitit.
Freud hat versucht, gegen diesen Term Schizophrenie vorzugehen.®
Anstelle dieser Bezeichnung hat er Paraphrenie Vorgeschlagen.g So-
mit beruht Freuds Psychose-Konzept auf zwei Pfeilern, der Para-noia
und der Para-phrenie.

Wir haben jetzt leider nicht die Zeit, den Weg zu verfolgen, wie
Freud doch dazu kam, den Term Paraphrenie wieder zuriickzuziehen.
Nachdem er ihn aufgegeben hatte, weil er sich in der Psychiatrie und
selbst in der Psychoanalyse nicht durchgesetzt hatte, schlug er im
Jahre 1913, in der Arbeit ,,Das Unbewusste®, eine Einteilung des
Psychischen in Wort- und Sachvorstellungen vor'’. Mit diesem Dua-
lismus von Wort- und Sachvorstellungen lasst sich m.E. trefflich er-
klaren, worum es Freud bei dieser zweiten Form von Psychose ging,
heisse sie nun Paraphrenie oder Schizophrenie.

Was sind Wortvorstellungen? Das sind zunichst Laute bzw.
Lautbilder, das was ich ausspreche, auch das, was ich hére, wenn ich
nicht auf den Sinn ausgerichtet bin. Wenn ich dies auf die japanische
Schrift beziehe, kann ich sagen: Die Silbenschriften Hiragana und
Katakana geben Lautbilder wieder, wiahrend die Kanjis Sachvorstel-
lungen enthalten. Was sind Sachvorstellungen? Freud hat hier an
vorsprachliche Bilder gedacht. Er hat so gedacht wie diejenigen, die
glauben, dass die chinesischen Zeichen, die Kanjis, dem Inhalt nach
vorsprachlich sind. Die Sachvorstellungen lassen sich im Japanischen
sehr gut mit Kanjis gleichsetzen. Wichtig ist zu sehen, dass auch die
Sachvorstellungen sprachlich vermittelt sind, dass sie subjektive Er-
fahrungen wiedergeben; aus ihrer Bildlichkeit ldsst sich nicht ablei-
ten, dass sie vorsprachlich sind. Deswegen habe ich versucht, Ihnen
dazu ein paar Thesen zu geben.

8 Vgl. dazu S. Freud, ,,Uber einen autobiographisch beschriebenen
Fall ...“. S. 312.
Ebd. S. 313.

10 Vgl. dazu S. Freud, ,,Das Unbewusste. S. 300 f.

145



https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

Was ist nun die Paraphrenie, die Schizophrenie? Nichts anderes als
der Riickzug der Bilder, das Verschwinden des Imagindren. Anders
gesagt: In dieser Form von Psychose gibt es nur noch Wortvorstel-
lungen, die besetzt werden. Freud gibt in der erwahnten Arbeit ,,Das
Unbewusste®, die ich Thnen zur Lektiire empfehle, eindriickliche Bei-
spiele dazu. Da ist z.B. eine junge Frau, die in ihrer Liebe enttduscht
worden ist. Sie macht ihrem ehemaligen Geliebten in diesem Zu-
sammenhang Vorwiirfe, sie sagt, er habe ihr die Augen verdreht, er
sei ein Augenverdreher, und dann nur noch, die Augen seien ver-
dreht."" Thre Artikulation miindet in ein Delirium, das um die Worte
»Augen® und ,,verdreht” kreist. Der sprachliche Syntax, der Satzbau
geht dabei verloren. In diesem Zusammenhang ist es besonders inte-
ressant, dass die Augen erwdhnt werden. Thnen kommt fiir den Ob-
jektbezug eine hervorragende Rolle zu. Im Wort versucht das Méad-
chen, noch etwas festzuhalten von dem, was schon verloren ist, was
den Augen entschwindet. Am Ende resultiert ein Delirium, in dem
die Objektbezlige weggefallen sind. Ich weil} nicht, ob man in diesem
Zusammenhang auch von Verwerfung sprechen konnte. Jedenfalls
sind nicht die Augen oder das Sehen gestort, sondern der Bezug des
Subjekts zu den Objekten.

Wie in der Paranoia gibt es in der Schizophrenie Wahnbildungen
als Versuch einer Restitution. Der Wahn zeigt sich oft in Gestalt von
Erloserphantasien; Christus kommt hdufig vor oder irgendwelche
Heilsverkiinder in der Menschheitsgeschichte. Manchmal sprechen
Schizophrene vom Besuch anderer Planeten, den sie befreien miis-
sen. Daran erkennt man, wie im Wahn das Imaginidre wiederkommt.
Es gibt ein interessantes Beispiel Lacans aus der Fallgeschichte einer
Frau, die nur ein Kleid sein wollte, das man irgendwo in eine Garde-
robe hiingen konnte.'> Lacan hat sonst wenig von Paraphrenie ge-
sprochen. Dieses Kleid, konnte man sagen, besteht aus Wortvorstel-
lungen, statt Text ist es ein Textil. Anders gesagt, die Frau wollte nur
eine Hiille ohne Inhalt sein.

Wenn wir Paranoia und Paraphrenie einander gegeniiber stellen, se-
hen wir, dass bei der Paraphrenie alle Objektbeziige aufgegeben wer-
den, es wird nur noch die Sprache selber besetzt. Umgekehrt wird bei
der Paranoia das Symbolische verworfen. In beiden Féllen fehlt ein
Register, entweder das Symbolische oder das Imaginére. Das dritte,

11 Ebd., S.296 f.
12 Vgl. dazu Eric Porge, Jacques Lacan, un psychanalyste. Ramonville
Saint-Agne: Ed. Eres 2000, S. 37 f.

146

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

X. PATHOLOGIE AUSGEHEND VOM BESCHADIGTEN KORPERBILD

das verworfene, kommt jeweils als Wahn. Nun ist es auffallend, dass
in der Literatur Paranoia und Paraphrenie eigentlich nicht unterschie-
den werden. Das ist nicht einfach falsch, sondern entspricht einer Er-
fahrung. Es ist ndmlich so, dass wenn ein Register ausfillt, auch die
beiden anderen beeintrdchtigt werden, so dass eine Paraphrenie in
eine Paranoia und eine Paranoia in eine Paraphrenie tibergehen kann.
In einem fortgeschrittenen Verlauf einer Krankengeschichte gelingt
es vielleicht nicht mehr, die beiden auseinanderzuhalten. Aber ich
denke, dass es fiir die Therapie sehr wichtig ist, zu wissen, was am
Anfang, beim Ausbruch einer Psychose geschehen ist, welches Re-
gister gestort oder ausgefallen ist.

Prof. Kadono: ,Ich habe das Gefiihl, dass in der Therapie Paranoia
schwieriger ist, weil das Symbolische ausfillt. Es ist zwar nicht leicht
Zu sagen, was schwieriger ist.*

Antwort: Ich werde in der tibernidchsten Sitzung versuchen, etwas
iiber die Therapiemoglichkeiten zu sagen. Freud hat lange Zeit ge-
dacht, dass der Wahn gedeutet werden kann. Genau da liegt das
Problem, weil man nicht wei}, an wen adressiert man sich, wenn
kein Subjekt da ist. Das kann aber auch bei der Schizophrenie so
sein, weil die Worte selber nicht mehr etwas repriasentieren, sondern
wie ein Stiick des Realen aufgefasst werden. Das bringt unlésbare
Probleme fiir eine klassische psychoanalytische Behandlung. In der
letzten Sitzung werde ich versuchen, ein anderes Konzept zu skizzie-
ren, das vielleicht mit diesen Schwierigkeiten besser fertig werden
konnte.

Abschliefend noch ein paar Gedanken zur Melancholie:

Ich habe schon gesagt, dass sie sich im Zwischenbereich von
Neurose und Psychose situiert. Das heif3t nicht, dass das fiir jede Art
von Melancholie gilt; es gibt sehr wohl Melancholien, die zur Psy-
chose und andere die zur Neurose gehoren — das bedarf einer Erkla-
rung.

Freud geht in seiner Arbeit iiber Melancholie'> von der Trauer
aus. Die Trauer entsteht, wenn ein Verlust eines geliebten Menschen
empfunden wird, sei es, dass er gestorben ist, dass er einen andern
Partner, eine andere Partnerin genommen, einen verlassen hat. Der
Verlust kann dadurch kompensiert werden, dass eine andere Bezie-

13 S. Freud, ,, Trauer und Melancholie®. G.W. X, S. 428-446.

147

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

hung gesucht wird. Vielleicht bleibt ein Rest von Trauer {ibrig, der in
der neuen Bezichung nicht aufgelost werden kann. Wenn die Trauer
nicht sehr gravierend ist, ist es moglich, eine Substitution zustande-
zubringen. In diesem Sinne kann die Trauerarbeit an der Quelle von
neuen Erfahrungen sein. Bei der Melancholie ist es anders, da gelingt
die Trauerarbeit nicht. Um das zu verstehen, muss man die Voraus-
setzungen einer Melancholie in Betracht ziehen. Oft bricht Melan-
cholie gerade dann aus, wenn man von auflen gesehen das Gefiihl
hat, die Bezichung sei doch sehr gut gewesen. Man muss die inneren
Geschehnisse mit thematisieren. Die Voraussetzung der Melancholie
besteht in einem Festhalten an einer spiegelbildlichen Situation, d.h.
das andere Subjekt riickt an die Stelle des Ichs des Melancholikers.
Das ist das, was von auflen den Anschein einer groflen Intimitét gibt.
In Wirklichkeit gibt es keine Differenz in der Beziehung. Theoretisch
gesagt: Es gibt kein Objekt a, es gibt keinen Mangel in dieser spie-
gelbildlichen Beziehung. Der andere reprisentiert das Ideal des einen
Subjekts. Wenn dieses Ideal verloren geht, so bedeutet das fiir das
eine Subjekt, dass an dieser Stelle des Verlusts ein schwarzes Loch
entsteht. Weil es zwischen beiden keine Abgrenzung gab, ist der Ver-
lust gleichbedeutend mit dem Verlust des eigenen Ichs. Noch anders
gesagt: Die Spaltung von Subjekt ,,ich” (je) und ,,Ich* (moi) fehlt bei
der Melancholie. Wenn es zwei sprachliche Subjekte gibt, die sich
artikulieren, die begehren, geht oft etwas nicht auf, es gibt einen
Mangel, auch die Erfahrung, dass die Beziehung besser sein konnte.
Es gibt Differenzen, Auseinandersetzungen, die dazu gehoren. In der
Melancholie herrscht nur Harmonie, es ist jedoch eine Harmonie, die
unwabhr ist, weil etwas dabei unberticksichtigt bleibt: die Aggressivi-
tit. Auch wenn sie nicht bewusst wahrgenommen wird, ist sie doch
im Spiel, unbewusst. Wenn nun der eine Teil stirbt oder den Partner
verlédsst, entsteht an dieser Stelle nicht nur ein schwarzes Loch, son-
dern auch eine riesige Schuld beim Melancholiker. Die Wahrheit ist
eben doch die Wahrheit des Unbewussten, das heifit, dass sich der
Melancholiker fragt: ,,Was habe ich getan, dass mich der andere ver-
lassen hat, dass er gestorben ist? Der Melancholiker richtet die Ag-
gressionen gegen sich selber, um sich zu bestrafen. Dabei hilt er an
der Idealisierung des andern, der ihn verlassen hat, fest, und wird
damit ihr Opfer. Die Idealisierungen gelten der Vorherrschaft des
Imagindren. In ganz schweren Fillen kann sich der Melancholiker
nicht mehr am Leben erhalten, weil ihm sein eigenes Ich abhanden
gekommen ist, und weil er dazu noch selber daran schuld ist. So
kommt es, dass er nichts mehr essen mag oder dass er sich umbringt.

148



https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

X. PATHOLOGIE AUSGEHEND VOM BESCHADIGTEN KORPERBILD

Der Suizid kann ein Versuch sein, der Psychose zu entgehen. Was
bei Melancholikern hdufig vorkommt, ist der Sturz aus einem Fens-
ter. Das kann man als Suche nach etwas, was das Spiegelbild trans-
zendiert, interpretieren. Das Fenster ist etwas wie ein Spiegel, es hat
einen Rahmen wie das Phantasma. Der Durchtritt durch dieses Fens-
ter bedeutet die Suche nach etwas anderem, was bisher noch nicht da
war. Héufig endet dieser Fenstersturz todlich. Es gibt dafiir einen
Term, den Lacan brauchte: passage a [’acte, was vom acting out zu
unterscheiden ist."* Das acting out, das man aus Therapien kennt, ist
interpretierbar, weil es im Symbolischen drin ist. Der passage a I’ac-
te betrifft das Reale.

Fiir die Klinik ist die Melancholie natiirlich eine besondere Her-
ausforderung. Hier stellt sich nicht unbedingt die Frage, mit wem
man es zu tun hat, wie bei den Psychosen, sondern eher: Wie kann
man in der Therapie jemandem den Lebensmut wieder zuriickgeben?
Oft werden solche Bemithungen mit einer unglaublichen Aggressivi-
tdt beantwortet. Sie kann dann ausbrechen, nachdem z.B. in der Be-
ziehung jahre- oder jahrzehntelang die Konflikte unter dem Eis ge-
blieben sind.

Es gibt in diesem Zusammenhang ein berithmtes Wort Freuds aus
der erwihnten Arbeit ,,Trauer und Melancholie*: , Der Schatten des
Objekts fillt ... auf das Ich“."” Der Schatten ist ja ein interessanter
Term in der Psychoanalyse. Jung hat dazu viel mehr geschrieben als
Freud. Der Schatten steht in einer sehr engen Beziehung zum Kor-
perbild. Es wiére interessant, z.B. in der Literatur nachzusehen, wel-
che Rolle der Schatten spielt. Man muss dabei auch an den Hades,
die Unterwelt der griechischen Mythologie denken. Der Schatten be-
deutet nicht, dass nichts mehr da ist — etwas Korperloses ist noch da,
das an den Tod denken ldsst. Der Morder ist der Melancholiker.
Deswegen stellt sich fiir ihn immer wieder die Frage, ob er weiterle-
ben darf oder nicht.

Es gébe sicher noch weitere Formen von Psychosen, ich hétte vor
allem noch iiber den Doppelgéinger sprechen wollen, eine Variante
der Paranoia. Ich glaube aber, dass wir es dabei bewenden lassen
miissen.

14 Vgl. dazu J. Lacan, Le Séminaire X, Sitzung vom 19.12.1962.
15 S. Freud, ,, Trauer und Melancholie®. S. 435.

149

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

XI.
NEUROSEN UND PERVERSIONEN IN IHREM BEzZUG
ZUM KORPERBILD

Wenn die Stimme versagt ... | Stimme und Genitalitdit
Die Triebformationen und die kantschen Verstandeskategorien
Korperbilder der Stimme | Die depressive Position

In der Sitzung vor einer Woche wurde thematisiert, was die Folgen
sind, wenn das Korperbild des Spiegelstadiums nicht erreicht oder
verworfen wird. Wir haben gesehen, wie das Erreichen des Spiegel-
stadiums vor allem durch das Begehren des Andern zustandekommt.
Es manifestiert sich insbesondere als Blick und als Stimme. Nédhren
und Pflegen des Kindes reichen nicht aus, um es zum Spiegelstadium
zu fithren. Erst Blick und Stimme des Andern sind konstitutiv fiir das
Spiegelstadium. Wir haben gesehen, wie sich das Subjekt zunichst
dullerlich als Objekt erfasst. Mit diesem Schritt bemerkt es seine
Voraussetzung als sprachliches Subjekt noch nicht. Erst mit der Ent-
deckung seiner Unsichtbarkeit und seiner Koérperlichkeit entdeckt es
sich als Subjekt, das im Spiegel als Objekt abgebildet ist. Wenn nun
das Spiegelstadium nicht realisiert oder wieder verworfen wird, tre-
ten diese Manifestationen des Andern, treten Blick und Stimme als
Halluzination oder als Wahn auf.

In diesem Zusammenhang lésst sich der Versuch Freuds interpre-
tieren, das Feld der Psychosen in Paranoia und Paraphrenie zu unter-
teilen, wobei der Ausfall des einen Registers auch die Stérung der
beiden anderen Register nach sich zieht. Das ist der Grund, weshalb
Bleuler nicht Unrecht hat, wenn er sowohl Paranoia wie Paraphrenie,
bzw. Schizophrenie in seiner Terminologie, unter das selbe Krank-
heitsbild der Psychosen subsummiert.

Heute ist unser Hauptthema: Neurosen und Perversionen in ihrem
Bezug zum Koérperbild; im Anschluss daran werde ich auf Depressi-
onen zu sprechen kommen. Ich beginne meine Ausfiihrungen mit
einer These:

151



https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

Neurosen und Perversionen kennzeichnen sich dadurch, dass in ih-
nen die Artikulation der Stimme des Subjekts vom Anderen her ver-
leugnet oder verdrdngt wird.

Nur die Stimme als Stimme des Anderen, als artikulierte Stimme,
kann vom Subjekt verdringt werden. Die Stimme ist jedoch nicht
festgebunden an den Anderen, sie manifestiert sich ja auch in der ar-
chaischen Oralitdt, als Schrei. Wenn sie sich mit dem sprachlichen
Anderen verbindet, wenn sie ihn artikuliert, zur Geltung bringt, so
wird aus dem mythischen Subjekt das sprachliche Subjekt. Selbst
dann, wenn sich die Stimme mit dem Anderen verbunden hat, ist es
moglich, dass sie andere Wege geht, als sich zu artikulieren. Die
Stimme kann unhorbar bleiben, sie kann sich als innere Phantasie
duflern. Oder sie kann sich als Schrei — diesmal nicht vorsprachlich
gedacht — bemerkbar machen. SchlieBlich kann sie sich konvertieren,
korperlich werden und dadurch verstummen; dann lieBe sich von
verkorperter Schrift sprechen. Wir begegnen hier den Symptomen;
sie enthalten die Stimme als verdringte. Das Symptom trigt etwas
zur Schau. Es ist fiir das Auge gemacht, aber man tduscht sich, wenn
man glaubt, dass die Bedeutung fiir das Auge ist. Es geht darum, dass
das Symptom artikuliert wird.

Die Stimme kann schlieBlich untertauchen. Wenn sie nicht mehr
da ist, untergetaucht, konnte man wohl von Depressivitit sprechen.
Ich glaube, dass es hier eine Néhe zu dem gibt, was man Psychoso-
matik nennt. Auch psychosomatische Patienten haben eine Stimme,
sie duflert sich sehr sachbezogen, ohne Ausdruck einer Befindlich-
keit. Das Subjekt fiihlt sich wie eine Sache.

Wenn das stimmliche Subjekt, das vom Anderen her spricht, die-
se Position erreicht hat, dass es sich artikulieren kann, so erhalten
auch die friheren Triebstufen eine neue Bedeutung. Die frithe Orali-
tdt mit dem Schreien ist zu unterscheiden von der artikulierten Orali-
tit. Diese zeigt sich z.B., wenn wir eine Speisekarte lesen und uns
das Wasser im Munde zusammenlduft. Das ist eine andere Oralitét
als die archaische, die nach der Brust verlangt. Auch die Analitit er-
hilt eine unterschiedliche Dignitit im Vergleich zu ihrem ersten Auf-
treten. Das gilt ebenfalls fiir den Blick, der nicht mehr derselbe ist
wie im Spiegelstadium, wo noch nicht unterschieden werden kann,
wer Subjekt und wer Objekt ist. Wenn die Stimme da ist, die zu-
nichst vom Anderen her kommt, konnen die beiden Pole auseinander
gehalten werden, so dass das Schauen, das Blicken nichts Pathologi-
sches hat. In diesem Sinne impliziert die Stimme eine andere Positi-

152

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

XI. NEUROSEN UND PERVERSIONEN IN IHREM BEZUG ZUM KORPERBILD

on des Subjekts im Verhéltnis zu den Triebstufen. Man kénnte sagen,
dass die Triebstufen mit dem Auftreten des stimmlichen Anderen
von der Vernunft geleitet werden, weil die Stimme eben auch das
Medium ist, das das Subjekt zur Reflexion bringt. Die Stimme macht
also ebenfalls eine Metamorphose durch, von einem unmittelbaren
Ausdruck, dem Schrei, der schon eine Trennung anzeigt, zum Medi-
um des Anderen. Im Gefolge dieser grundlegenden Verwandlung
machen auch die anderen Triebstufen eine Metamorphose durch, sie
werden menschliche Objekte.

Nebenbei bemerkt: Wir haben bisher erst die beiden ersten Objekte,
Brust und Kot, innerhalb einer Triebstufe positioniert, d.h. wir haben
von Oralitdt und Analitét gesprochen. Nachher haben wir jedoch blof3
von Objekten, von Blick und Stimme gesprochen, sie jedoch nicht
einer Trieborganisation zugeordnet. Die Frage stellt sich: Welches
sind diese Triebstufen? Hier folgt meine zweite These dieses kurzen
Exkurses zu Neurosen und Perversionen:

Die Triebstufe des Blicks gehort zur phallischen Phase, die Triebstu-
fe der Stimme zu dem, was man bisher sehr missverstdindlich Genita-
litdt genannt hat.

In der missverstandlichen Auffassung setzt die Genitalitdt einen bio-
logischen Trieb voraus. Sprechen wir jedoch zundchst von der Phal-
lizitdt und dem Blick! Wenn man den Blick mit der phallischen Pha-
se zusammenbringt, heifit das, dass Phallizitit und der Ausgang des
Spiegelstadiums eng miteinander verbunden sind. Wenn das Subjekt
sich selber zu reflektieren vermag und dabei ist, den anderen als
Nicht-Ich zu entdecken, so mochte es, dass dieser andere sich wie ein
Spiegelbild verhilt; auf diese Art versucht das sich selber entdecken-
de Subjekt den Verlust wettzumachen, den es durch die Wendung zu
sich selbst erleidet. Der andere wird zwar vom eigenen Ich unter-
schieden, aber er wird doch zum Tréger des Ichs des Subjekts. D.h.
wenn der andere, das Gegeniiber, sich als ein eigenstindiges Subjekt
bewegt, so stimmt die Spiegelrelation nicht mehr; dann muss er zer-
stort oder zumindest unterworfen werden. Das Subjekt der phalli-
schen Phase kann den andern nicht in seiner Eigenstidndigkeit aner-
kennen, er wird zum phallischen Objekt, das dem Subjekt moglichst
auf eine Art und Weise gehorchen muss, die selbstverstindlich ist.
Tut der andere jedoch das selbe, versucht auch er, sich den andern
gefligig zu machen, resultiert eine Rivalitit aus dieser Konstellation.

153



https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

Der Konflikt zwischen Herr und Knecht hat hier seinen Ursprung,
wobei bei dieser Form der hegelschen Darstellung zufolge' die Riva-
litdt in eine Hierarchie miindet. Die Rivalitdt wird nicht zu einem
Ende gefiihrt, das vielleicht eine gegenseitige Anerkennung ermog-
licht, sondern der eine unterwirft sich dem andern. Wir wollen diese
Geschichte aber nicht weiterverfolgen, sondern noch auf die Stimme
und die Genitalitét zu sprechen kommen.

Es ist die Stimme, die das Subjekt befihigt, den andern, den Ne-
benmenschen in seiner Andersheit anzuerkennen. Man kann hier an
die Bedeutung des Namens als Rufnamen denken. Wenn ich jeman-
den beim Namen nenne, so anerkenne ich ihn, so appelliere ich an
sein Sein. Daran sieht man, dass die Stimme als Objekt auf der Ebene
des Anderen nicht einer archaischen Triebstufe entspricht; die Stim-
me wird Ausdruck der Reflexion, der Vernunft, aber auch des Nicht-
Sinns. Die Reflexion ist nichts Substantielles, sondern das, was mir
eine Distanz zu etwas verschafft. In diesem Sinne bringt sie nicht ein
Mehr an Sinn, sondern ein Weniger. Wir haben frither schon gese-
hen, dass die Vernunft nicht zu einem Erkenntnisgewinn fiihrt, son-
dern zur Entdeckung des Begehrens. Dieses hat keine Objekte, die
ihm entsprechen; es kann sich gleichwohl nur mittels Objekten auf-
recht erhalten, die ihm aber nicht eingeschrieben sind. In bezug auf
die Stimme muss man sagen, dass die Stimme auch in der Oralitit, in
der Analitdt, in der phallischen Phase vorkommt. Was aber, wenn die
Stimme z.B. der Phallizitét untersteht? Dann ist sie nicht das Medium
der Reflexion, der Vernunft. Wenn sie der Herrschaft des Blicks un-
tersteht, wird sie zum Uber-Ich. Deshalb kann Lacan vom Uber-Ich
sagen, dass es interessiert ist am Geniefen.” Die Vorherrschaft der
Vernunft iber die Phallizitéit beinhaltet kein Genieen in diesem Sin-
ne, obwohl sie auch ein GenieBlen beinhaltet, jedoch eines mit einer
hoheren Dignitdt. Werte sind ihr inhdrent wie z.B. Achtung oder Re-
spekt. Beim anderen Genieflen, beim Genieflen des Triebs ist stets
eine Tendenz zum FEinheitlichen da. Wenn die Stimme dem Blick
untersteht, steht sie im Dienste von Machtinteressen, aus Subjekten
werden Objekte.

Wenn Sie noch einmal an die kantschen Kategorien des Verstandes
denken, an Quantitit, Qualitit, Relation, Modalitit, so kann man sa-
gen, dass die Triebstufen des Subjekts, also Oralitét, Analitdt, Phalli-
zitdt, Genitalitdt, diese logischen Figuren verkorpern.

1 Vgl. dazu G.W.F. Hegel, Phcnomenologie des Geistes, S. 145 ff.
2 Vgl. dazu J. Lacan, Das Seminar XX, 1. Sitzung.

154

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

XI. NEUROSEN UND PERVERSIONEN IN IHREM BEZUG ZUM KORPERBILD

Die Quantitdt verkorpert sich in der Oralitit, was sich darin zeigt,
dass sie nach Einheit tendiert. Das Subjekt ist anfanglich noch ganz
in der Natur eingelagert; auch in ihrer héheren Form ist die Herstel-
lung von Einheit ihr Ziel.

Die Qualitét verk6rpert sich in der Analitit. Das Einheitliche, das
sich zuerst naturnah in der Oralitdt manifestiert, wird nun negiert; ein
Zeichen dafiir, dass der Signifikant ins Spiel kommt. Das Subjekt ist
im Signifikanten aufer sich, das macht seine Verzweiflung aus in der
Analitdt. Es ist in Opposition, im Nein, ohne wirklich zu wissen, was
es will. Es geht in der Analitdt darum, sich aus der Einbettung in die
Oralitdt loszureilen. Spédter sind sublimere Formen der Negation
moglich, wenn die Analitit vom Blick und vor allem von der Stimme
strukturiert wird.

Was in der Analitét getrennt wird — die Signifikanten und die Na-
tur — wird in der Relation wieder zusammengebracht. Es gibt hier
eine Stufung von Negationen. Die Analitét negiert zunéchst die Ora-
litat, die Relation negiert die Negation. Sie bringt das Getrennte wie-
der zusammen, jedoch auf einer hoheren Stufe. Deswegen verkorpert
sich die Relation im Blick, und deshalb geht er eine Verbindung ein
mit dem Mund: Es gibt den hungrigen Blick, der sich etwas aneignen
mochte. Der Blick bringt Natur und Signifikanten wieder zusammen,
eben in einer Relation. Das Spiegelstadium kann das exemplarisch
zeigen, denn die Relation ist keine andere als diejenige zwischen
Subjekt und Objekt. Das zeigt sich im Gleichklang der Bewegungen
des Korpers und des Spiegelbildes, sogar im Wunsch, der andere
moge sich wie das eigene Ich verhalten.

Auch auf dieser dritten Stufe hat sich das Subjekt noch nicht als
solches manifestiert. In der Oralitdt ist es noch versunken in der Na-
tur, in der Analitét ist es Negation der Natur, in der Relation sieht es
sich als Objekt, es ist sich selber dulerlich, ohne dies zunéchst zu
wissen, bevor es dazu kommt, sich diesseits des Spiegels zu erfassen
und damit sein Abbild zu erkennen, das der Kausalitit unterworfen
ist.

Ich habe versucht, das, was Kant {iber den Verstand gesagt hat,
auf das Spiegelstadium zu beziehen. Wenn wir verstehen, sind wir
bei einem Gegenstand auBerhalb uns selbst, nur wissen wir natiirlich
um diese Trennung von Subjekt und Objekt. D.h. die Stimme hat
schon ihre Wirkung getan. Aber zunéchst, wenn wir in dieser Reihe
aufsteigen von der Oralitdt zur Phallizitdt, so weill das Subjekt zuerst
noch nichts von sich selber. Das Subjekt ist zuerst ganz beim andern,
selbstvergessen, aber man kann sagen: es versteht. Hier ist die Gefahr

155

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

des Verstehens, die darin besteht, dass wir allzusehr beim andern
sind. Da liegt wohl auch der Grund, weshalb Lacan stets vor dem
Verstehen, vor dem allzu viel Verstehen oder dem allzu schnell
Verstehenwollen gewarnt hat.

Die Modalitit verkorpert sich in der Stimme. Durch die Stimme
des Anderen kommt das Subjekt zu sich, schélt es sich heraus. Erst
die Stimme gibt den vorangegangenen Triebstufen eine Wirklichkeit
als subjektive, praziser noch: als subjektivierte. In einem gewissen
Sinne kann man sagen, dass das Subjekt als Subjekt des Anderen zur
Artikulation verpflichtet ist. Wir haben eine Schuld der Sprache ge-
geniiber. Diese Schuld ist nichts Pathologisches, sondern die Patho-
logie setzt dort ein, wo wir nicht bereit sind, diese Schuld auf uns zu
nehmen. Wie zeigt sich diese Schuld? Wir haben als Analytiker und
Therapeuten eine privilegierte Position, dies zu beurteilen. In der
Psychoanalyse gibt es die Grundregel, die besagt, das zu artikulieren,
was einem durch den Kopf geht. Wenn jemand sagt: Mir geht nichts
durch den Kopf, so nehmen wir an, dass etwas verdriangt wird oder
dass eine Verweigerung am Werk ist. Selbst wenn die Grundregel
nicht gesetzt wird, erfahren wir, dass uns immer wieder tausend Din-
ge durch den Kopf gehen. In einem Gesprich, dessen Verlauf nicht
vorhersehbar ist, werden wir von einem Thema zum anderen gefiihrt.
Man kann also sagen: es spricht. Nicht wir haben die Verfiigung iiber
das Sprechen, sondern wir sind das Werkzeug der Sprache. In diesem
Sinne hat Heidegger recht, wenn er sagt: Die Sprache spricht.> Man
muss nur noch dazufiigen: mittels des Subjekts, das eben Subjekt der
Sprache ist. Damit wird die Stimme von einem Ausdruck der Natur
zu einem Ausdruck der Kultur. Die Stimme als Objekt a wird im
Anderen der Sprache aufgehoben. Die Stimme als Stimme des Ande-
ren wird zum Ort der Vernunft. Sie vermag zu reflektieren, was sie
von den Triebstufen, die nun nachtréglich andere werden, empfingt.
Von dieser Grundlage her stellen sich die Fragen der Ethik als Ver-
hiltnis zu den andern und zu sich selbst.

Nun stellt sich die Frage nach dem Zusammenhang zwischen Stimme
und Korperbild. Muss man nicht sagen, dass die Stimme das Korper-
bild auflost? Wird nicht gerade am Ende des Spiegelstadiums deut-
lich, dass dem so ist, wenn sich das Subjekt als sprachlich Unsichtba-
res entdeckt? Hier folgt nun meine dritte These:

3 Vgl. dazu Martin Heidegger, Unterwegs zur Sprache. Pfullingen: Neske
1979, S. 12.

156



https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

XI. NEUROSEN UND PERVERSIONEN IN IHREM BEZUG ZUM KORPERBILD

Das, was Freud Wortvorstellungen und Sachvorstellungen nannte,
sind Korperbilder der Stimme.

Es gibt eine weitreichende Transformation vom Korperbild iiber das
Spiegelstadium zu den Metaphern, Wortern und Sachvorstellungen.
Hier kann ich noch einmal auf die Thesen zu den Kanjis verweisen,
die ja ebenfalls Koérperbilder sind. Der Signifikant ist zunéchst eine
Differenz, d.h. er ist im Grunde genommen eine Leere; die Laute, die
man in S1 und S2 unterteilen kann, sind Représentationen dieser Dif-
ferenz. Ich denke, dass dies im Kanji fiir das Tor (mon) sehr schon
dargestellt ist; es besteht aus zwei Seiten und einer leeren Mitte. Die
Leere ist einerseits bedingt durch die beiden Fliigel des Tores, aber
anderseits sind diese Fliigel des Tores auch konstituiert durch diese
Leere.

Nun stellt sich die Frage: Wie kommt der Signifikant zu einem
Sinn? Von sich aus hat er ja keinen Sinn, er ist das Medium der Re-
flexion, des Nicht-Sinns. Der Sinn kommt eben von der Sinnlichkeit.
Die Sinnlichkeit ist die Sinnlichkeit des Verstandes. Man kann auch
sagen, dass die Sinnlichkeit von den Triebstufen kommt, die nun mit
der Phallizitit und mit dem, was dariiber hinaus als Reflexion der
archaischen Oralitdt und Analitit moglich ist, zur Grundlage der
Kreativitdt werden. In dieser Auffassung geht es also nicht darum,
die Triebe zu iiberwinden, sondern sie im Gegenteil als Material fiir
die Kreativitit zu verwenden.

Sie bleibt keineswegs auf Wort- und Sachvorstellungen be-
schrinkt. Einerseits kann die Stimme verdréngt werden, aber ander-
seits gibt es auch eine Art Stimme zweiten Grades. Dann ist sie nicht
verdringt, sondern sie wéhlt ein anderes Medium als die lautliche
Artikulation. Die Stimme kann ins Bildhafte einflieBen, dann sagt
uns das Bild etwas, das Bild bekommt eine Stimme, es spricht zum
Betrachter. Auch aus der Oralitit kann eine Kreativitdt entstehen.
Dies ist ja auch sehr schon im Kanji fiir Kochen (riory) ausgedriickt.
Das ri ist das Zeichen fiir die Vernunft. Das Zubereiten von Speisen
ist nichts Animalisches, es braucht ein Wissen, ein Uberlegen, ein
Konnen. Aus den Signifikanten kann auch eine Schrift werden. Stets
geht es darum, dass die Reflexion, die auch den Mangel erzeugt,
wiederum gefiillt wird. Mit der Stimme als Ausdruck des Anderen ist
man bei dem angelangt, was in jedem Subjekt schon vor der Geburt
als Niederschrift von Stimmen eingelagert ist. Die Stimme ist ja
schon in der Oralitdt, ja sogar vor ihr, als passiv aufgenommene da,
die das werdende Subjekt schon im Mutterleib hort. Sie wird aufge-

157

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

nommen, registriert, wobei es sie weder lesen noch artikulieren kann.
Erst iiber den Umweg der Triebstufen, des Spiegelstadiums, lernt es
das lesen, was schon in ihm angelegt ist.

Kommen wir damit auf die Pathologie zu sprechen, auf Neurosen,
Perversionen, Depressionen. Man kann sie als Ausdruck von beson-
deren Figurationen von Imaginationen oder auch von Erfahrungen
mit andern auffassen. Die Erfahrungen des Subjekts mit andern, die
Phantasien tber sie, die Erinnerungen, sind fiir den Analytiker bzw.
Therapeuten wichtig, um zu sehen, an welchen Stellen sich das Ge-
nieBen von Neurotikern, Perversen, Depressiven festklammert. Dazu
einige Erlduterungen:

Bei den Neurosen ist Angst das vorherrschende Kennzeichen. Es
ist Angst vor dem Anderen. Andere werden idealisiert oder damoni-
siert. Das Subjekt mit seinen Trieben schiamt sich und verharrt gerade
dadurch im Genieflen. Die Stimme, die die Wahrheit der Triebe aus-
driicken konnte, wird verdréngt, an ihre Stelle treten Symptome; vor
allem sind es Zwénge und Konversionen. Darin manifestiert sich die
Wahrheit entstellt. Entweder bleibt die Stimme in der Phantasie —
man macht die Faust im Sack aus Angst vor einem Konflikt — oder
die Stimme verkorpert sich als Konversion. Das ist vorwiegend bei
der Hysterie der Fall. Es kommt auch vor, dass sich die Stimme an
die Kausalitdt klammert, d.h. sie duflert sich nicht, solange das Sub-
jekt nicht von einer Kausalitét iiberzeugt ist. Vielleicht kann man auf
diese Art etwas mit den manchmal bemiithenden Zwéngen der
Zwangsneurose anfangen. Das Subjekt hat Angst, mitzuteilen, was in
ihm vorgeht. Stattdessen klammert es sich an eine Kausalitit, in der
es Schutz vor der Leere sucht. Alles muss fiir es seinen zwingenden
Grund haben, weshalb spontane AuBerungen vermieden werden. Da
sehen wir, dass die Kausalitdt mit der kantschen Kategorie der Rela-
tion in einer Beziehung steht. Alles muss seine Ordnung, seine Rich-
tigkeit und seine Berechenbarkeit haben — der Wiederholungszwang
ist eine logische Folge davon. Weil diese Kausalitét fiir das Subjekt
eben nicht zutrifft, der Zwangsneurotiker sich jedoch daran fest-
klammern mdéchte, hat er nie genug Ordnung fiir und um sich. Er
muss allem eine Notwendigkeit geben, er muss sich fiir alles
rechtfertigen. Das Schlimmste fiir ihn ist ein Akt, sich selber fiir
etwas zu legitimieren. In einem solchen Akt wiirde er sich als
Subjekt ohne Kausalitidt manifestieren. Das darf nicht sein, er muss
sich immer als bedingt vom anderen darstellen. Deswegen ist die
Position des Zwangsneurotikers so nahe bei derjenigen des Knechts
in der Herr- und Knechtkonstellation. Wiinsche des Herrn versucht er

158

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

XI. NEUROSEN UND PERVERSIONEN IN IHREM BEZUG ZUM KORPERBILD

und Knechtkonstellation. Wiinsche des Herrn versucht er als kausali-
tiatsauslosend aufzufassen.

Ich kann vielleicht ein paar Andeutungen zu Hysterie und
Zwangsneurose geben. Es gibt bei Lacan ein kurzes Beispiel von ei-
nem Pianisten, der nicht mehr Klavier spielen konnte, der Krdmpfe in
den Fingern hatte.* Er war schon bei verschiedenen Analytikern ge-
wesen, und alle hatten versucht, irgendeinen Triebkonflikt ausfindig
zu machen. Es zeigte sich dann, dass der Konflikt anders gelagert
war. Der betreffende Patient gehérte ndmlich zum Islam, sein Vater
hatte einen Diebstahl begangen. Sie wissen, dass das Gesetz des Is-
lam einen Diebstahl mit Handabschlagen bestraft. Er war also ir-
gendwie mit seinem Vater, der ein Delikt begangen hatte, identifi-
ziert. Vom Moment an, in dem er dem eine Stimme geben konnte,
war es moglich, das Symptom aufzubrechen. Oder denken Sie an die
vielen Beispiele von Zwangsneurotikern mit Waschzwang. Da ist der
Glaube an Kausalitét greifbar; es ist auch die Angst dabei, dass dieser
Waschzwang ein Ende haben konnte, weil das Subjekt dann mit sich
selbst, mit seiner Leere konfrontiert wire. Daran erkennt man, dass
bei Zwanghaften der Zeitaspekt wichtig ist. Sie haben unendlich viel
Zeit, die Zwinge beanspruchen unglaublich viele Stunden und Tage.
Es ist, als wiren sie unsterblich, aber in Wirklichkeit verlieren sie
gerade dadurch ihre Zeit und dngstigen sich umso mehr vor der End-
lichkeit und vor ihrem unbewussten Begehren, ein Subjekt zu sein
und das Leben auBerhalb von deterministischen Kausalitidten zu le-
ben.

In der Hysterie ist die Beziehung der Hysterischen zu einem
Meister von entscheidender Bedeutung. Sie exponieren ihre Subjek-
tivitdt als eine leere. Sie wenden sich an andere, die thnen auf ihre
Frage nach sich selber, auf ihre Seinsfrage antworten sollen, wobei
sie diese andern in eine Meisterposition bringen. Versuche einer
Antwort stoen auf Ablehnung. ,,Das ist es nicht und jenes auch
nicht; auf diese Art und Weise halten die Hysterischen ihr Begehren
aufrecht. Die Position des Meisters erweist sich dabei als anfillig fiir
Téuschungen, sofern die Fragen nicht als Fragen sondern als Appel-
le, die Antworten verlangen, aufgefasst werden.

In Perversionen ist die Angst weniger greifbar. Wahrend es dem
Neurotiker nicht gelingt, vor dem Andern zu bestehen und er sich zu-
rickzieht, geht der Perverse den umgekehrten Weg. Der Perverse tut
alles fiir einen Andern, er gibt sich véllig auf fiir ihn. Er ist der porte-

4 Vgl. dazu J. Lacan, Das Seminar I, S. 251.

159

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

parole eines Andern. Dass der Andere genieft, ist wichtig fiir ihn,
dann kann er genieen, dass der Andere seinetwegen genielit. Dabei
stellt er sich den Andern ganz anders vor als der Neurotiker. Der
Perverse idealisiert den Andern nicht als Instanz des Guten
oder der Uberlegenheit, vor der er sich duckt. Es kann sogar sein,
dass er ihn als Verkorperung einer iiblen Macht oder des Bosen sieht.
Wenn es fiir den Perversen ein Gesetz gibt, so ist es ein perverses
Gesetz, d.h., es hat nicht den Sinn einer gerechten Regelung des
menschlichen Zusammenlebens, sondern es ist allein Instrument des
Genieflens. Man muss ihm gehorchen, weil der Andere es so will,
weil er sonst bose wird. Man konnte sich Leibwéchter als Verkorpe-
rung von solchen Figuren vorstellen. Sie diirfen iiberhaupt keinen
eigenen Willen haben. Allerdings liegt in dieser Aussage ein Wider-
spruch: Wenn man sagt, sie diirfen keinen eigenen Willen haben, so
sind sie nicht pervers, weil sie etwas haben, was sie nicht haben diirf-
ten. Kann man sagen, der Perverse wolle keinen eigenen Willen?
Auch das fiihrt nicht aus dem Paradox heraus, denn diese Einstellung
wire immer noch gleichbedeutend mit einer Willensposition. Diese
Widerspriiche verraten wohl etwas iiber die unbewusste, verleugnete
Seite des Perversen. Was sich bei ihm manifestiert, ist die Absicht,
tiber sich verfligen zu lassen, den andern zum Genieflen zu bringen.
Beispiele sind der Masochist und der Sadist. Beim Masochismus ist
es offensichtlich, dass der Masochist ein Objekt fiir den Andern sein
will. ,,Du kannst alles mit mir machen, du kannst verfiigen iber
mich, so wie es dir beliebt”, ist seine Devise. Der Sadismus ist nicht
einfach die Umkehrung des Masochismus; da ist ndmlich ein Dritter
im Spiel, dem der Quélende Befriedigung verschafft. Derjenige, den
man einen Sadisten nennt, bleibt bei seiner Handlung kiihl. Es gibt
sogar das Ideal der Unbeteiligtheit, der Afaraxie. Der Sadismus
driickt einen Missbrauch der kantschen Kategorie der Vernunft aus.
Kant hat aus der Vernunft, aus der Moglichkeit der Reflexion, einen
kategorischen Imperativ abgeleitet.” Damit hat er aber auch die Mog-
lichkeit impliziert, diesem nicht zu gehorchen und stattdessen die
Position des Bosen einzunehmen. D.h. all das, was im kantschen Ge-
biude sublimiert wird, wird im sadeschen Dispositiv als Trieb ausge-
lebt. Der andere wird dann zum Objekt des GenieBlens, das letztlich
einem Dritten gilt. Das ist die Grundlage fiir eine wichtige Arbeit von
Lacan, die, wie ihr Titel sagt, Kant mit Sade in eine Beziehung
brachte.’

5 Vgl. dazu Fulinote 2, S. 70.
6 Vgl. dazu ,,Kant mit Sade®, S. 133-163.

160

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

XI. NEUROSEN UND PERVERSIONEN IN IHREM BEZUG ZUM KORPERBILD

Zu den Perversionen gehoren auch Exhibitionismus und Voyeuris-
mus. Bei letzterem ist die Regression oder das Verharren in der phal-
lischen Stufe evident, es geht um den Blick, um das Sehen und
Nicht-gesehen-Werden. Dabei kann man aber nicht stehen bleiben.
Es geht noch um mehr als um das Nicht-gesehen-werden-Wollen
beim Sehen. Eine erste Interpretation behauptet, dass es um die
Nicht-Respektierung des Gesetzes, um die Ubertretung des Gesetzes
geht. Diese Interpretation verengt sich auf die Frage, ob der Voyeur
dem Gesetz gehorcht oder nicht. Es geht jedoch viel mehr darum,
dass das Geschlecht beim Voyeur vom Andern keine Stimme erhal-
ten hat, nicht versprachlicht worden ist. Die Subjekt-Objekt-Position
ist nicht wirklich als eine getrennte etabliert, und das macht gerade
das GenieBlen des Voyeurs aus. Was also im Unbewussten des Vo-
yeurismus viel eher gesucht wird, ist die Stimme und die Sprache,
die ihn selbst in seiner Geschlechtlichkeit positioniert.

Beim Exhibitionisten ist es noch einmal anders. Er situiert sich
zwar auch in diesem Ubergang vom Phallischen zur Genitalitit, aber
bei ihm geht es eher um die Suche nach der Kastration seiner Phalli-
zitdt. Er stellt sich so hin, dass er immer wieder erwischt und mit
dem Gesetz konfrontiert wird. Ob er dadurch seine Phallizitdt mit
dem Gesetz des Andern in Ubereinstimmung bringen kann, ist eine
offene Frage. Die Blicke der andern haben fiir den Exhibitionisten
phallischen Wert, er will iiber sie verfiigen, sie durch Uberraschung
herausfordern, sein Geschlecht in ihnen spiegeln. In diesem Sinne
manipuliert er sie wie Objekte, die ihm gehoren.

Der Depressive zieht sich vom andern zuriick, jedoch nicht aus
Angst oder Scham, sondern weil er sich den andern als teilnahmslos
vorstellt. Vielleicht hat er ihn auch so erfahren. Die Depression ge-
hort sicher nicht zu den Perversionen, eher zu den Neurosen. Wenn
der Neurotiker den andern idealisiert und glaubt, ihm nicht geniigen
zu konnen, wenn der Perverse den andern dagegen zu einer Figur
degradiert, die Lust haben will, so stellt sich der Depressive den an-
dern eher als teilnahmslos vor. Die gegenwiértige Zeit ist wohl durch
Depressivitit charakterisiert. Man kann die Depression als eine Figur
des Begehrens auffassen. Dem Depressiven gelingt es nicht, was dem
Fetischisten besonders ausgeprigt gelingt, nimlich ein Objekt zu ha-
ben. Das Begehren hat zwar kein Objekt, es hélt sich jedoch mittels
Objekten aufrecht. Es ist wichtig, Objekte zu haben, die man privile-
giert, die man, um mit Lacan zu sprechen, ,,zur Wiirde des Dings er-

161

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

hebt“.” Das ist es, was dem Depressiven nicht gelingt, er bleibt in der
Leere. An dieser Stelle kommt die Depressivitit der Melancholie na-
he. Die Depressivitit ist jedoch eher ein Ausdruck von Beziehungs-
losigkeit, Beziehungsarmut, die Melancholie dagegen eine Krankheit
der Beziehung, zu einem Zeitpunkt, wenn eine Beziechung zu Ende
geht.

Warum ist vor allem das weibliche Geschlecht von Depressionen
betroffen? Ich glaube, dass die weibliche Position mehr in der Positi-
on der Reflexion ist als die minnliche, das eher im Phallischen mit
seinen Objektbeziehungen situiert ist. Wiirde das heilen, dass De-
pression ein Ausdruck von Reflexion wire? Wenn dies zutrife, wiir-
de die Analyse in Depressivitdt miinden. Das kann man wohl nicht
sagen. Depression ist eher Ausdruck einer schwachen Reflexion, eher
ein Versinken im Sein, also ein schlechtes Genieflen. Depression ist
Ausdruck von Nicht-Akzeptieren der Unsagbarkeit des Seins, der
Substanzlosigkeit. Der Depressive will gerade nicht aus der Position
der Reflexion, aus der Leere etwas Kreatives machen, er will am
Schmerz des Sinnlosen festhalten. Vielleicht fillt ihm eine Anderung
so schwer, weil er denkt, dass niemand Anteil daran nihme.

Die depressive Position ist jedoch auch fiir den Mann méglich,
wenn er — als Folge seines Seinsmangels — nicht an den Sinn von Ob-
jektbeziehungen glaubt. Dann versucht auch er, im Sein zu verharren,
alle produktiven AnstoBe des Mangels, der Nicht-Identitdt gehen
dann verloren. Bei beiden Geschlechtern ist die Depression bezie-
hungsarm, das Leben wird schwer, die Gegenwart ewig, man emp-
findet das Leben als Last. Das wire die Kehrseite dessen, dass der
Mangel, die Reflexion nicht als Basis akzeptiert wird. Bei allen For-
men, bei den neurotischen, den perversen, den depressiven fillt auf,
dass sich das Subjekt nicht als singuldres mit seiner Stimme auf der
Ebene des Anderen manifestiert. Entweder verdriangt es seine Stim-
me aus Scham oder aus Angst, wie in der Neurose, oder es stellt sich
in den Dienst eines andern, von dem es sich vorstellt, dass er genie-
Ben will — das Beispiel der Perversion; oder es zieht sich zuriick in
der Uberzeugung, dass der andere sich nicht fiir es interessiert, wie in
der Depression. Dieser Riickzug ist nicht nur das Ergebnis einer Er-
fahrung, sondern er bestitigt diese Erfahrung immer aufs neue. Der
Riickzug in die Teilnahmslosigkeit hat tatséchlich das zur Folge, was
die Depressiven beklagen, ndmlich, dass es sehr wahrscheinlich ist,
dass sich niemand fiir sie interessiert. In diesem Sinne sind Depressi-

7 Vgl. dazu J. Lacan, Das Seminar VII, Quadriga 1996, S. 139.

162

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

XI. NEUROSEN UND PERVERSIONEN IN IHREM BEZUG ZUM KORPERBILD

onen Ausdruck der schonen Seele, wie Hegel sagt.® Sie tragen nicht
bei zur Bekdmpfung des Elends und des Leidens auf der Welt, son-
dern sie bestétigen es mit ihren Klagen.

Vielleicht ist Thnen im Laufe meiner Ausfithrungen noch eine Frage
aufgestiegen?

Prof. Kadono: ,,Wie lisst sich der Unterschied zwischen dem Kor-
perausdruck in der Konversion und der Psychosomatik auffassen?*

Antwort. Bei der Hysterie spielt das Unbewusste eine grofle Rolle;
die Vorstellungen im Unbewussten sind da, aber eben verdriangt oder
konvertiert. Bei der Psychosomatik fehlt das Subjekt weitgehend. Die
Psychosomatik ist eine eigenartige Form, sie ist nahe bei der Psycho-
se und doch von ihr unterschieden. Das Subjekt verdinglicht sich v6l-
lig, macht sich zu einer Sache. Wenn der Arzt fragt, wo es weh tut,
so zeigen Psychosomatiker auf eine Stelle am Korper; werden sie
nach den Umstdnden des Aufkommens der Schmerzen oder gar nach
Vermutungen iiber deren Bedeutsamkeit gefragt, so konnen sie nichts
dazu sagen, oder sie erkldren, der Arzt werde es schon wissen oder
durch seine Untersuchungen herausfinden. Bei der Hysterie ist eher
eine Theatralik da, aber im Grunde genommen ist es ein Leiden, das
irgendwo seine Ursache hat, die verdringt ist. Es gibt wahrscheinlich
sehr viele Patienten, die mit unspezifischen Leiden zu den Allge-
mein-Medizinern gehen, die nicht sagen kénnen, wann ihr Leiden
entstanden ist, was es fiir einen Sinn haben kénnte, die dazu oder ii-
ber sich selber auch keine Phantasien duflern. Gleichwohl ist es keine
Psychose, weil das Subjekt doch irgendwo vorhanden ist. Die Kunst
der Behandlung besteht dann darin, dass man die Psychosomatiker
zuerst ,hysterisiert”, d.h. dass man ihnen ein Gespiir gibt fiir sich
selber, auch wenn sie nicht wissen, was in ihnen vorgeht. Im giins-
tigsten Fall zeigt sich dann eine Ubertragung auf den Arzt, zuvor ist
alles blof} eine sachliche Angelegenheit. Die Frage stellt sich, ob die
Psychosomatiker nicht das Pendant des medizinischen Diskurses, in
dem es kein Subjekt gibt, verkorpern. Sie erfiillen genau die Anfor-
derungen einer objektiven Untersuchung, die nichts vom Subjekt
wissen will. Aber so zu denken, heifit im Grunde genommen, dass sie
sich schon anpassen, was impliziert, dass das Subjekt doch irgendwo
sein muss. Diese Eingefrorenheit des Subjekts irgendwie aufzubre-

8 Vgl. dazu G.W.F. Hegel, Phdnomenologie des Geistes, S. 464 ff.

163

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

chen, auch wenn dies vielleicht voriibergehend mit einem Mehr an
Leiden verbunden ist, das wire schon wichtig.

Prof. Kadono: ,,Es klingt ein bisschen optimistisch, wenn du sagst,
irgendwo muss das Subjekt sein, aber manchmal ist es viel schwieri-

13

ger.
Antwort: Ich habe noch gedacht, ohne es zu artikulieren, dass die Ge-
fahr dann sehr grof ist, wenn Psychosomatiker spiiren, dass sich der
Arzt nicht auf eine objektive Untersuchung einlédsst; dann kommt es
héufig vor, dass sie den Arzt wechseln.

Student: ,,Sie haben die Transsexualitéit nicht erw#hnt.*

Antwort: Das trifft zu, das ist viel zu kurz gekommen. Vielleicht
kann ich etwas von der Frage fiir das néchste Mal mitnehmen.

164

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

XII.
KORPERBILDTHERAPIE

Korperbildtherapie und Psychoanalyse | Exkurs tiber
Transsexualitdt | Zwei Fallgeschichten | Phobie und Psychosen
Syntax und Psyche

Wir werden uns heute mit der Korperbildtherapie beschiftigen. Sie
ist nicht identisch mit der Methode der Psychoanalyse. Zur Psycho-
analyse gehort unabdingbar das Sprechen, das freie Assoziieren, was
fuir die Korperbildtherapie nicht zutrifft. Sie basiert zwar auf der psy-
choanalytischen Theorie, hat jedoch eine andere Methode, wobei die
Uberginge von Psychoanalyse im klassischen Sinne zu Kérperthera-
pie flieBend sind. Ich nenne vor allem zwei Vertreterinnen dieses
Konzepts: Gisela Pankow und Frangoise Dolto. Bei Frangoise Dolto
ist die Korperbildtherapie eher mit Psychoanalyse kompatibel, wéh-
renddem Gisela Pankow Wert darauf legt zu sagen, dass die Korper-
bildtherapie etwas eigenes ist. Wir werden vor allem Fallbeispiele
von Psychosen horen und diskutieren.

Vom letzen Mal ist noch eine Frage beziiglich Transsexualitét stehen
geblieben. Ich werde damit beginnen und das Koérperbild miteinbe-
zichen.

Meinen Weg zu einem Verstdndnis nehme ich iiber den Trans-
vestismus. Er betrifft vor allem Ménner; der zentrale Punkt beim
Transvestismus ist die Kastrationsangst. Das, was wir Genitalitit ge-
nannt haben, was vom Andern strukturiert wird, bleibt verdriangt; die
Mannlichkeit wird hinter der Maske der Weiblichkeit versteckt. Es
ist ein So-tun-als-Ob das ménnliche Subjekt weiblich wére. Der
Zweck davon ist, auf diese Art und Weise die Drohung der Kastrati-
on abzuwehren. Dabei ist die Rolle des Andern von zentraler Bedeu-
tung, sein Blick. In ihm wird die Gefahr gesehen — der Andere darf
nicht sehen, dass das Subjekt ein Zeichen der Ménnlichkeit hat. Man
sieht daran, dass die Weiblichkeit dazu dient, der Kastrationsdrohung
zu entgehen.

165



https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

Gibt es nicht eine weibliche Variante des Transvestismus? Es kann
deshalb keine symmetrische Entsprechung geben, weil die Frauen ein
anderes Verhiltnis zur Kastrationsangst haben. Da sie nicht durch ein
bestimmtes Merkmal definiert sind, wie das beim Mann der Fall ist,
ist die Angst, dieses Zeichen zu verlieren, nur unter der Bedingung
vorgangiger Identifizierung mit einem Mann gegeben. In diesem
Sinne macht die Rede von einem weiblichen Transvestismus keinen
Sinn, das Phallische wird ja eher begehrt, dazu gehoren auch Blicke
von Miénnern.

Dem Transvestismus kann man nun die Transsexualitdt entge-
genstellen. Dann sieht man sofort den Kontrast. Die Transsexuellen,
die in einem ménnlichen Koérper sind, wollen ein weibliches Ge-
schlecht haben, wollen weiblich sein. Es gibt auch das Umgekehrte,
dass die Transsexuellen, die in einem weiblichen Ko6rper sind, einen
ménnlichen Koérper haben wollen. Es ist also nicht eine verdringte
Genitalitdt da wie beim Transvestismus, sondern es gibt eine uner-
schiitterliche Uberzeugung, dass das Geschlecht geindert werden
muss. Darin liegt etwas beschlossen, was man eine erste Wahrheit
der Transsexualitdt nennen konnte: Es ist fiir die Transsexuellen ganz
klar, dass es eine Sexuierung im Psychischen und eine Sexuierung im
Physischen gibt, wobei sie glauben, dass ihr korperliches Geschlecht
nicht zu ihrer geschlechtlichen Position im Psychischen passt — eben
diese Diskrepanz sollte gedndert werden. Eine zweite Wahrheit der
Transsexualitédt liegt darin, dass sie dem Psychischen das Primat ge-
ben. Sie sagen also nicht: Ich habe einen minnlichen bzw. einen
weiblichen Korper, also ist es Aufgabe des Psychischen, mich dieser
Gegebenheit anzupassen, sondern sie sagen: Ich bin psychisch so und
so — minnlich oder weiblich — und der Korper muss sich nach der
Vorgabe des Psychischen éndern. Eine dritte Wahrheit des Transse-
xuellen liegt in der Bedeutung des Andern und seines Begehrens. Es
geht beim Transsexuellen darum, dass er das Begehren eines Andern
erfiillt. Deshalb muss sein Korper verdndert werden. Die Transsexu-
ellen stellen sich einen Andern vor, der fiir sie bedeutsam ist, der sie
anders sehen will als sie sind. Vielleicht gehort noch ein vierter
Punkt dazu, der wichtig ist, es ist jedoch schwierig, hier zu urteilen.
Ich meine damit, dass mit der Vorstellung der Anderung des Ge-
schlechts die Betonung der Machbarkeit verbunden ist. An die Chi-
rurgie werden hochste Anforderungen gestellt. Je mehr die plastische
Chirurgie leistet, desto mehr kénnen sich die Transsexuellen in ihren
Wiinschen bestérkt fithlen. Ich wiirde aber nicht so weit gehen und
sagen, dass der Fortschritt der plastischen Chirurgie die Ursache sol-

166

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

XIl. KORPERBILDTHERAPIE

cher Wiinsche ist. Man darf aber die Rolle der plastischen Chirurgie
und generell des Glaubens an die Machbarkeit, was sich in der
Schonheitschirurgie zeigt, nicht unterschitzen. Das zeigt sich in allen
Darstellungen und Diskussionen um Schonheit, Lifting, Brustveran-
derung, Fettentnahme. Die Schonheitschirurgie ist wie der kleine
Bruder oder die kleine Schwester derjenigen Chirurgie, die das Ge-
schlecht umwandelt.

Die Transsexualitdt gibt uns viele Probleme auf. Wir fragen uns
immer wieder: Was heifit es, im Psychischen mannlich oder weiblich
zu sein? Ist nicht das Psychische fiir beide Geschlechter gleich oder
schwer definierbar? Fiir die Transsexuellen scheint diese Frage kein
Problem zu sein. Die einen fithlen sich ménnlich in einem weiblichen
Korper, die andern weiblich in einem ménnlichen Korper; sie lassen
keine Zweifel daran, dass das fiir sie unverénderliche Ziige sind, von
denen aus der Korper angepasst werden soll. Viele Therapeuten, die
mit Transsexuellen gearbeitet haben, haben erfahren miissen, dass es
keinen Sinn macht, sie von ihren Wiinschen abbringen zu wollen. Sie
halten an ihrer Uberzeugung fest, die dhnlich ist wie bei Psychosen,
sie sind unverriickbar. Das Tragische dabei ist, dass sich nach der
Umwandlung doch keine Befriedigung einstellt. Da kann man sich
fragen: Warum sind sie doch nicht zufrieden, wenn das Geschlecht
gedndert worden ist? Es gibt sogar Subjekte, die wieder zum fritheren
Geschlecht zuriickkehren wollen. Man muss annehmen, dass die tat-
sdchliche Umwandlung des Geschlechts die Transsexuellen mit dem
Phantasma konfrontiert, das nach der Operation seinen Wert verloren
hat. Sie erkennen dann, dass es dem Andern gleichgiiltig ist oder dass
er die Geschlechtsumwandlung gar nicht gewiinscht hat, wie sich das
die Transsexuellen vorgestellt hatten. Ein zweiter Punkt kommt dazu,
dass bei allem Fortschritt der Chirurgie das Geschlecht etwas Kiinst-
liches ist. Es gibt Entbehrungen, die es zuvor nicht gab und die die
Transsexuellen mit der Realitdt konfrontieren, dass es doch nicht
moglich ist, zum anderen Geschlecht zu gehoren. So viel noch zur
Frage der Transsexualitit.

Kommen wir nun zur Korperbildtherapie bei Psychosen. Ich erzéhle
Thnen vor allem zwei Fallgeschichten; eine, die von Frangoise Dolto
und eine, die von Gisela Pankow dargestellt worden ist. Wir werden
daran anschlieBend tiber die Methodik der Korperbildtherapie spre-
chen.

Zuerst der Fall eines schizophrenen Jungen: Ich habe ihn bereits
in der sechsten Sitzung vorgestellt und seither ist er noch zweimal in

167



https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

unseren Diskussionen aufgetaucht.' Im Zentrum der damaligen Be-
trachtung standen die zwei Stimmen, die aus dem Jungen herausbra-
chen, ohne dass er wusste, wie ihm geschah und was sie bedeuteten.
In unserem damaligen Kontext versuchten wir, die Bedeutung der
Stimmen hinsichtlich der Unterscheidung von Signifikant und Sym-
bol zu erdrtern — Sie erinnern sich wahrscheinlich an die diesbeziigli-
che Frage von Herrn Kadono. Diese Fallgeschichte ist auch insofern
aufschlussreich, als die therapeutische Arbeit, die der Manifestation
der Stimmen voranging, darin bestand, das Korperbild der Therapeu-
tin von demjenigen des Jungen zu unterscheiden; der ,,schizophrene
Junge®, wie ihn Dolto nannte, hatte ndmlich ausgeprigte phobische
Zuge, die aggressiven Impulsen galten. Er hatte z.B. eine fiirchterli-
che Angst vor Scheren. Ein zweites Symptom war seine Schlaflosig-
keit. Er fand in der ganzen Zeit seines bisherigen Lebens nie richti-
gen Schlaf tiber mehrere Stunden, sondern konnte nur in kleinen Ab-
schnitten schlafen. Francoise Dolto ging so vor, dass sie ihm Plastilin
zum Modellieren gab. Sie brachte es dann zustande, dass er es wagte,
ihre Hand mit einem PlasticmeBer, das zum Modellieren gebraucht
wird, zu bertihren. Weil sie sah, dass er so grole Angst hatte, aggres-
siv zu sein, streckte sie ihm die Hand hin und sagte: ,,Kannst du auf
meiner Hand so etwas mit dem Messer machen?* Sie mit dem Mes-
ser zu berithren und Druck auf die Handfldche auszuiiben, dngstigte
ihn sehr, auch wenn die Druckeinwirkungen sofort wieder ver-
schwanden. Die Angst, ihre Hand zu bertihren war so grof3, wie wenn
er selber beriihrt worden wire. Man erkennt hier diese Nicht-Unter-
scheidung des einen vom andern, die wir im Spiegelstadium ange-
troffen haben, also in einer Phase, in der man sich zuerst im andern
sieht. Auch haben wir gesehen, dass erst die Reflexion, die Stimme,
die Artikulation eine Differenzierung zwischen AufBlen und Innen
bringt. Genau das hatte gefehlt. Der Korper der Therapeutin war
nicht abgegrenzt von seinem eigenen, was sich in einfachen Dialogen
zeigte, die an Schlichtheit nicht zu iberbieten sind. Er sagte z.B.,
wenn er sie beriihrt hatte und sah, dass nichts passierte: ,,C est ¢ca? “/
,»Ist es das?*, und sie sagte: ,,Oui, ¢ est ¢a!*/,,Ja, das ist es!* Ein klei-
nes Hin und Her #hnlich einem Echo; die Stimme, die eine Differen-
zierung unterstiitzte, war beteiligt. Die Therapeutin beriihrte dann
auch seine Hand und zwickte ihn dabei ein wenig. Es war in diesem
Moment, als die zwei Stimmen aus dem Jungen herausbrachen, die er
wiedergab, ohne tiberhaupt etwas davon zu verstehen — davon haben

1 Vgl. dazu Fufinote 4, S. 87.

168

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

XIl. KORPERBILDTHERAPIE

wir bereits gesprochen. Die eine Stimme war schrill, hoch und bit-
tend, die andere schwer und autoritir. Diese Stimme verbot anschei-
nend irgend etwas. Dolto erkannte darin Worte, die auf einen Streit
um den Besitz von irgend etwas hinwiesen. Tatsdchlich ging es um
eine Auseinandersetzung zwischen Mutter und Grofmutter, wer das
Kind behalten kénne. In dieser Sitzung wurde aber tiberhaupt nicht
klar, welche Bewandtnis dieser Streit, diese Darstellung des Jungen
hatte.

Halten wir fest, dass das elementare Modellieren mit Plastilin
und das dazu begleitende Sprechen zu einer Abgrenzung des Korper-
bildes des Jungen gegeniiber demjenigen der Therapeutin beitrug.
Das war wohl die Voraussetzung dafiir, dass die Stimmen, mit denen
der Junge identifiziert war, ausbrechen und damit — vor allem durch
die Interpretation ihres Sinns — in eine Distanz zu ihm als Subjekt
kommen konnten. Wie ging die Geschichte weiter?

Am Tag nach dieser Sitzung kam ein Telefonanruf der Mutter
des Jungen. Sie meldete erstaunliche Fortschritte des Jungen, vor al-
lem, dass er seinen Schlaf wieder gefunden hitte, und zwar zum ers-
ten Mal seit seiner allerfrithesten Kindheit, auch, dass er sehr ruhig
und zufrieden sei. Die Therapeutin war sehr verwundert und verstand
iiberhaupt nichts. Sie lud dann die Mutter zu einem Gespréch ein, in
dem sich zeigte, dass diese Frau nicht die leibliche Mutter des klei-
nen Schizophrenen war. Es war die Geschichte einer heimlichen
Adoption, weil die leibliche Mutter den Kleinen nicht hatte behalten
konnen. Das war ein sehr gut gehiitetes Geheimnis. Es war so, dass
dieser kleine Junge aus einer Verbindung der Mutter, die damals erst
15- oder 16-jdhrig war, mit einem verheirateten Lehrer entstand. Die-
ser verheiratete Lehrer hatte selber schon vier Kinder. Er anerkannte
seine Vaterschaft, da war nicht das Problem. Die Mutter dieser jun-
gen Mutter war aber strikt dagegen, dass sie das Kind aufziehen wiir-
de. SchlieBlich brachte die Mutter der jungen Mutter sie dazu, auf
das Kind zu verzichten und es zur Adoption freizugeben. Nach der
Geburt machte die junge Mutter einen letzten Versuch, das Kind
doch noch behalten zu kénnen. Es gab im Spital eine Auseinander-
setzung zwischen der Mutter und ihrer eigenen Mutter. Diese Stim-
men und diese Worte waren es, die der Junge wiedergab. Sie waren
ihm auf eine archaische Art gleichsam eingeschrieben, man konnte
sagen, sie waren gespeichert. Er war identifiziert damit, ohne Distanz
dazu. D.h. die Stimmen waren nicht auf der Ebene der Reprisentati-
on und der Objekte des Habens-Bezugs. Man sieht daran, dass diese
Stimmen nicht sinnlos waren, sondern zuviel an Sinn hatten. Der

169

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

Sinn war so total, dass der Junge gar keine Distanz dazu hatte. Er war
komplett identifiziert damit. Das Resultat war, dass er nicht wagte,
wirklich ins Leben zu treten, wirklich geboren zu werden.

Es ging somit in dieser Korperbildtherapie darum, dass der Sinn
partiell wurde. Bevor dies geschah, schwebte er in einem unwirkli-
chen Zustand zwischen Lebendig- und Totsein. Die Intervention der
Therapeutin, die seine Inschrift lesen und hoéren konnte, nahm die
Schwere und die Totalitdt des Sinns weg. Es gab eine interessante
Konsequenz: eine Offnung auf das Leben hin. Zuvor hatte es keine
Spaltung zwischen Subjekt und Ich im Sinne des moi gegeben. Mit
der Intervention der Therapeutin erfolgte die Spaltung zwischen Sub-
jekt und Ich. Das heiit zugleich, dass das, was ihm eingeschrieben
war, ihm entfremdet wurde. Als die Therapeutin den Jungen ein paar
Wochen nachher mit dem, was er stimmlich aufgefiihrt hatte, kon-
frontierte, wusste er nichts mehr davon. Dagegen konnte er nun ohne
Schwierigkeiten modellieren. Er war nicht mehr schreckhaft und
konnte nachts schlafen; aulerdem entschloss er sich, der sich so vor
Scheren gefiirchtet hatte, einen Beruf zu ergreifen — Schneider wollte
er werden.

Der Fall ist in mehrerer Hinsicht interessant. Man sieht hier eine
enge Relation zwischen Schizophrenie und Phobie. Die Phobie er-
scheint ja gewdhnlich als Neurose in den Klassifikationen. Hier war
aber der Ausfall des Andern doch in dem Sinne gegeben, dass man
von einer Psychose sprechen kann, wobei die Kennzeichnung als
Schizophrenie nicht zwingend erscheint. Geht es um einen Ausfall
des Imagindren? Haben wir es nicht vielmehr mit einem Ausfall des
Subjekts zu tun, das sich nicht auf der Ebene des Andern manifestie-
ren kann? Aber wir wissen ja auch, dass der Ausdruck Schizophrenie
annihernd mit Psychose gleichgesetzt wird.

Wenn man die Triebformationen — Oralitét, Analitit, Phallizitit —
als MaBstab nimmt, erkennt man, wie die Fixierung in der phalli-
schen Phase erfolgt ist. Zur phallischen Phase gehort ja der Blick,
aber er ist nicht imstande, eine Differenzierung zwischen dem Sub-
jekt und dem andern zustande zu bringen. Wer wirklich blickt, wer
angeblickt wird, das bleibt unklar. Deshalb braucht es die Stimme als
Medium der Reflexion. Gleichzeitig entsteht Angst, sich vom andern
zu trennen, die vermeintliche Ganzheit zu verlieren. Genau in dem
Zeitpunkt, als die Therapeutin es zustande brachte, mit diesem Sich-
gegenseitig-an-der Hand-Zwicken, eine erste Differenzierung her-
zustellen, brachen die Stimmen aus ihm heraus. D.h. sein unmittelba-
res Sein, in dem die Stimmen zuvor eingeschrieben waren, wurde

170

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

XIl. KORPERBILDTHERAPIE

nun hinféllig. Damit war die Grundlage geschaffen, dass die Identifi-
zierung mit den Stimmen aufgebrochen werden und seine eigene
Stimme sich auf der Ebene des Anderen &uflern konnte.

Vielleicht kann man hier auch noch etwas, das im Seminar zu
kurz gekommen ist, betonen, ndmlich die Bedeutung des Namens des
Vaters, verstanden als Reflexion, als Ausdruck einer Differenz. Vor
allem muss man an etwas denken, was mehr als ein Wortspiel ist:
»~Nom du pére” im Franzosischen klingt genau gleich wie ,,Non du
pere”, das Nein des Vaters. Sie werden vielleicht sagen: Frau Dolto
hat doch gar nie nein gesagt! Das trifft zwar zu, aber die Negation ist
gleichwohl vorhanden, insofern die Versprachlichung den Zustand
der Unmittelbarkeit negiert. Die Artikulation ist schon eine Negation
der Unmittelbarkeit. Dadurch, dass ich etwas ausspreche, hebe ich es
in ein anderes Medium. Das ist die Funktion sowohl des ,,Nom du
pere wie des ,,Non du Pere*; beide sind Instanz des Anderen. Wir
konnen hier diese Instanz, die fiir die Psychosen so wichtig ist, weil
sie just darin fehlt, mit der Reflexion in einen Zusammenhang brin-
gen, die ohne sie nicht moglich wire. Weshalb kommt der Vater dar-
in vor? Diese Funktion ist nicht an den leiblichen Vater gebunden.
Der Vater ist der Représentant des Andern, der eine Differenzierung
der Dyade von Mutter und Kind ermoglicht. Wobei der Dritte nicht
additiv zu Mutter und Kind hinzukommt, sondern von Anfang an da
ist, aber vom Kind noch nicht als der Dritte begriffen wird. Der Drit-
te ist schon in der Sprache, im Verhalten, in der Fiirsorge der Mutter
da, wenn sie dafiir sorgt, dass ihr Kind gedeiht, sich ablést von ihr;
sie tut dies im Namen eines Dritten, der die trennende Wirkung der
Signifikanten reprasentiert. Auf der Ebene des Anderen, in der sym-
bolischen Ordnung wird sich das Kind repréisentieren und damit sein
Subjektsein verandern. Die Kunst der Korperbildtherapie geht dahin,
diese Veranderung zu ermdglichen, eine Représentation des Subjekts
zustande zu bringen. Die Stimmen zuvor reprédsentierten ja noch
nicht den symbolischen Andern der Sprache, sondern sie waren Aus-
druck der zwei Miitter, mit deren Stimmen der Junge identifiziert
war. Die Korperbildtherapie brachte somit eine Passage vom realen
Andern zum symbolischen Andern zustande, vom Eingetauchtsein in
eine Sinn-Totalitdt zu einem partialen Sinn.

Kommen wir nun zur zweiten Fallgeschichte. Sie stammt aus Gisela
Pankows Buch Gesprengte Fesseln der Psychose.” Ich finde den Ti-

2 Vgl. dazu G. Pankow, Gesprengte Fesseln der Psychose, S. 48-55.

171

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

tel nicht sehr gliicklich, er ist etwas reierisch. Der Psychotiker ist ja
nicht ein Gefangener, der in der Therapie seine Fesseln sprengt. Sol-
che Kunststiicke konnen wir auf dem Jahrmarkt sehen, aber nicht in
der therapeutischen Arbeit. Es ist zum Gliick das einzige Buch von
ihr, das einen solchen Titel tragt. Ich bin auch nicht sicher, ob er
wirklich von ihr ist, das Buch ist urspriinglich nicht in Deutsch ge-
schrieben worden. Es enthélt aber sehr interessante Fallgeschichten;
von einer werde ich jetzt sprechen.

Pankows Ansatz ist dhnlich wie derjenige von Dolto; sie betont
noch mehr die Eigenstdndigkeit der Korperbildtherapie. Sie geht in
ihrem Ansatz davon aus, dass im Wahn oft der eigene Leib verlassen
wird, und zwar deswegen, weil der eigene Leib der Ort von unertrig-
lichen Konflikten ist. Dann wird ein anderer Leib aufgesucht. Tat-
sdchlich findet man dies oft bei Psychotikern, dass sie irgendwelche
Erloserfiguren reprasentieren. Wenn das Bewohnen eines anderen
imagindren Korpers gelingt, so sieht es zunéchst aus, als ob dies eine
Erleichterung bringen wiirde. Auf die Dauer kann das aber nicht gut
gehen, denn im ganzen Raum-Zeit-Gefiige gibt es Verschiebungen,
die Wahnbildungen erforderlich machen. Es ist vielleicht vorstellbar,
wenn wir an eine bestimmte Art von Filmen denken, bei denen ein
Darsteller eine andere Person spielen muss, die er zuvor nicht ge-
kannt hatte, wenn er also eine fremde Identitét verkdrpern muss, was
z.B. in Spionagefilmen vorkommt. Dann lernt der Protagonist natiir-
lich den ganzen Lebenslauf der andern Figur, die er darstellen soll,
alles das, was iiber diese Person bekannt ist. Es kommt dann regel-
miBig zu Situationen, in denen er etwas gefragt wird, was er nicht
weill. Dann muss er etwas erfinden. Nur ist das natiirlich kein Wahn,
weil er weil, dass er es erfindet. Bei den Psychotikern geschieht die-
ser Wahn jedoch auf eine Art und Weise, dass er nicht darum weil3.
Jemand stellt z.B. eine Vateridentifizierung dar, aber es stellt sich
heraus, dass er einen Vater hatte, der gar nie seinen Platz eingenom-
men hatte, die Identifizierung ist deshalb eine wahnhafte.

Bleiben wir bei diesem Ausgangspunkt, dass der Kranke seinen
Leib als Gefidss verlassen hat, wie z.B. in Lacans Fallgeschichte einer
Frau namens Brigitte, die ein Kleid sein wollte — ich habe schon dar-
iiber gesprochen.” Frau Pankow erzihlt von einem 30-jihrigen Mann,
der schizophren war. Er hatte versucht, ein Noviziat in einem Kloster
zu beginnen. Nach einem halben Jahr im Kloster verfiel er in einen
schweren halluzinatorischen Zustand. Der Patient hatte schon als 8-

3 Vgl. dazu FuBinote 12, S. 146.

172

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

XIl. KORPERBILDTHERAPIE

bis 10-jdhriger Stimmen wie Echos gehort, und im Kloster sah er
Schlangen aus den Winden kommen. Man machte eine Elektro-
schockkur mit ihm, die erfolglos war. Dann kam er zu Gisela Pan-
kow in Behandlung. Sie arbeitete viermal wochentlich mit ihm, also
sehr intensiv. Das war bei ihr nicht unbedingt die Regel, es gab auch
Fille, bei denen die Behandlung nach zehn Sitzungen abgeschlossen
wurde, abgeschlossen in dem Sinne, dass ein Zustand von Neurose
erreicht wurde, der dann nicht mehr mit Kérperbildtherapie angegan-
gen werden konnte, sondern z.B. mit Psychoanalyse. Beim vorlie-
genden Fall hatte sie den Eindruck, dass eine ganz intensive Arbeit
notig wire. Tatsdchlich brachte sie es zustande, dass der Patient nach
sieben Wochen wieder arbeiten konnte. Nach zwei Jahren lernte er
ein Miadchen kennen. Der Patient war das jiingste Kind einer Adels-
familie. Auch dort, in der Oberschicht, bleibt man nicht verschont
von Psychosen. Der Patient hatte berufliche Misserfolge, er hatte z.B.
die Matura nicht bestanden, so dass er ins Militdr ging. Dort lernte er
einen Ordensmann kennen, der schon in einem Kloster gewesen war,
und schloss sich ihm an. Der Patient beschiftigte sich mit Astrologie
und war der Uberzeugung, dass er eigentlich schon hitte sterben
miissen. Er sagte von sich, er habe zwei Gesichter, und er kenne die
Gedanken der Menschen. Auch hatte er Groenphantasien und sagte
z.B., dass er die Gedanken des franzosischen Prisidenten beeinflus-
sen konne.

Die erste Abbildung zeigt dieses Doppelgesicht (s. Abbildung 8).
Man sieht auch einen Bogen iiber dem Gesicht, der an einen Spiegel
erinnert. Diese Doppelexistenz hat etwas mit seiner gestorten Ge-
schlechtlichkeit zu tun. Er betrachtete sich oft in weiblicher Unterwi-
sche im Spiegel und glaubte dann, zugleich Mann und Frau zu sein.
Das wire weder Transvestismus noch Transsexualitét.

Nach einer Behandlung von drei Wochen zeichnete er einen Aus-
schnitt aus einer Klosterzelle, in der er wihrend der Behandlung Zu-
flucht gefunden hatte (s. Abbildung 9).

An der Wand sieht man den Kopf des Abtes, den er halluzinierte.
Auf dem Boden sieht man einen blutigen Arm vor dem Tisch. Der
Patient sagte dazu, er habe diesen Arm wegen seiner Onanie opfern
miissen. Er sprach auch von Stimmen des Abtes, die er horte und die
ihn des Vatermordes beschuldigten.

173

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

Abbildungen 8 und 9

Nach zwei Monaten Behandlung driickten die Echostimmen die
Stimme des Vaters aus. Wir treffen auch auf der Ebene des Akusti-
schen immer wieder diese Spiegelgeschichten an, wie bei Echo und
Narziss in Ovids Metamorphosen.

Nach sechs Monaten formte der Patient dieses Gesicht, das Sie als
Abbildung 10 sehen.

Pankow spricht hier von einem eingemauerten Gesicht. Meine
Idee war eher eine andere. Ich finde es eindriicklich, dass er hier eine
Kirche auf seinen Kopf gezeichnet hat. Man sieht hier wieder die
Bedeutung des Namens des Vaters. Das Kreuz verweist ja auch auf
den Tod, zugleich aber auf das Leben. Ich habe selten eine ein-
driicklichere Illustration des Namens des Vaters gesehen. Mich hat es
auch ein wenig an das Kloster St. Michel in der Normandie erinnert.
Das was oben gezeichnet ist, driickt das Geistige aus, das ihm eine
Reflexion ermoglichte.

Einen Monat spiter erfolgte erstmals eine Zeichnung, auf der eine
Frau dargestellt wurde (s. Abbildung 11).

174



https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

XIl. KORPERBILDTHERAPIE

Abbildungen 10 und 11

Die nichste Abbildung zeigt einen vollstindigen Korper, aber auch
das Schloss im Hintergrund.

Abbildung 12

175



https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

Sie sehen hier diesen Lebensbaum, der etwas Phallisches ist — das ist
ja uniibersehbar — und im Hintergrund das Schloss, das auf seine Fa-
miliengeschichte verweist. Das Bild lésst sich auf verschiedene Arten
interpretieren, man kann z.B. sagen, dass er von diesem Baum durch-
l6chert worden ist. Ebenso kann man aber sagen, dass aus seinem
Korper etwas wichst. Ich wiirde eher zu dieser zweiten Interpretation
neigen, was sich auch in der Sonne, die ja das Leben verkorpert, und
im Schloss zeigt. Man sieht hier, wenn man die erste Zeichnung mit
der hier vergleicht, welch gro3e Fortschritte der Patient gemacht hat.
Man darf nicht vergessen, dass es doch eine massive Psychose war.

Nach vier Jahren Behandlung gab es keine Halluzinationen mehr.
Der Patient hatte den Wunsch zu heiraten, und er hatte eine Arbeit
gefunden. Er hatte noch leichte Formen von Beziehungsideen. Das
ist ja auch etwas, das ein Stiick weit zur Normalitdt gehort, dass man
alles Mogliche, was passiert, immer wieder mit einem selber in Be-
ziehung bringt. Das wird sogar als Erziehungsmittel angewendet, et-
wa wenn man den Kindern sagt: Wenn du nicht brav bist, wird es
morgen regnen. Bei ihm erreichten seine Beziehungsideen jedoch ein
hoheres AusmalB als in der Normalitit. Gisela Pankow sagt, wenn die
Arbeit nicht aus organisatorischen Griinden nach vier Jahren beendet
worden wire, wire noch mehr méglich gewesen.

Es wire nun der Moment, Fragen zu stellen, wenn Sie welche haben,
sonst konnte ich noch ein paar Gedanken zur Methodik anfiigen.

Studentin: ,,Jm ersten Fall von Dolto haben Sie gesagt, dass der An-
dere eingetreten ist. Was heif3t das fiir diesen Fall genau? Geht es um
die Stimme?*

Antwort: Der Andere ist in diesem Fall der Ort der Reflexion; durch
ihn wird die Unmittelbarkeit der Stimmen mittelbar, das Subjekt
kommt in einen Bezug zu ihnen, sie werden partial. Man kann zwei
Ebenen der Stimme unterscheiden, diejenige der Unmittelbarkeit —
das ist die Stimme, die von Anfang an da war, unverstanden — und
diejenige der Mittelbarkeit, der Reflexion, die vom Andern her nach
dem Sinn fragt. Zur weiteren Erlduterung zeichne ich — das habe ich,
glaube ich, noch nicht gemacht in diesem Seminar — das Z-Schema,
das im Seminar vor drei Jahren wiederholt eine Rolle gespielt und
das Lacan oft verwendet hat:

176

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

XIl. KORPERBILDTHERAPIE

Abbildung 13

Z-Schema

(Es) S a' (autre)

moi (a) A(utre)

Dieses einfache Schema finde ich sehr illustrativ. Wenn das Subjekt
spricht, spricht es vom Anderen (A) aus; dabei kann es nicht anders
als tiber die Achse des Imagindren gehen, die zwischen a und a“ liegt;
dies sind Abkiirzungen fiir den andern oder auch fiir das Ich (moi),
das den Korper des Subjekts (a®) abbildet. In der Psychose nehmen
wir an, dass der Ort des Andern nicht zuginglich ist, womit die Ebe-
ne der Reprisentation, auf der sich das Subjekt darstellt, verfehlt
wird. Wenn dies geschieht, wenn sich das Subjekt nicht darstellen
kann im Medium der Sprache, dann bleibt ihm nur die Moglichkeit,
sich auf der imagindren Achse auszudriicken. Aber das ist leichter
gesagt als getan, denn wenn es nur diese Achse des Imagindren gibt,
wenn die Distanz dazu, die vom Andern kommt, fehlt, kann das Sub-
jekt nicht wissen, auf welcher Seite es ist, dann weil} es nicht, ob es
bei a' oder bei a ist. Erst der Ort des Andern — aufgefasst als Ebene
der Reflexion — macht eine Differenzierung moglich.

Der schizophrene Junge war mit seiner Phobie vollig auf der ima-
gindren Achse situiert. Wenn ihm Dolto ihre Hand hingestreckt hat,
hat er nicht gewusst, ob es seine Hand oder ihre Hand war. Es ging
also darum, einen Ort der Distanz einzufiihren, von dem aus eine
Differenzierung moglich war. Die Worte: ,,Das ist deine Hand, das
ist meine Hand; das tut mir weh, das tut dir weh® fiihren auf eine
schlichte Art und Weise die Unterscheidung des Subjekts vom an-
dern ein. Der Preis dafiir besteht darin, dass die Unmittelbarkeit, die
Identitét, die vorher da war, aufgebrochen wird. Das Andere ist zu-
néchst einmal der Ort der Sprache, aber er muss irgendwo auch durch
eine Person, einen Représentanten des Andern, verkorpert sein. Erst
dadurch wird das Andere wirksam, schafft eine Distanz zwischen den
Subjekten, ihren Koérpern und Korperbildern. Wenn Dolto nur ein
Echo gewesen wire, so wire diese Differenzierung nicht erfolgt. Das
Distanz-Nehmen ist Ausdruck des Namens des Vaters, der ein Nein
zur Unmittelbarkeit einfiihrt. Es braucht also einerseits die Korper-
ndhe in der Therapie bei Psychosen, andererseits auch das Sprechen,
die Korperferne, wiahrend wir bei Neurosen davon ausgehen konnen,

177



https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

dass die Dimension des Sprechens gentigt, weil die Differenzierung
zwischen Ich und Du, zwischen Subjekt und den andern schon ge-
macht worden ist.

Zu den Ausfithrungen von Dolto und Pankow kann man hinzufiigen,
dass die Struktur des Satzes eigentlich schon mit dem Zeichnen oder
Kneten da ist. Die Spaltung von averbal und verbal tragt hier {iber-
haupt nicht weit. Wenn ein Subjekt etwas in der Hand hat und formt
oder etwas zeichnet, so wird das zu einem Teil von ihm. Man kann
sagen, dass dann eine Beziehung zwischen dem Subjekt, das etwas
herstellt, und dem, was es hergestellt hat, entsteht. Aber das Umge-
kehrte gilt auch: Das, was das Subjekt hergestellt hat, wirkt auf es als
produzierendes zuriick. Deswegen meine ich, dass diese Korperbild-
therapie, die mit der Hand geschieht, in gewissem Sinne eine Syntax
im Realen produziert. Das Subjekt definiert sich iiber das Objekt, das
Objekt gibt dem Subjekt riickwirkend eine Bestimmung. Das ge-
schieht jedoch nur, wenn dazu gesprochen wird. Die Korperbildthe-
rapie ist keine Ergotherapie, aber das ergon, die Arbeit, die Tatigkeit
ist schon von grofer Bedeutung. Es geht darum, das Korperbild zu
restrukturieren, was zunédchst im Realen geschieht, als Tétigkeit der
Hinde, die etwas formen, zeichnen oder spielen, z.B. in einem Sand-
kasten. Das begleitende Sprechen fiihrt zu einem Sublimieren, d.h. es
ermoglicht eine Transformation von dem, was mit der Hand produ-
ziert wird, zur Sprache. Wenn das Subjekt Sétze bilden kann, hat es
die Sublimierung des Korperbildes erreicht, denn jeder Satz ldsst sich
als Korperbild im Symbolischen auffassen. Wir haben im Satz ein
grammatisches Subjekt, ein Pradikat und ein Objekt. Die drei Teile
gehoren zusammen, bilden eine Einheit, wie der Korper und die
Glieder —, auch ein Satz ist gegliedert. Das grammatische Subjekt
reprasentiert wiederum das leibliche Subjekt. In der Therapie ist es
von entscheidender Bedeutung, dass diese Transformation gelingt,
dass sich das signifikante Material verwandelt.

Bei Psychotikern sieht man oft abgebrochene Sétze. Bei Schreber
gibt es eine ganze Sequenz davon: ,,Nun will ich mich ..., Sie sollen
namlich..., Das will ich mir...“.* Der Syntax bleibt unvollstindig,
weil dem Subjekt die Reprisentation, Sublimierung seines Korper-
bildes nicht gelingt. Die Kunst der Korperbildtherapie — es ist sicher
keine exakte Wissenschaft — besteht darin, diese Einheit der Sétze
zustande zu bringen.

4 Vgl. dazu D.P. Schreber, Denkwiirdigkeiten eines Nervenkranken, S.
150.

178



https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

XIl. KORPERBILDTHERAPIE

Man miisste hier sicher auch noch von der Ubertragung sprechen. Es
scheint, dass in der Korperbildtherapie das Korperliche von elemen-
tarer Bedeutung ist. Denken Sie noch einmal an das Beispiel mit der
Hand bei Dolto. Thr Kérper war hier ganz wichtig, sie hat ihn auf ei-
ne zugleich raffinierte und schlichte Weise ins Spiel gebracht und
dadurch vermieden, dass das Sprechen iiber Phobie blass blieb.
Gleichwohl brauchte es ihre Erfahrung, ihre Intuition, um das Ratsel
der Stimmen zu l6sen — die vorrangige Dimension der Ubertragung
betrifft diejenige der Therapeutin zu ihrem Patienten. Ich gebe Thnen
noch ein anderes Beispiel, in dem die Ebene des Korpers weniger
von Bedeutung ist.” Es geht um einen Jungen, der adoptiert worden
ist, wobei bei der Adoption sein Name gewechselt worden war. Die
Adoptiveltern fanden, wenn sie ihn schon adoptierten, so wollten sie
ihm auch einen eigenen Namen geben. In der Folge lernte dieses
Kind weder lesen noch schreiben. Es war aber fasziniert von einem
Buchstaben, ndmlich dem Anfangsbuchstaben seines fritheren Na-
mens. Die Therapeutin konfrontierte ihn mit diesem fritheren Namen,
nannte ihn. Das blieb merkwiirdigerweise ohne Wirkung. Dolto kam
nun auf die Idee, seinen Namen zu rufen, als ob sie hinter einer Biih-
ne, im Off, wie sie sagt, wire. Der Name kam von irgendwo auf die-
sen Jungen zu — man sieht hier eine weitestgehende Entkorperlichung
der Prisenz der Therapeutin. Das war es, was wirkte. Durch das Ho-
ren seines fritheren Namens aus dem Nirgendwo und Uberall wurde
dieses Loch, mit dem der Junge gelebt hatte, seit ihn niemand mehr
mit diesem Namen aufgerufen hatte, aufgefiillt. In diesem Beispiel
ging es gerade nicht um die korperliche Prisenz der Therapeutin,
sondern sie verkorperte, als sie diesen Namen von irgendwo her rief,
den anonymen Andern. Es ging just um diese Anonymitét, um das
Gefiihl des Jungen, nicht blofl eine wohlmeinende Person, sondern
jedermann nenne ihn mit seinem urspriinglichen Namen, der an der
Wiege seiner Subjektwerdung stand.

Vielleicht gibt es zum Abschluss noch eine Frage?

Studentin: ,,Jm Fall des psychotischen Patienten wie im Fall von
Schreber hat der Patient sein Korperbild fragmentiert und es dabei als
weiblich assoziiert. Was ist die Bedeutung des Weiblichen in dem
Fall? Und was ist die Beziehung dieses weiblichen Korperbildes zum
durchgestrichenen Subjekt?*

5 Vgl. dazu F. Dolto, Das unbewusste Bild des Korpers, S. 42 f.

179

- 8 14.02.2028, 07:33:36.


https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

Antwort: Ich glaube, dass es bei der Weiblichkeit in diesen erwihn-
ten Féllen um den Ausdruck einer Verschiebung der Register in Be-
zug auf die Kastrationsproblematik geht. Die Kastrationsproblematik
erscheint hier im Realen, als den Korper betreffend, und nicht im
Symbolischen. Die eigentliche, humane Form der Kastrationsprob-
lematik geschieht ja im Symbolischen; die symbolische Kastration
meint dabei die Begrenzung des Wissens, die Unmoglichkeit, alles
zu sagen, die Unzugénglichkeit des Todes, die Endlichkeit des Sub-
jekts, die Unvollkommenheit des Geschlechts und anderes mehr. Es
geht um Grenzen der Existenz. Man kann diese Erfahrungen, die
vielleicht nie wirklich akzeptierbar sind, auch so ausdriicken, dass
man sagt, dass es um eine Bejahung der Unvollkommenheiten geht.
Das Sich-Einrichten im Phallus-Sein wire z.B. ein Versuch, den Un-
vollkommenheiten zu entgehen, indem man wihnt, den Andern voll-
stindig zu machen. Die Kastrationsproblematik kommt vom Anderen
her, es ist die Instanz, die sie einfithrt. Wenn aber dieses Andere —
und damit der Mangel an Sein — nicht bejaht werden kann, so zeigt
sich die Kastrationsproblematik im Korper, der zum Phallus eines
Andern wird. Man sieht hier die Verkntipfung von Genitalitit und
dem Anderen. Die Genitalitit geht in der Psychose verloren; deshalb
sprach Schreber von Entmannung. Entmannt sein ist jedoch nicht
dasselbe wie weiblich sein; lediglich in einem phantasmatischen Sin-
ne ist es moglich, Entmannung und Weiblichkeit gleichzusetzen.

180



https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANHANG

Erlauterungen zur japanischen Schrift

Die japanische Schrift hat ihren Ursprung in China. Die sog. Kanjis
sind bildhafte Zeichen, die aus China stammen; teilweise wurden ja-
panische Worter damit bezeichnet, teilweise wurden auch chinesische
Worter eingefiihrt und japanisiert.

Aus den Kanjis entwickelten sich zwei zusétzliche Silbenschriften,
Hiragana und Katakana; jede von ihnen hat 50 Silben. Mit ihnen wer-
den Flexionen geschrieben, auch Worter, fiir die es keine Kanjis gibt.
Die Katakanas dienen insbesondere dazu, auslindische Worter, die oft
verwendet werden, zu japanisieren.

Wihrend die Kanjis die Bedeutungen der Zeichen wiedergeben,
sind die Hiraganas und Katakanas lautorientiert, wie die westeuropéi-
schen Sprachen. Grundsitzlich kann man mit den Hiraganas und den
Katakanas alles Gesprochene im Japanischen schreiben. Die Japaner
halten dennoch an ihrer Zeichenordnung fest, die aus etwa 2000 Kan-
jis besteht, wobei die Kombination von Zeichen zu neuen Bedeutun-
gen fithrt. Das schnelle Schreiben des Gesprochenen erfordert grofie
Anstrengungen, die sich bei fortgesetzter Ubung verringern.

Die Kanjis sind strukturiert; ein Teil von ihnen, die sog. Radikale,
sind Sinntrdger. Ein auf der linken Seite des Zeichens angebrachter
vertikaler Strich und ein schrig daraufgesetzter Strich bilden z.B. das
Radikal ,,Mensch®, das darauf hinweist, dass das betreffende Zeichen
etwas mit Menschen zu tun hat. Oder ein Quadrat weist auf ,,Mund*
bzw. ,,Offnung* hin — jedes Zeichen, dem dieses Radikal beigegeben
ist, verweist darauf. Radikale werden in Lexika verwendet, um Kanjis
zu finden. Weitere Kriterien zum Finden von Kanjis resultieren aus
der Anzahl der Striche fiir ein Zeichen oder aus ihrer Schreibweise in
Hiragana, Katakana oder Romaji (lateinische Umschrift).

181



https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

13.10.2004

20.10.2004

03.11.2004

10.11.2004

17.11.2004

24.11.2004

01.12.2004

08.12.2004

22.12.2004

05.01.2005

12.01.2005

19.01.2005

Verzeichnis der Seminartage
Reprisentation und Korperbild

Das Subjekt im Spiegel

Die Fallen des Narzissmus

Epistemologisches zum Ich

Kant mit Lacan

Psychose und Reflexion

Sprechen, Mangel, Schrift

Sexualitdt und Korperbild

Die Tiicken der Partialobjekte; Schrift und Korperbild
Pathologie ausgehend vom beschédigten Korperbild

Neurosen und Perversionen in ihrem Bezug zum
Korperbild

Korperbildtherapie

182



https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANHANG

Literatur

Baltrusaitis, Jurgis: Imagindre Realitditen. Fiktion und Illusion als
produktive Kraft. Kéln: DuMont 1984

Baudrillard, Jean: Agonie des Realen. Berlin: Merve 1978

Bichsel, Peter: ,,Ein Tisch ist ein Tisch®. In: Kindergeschichten.
Darmstadt und Neuwied: Luchterhand 1977, S. 18-27

Bleuler, Eugen: Lehrbuch der Psychiatrie. Berlin, Heidelberg, New
York: Springer 1979, 14. Aufl.

Descartes, René: Meditationes de prima philosophia. Hamburg: Mei-
ner 1959

de Saussure, Ferdinand: Grundfiragen der allgemeinen Sprachwissen-
schaft. Berlin: De Gruyter 1967, 2. Aufl.

Dolto, Frangoise: L ’image inconsciente du corps. Paris: Ed. du Seuil
1984; dt.: Das unbewusste Bild des Korpers. Ubers. von Elisabeth
Widmer, Weinheim und Berlin: Quadriga 1987

— ,,Heures et jours qui suivent 1‘accouchement. Conférence a la ma-
ternité de 1°hopital Saint-Vincent de-Paul®. Paris, 18. 6. 1977 (un-
verdffentl.)

Dombrady, Geza S.: ,,Das ,Schweigen® in der japanischen Kultur®. In:
Japan. Ein Lesebuch. Konkursbuch 16/17, Tiibingen: C. Gehrke
1986

Federn, Paul: Ichpsychologie und die Psychosen. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp 1998

Fenichel, Otto: ,,The symbolic equation: girl-phallus®. Psychoanal.
Quarterly, 18, S. 303

Feuerbach, Anselm: Das Wesen des Christentums. Stuttgart: P. Rec-
lam jun.

Fichte, Johann Gottlieb: Die Bestimmung des Menschen. Stuttgart: P.
Reclam jun.

Freud, Sigmund: ,,.Die Abwehr-Neuropsychosen. Versuch einer psy-
chologischen Theorie der akquirierten Hysterie, vieler Phobien
und Zwangsvorstellungen und gewisser halluzinatorischer Psy-
chosen”. G.W. 1

— ,,Uber die Berechtigung von der Aktualneurose einen Symptom-
komplex als ,Angstneurose‘ abzutrennen®. G.W. |

— ,,Studien {iber Hysterie®. G.W. I

— ,,Weitere Bemerkungen iiber die Abwehr-Neuropsychosen®. G.W. I

— Die Traumdeutung. G.W. 1I/111 u. Stud.ausg. Bd. I

— Der Witz und seine Beziehungen zum Unbewussten. G.W. VI

— ,,Analyse der Phobie eines fiinfjdhrigen Knaben*. G.W. VII

183



https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

— ,,Psychoanalytische Bemerkungen tiber einen autobiographisch
beschriebenen Fall von Paranoia (Dementia paranoides)®. G.W.
VIII

— Totem und Tabu. G.W. IX

— ,,Zur Einfithrung des Narzissmus®. G.W. X

— ,,Die Verdrangung“. G.W. X

— ,,Das Unbewusste“. G.W. X

— ,,Trauer und Melancholie®“. G.W. X

— Vorlesungen zur Einfithrung in die Psychoanalyse. G.W. XI
(Stud.ausg. Bd. 1)

— ,,Aus der Geschichte einer infantilen Neurose®. G.W. XII

— ,Jenseits des Lustprinzips®. G.W. XIII

— ,,Das Ich und das Es“. G.W. XIII

— ,.Der Untergang des Odipuskomplexes*. G.W. XIII

— ,,Die Zukunft einer Illusion“. G.W. XIV

Gondek, Hans-Dieter: Angst Einbildungskraft Sprache. Kant Freud
Lacan. Minchen: Boer 1990

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Phdnomenologie des Geistes. Frank-
furt a.M.: Suhrkamp 1970

Heidegger, Martin: Sein und Zeit. Tiibingen: Niemeyer 1967

— Unterwegs zur Sprache. Pfullingen: Neske 1979.

Henshall, Kenneth G.: 4 guide to remembering Japanese characters.
Boston, Rutland (Vermont), Tokyo: Tuttle Publishing 1998

Kant, Immanuel: Kritik der reinen Vernunft. In: Werke, Bd. 3 u. 4.
Darmstadt: Wiss. Buchgesellschaft, Sonderausgabe 1983

Klein, Melanie: ,,Die Bedeutung der Symbolbildung fiir die Ichent-
wicklung®. In: Gesammelte Schriften 1. Stuttgart: Frommann-
Holzboog

Kleist, Heinrich von: Samtliche Werke und Briefe. Minchen: dtv 2001

Lacan, Jacques: Ecrits. Paris: Ed. du Seuil 1966; deutsche Teiliiber-
setzung in 3 Bénden (Schriften I, II, II]), Weinheim und Berlin:
Walter und Quadriga

— ,,Das Spiegelstadium als Bildner der Ichfunktion®. In: Schriften I,
Weinheim und Berlin: Walter und Quadriga, S. 61-70

— ,,Subversion des Subjekts und Dialektik des Begehrens®. In:
Schriften II, Weinheim und Berlin: Walter und Quadriga, S. 165-
204

— ,,Kant mit Sade“. In: Schriften II, Weinheim und Berlin: Walter
und Quadriga, S. 133-163

184



https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANHANG

— Le Séminaire I, Les écrits techniques de Freud. Paris: Ed. du Seuil
1975; dt.: Das Seminar I, Freuds technische Schriften. Walter und
Quadriga

— Le Séminaire II, Le moi dans la théorie de Freud et dans la tech-
nique de la psychanalyse. Paris: Ed. du Seuil 1978; dt.: Das Semi-
nar II, Das Ich in der Theorie Freuds und in der Technik der Psy-
choanalyse. Walter und Quadriga

— Le Séminaire 111, Les psychoses. Paris: Ed. du Seuil 1981; dt.: Das
Seminar Il1, Die Psychosen. Quadriga 1997

— Le Séminaire V, Les formations de [l'inconscient. Paris: Ed. du
Seuil 1998

— Le Séminaire VII, L éthique de la psychanalyse. Paris: Ed du Seuil
1986; dt.: Das Seminar VII, Die Ethik der Psychoanalyse. Quadri-
ga 1996

— Le Séminaire VIII, Le transfert. Paris: Ed. du Seuil 1991

— Le Séminaire X, L’Angoisse. Paris: Ed. du Seuil 2004

— Le Séminaire XI, Les quatre concepts fondamentaux de la psycha-
nalyse. Paris: Ed. du Seuil 1973; dt.: Das Seminar XI, Die vier
Grundbegriffe der Psychoanalyse. Quadriga 1978

— Le Séminaire XVII, L’envers de la psychanalyse. Paris: Ed. du
Seuil 1991

— Le Séminaire XX, Encore. Paris: Ed. du Seuil 1975; dt.: Das Semi-
nar XX, Encore. Quadriga 1986

— Télévision. Paris: Ed. du Seuil 1974

Maaser, Rudolf: Uber das Kérperbild bei Anorexie nervosa. Eine kli-
nische Studie zur tiefenpsychologischen Hypothesenbildung. Wiirz-
burg, 1982 (unverdsffentl. Diss.)

Mannoni, Maud: Das zuriickgebliebene Kind und seine Mutter. Olten:
Walter 1972

Marx, Karl: ,,Thesen iiber Feuerbach®. In: Karl Marx, Friedrich En-
gels, Werke, Band 3, Berlin: Dietz 1969, S. 5 f.

Merleau-Ponty, Maurice: Phdnomenologie der Wahrnehmung. Berlin:
de Gruyter

Milner, Jean-Claude: Les noms indistincts. Paris: Ed. du Seuil 1983

Naumann, Nelly: Die Mythen des alten Japan, Miinchen: Beck 1996

Ovid: Metamorphosen. Miinchen: Goldmann

Pankow, Gisela: Gesprengte Fesseln der Psychose. Frankfurt a.M.:
Fischer TB 1984

— Schizophrenie und Dasein. Beitrdge zur analytischen Psychothe-
rapie der Psychosen. Stuttgart-Bad Cannstatt: Frommann-Holz-
boog 1990

185



https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

Piaget, Jean: Sprechen und Denken des Kindes. Diisseldorf: Schwann
1972

Porge, Eric: Jacques Lacan, un psychanalyste. Ramonville Saint-
Agne: Ed. Erés 2000

Schilder, Paul: Das Kérperschema. Ein Beitrag zur Lehre vom Be-
wusstsein des eigenen Korpers. Berlin: J. Springer 1923

Schreber, Daniel Paul: Denkwiirdigkeiten eines Nervenkranken.
Frankfurt a.M.: Syndikat 1985

Sciacchitano, Antonello: Das Unendliche und das Subjekt. Warum ist
es gut die Mathematik zu kennen, wenn man iiber die Psychoana-
lyse spricht? Ziircher Gesprdche. Aus dem Italienischen von René
Scheu. RISS-Extra 4. Ziirich: RISS-Verlag 2004

Shakespeare, William: Hamlet. Stuttgart: P. Reclam jun.

Stirner, Max: Der Einzige und sein Eigentum. Stuttgart: P. Reclam
jun.

Tomatis, Alfred: Der Klang des Lebens. Reinbek bei Hamburg: Ro-
wohlt Taschenbuch 1990

Widmer, Peter: Angst. Erléiuterungen zu Lacans Seminar X. transcript:
Bielefeld 2004

— ,,Wandlungen in Freuds Libido-Konzept“. In: André Michels, Pe-
ter Miiller, Achim Perner (Hrsg.), Psychoanalyse nach 100 Jah-
ren. Miinchen, Basel: E. Reinhardt 1997

Wygotski, Lew S.: Denken und Sprechen. Berlin: Akademie 1964

186



https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANHANG

Baudrillard, J.
Bichsel, P.
Bleuler, E.

de Saussure, F.

Descartes R.
Dolto F.
Federn, P.
Fenichel, O.
Feuerbach, A.
Fichte, J.G.
Hauser, K.
Hegel G.W.F.
Heidegger M.
Kant I.

Klein, M.
Kleiner Hans
Kleist H.v.
Mannoni M.
Marx K.

Merleau-Ponty, M.

Milner, J.C.
Ovid
Pankow, G.
Piaget, J.
Schilder, P.
Schreber D.P.
Stirner, M.

Tomatis, A.
Wygotski, L.

Namenregister

37

16

144, 151

44

70

56, 60, 87, 88, 165, 167-172, 176-179
56

114

62, 102

64

21, 25, 30, 63

9,33, 50, 72, 94, 100, 101, 131, 154, 163
156

7,9, 29, 55, 57-59, 63, 69, 70-73, 82, 85, 86, 103,
131-133, 136, 141, 142, 151, 154, 155, 158, 160
51,56

19, 61,77

92,93

56

103

32

20, 21

19, 45, 46, 50, 52, 59, 82, 130, 131, 174
57,165, 167, 171-174, 176, 178

55

55,56

48, 140-142, 144, 178-180

64

87

55

187



https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

Begriffsregister

Affekt (s. auch Angst) 41,76

Analitit 125, 126, 128-130, 132, 133, 152-155,
157,170

Andere(r) 7-9, 17,22, 26, 35, 57, 60, 64, 65, 69, 70,
79, 95,97,99, 102, 104, 105, 111, 115,
120, 124, 125, 127, 129-131, 137, 140-
143, 151-154, 156-162, 165-167, 170, 171,
177,179, 180

Angst 7,8,10, 11, 13,14,42,65,101, 117, 118,
120, 121, 134, 141, 158, 159, 161, 162,
165, 166, 168, 170

Anspruch (demande) 18, 100, 103, 112, 121

Anthropomorphismus 9, 13, 20, 27, 28, 55, 61-63, 74, 78, 102,
103, 126

Bediirfnis 18, 90,97, 112

Begehren 18,19, 87,90, 12, 117, 121, 122, 124, 125,
131, 132, 141, 148, 151, 154, 159, 161,
166

Begierde 131, 132

Bewusstsein 17,41,77, 145, 148

Blick 13,31, 32,119, 125-130, 132, 133, 142,
151-155, 161, 165, 166, 170

Brust 47,125,128, 152, 153

Depression 151, 152, 158, 161, 162

Einbildungskraft 29

Epistemologie 10, 25, 44, 49, 55, 89

Es 17,25, 49, 177

Fort-da-Spiel 32

Frustration 111-113, 116, 122

Gedichtnis 59, 76, 106-108

Geniellen 66,91, 92, 123, 131, 136, 140, 142, 143,
154, 158, 160-162

Genitalitit 115, 116, 129, 141, 151, 153, 154, 161,
165, 166, 180

Hiragana 145, 181

Hysterie 41,42, 112, 124,158,159, 163

188



https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANHANG

Ich (moi)

Identifizierung
Imaginéres
Kanji
Katakana

Kastration

Korper

Libido

Liebe
Mangel

Minnlichkeit

Melancholie
Metamorphose
Metapher
Mutter

Name des Vaters

Narzissmus
Neurosen
Objekt a
Odipus

Oralitiit
Perversionen

14, 25, 28, 29, 36, 39-46, 49, 50-53, 55-57,
60, 61, 64, 66, 67, 69, 70, 72, 73, 75, 132,
148, 149, 153, 155, 170, 177, 178

9,29, 31, 34, 40, 50, 51, 67, 102, 109, 119,
140, 141, 159, 166, 169-172

10, 13-16, 20, 21, 23, 25, 26, 29, 30, 33,
35,37, 40, 43, 67, 75, 114, 116, 125, 129,
139, 146, 148, 170, 172, 177

106, 107, 110, 123, 135-138, 145, 157, 181
145, 181

102, 111-113, 116-118, 120, 122, 124,
141, 143, 161, 165, 166, 180

7,8, 11,13, 16, 21, 25, 26, 30-32, 39, 41,
44-46, 49-52, 56, 58, 62, 64, 67, 73, 74,
76,93, 95, 107, 109, 112, 113, 119, 125,
126-128, 134, 135, 139, 143, 155, 166-
168, 172, 176

42, 44,99, 100, 104, 111, 114-116, 124,
127

18, 61, 65, 86, 104, 126, 146

30, 51, 65, 99, 100, 106, 108, 109, 112,
114, 116, 118, 124, 127, 128, 129, 131,
143, 148, 157, 162, 180

26,47, 69, 100, 111, 113-116, 119, 120,
123, 127-129, 141, 162, 165-167

139, 140, 147-149

8, 153, 174

8, 40, 47, 76-79, 81, 85, 86, 102, 107, 157
21,22, 33, 52, 86-88, 93, 94, 116, 117,
120, 124, 157, 169, 171

144, 171, 174

36, 39, 40, 44-48, 51, 52, 55, 60, 61, 65,
66, 69,71, 74,91, 111, 124, 129

25,42, 43, 46, 48,91, 141, 142, 147, 151-
153, 158-162, 170, 173, 177

47,90, 124, 125, 128, 129, 133, 134, 148,
151, 154, 156

93,94, 116, 117

17,18, 127, 129-132, 152-155, 157, 170
91, 121, 140, 151-153, 158-162

189



https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

Phallus 100, 111-120, 123-125, 127-129, 134, 137,
138, 141-143, 153-155, 157, 161, 163,
166, 170, 176, 180

Phantasma 8,114,149, 167, 180

Phobie 14,120, 165, 168, 170, 177, 179
Privation 111-113, 116, 122

Projektion 14, 36, 45, 50, 51, 62, 78, 102
Psychosen 10, 27, 29, 34, 40, 42, 43, 46, 48, 57, 60,

61,75,85,91, 141-147, 149, 151, 152,
163, 165, 167, 170, 171, 173, 176, 177,

180

Raum 29,31, 32-34, 39, 57, 58, 62, 66, 76, 82,
86, 89, 90, 107, 108, 135, 139, 172

Reales 7,10, 13, 15-18, 21-23, 31-33, 36, 37,

51,59, 60, 75, 89, 114, 125, 130, 131, 136,
143, 147, 149, 171, 178, 180

Reflexion 8-11,25,33,40, 46,49, 63, 66, 69-
76, 80, 85-88, 90, 91, 95, 101, 104, 105,
107, 111, 112, 115, 120, 124, 126, 127,
130, 133, 136, 137, 139, 141-143, 153,
154, 156, 157, 160, 162, 168, 170, 171,

174, 176, 177

Restitution 10, 34, 141, 146

Sachvorstellungen 135-137, 145, 157

Schrift 7,10,27,56,62,77,99, 105-111, 123,
133-139, 145, 152, 157, 170, 181

Sexualitét 41,42,44,77,100, 111, 112, 119, 127,
128, 164-167, 173

Signifikant 7-11, 15, 26, 59, 69, 71, 72, 74-76, 79,

80, 82, 83, 85-92, 94, 95, 97, 99, 104,
105, 109, 112, 114, 115-117, 120, 123-
125, 127-131, 133, 137, 139-141, 155,
157, 168, 171, 178

Sinnlichkeit 55,58,86,91,94, 95,104, 127, 128, 157

Spiegelstadium 8,9, 13, 25-31, 34, 36, 39, 45-47, 50, 51,
52,56, 57, 59, 60, 63-65, 73, 82, 88, 90-
92,100, 102, 108, 111, 115, 123- 125,
129-131, 133, 139-143, 151-153, 155-158,
168

190



https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANHANG

Stimme

Subjekt

Symbolische Ordnung

Syntax

Tod
Transsexualitét
Transvestismus
Traum

Trauma

Trieb

Uber-Ich
Ubertragung
Unbewusstes

Vater

Vernunft

Verstand
Wahn
Weiblichkeit

Wortvorstellungen
Zeit

15,27, 43, 87, 88, 95, 104, 105, 107, 125,
127, 128, 129, 131, 133, 134, 139-142,
151-159, 161, 162, 168-174, 176, 179
8-10, 14, 19, 21, 22, 25, 27, 28, 29, 31,
32,33, 35, 36, 39, 40, 42-47, 50-53, 55-57,
59, 60, 63, 66, 69, 70-75, 128-137, 139-
143, 146-148, 151-159, 161-165, 167, 169-
171, 176-180

8,13, 15, 17, 20, 21, 23, 25-30, 33, 35, 37,
40-42, 44, 52, 62, 69, 74-76, 82, 83, 88,
90, 91, 93-95, 99, 104, 105, 107, 114, 115,
117, 118, 124, 125, 129, 135, 137, 140,
141, 143, 144, 146, 147, 149, 168, 171,
178, 180

147, 165, 178

33,36, 76, 95, 101, 149, 174, 180

112, 164, 165, 167, 173

165, 166

28, 40, 43, 51, 64, 75

8,9, 11, 85,91, 139, 140, 142

17, 18, 42, 44, 46, 49, 91, 100, 101, 106,
116, 117, 128, 131, 134, 141, 151-154,
156-160, 170

154

48, 65, 86, 87, 163, 179

35,36, 86, 92, 135-137, 141, 145, 146,
148, 159-161, 163

77,93, 94, 116, 118, 144, 159, 169, 171-
174,177

9,49, 50, 55, 58, 69-75, 82, 85, 86, 90, 91,
94,101, 120, 139, 141, 153, 154, 156, 157,
160

55,58, 59, 70, 71, 73, 74, 81, 85, 86, 120,
123, 131, 132, 136, 151, 154, 155, 157

10, 43, 141-143, 146, 147, 151, 172
26,47,69, 111, 114, 115, 119-121, 123-
125, 127, 128, 141, 143, 162, 165-167,
173, 179, 180

135, 137, 145, 146, 157

25,27, 28, 34, 39, 58, 65, 74, 86, 107, 108,
131, 135, 139

191



https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Weitere Titel zum Thema

»Psychoanalyse«
Peter Widmer Erik Porath
Metamorphosen des Gedichtnis des
Signifikanten Unerinnerbaren
Zur Bedeutung des Korperbilds  Philosophische und
fiir die Realitdt des Subjekts medientheoretische

April 2006, 194 Seiten,
kart., 23,80 €,
ISBN: 3-89942-467-0

Karl-Josef Pazzini,

Susanne Gottlob (Hg.)
Einfithrungen in die
Psychoanalyse II

Setting, Traumdeutung,
Sublimierung, Angst, Lehren,
Norm, Wirksamkeit

Mairz 2006, 170 Seiten,

kart., 17,80 €,
ISBN: 3-89942-391-7

Tanja Jankowiak,

Karl-Josef Pazzini,

Claus-Dieter Rath (Hg.)

Von Freud und Lacan aus:
Literatur, Medien, Ubersetzen
Zur »Ricksicht auf
Darstellbarkeit« in der
Psychoanalyse

Januar 2006, 286 Seiten,

kart., 26,80 €,
ISBN: 3-89942-466-2

Untersuchungen zur
Freudschen Psychoanalyse
2005, 542 Seiten,

kart., 34,80 €,

ISBN: 3-89942-386-0

Karl-Josef Pazzini,

Susanne Gottlob (Hg.)
Einfithrungen in die
Psychoanalyse I

Einfiihlen, UnbewufRtes,
Symptom, Hysterie, Sexualitdt,
Ubertragung, Perversion

2005, 160 Seiten,

kart., 16,80 €,
ISBN: 3-89942-348-8

Karl-Josef Pazzini,

Marianne Schuller,

Michael Wimmer (Hg.)

(unter Mitarbeit von Jeannie
Moser)

Wahn - Wissen - Institution
Undisziplinierbare Naherungen
2005, 376 Seiten,

kart., 29,80 €,

ISBN: 3-89942-284-8

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:
www.transcript-verlag.de

- 8m 14.02.2026, 07:33:36.



https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Weitere Titel zum Thema
»Psychoanalyse«

Jutta Prasse

Sprache und Fremdsprache
Psychoanalytische Aufsédtze
(herausgegeben von
Claus-Dieter Rath)

2004, 212 Seiten,

kart., 22,80 €,
ISBN: 3-89942-322-4

Manfred Riepe

Intensivstation Sehnsucht
Blithende Geheimnisse im Kino
Pedro Almodévars.
Psychoanalytische Streifziige
am Rande des Nerven-
zusammenbruchs

2004, 260 Seiten,

kart., zahlr. Abb., 25,80 €,
ISBN: 3-89942-269-4

Peter Widmer

Angst

Erlauterungen zu Lacans
Seminar X

2004, 176 Seiten,

kart., 18,80 €,

ISBN: 3-89942-214-7

Marianne Schuller,
Gunnar Schmidt
Mikrologien
Literarische und
philosophische Figuren
des Kleinen

2003, 182 Seiten,

kart., 24,80 €,

ISBN: 3-89942-168-X

Manfred Riepe

Bildgeschwiire

Korper und Fremdkorper im
Kino David Cronenbergs.
Psychoanalytische Filmlektiiren
nach Freud und Lacan

2002, 224 Seiten,

kart., zahlr. SW-Abb., 24,80 €,

ISBN: 3-89942-104-3

Susanne Gottlob

Stimme und Blick

Zwischen Aufschub des Todes
und Zeichen der Hingabe:
Holderlin — Carpaccio -
Heiner Miiller — Fra Angelico
2002, 252 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 3-933127-97-1

Georg Christoph Tholen,
Gerhard Schmitz,

Manfred Riepe (Hg.)
Ubertragung - Ubersetzung -
Uberlieferung

Episteme und Sprache in der
Psychoanalyse Lacans

2001, 442 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 3-933127-74-2

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:
www.transcript-verlag.de

- 8m 14.02.2026, 07:33:36.



https://doi.org/10.14361/9783839404676
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover Metamorphosen des Signifikanten
	Inhalt
	Einleitung
	I. Repräsentation und Körperbild
	II. Das Subjekt im Spiegel
	III. Die Fallen des Narzissmus
	IV. Epistemologisches zum Ich
	V. Kant mit Lacan
	VI. Psychose und Reflexion
	VII. Sprechen, Mangel, Schrift
	VIII. Sexualität und Körperbild
	IX. Die Tücken der Partialobjekte. Schrift und Körperbild
	X. Pathologie ausgehend vom beschädigten Körperbild
	XI. Neurosen und Perversionen in ihrem Bezug zum Körperbild
	XII. Körperbildtherapie
	Anhang
	Erläuterungen zur japanischen Schrift
	Verzeichnis der Seminartage
	Literatur
	Namenregister
	Begriffsregister


