
Kapitel 5: Der klassische Diskurs  

als Medium  der Erkenntnis

14.   Einlei tung 

Eine fundamentale Differenz an der Schwelle zur Klassik eröffnet die Möglichkeit 
der Seinsweise des klassischen Zeichens. Diese Differenz erscheint als Riss im 
universellen Faden der Ähnlichkeit, als eine plötzliche Offenheit und Problemati-
sierbarkeit der Seinsweise der Signaturen als Schrift der Welt. Gleichzeitig aber 
funktioniert diese Differenz als die neue Wissensfigur der Repräsentation und als 
Boden der Möglichkeit des klassischen Zeichens. Insgesamt manifestiert sich die 
Differenz zwischen den Epochen als eine für das klassische Wissen entscheidende 
Differenzierung der Ähnlichkeit, d.h.: als eine Reihe der Unterscheidungen, die an 
die Stelle der Ähnlichkeit tritt.

In der klassischen Epoche ist die Ähnlichkeit nicht mehr die tragende Figur 
des Wissens, sondern eher Ausgangspunkt und Materie einer ersten Unter-
scheidung, aus der eine Reihe weiterer Unterscheidungen folgen kann. Diese 
erste Unterscheidung, die jetzt als epistemisch fundamentale Figur an die Stelle 
der Ähnlichkeit tritt, ist diejenige zwischen Identität und Differenz. An die Stel-
le des ternären Fluktuierens zwischen den wesensähnlichen Elementen tritt ein 
identisches Element als Substitut (Repräsentation) eines anderen von ihm diffe-
renten Elements. Daraus erst können weitere Distinktionen wie Geist/Materie, 
Wissenschaft/Handwerk, Intuition/Deduktion, Nomen/Verb usw. hervorgehen1.

1  Das Cogito-Ich ergibt sich aus der Distinktion zwischen Geist und Materie, die ihrer-
seits die Distinktion zwischen Identität und Differenz voraussetzt. Die fundamentals-
te aller Distinktionen ist, wie gesagt, diese letztere zwischen Identität und Differenz. 
Sie ist in jeder Art der Offenbarkeit des Seins – Empfindung, Gefühl, Gedanke usw. 
– als die Figur der Repräsentation verfaßt, in der eine bestimmte Identität als Substi-
tut einer von ihr differenten Identität funktioniert. Ausgangspunkt einer archäologi-
schen Lektüre des klassischen Wissens ist folglich das binäre Repräsentationsver-
hältnis, das in einer konstitutiven Verschränkung mit dem Zeichenverhältnis steht. 
Das heißt jedenfalls, dass die Archäologie – im Unterschied zur gewöhnlichen Philo-
sophiegeschichte – nicht vom kartesischen Cogito ausgeht: „Merkwürdigerweise ha-
be ich innere Erkenntnisstrukturen beschreiben können, ohne mich jemals auf das 
Cogito zu beziehen […]“ [SW: 19.] Das Cogito-Ich ist eine einfache Substanz und 
kann deshalb keine Relation beinhalten, auch nicht die Zeichenrelation. Daher ist es 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006 - am 14.02.2026, 14:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 5: DER KLASSISCHE DISKURS ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS | 117 

Diese Distinktionen definieren, unter dem allgemeinen Titel „Analysis“, den 
Raum der neuen Erkenntnis. An der Schwelle zwischen der Renaissance und 
der Klassik tritt die Analysis als epistemisches Ereignis in Erscheinung. 2

                                                                                                                                              
im Ausgang vom Cogito-Ich nicht möglich, die Zeichen in ihrer Seinsweise zu fas-
sen. Archäologisch gesehen ist der ‚Grund‘ des klassischen Diskurses also weder das 
Cogito-Ich noch das Cogito, sondern die Figur der Repräsentation und ihre Doppe-
lung im Zeichen. Damit erscheint die ‚reine‘ Repräsentation des „Ich denke“ – das 
Denken des Denkens in seinem dünnsten Objektbezug – als Einschränkung und Be-
sonderung der allgemeinen Seinsweise der Zeichen. Das Zeichenverhältnis im All-
gemeinen ist ein in sich gedoppeltes Verhältnis der Repräsentation zwischen zwei 
distinkten Repräsentationen. Im „Ich denke“ hingegen liegt eine Repräsentation vor, 
die dadurch ausgezeichnet ist, dass sie sich selbst (im allgemeinsten Sinne als Reprä-
sentation) zum Objekt hat. Diese Repräsentation repräsentiert also in einer reflexiven 
Rückwendung sich selbst und ergibt somit eine unendliche Spiegelung. Deshalb er-
scheint sie als das Verhältnis der Selbstbezeichnung eines Zeichens, und das heißt: 
als ein vollkommen gewisses Zeichenverhältnis. Auch das „Ich denke“ ist also nicht 
das rein Gedankliche, wie es gemeinhin angenommen wird, sondern wesentlich zei-
chenhaft. Da das Zeichenverhältnis, als ein in sich gedoppeltes Repräsentationsver-
hältnis, sowohl aus der Welt der denkenden, wie auch der Welt der ausgedehnten 
Dinge herausgefallen ist, eignet ihm weder die Gewißheit des Geistigen, noch die 
Wahrscheinlichkeit des Körperlichen. Es hat einen Status inne, der notwendigerwei-
se und i. A. zwischen den Polen der Natürlichkeit und Arbitrarität, der Gewißheit 
und Wahrscheinlichkeit usw. schwankt. [Siehe OD: 92.] Deshalb bedarf das klassi-
sche Denken eines Grundes der Gewißheit aller Zeichenverbindungen. Das Cogito, 
als ein besonderer Fall der Zeichenverbindung im Allgemeinen, gibt einen solchen 
Grund ab. Wegen dieser seiner Gewißheit findet es sich von allen anderen Zeichen-
verbindungen rigoros abgesondert: als Extremum und Grund ihrer Gewißheit.  

  Dabei vermag das Cogito allerdings nur den Grund der Gewißheit, nicht aber den 
Grund der Existenz der Zeichen abzugeben. Dieser ist mit der Repräsentation und 
ihrem notwendigen Bezug zum Sein gegeben. Man sieht hier bereits den Unterschied 
zum Ansatz etwa von J.-L. Nancy [Nancy (1979): 123] oder J.-M. Beyssade [Beys-
sade (1979): 250], die eine konstitutive Abhängigkeit des Cogito von einer ihm vo-
rausgehenden Sprache bzw. Sprechhandlung feststellen. Folgerichtigerweise mündet 
ein solcher Ansatz in die aporetische Deutung J.-L. Marions [Marion (1981): 393-
94], wonach der Status des Cogito in einer fundamentalen Unentschiedenheit zwi-
schen Prinzip und Folge schwankt. Man erkennt in dieser Aporie den Effekt einer 
Rückprojektion des anthropologistischen Denkens, das durch die Doppelung des 
Menschen als eines zugleich Fundamentalen und Positiven bedingt ist. Diese Ansät-
ze beruhen auf der anthropologistischen Scheidung zwischen Sein und Bedeutung, 
zwischen dem dinglichen Sein und den transzendentalen Handlungen der Bedeutung. 
Vor dem Hintergrund dieser Unterscheidung gibt es nur die zwei Möglichkeiten: 
Entweder stiftet das Sein des Cogito-Bewußtseins die Bedeutungen des Diskurses, 
oder es wird seinerseits im Ausgang von diesen Bedeutungen konstituiert. Dagegen 
entdeckt die Archäologie als Fundament des klassischen Diskurses nicht das Cogito-
Bewußtsein, sondern die Wissensfigur der Repräsentation: Was existiert, ist reprä-
sentierbar und was repräsentierbar ist, ist – gemäß der semontologischen Regel der 
Doppelung der Repräsentation – auch diskursivierbar. Das klassische Wissen gene-
riert keine gesonderte Theorie der Bedeutung. Das Sein und die Bedeutung, die ge-
mäß einer anthropologistischen Denkdisposition auseinanderfallen müssten [siehe 
Teil III, Kapitel 6 dieser Arbeit], kommunizieren hier miteinander in der Transpa-
renz der Repräsentation und ihrer Doppelung. Das Cogito ist nichts anderes als ein 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006 - am 14.02.2026, 14:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 | TEIL II: DIE SPRACHE ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS UND KRITIK IHRER SELBST 

Man kann das klassische Zeichen als ein Glied dieser Distinktionen-Reihe 
betrachten. Das Zeichen existiert wesentlich als Analysis, das heißt: als Kritik 
und Transformation der Signaturen. Denn es leistet gleichzeitig eine innere Spal-
tung der Ähnlichkeit und eine Abspaltung seiner selbst von der Welt. Es existiert 
einerseits als Unterscheidung zwischen einem Bezeichnenden und einem Be-
zeichneten.3 Andererseits beruht es auf einer Unterscheidung zwischen sich 
selbst als Zeichen und der Welt der Dinge. 

Wir haben im Kapitel 3 die maßgebliche Differenz an der Schwelle zur Klas-
sik unter dem Titel „Das Gelächter der Repräsentation“ (Abschnitt 9) charakteri-
siert. Es handelte sich dabei um eine semontologische Differenz, was soviel heißt 
wie eine ontologische Differenz zwischen dem Sein des Zeichens und dem Zei-
chen als Seiendem: als Quelle der Zeichenexistenz. Diese bekundet sich an der 
Schwelle zum klassischen Zeitalter als eine plötzliche, d.h. ereignishaft eintre-
tende Öffnung und Offenheit der Seinsweise der Signaturen, die erst den ontolo-
gischen Spielraum freigeben, in dem sich die Seinsweise des klassischen Zei-
chens ereignen kann.

Auch die Seinsweise der klassischen Sprache, die ein Sonderfall der allge-
meinen Seinsweise des klassischen Zeichens ist, ereignet sich im Raum dieser 
fundamentalen Differenz. Deshalb muss man im Vorfeld einer Ontologie der 
klassischen Sprache diese ihr vorausgehende Differenz charakterisieren, so wie 
dies im Kapitel 3 dieser Arbeit geschehen ist. Diese Charakterisierung bestimmt 
die Gangart der nun folgenden Ausführungen, das heißt: die Schrittfolge der da-
rin vorgenommenen Freilegung der Seinsweise der klassischen Sprache. Der ers-
te dieser Schritte weist die allgemeine Seinsweise des Zeichens als Doppelung 
der Repräsentation auf. Zum Zeichen im Allgemeinen gehört aber auch das 
Sprachzeichen. Der zweite Schritt der Freilegung offenbart deshalb die von der 
Repräsentation deduzierbare Seinsweise der klassischen Sprache: den Diskurs4,

Extremum der „Klarheit und Deutlichkeit“, d.h. der Transparenz (oder, was auf das-
selbe hinausläuft: der Gewißheit) dieses „commerciums“. 

2  Die Umkehrung der Analysis ist die Synthesis, und erst das Zusammenspiel aus 
Analysis und Synthesis konstituiert die allgemeine Ordnungswissenschaft der mat-
hesis. Unter den Elementen der Sprache ist es das Nomen, das eine Analysis und 
das Verb (sein), das eine Synthesis der Repräsentationen leistet. Deshalb sind No-
men und Verb, gerade in ihrem fundamentalen Unterschied [siehe dazu Kapitel 4, 
Abschnitt 13.2 dieser Arbeit], notwendige Konstituenten des Diskurses, sofern die-
ser eine spontane und „am wenigsten verabredete“ [OD: 287] Ordnungswissen-
schaft ist. 

3  Als Form dieser Unterscheidung zwischen der bezeichneten und der bezeichnenden 
Repräsentation, ist das Zeichen zugleich auch Medium ihrer Vergleichbarkeit, wie 
wir es im letzten Kapitel erläutert haben. Das Zeichen als Analysis und Medium in 
einem: Durch die von ihm getroffene Unterscheidung hindurch wird der gegenseiti-
ge Bezug des Unterschiedenen aufrechterhalten. 

4  Darin wird auch mehrfach auf den grundlegenden Unterschied zwischen Diskurs 
und Sprache hingewiesen: dem Diskurs im klassischen Sinne und der Sprache als 
Objekt philologisch-linguistischer Wissenschaft in der Epoche des Menschen. In 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006 - am 14.02.2026, 14:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 5: DER KLASSISCHE DISKURS ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS | 119 

sowie, als dessen epistemisches Korrelat, die Allgemeine Grammatik als Theorie 
und Gesetzmäßigkeit des Diskurses in einem. Ein dritter und letzter Schritt die-
ser Freilegung geht auf die vier ineinander greifenden Segmente dieser allgemei-
nen Theorie ein. Diese beziehen sich erstens auf das Verb und die Proposition als 
minimale Einheit des klassischen Diskurses; zweitens: die Artikulation oder Ras-
terung der Repräsentation mit Hilfe des analytischen Mittels der Namen; drittens: 
den Vorgang der ursprünglichen Bezeichnung sowie die Etymologie der archai-
schen und universellen Wurzeln, aus denen die Genealogien der tatsächlichen 
Sprachen hervorgehen; viertens: die rhetorische Abweichung bzw. Derivation
der empirisch vorkommenden Namen der überlieferten und noch aktuellen Spra-
chen im Ausgang von den ursprünglichen Wurzeln. Diese vier Segmente der all-
gemeinen Theorie der Sprache fügen sich zu einem Viereck, womit sich ein Bild 
der allgemeinen Seinsweise der klassischen Sprache ergibt. 

Man muss beachten, dass der Gesamtraum des so gekennzeichneten Seins der 
klassischen Sprache von der Figur der Repräsentation getragen ist. Deshalb ist im 

wiefern die Archäologie selbst diese Auffassung der Sprache als Objekt, die für die 
unterschiedlichsten Typen nachklassischer Sprachwissenschaft maßgeblich gewor-
den ist, im Rahmen ihrer sprachontologishen Fragestellung kritisch zurücknimmt, 
geht aus der folgenden Bemerkung Foucaults im Zusammenhang seiner Bespre-
chung des Themas des Sprachursprungs bei J. P. Brisset hervor: „Der Urzustand der 
Sprache war also keine abgrenzbare Menge von Symbolen und Bildungsregeln, 
sondern eine unbestimmte Masse von Aussagen, das Rieseln gesagter Dinge: Hinter 
den Wörtern unseres Wörterbuchs gilt es nicht nach morphologischen Konstanten 
zu suchen, sondern nach Aussagen, Fragen, Wünschen, Befehlen. Die Wörter sind 
Bruchstücke von Diskursen, die von ihnen selbst gezeichnet werden, Modalitäten 
erstarrter und neutralisierter Aussagen. Vor den Wörtern waren die Sätze, vor dem 
Wortschatz die Aussagen; vor dem Silben und elementaren Lautfolgen war das end-
lose Gemurmel des Gesagten. Schon lange vor der Sprache wurde gesprochen.“
[„Sieben Thesen über den siebten Engel“, Foucault (1970), Schriften II, Nr. 73: 21f. 
(Hervorh. v. Verf.)] Hier geraten Brissets Theorie vom Sprachursprung und die 
Sprachauffassung der Archäologie selbst in eine unentwirrbare Mischung. [Siehe 
Kapitel 12, Abschnitt 43.2 der vorliegenden Arbeit.] Im Unterschied dazu leitet 
Heidegger den von ihm kritisierten Begriff der Grammatik vom griechischen Den-
ken ab, dem ein Verständnis von Sprache als Objekt innewohnt und der unter-
schiedslos bis in die Gegenwart herrschend geblieben ist. „Die herrschende Vorstel-
lung von den einzelnen Sprachen und der Sprache überhaupt wird uns durch das 
vermittelt, was man Grammatik nennt. Darunter verstehen wir die Lehre von den 
Elementen und Gefügen und Gefügeregeln einer Sprache; aufgelöste Satzgruppen, 
herausgelöste einzelne Wörter; diese in Silben und Buchstaben, , daher der 
Name.“ [„Vom Wesen der Wahrheit“ in Heidegger (1933): 102.] Diese Auffassung 
von Grammatik entspricht Punkt für Punkt dem Grammatikverständnis der verglei-
chenden Philologie, die sich infolge des Zusammenbruchs der Allgemeinen Gram-
matik und im Rahmen des anthropologistischen Wissens konstituiert und der die 
Sprache evidentermaßen als Objekt gilt. [Siehe Kapitel 9 dieser Arbeit.] Damit er-
scheint dieses von Heidegger unterstellte und kritisierte traditionelle Grammatikver-
ständnis als eine Rückprojektion der wesentlich nachklassischen Sprachauffassung 
der vergleichenden Philologie, die er unterschiedslos als die herrschende Auffas-
sung seit Platon und Aristoteles ins Visier nimmt. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006 - am 14.02.2026, 14:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 | TEIL II: DIE SPRACHE ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS UND KRITIK IHRER SELBST 

zweiten Abschnitt dieses Kapitels von einer Deduktion des Diskurses die Rede. 
Die Fundamentalfigur der Repräsentation, die bereits von ihrer Existenz her eine 
Kritik der Ähnlichkeit und eine Differenzierung der Signaturen leistet, ist aber 
nichts anderes als der epistemische Niederschlag der genannten Diskontinuität: 
der semontologischen Differenz zwischen den Epochen der Renaissance und der 
Klassik.5 Anders gesprochen: Der Epochenbruch, verstanden als semontologi-
sche Differenz, ergibt erst die Fundamentalfigur der Repräsentation, aus der dann 
die genannten Distinktionen, darunter die Seinsweise der Sprachzeichen, hervor-
gehen. In diesem Sinne gebührt der semontologischen Differenz ein archäologi-
scher Vorrang gegenüber einer Ontologie der klassischen Sprache. Dieser Vor-
rang etabliert sich über die Figur der Repräsentation. Die ontologische Abhän-
gigkeit der klassischen Sprache von der Repräsentation wird im Folgenden als 
die Deduktion des Diskurses expliziert.

Wozu aber soviel Aufhebens um eine Ontologie der klassischen Sprache? Für 
den Zweck unserer Arbeit ist eine Herausarbeitung dieser Ontologie insofern un-
entbehrlich, als es ihre historischen Transformationen sind, aus denen sich die 
sprachontologische Eigenart der Archäologie selbst ergibt. Die Problematik so-
wohl des klassischen Denkens, das sich in der Gestalt der Repräsentation meldet, 
als auch des klassischen Zeichens, das als eine innere Spiegelung oder Doppe-
lung der Repräsentation funktioniert, ist keinesfalls nur von antiquarischem Inte-
resse. Insofern sie in transformierter Gestalt in den diversen Strukturalismen und
Formalismen6 des zwanzigsten Jahrhunderts erneut auftaucht, gehört sie vielmehr 

5  Somit erscheint die Figur der Repräsentation als eine nichtpositive Affirmation, das 
heißt, als eine Affirmation des Nichtseins der Ähnlichkeit oder des Seins der Diffe-
renz, die an der Schwelle zwischen den Wissenswelten der Renaissance und der 
Klassik als Riss im universellen Faden der Ähnlichkeit in Erscheinung tritt. [Siehe 
Kap. 14 dieser Arbeit.] 

6  Bei den darin vertretenen Zeichenauffassungen wird ausnahmslos zwischen einem 
Signifikanten und einem Signifikat unterschieden. Das Zeichen ist somit ein binäres 
Verhältnis der Repräsentation eines Signifikats durch einen Signifikanten. Diese 
Unterscheidung, die von Saussure getroffen wurde, zeigt das Ereignis einer seltsa-
men „Wiederkehr“ der klassischen Binarität an. „Es war wohl […] notwendig, dass 
bei der Wiederentdeckung des Projekts einer allgemeinen Semiologie Saussure eine 
Definition des Zeichens gegeben hat, die „psychologisch“ hat erscheinen können 
(Verbindung eines Begriffs und eines Bildes): Tatsächlich entdeckte er da erneut 
die klassische Bedingung dafür, die binäre Natur des Zeichens zu denken.“ [OD: 
102/MC: 81 (m).] Doch die Tatsache dieser Entdeckung impliziert keineswegs eine 
bloße Wiederholung der klassischen Seinsweise der Zeichen und der Sprache. 
Denn, im Unterschied zur wesentlich kartesischen Analyse der Grammaire généra-
le, betrachtet „die Saussuresche Linguistik die Sprache nicht als eine Übersetzung 
des Denkens und der Repräsentation […]: sie betrachtet sie als eine Form der 
Kommunikation.“ [„Linguistik und Sozialwissenschaften“, Foucault (1969), Schrif-
ten I, Nr. 70: 825.] Bereits in seinen Anagrammen, vor seinem bahnbrechenden 
Cours, bestimmt Saussure den Diskurs als Kommunikation: Die Folge der Wörter 
der Sprache „wird einem menschlichen Wesen nie etwas anzeigen, wenn ihm nicht 
ein anderes menschliches Wesen, das sie ausspricht, etwas damit bezeichnen (signi-
fier) will.“ [J. Starobinski (1980): 8-9.] In der klassischen Epoche dagegen ist die 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006 - am 14.02.2026, 14:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 5: DER KLASSISCHE DISKURS ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS | 121 

zum historischen Problem-Umfeld der Archäologie selbst. Diesem Problemfeld 
gegenüber bestimmt die Archäologie sich selbst als Kritik der Repräsentation.7

Sprache „das konkrete Band von der Repräsentation zur Reflexion. Sie ist nicht so-
sehr das Instrument der Kommunikation der Menschen untereinander wie der Weg, 
auf dem die Repräsentation notwendig mit der Reflexion kommuniziert“. [OD: 
120/MC: 98 (m).] Wenig später als Saussure entdeckt auch der junge Wittgenstein 
die Binarität des Zeichens: „Die Möglichkeit des Satzes beruht auf dem Prinzip der 
Vertretung von Gegenständen durch Zeichen“ [Tractatus 4.0312, Wittgenstein 
(1921): 37.] Aber auch für Wittgenstein sind Sprache und Kommunikation wesent-
lich mit einander verschränkt: „Der Begriff der Sprache […] liegt im Begriff der 
Verständigung.“ [Wittgenstein (1969): 193.] 

7  Die näheren Züge dieser archäologischen Repräsentationskritik sollen im weiteren 
Verlauf unserer Wiederschreibung sichtbar werden. Damit stellen wir uns allerdings 
in einen deutlichen Abstand zu Manfred Franks Einschätzung, nach der die Archäo-
logie eine unkritische Übernahme des „Repräsentationsmodells“ und somit Beispiel 
eines vormodernen bzw. vorkritischen Denkens sein soll. [Frank (1984): 160.] Die-
se Einschätzung erscheint uns in ihrer ganzen Arglosigkeit als der Endpunkt einer 
Kette von Vermengungen. Frank verwechselt zuerst die klassische Repräsentation
mit dem postklassischen Bewusstsein. Damit muss die Doppelung der Repräsenta-
tion als eine proto-fichteanische Selbstreflexivität des Bewusstseins erscheinen. Da-
raus wiederum ergibt sich eine Reihe von Kontinuitäten. An die Stelle des großen 
epistemischen Bruchs gegen Ende des achtzehnten Jahrhunderts tritt eine schlei-
chende, d.h. evolutionäre Kontinuität zwischen den klassischen Erkenntnistheorien 
(bzw. „Ideologien“) und den Subjektphilosophien des Deutschen Idealismus [Ibid.:
164, 179]. An die Stelle von Foucaults Unterscheidung zwischen dem immanent-
objektiven Sprachsystem der strukturalen Linguistik und dem logisch-grammatika-
lischen Funktionieren des klassischen Diskurses – in der gleichen Einleitung zur 
Allgemeinen Grammatik [„Einleitung“, Foucault (1969), Schriften I, Nr. 60: 932-
934, siehe unsere Ausführungen weiter unten], die Frank ja auch rezipiert – tritt 
eine Kontinuität zwischen Saussure und der Allgemeinen Grammatik, die der 
Archäologie als eines ihrer Ergebnisse unterstellt wird [Frank (1984): 158-159]. 
Schließlich tritt an die Stelle des Unterschiedes zwischen einer semontologischen 
und einer semiologischen Sprachkonzeption die unheimlichste dieser Kontinuitäten 
– diejenige zwischen der Archäologie selbst und der strukturalen Linguisitik: „Die 
moderne Linguistik […] ist das eigentliche Modell der Archäologie“ [Ibid.: 209]. 
Damit identifiziert Frank die Archäologie als „Neostrukturalismus“, genauer: als 
eine Verknüpfung zwischen „Foucaults Variante des Strukturalismus“ und „den 
universalgrammatischen Konzepten der klassischen Zeit, in denen ja auch das Den-
ken im Zeichengebrauch sich selbst […] darstellt“ [Ibid.: 213]. Diese drei Kontinui-
täten – zwischen dem klassischen Denken und der Subjektphilosophie, der klassi-
schen Diskurstheorie und dem Strukturalismus und schließlich dem Strukturalismus 
und der Archäologie selbst – erfolgen aus der anfänglichen Verwechselung zwi-
schen der Repräsentation und dem Bewußtsein. [Siehe Kapitel 3, Anm. 3.] Auf der 
Grundlage dieser Kontinuitäts-Bahnen kann Frank schließlich das Entscheidende 
der Archäologie – ihren Ereignischarakter – übergehen und ihr Verfahren auf eine 
schlichte Wiederaufnahme des „Repräsentationsmodells“ reduzieren. Jede Kritik an 
einer solchen Reduktion ist daher angehalten, gerade die repräsentationskritische 
Dimension der Archäologie freizulegen, wozu wir aber auch Foucault selbst zitieren 
können: „Trotz gewisser Ähnlichkeiten, ist es weder die Linguisitik, noch […] die 
Zeichenanalyse, die die Allgemeine Grammatik erneut vor unsere Aufmerksamkeit 
geführt hat, sondern eher diese heutige Mutation, die in die Sprachtheorie die In-

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006 - am 14.02.2026, 14:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 | TEIL II: DIE SPRACHE ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS UND KRITIK IHRER SELBST 

Sie bestimmt sich als Kritik, insofern sie zugleich und in einem damit auch 
Ontologie ist. Denn jedes Denken sieht sich seit Nietzsche dazu verpflichtet, „in 
absoluter Weise und in derselben Bewegung Kritik und Ontologie“ zu sein.8 Die 
Archäologie ist eine Ontologie, die das historische Sein der Zeichen und der 
Sprache denkt und im Zuge dieses Denkens, wie wohl auch vorgängig dazu, in 
die Seinsweise ihrer eigenen Sprache gelangt. Aber bereits von dieser ihrer 
Seinsweise her funktioniert der archäologische Diskurs als Kritik der Repräsenta-
tion. Denn die Seinsweise der Sprache der Archäologie kann sich nur im Raum 
einer semontologischen Differenz gegenüber dem binären Zeichen konstituieren. 
Erst im Raum dieser erneuten Öffnung und Offenheit, in der die Herrschaft des 
binären Zeichens zu taumeln beginnt und ihre Seinsweise sich als eine nicht-
universelle und endliche manifestiert, kann sich die Seinsweise der archäologi-
schen Sprache ereignen.9 Eine solche Repräsentationskritik wird seit de Sade10

und der frühromantischen Revolte11 von der literarischen Moderne geleistet. Im 
Element dieser Repräsentationskritik und der mit ihr einhergehenden semontolo-
gischen Differenz besteht die wesentliche Affinität zwischen Literatur und 
Archäologie.12 Wir kommen im Laufe dieser Arbeit auf diesen Zusammenhang 
zurück.

stanzen dessen, der spricht, und dessen, wovon er spricht, einführt, d.h.: die Instanz 
des Diskurses. Von neuem nähern sich die Organisation der Sprache und die Kons-
titution der Objektivität; aber die Ordnung ihrer Abhängigkeit ist die Umkehrung 
derjenigen, die in der klassischen Epoche bestanden hat: es ist im Element des Dis-
kurses, dass fortan die Möglichkeit der Objekte, die Präsenz eines Subjektes und die 
ganze positive Auseinanderfaltung der Welt analysiert werden müssen.“ [Anmer-
kung 27, „Einleitung“ in Foucault (1969), Schriften I, Nr. 60: 955/DE I: 750-751 
(m). (Hervorh. v. Verf.)] Es gehört zu den Aufgaben dieser Arbeit, die eben genann-
te Mutation als den Ort der Archäologie selbst auszuweisen. 

8  „Wäre nicht das Spiel von Grenze und Überschreitung in unseren Tagen der we-
sentliche Prüfstein eines Denkens des „Ursprungs“, dem uns Nietzsche seit Anbe-
ginn seines Werkes überantwortet hat – eines Denkens, das in absoluter Weise und 
in derselben Bewegung Kritik und Ontologie wäre, eines Denkens, das die Endlich-
keit und das Sein dächte?“ [VÜ: 40/ DE I: 239 (m)] 

9  Siehe Anm. 7, letztes Zitat. Die erneute Öffnung und Offenheit der neuesten Diffe-
renz ist die dort genannte „Mutation“. 

10  „[…] das Werk de Sades [spielt] in unserer Kultur die Rolle eines unaufhörlichen, 
ursprünglichen Gemurmels. Mit jener Gewalt des endlich um seiner selbst willen 
ausgesprochenen Namens taucht die Sprache in der Rohheit des Dinges [und nicht 
der Distanz der Repräsentation] auf. […] [Damit] wird es einen nichtdiskursiven 
Diskurs geben, dessen Rolle es sein wird, die Sprache in ihrer rohen Existenz zu 
manifestieren. […] Und der Diskurs, der diese Existenz festhält und um ihrer selbst 
willen freigibt, ist die Literatur.“ [OD: 162/MC: 134 (m).] 

11  Vgl. Menninghaus (1987), Kap. III. 
12  Siehe Mazumdar (2000). 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006 - am 14.02.2026, 14:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 5: DER KLASSISCHE DISKURS ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS | 123 

15.   Die Kraft  der  Zeichen  
und die Natur  des Menschen 

15.1 Exkurs. Zur epistemischen Notwendigkeit 

der Zeichenexistenz

Die Notwendigkeit der Zeichenexistenz ergibt sich aus der wesentlichen Trans-
parenz (Klarheit und Deutlichkeit) der Repräsentation. Diese Transparenz be-
inhaltet nicht nur die vollständige Sichtbarkeit des Seins in der Repräsentation, 
sondern im gleichen Maße die Sichtbarkeit der Repräsentation ihrerseits. Die 
Sichtbarkeit des Seins wird durch die Figur der Repräsentation bewirkt. Die 
Sichtbarkeit der Repräsentation ihrerseits geschieht durch eine eigentümliche 
Selbstspiegelung oder Doppelung der Repräsentation in der allgemeinen Gestalt 
des Zeichens. Als Medium des Vergleichs der Repräsentationen funktioniert das 
Zeichen im klassischen Zeitalter auch als Medium ihrer Sichtbarkeit. Denn (a) 
Vergleichbarkeit impliziert Sichtbarkeit: Was verglichen werden soll, muss über-
haupt erst in den Blick gekommen sein; (b) es sind aber nicht die Dinge in ihrer 
Unmittelbarkeit, sondern Repräsentationen – ihrerseits Medium der Sichtbarkeit 
der Dinge –, die dem Vergleich unterzogen werden; (c) um vergleichbar zu sein, 
müssen die Repräsentationen ihrerseits sichtbar werden.13 Man kann in diesem 
dreigliedrigen Argument einen grundlegenden semontologischen Syllogismus 
sehen, der die gesamte epistemische Dynamik des klassischen Diskurses lenkt. 

Die vom Vergleich vorausgesetzte Sichtbarkeit der Repräsentationen wird al-
so durch die Zeichen gewährleistet. Die Kraft der Zeichen besteht in ihrer Fähig-
keit, die Repräsentationen sichtbar (d.h. repräsentierbar) zu machen. Auch in die-
sem spezifischen Sinne ist das klassische Zeichen als Medium des Vergleichs der 
Repräsentationen charakterisierbar. Die Zeichen ermöglichen die Sichtbarkeit der 
Repräsentationen, aber die Repräsentationen ermöglichen ihrerseits die Sichtbar-
keit der Dinge. Deshalb handelt es sich bei den Zeichen um eine Sichtbarkeit der 
Sichtbarkeit, eine potenzierte Sichtbarkeit der Dinge.14 Aus dieser Eigenart des 
klassischen Zeichens als einer gedoppelten Sichtbarkeit der Dinge folgt die not-
wendige Verschränkung zwischen dem Denken, dessen allgemeinste und elemen-
tarste Form die Repräsentation ist15, und dem Zeichen als einer Repräsentation 

13  Deshalb ist der mit den Zeichen untrennbar verwobene Ordnungsraum ein „gemein-
samer Ort für die Repräsentation und die Dinge, für die empirische Sichtbarkeit und 
die essentiellen Regeln […]“ [OD: 295/MC: 252 (m).] 

14  Das impliziert: Eine archäologische Analyse muss das klassische Bild als eine 
Sichtbarkeit der Sichtbarkeit der Dinge betrachten. Foucaults Analyse des Velas-
quez-Bildes hebt in genau diesem Sinne seinen Doppelungs-Charakter hervor. Da 
eine solche Analyse mit einem Schlag die Seinsweise des klassischen Zeichens frei-
legt, wird sie an den Anfang des Buches gestellt. 

15  Siehe OD: 131/MC: 107. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006 - am 14.02.2026, 14:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 | TEIL II: DIE SPRACHE ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS UND KRITIK IHRER SELBST 

der Repräsentation. Die Eigenart des klassischen Zeichens als Doppelung der 
Repräsentation impliziert die wesentliche Diskursivität des klassischen Denkens. 

Die Erörterung der Seinsweise des Zeichens im klassischen Zeitalter muss al-
so mit einer radikalen Frage einsetzen: Inwiefern ist die Existenz des Zeichens 
notwendig für das klassische Wissen? Die Antwort auf diese Frage ergibt die Na-
tur des Zeichens als Doppelung der Repräsentation. Denn: Die Existenz des klas-
sischen Zeichens erweist sich als notwendig, sofern es dazu dient, das Wissen 
abzugrenzen und seine Wahrheitsfähigkeit zu sichern. Zu dieser Doppelleistung 
ist das Zeichen aber nur dann befähigt, wenn es die Repräsentation selbst zu re-
präsentieren vermag. Die Existenz des Zeichens ist notwendig, insofern es als 
Doppelung der Repräsentation existiert. Im Folgenden wird die epistemische 
Notwendigkeit der Existenz des klassischen Zeichens gemäß den Forderungen 
der Abgrenzung und Sicherung des Wissens bestimmt. 

Wir haben mit Foucault das Ereignis des Epochenbruchs zwischen der Re-
naissance und der Klassik als eine spontane Zersetzung der Welt der Ähnlichkeit 
und als die Serie der daraus erfolgenden Distinktionen charakterisiert. Mit der 
Spaltung der buchartigen Welt der Ähnlichkeit fallen die Seinsgebiete des Den-
kens und der körperlichen Dinge auseinander. Doch befinden sich diese Gebiete 
keineswegs gleichgültig nebeneinander. Sie sind anhand der binären Figur der 
Repräsentation aufeinander bezogen. An die Stelle der ternären Kontinuität des 
Seins in der Wesensbeziehung der Ähnlichkeit tritt die substitutive Wiederholung 
des Seins, das „Re-“ der Präsentation in der Repräsentation. An die Stelle der 
ternären Ontologie der Renaissance tritt in der klassischen Epoche die Wiederho-
lungs-Ontologie eines binären Wissens.  

Doch: Muss nicht das „Re-“ der Repräsentation, der Wiederholungscharakter 
dieser Ontologie, mit jeder aktuellen Repräsentation miterscheinen können? Ge-
hört es nicht zum Funktionieren der Repräsentation, dass die repräsentierende 
Idee nicht für sich als unmittelbares Sein genommen wird, sondern als Wiederho-
lung einer Präsenz und als Repräsentation eines Objektes? In der Tat genügt es 
nicht, dass das Sein in der Repräsentation sichtbar wird. Die Sichtbarkeit des 
Seins muss ihrerseits sichtbar werden können. Zugleich mit der Repräsentation 
des Seins muss das Verhältnis der Repräsentation als solches in Erscheinung tre-
ten können.  

Diese Forderung wird in dem kartesischen Kriterium der Klarheit und Deut-
lichkeit ausgesprochen. Ist eine Repräsentation vollkommen durchlässig für das 
Sein, dann heißt sie klar: „Klar (clara) nenne ich die Erkenntnis, welche dem 
aufmerkenden Geiste gegenwärtig und offenkundig ist, wie man das klar gesehen 
nennt, was dem schauenden Auge gegenwärtig ist und dasselbe hinreichend kräf-
tig und offenkundig erregt.“16 Eine vollkommen transparente Repräsentation ist 
aber gerade wegen ihrer Transparenz nicht sichtbar und eine unsichtbare Reprä-
sentation kann man nicht von anderen Repräsentationen unterscheiden, folglich 

16  Descartes (1992), Abschnitt 45: 15. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006 - am 14.02.2026, 14:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 5: DER KLASSISCHE DISKURS ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS | 125 

auch nicht in einer Reihenordnung unterbringen. Deshalb muss zusätzlich zur 
Klarheit die Forderung der Deutlichkeit aufgestellt werden: „Deutlich (distincta) 
nenne ich aber die Erkenntnis, welche, bei Voraussetzung der Stufe der Klarheit, 
von allen übrigen so getrennt und unterschieden (sejuncta et praecisa) ist, dass sie 
gar keine andren als klare Merkmale in sich enthält.“17

Das impliziert die Notwendigkeit einer zweiten Repräsentation. Eine Reprä-
sentation funktioniert als wahre Repräsentation nur dann, wenn sie ihrerseits in 
einer zweiten Repräsentation repräsentierbar ist. Neben der Repräsentation eines 
Objektes in einer Idee muss die Differenz zwischen der Idee und dem Objekt in 
einer zweiten Idee repräsentiert werden können. Aber auch diese zweite Reprä-
sentation muss klar und deutlich sein. Folglich muss sie in einer dritten Reprä-
sentation repräsentierbar sein, usw. Ein unendlicher Regress ist vermeidbar nur 
durch den Einsatz des Zeichens, d.h. einer Repräsentation, in der gleichzeitig das 
Repräsentierte und das Verhältnis der Repräsentation erscheinen können. Der 
unendliche Regress ist also vermeidbar nur durch eine „unvermeidliche Verlage-
rung“18 der binären Figur der Repräsentation, „die in Beziehung zu sich selbst 
zurückweicht und sich völlig im Innern des bezeichnenden Elements ansiedelt“19.
Genau in dieser Verlagerung, d.h. Differenz, besteht einerseits das Gemeinsame
zwischen der einfachen Repräsentation und der zeichenartigen Repräsentation 
einer Idee durch eine andere. Die einfache Repräsentation funktioniert als Diffe-
renz zwischen einer Idee und einem Objekt. Die zeichenartige Repräsentation 
funktioniert zusätzlich noch als innere Differenz (Verlagerung) und Doppelung 
der bezeichnenden Idee selbst. In dieser Verlagerung besteht aber andererseits 
auch ihr grundlegender Unterschied: „In seinem einfachen Sein als Idee oder als 
Bild oder als einer anderen assoziierten oder substituierten Perzeption ist das be-
zeichnende Element kein Zeichen. Es wird nur unter der Bedingung dazu, dass es 
zudem die Beziehung manifestiert, die es mit dem verbindet, was es bezeichnet. 
Es muss repräsentieren, aber diese Repräsentation muss ihrerseits in ihm reprä-
sentiert sein.“20

Die Gestalt des klassischen Zeichens dient also erstens zur Vermeidung eines 
unendlichen Regresses. Sie dient aber zweitens auch zur Verhinderung eines 
möglichen Widerspruchs zwischen den Wahrheitskriterien der Klarheit und der 
Deutlichkeit. Sichtbar ist in der Regel, was selber undurchsichtig ist und dem 
Blick Widerstand bietet. Die Forderung nach Klarheit und Deutlichkeit der Re-
präsentation würde das Problem einer sichtbaren Transparenz, d.h. einer un-
durchsichtigen Durchsichtigkeit, aufwerfen, wenn nicht die gedoppelte Transpa-
renz des Zeichens gegeben wäre, einer Transparenz zugleich im Hinblick auf ein 
Repräsentiertes und auf sich selbst.  

17 Ibid.
18  OD: 99/MC: 78. 
19 Ibid.
20  OD: 98/MC: 78 (m). 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006 - am 14.02.2026, 14:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 | TEIL II: DIE SPRACHE ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS UND KRITIK IHRER SELBST 

Die epistemische Notwendigkeit der Existenz des klassischen Zeichens er-
folgt also aus der doppelten Notwendigkeit der Vermeidung des unendlichen Re-
gresses und der Verhinderung des Widerspruchs zwischen den Wahrheitskrite-
rien. Die eigentümliche Kraft des Zeichens, einerseits das klassische Wissen 
gegen den Regreß abzugrenzen und andererseits seine Wahrheitsfähigkeit zu si-
chern, ergibt sich aus seiner Eigenart als Doppelung der Repräsentation.  

Im Herzen der Repräsentation funktioniert die Zeichenverbindung als diese 
Doppelung. Die Analyse des Zeichens legt die Zeichenverbindung als zwei dis-
tinkte Repräsentationen auseinander, und „die bezeichnende Idee verdoppelt 
sich, denn die Idee, die darin eine andere ersetzt, wird überlagert von der Idee 
ihrer repräsentierenden Kraft.“21 Diese bezeichnende Idee „kann das Zeichen 
einer anderen nicht nur deshalb sein, weil sich zwischen ihnen eine Verbindung 
der Repräsentation errichten kann, sondern weil diese Repräsentation sich selbst 
stets im Innern der Idee, die repräsentiert, repräsentieren kann. Oder auch, weil in 
seinem [des Zeichens] eigenen Wesen die Repräsentation senkrecht zu sich selbst 
steht: Sie ist zugleich Indikation und Erscheinen, Beziehung zu einem Objekt 
und Manifestation ihrer selbst. Vom klassischen Zeitalter an ist das Zeichen die 
Repräsentativität der Repräsentation, insoweit sie repräsentierbar ist.“22

Es ist die Funktionsweise der klassischen Ontologie selbst – die epistemische 
Notwendigkeit, dass erst die Sichtbarkeit der Repräsentationen sie zur Wahrheit 
befähigt – aus der die genannte Verschränkung zwischen der Repräsentation und 
dem Zeichen erfolgt. Anders gesprochen: Das Zeichen geht aus dem epistemisch 
Ungenügenden der einfachen Repräsentation hervor. Das Zeichen ist mehr als die 
einfache Repräsentation. Denn, in der Zeichenverbindung steht die Repräsenta-
tion senkrecht zu sich selbst. Diese Verbindung zeigt nicht nur: Sie zeigt zu-
gleich, dass sie zeigt. Das Zeichen ist die „der Repräsentation eigene(n) Kraft, 
sich selbst zu repräsentieren.“23

15.2  Die Diskursivität des Denkens 

Aber nicht nur das Verhältnis der Repräsentation muss in einer erneuten Reprä-
sentation gegeben sein, was als die Doppelung der Repräsentation im Zeichen 
geschieht. Auch die repräsentierende Idee muss in einer anderen Idee gegeben 
sein. Die wesentliche Verschränkung zwischen der Repräsentation und dem Zei-
chen zeigt sich, sobald man versucht, die Repräsentation selbst zu analysieren. 
Der erste Schritt der Analyse legt die zwei Momente der Repräsentation in ihrer 
Isolierung frei. Gegeben sind eine Idee und ein Objekt. Das Objekt ist in der Idee 
gegeben. Worin aber ist die Idee gegeben? Die Idee ist im Medium des Zeichens, 
in einer bezeichnenden Idee gegeben. Diese bezeichnende Idee wiederum muss 

21  OD: 99/MC: 78 (m). 
22  OD: 99/MC: 79 (m). 
23  OD: 101/MC: 80. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006 - am 14.02.2026, 14:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 5: DER KLASSISCHE DISKURS ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS | 127 

in einer zweiten gegeben sein, und diese zweite in einer dritten usw. Mit fortge-
setzter Analyse fächert sich die Repräsentation in einer Zeichenkette auseinander. 
Nicht nur die Frage der Wahrheitsfähigkeit der Repräsentation, sondern auch ihre 
wissenspraktische Entfaltung zu einer Reihenordnung manifestiert die wesentli-
che Verschränkung zwischen der Repräsentation und dem Zeichen. 

Aus dieser archäologisch notwendigen Verschränkung zwischen der Reprä-
sentation und der Bezeichnung folgen die wichtigsten Eigenschaften des klassi-
schen Denkens, allen voran seine inhärente Diskursivität.  

Insofern das Zeichen ein Verhältnis der in sich gedoppelten Repräsentation 
ist, und insofern die in ihm verbundenen Elemente ihrerseits Repräsentationen 
sind, setzt die Zeichenverbindung die binäre Figur der Repräsentation voraus. 
Deshalb wird in der klassischen Zeichentheorie das Zeichen binär konzipiert, und 
deshalb ist diese Theorie ihrerseits in einer philosophischen „Ideologie“, d.h. 
einer allgemeinen Theorie der Repräsentation und ihren Formen, den Ideen, ver-
wurzelt.24

Einerseits also wurzelt das Zeichenverhältnis in der Figur der Repräsentation. 
Andererseits aber ist der Gesamtraum der Repräsentation – und damit auch des 
Denkens – von Zeichenverbindungen strukturiert: „Sobald eine Repräsentation 
mit einer anderen verbunden ist und in sich diese Verbindung repräsentiert, gibt 
es das Zeichen“25. Das klassische Denken bedarf von seiner archäologischen Be-
schaffenheit her des Mediums der Zeichen, d.h. der zeichenartigen Verbindungen 
als der einzigen, die wahrheitsfähig sind und innerhalb derer eine Repräsentation 
sich überhaupt zu einer anderen verhalten kann.  

Deshalb kann die Repräsentation unter keinen Umständen unabhängig von 
Zeichen gegeben sein. Das heißt: Die Repräsentation kann aus den ihr inhärenten 
zeichenartigen Verbindungen niemals herausfallen und kann folglich niemals als 
den Zeichen vorgängige und in einem Bewußtsein gegebene Bedeutung sein. 
Diese Verschränkung zwischen dem Zeichen und der Repräsentation (Doppelung 
der Repräsentation) ist die Bedingung der Unmöglichkeit jeder anthropologisti-
schen Theorie des Bewußtseins im klassischen Zeitalter.26 Schließlich folgt also 
aus der Doppelung der Repräsentation in der Zeichenverbindung, dass Bedeu-
tung und Zeichen in einander gehalten sind und dass folglich in dieser Wissens-
disposition eine „Semiologie“ (Theorie der Zeichen) und eine „Hermeneutik“ 
(Analyse der Bedeutung) niemals gesondert auftreten können. Wie in der Renais-
sance, aber in anderer Weise als damals, überlagern sich mit archäologischer 
Notwendigkeit die Semiologie und die Hermeneutik.27

24  OD: 100/MC: 79. 
25  OD: 100/MC: 79 (m). 
26  Deshalb muss man vor jeder Verwechselung zwischen der Doppelung der Reprä-

sentation und dem Selbstbewußtsein der nachklassischen Philosophie auf der Hut 
sein. Siehe Anm. 7 dieses Kapitels. 

27  „Wie im sechzehnten Jahrhundert überlagern sich „Semiologie“ und „Hermeneu-
tik“, aber in einer anderen Form. Im klassischen Zeitalter treffen sie sich nicht mehr 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006 - am 14.02.2026, 14:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 | TEIL II: DIE SPRACHE ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS UND KRITIK IHRER SELBST 

Die Fundierung der Zeichen in der Repräsentation, die Ko-Extensivität der 
Bereiche der Repräsentation und der Zeichen, und schließlich die Unmöglichkeit 
einer gesonderten Theorie der Bedeutung: Diese drei Aspekte des klassischen 
Wissens folgen mittelbar aus der zweifachen Notwendigkeit, dieses Wissen ab-
zugrenzen und seine Befähigung zur Wahrheit zu sichern; und unmittelbar aus 
der Seinsweise des klassischen Zeichens. Sie sind die unmittelbaren Konsequen-
zen der Kraft oder des Vermögens der Zeichen, die Repräsentation gemäß ihrer 
Doppelung sichtbar werden zu lassen. Im Falle der Sprachzeichen manifestieren 
sich diese Konsequenzen als die inhärente Diskursivität des Denkens: a) Wenn 
die Zeichenverbindung die binäre Repräsentation voraussetzt, dann muss eine 
Theorie des Diskurses in einer allgemeinen Theorie der binären Repräsentation 
begründet sein. Tatsächlich wurzelt die Allgmeine Grammatik in der Logik, wie 
dies von der Logik und Grammatik von Port-Royal auf exemplarische Weise be-
stätigt wird;28 b) Gerade an der Logik von Port-Royal, an der Funktion einer 
Theorie der Namen für ihre Begriffstheorie und einer Theorie des Verbs für ihre 
Urteilstheorie, kann man ablesen, in welchem Maße umgekehrt die Logik auf die 
Grammatik verwiesen ist, und im Allgemeinen das klassische Denken auf das 
Medium des Diskurses. c) Aus dieser diskursiven Verschränkung der Repräsen-
tationen mit den Namen und dem Verb folgt, dass es keine im Bewußtsein vo-
rausgefertigte außerdiskursive Bedeutungen geben kann: Die Logik von Port 
Royal ist keine moderne Theorie der Bedeutungen.  

15.3  Das epistemologische Gewicht der Zeichen  

Aus dem spontanen Zerfall der Ähnlichkeit und den Unterscheidungen der Ana-
lysis, der Heraufkunft der Repräsentation und ihrer Doppelung im Zeichen ergibt 
sich die archäologisch bedeutsamste Eigenschaft des klassischen Denkens: seine 
inhärente Diskursivität. Umgekehrt ergibt sich die wesentliche Zugehörigkeit der 
Zeichen zum Raum des Denkens. Aus dem spontanen Zerfall der Ähnlichkeit 
erfolgt eine fundamentale Spaltung der Welt: die Absonderung der Bereiche der 
Repräsentation und des Seins, und der Rückzug der Zeichen aus der ehemals 
buchartigen Welt und ihre Einschränkung auf den Raum der Repräsentation, d.h. 
des Denkens. Im Zuge dieses Rückzuges der Zeichen und ihrer Einschränkung 
auf den Raum des Denkens entsteht ihre eigentümliche Kraft, die Erkenntnisse 
zu verbinden.  

Diese Kraft bekundet sich in ihren neuen Eigenschaften. Die Repräsentation 
und das Zeichen verschränken sich in der Doppelung der Repräsentation und aus 
dieser Verschränkung folgt, dass dem Zeichen gewisse Eigenschaften der Er-
kenntnis zukommen. Als Medium des Vergleiches verbindet ein Zeichen zwei 

im dritten Element der Ähnlichkeit, sondern verbinden sich in jener der Repräsenta-
tion eigenen Kraft, sich selbst zu repräsentieren. Es wird also keine Zeichentheorie 
geben, die von der Analyse der Bedeutung zu unterscheiden wäre.“ [OD: 101.] 

28  Siehe Teil 4, „Logik und Grammatik“, des nächsten Abschnitts.  

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006 - am 14.02.2026, 14:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 5: DER KLASSISCHE DISKURS ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS | 129 

Repräsentationen und lässt in einer Doppelung diese Verbindung sichtbar wer-
den. Damit ist sie eine wesentliche Relation der Erkenntnis. Die Kehrseite der 
Diskursivität des Denkens ist das epistemologische Gewicht der Zeichen und 
damit auch des Diskurses. 

Die Zeichen sind nicht mehr Schrift der Welt, nicht einmal Schrift in erster 
Linie, sondern Relationen der Erkenntnis, eine Art von Grundgewebe, innerhalb 
und vermittels dessen die Verbindung von Ideen und die Herstellung von Ord-
nung, d.h. Erkenntnis im klassischen Sinne, stattfinden kann. Die Erkenntnis er-
faßt und vergleicht die Dinge gemäß dem reinen und universalisierten Akt des 
Vergleiches. Die klassische Dingauffassung meint jedoch nicht Objekte in ihren 
ontologischen Sondernaturen, sondern die Substitution der Objekte in den Ideen. 
Es sind deshalb die Substitutionsverhältnisse, die im Erkenntnisakt mit einander 
verglichen werden. Anders gesprochen: Die klassische Erkenntnis bezieht zwar 
zwei Dinge aufeinander, jedoch nicht über ein Drittes, das auf der gleichen Ebe-
ne läge, das zugleich Ding und Verweisungsverhältnis wäre, wie die Ähnlichkei-
ten der Renaissance. Sie vergleicht sie vielmehr direkt miteinander, als Substitu-
tionen bzw. Repräsentationen, und der Vergleich selbst findet im diskursiven 
Gewebe der universellen menschlichen Weisheit statt. Diese Weisheit ist aber 
kein vorgängiges Wissen. Sie ist nicht, wie bei Kant, die reine Instanz der Syn-
thesis eines endlichen Wissens, oder, mit Heidegger gesprochen, ein wurzelhaft 
geeinigtes Doppelvermögen aus ursprünglicher Synthesis und reiner anschauli-
cher Rezeptivität.29 Die universelle Weisheit der mathesis ist kein Vorauswissen 
und keine Voraussetzung des empirischen Wissens. Sie ist vielmehr, neben der 
intuitiven, die deduktive Hälfte der klassischen Ontologie: Herstellung von Ord-
nung durch das bezeichnende Unterscheiden und Verbinden intuitiv gegebener 
Repräsentationen. Die klassische Erkenntnis existiert nicht als Bezugnahme auf 
ein Drittes, weder auf die Ähnlichkeit der Renaissance, noch auf ein transzenden-
tales Vorauswissen30 bzw. positivistische „Empirizität“ einer nachklassischen 
Wissenschaft. Sie existiert als binärer Vergleich der Repräsentationen im Me-
dium der Zeichen. Die Zeichen im Allgemeinen und der Diskurs im Besonderen 
sind nicht mehr Schrift der Welt. Sie sind vielmehr Textur der Erkenntnis.

Dieser Status der Zeichen – in ihrer Unterschiedenheit gegenüber den Dingen 
sowie in ihrer Eigenart als Textur der Erkenntnis – manifestiert sich in ihren 

29  Siehe Heidegger (1973), Abschnitt 14. 
30  Inwieweit impliziert dieses Vorauswissen ein Drittes als Medium des Vergleiches? 

Bei der Erörterung der synthetischen Urteile stößt die Transzendentalphilosophie
auf die Frage nach einer ternären Stütze der darin verglichenen Repräsentationen: 
„Wenn ich über den Begriff A hinausgehen soll, um einen anderen B als damit ver-
bunden zu erkennen, was ist das, worauf ich mich stütze, und wodurch die Synthe-
sis möglich wird?“ [Kant (1781/87): 54 (B 12-13/A 9)] Diese Urteile implizieren 
einen Typ von Vergleich, den Kant im Allgemeinen als Bezugnahme auf ein Drittes 
bestimmt. In seiner Logik bestimmt er ihn als „die Komparation, d.i. die Verglei-
chung der Vorstellungen unter einander im Verhältnisse zur Einheit des Bewußt-
seins“. [Kant (1800): 524.] 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006 - am 14.02.2026, 14:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 | TEIL II: DIE SPRACHE ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS UND KRITIK IHRER SELBST 

Eigenschaften. Insofern die Zeichen nicht mehr Dinge der Welt sind, können sie 
erstens gleichermaßen natürlich wie auch arbiträr sein. Arbiträre Zeichen können 
sogar nützlicher sein als natürliche, denn sie besitzen nicht jene Starrheit, die auf 
eine Festlegung gemäß irgendeinem ontologischen Diktat folgt. Vielmehr werden 
sie je nach der Pragmatik ihres Funktionierens vereinbart, was ihnen eine größere 
Biegsamkeit gewährt. Zu diesem Funktionieren gehört die für den Diskurs uner-
läßliche Funktion der Bezeichnung der Affirmation, die von dem Verb sein aus-
geübt wird.31 Arbiträr besagt also keineswegs die vollkommene Beliebigkeit32

des Zeichenverhältnisses, sondern das Zeichen „in der Fülle seines Funktionie-
rens“.33

Insofern die Zeichen keine Dinge mehr sind, erscheinen sie zweitens als eine 
ordnungsstiftende Unterscheidung zwischen den Dingen. Sie gehen zunächst aus 
dem Unterschied zwischen den Dingen hervor und setzen wiederum ihrerseits die 
Unterscheidung zwischen den Dingen fort. Das Wesen des Zeichens ist Diffe-
renz: In der klassischen Epoche „wird das Zeichen durch seine ihm wesentliche 
Dispersion charakterisiert“34. Es ist deshalb unerheblich, ob das bezeichnende 
Element der Gesamtheit des Bezeichneten angehört oder davon unterschieden ist. 
In beiden Fällen beruht die Zeichenverbindung auf Unterscheidung. Sie bedarf in 
beiden Fällen der analytischen Sonderung des bezeichnenden Elementes aus 
einem Gesamtgeflecht der Eindrücke und bewirkt in jedem Fall die Sonderung 
des bezeichneten Elementes aus demselben oder einem anderen Geflecht aus 
Eindrücken. „Die Konstitution des Zeichens ist also von der Analyse untrennbar. 
Es ist ihr Resultat, weil es ohne sie nicht erscheinen könnte. Es ist auch ihr Ins-
trument, weil, wenn es einmal isoliert und definiert ist, es auf neue Eindrücke 
übertragen werden kann – und da spielt es in Beziehung zu diesen gleichsam die 
Rolle eines Rasters. Weil der Geist analysiert, erscheint das Zeichen [d.h.: Die 

31  Vgl. dazu die Logik von Port-Royal: „On expliquera, en traitant des propositions, 
une verité importante sur ces sortes des signes [d.h. die arbiträren Zeichen], qui est 
que l’on en peut, en quelque occasions, affirmer les choses signifiées.“ [Ar-
nauld/Lancelot (1662): 48. (Hervorh. v. Verf.)] 

32  „Enfin, il y a une grande équivoque dans ce mot d’arbitraire, quand on dit que la 
signification des mots est arbitraire, car il est vrai que c’est une chose purement ar-
bitraire que de joindre une telle idée à un tel son plutôt qu’à un autre; mais les idées 
ne sont point des choses arbitraires et qui dépendent de notre fantaisie, au moins 
celles qui sont claires et distinctes, et, pour le montrer évidemment, c’est qu’il serait 
ridicule de s’imaginer que des effets très-réels puissent dépendre de choses pure-
ment arbitraires.“ [Ibid.: 37.]  

33  „[…] das geschaffene Zeichen ist das Zeichen in der Fülle seines Funktionierens. 
Dieses ist es, das die Trennungslinie zwischen dem Menschen und dem Tier zieht; 
das die Vorstellungskraft in willentliche Erinnerung, die spontane Aufmerksamkeit 
in Reflexion und den Instinkt in vernünftige Erkenntnis transformiert. […] Von die-
sen vereinbarten Zeichen sind die natürlichen Zeichen nur die rudimentäre Skizze, 
ein ferner Entwurf, der nur durch die Einführung des Arbiträren vollendet werden 
wird.“ [OD: 96/MC: 76 (m).] 

34  OD: 94/MC: 74. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006 - am 14.02.2026, 14:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 5: DER KLASSISCHE DISKURS ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS | 131 

Repräsentation ist die Voraussetzung des Zeichenverhältnisses]. Weil der Geist 
über Zeichen verfügt, hört die Analyse nicht auf, sich fortzusetzen. Man begreift, 
warum von Condillac bis zu Destutt de Tracy und zu Gerando die allgemeine 
Lehre der Zeichen und die Definition des analytischen Vermögens des Denkens 
sich sehr genau in einer einzigen und derselben Erkenntnistheorie überlagert ha-
ben.“35

Insofern aber die Zeichen Textur der Erkenntnis sind, nehmen sie drittens die 
Eigenschaften der Erkenntnis an. Deshalb können sie, wie auch die Erkenntnis, 
wahrscheinlich oder gewiß sein. Sie sind nicht mehr jenseits aller Zweifel, wie 
die Signaturen der Renaissance, und existieren nicht mehr unabhängig von und 
vorgängig zu ihrem Erkanntsein. Sie existieren „erst von dem Augenblick an, in 
dem die Möglichkeit einer substitutiven [und deduktiven] Beziehung zwischen 
zwei bereits [intuitiv] erkannten Elementen erkannt wird. Das Zeichen […] bil-
det sich stets nur durch einen Akt der Erkenntnis.“36

15.4  Die Natur des Menschen 

Die inhärente Diskursivität des Denkens verweist auf ein enges Band zwischen 
der Natur der Zeichen und der Natur des Menschen. Die Zeichen haben ihren Ort 
„im Innern der Repräsentation, im Zwischenraum der Idee, in jenem schmalen 
Raum […], in dem sie mit sich selbst spielt, sich auseinandersetzt und sich wie-
der zusammensetzt.“37 Dieser gleiche Zwischenraum liefert aber auch die Kontu-
ren der menschlichen Natur, die sich „in jenem schmalen Überborden der Reprä-
sentation ansiedelt, das ihr gestattet, sich zu repräsentieren (die ganze menschli-
che Natur liegt darin: gerade genug außerhalb der Repräsentation, damit sie sich 
erneut präsentiert, in dem weißen Raum, der die Präsenz der Repräsentation und 
das „Re-“ ihrer Wiederholung trennt)“38. Beide – die Zeichen wie auch die 
menschliche Natur – haben ihren gemeinsamen Ort in der Doppelung der Reprä-
sentation. Darin sind sie zu einem einzigen Text verwoben, in dem sich die Welt 
analysiert findet. 

Auf der einen Seite haben wir also die Ähnlichkeit als die große Kraft der 
Verwirrung aller Ordnung, als eine rudimentäre Kraft der Attraktion39, die die an 
sich distinkten Repräsentationen zu einander zieht und in ihren trügerischen 

35  OD: 95/MC: 75 (m). 
36  OD: 93/MC: 73 (m). 
37  OD: 102/MC: 81 (m). 
38  OD:106/MC: 85 (m). 
39  Mit diesem Ausdruck kennzeichnet Hume die Ähnlichkeit: „These are therefore the 

principles of union or cohesion of our simple ideas [Ähnlichkeit, Kontiguität, 
Kausalität] and in the imagination supply the place of that inseparable connexion, 
by which they are united in our memory. Here is a kind of ATTRACTION, which 
in the mental world will be found to have as extraordinary effects as in the natural, 
and to shew itself in as many and as various forms.“ [„A Treatise on Human Na-
ture“, Part I, Sec. IV, Hume (1878), vol. I: 321.] 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006 - am 14.02.2026, 14:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 | TEIL II: DIE SPRACHE ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS UND KRITIK IHRER SELBST 

Verwandtschaften überhaupt erst erscheinen lässt. In diesem Sinne ist die Ähn-
lichkeit eine „unerläßliche Einfassung“ für die Erkenntnis: Sie ist zugleich Be-
dingung (im Sinne eines notwendigen Hintergrundes bzw. Ausgangspunktes) und 
Grenze des klassischen Wissens.40 Auf der anderen Seite aber haben wir die 
Doppelung der Repräsentation, genauer, die menschliche Natur selbst, als analy-
tisches Vermögen, das mit Hilfe der Zeichen die Repräsentationen auseinander 
hält und in anderen Repräsentationen erscheinen lässt.  

In der Renaissance hing das Buch der Welt in sich zusammen und verdoppel-
te sich im Mikrokosmos. Die Weisheit des Menschen bestand im Element einer 
fundamentalen Doppelung der Welt. In der Klassik hingegen hängt der Raum der 
Repräsentation in sich zusammen und verdoppelt sich in der Zeichenverbindung. 
Die Natur des Menschen besteht als die Doppelung der Repräsentation. Die Zei-
chen haben sich von der Welt gelöst, hören damit auf, Signatur und Schrift der 
Welt zu sein, und haben sich mit der Repräsentation und der Natur des Menschen 
verschränkt.

Damit kehren im Raum der Repräsentation die Formen, in denen die Welt der 
Renaissance zusammengehalten und verdoppelt wurde, wieder: die Verkettung 
(convenientia), die Spiegelung (æmulatio), ihre Überlagerung (Analogie), und
schließlich die Zwillingskräfte (Sympathie und Antipathie). An die Stelle der 
convenientia tritt die Figur der Repräsentation selbst als (substitutive) Verkettung 
einer Idee mit ihrem Objekt und in der Folge als die zeichenartige Verkettung der 
Repräsentationen zu einer Reihenordnung. Zweitens tritt an die Stelle der æmula-
tio die Doppelung als innere Spiegelung der Repräsentation. Drittens überlagern 
sich in der Zeichenverbindung als Ganzem die Verkettung der Idee mit ihrem 
Objekt und die innere Spiegelung der in sich gedoppelten Repräsentation: An die 
Stelle der Analogie tritt also die Zeichenrelation. Schließlich tritt an die Stelle des 
Paares Sympathie/Antipathie das Paar Ähnlichkeit/Analyse. Denn: Ehemals stan-
den die Kräfte der Sympathie und der Antipathie einander gegenüber, und brach-
ten Bewegung in die Welt der Dinge. Nun aber stehen die Ähnlichkeit und die 
Analyse einander gegenüber und erzeugen die Bewegung einer Genese der Er-
kenntnis. Die Ähnlichkeit zeigt sich als eine jeder Erkenntnis vorausgehende 
Kraft der rudimentären Attraktion der Repräsentationen, so wie ehemals die 
Sympathie die Dinge zu einander zog. Die Analyse wirkt als eine erkenntnisstif-
tende Kraft, von der die Repräsentationen auseinandergehalten und in ihrem 
Unterschied festgehalten werden – was ehemals unter völlig anderen Wissensbe-
dingungen die epistemische Figur der Antipathie leistete. Und die Erkenntnis 

40  Die Ähnlichkeit findet sich, in „dieser Position der Grenze und der Bedingung“ 
[OD:104/MC: 83], an den Rand des klassischen Wissens gedrängt. Man erinnert 
sich: erst im Element dieser Ähnlichkeit, an den Grenzen des klassischen Wissens, 
berühren sich die Randfiguren des Irren und des Dichters: der Irre als „aus der Re-
gel geratener Spieler des Selben und des Anderen“ [OD: 81/MC: 63 (m)], als Teil-
nehmer am unbegrenzten Spiel der Ähnlichkeiten, und demgegenüber der Dichter 
als Teilnehmer am tropologisch begrenzten Spiel der Ähnlichkeiten.

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006 - am 14.02.2026, 14:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 5: DER KLASSISCHE DISKURS ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS | 133 

selbst erscheint, mit Hilfe einer genetischen Analyse, in ihrem eigenen Werden: 
aufgespannt zwischen der Ähnlichkeit und der Analyse, in einer eigentümlichen 
Bewegung von den primitiven Ähnlichkeiten bis hin zu den Ordnungen des ma-
thematisch-taxonomischen Wissens.  

Das Renaissance-Wissen betätigt sich als Sammeln und Lesen, als Auflesen 
der Ähnlichkeiten. Es besteht wesentlich als Lektüre und Kommentar des ihm 
vorgeordneten Buches der Welt. Das klassische Wissen dagegen ist wesentlich 
Kritik und Analyse der Ähnlichkeiten und ergibt den ihm nachgeordneten Text 
der Erkenntnis.

16.   Die Dedukt ion des Diskurses 

16.1  Der abgeleitete Status der Sprache 

Das klassische Wissen stützt sich weder auf die Welt noch auf den denkenden 
Geist. Der archäologische ‚Grund‘ dieses Wissens ist die Figur der Repräsenta-
tion, während das Wissen selbst nichts anderes ist, als das analysierende Ordnen 
der Repräsentationen. Als ‚Grund‘ des klassischen Wissens ist die Repräsenta-
tion einerseits die „zugleich allgemeinste und elementarste Form“ des Denkens.41

Andererseits gibt sie die allgemeinste Bedingung der Möglichkeit des Sprechens
ab. Denn die Sprachzeichen, wie im Allgemeinen die Zeichen überhaupt, ergeben 
sich aus der inhärenten Reflexivität der Repräsentation: ihrer Fähigkeit, sich 
selbst zu repräsentieren. 

Aus dieser Reflexivität geht das spezifisch klassische Verhältnis zwischen 
Denken und Sprechen hervor. Das Denken ist inhärent diskursiv, insofern (a) die 
Reflexion wesentlich zum Denken (d.h. zur Repräsentation) gehört und zugleich 
die Zeichennatur konstituiert, und (b) die Sukzession der Wörter die Simultanität 
der Repräsentation zu repräsentieren vermag. Umgekehrt wiederum hat die Spra-
che keine eigene, vom Denken losgelöste Existenz, da Denken und Repräsentie-
ren einerlei sind und da die Sprache essentiell die in sich gedoppelte Repräsenta-
tion ist. Somit kommt der Sprache streng genommen keine eigene Existenz zu: 
weder die dingliche Existenz der Signaturen der Renaissance, noch die objektive 
Existenz jener Empirizität namens „Sprache“, die sich erst im ausgehenden acht-
zehnten Jahrhundert als Gegenstand einer vergleichenden Philologie konstituie-
ren wird.42 Von der klassischen Episteme her gesehen, existiert also die Sprache 
gar nicht (im Sinne weder eines Dinges noch eines Wissensobjektes): sie funktio-
niert vielmehr als das völlig transparente Medium der Reflexion der Repräsenta-
tion. Ihre Rechtfertigung liegt in ihrer Funktion als Analyse der Repräsentation. 
Und die Möglichkeit dieser Funktion, wie auch die Fähigkeit zu dieser Analyse 

41  OD: 131. 
42  Siehe Kapitel 9 dieser Arbeit. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006 - am 14.02.2026, 14:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 | TEIL II: DIE SPRACHE ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS UND KRITIK IHRER SELBST 

ergeben sich aus einer wesentlichen Eigenschaft der Repräsentation selbst. In 
einem Wort: Der klassische Diskurs, der als Analyse des Denkens zum Denken 
selbst gehört, stützt sich notwendigerweise auf die Figur der Repräsentation. Er 
ist „keine äußere Wirkung des Denkens, sondern das Denken selbst.“43 In seiner 
notwendigen Verschränkung mit dem Denken, ist der klassische Diskurs dem 
Denken logisch und ontologisch nachgeordnet. 

Damit zeichnet sich der abgeleitete Status der Sprache ab. In diesem Abgelei-
tetsein besteht die spezifische Seinsweise der Sprache im klassischen Zeitalter.44

Im 16. Jahrhundert existierte die Sprache als der ursprüngliche Diskurs der Welt. 
Das Erste, das sich dem Wissen darbot, waren die Signaturen als die Schriftzüge 
der Welt. Im klassischen Zeitalter ist das Erste, das sich dem Wissen darbietet, 
die Repräsentation, die dem Einsatz der Zeichen vorausgeht. Das Sein der Reprä-

43  OD: 115/MC: 93 (m). 
44  In diesem Zusammenhang kann die bemerkenswerte Umkehrung Achim Geisen-

hanslükes nicht unerwähnt bleiben, der Foucault unterstellt, er kehre das klassische 
Deduktionsverhältnis zwischen Sprache und Repräsentation um, indem er entgegen 
der Theorie von Port-Royal die Ableitbarkeit der Repräsentation vom klassischen 
Zeichenverhältnis behaupte und somit die klassische Sprachauffassung poststruktu-
ralistisch vereinnahme. „Im Unterschied zu Port-Royal leitet Foucault die Funktion 
des Zeichens nicht als einen Sonderfall aus der Repräsentation ab, er deduziert 
vielmehr in umgekehrter Weise die Repräsentation aus dem Zeichen. […] Foucault 
[…] verlegt die Theorie der Repräsentation ganz in das Zeichen, genauer: in den Si-
gnifikanten. Die Theorie einer inneren Spaltung des Signifikanten […] vollzieht 
somit eine Versprachlichung der ursprünglich an dem Begriff der ‚Idee eines Din-
ges‘ ausgerichteten Theorie der Repräsentation Port-Royals, die diese zugleich in 
ein Verhältnis zur modernen Linguistik stellt. ‚Die Ordnung der Dinge‘ kehrt das 
Verhältnis von Sprache und Repräsentation, wie es sich aus der Logik von Port-
Royal ergibt, um. Das Zeichen ist in Foucaults Interpretation kein spezieller Fall der 
Repräsentation mehr, sondern die Repräsentation ganz und gar Resultat der Funk-
tion des Signifikanten. Die klassische Theorie der Repräsentation bettet ‚Die Ord-
nung der Dinge‘ damit in ein Zeichenmodell ein, das weniger der Sprachauffassung 
der Klassik selbst entspringt als der poststrukturalistischen Idee vom Privileg des 
Signifikanten als Funktionsträger des sprachlichen Bedeutungsprozesses.“ [Geisen-
hanslüke (1997): 61-62. (Hervorh. v. Verf.)] Vergleicht man diese Einschätzung 
Geisenhanslükes mit dem bereits besprochenen Befund Manfred Franks, so kann 
man darin eine Art ‚umgekehrter‘ kontinuistischer Reduktion feststellen. Während 
Frank das, was er Foucaults ‚Neostrukturalismus‘ nennt, der klassischen Semiologie 
angleicht und als eine bloße Neuauflage des klassischen Konzepts betrachtet [siehe 
Anmerkung 7 dieses Kapitels], sieht Geisenhanslüke in Foucaults Kennzeichnung 
des klassischen Zeichens als Doppelung der Repräsentation die umgekehrte Anglei-
chung. In der Archäologie finde sich die klassische Semiologie einer poststruktura-
listischen Variante der zeitgenössischen Linguistik angeglichen. In den gängigen 
Kritiken hinsichtlich der Stichhaltigkeit archäologischer Historiographie begegnen 
einem wiederholt derlei Kontinuismen, die für methodologisch unumgänglich ge-
halten werden. Man erhebt zum Vorwurf, was man zuerst hineingelegt hat. Der 
Kontinuismus, der hier der Archäologie unterstellt wird und womit die spezifische 
historiographische Leistung der Archäologie in Abrede gestellt wird, geht zurück 
auf eine vorgängige kontinuistische Reduktion der archäologischen Sprachontolo-
gie.

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006 - am 14.02.2026, 14:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 5: DER KLASSISCHE DISKURS ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS | 135 

sentation geht ihrer Reflexion in den Zeichen voraus, und deshalb geht dieses 
Wissen nicht aus Lektüre und Kommentar hervor, wie in der Renaissance, son-
dern aus intuitiver Erfahrung und der Operation des Ordnens, d.h.: der Analyse 
und der Synthese mit Hilfe der Zeichen. Daraus ergibt sich, dass im klassischen 
Zeitalter die Sprache nicht existiert, sondern lediglich als Diskurs funktioniert.
Sie ist von der Figur der Repräsentation abgeleitet: als die Doppelung der Reprä-
sentation zum Zwecke ihrer Analyse.  

Was die Sprache von allen anderen Zeichen unterscheidet, ist, dass sie die 
Repräsentation im Element der Zeit analysiert, dass sie die gleichzeitigen Ele-
mente der Repräsentation im Nacheinander ihrer Wörter abrollt. Mit dem abge-
leiteten Status der Sprache kehrt sich also ihr Verhältnis zur Zeit um. In der Re-
naissance sah man die Sprachen in einer heilsgeschichtlichen Reihe nacheinander 
auftauchen. Im klassischen Zeitalter ist die Zeit der Sprache innerlich: als Takt-
schlag der Analyse und als Form jenes spezifischen Nacheinanders, wodurch sich 
das Nebeneinander einer zusammengesetzten Repräsentation erneut repräsentiert 
und damit auseinandergelegt findet. Deshalb zeigt ein geschichtlicher Vergleich 
die Sprachen nicht in der Notwendigkeit eines historischen Werdens, in der sie 
etwa aus einander hervorgingen, so wie im Rahmen der historischen Philologie 
des neunzehnten Jahrhunderts. Vielmehr erscheinen die Sprachen im typologi-
schen Nebeneinander einer Ordnung, in der jede Sprache anders funktioniert, 
anders die Repräsentation analysiert, gemäß einer anderen Wortfolge die Reprä-
sentationen zu Urteilen verbindet.45

Der abgeleitete Status der Sprache im klassischen Zeitalter bedingt auch 
ihren Charakter als Medium des Wissens und als rudimentäre Wissenschaft. Sie 
ist aus der Repräsentation abgeleitet: als jene Doppelung, in der die Simultanität 
von der Sukzessivität repräsentiert, in der aber zugleich diese Repräsentation 
selbst repräsentiert wird. „Für meinen Blick ‚ist der Glanz der Rose innerlich’. In 
meinem Diskurs kann ich nicht vermeiden, dass er ihr vorausgeht oder ihr 
folgt.“46 Die Gleichzeitigkeit der Wahrnehmung der Rose und ihres Glanzes wird 
in dem Satz, der diese Wahrnehmung beschreibt, in die zeitliche Abfolge der 
Wörter „Rose“ und „Glanz“ umgesetzt. Deshalb kann die Sprache als Medium 
und Vermittlung zwischen der Sukzessivität und der Simultanität betrachtet wer-
den. Insofern aber in diesem Sprachmedium die erste und rudimentäre Analyse 
der Repräsentation stattfindet, kann die Sprache auch als eine spontane Protowis-
senschaft betrachtet werden. Sie ist der erste Schritt im Dienste des Ordnungs-
wissens, in ihrer Analyse ordnen sich die Momente der Repräsentation zunächst 
im Element der Sukzessivität. Jeder weitere Schritt der (taxonomischen) Wissen-
schaft aber wird von der Sprache als rudimentärer Wissenschaft aus- und wegge-
hen und die Ordnung der Repräsentation erneut von der Sukzessivität lösen müs-
sen, um sie in die erneute Simultanität des Tableaus zu kleiden. Das entspricht 

45  Vgl. OD: 127-129/MC: 104-105. 
46  OD: 119/MC: 96 (m). 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006 - am 14.02.2026, 14:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 | TEIL II: DIE SPRACHE ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS UND KRITIK IHRER SELBST 

genau dem Verfahren der Naturgeschichte. Simultanität der Repräsentation – 
Sukzessivität des Diskurses – Simultanität des Tableaus: Entlang dieser Wegstre-
cke präzisiert sich das Wissen. Und die Sprache funktioniert in diesem Schema 
als Medium und „intermediaire“47 zwischen der anfänglichen Repräsentation und 
der Universalität der Tableau-Ordnung. 

Die Wissenschaft besteht also in einer Perfektionierung der sprachlichen Pro-
towissenschaft. Und als Ziel dieser Perfektionierung steht die Idee einer Univer-
salsprache, die als optimaler Zeichenbestand imstande wäre, jede erdenkliche 
Ordnung zu repräsentieren. Aber auch der Weg dieser Perfektionierung selbst hat 
universellen Charakter, denn darin ist die Genese jeder denkbaren Erkenntnis ge-
geben. Deshalb bildet diese Genese den Gegenstand eines universellen Diskurses: 
des Diskurses der Ideologie. Als Zeichenbestand ist die Sprache zwar arbiträr, 
doch hat sie eine zweifache Beziehung zur Universalität: im Ziel der Universal-
sprache und in ihrer wesentlichen Entwicklungsfähigkeit, die Gegenstand einer 
universellen Ideologie ist. Dieser Doppelbezug auf die Universalität zeigt an, dass 
im klassischen Zeitalter die Sprache im Dienste einer Ontologie funktioniert.

Genauer: dieser Doppelbezug ergibt sich aus der konstitutiven Unterordnung 
der Sprache gegenüber dem Wissen im Allgemeinen und dem taxonomischen 
Wissen im Besonderen. Da das taxonomische Wissen sich zwischen einem Ord-
nungswissen und einem genetischen Wissen aufteilt48 und sich notwendigerweise 
des Sprachmediums bedient, hat die Sprache ihrerseits ein zweifaches Verhältnis 
zum Universellen. Insofern die Sprache Medium des Ordnungswissens ist, muss 
sie zu einer Universalsprache, d.h. einem Zeichenbestand entwickelt werden, der 
jede denkbare Ordnung, und letztlich die Totalität der Welt als Enzyklopädie49,
aufzunehmen vermag. Insofern aber die Sprache zugleich Medium und Manifes-
tation des genetischen Wissens ist, muss sie sich selbst in der Genese ihrer eige-
nen Verwissenschaftlichung reflektieren können. Das tut sie anhand des univer-
sellen Diskurses der Ideologie, in dem sie selbst als reflektierter Gegenstand fi-
guriert.

Woher aber stammen die Seinsbedingungen dieser genetischen Wegstrecke 
zwischen der Protowissenschaft der natürlichen Sprache und der Universalspra-

47  „ […] wenn das Sein der Sprache völlig auf ihr Funktionieren in der Repräsentation 
zurückgeführt wurde, [so hatte] diese wiederum keine Beziehung zum Universellen 
außer durch das Medium (l’intermédiaire) der Sprache.“ [OD: 124/MC: 100-101 
(m).] 

48  Vgl. OD: 108-111/MC: 87-89. „Die Wissenschaften tragen stets mit sich das ferne 
Projekt eines erschöpfenden Ordnens: sie zeigen aber auch immer auf die Entde-
ckung einfacher Elemente und ihrer fortschreitenden Zusammensetzung; und in 
ihrer Mitte [zwischen diesen zwei Tendenzen] sind sie ein Tableau, sind sie die 
Ausbreitung von Erkenntnissen in einem sich selbst zeitgleichen System.“ [OD: 
111/MC: 89 (m).] 

49  „Es muss eine wenigstens mögliche Sprache geben, die zwischen ihren Wörtern die 
Totalität der Welt sammelt, und umgekehrt muss die Welt als Totalität des Reprä-
sentierbaren in ihrer Gesamtheit eine Enzyklopädie werden können.“ [OD: 123/MC: 
100 (m).] 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006 - am 14.02.2026, 14:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 5: DER KLASSISCHE DISKURS ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS | 137 

che der taxonomischen Wissenschaft? Die allgemeine Matrix dieser Bedingun-
gen ist ein Freiheitsspielraum, der das ideale und wahrhaftige Funktionieren der 
Sprache umgibt. Dieser Spielraum umgibt jene wahren Namen der Dinge, die aus 
der Tätigkeit der Universalsprache – Analyse und Benennung, Benennung als 
Analyse – resultieren. Jede reale – geschichtliche, genetische oder poetische – 
Beweglichkeit der Sprache wird durch die Umwegigkeit dieses „tropologischen“ 
Freiheitsraumes zugleich begrenzt und ermöglicht. Die geschichtliche Beweg-
lichkeit der Sprachen ist ein durch zufällige äußere Begebenheiten bedingtes Ir-
ren innerhalb dieses Freiraumes. Die Geschichte der Sprachen ist bloßer Zufall 
und Effekt der Berührung von Sprachgemeinschaften durch Krieg, Handel, Rei-
sen usw.: Sie ist „nicht mehr als Erosion oder Zu/Unfall; Einführung, Begegnung 
und Mischung verschiedener Elemente […] Die Sprachen evolvieren durch den 
Effekt von Völkerwanderungen, von Siegen und Niederlagen, Moden oder 
Tauschakten. Aber keinesfalls durch die Kraft einer Historizität, die sie etwa von 
selbst besäßen.“50 Die genetische Beweglichkeit der Sprache in ihrer Perfektio-
nierung zur taxonomischen Wissenschaft ist ein Durchschreiten dieses Raumes in 
die Richtung der idealen Nennkraft der Universalsprache: „Die Sprache ist […] 
Erkenntnis nur in einer unreflektierten Form […] Die Erkenntnis dagegen ist wie 
eine Sprache, bei der jedes Wort geprüft und jede Beziehung verifiziert worden 
ist. […] Wenn das System der Sprache eine spontane, sich selbst gegenüber 
dunkle und ungeschickte Wissenschaft ist, wird sie umgekehrt durch die Er-
kenntnisse perfektioniert […]“51 Schließlich ist die poetische Beweglichkeit der 
Sprache ein Auskosten des Raumes der tropologischen Freiheit entlang der Bah-
nen der rhetorischen Figuren: „Die ganze klassische Literatur ruht in der Bewe-
gung, die von der Figur des Namens zum Namen selbst verläuft, die von der 
Aufgabe, die noch gleiche Sache durch neue Figuren zu benennen […], zu derje-
nigen übergeht, mit endlich richtigen Worten das zu benennen, was nie so be-
nannt worden bzw. in den Falten ferner Wörter schlafen geblieben ist […].“52 Es 
ist genau die ‚Logik‘ dieser Figuralität, die den tropologischen Freiraum be-
herrscht und gliedert.

Damit teilt sich die Seinsweise der klassischen Sprache zwischen den Polen 
der praktisch nie realisierten Universalsprache und der tropologischen Abwei-
chung davon: „Die Kunst der Sprache war eine Art, ‚Zeichen zu machen‘ – ir-
gendeine Sache zu bedeuten und gleichzeitig um diese Sache herum Zeichen zu 
disponieren: eine Art also, zu benennen und dann in einer gleichzeitig demons-
trativen und dekorativen Verdoppelung diesen Namen gefangen zu nehmen, ihn 
einzuschließen und ihn zu verbergen, ihn seinerseits durch andere Namen zu be-
zeichnen, die dessen aufgeschobene Präsenz, sein zweites Zeichen, seine Figur, 
sein rhetorischer Apparat waren.“53

50  OD: 129-130/MC: 105 (m). 
51  OD: 124-125/MC: 101 (m). 
52  OD: 162/MC: 134 (m). 
53  OD: 76/MC: 58 (m). 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006 - am 14.02.2026, 14:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 | TEIL II: DIE SPRACHE ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS UND KRITIK IHRER SELBST 

Korrelativ zu diesen Polen teilen sich die klassischen Wissenschaften von der 
Sprache in Grammatik und Rhetorik auf: „einerseits in die Rhetorik, die von Fi-
guren und Tropen handelt, das heißt von der Weise, in der sich die Sprache in 
den verbalen Zeichen verräumlicht; und andererseits in die Grammatik, die von 
der Artikulation und Ordnung handelt, das heißt von der Weise, in der sich die 
Analyse der Repräsentation gemäß einer sukzessiven Serie anordnet. Die Rheto-
rik definiert die Räumlichkeit der Repräsentation, so wie sie mit der Sprache ent-
steht. Die Grammatik definiert für jede Sprache die Ordnung, die diese Räum-
lichkeit in der Zeit aufteilt. Deshalb […] setzt die Grammatik eine rhetorische 
Natur selbst der primitivsten und spontansten Sprachen voraus.“54

Damit sind vor unserem Blick Grammatik und Rhetorik als zwei untrennbare 
Dimensionen des klassischen Sprachwissens aufgetaucht: als die zwei mit einan-
der verschränkten Weisen dieses Wissenssystems, über die Natur der Sprache zu 
reflektieren. Wie bekundet sich in dieser Reflexion die Seinsweise der Sprache? 

16.2  Kritik und Deduktion  

Die ontologische Rangordnung zwischen der reflektierenden und der reflektier-
ten Sprache kehrte sich an der Schwelle zum klassischen Zeitalter um. In der 
Epoche der Renaissance gebührte der ursprünglichen Sprache der Welt ein abso-
luter Vorrang. Jede andere Sprache war ein Zum-Sprechen-Bringen dieses ersten 
Diskurses. Das impliziert, dass das Verhältnis der Sprache zu sich selbst die 
Form des Kommentars annahm – einer Sprache also, die eine erste Sprache als 
gegeben und gültig hinnahm, ihr Geheimnis zu entziffern suchte und sie im We-
sentlichen heilig sprach. Die Reflexion über die Sprache war dem Sein der Spra-
che nachgeordnet: Sie wiederholte die ihr vorausgehende Geburt der Sprache und 
war deshalb eine sakralisierende Tätigkeit.55 Im klassischen Zeitalter hingegen 
war die Sprachreflexion eine profanierende Tätigkeit. Die darin reflektierte 
Sprache hatte keine vorgängige und ursprüngliche Existenz mehr. Als Doppelung 
der Repräsentation hatte sie vielmehr einen abgeleiteten Status inne. Und inso-
fern sich die Reflexion auf diesen veränderten Status der Sprache bezog – auf das 
Ableitbare ihres Funktionierens anstelle ihrer ursprünglichen Existenz – konnte 
sie kein Kommentar sein. Sie war nicht mehr Aufdeckung eines verborgenen In-
halts, sondern Aufweis der Sprache als einer Tätigkeit, in der sich die Repräsen-
tationen ordneten und das Denken sich manifestierte. Und dieser Aufweis hatte 
den Charakter einer Profanierung der Sprache. Denn er wurde von der Höhe 
einer der Sprache selbst vorgeordneten richterlichen Instanz eingesetzt und be-
urteilte die Sprache als das Vermögen der Selbstanalyse der Repräsentation und 
ihrer Darstellung in Zeitreihen. In der klassischen Epoche verhielt sich die Spra-
che zu sich selbst unter der Form der Kritik.

54  OD: 121/MC: 98 (m). 
55  Vgl. OD: 117/MC: 95. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006 - am 14.02.2026, 14:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 5: DER KLASSISCHE DISKURS ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS | 139 

Eine konkrete und archäologisch instruktive Erscheinung dieses kritischen 
Selbstverhältnisses der Sprache ist die Allgemeine Grammatik.56 Als Kritik ist 
diese Grammatik eine Eingrenzung des Wesens der Sprache auf ihr Funktionie-
ren im Feld der Repräsentation: Nie darf die Sprache über dieses Feld hinausge-
hen. Als kritische Eingrenzung des Wesens der funktionierenden Sprache leistet 
die Allgemeine Grammatik zugleich eine Freilegung des abgeleiteten Status der 
Sprache. Diese Freilegung nimmt unvermeidlicherweise die Form einer Deduk-
tion an. Insofern die Allgemeine Grammatik Kritik der Sprache ist, ist sie eine 
Deduktion jeder besonderen Sprache aus dem allgemeinen Grund der Repräsen-
tation. Sie ist eine Deduktion der diskursiven Kategorien aus der Doppelung der 
Repräsentation. Es gehört ohne Zweifel zur spezifischen Stärke des archäologi-
schen Verfahrens, dass es die Eigentümlichkeiten dieser vorkantischen Verflech-
tung aus Kritik und Deduktion in der Allgemeinen Grammatik freizulegen ver-
mag.

Der deduktive Charakter der Allgemeinen Grammatik verweist auf die Theo-
rie der Deduktion in den Regulæ von Descartes. Wir haben bereits im letzten Ka-
pitel eine deduktive Beziehung zwischen den Regulæ und der Grammatik von 
Port-Royal angedeutet, indem wir die diskursiven Kategorien des Nomens und 
Verbs mit den Erkenntnisweisen der Intuition und der Deduktion in Verbindung 
brachten. Diese Herleitung ist gleichsam nur ein Bruchstück der Allgemeinen 
Grammatik selbst, verstanden als Gesamtdeduktion des Diskurses aus der Dop-
pelung der Repräsentation, wie diese von Foucault in seiner Einleitung (1969) 
zur Grammaire Générale von Antoine Arnauld und Claude Lancelot schemati-
siert wird. Wir werden im nächsten Abschnitt diese Schematisierung genauer 
darstellen. Was jedoch an dieser Stelle auffällt, ist das allgemeine Verhältnis 
zwischen der universalen Ordnungswissenschaft der mathesis und der grammati-
kalischen Deduktion des Diskurses. Die kartesischen Regulæ behandeln das all-
gemeine Verfahren der Ordnung als eine deduktive Aufreihung der Repräsenta-
tionen unter einander. Die Allgemeine Grammatik hingegen legt eine fundamen-
tale Ordnungsbeziehung zwischen der Repräsentation im Allgemeinen und ihrer 
Doppelung im diskursiven Zeichen frei. Hier wird also der Diskurs – verstanden 
als spezifischer Bereich der Zeichen und daher als Medium der Deduktionen der 
universalen Ordnungswissenschaft – ihrerseits deduziert. Diese Zirkularität der 
grammatikalischen Deduktion – das zu Deduzierende ist selbst im Allgemeinen 
Medium der Deduktion – ergibt sich aus der Natur des Zeichens als Doppelung 
der Repräsentation. Wenn in den Regulæ die Deduktion als der Einsatz von Zei-
chen und als die Bezeichnung einer Repräsentation durch eine andere bedacht 
wird, dann kann die Deduktion des diskursiven Zeichens nichts anderes sein, als 
die Deduktion des spezifisch diskursiven Mediums und Weges der Deduktion, 
eine spezifische Selbst-Deduktion der Deduktion, oder genauer: eine Selbstan-

56  Andere Erscheinungsweisen dieser kritischen Selbstbezüglichkeit der Sprache wa-
ren der universelle Diskurs der Ideologie, die Logik und die Rhetorik. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006 - am 14.02.2026, 14:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 | TEIL II: DIE SPRACHE ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS UND KRITIK IHRER SELBST 

zeige bzw. Doppelung der sprachzeichenartigen Repräsentation, die in der De-
duktion vorkommt. 

Mit ihrer Deduktivität ist zugleich die Allgemeinheit der Allgemeinen Gram-
matik mitgegeben. Im Titel dieser Grammatik als einer „Grammaire générale et
raisonnée“ ist das „et“ von besonderem Gewicht, da es das reziproke Verhältnis 
zwischen ihrer généralité und ihrem raison ausdrückt.57 Dieses Verhältnis der 
beiden Grundzüge dieser Grammatik – ihrer Verallgemeinerungstendenz und 
ihrer deduktiven Methode – geht aus der abgeleiteten Seinsweise der klassischen 
Sprache hervor. Doch werden diese Grundzüge in Ordnung der Dinge nicht mit 
gleicher Stärke herausgearbeitet, es kommt dort die Allgemeinheit der Allgemei-
nen Grammatik stärker zur Sprache: „Da sie die Sprache als eine Repräsentation 
erscheinen lässt, die eine andere artikuliert, wird sie mit vollem Recht als ‚allge-
mein‘ bezeichnet: sie handelt von der inneren Verdoppelung der Repräsentation. 
Da sich diese Artikulation aber auf unterschiedliche Weisen vollziehen kann, 
wird es paradoxerweise verschiedene allgemeine Grammatiken geben: die des 
Französischen, des Englischen, des Lateinischen, des Deutschen usw. Die All-
gemeine Grammatik sucht nicht, die Gesetze aller Sprachen zu definieren, son-
dern der Reihe nach jede Einzelsprache als einen Artikulationsmodus des Den-
kens über sich selbst zu behandeln. […] Sie wird die taxinomia jeder Sprache 
nachweisen. Das heißt das, was in jeder von ihnen die Möglichkeit begründet, 
einen Diskurs zu halten.“58

Erst in Abhängigkeit von einer solchermaßen definierten Allgemeinheit wird 
in Ordnung der Dinge der deduktive Charakter der Allgemeinen Grammatik her-
vorgehoben. Vier Funktionen des Diskurses lassen sich daraus deduzieren, dass 
er im Allgemeinen als Doppelung der Repräsentation funktioniert: das Verb sein,
das den Satz als kleinste Einheit des Diskurses konstituiert; die Namen als Ins-
trumente der Artikulation; die ursprüngliche Bezeichnung und die primitiven 
Wurzeln, die diese Namen konstituieren; die rhetorische Bewegtheit oder ‚Ge-
schichtlichkeit‘ der Namen, insofern sie sich stets von diesen ursprünglichen 
Wurzeln entfernen59.

16.3  Grammaire générale et raisonnée  

Dagegen findet sich die Reziprozität zwischen der Allgemeinheit und der Deduk-
tivität dieser Grammatik in Foucaults Einleitung zur Grammatik von Port-Royal 
ausdrücklich behandelt.60 Wir wollen im Folgenden diese Reziprozität in zwei 

57  „Généralité et raison“ ist der Titel eines ganzen Abschnittes der soeben erwähnten 
Einleitung Foucaults zur Grammatik von Arnauld/Lancelot. [„Einleitung“ in Fou-
cault (1969), Schriften I, Nr. 60: 937-940/DE I: 736 - 739 (m).] 

58  OD: 130-131/MC: 106 (m). 
59  Vgl. OD: 131. 
60  Wir geben im restlichen Teil dieses Unterkapitels („Die Deduktion des Diskurses“) 

hauptsächlich die Analysen dieses Einleitungstextes in ihren Grundzügen wieder. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006 - am 14.02.2026, 14:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 5: DER KLASSISCHE DISKURS ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS | 141 

Schritten feststellen, um damit in der Lage zu sein, die klassische Grammatik in 
ihrem Unterschied zur Philologie bzw. Linguistik der nachklassischen Moderne 
zu bestimmen. 

In einem ersten Schritt gehen wir von dem Faktum aus, dass die klassische 
Grammatik deduktiv verfährt. Ob sie nun mehrere konkrete Einzelsprachen be-
handelt, oder eine abstrakte Sprache, bei der von allen linguistischen Besonderun-
gen abgesehen wird: Sie geht jedenfalls räsonierend vor. Denn sie führt immer 
von der Ebene des vorliegenden sprachlichen Materials auf diejenige der Gründe 
seines diskursiven Funktionierens zurück. Aber diese Gründe sind allgemein und 
gelten gleichermaßen für alle Sprachen, auch wenn diese als Diskurse unter-
schiedlich funktionieren. Als Elemente der universalen mathesis beinhalten diese 
Gründe die allgemeine Figur der Repräsentation und ihre Doppelung im Zeichen-
verhältnis. Insofern also die herrschende Grammatik der klassischen Epoche de-
duktiv verfährt, ist sie eine verallgemeinernde und damit allgemeine Grammatik.61

In einem zweiten Schritt können wir aber auch das Umgekehrte feststellen: 
Insofern diese Grammatik allgemein ist, ist sie eine grammaire raisonnée. Denn 
ihre Allgemeinheit rührt von ihrem Gegenstand her. Dieser Gegenstand aber ge-
hört nicht der Ebene der Sprache selbst an. Er gehört nicht „der Ordnung der his-
torischen Tatsachen oder des Zufalls“62 an, sondern einer Ordnung der Gründe, 
die „die Singularität der Sprachen“63 durchqueren: der Ordnung des „Denkens, 
der Repräsentation, des Ausdrucks (dessen, was man ausdrücken will, des 
Zwecks, den man beim Sprechen verfolgt, der Wahl des relativen Gewichts der 
auszudrückenden Elemente, die man trifft, und der linearen Sukzession, die man 
ihnen auferlegt)“64. Der Gegenstand der Allgemeinen Grammatik ist daher gar 
nicht einmal die Sprache als konkrete historische Erscheinung. Er ist vielmehr 
die Reflexion: nicht die Reflexion des Selbstbewußtseins eines endlichen Sub-
jekts, sondern die epistemisch notwendige Reflexion des zeichenartigen Reprä-
sentationsverhältnisses zwischen zwei Repräsentationen. Das heißt: Der Gegen-
stand dieser Grammatik gehört einer Ebene an, die diejenige der Sprache trans-
zendiert. Insofern also diese Grammatik allgemein ist, ist sie eine deduktive 
Grammatik: Immerfort muss sie die Verbindung zwischen einer konkreten 
sprachlichen Erscheinung und ihrem Grund in der Repräsentation (und deren 
Doppelung) herstellen. 

Erst die Zusammenfassung dieser Schritte ergibt die Wechselseitigkeit zwi-
schen der Allgemeinheit und Deduktivität der klassischen Grammatik. Diese 
Grammatik ist also nicht, wie die Logik, eine einfache und allgemeine Reflexion 
der Gesetze des Denkens. Sie ist vielmehr eine explikative Reflexion.65 Die 
grammatikalische Reflexion, die zugleich grammatikalische Explikation ist, hat 

61  Siehe „Einleitung“ in Foucault (1969), Schriften I, Nr. 60: 939/DE I: 737 (m). 
62 Ibid.: 938/737 (m) 
63 Ibid.
64 Ibid.: 940/738 (m). 
65  Siehe den folgenden Abschnitt: „Logik und Grammatik“. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006 - am 14.02.2026, 14:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 | TEIL II: DIE SPRACHE ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS UND KRITIK IHRER SELBST 

die Form des Begründens. Sie deduziert die diskursiven Kategorien, ausgehend 
von der Doppelung der Repräsentation. Damit aber führt sie das Sprechen auf das 
Denken, führt jede besondere Sprache auf ihre Allgemeinheit als Repräsentation 
zurück. Das heißt: Sie behandelt jede besondere Sprache als Denken, als Refle-
xion, als „Artikulationsmodus des Denkens über sich selbst“66. Diese Grammatik 
ist also deshalb als allgemein zu bezeichnen, weil sie das ontologische Funktio-
nieren jeder einzelnen Sprache als das Funktionieren eines Diskurses freilegt. 
Und das heißt soviel wie: Sie zeigt, wie der Diskurs die Repräsentation des Seins 
in einer zeitlichen Serie auseinanderlegt, um somit die wahre Ordnung des Seins 
manifest werden zu lassen. Die Allgemeine Grammatik deduziert das besondere 
Funktionieren der diskursiven Zeichen aus der allgemeinen Figur der Repräsenta-
tion. 

Mit der Feststellung dieser spezifisch deduktiven Allgemeinheit ist aber kei-
neswegs jene Globalität gemeint, die sich im philologisch-linguistischen Wissen 
der anthropologistischen Moderne manifestiert.67 Die Archäologie unterscheidet 
deutlich zwischen der klassischen Grammatik und der vergleichenden Philologie 
des neunzehnten Jahrhunderts. Denn „die Annäherungen zwischen den Sprachen 
werden von der Allgemeinen Grammatik nicht zum Objekt genommen und nicht 
als Methode benutzt. Ihre Allgemeinheit besteht nicht darin, im eigentlichen Sin-
ne grammatische Gesetze zu finden, die allen linguistischen Gebieten gemeinsam 
wären und in einer idealen und zwingenden Einheit die Struktur jeder möglichen 
Sprache erscheinen ließe.“68 Und wenn sie doch noch eine „allen Sprachen ge-
meinsamen Raum“ definiert, dann „nur in dem Maße, in dem sie eine jeder ein-
zelnen [Sprache] innere Dimension eröffnet.“69

66  OD: 130/MC: 106. 
67  Man muss sich an dieser Stelle an Foucaults spätere Unterscheidung zwischen einer 

allgemeinen und einer globalen Historie erinnern: „Eine globale Beschreibung faßt 
alle Phänomene um ein einziges Zentrum zusammen – Prinzip, Bedeutung, Geist, 
Weltsicht, Gesamtform; eine allgemeine Geschichte würde im Gegenteil den Raum 
einer Streuung entfalten.“ [AW: 20] Genauso wie eine allgemeine Historie ist die 
Allgemeine Grammatik kein organizistisch um das Objekt der Sprache zentriertes 
Wissen, sondern ein taxonomisches Wissen, in dem ein fundamentales und allge-
meines Ordnungsverhältnis zwischen jeder einzelnen Sprache und der universellen 
Figur der Repräsentation freigelegt wird. Wobei man freilich auf einer anderen 
Ebene zwischen der metaphysischen Taxonomie der klasssischen Epoche und der 
seriellen Taxonomie Foucaults unterscheiden muss – was beispielsweise bei Man-
fred Frank (1984) unterlassen wird. [Siehe Anm. 7 dieses Kapitels.] Wir können 
diesen Unterschied hier nur knapp artikulieren: das Tableau einer „seriellen Taxo-
nomie“ (vielleicht keine sehr glückliche Wendung, die aber an dieser Stelle genü-
gen muss) ist eine Ordnung – „Raum einer Streuung“ oder „Serie von Serien“ [vgl. 
AW: 20] – deren Elemente keineswegs Repräsentationen eines transzendenten und 
in sich ruhenden Seins sind, sondern: Ereignisse, die, genau aufgrund ihrer Reihung 
im Tableau, sich gegenseitig und in ihrer jeweiligen absoluten und chaotischen 
Freiheit einschränken. 

68  OD: 130/MC: 106. (Hervorh. v. Verf.) 
69  „Einleitung“ in Foucault (1969), Schriften I, Nr. 60: 939/DE I: 738 (m). 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006 - am 14.02.2026, 14:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 5: DER KLASSISCHE DISKURS ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS | 143 

Andererseits aber unterscheidet die Archäologie zwischen der Allgemeinen 
Grammatik und der Semio-Linguistik des zwanzigsten Jahrhunderts. Denn die 
Allgemeinheit, die ihr eigen ist, ist keinesfalls diejenige der „langue“ im Allge-
meinen, sondern „eher der Gründe, die in irgendeiner Sprache am Werk sind. 
Gründe, die von der Ordnung des Denkens, der Repräsentation, des Ausdrucks 
[…] sind“70. Zwar bedingen diese Gründe den Einsatz verschiedener linguisti-
scher Elemente, doch sind sie selbst an sich und in ihrer Allgemeinheit keines-
wegs linguistischer Natur. „Sie gestatten keinesfalls zu fassen, was gemäß seiner 
eigenen Natur und seiner internen Gesetze ‚die‘ langue sein könnte. Im Unter-
schied zur Linguistik ist die Allgemeine Grammatik die Weise, eine [bestimmte] 
langue ins Auge zu fassen, eher als die Analyse eines spezifischen Objektes, das 
die langue im Allgemeinen wäre.“71

Das bedeutet, dass für die Allgemeine Grammatik die Sprache kein in sich 
geschlossenes Objekt ist, im Sinne weder einer philologischen Verwandtschaft 
aller Sprachen, noch eines allgemeinen linguistischen Systems. Diese Grammatik 
ist allgemein, ohne global zu sein, d.h. ohne sich auf die Totalität einer histori-
schen Verwandtschaft oder eines gleichzeitigen Systems zu beziehen. Ihr Gegen-
stand ist vielmehr – wie bereits gesagt – die Sprache als ein besonderer Typ von 
reflektierter Repräsentation. Und der faktische Unterschied der Sprachen unter 
einander, die trotz des gemeinsamen und universellen Grundes allen Sprechens 
vorkommt, ist eher dem Zufall zuzuschreiben. Die faktische Vielfalt und Streu-
ung der Sprachen befindet sich im Raum der bereits erwähnten tropologischen 
Abweichung von einer Universalsprache, in der sich eine optimale72 Ökonomie 
der Doppelung und Analyse der Repräsentation realisiert. Gerade ihre Allge-
meinheit und Deduktivität bezieht die klassische Grammatik notwendigerweise 
auf die Aufgabe einer nicht existierenden aber denkbaren Universalsprache. Eine 
solche Universalsprache ist gleichsam die abwesende Mitte des objektiven Feldes 
dieser Grammatik. Und jedes faktische Sprechen manifestiert sich von seinen 
historischen, genetischen oder poetischen Koordinaten her als eine (tropologi-
sche) Abweichung von dieser Mitte. 

16.4  Logik und Grammatik 

Dass diese Grammatik als allgemeine Wissenschaft nicht so sehr die empirischen 
Elemente der Sprache als die Reflexion (der Repräsentation) zum Objekt hat, 
rückt sie in die Nähe zur Logik. Dass sie aber zugleich eine deduktive Wissen-

70 Ibid.: 940/738 (m) 
71 Ibid.: 940/739 (m). (Hervorh. v. Verf.) 
72  In der Weise dieses ökonomischen Optimums der Universalsprache manifestiert 

sich auch in der Allgemeinen Grammatik jener klassische „Optimismus“, der in 
Leibniz’ Theodizee einen gewissen Höhepunkt erreicht. Siehe dazu die begriffsge-
schichtliche Studie von Wolfgang Hübener „Sinn und Grenzen des Leibnizschen 
Optimismus“. [Hübener (1985): 133-152.] 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006 - am 14.02.2026, 14:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 | TEIL II: DIE SPRACHE ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS UND KRITIK IHRER SELBST 

schaft ist, unterscheidet sie von der Logik, und es wäre falsch, sie „durch eine 
hastige Angleichung an die Logik zu charakterisieren73. Denn sie behandelt die 
Reflexion nicht um ihrer selbst willen, wie die Logik, sondern als Grund des 
Sprechens. Es ist bereits ausgeführt worden, dass im klassischen Zeitalter das 
Sprechen dem Denken ontologisch nachgeordnet ist, und dass infolgedessen der 
Sprache ein abgeleiteter Status zukommt. Diese Reihenordnung zwischen Den-
ken und Sprechen wiederholt sich in dem Verhältnis zwischen der Logik und der 
Grammatik von Port-Royal. Die Grammatik, die das Funktionieren des Diskurses 
aus allgemeinen Gründen deduziert, ist ihrerseits von der Logik abhängig. 

Die Deduktivität der Grammatik und die Nachordnung ihrer Wissenschaft-
lichkeit gegenüber der Logik – wie auch im Allgemeinen überhaupt der abgelei-
tete Status der Sprache – lassen sich auf eine Mutation in der sprachpädagogi-
schen Praxis zurückführen, die mit dem Epochenbruch insgesamt – der allgemei-
nen epistemischen Verabschiedung der Ähnlichkeiten an der Schwelle zur klassi-
schen Epoche – zusammenfällt.74 Die Grammaire Générale75 von Antoine Ar-
nauld und Claude Lancelot (1660) trägt die Spur dieser Mutation gerade in ihrem 
deduktiven und raisonierenden Verfahren. 

In der Praxis des vorklassischen Sprachunterrichts befanden sich die Formu-
lierung von grammatischen Regeln und ihre Veranschaulichung durch Beispiele 
auf derselben Ebene. Im Lateinunterricht beispielsweise wurden die Regeln der 
lateinischen Grammatik auf Latein formuliert, und es waren wiederum diese 
Formulierungen selbst, die Beispiele für die Anwendung der formulierten Regeln 
abgeben sollten. Grund und Gebrauch, Regel und Beispiel, unterrichtende Spra-
che und unterrichtete Sprache waren durch keine Niveau-Unterscheidung von 
einander getrennt.  

Spätestens aber seit 1660 erscheint zwischen ihnen ein fundamentaler und ir-
reduzibler Niveau-Unterschied. Um eine Sprache wirklich zu beherrschen, ge-
nügt es nicht, sie spontan und nur zufällig richtig zu gebrauchen. Man muss zu-
dem ihre Regeln erlernen, sogar zuerst erlernen, gemäß dem kartesischen Postu-
lat, mit den einfachsten Dingen anzufangen und schrittweise zu den komplexeren 
überzugehen. Das geht aber nur, wenn die zu erlernenden Regeln in einer bereits 
bekannten Sprache formuliert sind. Die Beispiele dagegen müssen weiterhin in 
der fremden Sprache, deren Gebrauch sie veranschaulichen sollen, vorliegen. 
Zwischen dem Grund der Sprache in den grammatischen Regeln und ihrem Ge-
brauch in den alltäglichen Sätzen klafft derselbe Niveau-Unterschied, der im All-
gemeinen das Repräsentierende vom Repräsentierten trennt. Deshalb werden 
fortan die Regeln der unterrichteten Sprache nur noch in der Muttersprache for-
muliert, und die Beispiele in der unbekannten und unterrichteten Sprache.

Diese Unterscheidungen zeugen von einer grundlegenden Mutation in der 

73  „Einleitung“ in Foucault (1969), Schriften I, Nr. 60: 943/DE I: 741. 
74 Ibid.: 934-937/734-736. 
75  Arnauld/Lancelot (1676). 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006 - am 14.02.2026, 14:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 5: DER KLASSISCHE DISKURS ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS | 145 

Seinsweise der Sprache. Sie erscheint nunmehr als „ein Bau mit zwei Stockwer-
ken: dem manifesten Stockwerk der Phrasen, der Wörter und des Diskurses, der 
Verwendungen, der Wendungen, die alle an sich den sichtbaren Körper der Spra-
che konstituieren; und dem nichtmanifesten Stockwerk der Prinzipien, die mit 
einer vollkommenen Klarheit von den [Sprach-]Fakten, die man beobachten kann, 
Rechenschaft ablegen müssen“76. Insgesamt also ist das Bauwerk der Sprache 
eine Reihen- bzw. Stufenordnung zwischen ihren zwei Stöcken, und das dedukti-
ve Verfahren der Allgemeinen Grammatik führt am Leitfaden des „natürlichen 
Lichtes“ vom einen dieser Stockwerke zum anderen, um die sichtbaren Sprach-
fakten mit ihren unsichtbaren Gründen zu verbinden. Der Sprachunterricht, der 
sich dieser Grammatik bedient, geht schrittweise von der Einfachheit der gram-
matikalischen Regeln zur Komplexität ihrer konkreten Anwendungen über. 

Indem aber diese Grammatik die Regeln des Diskurses hergibt, muss man sie 
eine „Kunst des Sprechens“ nennen, so wie die Logik von Port-Royal eine 
„Kunst des Denkens“ heißt. Denn die Aufgabe einer Kunst besteht wesentlich 
darin, Regeln zu geben, wobei unter Regel keinesfalls eine bloße äußere Vor-
schrift zu verstehen ist, sondern „eine Bedingung der Existenz77, die zur gleichen 
Zeit Garantie der Wahrheit ist“.78 Diese Auffassung der Regel ist gleichermaßen 
auf Denken wie auf Sprechen anwendbar: „Das Prinzip, dass falsches Denken 
überhaupt nicht Denken sei, muss in der Tat aufs Gesprochene angewandt wer-
den; Sprechen außerhalb aller Regeln kommt also einem Nicht-Sprechen über-
haupt gleich: Die Existenz eines effektiv Gesprochenen geschieht nach dem Maß 
seiner Richtigkeit.“79

Als „Kunst des Denkens“ ist die Logik die reine Reflexion der Regeln bzw. 
Bedingungen, die für die Existenz des Denkens als solchen konstitutiv sind. So-
bald überhaupt gedacht wird, sind diese Regeln am Werk, auch wenn der Den-
kende sie niemals ausdrücklich gelernt hat. Und indem die Logik diese Regeln 
denkt, denkt sich in ihr das Denken selbst: Sie ist die Anwendung der Regeln des 
Denkens auf sich selbst, womit sich aber ihre Bedeutung verdoppelt.80 Einerseits 
hat sie die Bedeutung einer „Logik des Denkens“, d.h. der ontologischen Einfas-
sung bzw. der Bedingungen der Existenz des Denkens. Andererseits aber ist sie 

76  „Einleitung“ in Foucault (1969), Schriften I, Nr. 60: 936-937/DE I: 736 (m). 
77  Die Regel ist, in anderen Worten, nicht nur Bedingung der Möglichkeit, sondern 

auch Bedingung der Existenz. Man kann die Tragweite dieser wesentlich kartesi-
schen Auffassung von Regel daran ermessen, dass in ihr die gleiche Rangordnung 
zwischen Wesen und Existenz vorkommt, die von dem ontologischen Gottesbeweis 
vorausgesetzt wird. Es ist deshalb durchaus folgerichtig, dass in der Fortsetzung des 
zitierten Satzes die Regel als ein ontologisches Fundament bestimmt wird: als „das 
Fundament, das demjenigen, was existiert, und der wahren Erkenntnis, die man da-
von hat, gemeinsam ist“. [Ibid.: 941/739 (m).] 

78  „Introduction“, Foucault (1969), DE I, no. 60: 736. (Hervorh. v. Verf.) Dieser Satz 
fehlt aus unerfindlichen Gründen in der deutschen Übersetzung.

79  „Einleitung“ in Foucault (1969), Schriften I, Nr. 60: 941/DE I: 740 (m). 
80  Vgl. hierzu die Ausführungen in „Doppelung der Methode“, Kapitel 4, Abschnitt 

12.3 dieser Arbeit. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006 - am 14.02.2026, 14:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 | TEIL II: DIE SPRACHE ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS UND KRITIK IHRER SELBST 

die Theorie dieser Bedingungen selbst und damit ihrerseits Denken. Diese zwei 
Bedeutungen der Logik – als bedingende Regel und bedingtes Denken zugleich – 
gehören zu einander und zur gleichen Ebene. Die Logik ist daher – als Denken der 
Bedingungen des Denkens gemäß diesen Bedingungen selbst – reine Reflexion 
und nichts anders sonst. Sie ist jedenfalls keine deduktive Wissenschaft. Sie denkt 
das Denken, so, wie es vorkommt, erklärt die Entstehung der Irrtümer des Den-
kens, erklärt aber nicht, „warum wir denken, wie wir denken“81, d.h.: Sie dedu-
ziert nicht das Denken von einer anderen dem Denken äußerlichen Ebene her. 

Bei der Grammatik verhält es sich anders. Insofern erstens auch ihre Bedeu-
tung in sich verdoppelt ist, steht sie der Logik nah und ist von daher eine allge-
meine Grammatik. Insofern aber zweitens ihre Reflexionsstruktur von jenem 
Rangunterschied überlagert ist, der die unterrichtende Sprache von der unterrich-
teten trennt, ist sie zugleich von der Logik unterschieden und damit eine dedukti-
ve Grammatik.  

Erstens also verdoppelt sich die Bedeutung des Wortes „Grammatik“, inso-
fern sich in der Grammatik die ontologischen Bedingungen der Sprache manifes-
tieren. Einerseits ist sie als Satz von Regeln zu verstehen, und damit selbst Be-
dingung der Existenz von Sprache, d.h.: „die jedem ausgesprochenen Wort im-
manente Ordnung“82. Andererseits aber ist sie die beschreibende, analysierende 
und erklärende Theorie dieser Ordnung, eine Disziplin also, „die die Regeln for-
muliert, nach denen sich eine Sprache ordnen muss, um existieren zu können.“83

Die Grammatik ist also zugleich die faktische Ordnung der Sprache und die spre-
chende Theorie dieser Ordnung. 

Zweitens aber gehören die tätige Ordnung des Sprachgebrauchs und die For-
mulierung seiner Prinzipien verschiedenen Ebenen an. Das heißt: Die gedoppelte 
Bedeutung der Grammatik als Ordnung des Diskurses und Diskurs über diese 
diskursive Ordnung ist von diesem Unterschied der Ebenen überlagert. Aus den 
zwei Stockwerken der Sprache und der Reihenordnung zwischen ihnen – anders 
gesprochen: aus dem abgeleiteten Status der Sprache – ergibt sich also eine ge-
wisse ‚Linearisierung‘ der grammatikalischen Reflexion.  

Insofern sich also die Sprache von der Repräsentation herleitet, ist die gram-
matikalische Reflexion (der Sprache) von der reinen logischen Reflexion (der 
Repräsentation) abhängig. Das heißt: Die reine Reflexion des Diskurses wird in 
der Grammatik von einer explikativen Funktion ergänzt, so dass unter den einan-
der reflektierenden Ebenen des funktionierenden Diskurses und ihrer Regeln die 
zweite aus den transzendenten Prinzipien der Repräsentation und ihrer Doppe-
lung deduziert werden muss. Aus der differenziellen Figur der Repräsentation 
geht der Niveau-Unterschied zwischen dem Diskurs (im Doppelsinn des Ge-
brauchs und der Regeln) und ihren Prinzipien hervor. Aus diesem Unterschied 

81 Ibid.: 943/ 741 (m). 
82 Ibid.: 942/740 (m). 
83 Ibid.: 941/740 (m). 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006 - am 14.02.2026, 14:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 5: DER KLASSISCHE DISKURS ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS | 147 

aber ergibt sich, dass die Grammatik nicht nur allgemein und reflexiv ist, sondern 
dass sie zudem noch raisoniert. Allerdings wird dieser raisonierende Zug der 
Grammatik seinerseits nicht mehr in der Grammatik reflektiert. Er kommt in der 
Logik als eine der vier Aktionen des Denkens – concevoir, juger, raisonner, or-
donner – zum Vorschein. Das heißt: In der raisonierenden Grammatik ist das 
Denken in bestimmter Weise am Werk, doch das Denken als solches reflektiert 
sich nicht in dieser Grammatik, sondern erst in der Logik. Die Grammatik, die 
raisonierend die Abhängigkeit der Sprache von der Repräsentation herausstellt, 
ist ihrerseits von der reinen Reflexion des Denkens in der Logik abhängig.  

16.5  Die Deduktion des Diskurses 

Die Allgemeine Grammatik ist in der Logik fundiert, und darin bekundet sich das 
Abgeleitetsein der Sprache, d.h. die Abhängigkeit des Sprechens vom Denken. 
Diese Abhängigkeit ist auch daran abzulesen, dass einerseits (a) in der Gramma-
tik von Port-Royal die Wörter als Zeichen abgehandelt werden: „Sprechen heißt 
seine Gedanken durch Zeichen explizieren, die die Menschen zu diesem Zweck 
erfunden haben“84, dass aber andererseits (b) die Theorie des Zeichens nicht in 
der Grammatik, sondern in der Logik vorkommt. 

(a) Insofern die Sprache als binäres Zeichen behandelt wird, besteht die 
Grammatik aus zwei Teilen. Der erste handelt von den Lauten, d.h. „der Materie, 
die zur Konstituierung der Zeichen gewählt worden ist“85. Diese besteht aus Ele-
menten, die teils in sich variabel, teils zu Silben kombinierbar sind. Der zweite 
handelt von den verschiedenen Wortarten, d.h. „den vielfältigen Weisen, auf die 
es den Menschen gelingt, ihre Gedanken zu bezeichnen“86. „In anderen Worten, 
die ersten Kapitel der Grammaire handeln von der materiellen Natur des Zei-
chens, die anderen von den verschiedenen ‚Weisen des Bezeichnens‘.“87 Die zwei 
Teile der Grammatik von Port-Royal entsprechen den zwei Momenten des binä-
ren Zeichens: der lautlichen Materie und der repräsentativen bzw. ordnenden 
Funktion. Das deduktive Verfahren wird also, streng genommen, erst im zweiten 
Teil des Buches angewandt, worin die Bezeichnungsweise der Wortarten – im 
Rückgang auf ihren Grund im Denken – freigelegt wird. Was aber in dieser 
Grammatik fehlt, was gleichsam „mit Stillschweigen übergangen wird“88, ist eine 
allgemeine Theorie der Bezeichnung und des Wortes als Träger der Bezeichnung. 

(b) Es ist die Logik von Port-Royal (1662), die diese in der Grammatik feh-
lende Theorie liefert. Bemerkenswert ist allerdings die Position, die von der Zei-
chentheorie in der allgemeinen Ökonomie dieser Logik eingenommen wird: Sie 
kommt erst im vierten Kapitel des Buches vor. Dieses Kapitel ist eingebettet zwi-

84  Arnauld/Lancelot (1676): 5. 
85  „Einleitung“ in Foucault (1969), Schriften I, Nr. 60: 944/DE I: 741-742 (m). 
86 Ibid.: 944/742 (m). 
87 Ibid. (m) 
88 Ibid.

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006 - am 14.02.2026, 14:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 | TEIL II: DIE SPRACHE ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS UND KRITIK IHRER SELBST 

schen einerseits drei Kapiteln, die ihm alle vorausgehen: über die Natur/den Ur-
sprung der Ideen, ihre unterschiedlichen Objektbezüge, die aristotelischen Kate-
gorien und die Notwendigkeit ihrer kritischen Zurückweisung; und andererseits 
einem Kapitel über die Einfachheit und Zusammensetzung der Ideen, das unmit-
telbar auf das Kapitel über das Zeichen folgt. Warum setzt die Reflexion über die 
Zeichen inmitten der Überlegungen zu den Ideen ein? Warum wird die Reflexion 
über die Zeichen, die ja gerade als epistemisch unentbehrliche Verbindungen den 
Gesamtbereich der Ideen umfassen, nicht an den Anfang oder ans Ende dieser 
logischen „Ideologie“ gesetzt?89

Die Antwort liegt auf der Hand, wenn man bedenkt, dass in der Einleitung 
zum ersten Teil der Logik fünf unterschiedliche Dimensionen der Idee als Aus-
gangspunkte der ideologischen Analyse angekündigt werden: 1) ihre Natur/ihr 
Ursprung, 2) ihr Objekt, 3) ihre Einfachheit oder Zusammensetzung, 4) ihre 
Ausdehnung, 5) ihre Klarheit/Deutlichkeit oder Dunkelheit/Verworrenheit. Die 
Theorie der Zeichen – ebenso wie die Kritik an den aristotelischen Kategorien – 
gehört in den Bereich der zweiten Dimension. Sie gehört zur allgemeinen Analy-
se des Objektbezuges der Ideen. Eines der drei Kapitel also, in denen der Objekt-
bezug der Ideen analysiert wird, ist der Theorie des Zeichens gewidmet.  

Das impliziert aber, dass das Zeichenverhältnis, das zwei Ideen in sich 
schließt, als ein besonderer Fall des allgemeinen Objektbezuges der Ideen zu be-
trachten ist. Denn: Das Objekt einer bezeichnenden Idee ist nicht ein Ding, d.h. 
eine Substanz oder ein Attribut90, sondern wiederum eine Idee, die ihrerseits ein 
anderes Objekt repräsentiert.91 Das erweist das Zeichenverhältnis – wird es „in 
seiner größten Dimension auseinandergefaltet“92 – als ein „System aus vier Ter-
men“93, das man in folgender Weise schematisieren kann: 

Repräsentation         Ding

                Repräsentation  Ding

      oder 

Idee      (Objekt = Idee    )  Ding   

      WORT  

Abbildung 2: Zeichen als Doppelung der Repräsentation 94

89 Ibid.: 945/742-743. 
90  Vgl. Arnauld/Nicole (1662): 40. 
91  „Einleitung“ in Foucault (1969), Schriften I, Nr. 60: 945/DE I: 743 (m). 
92 Ibid.: 946/743 (m). 
93 Ibid. (m) 
94 Ibid. [Modifizierung des Schemas.] 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006 - am 14.02.2026, 14:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 5: DER KLASSISCHE DISKURS ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS | 149 

In diesem Schema wird das Zeichenverhältnis als eine Spezifizierung des allge-
meinen Objektbezuges der Idee sichtbar, genauer: als „eine Doppelung des Ver-
hältnisses der Idee zu ihrem Objekt“95. Man hat im vertikalen Pfeil bzw. im 
Gleichheitszeichen ein Bild jener „unvermeidliche(n) Verlagerung“,96 mit der die 
Doppelung der Repräsentation gekennzeichnet wird: als eine „Figur aus zwei 
Termen, die in Beziehung zu sich selbst zurückweicht und sich völlig im Innern 
des bezeichnenden Elements ansiedelt“97. Jedenfalls liegt es am Grundzug des 
klassischen Zeichens als Doppelung der Repräsentation, dass die Theorie des 
Zeichens (a) ihren Ort in der Logik findet, die ja ihrerseits eine Theorie der Re-
präsentation im Allgemeinen ist und (b) darin als Teil einer ideologischen Ana-
lyse des Objektbezuges der Idee vorkommt.98

Es ist bemerkenswert, dass die Theorie des Zeichens in der grammatikali-
schen Analyse der diskursiven Zeichen nicht vorkommt. Doch ist es genau das 
Fehlen dieser Theorie, diese „lacune centrale“99, die die Allgemeine Grammatik 
in ihrer Gliederung und Vorgehensweise organisiert. Die Abhängigkeit der Zei-
chenrelation von dem Objektbezug der Idee – oder des Zeichens von der Reprä-
sentation im Allgemeinen – wird in der Grammatik nicht eigens thematisiert, 
sondern als ihr deduktives Verfahren operationalisiert. Denn das vierfältige Ge-
rüst des Zeichenverhältnisses erweist sich beim näheren Hinsehen als ein Netz 

95 Ibid. (m) 
96  OD: 99/MC: 78. 
97 Ibid. (m) 
98  Man sieht: Der Grundzug des klassischen Zeichens als Doppelung der Repräsenta-

tion ergibt sich u.a. als Resultat einer Analyse und Erklärung der Position der Zei-
chentheorie in der allgemeinen Ökonomie der Logik von Port-Royal. Dieser Grund-
zug des klassischen Zeichens wird aber nirgends in der Logik oder der Grammatik 
direkt angesprochen oder gar thematisiert, und man würde umsonst nach einem 
„Beleg“ dafür suchen, etwa in der Weise ausdrücklicher Formulierungen, wie dies 
Hendrik Birus in gut literaturwissenschaftlicher Manier verlangt: „Foucault [gibt] 
keinerlei stichhaltigen Beleg für seine (eher hegelianisierende denn ‚klassische’) 
These einer der Repräsentation eigenen Kraft, sich selbst zu repräsentieren […].“ 
[Birus (Hg., 1982): 28, zit. in Frank (1984): 164, die eckigen Klammern hier sind 
ausnahmsweise nicht von mir, sondern entstammen dem Frankschen Zitat.] Die 
Archäologie interessiert sich nicht in erster Linie für die wörtlichen Vorkommnisse 
von Aussagen, sondern für das Wissensfeld, das diese Aussagen allererst möglich 
macht. Ihr Blick gilt diesem Feld, diesem Zwischen der historischen Aussagen, ge-
nauer: dem Boden der Aussagen in der epistemisch spezifischen Seinsweise der 
Sprache. Deshalb kann sie bestimmte Kohärenz- bzw. Dispositionsfiguren auftau-
chen lassen, die sonst unter dem Gewicht der isolierten und wörtlich genommenen 
Aussagen unsichtbar geblieben wären. Erst als Frucht dieser spezifisch archäologi-
schen Aufmerksamkeit, als Resultat dieser Art der „Aussagen-Analyse“ – der 
Unterscheidung der Aussagen im Sinne der Hervorhebung und Wiederschreibung 
ihres Zwischens – zeigt sich die Doppelung der Repräsentation als eine Figur, die 
für das Wissensfeld des gesamten klassisch-taxonomischen Diskurses konstitutiv 
ist. Es wäre daher widersinnig, nach einem „Beleg“ für etwas zu verlangen, was 
eher als Korrelat eines spezifischen Analyse-Verfahrens in Erscheinung tritt. 

99  „Einleitung“ in Foucault (1969), Schriften I, Nr. 60: 947/DE I: 744. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006 - am 14.02.2026, 14:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 | TEIL II: DIE SPRACHE ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS UND KRITIK IHRER SELBST 

von Beziehungen, von denen ausgehend die je spezifischen Bezeichnungsweisen 
der grammatikalischen Wortarten bestimmt werden können: „[…] die unter-
schiedlichen Wortarten sind soviele Weisen des Bezeichnens, d.h. […] jede [ein-
zelne von ihnen] nimmt im Innern dieses gedoppelten Objektbezuges, der die 
Bezeichnung ist, eine spezifische Position ein. Alle die großen Kategorien der 
Grammatik lassen sich in einer absolut kontinuierlichen Weise deduzieren, unter 
der Bedingung, dass sie in ihr Element [in das vierfältige Doppelungsschema des 
Zeichens] zurückgestellt werden.“100

Die Details dieser grammatikalischen Deduktion treten deutlicher zutage, 
wenn man die vier Terme des Doppelungsschemas folgendermaßen mar-
kiert101:

Idee   (Objekt  =  Idee ) Ding   (Wort)

  a1  a2    b1 b2

0    0 ½ 1 1½ 2 2½

Abbildung 3: Deduktion der grammatikalischen Niveaus 
aus der Doppelung der Repräsentation 

    
Das Wort als Objekt (a2) wird einerseits von der Idee (a1) im Geist repräsentiert. 
Andererseits funktioniert es selbst als Idee (b1) des Objekts (b2). Damit ergibt 
sich ein ganzes Bündel von Relationen, von denen ausgehend „sich die verschie-
denen Weisen des Bezeichnens entfalten“102.

Wenn man die Objekt-Hälfte, d.h. die b-Hälfte, des Zeichenschemas betrach-
tet, dann findet man darin zwei Niveaus vor: das Niveau des Objekts (b2) und 
dasjenige der Idee (b1). Das Objekt (b2) kann entweder eine Substanz sein, oder 
eine Akzidenz. Deshalb ist das Wort (a2), das es bezeichnet, entweder ein Subs-
tantiv oder ein Adjektiv. Aber auch die Idee (b1) nimmt zwei unterschiedliche 
Positionen ein: Sie kann entweder ein Objekt repräsentieren – dann sind die sie 
bezeichnenden Wörter (a2) Nomina und in der eben genannten Weise in Substan-
tive und Adjektive einzuteilen – oder überhaupt kein Objekt, sondern eine Aktion 
des Geistes, nämlich die Affirmation. In diesem zweiten Fall ist das Wort (a2), 
das die Idee (b1) bezeichnet, als Verb (sein) zu identifizieren. Auf der Ebene der 
Idee (b1) also, die man Niveau 1 nennen kann, findet die fundamentale Distink-
tion zwischen Nomen und Verb statt, während die Ebene des Objektes (b2) – 

100 Ibid.: 950/747 (m).  
101 Ibid. [Modifizierung des Schemas.] 
102 Ibid.: 747/950 (m). 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006 - am 14.02.2026, 14:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 5: DER KLASSISCHE DISKURS ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS | 151 

Niveau 2 – die Distinktion zwischen Substantiv und Adjektiv ermöglicht. Es gibt 
aber weitere Differenzierungen, und damit auch weitere Niveaus, aus denen die 
anderen Kategorien der Grammatik hervorgehen. Denn selbst unter jenen Ideen 
(b1), die keine Affirmation sondern ein Objekt repräsentieren, gibt es unter-
schiedliche Weisen, ein Objekt zu repräsentieren, je nachdem, ob sie ein einziges 
(singuläres) Objekt oder mehrere Objekte repräsentieren. Demnach haben wir für 
die Wörter (a2), die diese Ideen (b1) bezeichnen, die Einteilung in Eigenname 
und Gattungsname. Diese Einteilung gehört aber zwischen die Ebenen 1 und 2, 
d.h. zum Niveau 1½. Aber auch vor dem Niveau 1, d.h. auf dem Niveau ½ ist es 
ein Unterschied, ob das Objekt (a2), d.h. das Wort, eine einzige oder mehrere 
Ideen (b1) vom selben Typ bezeichnet, womit sich die Opposition Singular-
Plural ergibt. Ebenfalls ergibt sich auf demselben Niveau (½) der Unterschied 
zwischen der Bestimmtheit der vom Wort (a2) bezeichneten Idee (b1) und ihrer 
Unbestimmtheit, insofern irgendeine unter mehreren Ideen desselben Typs be-
zeichnet wird. Damit ergeben sich auf diesem Niveau (½) der bestimmte bzw. 
unbestimmte Artikel. Schließlich gibt es, jenseits von (b2), die verschiedenen 
Relationen unter den Objekten (b2). Diese werden von den Präpositionen be-
zeichnet, die folglich auf Niveau 2½ anzusiedeln sind. Diese distinktiven Herlei-
tungen lassen sich alle in einem einzigen Bild bzw. einer Tabelle zusammenfas-
sen: dem Tableau103 der Deduktion der Grammatik aus der Logik, wie auch der 
grammatikalischen Deduktion des Diskurses aus der Natur des Zeichens als 
Doppelung der Repräsentation: 

Niveau Differenzierung durch Grammatikalische Kategorien

Logik Grammatik

Idee (a1) 0   

Objekt (a2) 

(Wort)

0   

½ Zeichen-Zahl 

Zeichen-Ausdehnung

Singular/Plural

Artikel:bestimmt/unbestimmt

Idee (b1) 1 Ideen-Natur Nomen/Verb

1½ Ideen-Ausdehnung Eigenname/Gattungsname

Objekt (b2) 2 Objekt-Natur Substantiv/Adjektiv

2½ Objekt-Relationen Präpositionen

Abbildung 4: Tableau der grammatikalischen Deduktion des Diskurses 
aus der Doppelung der Repräsentation  

Die Richtung der Abhängigkeit zwischen der Logik und der Grammatik, zwi-
schen dem gedoppelten Objektbezug der Idee und den grammatikalischen Kate-
gorien, in anderen Worten: Die Richtung der Deduktion des Diskurses verläuft in 

103 Ibid.: 748. [Modifizierung der Tabelle.] 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006 - am 14.02.2026, 14:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 | TEIL II: DIE SPRACHE ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS UND KRITIK IHRER SELBST 

diesem Tableau von links nach rechts. Dagegen verteilen sich die Elemente des 
auseinandergefalteten Zeichenverhältnisses, das ein in sich gedoppeltes Reprä-
sentationsverhältnis ist, auf der vertikalen Achse von oben nach unten. Diesen 
Elementen und ihren Relationen sind die grammatikalischen Kategorien der rech-
ten Spalte zugeordnet. Wenn man also diese Tabelle entlang der mittleren Quer-
linie, der Linie des Niveaus ½, knicken und wieder zusammenfalten würde, dann 
hätte man ein Bild der Doppelung der Repräsentation und, in eins damit, der 
grammatikalisch deduzierbaren104 Seinsweise der klassischen Sprache.  

Dieses Deduktions-Bild – das ja auch eine Deduktions-Tabelle ist – soll also 
nichts anderes sein, als „ein Tableau105, auf dem sich die Beziehungen zwischen 
der Logik und der Grammatik lesen lassen“106, das heißt: als die lesbare Ordnung 
zwischen der „Artikulation des Bezeichnungsverhältnisses innerhalb des Objekt-
bezuges“107 – d.h. der logischen Hälfte dieser Beziehungen – und den „unter-
schiedlichen Kategorien der Wörter in den Positionen, die sie auf der [vertikalen] 
Achse einnehmen, die von dem Zeichen zum Objekt verläuft“108 – d.h. der 
grammatikalischen Hälfte dieser Beziehungen. Dieses Tableau artikuliert also im 
Element der Gleichzeitigkeit das grammatikalische Wesen der Seinsweise der 
klassischen Sprache als die Ordnung ihrer Abhängigkeit von der Repräsentation. 
Es ist jedenfalls Ziel und Endpunkt der bereits erwähnten Wegstrecke, die für das 
taxonomische Wissen im Allgemeinen kennzeichnend ist: des Weges, der von 
der Gleichzeitigkeit der Repräsentation über die Sukzessivität des Diskurses bis 
hin zur erneuten Gleichzeitigkeit des Tableaus führt.109 Nur manifestiert der Wis-
sensweg mit dem Tableau als telos in diesem Falle nicht die naturgeschichtliche 
– botanische, zoologische usw. – Ordnung der Wesen, auch nicht die ökonomi-
sche Ordnung der Reichtümer, sondern die archäologisch grundlegendste unter 
diesen Ordnungen: die Ordnung des Diskurses selbst. Es ist das innerste Anlie-
gen der Allgemeinen Grammatik, entlang der genannten Wegstrecke, diese Ord-
nung freizulegen. Und die Archäologie vermag zu zeigen, dass es genau das oben 
angegebene Tableau ist, von dem diese Grammatik – im bereits erwähnten Dop-
pelsinn als Regel und Gebrauch von Sprache – organisiert wird. Oder genauer: 
Das Tableau „organisiert ihn [den grammatikalischen Bereich] zumindest wesent-
lich.“110

104  Diese Einschränkung bezieht sich auf die inhärente Rhetorizität der Allgemeinen 
Grammatik, auf die am Ende des Abschnittes näher eingegangen wird. 

105  Im klassischen Tableau-Begriff sind die Begriffe Bild und Tabelle fast bis zur Un-
unterscheidbarkeit zusammengezogen. Deshalb kommt die Wiedergabe von Ta-
bleau durch Tabelle, so wie es in der deutschen Fassung von Les mots et les cho-
ses mehrfach vorkommt, gewissermaßen einer Halbierung dieses Begriffes gleich. 

106 Ibid.: 951/ 748 (m) 
107 Ibid. (m) 
108 Ibid. (m)
109  Siehe oben, Abschnitt 2: „Kritik und Deduktion“. 
110 Ibid.: 952/748 (m) (Hervorh. v. Verf.) 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006 - am 14.02.2026, 14:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 5: DER KLASSISCHE DISKURS ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS | 153 

Denn es gibt eine ganze Reihe von Wortarten bzw. eher peripheren Katego-
rien der grammatikalischen Randerscheinungen, die darin nicht deduziert sind. 
Diese im Tableau ausgelassenen bzw. nicht erklärten Fakten der Grammatik er-
geben sich, „ausgehend von dieser ersten Deduktion“111, aus vier unterschiedli-
chen Modifikationen: (a) die Analogie, genauer, die analogisierende Übertragung 
einer der Distinktionen aus dem Tableau auf eine der darin nicht erklärten gram-
matikalischen Relationen: Z.B. findet sich die Distinktion zwischen Substantiv 
und Adjektiv, die auf dem Niveau 2 vorkommt, in der vom Tableau ausgelasse-
nen Unterscheidung zwischen dem Verb sein und den anderen Verben wieder; 
(b) die Klärung bzw. Vereindeutigung, z.B.: die Genus-Endungen der Adjektive 
als klärende Markierungen, die anzeigen, auf welche Substantive (männlich? 
weiblich?) sich diese beziehen; (c) die Abkürzung, z.B. ein Pronomen zum 
Zweck der Vermeidung der Wiederholung eines Namens; (d) die Umkehrung der 
Wortfolge, um eine neue Bezeichnungsweise zu erlangen, z.B. die Verwandlung 
eines Behauptungssatzes in einen Fragesatz.  

Bemerkenswert aber ist die Entsprechung zwischen diesen Modifikationen 
des Deduktions-Tableaus und den vier rhetorischen Figuren, von denen am Ende 
der Grammatik von Lancelot und Arnauld die Rede ist112: die Syllepsis („il est six 
heures“, in dem das Singular des „il est“ auf das Plural des „six heures“ bezo-
gen113 und damit die „tournure“114 einer Proposition auf eine andere übertragen 
wird) entspricht der Analogie; der Pleonasmus (Verstärkung durch Wiederho-
lung) entspricht der Klärung; die Ellipse (Auslassung, um Wiederholung zu ver-
meiden) entspricht der Abkürzung; das Hyperbaton (Invertierung der „natürli-
chen Ordnung des Diskurses“115) entspricht der Umkehrung. Alle vier Modifika-
tionen also, „die sich [dem Tableau] der fundamentalen Deduktion der Katego-
rien der Grammatik überlagern“116, und die jene eher peripheren grammatikali-
schen Fakten ergeben, erscheinen gewissermaßen als Figuren im Verhältnis zur 
Deduktion der zentralen grammatikalischen Kategorien.

Grammatik als Deduktion und Figur zugleich: Darin meldet sich eine Präzi-
sierung der oben erwähnten Wesensverschränkung zwischen Grammatik und 
Rhetorik im klassischen Zeitalter.117 Man erkennt jetzt in dieser Verschränkung 
ein Spiel und das Auskosten eines (tropologischen) Freiraumes, der die Dedu-
zierbarkeit dieser Grammatik umgibt. Durch dieses Spiel erst gerät die Gramma-
tik in Bewegung: eine Bewegung des Überbordens, in der die Grenzen der Logik 
durchlässig werden. Genauer: die Grenzen jener Gestalt, die so etwas wie einen 
Wesenskern der Grammatik ausmacht und aus der Logik deduzierbar ist. Die 

111 Ibid. (m) 
112  Arnauld/Lancelot (1676): 158-160 
113 Ibid.: 158-159. 
114  „Einleitung“ in Foucault (1969), Schriften I, Nr. 60: 953/DE I: 749. 
115  Arnauld/Lancelot (1676): 160. 
116  „Einleitung“ in Foucault (1969), Schriften I, Nr. 60: 953/DE I: 749 (m). 
117  Siehe oben im Abschnitt 1 über den abgeleiteten Status der Sprache. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006 - am 14.02.2026, 14:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 | TEIL II: DIE SPRACHE ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS UND KRITIK IHRER SELBST 

Grenzen dieser Wesensgestalt der klassischen Grammatik müssen im vierfachen 
Spiel der Analogie, Vereindeutigung, Verdichtung und Umkehrung überschritten 
werden, damit die Sprache lebendig werden und mehr sein darf als eine Ordnung 
aus nur elementaren Behauptungssätzen. Das Überborden der Grammatik bekun-
det sich in der Dimension einer ihr eigentümlichen Figuralität und schlägt sich in 
den eher peripheren Kategorien wie Genus, Personal- bzw. Relativpronomen, 
Adverb usw. nieder. Die Allgemeine Grammatik ist, mit anderen Worten, durch-
aus eine Art „Transformationsgrammatik“, deren Transformationsgesetze aller-
dings aus der Rhetorik geborgt sind. Der Übergang von den deduzierbaren Fun-
damentalformen zu den nicht mehr deduzierbaren peripheren Formen wird von 
den Figuren her gesteuert, die als Transformationsregeln in diese Grammatik 
hineinragen. 

17.  Die Einheit  des Diskurses:  das Sprachviereck 

„[…] man kann drei Schichten unterscheiden, die sich überlagern und deren Zu-
sammenhang [erst] das gesamte Bauwerk der Grammatik konstituiert.“118 Zwei 
dieser Schichten haben die Funktion, all die Niveaus, deren Reihung das gram-
matikalische Deduktions-Tableau konstituiert, untereinander zu gliedern. Die 
dritte Schicht umfasst die quasi-figuralen Modifikationen dieses Tableaus. 

Schicht I besteht aus den Niveaus 1 und 2, auf denen im Wesentlichen die 
Kategorien Verb (genauer: das Verb sein), Substantiv und Adjektiv unterschie-
den werden. Dieses grammatikalische Material ist erst einmal durchaus hinrei-
chend für die Bildung eines Satzes. Auf der Ebene dieser Schicht besteht eine 
exakte Entsprechung zwischen Logik und Grammatik: In der ersten Spalte er-
scheint das logische Urteil, in der letzten der grammatikalische Satz.

Schicht II umfasst die Niveaus ½, 1½, 2½, auf denen Numerus, Artikel, 
Eigen/Gattungsname, Präposition auseinander- und in Erscheinung treten. Diese 
Kategorien gestatten eine faktische Formulierung des grammatikalischen Satzes. 
Auf dieser Ebene also ist die Entsprechung zwischen Logik und Grammatik wei-
terhin gegeben, doch sind sie einander nicht mehr völlig adäquat: als Ausgangs-
punkt auf der logischen Seite dienen nicht die Natur der Idee (b1) oder des Ob-
jektes (b2), sondern ihre Eigenschaften bzw. Relationen; dagegen findet auf der 
grammatikalischen Seite die Unterscheidung und Verdeutlichung eigenständiger 
Kategorien statt. 

Schicht III gestattet weitere Verfeinerungen, d.h. aber auch Flexibilität bzw. 
Anpassungsfähigkeit der Sprache. Diese Schicht ist, wie gesagt, eher als ein 
„Spiel [zu fassen], im Ausgang von den Elementen der ersten beiden“119. Sie 

118 Ibid.: 954/749 (m). 
119 Ibid.: 954/750 (m). 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006 - am 14.02.2026, 14:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 5: DER KLASSISCHE DISKURS ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS | 155 

„unterhält keine Beziehungen mehr zur Logik“120 und befindet sich überhaupt 
außerhalb des Deduktions-Tableaus (das aus den ersten beiden Schichten be-
steht), besser: Sie umspielt dieses Tableau und ergibt damit die Kategorien Ge-
nus, Personal/Relativpronomen, Adverb, Verb (mit Ausnahme des Verbs sein).

Erst am Gesamtverhältnis zwischen den logisch-grammatikalischen Schich-
ten (I und II) und der figural-tropologischen Schicht (III) erkennt man die eigen-
tümliche Fluktuation der Allgemeinen Grammatik zwischen Logik und Rhetorik.  

Diesen drei Schichten entsprechen nun vier Theorien, genauer, theoretische 
„Segmente“, der einen klassischen Sprachtheorie. Die Theorie des Verbs ‚sein‘ 
(die als solche zugleich eine Theorie des Satzes bzw. der Proposition ist) ent-
spricht Schicht I. Die Theorie der Artikulation (d.h. der benennenden Wortarten) 
entspricht Schicht I und einem Teil von Schicht II. Die Theorie der Bezeichnung
ergänzt die Theorie der Artikulation mit einer Erklärung des Ursprungs der Funk-
tion der Benennung. Die Theorie der rhetorischen Derivation (im Sinne der zu-
fälligen Abweichungen von dem grammatikalischen Tableau bzw. den „ur-
sprünglichen“ Namen der Dinge) entspricht Schicht III. Diese vier Theorien bzw. 
„Segmente“ hängen wesentlich miteinander zusammen, und die Figur ihres Zu-
sammenhanges ist das Sprachviereck (le quadrilatère du langage). Insofern die 
Archäologie eine historische Ontologie der Sprache ist, vermag sie diese Figur 
freizulegen. Das Sprachviereck weitet den historiographischen Blick auf die 
klassische Sprache wesentlich aus. Es löst den Blick von dem Bild des ersten und 
elementarsten Schrittes der Sprachreflexion: von der Fixierung auf das Dedukti-
ons-Tableau als ‚Wesenskern‘ der Grammatik (im Doppelsinne des Wortes). An-
ders gesprochen: Im Sprachviereck erscheint ein Gesamt-Tableau der Seinsweise 
der klassischen Sprache. 

17.1  Verb und Proposition 

Es liegt an der Natur des Wortes sein, dass die Theorie des Verbs zugleich als 
Theorie der Proposition oder des Satzes121 funktioniert. Daher ist diese Theorie 
ein deutlicher Ausdruck der Seinsweise der Sprache im klassischen Zeitalter. 
Denn: Das, was das Wort aufrichtet und über das bloße Geräusch oder auch den 
vereinzelten Ausdruck erhebt, ist der „in ihm verborgene Satz“122. Und es ist erst 
mit dem Satz, dass die Sprache, wie mit einem Schlag, in ihrer Seinsweise auf-

120 Ibid.
121  Die Autoren der Logik und Grammatik von Port-Royal vermögen noch nicht, 

zwischen der logischen Proposition und dem grammatikalischen Satz zu unter-
scheiden. Denn, insofern der Diskurs kontinuierlich aus der Repräsentation her-
vorgeht, bildet die spezifische Grammatikalität der Sprache keinen eigenständigen 
Gegenstand der Allgemeinen Grammatik. Erst gegen Ende des achtzehnten Jahr-
hunderts, in den Grammatiken von Abbé Sicard und Sylvestre de Saci, tritt der 
Unterschied zwischen Proposition und Satz deutlich zutage. [Siehe OD: 141, siehe 
auch den nächsten Abschnitt der vorliegenden Arbeit.]  

122  OD: 132. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006 - am 14.02.2026, 14:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156 | TEIL II: DIE SPRACHE ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS UND KRITIK IHRER SELBST 

taucht. „Für die Sprache ist der Satz […] das, was die Repräsentation für das 
Denken ist, ihre zugleich allgemeinste und elementarste Form […]“123 Und wenn 
man den Satz zerlegt und vom Verb sein absieht, dann trifft man unterhalb dieser 
Elementarform der Sprache nicht mehr auf Sprache – d.h. auf das, was als Dis-
kurs funktioniert –, sondern auf ihre bloßen Bestandteile: auf Wörter „als völlig 
verstreutes Material“, die von sich aus außerstande sind, einen Diskurs zu bilden. 
Deshalb kann man im ursprünglichen Schrei, im Heulen des Primitiven oder gar 
der Tiere, zwar eine Abfolge von Lauten – wie es ja auch die Wörter sind – vor-
finden, die mehr als bloßes Geräusch oder gar Ausdruck sein können: etwa von 
Schmerz oder dem Eindruck einer Schale Milch. Doch können solche Laute nie-
mals von sich aus eine Aussage bilden, wie „ich leide“ oder „die Milch ist 
warm“. Dazu bedarf es des Verbs sein, und „das gesamte Wesen der Sprache 
sammelt sich in diesem einzigartigen Wort. Ohne es wäre alles still geblieben, 
und die Menschen hätten wie bestimmte Tiere zwar von ihrer Stimme Gebrauch 
machen können, aber keiner jener im Wald ausgestoßenen Schreie hätte je die 
große Kette der Sprache geknüpft.“124

Deshalb muss man das Verb sein als eine Schwelle zum Sein der Sprache 
überhaupt – im Sinne einer als Diskurs funktionierenden Ordnung der Laute – 
betrachten. „Das Verb ist die unerläßliche Bedingung für jeden Diskurs: und 
dort, wo es nicht existiert, nicht einmal auf virtuelle Weise, ist es nicht möglich 
zu sagen, dass es Sprache gibt.“125

Doch beruht der Diskurs mit seinen drei Schichten (I, II, III) auf einem Bo-
den, der seinerseits aus Schichten besteht. Und zum geschichteten Boden des 
klassischen Diskurses gehört gleichsam als Oberfläche das Verb sein. Auf der 
tiefsten Schicht dieses Bodens betätigt sich die Figur der Repräsentation als Ana-
lyse der Ähnlichkeit. Diese Tätigkeit wird in der logischen Ideologie reflektiert. 
Zur nächsten, mittleren Schicht gehört die Doppelung der Repräsentation bzw. 
der gedoppelte Objektbezug der Idee, woraus das Zeichen im Allgemeinen her-
vorgeht. Auch die allgemeine Reflexion über das Zeichen findet in der Logik 
statt, während sie in der Grammatik als abwesendes Medium einer Deduktion 
dient. Zur dritten und oberflächlichsten Schicht gehören die zwei Grund-Niveaus 
(1 und 2) jenes Wesenskerns von Grammatik, der aus der Doppelung der Reprä-
sentation hervorgeht. Da aber auf dieser Schicht die fundamentale Kategorie des 
Verbs und damit, schlagartig, der Satz als solcher auftaucht, ist sie nicht nur die 
Oberfläche des Grundes, sondern zugleich die tiefste Schicht des Diskurses. Die 
fünf Niveaus der Grammatik, die drei Schichten des Diskurses und die Stellung 
der Grammatik zwischen Logik und Rhetorik fügen sich somit zum Bild eines 
dreifach geschichteten Diskurses auf einem dreifach geschichteten Grund:  

123  OD: 131. 
124  OD: 134/MC: 109 (m). 
125  OD: 132/MC: 108 (m). 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006 - am 14.02.2026, 14:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 5: DER KLASSISCHE DISKURS ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS | 157 

       III 

    Rhetorik     

  Diskurs II (½, 1½, 2½)

    Grammatik 

           I (1, 2): Satz (Verb) 

           Zeichen

  Grund Logik

           Repräsentation

       

Abbildung 5: Der Diskurs und sein Grund 

Die Oberfläche des Grundes ist diejenige Schicht, die der Diskurs mit seinem 
Grund teilt und auf der er als Satz überhaupt erst einsetzt und seine fundamentale 
Grammatikalität manifestiert. Diese Nahtstelle, an der sich der Doppelfaden des 
Verbs (siehe unten) in sich selbst windet, manifestiert von neuem die wesentliche 
Verwobenheit von Denken und Sprechen im klassischen Zeitalter: „Die klassi-
sche Sprache ist dem Denken, das zu offenbaren sie beauftragt ist, viel näher, als 
man glaubt, sie ist ihm aber nicht parallel, sondern in seinem Netz eingefangen 
und in das Gewebe verwoben, das sie entrollt. Sie ist keine äußere Wirkung des 
Denkens, sondern das Denken selbst.“126

Als fundamentalste Kategorie der Grammatik gehört das Verb sein zur Naht-
stelle zwischen dem Diskurs und seinem Grund im Denken. Da aber die Gram-
matik der deduzierbare Wesenskern des Diskurses ist, ist das Verb der Kern des 
Kerns bzw. die Keimform des Satzes und Adam Smith meint sogar, „dass unter 
ihrer primitiven Form die Sprache nur aus unpersönlichen Verben zusammenge-
setzt war (vom Typ ‚es regnet‘ oder ‚es donnert’) und dass von diesem Verbkern 
aus alle anderen Teile des Diskurses sich als abgeleitete und sekundäre Präzisie-
rungen abgelöst haben. Die Schwelle der Sprache ist dort, wo das Verb auf-
taucht.“127

Insofern nun das Verb zu dieser mittleren Schicht gehört, die als einzige dem 
Diskurs und seinem Grund gemeinsam ist, hat es einen eigentümlich gedoppelten 
Status inne. Einerseits ist es als Wortart die fundamentalste der grammatikali-
schen Kategorien. Andererseits aber geht gerade aus dieser Fundamentalität her-
vor, dass sich das Verb „im Rückzug (en retrait) […] [aller Wörter] in einem 
Gebiet [befindet], das nicht das des Gesprochenen ist, sondern das, von wo aus 

126  OD: 114-115/MC: 92-93 (m). 
127  OD: 133/MC: 108 (m). 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006 - am 14.02.2026, 14:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 | TEIL II: DIE SPRACHE ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS UND KRITIK IHRER SELBST 

man spricht“128. Das Verb ist zugleich Wort unter Wörtern und – diesseits aller 
Wörter – Bedingung der Existenz von Sprache. „Es liegt am Rande des Diskur-
ses, an der Naht dessen, was gesagt wird [d.h. der Wörter], und dessen, was sich 
sagt [d.h. des sich im Diskurs analysierenden Denkens], genau dort, wo die Zei-
chen im Zuge (en train) sind, Sprache zu werden.“129 An der Schwelle zum Sein 
der Sprache manifestiert sich also ein gegenstrebiger Doppel-Zug: der Rückzug
der Wörter und der Zug zum Werden von Sprache überhaupt. In diesem gedop-
pelten Zug errichtet sich der Doppelstatus des Verbs sein. Die Doppelung des 
Verbs, als Wortart und zugleich als Bedingung des Sprechenkönnens überhaupt, 
bildet mit der Doppelung der Grammatik (als Regel und Gebrauch der Sprache 
zugleich) und der Doppelung der Repräsentation (als allgemeiner Seinsweise der 
Zeichen) eine für den klassischen Diskurs charakteristische Doppelungs-Reihe. 

Diese Konzeption des Verbs entspricht einer gegenüber den Sprachtheorien 
der Renaissance veränderten Stellung der Sprache gegenüber dem Sein und der 
Zeit. Wir haben bereits ausgeführt, dass an der Schwelle zwischen der Renais-
sance und der Klassik das Verhältnis zwischen der Sprache und der Zeit sich 
umkehrt. Die Zeit ist nicht mehr der Sprache äußerlich, sie ist nicht mehr jene 
heilsgeschichtliche Reihe, in der die Wörter als Signaturen der Welt niedergelegt 
worden sind. Sie ist vielmehr der Sprache innerlich geworden: als die spezifische 
Serialität der Abfolge, deren Ordnungsraum der Sprache als solcher den Ort bie-
tet, an dem sie die Repräsentationen analysieren und neu verbinden kann. Aber 
auch mit dem Sein hat „die Sprache […] neue Beziehungen geknüpft, die noch 
viel schwieriger zu erfassen sind“130: Es handelt sich jetzt nicht mehr um das ro-
he Sein der Signaturen, sondern um dasjenige, was „die Sprache […] durch ein 
[einziges] Wort aussagt und [womit sie sich] […] erneut verbindet (le rejo-
int)“131. In dieser Fähigkeit der Sprache, das Sein auszusagen und sich mit dem 
Sein zu verbinden, offenbart sich die klassische Funktion des Verbs, wie über-
haupt die spezifische Anti-Aristotelik der Allgemeinen Grammatik. Denn die 
wesentliche Verbindung zwischen dem Verb und der Zeit, wie diese von der aris-
totelischen Grammatik angenommen wird132, muss gemäß den Regeln des klassi-
schen Wissenssystems durchtrennt werden. Zusammenfassend: Die Zeit ist der 
Sprache innerlich geworden und das Sein wird von der Sprache nicht mehr als 
ein ‚eigenes‘ Sein (etwa der Signaturen) ‚besessen‘, sondern über die Repräsenta-
tion durch das Verb wieder eingeholt, weshalb wiederum das Verb selbst kein 
Zeitwort sein kann133. Als Wort unter Wörtern, das sich dennoch diesseits aller 

128 Ibid. (m). (Hervorh. v. Verf.) 
129 Ibid. (m). (Hervorh. v. Verf.) 
130  OD: 134. 
131  OD: 134/MC: 109 (m). 
132  „Verbum ist ein Wort, das die Zeit mit anzeigt, dessen Teile nie etwas für sich 

bedeuten und das immer etwas zu verstehen gibt, was von einem anderen gilt.“ 
[Lehre vom Satz (Peri Hermeneias), Aristoteles (1974): 96.] 

133  Arnauld/Lancelot (1676): 98-99. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006 - am 14.02.2026, 14:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 5: DER KLASSISCHE DISKURS ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS | 159 

Wörter errichtet, zeigt das Verb nicht die der Sprache innerliche Zeit an. Viel-
mehr lässt es mit einem Schlag die Sprache selbst in Erscheinung treten, indem 
es das der Sprache vorgängige Sein repräsentiert. 

Denn: Jedes beliebige Zeichenmaterial wird erst dann zur Sprache, wenn es 
dazu befähigt ist, die Bejahung, d.h. die Affirmation des Seins zu repräsentieren.
In dieser Befähigung liegt das eigentümliche Sein der Sprache im klassischen 
Zeitalter. Dazu aber bedarf es des Verbs sein, dessen eigentümliche Kraft die 
Bedingung der Existenz von Sprache abgibt: „Die Sprache ist von Grund auf 
Diskurs durch dieses einzigartige Vermögen eines Wortes, das mit einem Schritt 
das System der Zeichen auf das Sein des Bezeichneten hin überquert.“134 Da aber 
das Verb in seiner Doppelung nicht nur Bedingung, sondern zugleich auch Ele-
ment der Sprache ist, erweist sich umgekehrt die Sprache als Bedingung der 
Existenz des Verbs. Aus der Doppelung des Verbs ergibt sich ein wechselseitiges 
Bedingungsverhältnis zwischen Sprache und Verb: „Ohne eine Bezeichnungs-
weise des Seins [d.h.: das Verb] gäbe es keine Sprache, aber ohne Sprache gibt es 
kein Verb sein, das davon nur ein Teil ist.“135 Indem wiederum das Verb das Sein 
bezeichnet, manifestiert es an sich selbst, als ein Wort innerhalb der Sprache, die 
Bedingung von Sprache überhaupt und trägt in seiner bloßen Präsenz das Sein 
der Sprache: „Dieses einfache Wort ist das innerhalb der Sprache repräsentierte 
Sein. Es ist aber auch das repräsentative Sein der Sprache [d.h. das repräsentie-
rende Sein der Sprache: das Sein der Sprache erschöpft sich darin, dass sie das 
Sein repräsentiert].“136 Damit ergibt sich eine unendliche Spiegelung. Ebenso wie 
der Spiegel aus der Tiefe des Velasquez-Bildes heraus zeigt, was nicht mehr zum 
Bild-Raum gehört und was diesen dennoch bedingt137, affirmiert das Verb aus 
der grammatikalischen Tiefe des Diskurses – siehe unser Schichtungs-Schema 
oben –, was nicht zum Raum des Diskurses gehört und was die Sprache dennoch 
– um überhaupt Sprache zu sein – affirmieren muss: das Sein des Bezeichneten. 
So wie der Spiegel aus der letzten Tiefe des Bildes heraus die Souveränität des 
königlichen Paares sichtbar macht, so meldet das Verb aus der tiefsten Schicht 
des Diskurses heraus die Souveränität des Seins und bekundet in der Weise die-
ser Meldung die Bedingung der Existenz des Diskurses – und damit auch des 
Verbs selbst. Diese geheime Homologie zwischen der logisch-grammatikalischen 
Stellung des Verbs und der Position des Spiegels im Velasquez-Bild gehört zwei-
fellos zu den architektonischen Schönheiten von Die Ordnung der Dinge. Sie 
beruht auf der dem Sagbaren und Sichtbaren gemeinsamen Grundlage der Dop-
pelung der Repräsentation als allgemeiner Seinsweise des klassischen Zeichens. 

Es gibt weitere Indizien für das Gewicht des Bildes in der klassischen Dis-
kurstheorie, allgemeiner: für den Vorrang der Sichtbarkeit im Bereich der Sag-
barkeit. Dazu gehört etwa, dass das Endstadium des diskursiven Wissensweges 

134  OD: 134/MC: 110 (m). 
135  OD: 134/MC: 109. 
136 Ibid. (m). 
137  Erstes Kapitel von Ordnung der Dinge.

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006 - am 14.02.2026, 14:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 | TEIL II: DIE SPRACHE ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS UND KRITIK IHRER SELBST 

das Tableau-Bild ist, oder „dass das erste Beispiel eines Zeichens, das die Logik
von Port-Royal angibt, weder das Wort noch der Schrei noch das Symbol ist, 
sondern die räumliche und graphische Repräsentation – die Zeichnung: Karte 
oder Bild.“138 Der treffendste Vergleich zwischen Wort und Bild ergibt sich aber, 
wenn man bedenkt, dass das Verb als Keimform des Satzes die Fundamental-
schicht (Schicht I) und damit eine Art „Leinwand“ des Diskurses bildet: „Ein 
Grammatiker vom Ende des achtzehnten Jahrhunderts vergleicht die Sprache mit 
einem Tableau und definiert die Nomen als Formen, die Adjektive als Farben 
und das Verb als die Leinwand selbst, auf der sie erscheinen. Es ist eine unsicht-
bare Leinwand, gänzlich zugedeckt von der [adjektivischen] Leuchtkraft und 
[nominalen] Zeichnung der Wörter, die jedoch der Sprache den Ort gibt, an dem 
sich ihre Malerei geltend macht.“139

Wie ein Spiegel oder eine Leinwand lässt das Verb immer nur Anderes her-
vorscheinen und bleibt dabei selbst beinahe unsichtbar, weil sie etwas so Grund-
legendes wie das Sein repräsentiert und damit ihrerseits für den Diskurs grundle-
gend wird: als eine „schmale, fast unwahrnehmbare und zentrale Figur“140, die 
„die erste und fundamentalste Invariante des Satzes“141 bildet. Links und rechts 
von dieser Figur, in der sukzessiven Reihenordnung des Satzes, befinden sich die 
zwei weiteren Komponenten des Satzes: das Subjekt und das Attribut. Diese sind 
von gleicher Natur, können unter gewissen Bedingungen sogar ihre Funktionen 
austauschen, sind aber vom Verb sein grundlegend verschieden. Denn das Verb 
hat die einzigartige Funktion, Subjekt und Attribut im Gefüge des Satzes zu-
sammenzuziehen und in ihrer Zusammengehörigkeit zu affirmieren.

Subjekt und Attribut bestehen aus Wortarten, die irgendwelche Ideen des Ver-
standes oder Relationen zwischen ihnen bezeichnen. Das Verb sein dagegen be-
zeichnet keine Idee vom Ding und benennt kein Objekt, ja benennt im Grunde 
überhaupt nicht. Diese Sonderstellung des Verbs steht im unmittelbaren Zusam-
menhang mit seiner Doppelung und leitet sich von dem eigentümlichen Status des-
sen her, was von ihm bezeichnet wird. Das Verb ist zwar eine Wortart unter ande-
ren. Doch geht es allen Wortarten insofern voraus, als es nicht eine Idee bezeich-
net, sondern eine besondere Aktion des Geistes namens Affirmation, mit der der 
Geist die in Ideen repräsentierten Inhalte als existierend hervorhebt bzw. miteinan-
der verbindet. Vom Innern der Sprache aus bezeichnet das Wort sein die Affirma-
tion des Geistes und repräsentiert damit, was der Sprache vorausgeht: das Sein.

Damit ist der Satz in drei Felder eingeteilt: ein Subjekt-Feld, ein Attribut-
Feld und eine vom Verb sein besetzte Mitte. Sobald das Verb als Bezeichnung 
der Affirmation einsetzt, wird die allgemeinste und dünnste Forderung für das 
Vorhandensein eines Satzes erfüllt. Mit einem Schlag werden Subjekt- und Attri-
but-Felder eröffnet, wie zwei Flügel um die Verbmitte. Doch muss zugleich be-

138  OD: 99. 
139  OD: 135/MC: 110 (m). 
140  OD: 136/MC: 111 (m). 
141 Ibid.

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006 - am 14.02.2026, 14:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 5: DER KLASSISCHE DISKURS ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS | 161 

achtet werden, dass es sich bei der Bezeichnung der Affirmation um nicht mehr 
und nicht weniger als das bloße Wesen des Verbs handelt. Denn es gibt einerseits 
Verben, die mehr enthalten als das Verbwesen sein. Und es gibt andererseits 
Wörter, die, wie das Verb, keine Objekte bezeichnen, und dennoch keine Verben 
sind. Deshalb muss man die Verbtheorie in zwei Richtungen differenzieren: nach 
Innen und nach Außen. 

Nach Innen: Es gibt außer dem Verb sein die vielen anderen Verben, deren 
Formen allem Anschein nach nichts mit dem Wort sein zu tun haben. Doch zeigt 
die allgemeine Theorie des Verbs, dass alle diese anderen Verbformen vom Verb 
sein herzuleiten sind, anhand der Transformationsregel der Abkürzung (siehe 
oben). In jeder Verbform ist das Verb sein enthalten und alle Spezifizierungen 
von Person, Numerus, Tempus, werden anhand abkürzender Markierungen 
(Transformationen) realisiert, die sich dem Verbwesen überlagern.142 „Die Ge-
samtspezies des Verbs führt auf das einzige Verb zurück, das Sein bezeichnet. 
Alle anderen bedienen sich insgeheim dieser einzigartigen Funktion, haben sie 
aber mit Determinationen zugedeckt, die sie verbergen: Man hat Attribute hinzu-
gefügt, und statt zu sagen ‚ich bin singend‘, sagt man ‚ich singe‘; man hat Indika-
tionen der Zeit hinzugefügt, und statt zu sagen ‚einst, ich bin singend‘, sagt man 
‚ich sang‘; schließlich haben gewisse Sprachen das Subjekt selbst mit den Ver-
ben integriert, und so sagen die Römer nicht ‚ego vivit‘, sondern ‚vivo‘. All das 
ist nur Ablagerung und Sedimentierung um und über eine sprachliche Funktion, 
die absolut dünn, aber wesentlich ist: ‚Es gibt nur das Verb sein […], das in die-
ser Einfachheit geblieben ist.‘ Das gesamte Wesen der Sprache sammelt sich in 
diesem einzigartigen Wort.“143

Es liegt auf der Hand, worauf sich die absolut dünne und wesentliche Funk-
tion dieses Wortes bezieht. Es handelt sich um das schrankenlos allgemeine Sein, 
das jeder Einschränkung durch Person, Zahl, Zeit vorausgeht, „so wie tatsächlich 
in den Sätzen, die von den Philosophen die ewigen Wahrheiten geheißen werden, 
wie Gott ist unendlich; jeder Körper ist teilbar; das Ganze ist größer als sein 
Teil: das Wort ist nur die einfache Affirmation bezeichnet, ohne irgendeinen 
Zeitbezug; denn dies ist zu jeder Zeit wahr, und ohne dass unser Geist vor ir-
gendeiner Verschiedenheit der Person stehen bleibt.“144

Man muss die Verbtheorie aber auch nach Außen differenzieren. Das Verb 
sein bezeichnet eine Tätigkeit des Geistes namens Affirmation. Es gibt aber au-
ßer dem Verb noch andere Wortarten, die nicht irgendwelche Inhalte, sondern 
eine eigene Aktion bzw. Form des Denkens bezeichnen. Die eben genannte Af-

142  Auf das Subjekt-Feld bezogen (Beispiel: „ich bin“), ist das Verb „un mot qui si-
gnifie l’affirmation avec designation de la personne, du nombre & du temps“. 
[Arnauld/Lancelot (1676): 102.] Auf das Attribut-Feld bezogen (Bespiel: „Ich 
singe“), ist das Verb „un mot qui marque l’affirmation de quelque attribut, avec 
designation de la personne, du nombre, & du temps“. [Ibid.: 103.]

143  OD: 133-134/MC: 109 (m). 
144  Arnauld/Lancelot (1676): 102. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006 - am 14.02.2026, 14:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162 | TEIL II: DIE SPRACHE ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS UND KRITIK IHRER SELBST 

firmation ist zwar die wichtigste, und dennoch nur eine unter allen diesen Spon-
tanitäten des Geistes: „[…] es ist also die größte Unterscheidung dessen, was in 
unserem Geiste geschieht, zu sagen, dass man darin das Objekt unseres Gedan-
kens betrachten kann; und die Form oder die Weise [manière] unseres Gedan-
kens, wovon die hauptsächliche das Urteil ist. Doch muss man noch die Kon-
junktionen, Disjunktionen und andere ähnliche Operationen unseres Geistes hin-
zufügen und alle die anderen Bewegungen unserer Seele wie Begehren, Befehl, 
Frage usw.“145 Diese anderen Bewegungen der Seele werden mit Hilfe der Kon-
junktionen und Interjektionen markiert.146

Diesen Angaben lässt sich eine erste Antwort auf die Frage nach dem Sinn 
des Wortes sein entnehmen. Das, worauf sich dieses Wort bezieht, ist nicht ein 
Objekt, das sich außerhalb des Denkens befindet, sondern die Affirmation. Worin 
besteht genau die Natur dieser Affirmation? Die Antwort des klassischen Wis-
sens auf diese Frage gerät in ein Schwanken, das genau dem Doppelstatus des 
Verbs entspricht. Die Grammatiker von Port-Royal sehen in der Affirmation eine 
Tätigkeit des Denkens, die darin besteht, Subjekt und Attribut miteinander zu 
verbinden.147 Demnach ist die Affirmation eine Form oder Handlungsweise des 
Denkens selbst. Aber ein anderer Grammatiker der klassischen Epoche, Beauzée, 
betrachtet die Affirmation einer Idee als die Aussage der Existenz des darin re-
präsentierten Objekts. Er findet „darin einen Grund dafür […], dass das Verb in 
seiner Form die Variationen der Zeit versammelt: Denn das Wesen der Dinge 
verändert sich nicht, nur ihre Existenz erscheint und verschwindet, sie allein hat 
eine Vergangenheit und eine Zukunft.“148 Doch gerade diese Zeitlichkeit lässt die 
Existenz für das unveränderliche Wesen der Dinge entbehrlich erscheinen. Daher 
gilt die Existenz, nach der Ansicht eines anderen klassischen Diskurstheoretikers, 
Condillac, als ein Attribut unter anderen, und folglich nicht als das vom Verb 
Ausgesagte. Das heißt: Das Verb sein bezeichnet nicht etwa eine objektive Exis-
tenz jenseits des Denkens, und damit auch jenseits des Diskurses bzw. der die-
sem innerlichen Zeit. Es bezeichnet vielmehr die für die Repräsentation bzw. das 
Denken konstitutive Koexistenz von Subjekt und Attribut. Damit sagt das Verb 
also doch noch eine Form/Handlungsweise des Denkens. „Das Sein, in dessen 
Richtung [das Verb] […] die Zeichen überschreitet, ist nicht mehr und nicht we-
niger als das Sein des Denkens.“149 Das Verb, dessen Status sich an der Schwelle 
des Diskurses verdoppelt, bezeichnet ein Sein, das sich an der Schwelle des Den-
kens zwischen dem Denken selbst und seinem Objekt aufteilt. Deshalb bezeich-

145 Ibid.: 29. 
146  „La seconde sorte des mots qui signifient la forme de nos pensées, & non pas pro-

prement les objets de nos pensées, sont les Conjonctions […].“ [Ibid.: 150.] Fer-
ner: „Les interjections sont des mots qui ne signifient aussi rien hors de nous: 
mais ce sont seulement des voix plus naturelles qu’artificielles, qui marquent les 
mouvement de nostre ame […].“ [Ibid.: 153.] 

147 Ibid.: 28-29. 
148  OD: 135/MC: 110 (m). 
149 Ibid.

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006 - am 14.02.2026, 14:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 5: DER KLASSISCHE DISKURS ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS | 163 

net das Verb einerseits die Affirmation der Existenz. Deshalb gewährleistet das 
Verb andererseits, nach der Formulierung Destutt de Tracys, die Funktion der 
Attribution, d.h. „die Stütze und Form aller Attribute: ‚Das Verb sein findet sich 
in allen Sätzen, weil man nicht sagen kann, dass eine Sache so ist, ohne ebenso-
sehr zu sagen, dass sie ist […]. Aber dieses Wort ist, das in allen Sätzen steckt, 
ist darin stets Teil des Attributs, es ist stets dessen Anfang und Basis, es ist das 
allgemeine und gemeinsame Attribut.‘„150 Mit seinem Doppelstatus an der 
Schwelle des Diskurses ist das Verb sein ein „Gemisch aus Attribution und Af-
firmation“151 und damit Wesen nicht nur des Verbs im Allgemeinen, sondern des 
Diskurses selbst: Es stellt „die erste und radikale Möglichkeit zu sprechen“152

dar.

17.2  Die Artikulation 

Die Theorie des Verbs zeigt, wie das Wort sein den Raum des Satzes mit seinen 
zwei Feldern des Subjekts und des Attributs aller erst eröffnet. Im Unterschied 
dazu erklärt die Theorie der Artikulation, wie diese zwei Felder des Satz-Raumes 
besetzt werden. Sie zeigt erstens, wie die repräsentierte Sache mittels der Namen,
die ihre Teile bezeichnen und voneinander isolieren, aufgelöst wird. Sie zeigt 
zweitens, wie die genannten Satz-Felder mit diesen Namen besetzt werden. Das 
geschieht, indem die Namen mit Hilfe des Verbs zu einem Urteil zusammenge-
zogen werden, womit die repräsentierte Sache selbst als die existierende und dis-
kursivierte Ordnung ihrer Teile in Erscheinung tritt.

Unübersehbar ist die Entsprechung zwischen der Artikulation und der Analy-
se auf der einen und dem Verb und der Synthese auf der anderen Seite. Das, was 
die Benennung leistet, ist nichts anderes als die Zergliederung der repräsentierten 
Sache mit Hilfe der Namenswörter. Das, was das Verb sein leistet, ist die erneute 
Zusammensetzung der analysierten Sache, entlang den Achsen der Attribution 
(Subjekt und Attribut) und der Bezeichnung der Affirmation (Denken des Seins 
und Sein des Denkens). Erst das Zusammenspiel aus artikulatorischer Analyse 
und verbaler Synthese vermag es, eine verworrene Repräsentation in die diskur-
sivierte Reihenordnung ihrer Glieder überzuführen. 

Aber selbst im Bereich der Benennungen wiederholt sich das Spiel zwischen 
Analyse und Synthese. Die nominale Analyse der Repräsentation findet ihren 
Schluss in den Eigennamen, die die einzelnen Repräsentationen in ihrer Einzig-
artigkeit hervorheben. Da es aber ebenso viele Namen wie zu benennende Dinge 
geben muss, gäbe es ohne ein Verfahren der Bündelung und Verallgemeinerung 
viel zu viele Namen. Das Gedächtnis wäre bald von ihnen überlastet, und die 
wachsende Zahl der Eigennamen würde am Ende jeglichen Diskurs überfluten 

150  Destutt de Tracy, Elémens d’ideologie (1801-1815), zitiert in OD: 136/MC: 111 
(m). 

151 Ibid.
152 Ibid.

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006 - am 14.02.2026, 14:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164 | TEIL II: DIE SPRACHE ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS UND KRITIK IHRER SELBST 

und auflösen. Wären Subjekt und Attribut nichts als unterschiedliche Eigenna-
men, so käme nicht einmal der Satz als minimale Einheit des Diskurses zustande. 
Wäre nichts Gemeinsames zwischen ihnen, als Medium ihres gegenseitigen Be-
zugs, so käme das Verb gar nicht erst zum Einsatz, da es die Funktion der Attri-
bution nicht ausüben könnte. Deshalb müssen Eigennamen zu einem Gattungs-
namen zusammengezogen werden können: einem Namen, der „irgendein mehre-
ren Repräsentationen gemeinsames Element bezeichnet“153. Ist zumindest das 
Attribut-Feld von einem Gattungsnamen besetzt, so kann die Verbindung der 
Attribution allererst erfolgen. Während also der Eigenname die artikulatorische 
Analyse vorantreibt, leistet der Gattungsname die notwendige Synthese oder Zu-
sammenziehung der Eigennamen. Die Synthese der Gattungsnamen, die das Er-
gebnis der tropologischen Grundbewegung der einfachen Repräsentationen und 
ihrer Doppelung (der Wörter) ist, die also auf der irreduziblen Anziehungskraft 
der rhetorischen Figuren und überhaupt der Ähnlichkeit am Rande des Wissens 
beruht, ist eine unumgängliche Bedingung des Diskurses: „Die Allgemeinheit 
des Namens ist ebenso notwendig für die Wortarten wie die Bezeichnung des 
Seins für die Form des Satzes“154.

Damit ergeben sich zwei unterschiedliche Bedingungen für das Zustande-
kommen von Sprache überhaupt: die Allgemeinheit des Gattungsnamens und die 
affirmativ-attributive Funktion des Verbs sein. Gewiss ist die Allgemeinheit des 
Seins etwas anderes als die Allgemeinheit der Gattungsbegriffe. Doch ist beiden 
Verallgemeinerungen – der Affirmation des Seins und der Zusammensetzung der 
Repräsentationen zu Gattungsbegriffen – gemeinsam, dass sie zwei Schwellen 
zum Sein des Diskurses abgeben. Ohne diese Verallgemeinerungen und die Mög-
lichkeit zu ihrer Bezeichnung gäbe es keine Attribution, keine Proposition und 
folglich keinen Diskurs. Der Diskurs aber ist im klassischen Zeitalter jenes Ver-
mögen der doppelten Repräsentation, womit das Wesen des Menschen geradezu 
definiert wird.155 Deshalb ist mit der Fähigkeit der zwei Verallgemeinerungen, 
wie auch ihrer Bezeichnung durch das Verb und den Gattungsnamen, nichts Ge-
ringeres als die menschliche Natur selbst gegeben. 

Doch bewegt sich die Artikulation nicht nur im Rahmen dieser Unterschei-
dung von Eigennamen und Gattungsnamen. Sie kann insgesamt in zwei unter-

153  OD: 137/MC: 112 (m). 
154 Ibid.
155  „[…] denn es ist ganz auffällig, dass es keinen so stumpfsinnigen und dummen 

Menschen gibt, nicht einmal einen Verrückten ausgenommen, der nicht fähig wä-
re, verschiedene Worte zusammenzuordnen und daraus eine Rede [discours] auf-
zubauen [composer], mit der er seine Gedanken verständlich macht; und dass es 
im Gegenteil kein anderes Tier gibt, so vollkommen und glücklich veranlagt es 
sein mag, das ähnliches leistet. Dies liegt nicht daran, dass den Tieren Organe da-
zu fehlten; denn man kann beobachten, dass Spechte und Papageien ebenso wie 
wir Worte hervorbringen können und dass sie dennoch nicht reden, d.h. zu erken-
nen geben können, dass sie denken, was sie sagen, wie wir.“ [Descartes (1960): 
93/95.]

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006 - am 14.02.2026, 14:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 5: DER KLASSISCHE DISKURS ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS | 165 

schiedlichen Analyse-Richtungen vorgenommen werden. In der ersten Richtung 
zerlegt sie die Repräsentation als Ganzes in ihre Teile, und unterscheidet somit 
das Allgemeine vom Besonderen. Daraus resultiert die genannte Aufteilung der 
Namen in Eigennamen und Gattungsnamen. In der zweiten Richtung aber spaltet 
sie die Repräsentation in einen selbständigen und einen unselbständigen Teil. 
Der selbständige Teil entspricht der Substanz der repräsentierten Sache, der un-
selbständige hingegen ihrer Beschaffenheit. Die Wortart, die die Substanz be-
zeichnet, heißt Substantiv, das Gattungsnamen und Eigennamen umfasst. Die 
Wortart, die die Beschaffenheit bezeichnet, heißt Adjektiv. Somit verläuft die 
Bewegung der Artikulation einerseits auf der Horizontalen zwischen dem Ein-
zelnen und dem Allgemeinen; und andererseits auf der Vertikalen zwischen der 
Tiefe der Substanz und der Oberfläche der Beschaffenheiten. An der Kreuzung 
dieser zwei Achsen taucht der Gattungsname auf, und es lässt sich der Raum der 
Artikulation folgendermaßen darstellen: 

   Adjektiv

     
   Gattungsname   Eigenname

     Substantiv

Abbildung 6: Der Raum der Artikulation 

Die Theorie der Artikulation zeigt also, dass die verschiedenen Wortarten ver-
schiedenen Repräsentationstypen entsprechen. Die Eigennamen repräsentieren die 
Repräsentationen der Individuen, die Gattungsnamen diejenigen der Gattungen, 
die Substantive diejenigen der Substanzen, die Adjektive diejenigen der Modi. 
Doch ist diese Zuordnung nicht ausnahmslos gültig. Es gibt Verschiebungen, 
denn die Sprache spielt mit sich selbst gemäß jener bereits erwähnten tropologi-
schen Freiheit, die in das Gebiet der Grammatik hineinragt. Deshalb gibt es 
durchaus den Fall, dass eine Eigenschaft nicht durch ein Adjektiv, sondern durch 
ein Substantiv bezeichnet wird, wie etwa „Weiße“; oder dass Individuen nicht 
durch Eigennamen, sondern durch ein Adjektiv bezeichnet werden, wie etwa „die 
Irdischen“. Solche Verschiebungen verweisen auf Beziehungen innerhalb der 
Sprache, die keinem anderen Gesetz gehorchen, als demjenigen der Repräsenta-
tion. Es handelt sich um das Selbstverhältnis der Sprache in ihrer Eigenmächtig-
keit.

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006 - am 14.02.2026, 14:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166 | TEIL II: DIE SPRACHE ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS UND KRITIK IHRER SELBST 

Welche Form hat dieses Verhältnis der Sprache zu sich selbst? Da der Ge-
samtraum des klassischen Wissens nie aus der Reichweite der Repräsentation 
herausfällt – gerade darin sind Einheit und Universalität dieses Wissens begrün-
det –, und da dieses Wissen keine andere Form als diejenige der Repräsentation 
zulässt, ist das Selbstverhältnis der Sprache in sich ein Verhältnis der Repräsen-
tation. „Die Elemente des Satzes haben untereinander Beziehungen, die mit 
denen der Repräsentation identisch sind.“156 Denn es kann zwar sein, dass ein 
Wort wie „Weiße“ ein Akzidentelles repräsentiert. Dennoch ist es als Substantiv 
zu betrachten, da es innerhalb eines Satzes selbständig besteht. Umgekehrt kann 
es sein, dass ein Ausdruck wie „die Irdischen“ gewisse Individuen repräsentiert. 
Dennoch ist das Wort „irdisch“ ein Adjektiv, da es unselbständig ist und notwen-
digerweise mit dem Namen „Erde“ verbunden ist.  

Das impliziert eine Analogie zwischen dem Selbstverhältnis der Sprache und 
dem Verhältnis der Repräsentationen untereinander. Die Teile des Satzes verhal-
ten sich zu einander wie die Teile der Repräsentation. Der Satz ist eine Repräsen-
tation, die gemäß dem von ihm repräsentierten Inhalt gegliedert ist. Dabei ist der 
Inhalt seinerseits eine Repräsentation, die der Satz gemäß der tropologischen 
Beweglichkeit der Sprache auf unterschiedliche Weisen gliedern kann, womit die 
faktische Vielzahl der Sprachen erklärbar wird. Der Satz „ist in sich selbst eine 
Repräsentation, die eine andere artikuliert, mit der Möglichkeit einer Verschie-
bung, die gleichzeitig die Freiheit des Diskurses und den Unterschied der Spra-
chen konstituiert.“157

Doch besteht, außer der Teilung der Repräsentation in Substanz und Akzi-
denz oder Individuum und Allgemeines, eine feinere Gliederung der „Elemente 
der Repräsentation gemäß einem Netz komplexer Beziehungen (Sukzession, 
Subordination, Konsequenz)“158. Um diese Beziehungen zu bezeichnen, „bedarf 
[es] der Präpositionen und Konjunktionen […] der syntaktischen Zeichen […] 
Merkmale des Plurals und des Geschlechts […] [der] Fälle der Deklinationen, 
schließlich […] [jener] Artikel oder Demonstrativa, die Lemercier ‚concrétiseurs‘ 
oder ‚désabstracteurs‘ nannte.“159 Diese Wortarten setzen unterhalb der Oberflä-
chengliederung aus Substantiv und Adjektiv die Artikulation fort. Sie besitzen 
aber nicht, wie die Nomen und Verben, eine selbständige Bedeutung. Insofern sie 
die Beziehungen, d.h. die Zwischenräume der Ideen bezeichnen, haben sie einen 
Misch-Status inne: Ihre Gliederung ist „gleichzeitig repräsentativ und grammati-
kalisch“160, d.h. sie können als bedeutungstragende wie auch bedeutungslose 
Elemente der nominalen Einheit betrachtet werden. Wie in der Theorie des Verbs 
meldet sich hier ein erneutes Schwanken, eine epistemisch bedingte Gabelung 
oder ein „Punkt der Häresie“ des klassischen Sprachwissens. 

156  OD: 139/MC: 114 (m). 
157 Ibid. (m). 
158 Ibid. (m). 
159  OD: 139-140/MC: 114 (m). 
160  OD: 140. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006 - am 14.02.2026, 14:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 5: DER KLASSISCHE DISKURS ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS | 167 

An diesem häretischen Punkt aber meldet sich die grundlegende Offenheit 
nicht irgendeiner Einzelfrage, sondern der allgemeinen Seinsweise der klassi-
schen Sprache. Denn: Er offenbart die zweideutige Natur nicht nur der eben ge-
nannten Wortarten, sondern sämtlicher Elemente unterhalb der Einheit des Wor-
tes: der Partikel, Silben und sogar der Buchstaben, kurz, des gesamten subnomi-
nalen Sprachmaterials. Dieses Material erscheint an der Grenze der Reichweite 
der Repräsentation. Man sieht in ihm entweder dieselbe repräsentierende Kraft 
wie beim Nomen, kleinere bedeutungstragende Einheiten als die nominale, wo-
mit „jede Bedeutung, wie der Körper, in eine Unendlichkeit ihrerseits unendlich 
teilbarer anderer Bedeutungen teilbar ist“161 und alle Wörter „sich […] öffnen 
und den Flug aller Namen freisetzen [können], die sich in ihnen niedergelegt hat-
ten“162. Oder: Man sieht in ihnen nichts mehr als eine bedeutungslose Materie 
unterhalb des Nomens, deren „Mechanik“ die Sprachmaschine in Gang bringt.163

Entlang dem einen Zweig dieser Gabelung ergibt sich gegen Ende des acht-
zehnten Jahrhunderts aus der Mechanik des subnominalen Materials die Auto-
nomie der Syntax als einer von der Repräsentation unabhängigen Sphäre der rei-
nen Grammatikalität. Um die Mitte des siebzehnten Jahrhunderts identifiziert die 
Grammatik von Port-Royal die Syntax mit Konstruktion und Wortstellung, d.h. 
mit dem Gesamtvorgang der Repräsentation in seinem synthetisch-zusammen-
setzenden Aspekt. Bis zum Ende des achtzehnten Jahrhundert befreit sich die 
Syntax von der Repräsentation, als ein „Ort des Arbiträren […], in dem sich die 
Gewohnheiten eines jeden Volkes in ihrer Phantasie entfalteten“.164 Am Ende des 
klassischen Zeitalters unterscheiden Abbé Sicard und Sylvestre de Saci die lo-
gisch-repräsentative Proposition von dem grammatikalischen Satz – womit die 
nominalen und die subnominalen Ebenen auseinandergetreten sind.  

Entlang dem anderen Zweig der genannten Gabelung dagegen beginnt die 
fieberhafte Suche nach einer „dunkle(n) Nominalfunktion, die man in jenen Wör-
tern, Silben, Flexionen und Buchstaben eingekleidet und verborgen glaubte, die 
die zu schlaffe Analyse der Proposition durch ihren Raster durchgehen ließ. Wie 
die Autoren der Grammatik von Port-Royal bemerkten, haben schließlich alle 
Verbindungspartikel doch einen bestimmten Inhalt, da sie die Weise repräsentie-
ren, wie die Objekte verbunden sind, und die Art, wie sie sich in unseren Reprä-
sentationen verketten. Kann man aber nicht annehmen, dass sie Namen wie alle 
anderen gewesen sind?“165 Sämtliche Elemente des Diskurses, bis hinunter zu 
den Silben und Buchstaben, sind schlafende Benennungen. 

161  James Harris, Hermes oder philosophische Untersuchung über die allgemeine 
Grammatik (deutsche Übers.), Halle 1788: 19, zit. in OD: 140/MC: 115 (m). 

162  OD: 143/MC: 117. 
163  „Es gibt eine den Konkordanzen, der Rektion, den Flexionen, Silben und Lauten 

eigene „Mechanik“, und von dieser Mechanik kann kein repräsentativer Wert Re-
chenschaft ablegen. Man muss die Sprache wie jene Maschinen behandeln, die 
sich allmählich vervollkommnen.“ [OD: 141/MC: 115 (m).] 

164  OD: 142. 
165  OD: 142/MC: 117 (m). 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006 - am 14.02.2026, 14:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168 | TEIL II: DIE SPRACHE ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS UND KRITIK IHRER SELBST 

Im Ganzen also beschreibt die Theorie der Artikulation sowohl die Natur als
auch die Grenze der diskursiven Artikulierung der Repräsentation.  

Die Natur der artikulatorischen Bewegung beruht auf der fundamentalen 
Übereinstimmung der Operationen des Bedeutens, Repräsentierens und Analysie-
rens. Die Bedeutung der Wörter rührt daher, dass sie repräsentieren. Indem aber 
die Wörter repräsentieren, leisten sie eine artikulatorische Analyse auf zwei Ebe-
nen: der Ebene der bedeuteten Repräsentationen und derjenigen der Wörter. Indem 
also der Satz die Welt repräsentiert, werden gleichermaßen Welt und Satz in ihre 
jeweiligen Glieder zerlegt: das Allgemeine, das Individuelle, die Substanz und die 
Akzidenz auf der einen und die entsprechenden Namen auf der anderen Seite. 

Die Grenze der Artikulation ist auch die Grenze der Bedeutung und, in einem 
damit, die Grenze der Repräsentation. In der Frage nach dem artikulatorischen 
Vermögen der subnominalen Einheiten, die sich an der Grenze der Repräsenta-
tionskraft der diskursiven Zeichen befinden, gabelt sich die Theorie der Artikula-
tion. Wir sahen, wie die Theorie des Verbs in der Frage nach dem grammatikali-
schen Status des Verbs sich ebenfalls spaltet: Das Wort „sein“ erscheint zugleich 
als bedingte Wortart und als Bedingung des Diskurses. Während also das Verb 
sich an der Grenze des Diskurses befindet, markiert das subnominale Sprachma-
terial die Grenze der Repräsentation selbst. Die durch diese Grenzen bedingten 
Gabelungspunkte zeichnen eine polemische Spaltlinie, die sich durch das gesam-
te klassische Sprachwissen zieht. 

Jedenfalls ist die artikulatorische Bewegung jene Grundbewegung, in der sich 
der Diskurs als Analyse der Repräsentation betätigt. Als ihr Hauptmittel und zen-
trales Element erscheint der Name. Das Wesen der artikulatorischen Bewegung 
ist die Benennung. Daher ist die Theorie der Artikulation als eine Theorie der 
„verallgemeinerten Benennung“166 zu charakterisieren. 

17.3  Die Bezeichnung 

Wir haben bis jetzt festgestellt, dass das Verb und der Name für die synthetische 
bzw. die analytische Leistung des Diskurses stehen. Das Verb sein setzt einer-
seits den Diskurs und das Sein und andererseits die Elemente des Diskurses zum 
Satz zusammen. Der Name ist das Medium oder Instrument diskursiver Artikula-
tion, wodurch gleichzeitig Welt und Diskurs in sich zergliedert werden.

Wird aber das Instrument der Artikulation – der Name selbst – seinerseits 
zergliedert, so führt der analytische Rückgang auf jenen Anfang zurück, an dem 
das Sprachzeichen und die bezeichnete Repräsentation einander unmittelbar 
gegenüberstehen. Die etymologisch anfängliche Gestalt der Namen besteht aus 
einer endlichen Zahl primitiver Wurzeln, die den meisten bekannten Sprachen 
gemeinsam sind. Geht man einen Schritt weiter, indem man die Wurzel ihrerseits 

166  „Nomination généralisée“, OD: 145/MC: 119. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006 - am 14.02.2026, 14:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 5: DER KLASSISCHE DISKURS ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS | 169 

analysiert, dann offenbart sie sich als eine Ansammlung von Schreien. Der ety-
mologische Rückgang führt zuletzt auf den animalischen Schrei. 

Worin aber besteht die Verbindung zwischen dem Schrei und dem Sprach-
laut? Die Theorie der Bezeichnung antwortet auf diese Frage anhand einer Be-
schreibung des Übergangs von dem animalischen Ausdruck zur zeichenartigen 
Sichtbarkeit der Repräsentation. Während aber der animalische Ausdruck zur 
sogenannten „Gebärdensprache“ gehört, fällt das anfängliche Zeichen der Reprä-
sentation in den Bereich der primitiven und universellen Wurzeln. Deshalb be-
steht die Theorie der Bezeichnung aus zwei Teiltheorien: einer Theorie der „Ge-
bärdensprache“ und einer Theorie der Wurzeln. Insgesamt wirft diese Theorie die 
alte platonische Frage nach dem Ursprung der Sprache auf. Mit ihrem Doppel-
blick auf die naturwüchsigen Gebärden und die konventionellen Wurzeln aber 
betrachtet sie den Ursprung der Sprache als eine eigentümliche Symbiose aus 
Natur und Konvention, die in der platonischen Theorie eher als Alternativen fi-
gurieren.  

Was die „Gebärdensprache“ betrifft, so ist der ursprüngliche Schrei als Laut-
gebärde zwar eine Veräußerung der Repräsentation und eine „einfache Verlänge-
rung des Körpers“167, dafür aber noch keineswegs Sprache. Die der Natur ent-
springenden Gebärden unterscheiden sich von den ihnen zugrundeliegenden Re-
präsentationen: Sie haben „zumeist keine inhaltliche Identität mit dem, was sie 
bezeichnen, sondern vor allem Beziehungen der Gleichzeitigkeit oder der Auf-
einanderfolge. Der Schrei ähnelt nicht der Angst und die ausgestreckte Hand 
nicht dem Hungergefühl.“168

Diese Gebärden können erst aufgrund künstlicher Festlegungen zu Zeichen 
werden. Das Objekt solcher semiopoetischer Festlegungen ist die Relation zwi-
schen der Lautgebärde und der ihr zuzuordnenden Repräsentation. Die Festle-
gung dieser Relation besteht in der Feststellung von Analogien: Man bezieht 
zwei ähnliche Schreie von zwei unterschiedlichen Personen auf dieselbe Reprä-
sentation. Nach ihrer Festlegung kann diese Relation ferner als zeitliches bzw. 
kausales Verhältnis umgedreht werden: Der Schrei, der nicht mehr bloßer Aus-
druck ist, kann der ihm zugeordneten Repräsentation vorausgehen, bzw. sie bei 
den Zuhörern erst evozieren. Damit beruht die Sprache „nicht auf einer natürli-
chen Bewegung des Verstehens oder des Ausdrucks, sondern auf den reversiblen 
und analysierbaren Beziehungen der Zeichen und der Repräsentationen. Es ist 
nicht Sprache, wenn die Repräsentation sich [bloß] veräußert [s’extériorise], son-
dern wenn sie ein vereinbartes Zeichen von sich löst und sich von ihm repräsen-
tieren lässt.“169

Aus dem Bestand der spontanen und urtümlichen Lautgebärden werden also 
bestimmte Elemente durch die besagten Festlegungen als Zeichen ausgewählt. 

167  OD: 147. 
168  Ibid. 
169  Ibid. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006 - am 14.02.2026, 14:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 | TEIL II: DIE SPRACHE ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS UND KRITIK IHRER SELBST 

Diese Zeichen bilden den generativen Boden für weitere aus ihnen kombinierba-
re Zeichen, die neue Repräsentationen bezeichnen. Die Festlegungen, die der 
Wahl der ersten Zeichen vorausgehen, beruhen auf Feststellungen von Ähnlich-
keiten: Zwei einander ähnliche Schreie werden auf dieselbe zu bezeichnende Re-
präsentation bezogen. Aber auch die aus den anfänglichen Zeichen zusammenge-
setzten späteren Zeichen setzen die Feststellung von Ähnlichkeiten voraus: Ein 
unbekannter Schrei wird insofern als Zeichen erkannt, als er einer Kombination 
bereits bekannter Zeichen ähnelt. Natur und Konvention sind hier nicht, wie im 
platonischen Kratylos, Gegensätze. Sie ergänzen einander vielmehr: Die Natur 
liefert das Gebärdenmaterial, die Konvention selektiert und kombiniert aus ihnen 
die Zeichen. Unter Umkehrung der platonischen Zuordnungen beruht die Natur 
auf Differenz, die Konvention hingegen auf Ähnlichkeiten. Dabei handelt es sich 
nicht mehr um die dinghaften und in der Welt verstreuten Ähnlichkeiten der Re-
naissance. Es handelt sich im Allgemeinen um die Ähnlichkeit entweder als Pro-
dukt der „verkehrt verbindenden Einbildungskraft“170: verkehrt im Sinne einer 
bloßen Konventionalität ohne intuitive Evidenz; oder als eine Kraft der sponta-
nen Attraktion, die in der Natur vorkommt.171 Im Rahmen einer Theorie des 
Sprachursprungs handelt es sich allerdings um Ähnlichkeit im erstgenannten 
Sinne, als Produkt der Einbildungskraft. 

Die in Zeichen übergegangenen Schreie der Gebärdensprache manifestieren 
sich als die ursprünglichen Wurzeln, die man in einer Vielzahl von Sprachen, 
vielleicht sogar in allen Sprachen vorfinden kann. Sie sind rudimentäre Namen, 
die man durch einen analytisch-etymologischen Rückgang von der Ebene der 
zusammengesetzten Namen der aktuellen Sprachen auf diejenige der anfängli-
chen Zeichen isolieren kann. In diesen wurzelhaft-rudimentären Namen stehen 
eine Bedeutung (repräsentierte Repräsentation) und ihr Zeichen (als Zeichen iso-
lierter Laut oder Buchstabe: repräsentierende Repräsentation) einander gegen-
über. Somit wurden im klassischen Zeitalter die Wurzeln „durch ein doppeltes 
System von Konstanten ausgemacht: Die alphabetischen Konstanten betrafen 
eine arbiträre Zahl von Buchstaben (gegebenenfalls nur einen), und die Bedeu-
tungskonstanten gruppierten unter einem allgemeinen Thema eine unbegrenzt 
ausdehnbare Menge benachbarter Bedeutungen. Bei der Kreuzung dieser beiden 
Konstanten, dort, wo ein gleicher Sinn durch einen gleichen Buchstaben oder 
eine gleiche Silbe zutage trat, vereinzelte man eine Wurzel. Die Wurzel ist ein 
Ausdruckskern, der, von einem ursprünglichen Laut ausgehend, unendlich trans-
formierbar ist.“172

170  Regel 3.5, Descartes (1972): 10. 
171  Das klassische Wissen reflektiert seine eigene Genese im Ausgang von der zwei-

fachen Herkunft der Ähnlichkeit, der Einbildungskraft und der Natur, in zwei ent-
gegengestzten Theorien: einer Analytik der Einbildungskraft und einer Analyse 
der Natur. [Siehe OD: 105.]  

172  OD: 351/MC: 300 (m). 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006 - am 14.02.2026, 14:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 5: DER KLASSISCHE DISKURS ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS | 171 

Die ursprüngliche Auswahl der Wurzeln, die in der Festlegung der Schreie zu 
Zeichen besteht, beruht auf der Ähnlichkeit: Ähnlichkeit zwischen dem Klang 
des Lautzeichens und dem Geräusch der damit benannten Repräsentation (Ono-
matopöie); Ähnlichkeit der Eindrücke des Lautzeichens und der benannten Re-
präsentation (der roten Farbe einerseits und des Lauts R andererseits173); Ähn-
lichkeit der Stimmbewegung mit der damit bezeichneten Bewegung („die Kehle 
kratzt, um das Reiben zweier Körper aneinander zu bezeichnen“174); Ähnlichkeit 
zwischen einem Laut, der ein Organ bezeichnet und dem von diesem Organ pro-
duzierten Laut („[…] man bedient sich der Dentale (d und t), um die Zähne zu 
bezeichnen“175). „Die Ähnlichkeit der Wurzel mit dem, was sie benennt, erhält 
ihren Wert als verbales Zeichen nur durch die Vereinbarung, die die Menschen 
geeint hat und in einer Sprache ihre Gebärdensprache geregelt hat. So kehren die 
Zeichen vom Innern der Repräsentation aus zur Natur dessen zurück, was sie be-
zeichnen, und so erlegt sich der primitive Vokabelschatz auf identische Weise 
allen Sprachen auf.“176 Die Möglichkeit solcher Feststellung von Ähnlichkeiten 
beruht auf der Funktion des genannten Hilfsmittels der mathesis universalis: der 
menschlichen Einbildungskraft, aus der die archaische Universalität der Wurzeln 
hervorgeht. 

Im Ausgang von einer endlichen Zahl dieser primitiven Wurzeln „gelangt je-
de Sprache in ihrer Besonderheit dazu, sich zu formen: ‚Ihre Entwicklung ist 
wunderbar. Solch ein Ulmenkorn produziert einen großen Baum, der neue Keim-
linge aus jeder Wurzel wirft und auf die Dauer einen wirklichen Wald produ-
ziert’.“177 Diese Genealogie der Sprachen im Ausgang von den Wurzeln entfaltet 
sich in einem Raum, der von de Brosse als der universelle Archäologe bezeichnet 
wurde. Oben in diesem Raum ist die vollständige Reihe der universellen Wur-

173  OD: 150/MC: 123. 
174  Ibid. 
175  Ibid. 
176  OD: 149/MC: 123 (m). 
177 OD: 150/MC: 124 (m). Die Wurzeln sind die ursprünglichen Keime, aus 

denen die etymologischen Reihenordnungen und mit ihnen die aktuellen Spra-
chen hervorgehen. Die Regulæ von Descartes entwerfen ein ähnliches Bild für 
den Hervorgang der Reihenordnungen der Wissenschaft aus den Gewißheits-
keimen der evidenten Intuitionen: „Es besitzt nämlich der menschliche Geist 
etwas irgendwie Gotterfülltes, worein die ersten Samen nützlicher Gedanken 
so gestreut sind, dass sie oft, so sehr sie auch vernachlässigt und durch in die 
Quere geschossene Studien erstickt sein mögen, eine wildwachsende Frucht 
hervorbringen […] Tatsächlich sind […] [Algebra und Geometrie] nichts an-
deres als wildgewachsene Früchte, aus den angeborenen Grundtrieben dieser 
Methode entsprossen, die sich, was Wunder, bei den so einfachen Gegenstän-
den dieser Wissenschaften bisher ergiebiger entwickelt haben, als in den ande-
ren, wo größere Hindernisse sie zu ersticken pflegen, wo sie jedoch zweifellos 
auch, wenn man sie nur mit größter Sorgfalt pflegt, ihre vollkommene Reife 
werden erreichen können.“ [Regel 4.3., Descartes (1972): 14-15.]

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006 - am 14.02.2026, 14:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172 | TEIL II: DIE SPRACHE ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS UND KRITIK IHRER SELBST 

zeln. Aus jeder dieser Wurzeln geht eine etymologische Reihenordnung der Wör-
ter abwärts. Damit stellt die vertikale Reihe dieses spracharchäologischen Rau-
mes die Derivationsbewegung der Wörter der aktuellen Sprachen aus den Wur-
zeln dar, während die transversale Reihe alle Wörter einer gegebenen Sprache – 
der zu einer bestimmter Zeit koexistierender Sprachen – nebeneinander stellt. „Je 
weiter man sich von den primitiven Wurzeln entfernte, um so komplizierter und 
wahrscheinlich um so jünger wären die durch eine transversale Linie definierten 
Sprachen, aber gleichzeitig hätten die Wörter mehr Wirksamkeit und mehr Fein-
heit für die Analyse der Repräsentationen. So wären der historische Raum und 
der Raster des Denkens exakt übereinandergelegen.“178

Allerdings impliziert die Suche nach den Wurzeln keine Rückkehr zur Ge-
schichte im Sinne der anthropologistischen Moderne. Es wurde oben bereits darauf 
hingewiesen, dass im klassischen Zeitalter die Zeit dem Diskurs innerlich ist, als 
die Serialität der Glieder der darin bezeichneten und analysierten Repräsentatio-
nen. Die Abfolge der Sprachen folgt nicht dem Gesetz einer der Sprache immanen-
ten Geschichte, sondern dem Zufall äußerer Begebenheiten wie Klima, Geogra-
phie, Krieg usw. Deshalb orientiert sich die Suche nach Wurzeln nicht etwa an den 
immanent-historischen Transformationen der Wörter, sondern der Beständigkeit 
der Urbedeutungen. Unter der Oberfläche jedes existierenden Wortes entdeckt 
man die schlummernden, ungedachten und konstanten Tiefenbedeutungen. Damit 
enthält jedes Wort in der Tiefe seine ganze wurzelhafte Vergangenheit, und die 
gesamte etymologische Wissenschaft zielt auf den Bedeutungsgehalt der Wurzeln, 
d.h.: auf die darin repräsentierten Repräsentationen. Diese Wissenschaft setzt die 
wurzelhaften Zeichen als die Doppelung der Repräsentation voraus. 

Damit erläutert die Theorie der Bezeichnung insgesamt den Übergang von 
der Lautgebärde zum wurzelhaften Zeichen als den Übergang von der einfachen 
Repräsentation und seiner Veräußerung als Gebärde in die Doppelung der Reprä-
sentation. Diese Doppelung tritt ursprünglich in der Gestalt der primitiven Wur-
zel-Zeichen in Erscheinung. 

17.4  Die Derivation 

Der gemeinsame Ursprung aller Sprachen ist das eine Problem. Die Vielheit der 
faktisch vorliegenden Sprachen ist das andere Problem. Die Theorie der Be-
zeichnung befasst sich mit der Konstanz der ursprünglichen Bedeutungen, die 
sich in der Gestalt der Wurzeln durch den Unterschied der Sprachen hindurch 
aufrechterhalten. Demgegenüber erklärt die Theorie der Derivation die faktische 
Beweglichkeit der Bedeutung. Es war bisher mehrfach von der tropologischen 
Freiheit der Namen die Rede, sowie von der Dimension des Rhetorischen, das in 
den Wesensbereich der Grammatikalität hineinragt. Jetzt können wir, am Leitfa-
den der Theorie der Derivation, diese Freiheit präzisieren.

178  OD: 151. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006 - am 14.02.2026, 14:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 5: DER KLASSISCHE DISKURS ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS | 173 

Während die etymologische Wissenschaft den analytischen Rückgang auf die 
Urwurzeln der Bedeutung sichert, meint umgekehrt die Derivation die wesentli-
che Ableitbarkeit der aktuellen Bedeutungen einer Gegenwartssprache von der 
ursprünglichen Bedeutung der Wurzeln. Diese Ableitbarkeit beruht auf einer 
eigentümlich gleitenden Bewegung der Bedeutung: auf ihren zufälligen Abwei-
chungen von der Urbedeutung. Diese derivationelle Beweglichkeit oder Freiheit 
der Sprache ist nicht unbegrenzt, sondern geschieht in einem Raum, der be-
herrscht und begrenzt ist durch die universellen Urbedeutungen der Wurzeln.  

Diese Wurzeln sind der Ausgangspunkt von Modifizierungen sowohl der 
Lautgestalt als auch der Bedeutungen der Wörter. Die Veränderungen der Laut-
gestalt gehorchen keinem immanenten historischen Gesetz: „Ihre Ursachen sind 
alle äußerer Natur: Leichtigkeit der Aussprache, Moden, Gewohnheiten, Klima – 
die Kälte favorisiert das ‚labiale Zischen‘, die Hitze die ‚gutturalen Behauchun-
gen‘.179 Die Bewegung der Bedeutung dagegen hat den Charakter einer fortge-
setzten und regelgeleiteten Abrückung von der Wurzelbedeutung. Deshalb kann 
es so etwas wie eine etymologische Wissenschaft geben, auch wenn es darin 
nicht um Notwendigkeiten, sondern eher um Wahrscheinlichkeiten geht. Die 
Prinzipien dieser regelgeleiteten Bedeutungs-Bewegung sind im wesentlichen die 
drei rhetorischen Figuren der Synechdoche, der Metonymie, der Katachrese. 
Durch den eher zufälligen und erratischen Lautformenwandel, sowie den rheto-
risch gelenkten Bedeutungswandel gelangt man von der undifferenzierten Ur-
sprache der universellen Wurzeln zur Vielfalt der gegenwärtigen Sprachen. 

Lässt solche Bedeutungsverschiebung auf eine immanente Historizität der 
Sprache schließen, so wie dies von der vergleichenden Philologie des neunzehnt-
en Jahrhunderts angenommen wird? Betrachtet man diese Verschiebungen 
archäologisch, d.h. auf dem Hintergrund der epistemischen Verfasstheit des klas-
sischen Wissens, dann ergibt sich, dass ihre spezifische Zeitlichkeit nicht ur-
sprünglich historisch sein kann, da sie von einer Räumlichkeit gestützt ist, die 
noch fundamentaler ist als die Zeit der Geschichte. Wir werden am Ende dieses 
Abschnitts auf diesen Wesenszug der Seinsweise der klassischen Sprache einge-
hen.

Vorerst fällt auf, dass die Bewegung der Bedeutung auf zwei distinkten Ebe-
nen stattfindet, da die Seinsweise des Diskurses zwei unterschiedliche Bezeich-
nungsebenen beinhaltet: die Ebene der Lautgestalt und diejenige der Schrift.180

179  OD: 152-153. 
180  Auch die aristotelische Zeichenkonzeption beinhaltet zwei unterschiedliche Be-

zeichnungen: „Es sind also die Laute, zu denen die Stimme gebildet wird, Zeichen 
der in der Seele hervorgerufenen Vorstellungen, und die Schrift ist wieder ein 
Zeichen der Laute. Und wie nicht alle dieselbe Schrift haben, so sind auch die 
Laute nicht bei allen dieselben. Was aber durch beide an erster Stelle angezeigt 
wird, die einfachen seelischen Vorstellungen sind bei allen Menschen dieselben, 
und ebenso sind es die Dinge, deren Abbilder die Vorstellungen sind.“ [„Peri 
Hermeneias“ in Aristoteles (1974): 95.] Aber anstelle der vier aristotelischen 
Terme – der Dinge, ihrer Eindrücke auf die Seele, der Laut- und der Schriftzei-

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006 - am 14.02.2026, 14:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 | TEIL II: DIE SPRACHE ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS UND KRITIK IHRER SELBST 

Die Lautzeichen analysieren die Räumlichkeit der Repräsentation und übertragen 
deren Elemente auf die zeitliche Reihung der Lautfolgen des Diskurses. Die 
Schriftzeichen analysieren entweder direkt die Räumlichkeit der Repräsentation 
oder die Zeitlichkeit der Lautfolgen und übertragen jeweils deren Elemente auf 
die der Schrift eigene Räumlichkeit. Im ersten Falle handelt es sich um eine Bild-
Schrift, im zweiten um die uns vertraute alphabetische. Die rhetorisch gelenkte 
Verschiebung der Bedeutung findet auf beiden Ebenen der Lautzeichen wie auch 
der Schriftzeichen statt.

Auch bei der Theorie der Derivation kommt also die Bezeichnung vor, aber 
nicht als ein statischer Akt der Auswahl und Fixierung der Wurzelbedeutung, 
sondern als dynamischer Vorgang, als ein stetes Gleiten im tropologischen 
Raum: weg von der bezeichneten Repräsentation hin zur bezeichnenden Reprä-
sentation, die als ein wurzelhaftes Laut- oder Schriftzeichen figuriert. Erst das 
tropologische Gleiten generiert also jene Differenz zwischen dem Bezeichnenden 
und dem Bezeichneten, die für das binäre Zeichen konstitutiv ist. Die Theorie der 
Derivation beschreibt aber auch das Gleiten der Zeichen weg von ihrer jeweils 
ursprünglichen Wurzelgestalt.  

Diese zweifache Bedeutungsbewegung auf den genannten Ebenen orientiert 
sich an den rhetorischen Figuren. Am dynamischen Ursprung der gesprochenen 
Sprache ist „ein der Aufmerksamkeit, den Zeichen und Wörtern gemeinsames 
Gleiten. In einer Repräsentation kann der Geist sich und ein verbales Zeichen an 
ein dazugehöriges Element, einen Begleitumstand, ein anderes, abwesendes Ding 
heften, das ihm ähnlich ist und seinetwegen ins Gedächtnis zurückkehrt.“181 Am 
Anfang ist das Wort „Baum“ der Eigenname für einen bestimmten Baum, z.B. 
Eiche. Dann gleitet dieser Name über zu allem, was dasselbe dazugehörige Ele-
ment besitzt: nämlich Stamm und Äste. Dieses Gleiten folgt der rhetorischen Fi-
gur der Synekdoche, in der ein Ganzes durch ein konstitutives Element vertreten 
wird. Dagegen gleitet ein Name wie „Nacht“, der ursprünglich Eigenname für 
diesen bestimmten Abschnitt der Dunkelheit zwischen Abend- und Morgen-
dämmerung war, zu allem über, was mit dem gleichen Begleitumstand verbun-
den ist: eingebettet zwischen den Nachbarschaften des Sonnenuntergangs und 
des Sonnenaufgangs. Dieses Gleiten folgt der rhetorischen Figur der Metonymie, 
in der ein Ding durch ein benachbartes Element vertreten wird. Schließlich kann 
der Eigenname „Blatt“ des Baumblattes hinübergleiten zu allem, was dünn und 
glatt und damit diesem analog ist. Dieses Gleiten folgt der Figur der Katachrese 
(bzw. Metapher), in der ein Ding durch ein ihm analoges vertreten wird. 

Das gleiche dreifache Gleiten lässt sich auf der Ebene der Schrift entdecken. 
Man hat überhaupt Zugang zur derivationellen Bewegung und „Geschichte“ der 
Sprache anhand der Form der Bewahrung von Sprache, die im wesentlichen Schrift 

chen – treten im Falle des klassischen Diskurses zwei distinkte und in sich gedop-
pelte Repräsentationen in Erscheinung: die Lautbezeichnung mit ihrer Sukzessivi-
tät und die Bild(Schrift)bezeichnung mit ihrer Simultanität. 

181  OD: 156-157/MC: 129 (m). 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006 - am 14.02.2026, 14:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 5: DER KLASSISCHE DISKURS ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS | 175 

ist. Deshalb muss man die Bewegung der Bedeutung und den ihr zugrundeliegen-
den tropologischen Raum sogar vornehmlich auf der Ebene der Schrift freilegen. 

Die Bild-Schrift analysiert die Repräsentation direkt, indem sie die Gleichzei-
tigkeit des Repräsentationsraumes zergliedert und stückweise auf die Gleichzeitig-
keit des Bild-Raumes überträgt. Handelt es sich um eine exakte malerische Wie-
dergabe der Repräsentation, wie es Warburton den Mexikanern unterstellt182, so 
kann kaum von Schrift die Rede sein, denn das Bild als solches kann eine Erzäh-
lung nicht wiedergeben. Zur Entfaltung ihres diskursiven Potentials muss diese 
Bild-Schrift Verschiebungen vornehmen, gemäß den genannten rhetorischen Figu-
ren. Die priesterliche Schrift der Ägypter ersetzt ein Ganzes durch ein für sein We-
sen konstitutives Element, etwa eine Schlacht durch einen Bogen oder eine Belage-
rung durch eine Leiter (Synekdoche). Die „tropischen“ Hieroglyphen bedienen sich 
eines bemerkenswerten Umstandes, d.h. eines dem Wesen benachbarten Elementes, 
etwa ein Auge für die panoptische Allmacht Gottes (Metonymie). Die Symbol-
schrift im engeren Sinne bedient sich verborgener Ähnlichkeiten: Die aufgehende 
Sonne wird durch einen Krokodilskopf mit ihren gerade aus dem Wasser auftau-
chenden Augen dargestellt (Katachrese/Metapher). Doch verleiten diese bildhaften 
Schriftarten leicht zum Aberglauben, und die rhetorischen Verschiebungen werden 
leicht auf Identitäten reduziert, so dass die Sonne für ein Krokodil und Gott für ein 
panoptisches Auge gehalten wird. Außerdem, und darin liegt ein gewichtigerer 
Vorbehalt, ist die Bild-Schrift für den Fortschritt des Wissens ungünstig. Denn das 
Bild bezeichnet nicht das Wort, sondern die Repräsentation. Deshalb können die 
lebendigen Diskurse, die die Repräsentationen analysieren und in Zeitreihen über-
führen und daher für die neuen Entdeckungen konstitutiv sind, nicht im Bild ge-
speichert sein. Das Wort leistet eine eindeutige Benennung des Neuen durch Ana-
lyse und Kombination. Das Bild dagegen kann zugleich verschiedenen Wörtern 
entsprechen und das Bildlose des Begriffes nicht wirklich wiedergeben: Es begüns-
tigt die Einbildungskraft der Völker stärker als ihre Reflexion. Die dem Fortschritt 
wesentliche Differenz kann somit nicht mit Genauigkeit verzeichnet werden und 
fällt gleichsam durch die zu weiten Maschen des Bildes hindurch. An die Stelle 
einer Geschichte des Fortschrittes tritt ein konservierender und abergläubischer 
Respekt für die Erkenntnisse und Institutionen der Vergangenheit. „Wenn ein Volk 
nur eine Bild-Schrift besitzt, muss seine Politik die Geschichte ausschließen, oder 
wenigstens jede Geschichte, die nicht schlicht und einfach Konservierung ist. […] 
Es ist in diesem Knoten aus der Repräsentation, den Wörtern und dem Raum […], 
dass sich schweigend das Schicksal der Völker bildet.“183

Die alphabetische Schrift hingegen ist wesentlich Analyse der Wörter als 
Lautzeichen, die ihrerseits die Repräsentation analysieren. Deshalb verbinden 
sich die Buchstaben „untereinander wie die Ideen, und die Ideen verknüpfen sich 

182  Warburton (1980): 3-7. 
183  OD: 155/MC: 128 (m). 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006 - am 14.02.2026, 14:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176 | TEIL II: DIE SPRACHE ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS UND KRITIK IHRER SELBST 

und entknüpfen sich wie die Buchstaben des Alphabets.“184 Mit archäologischer 
Folgerichtigkeit führt die klassische Zurückweisung der Ähnlichkeit zur Abwer-
tung der Bild-Schrift gegenüber der alphabetischen Schrift. Die Bild-Schrift er-
scheint als Überhang des Renaissance-Diskurses und als rückständig, da sie dem 
konfusen Gesetz der Ähnlichkeit folgt. Dagegen richtet sich die alphabetische 
Schrift nach den Regeln der mathesis ein: Wie die universelle menschliche Ver-
nunft verfährt sie trennend, verbindend und ordnend, und wiederholt in ihrer 
räumlichen Abfolge die Ordnung der Repräsentationen. Sie ermöglicht ein er-
schöpfendes Verzeichnis des Wissensfortschritts und gehört deshalb wesentlich 
zum Fortschritt selbst. Damit entsteht „im Innern der Sprache und ganz genau in 
jenem Falz der Wörter, in dem die Analyse und der Raum sich begegnen, die 
erste aber undefinierte Möglichkeit des Fortschritts. In seiner Wurzel ist der Fort-
schritt, so wie er im achtzehnten Jahrhundert definiert wird, keine der Geschichte 
innere Bewegung, sondern das Resultat einer fundamentalen Beziehung zwi-
schen Raum und Sprache […] Die Sprache gibt dem ständigen Bruch der Zeit die 
Kontinuität des Raumes, und insoweit sie die Repräsentation analysiert, artiku-
liert und zerlegt, vermag sie durch die Zeit hindurch, die Erkenntnis der Dinge zu 
verbinden.“185 In ihrer analytischen Potenz und grundlegenden Bindung an Ver-
nunft und Fortschritt bricht die alphabetische Schrift jede Verbindung mit der 
Ähnlichkeit. Sie beherrscht die tropologische Bewegung der Erkenntnisse, ver-
zeichnet und fixiert sie und vermag ihrerseits, sich dieser Bewegung, die aus dem 
peripheren Drang der Ähnlichkeit entspringt, zu entziehen. 

Der grundlegendste Zusammenhang, der von der Theorie der Derivation frei-
gelegt wird, ist die spezifisch diskursive Abhängigkeit von Raum und Zeit. Auch 
bei Kant sind Raum und Zeit aufeinander verwiesen, als die zwei Formen der 
reinen Anschauung. Doch ist hier ihre Rangfolge eine andere als beim klassi-
schen Diskurs. Bei Kant ist die Zeit die Tiefe und das Wesen der transzendenta-
len Anschauung: die Form der inneren Anschauung, auf die der Raum als Form 
der äußeren Anschauung verweist. Der transzendentale Vorrang der Zeit gehört 
wesentlich zum anthropologistischen Wissen und steht in engem Zusammenhang 
mit dessen wichtigstem Merkmal: der Fundamentalität der Geschichte. Dagegen 
ist die Raumzeitlichkeit des klassischen Diskurses die umgekehrte. Die Zeit ist 
die spezifische Serialität der analysierenden Benennungen der Repräsentation, 
die daher dem Diskurs innerlich und auf die Räumlichkeit der analysierten Re-
präsentation angewiesen ist. Die zeitliche Reihung der Elemente der Repräsenta-
tion im Zusammenspiel von Artikulation (Analyse) und Attribution (Synthese) 
orientiert sich am ursprünglich räumlichen Verhältnis dieser Elemente: an der 
grundlegenden und für die Repräsentation konstitutiven Gleichzeitigkeit. Die 
Zeit des Diskurses beruht also auf dem Raum der Repräsentation, weshalb von 
einer Deduktion des Diskurses aus der Repräsentation die Rede war. Diese fun-

184 Ibid. (m). 
185  OD: 156/MC: 129 (m). 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006 - am 14.02.2026, 14:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 5: DER KLASSISCHE DISKURS ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS | 177 

damentale Räumlichkeit, die von den Relationen der Analogie, der Nachbar-
schaft und der Totalität (Teil und Ganzes) konstituiert wird, ist eine rhetorische 
Räumlichkeit, die jeder diskursiven Bewegung zugrunde liegt. „Auf dem Grund 
der gesprochenen Sprache wie auf dem der Schrift entdeckt […] [die Theorie der 
Derivation] also den rhetorischen Raum der Wörter; jene Freiheit des Zeichens, 
sich gemäß der Analyse der Repräsentation auf einem inneren Element, einem 
Punkt ihrer Nachbarschaft oder einer analogen Figur abzulagern.“186

186  OD: 158. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006 - am 14.02.2026, 14:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 | TEIL II: DIE SPRACHE ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS UND KRITIK IHRER SELBST 

18.  Schluss:  Die Seinsweise der  klassischen Sprache 

Abschließend sollen die Ausführungen dieses Kapitels kurz wiederholt und zu 
einem Bild der klassischen Seinsweise der Sprache verdichtet werden. 

In der ersten Hälfte des siebzehnten Jahrhunderts reißt der Faden der Ähnlich-
keit, und der Riss gerinnt seinerseits zur Figur eines Wissens, das sich wesentlich 
als Herstellung von Ordnung betätigt. Anstelle der ähnlichen Elemente tritt ein 
identisches Element als Substitut eines anderen von ihm differenten in Erschei-
nung: Das neue Wissen beruht auf der Figur der Repräsentation. Doch verlangt 
die Aufgabe des Ordnens nicht nur die Sichtbarkeit des Seins in der Repräsenta-
tion, sondern auch der Repräsentation selbst in einer zweiten Repräsentation. 
Deshalb benötigt das neue Wissen das Medium des Zeichens, das aus zwei dis-
tinkten Repräsentationen besteht, von denen die eine durch die andere hindurch-
scheint, d.h. von dieser repräsentiert wird. Das klassische Zeichen zeigt nicht nur, 
was repräsentiert wird, sondern zugleich: dass überhaupt repräsentiert wird.

Die Seinsweise der Sprache ist nur eine Modifikation dieser allgemeinen 
Seinsweise der Zeichen. Daher muss man das Sprachzeichen im Allgemeinen als 
eine in sich gedoppelte Repräsentation betrachten. In der klassischen Epoche gilt 
die Sprache als das Doppelvermögen der Repräsentation, erstens mit Hilfe der 
Namen sich selbst Glied für Glied zu artikulieren; und zweitens mit Hilfe des 
Verbs (sein) sich in die zeitliche Reihung der Wörter einer Proposition zu brin-
gen. In der klassischen Epoche existiert die Sprache nicht als Ding und Schrift 
zugleich, sie funktioniert vielmehr als Diskurs. Der Diskurs analysiert und ordnet 
die Repräsentation nur, insofern das Zeichen nichts anderes als der analytische 
Selbstbezug oder die Doppelung der Repräsentation ist. 

Der so konzipierte Diskurs erscheint als eine Art roher und anfänglicher Wis-
senschaft, die die Anfangsbedingung jeder möglichen Wissenschaft darstellt. Ihre 
allgemeinste Gestalt findet die Wissenschaft in der Ideologie, d.h. der Wissen-
schaft der Ideen. Diese „stellt alles Wissen in den Raum der Repräsentation und 
formuliert beim Durchlaufen dieses Raumes das Wissen der ihn organisierenden 
Gesetze. Sie ist in einem bestimmten Sinne das Wissen allen Wissens“1. Als 
wiederholende Doppelung des wissenschaftlichen Wissens, hat die Ideologie 
einen eigentümlichen Doppelstatus zwischen Philosophie und Wissenschaft inne. 
Als Wissenschaft der Ideen ist sie eine wissenschaftliche Beschäftigung mit der 
Repräsentation im Allgemeinen, und damit die einzige wissenschaftliche Philo-
sophie. Als Wissenschaft der Ideen, deren Diskursivierung und Einsatz ja für 
jede Wissenschaft konstitutiv ist, ist sie die philosophische Grundlage aller Wis-
senschaften. Die Ideologie ist eine wissenschaftliche Philosophie und eine philo-
sophische Wissenschaft in einem. Somit erscheint der Weg von der Repräsenta-
tion bis zur ideologischen Wissenschaft als eine Reihe von Doppelungen: Die 

1  OD: 297/MC: 253 (m). 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006 - am 14.02.2026, 14:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SCHLUSS: DIE SEINSWEISE DER KLASSISCHEN SPRACHE | 179

Doppelung der Repräsentation ergibt das Zeichen im Allgemeinen und das Wort 
im Besonderen; die Doppelung des Verbs als Element und Bedingung des Dis-
kurses zugleich bildet die Schwelle des Diskurses; die Doppelung der Wissen-
schaft konstituiert die Ideologie. Die Reihe Repräsentation-Verb-Wissenschaft
verdoppelt sich in der Reihe Zeichen-Diskurs-Ideologie.

Führt man den Diskurs auf das Zeichen im Allgemeinen, d.h. die Figur der 
Doppelung der Repräsentation zurück, so lassen sich daraus die vier Segmente 
der allgemeinen Diskurstheorie deduzieren. Denn, als Doppelung der Repräsen-
tation repräsentiert der Diskurs (1) die Repräsentationen und (2) sein eigenes Re-
präsentieren.

(1) Insofern der Diskurs die Repräsentationen repräsentieren soll, steht er vor 
einer Doppelaufgabe: Er muss die Repräsentationen in ihrer analytischen Eintei-
lung, wie auch ihren Verbindungen repräsentieren. Die zwei ersten theoretischen 
Segmente deduzieren diese diskursiven Aufgaben: (a) Die Theorie der Artikula-
tion zeigt, wie die Repräsentationen von den verschiedenen Worttypen zerschnit-
ten und unterschieden werden; (b) die Theorie der Proposition und insbesondere 
des Verbs zeigt, wie das affirmative und attributive Band der Wörter in jedem 
Satz die fundamentalen Verbindungen der Repräsentationen repräsentiert.  

(2) Insofern aber der Diskurs als Doppelung der Repräsentation sein eigenes 
Repräsentieren repräsentiert, muss gezeigt werden: (c) wie die Namen in der Ge-
stalt der primitiven Wurzeln am Ursprung der Sprache das bezeichnen, was sie 
bezeichnen (Theorie der Bezeichnung); (d) wie sie mit einer wesentlichen Not-
wendigkeit stets die richtige Bezeichnung verfehlen und damit in eine Art der 
„Geschichte“ ihrer zufälligen Abweichungen von den ursprünglichen Wurzeln 
gelangen (Theorie der Derivation).2

Die Theorien der Artikulation und der Proposition gehen aus jener „größten 
Unterscheidung“ – la plus grand distinction3 – zwischen Nomen und Verb her-
vor, die für die Grammatik von Port-Royal grundlegend war. Die Theorien der 
Bezeichnung und Derivation sind, im Ausgang von dieser Unterscheidung, nicht 
mehr als Spezifizierungen des Ursprungs bzw. der Beweglichkeit der Nomina in 
ihrer Funktion als Repräsentation. Insgesamt lassen sich diese vier Theorien als 
die Ecken eines Vierecks darstellen4:

2  Siehe OD: 131. 
3  Arnauld/Lancelot (1676): 29. 
4  Siehe OD: 159 ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006 - am 14.02.2026, 14:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 | TEIL II: DIE SPRACHE ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS UND KRITIK IHRER SELBST 

     Proposition 

   Derivation      Name    Artikulation

     Bezeichnung 

Abbildung 7: Das Sprachviereck 

Die vier Ecken dieses Vierecks stehen zueinander in einer Beziehung der Ergän-
zung und der Entgegensetzung zugleich: 

(1) Proposition-Artikulation 
Ergänzung: Die Proposition eröffnet einen Raum, den die Artikulation mit 

Inhalt füllt. 
Entgegensetzung: Die Artikulation ist eine Analyse der Repräsentation, die 

propositionale Attribution dagegen eine Synthese. 
(2) Artikulation-Bezeichnung 
Ergänzung: Das Hauptmittel der Artikulation sind die Nominalformen, deren 

Ansatzpunkt als die ursprüngliche Bezeichnung in Erscheinung tritt. 
Entgegensetzung: Die Bezeichnung ist eine augenblickliche Geste, durch die 

eine einzelne Repräsentation als Ganzes sichtbar gemacht wird; während die Ar-
tikulation eine Unterscheidung ist, durch die eine Allgemeinheit als Ganzes in 
seine Teile zerlegt wird. 

(3) Bezeichnung-Derivation 
Ergänzung: Die ursprüngliche Bezeichnung stellt den Ausgangspunkt der de-

rivationellen Bewegung dar. 
Entgegensetzung: Die Dynamik der Derivations-Bewegung widersetzt sich 

der Statik der ursprünglichen Wurzeln. 
(4) Derivation-Proposition 
Ergänzung: Die derivationelle Bewegung ermöglicht es, dass die ursprüngli-

chen Wurzeln aus ihrer Isolierung heraustreten und die Verbindung der Attribu-
tion stattfindet. 

Entgegensetzung: Die Derivationsbewegung vollzieht sich gemäß einer 
räumlichen Figur, die Proposition dagegen gemäß einer zeitlichen Serie. 

Das Viereck besitzt zwei Diagonalen: 
(1) Artikulation-Derivation 
Auf dieser Achse „ist der Zustand einer Sprache fixiert. Ihr Artikulations-

vermögen wird durch den Punkt der Derivation vorgeschrieben, bis zu dem sie 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006 - am 14.02.2026, 14:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SCHLUSS: DIE SEINSWEISE DER KLASSISCHEN SPRACHE | 181

gekommen ist. Dort bestimmen sich gleichzeitig ihre historische Lage und ihre 
Unterscheidungsmacht.“5

(2) Proposition-Bezeichnung: 
Diese Achse verbindet die jedem Urteil innewohnende Affirmation mit der in 

jeder Benennung enthaltenen ursprünglichen Bezeichnung. Sie macht damit 
sichtbar, dass „die Wörter nie etwas anderes sagen, als das Sein der Repräsenta-
tion, dass sie aber stets etwas Repräsentiertes nennen.“6

In der Mitte des Sprachvierecks, an der Kreuzung der Diagonale, gibt es den 
Namen. Die klassische Sprache existiert wesentlich als Name und Benennung. 
Und das Verb sein, das den Raum der Proposition eröffnet und damit erst die 
Sprache als Diskurs ermöglicht, wäre ohne den Namen als Punkt seiner affirma-
tiven und attributiven Anwendung in sich nichts. „Deshalb erscheint der Name in 
der Mitte des Sprachvierecks gleichzeitig als der Punkt, zu dem alle Sprachstruk-
turen konvergieren (er ist die intimste, bestgeschützte Gestalt der Sprache, reines 
inneres Resultat all ihrer Konventionen, all ihrer Regeln, ihrer ganzen Geschich-
te), und als der Punkt, von dem aus die ganze Sprache in eine Beziehung zur 
Wahrheit treten kann, von wo aus sie beurteilt wird.“7

Um diese Wesensmitte des Namens herum errichten sich die vier Segmente 
der Theorie der Sprache. Diese definieren, jede für sich, eine je eigene Schwelle 
zum Sein der Sprache: das attributive Band, die Allgemeinheit des Namens, die 
analogisierende Festlegung des Schreis zum Zeichen, die Derivationslinie zwi-
schen Wurzel und Wort. Der Zusammenhang dieser Schwellen ergibt die Figur 
des Vierecks, das zugleich die Bedingungen der Existenz von Sprache (als Dis-
kurs) und diejenigen der Konstitution der Allgemeinen Grammatik (als Gesetz 
und Theorie der Sprache zugleich) in sich fasst: als die Bedingungen, „unter 
denen die Sprache Objekt eines Wissens werden konnte, und […] [als] die […] 
Grenzen, zwischen denen sich jenes epistemologische Gebiet entfaltete.“8 Das 
Viereck bildet also eine Peripherie aus Bedingungen, innerhalb derer die Sprache 
als Diskurs existieren kann. Zugleich entsprechen seine vier Theorien, wie wir 
bereits ausgeführt haben, den zwei Ebenen der allgemeinen Zeichengestalt als 
Doppelung der Repräsentation. Das heißt zweierlei: (1) dass die Seinsweise der 
Sprache im klassischen Zeitalter ihre Sammlung und Einheit in der Figur dieses 
Vierecks erhält; (2) dass diese ontologische Einheit der Sprache ihren Ort im 
Raum der Doppelung der Repräsentation findet. Sollte sich aber das Band zwi-
schen der Repräsentation und dem Sein unterbrochen werden, sollte also die 
Doppelung der Repräsentation im Zeichen und im Diskurs ihre Transparenz ver-
liert, müsste sich dieser Raum auflösen, und die Sprache sich zerstreuen. 

5  OD: 159-160/MC: 132 (m). 
6  OD: 160/MC: 132 (m). 
7  OD: 160-161/MC: 133 (m). 
8  OD: 163/MC: 135 (m). 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006 - am 14.02.2026, 14:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 | TEIL II: DIE SPRACHE ALS MEDIUM DER ERKENNTNIS UND KRITIK IHRER SELBST 

An der Peripherie des klassischen Wissens im Allgemeinen treibt die Ähn-
lichkeit ihr Unwesen: als Einfassung des Wissens und als Grenze, an der die ihr 
zugeordneten Gestalten des Irren und des Dichters auftauchen können. „Die Ähn-
lichkeit, die seit dem Anfang des siebzehnten Jahrhunderts aus dem Wissen aus-
geschlossen ist, konstituiert stets den äußeren Rand der Sprache: den Ring, der 
das Gebiet dessen umgibt, was man analysieren, ordnen und erkennen kann. Das 
ist das Gemurmel, das der Diskurs zerstreut, ohne das er aber nicht sprechen 
könnte.“9 Zwischen dem peripheren Sein der Ähnlichkeit und dem Sprachviereck 
als Peripherie des Sprachwissens besteht ein unübersehbarer Zusammenhang. Es 
ist deshalb nicht zufällig, dass man in den vier Sprachtheorien des Vierecks die 
entsprechenden Abwandlungen der Formen der vier Ähnlichkeiten der Renais-
sance erkennen kann: Kette (convenientia), Spiegel (aemulatio), die Analogie als 
Überlagerung beider, das Paar Sympathie/Antipathie als fundamentale Raumzeit-
lichkeit und Kombination aller drei ihr vorangehenden Ähnlichkeitsformen. Ers-
tens tritt an die Stelle der convenientia der Renaissance die Reihung im Allge-
meinen. Statt der weltumspannenden Kette der Ähnlichkeiten hat man jetzt Rei-
henordnungen der Differenzen: die Artikulation lässt die Repräsentation als die 
Kette/Reihe ihrer Glieder zutage treten. Zweitens entspricht das Verb, das den 
Raum der Proposition eröffnet, dem Spiegel: Im Verb sein spiegelt sich die 
Seinsweise der Sprache als Diskurs. Drittens beruht die ursprüngliche Bezeich-
nung auf der Analogie: Sie besteht in der Festlegung von Analogien zwischen 
Lautgebärden, womit diese erst zu Zeichen werden. Viertens enthält die Beweg-
lichkeit der Bedeutung in sich die Möglichkeit zugleich der artikulatorischen 
Trennung, der propositionalen Verbindung und der bezeichnenden Unterschei-
dung zwischen Signifikat und Signifikant. Ebenso wie das Paar Sympathie/Anti-
pathie die ihnen vorausgehenden Formen kombiniert, umfasst die Derivation, die 
sich nach den drei rhetorischen Figuren richtet, die Bedingungen der Proposition, 
der Artikulation und der Bezeichnung. An die Stelle der genannten Zwillings-
Kräfte der Renaissance tritt die diskursive Raumzeitlichkeit, die konstituiert wird 
durch Verlagerungen von dem zu bezeichnenden Element auf (a) ein Element der 
Nachbarschaft (Metonymie), (b) ein inneres Element, in dem sich das Ganze 
spiegelt (Synekdoche), (c) ein analoges Element (Katachrese/Metapher). In die-
sen rhetorischen Figuren kehren Kette, Spiegel und Analogie wieder.

Somit bildet das Sprachviereck die entscheidende Grenze, an der sich die vier 
Ähnlichkeiten in die vier theoretischen Segmente der Allgemeinen Grammatik 
verwandeln, und die Welt der Ähnlichkeiten – unter dem Messer der Analyse – 
in den klassischen Diskurs übergeht. Das epistemische Gewicht des Sprachvier-
ecks, das die Seinsweise des klassischen Diskurses definiert, bekundet sich darin, 
dass seine Auflösung gegen Ende des achtzehnten Jahrhunderts eine Verabschie-
dung der klassischen Wissensdisposition insgesamt anzeigt. Davon handelt der 
folgende Abschnitt. 

9  OD: 164/MC: 135 (m). 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006 - am 14.02.2026, 14:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

