2 Analytische Konzepte

2.1 Praxistheorie

In der deutschen Sozialwissenschaft hat sich in den letzten Jahren ein
theoretisches Vokabular entwickelt, das auch fir die Religionswissen-
schaft interessante Impulse liefern kann: die Praxistheorie. Die aktuel-
le Fille an einfithrenden und systematisierenden Publikationen' ldsst
vermuten, dass der sogenannte ,practice turn® (Schatzki 2001) gera-
de dabei ist, den Weg in den Mainstream sozial- und geisteswissen-
schaftlicher Theoriediskussion zu finden oder, je nach Einschitzung
(vgl. Alkemeyer, Schiirmann und Volbers 2015), bereits dort ange-
kommen ist. Ob es sich, wie Reckwitz (2016¢, S. 11f.) behauptet, tat-
sachlich um einen zeitgemifleren Stil theoretischen Arbeitens han-
delt, der einer eher losen Verbindung heuristischer Begriffe gegentiber
einem abgeschlossenen theoretischen System den Vorzug gibt, oder
ob dies letztlich Geschmackssache ist, bleibt einstweilen abzuwarten.
Die Praxistheorie, von der hier die Rede ist, ist eher eine Theoriebe-
wegung denn ein abgeschlossener Theorieentwurf.? Wie Hillebrandt
(2009), Horning (2004) respektive Schifer (2012) skizzieren, finden
sich die konzeptuellen Urspriinge der Praxistheorie unter anderem im
marxistischen Praxisbegriff, im amerikanischen Pragmatismus und in
Wittgensteins sprachanalytischer Philosophie. Als ,Zentrum der pra-

1 So gibt es Einfithrungen, Studienbiicher und Methodenreflexionen, vgl.
Hoérning und Reuter (2004), Hillebrandt (2014b), Schmidt (2012), Schifer,
Daniel und Hillebrandt (2015b) sowie Jonas, Littig und Wroblewski (2017).

2 Aus Griinden der Verstindlichkeit wird hier vor allem der Singular ,,Pra-
xistheorie® verwendet, wodurch aber nicht die Vielfiltigkeit praxistheoreti-
scher Arbeiten verneint werden soll.

am 18.01.2028, 12:11:18,

25


https://doi.org/10.5771/9783828877665-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Analytische Konzepte

26

xeologischen Debatte” nennt Schifer (2016a) die Arbeiten von Bour-
dieu (1979) und Giddens (1984). Beide befassen sich im Anschluss an
die ,Krise des Funktionalismus® auf ihre je spezifische Art mit dem,
was sie als Kluft zwischen einer subjektivistischen und einer objek-
tivistischen Perspektive bzw. zwischen agency und structure wahrneh-
men. Aber auch eine Reihe weiterer Theorieentwiirfe werden der The-
oriebewegung der Praxistheorie zugerechnet. Krimer (2014, S. 113)
bezeichnet etwa Garfinkels Ethnomethodologie (1967) oder Goff-
mans Interaktionsstudien (1959) oder Latours Artefakttheorie (2005)
als dem Kreis praxistheoretischer Arbeiten zugehorig. Und Reckwitz
(2004) rezipiert nebst Bourdieus Praxistheorie (1979) auch Butlers
Theorie der Performativitit (2003). Diese knappen Hinweise zeigen,
wie weitldufig, interdisziplindr und unabgeschlossen das Feld praxis-
theoretischer Beziige gedacht werden muss.

Wofir aber interessiert sich eine Theorie, die den Begriff der
Praktiken bzw. der Praxis (verstanden als Biindelung von Einzel-
praktiken) ins Zentrum stellt? Sie interessiert sich fur die Textur der
sozialen Welt, wobei sie davon ausgeht, dass sich diese im prakti-
schen Vollzug zeigt, also im ,,Tun, Sprechen, Fithlen und Denken,
das wir notwendigerweise mit anderen teilen” (Schifer 2016a, S. 12).
Die von der Praxistheorie geforderte Erneuerung des sozialwissen-
schaftlichen Blicks stellt also das ,Vollzugsgeschehen® ins Zentrum
(Schmidt 2012, S. 24). Dieses alltigliche Vollzugsgeschehen lisst
sich in unterschiedlichsten Situationen beobachten: von der Bus-
fahrt bis zum Konzertbesuch, von einer christlichen Taufe bis zur
Meditationsgruppe — iberall ldsst sich von Praktiken sprechen.’ Da-
bei sind sowohl die Intentionen der Individuen als auch allfillige
soziale Strukturen erstmal zweitrangig, denn die Praxistheorie so-
ziologischer Provenienz will eben gerade nicht ,vorab festlegen, aus
welchen Struktureigenschaften oder Handlungsintentionen die So-
zialitdt emergiert” (Hillebrandt 2014b, S. 11). Bei einem derart brei-
ten Zugang ist es wichtig zu betonen, dass nicht jedes Tun, automa-
tisch schon Praxis ist.

3 Diese Beispiele entstammen den Texten von Hillebrandt (2014a, b) und
Schmidt (2012) und zeigen, wie breit das Feld praxistheoretischer Anwen-
dung sein kann.

am 18.01.2028, 12:11:18,


https://doi.org/10.5771/9783828877665-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2.1 Praxistheorie

»Nicht jede Hantierung, nicht jedes Tun ist schon Praxis. Erst
durch hiufiges und regelmissiges Miteinandertun bilden sich ge-
meinsame Handlungsgepflogenheiten heraus, die soziale Prakti-
ken ausmachen. Soziologisch interessant ist jenes gemeinsame In-
gangsetzen und Ausfithren von Handlungsweisen, die in relativ
routinisierten Formen verlaufen und eine bestimmte Handlungs-
normalitit im Alltag begrinden® (H6érning und Reuter 2004,
S. 12).

Mit dieser Einschrinkung distanzieren sich Horning und Reuter zu-
dem von einem Performanzbegriff, also einem Fokus auf inszenieren-
des Auffithren, der unvermeidlich anklingt, wenn der Vollzug bzw.
das doing in den Mittelpunkt gestellt wird. Thnen geht es in erster Li-
nie um das Tun. Dass dieses Tun auch performativ sein kann, etwa in
Ritualkontexten, wird dabei nicht ausgeschlossen, allerdings steht es
nicht im Vordergrund.

Reckwitz (2004, S.42f) sieht den Profilgewinn von Praxis-
theorien vor allem in der Abgrenzung von anderen sozialkonst-
ruktivistischen, kulturtheoretischen Theorien in einem grofleren
theoriehistorischen Kontext.* Folglich unterteilt er das Feld der kul-
turtheoretischen Sozialtheorien® in zwei grundlegende Kategorien,
und zwar danach, wo sie Wissen verorten. So grenzt er sich einerseits
von Theorietraditionen ab, die er als ,,mentalistisch“bezeichnet, da in
ihnen ,[d]er Ort der kulturellen Symbolsysteme [...] der menschliche
Geist [ist]“ (Reckwitz 2003, S. 288). Theorien, die dieser Richtung
zugeordnet werden konnen, gehen dann davon aus, dass das Wis-
sen, das soziale Ordnung generiert, in der Form von Ideen oder kog-

4 Die kulturtheoretischen Sozialtheorien identifiziert er als eine Version von
Theorien, die ein bestimmtes Basisvokabular verwenden (Reckwitz 2003,
S. 286f.). Unter den drei anderen Basisvokabularen, die das Feld der Sozial-
theorien strukturieren, nennt er strukturtheoretische Ansitze, konomisch-
individualistische Ansitze sowie normativistische Ansitze. Eine detaillierte
Abgrenzung findet sich bei Reckwitz (2000).

5 Was kulturtheoretische Sozialtheorien ausmacht, ist, ,das Problem der so-
zialen Ordnung nicht mehr in einem Handlungskoordinationsproblem zu
sehen, das tiber normative Regeln 16sbar erscheint, sondern darin, was Ak-
teure iiberhaupt dazu bringt, die Welt als geordnet anzunehmen und somit
handlungsfihig zu werden® (Reckwitz 2003, S. 287f.).

27

am 18.01.2028, 12:11:18,


https://doi.org/10.5771/9783828877665-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Analytische Konzepte

28

nitiven Schemata, oder, wie im Fall von Lévi-Strauss, als unbewuss-
tes Regelsystem (ebd., S. 288) analysierbar ist. Unter dem Stichwort
des Textualismus sieht Reckwitz dagegen diejenigen Theorietraditi-
onen versammelt, die Kultur und damit Wissensordnungen auf3er-
halb des Geistes verorten, etwa in Diskursen, in Texten und Symbo-
len oder in Kommunikation, wie er dies fiir die Arbeiten von Geertz
oder Luhmann feststellt (ebd., S. 289). Die Kritik an beiden Positio-
nen lduft folglich tber ihren Wissensbegriff. Reckwitz sieht das Pro-
blem in einem ,konzeptuellen Intellektualismus® (ebd., S. 289) und
betont, dass Praxistheorien mit ihrem, am praktischen Kénnen aus-
gerichteten Wissensbegriff eine konzeptuelle Alternative zur Analy-
se der sozialen Welt darstellen. Gerade weil sie sich anstatt fiir expli-
zites fiir implizites Wissen im Sinne eines Know-how interessieren,
ist die soziale Welt dort analysierbar, wo sie in routinisiertem Ver-
halten, also % und durch Praktiken, emergiert. Eine praxistheoreti-
sche Perspektive, und das ist eine letzte einordnende Vorbemerkung,
stellt die Empirie ins Zentrum. Ein vordergrindig selbstverstindli-
ches Phinomen wie der Hindutempel wird rekonstruiert, indem un-
terschiedliche Tempelpraktiken in ihrem Ablauf beobachtet und
durch methodische Verfahren sichtbar gemacht werden. Auch wenn
ich der Praxistheorie keine Empiriefixiertheit attestiere, wie das Kri-
mer (2014, S. 116) tut, so kann doch nicht vernachlissigt werden,
dass sich die Mehrheit der Forschungsarbeiten, die sich praxistheo-
retischer Konzepte bedienen, durch eine enge Verbindung mit empi-
rischen, insbesondere qualitativen Forschungsarbeiten auszeichnen
(Schmidt 2012, S. 28).

2.1.1 Praxis und Praktiken und ihre Ontologie

Wenn sich auch bislang keine einzelne Definition durchgesetzt hat,
werden Praktiken® in der Literatur dhnlich bestimmt: man bestimmt
sie als ,Verhaltensweisen, Routinen und Gebrauchspraktiken® (ebd.,
S. 23), ,materielle Ereignisse® (Hillebrandt 2014b, S. 58), ,,fraglose An-

6 Nicolini (2013, S. 227) weist darauf hin, dass jede Praktik per definitionem
eine soziale Praktik ist. Der Begriff der ,sozialen Praktik® ist daher streng ge-
nommen ein Pleonasmus.

am 18.01.2028, 12:11:18,


https://doi.org/10.5771/9783828877665-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2.1 Praxistheorie

wendungen von bereits bestehenden Moglichkeiten® (Hérning 2004,
S. 33), als ,a set of doings and sayings“ (Schatzki 2002, S. 73) oder als
sknow-how abhingige und von einem praktischen Verstehen zusam-
mengehaltene Verhaltensroutinen® (Reckwitz 2003, S. 289). Da in je-
der dieser Bestimmungen bereits die Schwerpunktsetzungen der ent-
sprechenden Theoretikerinnen und Theoretiker mitschwingt, scheint
die weitere Ausarbeitung entlang einer einzelnen Position sinnvoll.
In der Darlegung des praxistheoretischen Programms stiitze ich mich,
wie vermutlich bereits deutlich wurde, mehrheitlich auf die Arbeiten
von Reckwitz, mit dessen Aufsatz ,,Grundelemente einer Theorie so-
zialer Praktiken aus dem Jahr 2003, so scheint es, die Debatte in der
deutschsprachigen Soziologie Fahrt aufnimmt. Im Folgenden disku-
tiere ich daher die Schwerpunkte seiner Position.? In Reckwitz’ Defi-
nition von Praktiken als ,know-how abhingige und von einem prak-
tischen Verstehen zusammengehaltene Verhaltensroutinen® (ebd.,
S. 289) klingt bereits an, welche Aspekte ihn besonders beschiftigen.
Da sind einerseits das Know-how und das praktische Verstehen, de-
nen in Reckwitz’ Position die Funktion zukommt, die Entstehung
und Repetitivitit sozialer Praktiken zu sichern. Andererseits wird mit
dem Begriff der Verhaltensroutinen bereits auf die materielle Veranke-
rung von Praktiken in Kérpern hingewiesen, da sowohl Verhalten als
auch Routiniertheit konzeptuell eng mit einer Form von Koérperlich-
keit verbunden gedacht werden missen.

Das bereits Gesagte verleitet dazu, praxistheoretischen Zugingen
eine Kompetenz fur den Kleinstbereich des Sozialen, die sogenann-
te Mikroebene, zu attestieren. Schatzki (2016) hilt dieser Vorstellung
eine flache Ontologie der Praxistheorien, also die grundlegende Ver-
fasstheit des sozialen auf nur einer Ebene, entgegen:

,Die Orte des Sozialen bestehen aus Biindeln von Praktiken und
materiellen Arrangements. Damit meine ich, dass soziales Leben,
d. h. menschliche Koexistenz (der Zusammen-Hang menschli-
cher Leben) sich inhirent in solcherart Biindel ereignet. Die Ge-

7 Eine dhnliche Version erschien auf Englisch bereits 2002 von Reckwitz.

8 Ich prisentiere hier die Grundkonzepte eines Praxistheorieverstindnisses in
Anlehnung an Reckwitz und werde im Verlauf der Untersuchung weitere
theoretische Aspekte nach Bedarf aufgreifen.

29

am 18.01.2028, 12:11:18,


https://doi.org/10.5771/9783828877665-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Analytische Konzepte

30

samtheit dieser Biindel bildet dabei das Plenum, in dem sich alle
sozialen Phinomene ereignen. Ich verwende den Begriff des Ple-
nums fiir die Gesamtheit aller Bindel, um zu verdeutlichen, dass
die elementaren Bestandteile aller sozialen Phinomene von der-

selben Art sind“ (ebd., S. 33).

Damit erstrecken sich also alle sozialen Phinomene auf einer einzi-
gen Ebene (dem Plenum) und Makrophinomene konnen nicht als
aus Mikrophinomenen hervorgehend gedacht werden. Organisa-
tionen und Institutionen betrachtet Schatzki stattdessen als unter-
schiedlich komplexe Biindel aus Praktiken und Arrangements oder
als Ausschnitte dieser Biindel. Folglich haben alle vermeintlich tiber-
geordneten, globalen sozialen Phinomene den gleichen Aufbau wie
Mikrophinomene (ebd., S. 34).

Die Konzeption der Ontologie der Praxistheorie auf einer einzi-
gen Ebene hat eine wichtige Konsequenz: Das Soziale ldsst sich im
Anschluss daran schwerlich in Mikro- bzw. Makrophinomene unter-
teilen, auch wenn zahlreiche Konzepte — sowohl in der Migrations-
als auch in der Religionsforschung — auf die eindeutige Umsetzung
dieser Unterscheidung ausgelegt sind. Die Vorstellung einer globa-
len Gesellschaft, das Konzept der Nationalstaaten oder nur schon
die Idee einer religiosen Organisation setzen allesamt unterschied-
liche und unterscheidbare Ebenen des Sozialen voraus und sugge-
rieren — so der Vorwurf - eine Stabilitit und Abtrennbarkeit, die sie
nicht einlésen kénnen. Die globale Gesellschaft zeichnet sich nim-
lich durch ebenso zahlreiche lokale Beziige aus, nationalstaatliche
Grenzregime sind nicht so eindeutig umsetzbar und religiose Orga-
nisationen etablieren nicht zwingend einen Mitgliederstatus.

Die Moglichkeit, im Kontext praxeologischer Untersuchungen
»das Plenum von Praktiken und Arrangements anzuerkennen, seine
Subsummierung unter iibliche und vielleicht vertrautere Kategorien
zurlickzuweisen und Konzepte zu entwickeln, die Eigenschaften und
Prozesse dieses Plenums erfassen konnen“ (ebd., S. 43), schafft dann
die Ausgangslage fur die Erforschung von Tempelpraktiken jenseits
der Riickbindung an Organisations- oder Gemeinschaftsbegriffe.’

9 Einen Vorschlag, wie das methodisch umgesetzt werden kann, prisentiert
Nicolini (2013, S. 213ff.). Mit den Schritten des zooming in and zooming out,

am 18.01.2028, 12:11:18,


https://doi.org/10.5771/9783828877665-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2.1 Praxistheorie

Das heifdt nun nicht, dass keine Praktiken identifiziert werden
konnen, die typische Praktiken von Organisationen sind, wie bei-
spielsweise die Suche und Auswahl ihrer Mitglieder. Allerdings un-
terscheiden sich die Praktiken durch die raumzeitliche Ausdehnung
der von Schatzki als Biindel bezeichneten Konfigurationen von Pra-
xisarrangements. So kann die Analyse einer Verkaufssituation in ei-
ner Bickerei'® zeigen, dass sie durch unterschiedliche Relationen mit
umfassenderen 6konomischen Praktiken verbunden ist: etwa durch
das materielle Setting der Ladeneinrichtung, das bei einer Bickerei-
kette in jeder einzelnen Filiale hnlich angelegt ist, um den Verkauf
insgesamt zu maximieren; oder durch die Verwendung von Kredit-
kartenstationen, die von einem entsprechenden Unternehmen zur
Verfuigung gestellt werden. Damit ist die Verkaufssituation nattirlich
durch die Transaktion von Ware gegen Bezahlung so angelegt, dass
auch die Materialitit der Ware in einem groferen Kontext verstan-
den werden muss. Das Mehl fur die Produktion der Backwaren wur-
de beispielsweise von einem Grofilieferanten an eine Zentrale gelie-
fert und dort in Brotchen umgearbeitet, die ihrerseits in die Filialen
geliefert wurden. Und schlieflich ist die Kundin nicht nur Kundin
der Bickerei, sondern einer Vielzahl anderer Unternehmen. Der
Kauf eines einzelnen Brotchens ist daher Teil anderer Konsumatio-
nen und Kiufe in anderen Geschiften und Lokalititen. An diesem
kurzen Beispiel wird deutlich, wie eine flache Ontologie der Prak-
tiken die Unterscheidung von Mikro- und Makrophinomenen so
konzipiert, dass Mikrophdnomene nicht Bestandteil eines Makro-
phinomens sein miissen, sondern dass diese Groflen Produkte von
Praktiken sind. Die Verbindungen zwischen riumlich und zeitlich
ausgedehnten Bindeln wie dem Brotchenkauf und dem 6konomi-
schen System konnen dann deutlich kontingenter konzipiert werden,
als es eine Unterteilung in unterschiedliche Ebenen des Sozialen zu-
lassen wiirde (Schatzki 2016, S. 39). Laut Schatzki sind unterschied-
liche Groflenverhiltnisse immer relativ zu verstehen, da ein gegebe-

bei dem erst der konkrete, situative Vollzug und anschliefend das weitere
Netzwerk bzw. die ,evolving texture of dependencies and references” (ebd.,
S. 229) in den Blick genommen wird.

10 Schatzki arbeitet das am Beispiel des Hamburgers in einem Fastfood-Re-
staurant heraus (vgl. Schatzki 2016, S. 39).

31

am 18.01.2028, 12:11:18,


https://doi.org/10.5771/9783828877665-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Analytische Konzepte

32

nes Phinomen, so auch der Hindutempel, ,stets grofler oder kleiner
[ist] als Myriaden anderer Phinomene“ (ebd., S. 40).

2.1.2 Praktisches Wissen

Die Definition praktischen Wissens in praxistheoretischen Ansitzen
kann mit Fug und Recht als zentrales Feld theoretischer Auseinander-
setzung angesehen werden. Denn obwohl mit Begriffen wie prakti-
schem Wissen oder praktischem Verstehen, inkorporiertem Wissen,
implizitem Wissen, Know-how u. A. deutlich zutage tritt, dass eine
praxistheoretische Perspektive Wissen immer an Korperlichkeit riick-
bindet, indem sie es im Bereich der Routine und des Selbstverstind-
lichen verortet, heifdt das nicht, dass die Art und Weise, wie das kon-
zeptuell zu geschehen hat, eindeutig geklart ist. Dies hat vermutlich
mit der konzeptuellen Nihe und begrifflichen Verwandtschaft von
Verstehen, Wissen, Kénnen und Praxis zu tun, durch die sich die pra-
xeologische Perspektive auszeichnet (Schifer 2013, S. 20).

Ganz allgemein hilt Reckwitz fest, dass in Praktiken immer ein
praktisches Wissen, ,ein Kénnen im Sinne eines ,knowhow (2003,
S.292) zum Ausdruck kommt. Das praktische Wissen hat in die-
ser Perspektive also die Funktion, Praktiken diberhaupt erst zu ermaigli-
chen, indem es sie anleitet. Diese Anleitung darf aber keinesfalls als
zeitlich vorgreifend verstanden werden. Genauso wenig wie ich vor
dem Anheben der Kaffeetasse dariiber nachdenke, wozu eine Tas-
se gut ist, wie ich sie zu halten habe und wie ich schlussendlich da-
raus trinken kann, darf man sich praktisches Wissen als eine Fille
von Konzepten vorstellen, die ich konsultiere, bevor ich Kaffee trin-
ken kann. Im Gegenteil, erst im Moment, in dem ich Kaffee trinke,
kommt zum Ausdruck, dass ich tiber das implizite Know-how verfi-
ge, was eine Tasse ist, was Kaffee ist, wie ich ihn zubereite, wie und
zu welcher Gelegenheit er getrunken wird usw. Ein weiteres, sehr an-
schauliches Beispiel in diesem Bereich ist die Darstellung von Ge-
schlecht. Hirschauer (2004, S. 78) bringt pointiert zum Ausdruck,
wie praktisches Wissen hier wirkt: Die Akteure verfiigen tiber ei-
nen sozialisierten Korper, der sie vom ,mentalen Wissen iiber das
Frau- oder Mannsein entlastet, das bei der mithelosen Durchfiih-
rung von Darstellungen hinderlich wire. Sie miissen wissen, wie et-

am 18.01.2028, 12:11:18,


https://doi.org/10.5771/9783828877665-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2.1 Praxistheorie

was zu tun ist, aber ohne gleichzeitig zu wissen, wie sie es tun“ (ebd.,
S. 78). Nebst der Funktion, Praktiken im Moment der Durchfithrung
zu ermdglichen, ist das praktische Wissen auch dafiir verantwort-
lich, die Durchfithrung von Praktiken tiber zeitliche und rdumliche
Grenzen hinweg zu stabilisieren. Das Wissen, das bei der Praktik
des Kaffeetrinkens zum Ausdruck kommt, kann zeitlich und raum-
lich in ganz unterschiedlichen Kontexten immer wieder stattfinden.
Einem globalen, vergleichenden Beobachter der Praktik des Kaffee-
trinkens wiirden dann nebst der Verbreitung praktischer Wissens-
formen um das Trinken koffeinhaltiger Fliissigkeit aus handlichen
Gefiflen durchaus die Unterschiede in Zubereitung (Filter, Kolben,
kalt, warm, stark, schwach, mit Milch, ohne Milch etc.) und Zeit-
punkt (nur morgens, nur mittags, nur abends, auf keinen Fall abends,
immer) ins Auge stechen, so dass er nebst Ahnlichkeiten Nuancen
im praktischen Wissen ausmachen konnte.

Dieses Wissen, das in Praktiken wie beispielsweise im Kaffee-
trinken zum Ausdruck kommt, versteht die Praxistheorie nicht als
Eigenschaft von Personen, sondern als Eigenschaft von Praktiken
(Reckwitz 2003, S.292). Der Fokus dieser Forschungsarbeit liegt
demnach in der Beschreibung und Analyse von Praktiken und dem
ihnen zugrunde liegenden praktischen Wissen. Das bedeutet nun
nicht, dass bei der Analyse von Praktiken und praktischem Wissen
nicht Riickschliisse auf Personen als Triger von Praktiken gezogen
werden konnen. Als Erforschende der Praktiken des Kaffeetrinkens
kann mir dann durchaus auffallen, dass das Kaffeetrinken im Se-
niorenkrinzchen anderen Regeln folgt als in einem Cafe, das aus-
schliefflich von Studenten frequentiert wird."

In einem weiteren Schritt soll der Frage nach der Entstehung
dieses praktischen Wissens nachgegangen werden. Denn wihrend

11 Dazu gibt Hillebrandt (2014b, S. 68) einen wichtigen Hinweis, wenn er
meint, dass der Habitus der Akteure nicht direkt zu beobachten sei, son-
dern nur durch die ,Beobachtungen der praktischen Sinnproduktion, die
von Akteuren ausgeht und die sich durch Praktiken in kulturellen und sym-
bolischen Formen verdichtet” (ebd., S. 68). Damit ich die beiden Gruppen
der Kaffeetrinkenden als Studierende oder Senioren identifizieren kann,
werde ich also darauf zu achten haben, in welchem Café die beiden Grup-
pen verkehren, welches ihre Gesprichsthemen sind, wie sie sich kleiden
und sprechen.

33

am 18.01.2028, 12:11:18,


https://doi.org/10.5771/9783828877665-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Analytische Konzepte

34

die Frage nach seiner Funktion mit dem Verweis auf die Ermogli-
chung der Praxis zumindest teilweise beantwortet ist, wird damit
noch nicht ersichtlich, wie praktisches Wissen entsteht und sich ver-
indert; oder, um auf das Beispiel des Kaffeetrinkens zurtickzukom-
men, wie sich das Wissen um die Kaffeezubereitung, das Trinken aus
der Tasse und die selbstverstindliche Bereitstellung des Getrinks zu
bestimmten Zeitpunkten als praktisches Wissen festgesetzt hat. Dies
ist relevant, weil in der Beschreibung, wie praktisches Wissen zustan-
de kommt, immer auch der Ansatzpunkt enthalten ist, wie prakti-
sches Wissen und damit Praktiken selbst auf Verinderungen reagie-
ren. Da Praktiken, wie oben bereits angedeutet, wesentlich durch
ihren Bezug zu Materialitit bestimmt sind, ist auch das praktische
Wissen in seiner Entstehung in Bezug zu dieser Materialitit zu den-
ken. Praktisches Wissen entsteht dann im Prozess des Ubens, des im-
mer erneuten Wiederholens und wird so inkorporiert. Dadurch dass
ein Kind durch stindige Wiederholung lernt, eine Tasse zu halten,
wird das praktische Wissen ,Tasse halten” (ebenso wie das Konzept
»Tasse” selbst) irgendwann Bestandteil eines selbstverstindlichen Re-
pertoires an Know-how. Damit, so Reckwitz (2004, S. 45), ist prak-
tisches Wissen relativ beharrlich (die Tasse wird vermutlich immer
ihnlich als temporire Aufbewahrung fiir Flussigkeiten verwendet),
aber auch offen fiir Verinderung (in einem bestimmten Kontext ist
es gang und gibe, die Tasse nur mit Unterteller zu halten).

2.1.3 Materialitit

Der Aspekt der Materialitit hat einen wichtigen Anteil an der Inno-
vationskraft praxistheoretischer Konzepte. Hier tritt der Einfluss kul-
turwissenschaftlicher Arbeiten zutage, die sich schon linger mit der
Bedeutung von Materialitit befassen (vgl. Buchli 2002). In Anleh-
nung an Reckwitz (2003) wird von einer doppelten Form der Ma-
terialitit gesprochen. Einerseits sind damit Kérper gemeint, anderer-
seits Dinge, im Sinne von Gegenstinden, die die Korper verwenden,
von denen sie aber auch beschrinkt oder befihigt werden. Gerade
der Hindutempel ist ein Hort von Materialitit. Sie umfasst dabei so-
wohl alltigliche Gegenstinde wie bspw. Geschirr oder Mébel, Han-
dys, Computer und andere technologische Dinge, aber auch religio-

am 19.01.2026, 12:11:18,


https://doi.org/10.5771/9783828877665-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2.1 Praxistheorie

se Gegenstinde wie die Mirtis und Ritualgegenstinde, die man fir
eine Pija braucht, wie bspw. das Pzja-Tablett mit der Glocke, der Ol-
oder Kampferflamme, einem Gefif§ fur frisches Wasser und den Blu-
men, die man den Gottern im Verlaufe der Pizja darbringt. Gegenstin-
de sollen hier aber auch Riume und architektonische Gegebenheiten
umfassen. So sind Tempelriume gerade in der Situation der Hindus
in der Schweiz und in Osterreich, wo es sich bei den Riumlichkeiten
hiufig um Provisorien oder Ubergangslésungen handelt, mit beson-
deren Herausforderungen verbunden, die die Praktiken unterschied-
lich stark beeinflussen konne, wie etwa der fehlende Platz, groRere
Feste zu feiern.

Den Aspekt der Materialitit, wie er iiber den menschlichen Kor-
per Eingang in Praktiken findet, ist unmittelbar einleuchtend. Wenn
Praktiken als Verhaltensroutinen verstanden werden, sind sie schluss-
endlich als Bewegungen der Kérper im Umgang mit Dingen oder
anderen Korpern zu denken. Eine Definition, die ,jedoch weder im
Sinne des Behaviorismus noch eines Technizismus zu verstehen ist”
(ebd., S. 290).

Diesen Sonderstatus hat der Kérper dem Umstand zu verdan-
ken, dass die Praxistheorie ihn in ihrer Konzeption gleichzeitig
als Quelle und Produkt von Sozialitit fasst. Dadurch, dass er eine (je-
doch nicht die einzige) Bedingung von Praktiken ist, hilft er mit,
Praktiken zu ermoglichen; auf der anderen Seite wirken Praktiken
auf den Korper zuriick, ,weil sich Praktiken in den Korper materi-
ell einschreiben” (Hillebrandt 2014b, S. 63). Dies leuchtet ein, wenn
man sich vor Augen fiihrt, wie das regelmiflige Trainieren einer be-
stimmten Sportart wie etwa Ballett sich in den Korper einschreibt
und ihn auf eine Art und Weise formt, wie das bspw. Krafttraining
nicht machen wird. Gerade am Beispiel des Sportes wird der doppel-
te Aspekt von Korperlichkeit zwischen ,,Inkorporiertheit” und ,,Per-
formativitidt“ sehr deutlich (Reckwitz 2003, S. 290): Einen Tanz zu
beherrschen bedeutet einerseits, ithn jenseits der unmittelbaren Ex-
plizierbarkeit seiner einzelnen Schritte inkorporiert zu haben und
ihn daher zu einer bestimmten Musik selbstverstindlich tanzen zu
koénnen. Andererseits muss dieses praktische Wissen fiir das Umfeld
in einem bestimmten Kontext als Tanz erkannt werden. Bei einem
Paartanz muss also bspw. der Partner erkennen, dass ich die gleichen
Tanzschritte beherrsche wie er.

35

am 18.01.2028, 12:11:18,


https://doi.org/10.5771/9783828877665-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Analytische Konzepte

36

Bei der Analyse der Rolle des Korpers in praxistheoretischen An-
sitzen sollte dennoch vermieden werden, ithn phinomenologisch zu
thematisieren, ihn also als Ansatzpunkt zu nehmen, um das Sozia-
le zu erkliren (Hirschauer 2004, S. 75). Vielmehr erfolgt die Thema-
tisierung des Korpers immer ber Praktiken, denn dort, im Vollzug
der Praktik, ist er zu verorten: ,Der Korper ist also nicht aprioris-
tisch vorauszusetzen, er ist aber auch nicht bloss als Resultat von Dis-
kursen und Praktiken zu verorten, er steckt vielmehr 7z den Prakti-
ken“ (ebd., S. 75 H. i. O.). Der Korper entsteht also im Moment der
Praktik mit. Erst in dem Moment, in dem ich mich an den Tisch set-
ze und die Kaffeetasse anhebe, um daraus zu trinken, ist mein Kor-
per Teil der Praktik des Kaffeetrinkens. Das ist theoretisch interes-
sant, da die Praxistheorie den Korper damit nicht in die Umwelt
sozialer Systeme auslagert, wie das z. B. ein systemtheoretischer Zu-
griff tun wiirde. Anstatt dass der Korper als Thema der Kommu-
nikation in die Analyse miteinbezogen wird, wird er als der Praktik
inhdrent konzipiert und kann daher in ganz unterschiedlichen Situ-
ationen in den Blick genommen werden: etwa bei der Performanz
von Geschlecht im Alltag, beim Fahrstuhlfahren oder im Operati-
onssaal (ebd., S. 89).

Spricht man von Korpern, stellt sich die Frage danach, wie sich
die Konzeption des menschlichen Korpers zu Vorstellungen von
Akteuren respektive Intentionalitit verhilt. Wie Hirschauer (ebd.,
S. 75) betont, handelt es sich beim doing, das in der Praxistheorie
im Zentrum des Interesses steht, um eine infinite Verbform, die also
nicht darauf angewiesen ist, in Bezug auf Person oder Anzahl ni-
her bestimmt zu werden. Auch treten praxistheoretische Konzepte
in eine Distanz zu Konzepten der Intentionalitit, denn, so Hilleb-
randt (2014b, S. 15), die Annahme, dass Akteure nach bestimmba-
ren Intentionen handeln, sei ,deutlich zu voraussetzungsvoll, um
die Praxis angemessen zu erfassen” (ebd., S. 15).1? Das ist einerseits

12 Entsprechend gehen auch Alkemeyer und Buschmann von der Unbe-
stimmtheit und Unvollstindigkeit jeder ,Subjektwerdung® aus und set-
zen Subjektivitit weder pripraktisch voraus noch begreifen sie sie blof als
Effekt laufender Praktiken. Vielmehr verstehen sie ,Subjektwerdung und
Selbstbildung [...] immer trans-situativ in der reflexiven Bewiltigung der
in disparaten Praktiken sich ergebenden, durchaus widerspriichlichen (und
kritisierbaren) Erfordernissen und der damit verbundenen Reibungen und

am 18.01.2028, 12:11:18,


https://doi.org/10.5771/9783828877665-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2.1 Praxistheorie

so, weil ein praxistheoretisches Verstindnis davon ausgeht, dass sich
Intentionen erst im Zuge der Praxis bilden und darum analytisch
nicht als Voraussetzung derselben gefasst werden kénnen, anderer-
seits will die Praxistheorie die ,,Nicht-Bewusstheit und Korperlich-
keit“ (Schafer 2013, S. 20) betonen, also den Umstand, dass etwas
einfach geschieht und in dieser Situationalitit rekonstruiert werden
kann. Hirschauer (2004) spricht daher auch von Praxisteilnehmen-
den oder Partizipanden und betont, dass es erst die Abwendung von
einem intentional handelnden Akteur ist, die die Konzeption sozi-
aler Prozesse fiir andere Entititen wie Artefakte, Dinge oder Objek-
te Offnete (ebd., S. 74). Die Korperlichkeit umfasst in praxistheore-
tischen Konzepten darum sowohl die Performativitit des Handelns
als auch die Inkorporierung von Wissen. Erlernen wir eine Praktik
neu, lernen wir, ,auf eine bestimmte Art und Weise Korper zu sein®
(Reckwitz 2003, S. 290): Wir inkorporieren also das praktische Wis-
sen, etwas auf eine bestimmte Art und Weise zu tun (etwa den Kaffee
zuzubereiten). Gleichzeitig konnen wir Praktiken vor anderen kom-
petent aus- und auffithren und das wiederum ist, in ethnomethodo-
logischer Sicht, ein Teil davon, sie accountable zu machen.

Dem zweiten Aspekt der Materialitit — den Dingen'® - nihert
man sich am einfachsten an, wenn man sie erstmal dhnlich konzi-
piert wie den Korper. Genau wie der Kérper und das darin enthaltene
praktische Wissen, sind Dinge Objekte der Ermoglichung aber auch
Begrenzung sozialer Praktiken, ihre sinnhafte Handhabung biswei-
len die Praktik selbst. Eine Kaffeetasse kann dann zum Kaffee-, Tee-
oder Weintrinken verwendet werden, es wird aber schwierig, sie als
Zahlungsmittel einzusetzen. Dabei scheint die Unterscheidung zwi-
schen Korpern und Dingen am sinnvollsten daran festzumachen,
dass es fiir die Hervorbringung von Praktiken immer einer Form von
Korperlichkeit bedarf, wohingegen die Dinglichkeit nur meistens ein
Kriterium fiir die Hervorbringung von Praktiken ist.

Schwierigkeiten, so dass ihr Resultat immer nur vorldufig sein kann®“ (Alke-
meyer und Buschmann 2016, S. 133). Vgl. auch Kapitel 5.4.

13 Die Begriffe Dinge, Artefakte und Objekte werden im Folgenden synonym
verwendet. Und auch Riumen wird die Qualitit der ,Dinghaftigkeit” zuge-
sprochen (vgl. Gobel 2016).

37

am 18.01.2028, 12:11:18,


https://doi.org/10.5771/9783828877665-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Analytische Konzepte

38

Generell kann die Inkludierung von Dingen, Objekten und Ar-
tefakten in eine Praxistheorie als zentrale Neuerung gegeniber ei-
ner tendenziell ,sachvergessenen” Soziologie (Wieser 2004, S. 92f.)
verstanden werden. Die Rolle von Dingen bei der Entstehung, Sta-
bilisierung und Reproduktion von Sozialitit tritt auch erst im Zuge
der jiingeren Technik- und Wissenschaftsforschung oder der neueren
Konsumforschung wieder vermehrt in den Fokus der Aufmerksam-
keit (ebd., S. 92f.). Ein wichtiger Vertreter im Umgang mit Dingen als
Teil der Hervorbringung sozialer Ordnung ist Latour (2005, 2008).
Seine Symmetriethese, die er in seiner Akteur-Netzwerk-Theorie for-
muliert und die besagt, dass menschliche wie auch nichtmenschli-
che Aktanten in gleicher Weise als aktive Partizipanden in Praktiken
zu verstehen seien, wird allerdings von vielen Praxistheoretikern als
zu radikal zurtickgewiesen. Schmidt (2012, S. 68) kritisiert etwa, dass
damit die wichtige Frage nach dem spezifischen Zusammenwirken
einzelner Praxisbestandteile mit je unterschiedlichen Eigenschaften
aus dem Blick gerit. Die unterschiedlichen ,Beitrige von Korpern
und Dingen sind dann analytisch nicht mehr klar trennbar. Aufler-
dem werde dem Umstand nicht Rechnung getragen, dass Artefakte
ihre Beteiligung an Praktiken nicht artikulieren, ganz im Gegensatz
zu Korpern, denen diese Moglichkeit gegeben ist: ,, Non-humans sind
keine Triger impliziten Wissens, sie leisten keinen eigenstindigen
Beitrag zur sinnhaften Integration und Intelligibilitdt von Praktiken
- solche Beitrige bleiben den teilnehmenden humans vorbethalten®
(ebd., S. 69, H. i. O.). Wieser (2004) bringt anhand eines Vergleichs
der Positionen von Horning und Latour auf den Punkt, dass bei Ers-
terem die ,Praktiken m:f den Dingen® im Vordergrund stehen, wih-
rend Letzterer sich fiir die ,Praktiken der Dinge“ interessiere (ebd.,
S. 96). Und auch Reckwitz geht, dhnlich wie Hérning, bei der Be-
stimmung ihrer Bedeutung fiir Praktiken davon aus, dass Artefakte
qua ihrer Verwendung durch Korper und nicht von selbst Teil von
Praktiken werden:

»Die Artefakte erscheinen [...] als Gegenstinde, deren sinnhaf-
ter Gebrauch, deren praktische Verwendung Bestandsteil einer so-
zialen Praktik oder die soziale Praktik selbst darstellt“ (Reckwitz
2003, S. 291).

am 18.01.2028, 12:11:18,


https://doi.org/10.5771/9783828877665-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2.1 Praxistheorie

Materialitit, so wird deutlich, meint hier also sowohl diejenige des
Korpers als auch der Dinge (und in der Konsequenz auch der Riume,
vgl. Gobel 2016), ohne einem vollstindigen Symmetrieverstindnis
der beiden Materialititsarten nachzugehen. Der Blick auf die Mate-
rialitdt verharrt in der vorliegenden Einstellung, also in ihrer ,huma-
nistischen® Variante, und unterscheidet weiterhin zwischen Subjekten
und Objekten, auch wenn sich in unterschiedlichen Akzenten durch-
aus ,post-humanistische Konnotationen ausmachen lassen (vgl.
Reckwitz 2003, S. 297).

2.1.4 Zeitlichkeit und Kontextualitit sozialer Praktiken

Die praxistheoretische Perspektive interessiert sich fiir das Geschehen
im Vollzug, denn aus praxistheoretischer Perspektive ist das Leben ein
Strom an Aktivititen: ,,Ongoing life is, at it’s core, a current of ac-
tivity, whatever else is true of it“ (Schatzki 2006, S. 156). Das heif3t
auch, dass diese im Vollzug analysiert werden miissen (Schmidt 2012,
S. 51f.). Die Zeitlichkeit ist also konstitutive Dimension von Sozia-
litdt. Die Temporalitit von Praktiken bedeutet, dass zum Zeitpunkt
der Ausfiihrung einer Praktik die Zukunft unklar ist, es also nicht si-
cher ist, ob die Praktik fortgesetzt werden kann. Denn obwohl die
praxistheoretische Perspektive die Bedeutung des Routinehandelns,
des regelmifligen doings betont, kann sie nichts daran dndern, ,dass
der Vollzug der Praxis aus der Sicht des Akteurs in der Sequenz der
Zeit stattfindet und in jedem Moment — wie routinisiert auch immer
- erneut hervorgebracht werden muss“ (Reckwitz 2003, S. 295). Da-
bei ist eine Wiederholung einer Praktik in den seltensten Fillen iden-
tisch moglich. So bilden die beiden Pole - die Routine und Stabilitit
(iber Zeit und Raum hinweg) bei gleichzeitiger Zukunftsungewissheit
— die kontingente Situation, von der aus Praktiken variieren und sich
verindern. Nebst der Zeitlichkeit ist auch die Kontextualitit ein ent-
scheidendes Charakteristikum der Praxistheorie. Dies deshalb, weil es
der Kontext ist, in dem soziale Praktiken stattfinden, der essentiell da-
ruber entscheidet, ob und wie eine Praxis fiir uns nachvollziehbar ist:

»»oinn‘ ergibt eine Praxis fiir uns wie fiir andere Teilnehmer/innen
unserer Kultur nur, weil ein Verhiltnis besteht zwischen dem As-

39

am 19.01.2026, 12:11:18,


https://doi.org/10.5771/9783828877665-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Analytische Konzepte

40

pekt ihres Vorkommens, ihrer Verteilung und ihrer Erfahrbarkeit
und dem Aspekt ihrer Aneignung, Ausfithrung und Erfahrung®
(Schifer 20164, S. 13).

Hier klingen zwei Aspekte der Kontextualitdt an: einerseits die Situ-
ativitit des Vollzuges, wie sie die Ethnomethodologie betont, in de-
ren Perspektive es nicht um die Rekonstruktion einer wie auch im-
mer gearteten ,objektiven Wirklichkeit geht, sondern lediglich um
diejenigen Techniken und Verfahren, die die Akteure in einer Situati-
on einsetzen, um ihre Handlungen noch wihrend ihrer Ausfithrung
beschreib- und nachvollziehbar bzw. accountable zu machen."* Offen-
sichtlich ist es ein Unterschied, ob eine Tempelbesucherin den Bo-
den wischt oder ein religitser Experte eine Marti rituell reinigt — bei-
de sind Bestandteil von Tempelpraktiken, aber wihrend Praktiken des
Putzens in vielen Alltagssituationen beobachtbar sind, werden rituelle
Reinigungspraktiken aufgrund ihrer spezifischen Einbettung im Ab-
lauf einer Paja als solche beobachtbar. Praktiken miissen daher relati-
onal verstanden werden. Es ist nicht moglich, sie isoliert zu betrach-
ten. Praktiken zu bestimmen, ist daher nur im Verhiltnis zu anderen
Praktiken moglich und nur im Abgleich mit dem sozialen Kontext, in
dem sie stattfinden. Gerade Schatzki betont dies, wenn er von einem
Nexus, also einem Zusammenhang oder einer Verkntipfung spricht:
»LThe field of practices is the total nexus of interconnected human
practices” (Schatzki 2001, S. 2).

Andererseits klingt im Zitat von Schifer auch die Bedeutung der
Kontextualitit und Relationalitdt des praktischen Wissens tiber Zeit
und Raum hinweg an, das in Zeiten der Globalisierung mit Wider-
spriichen konfrontiert wird, ,die aus den unterschiedlichen Anfor-
derungen und Zumutungen grosser, tiberlokaler, gesellschaftsiiber-
greifender Transformationen resultieren® (Horning 2004, S. 34). Die
Praxistheorie verfugt damit also tiber eine Moglichkeit, kulturellen
und gesellschaftlichen Transformationen auf die Spur zu kommen.

14 Wie wichtig der Kontext ist, wird auch daran deutlich, dass sich die metho-
dische Herangehensweise zu seiner Erforschung, gerade in kultursoziologi-
scher Perspektive, stark auf die Verfremdung des Vertrauten und Bana-
len bzw. die ,Befremdung der eigenen Kultur abstiitzt (Reckwitz 2016a,
S. 24f.; Amann und Hirschauer 1997b).

am 19.01.2026, 12:11:18,


https://doi.org/10.5771/9783828877665-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2.1 Praxistheorie

2.1.5 Routine und Kreativitit sozialer Praktiken

Ein weiterer Aspekt der Definition von Praktiken ist die Routinisiert-
heit von Praktiken und ihr konzeptueller Gegenpol, ihre Unberechen-
barkeit bzw. Innovation.'® Dabei geht es um nichts weniger als die
praxistheoretische Losung fiir das Problem der sozialen Ordnung,
also um die Beantwortung der Frage, wie Sozialitit in praxeologischer
Perspektive gleichzeitig stabil und wandelbar gedacht werden kann,
wie also Tempelpraxis in der Zeit besteht und sich dennoch dndert.
Oder, um es anders zu formulieren: Wie sind Routine und Struktur
denkbar in einem Theorievorschlag, der statische Strukturbegriffe zu-
rickweist und Sozialitdt im Vollzug der Praxis auf der Grundlage prak-
tischen Wissens verortet und ihre Offenheit sowie ihr Kreativititspo-
tenzial betont?

Schafft die Praxistheorie die Integration der beiden Aspekte
nicht, muss der ihr vorauseilende Ruf als Alternative zu klassischen
Handlungstheorien uneingelost verhallen. Nun gibt es selbstredend
unterschiedliche Moglichkeiten, mit diesem Problem umzugehen.
Schifer etwa arbeitet theorievergleichend die Figur paradoxer Wie-
derholung aus, in der Praktiken ,als sich wiederholende, als wieder-
holte und als wiederholbare Formationen® (Schifer 2013, S. 323)
verstanden werden, in denen Verinderung und Wiederholung mitei-
nander verschrinkt sind. Reckwitz dagegen verortet die Routinisiert-
heit von Praktiken in den bereits ausgefithrten Aspekten des impli-
ziten Wissens und in der Materialitit.' Er sieht den Umstand, dass
Praktiken auf Dauer gestellt werden einerseits damit begriindet, dass
das implizite Wissen in der Form von inkorporiertem ,,Know-how*
dazu tendiert, von Akteuren immer wieder eingesetzt zu werden,
und dass daraus das ,repetitive Muster der Praxis“ entsteht (Reck-
witz 2003, S. 294). Die Artefakte spielen dabei ebenso eine Rolle, da
sich in ihnen ,,Praktiken tiber Zeit und Raum hinweg verankern las-
sen” (ebd., S. 291). Thre Unberechenbarkeit bzw. ihre Unbestimmt-

15 Das sind die Begrifflichkeiten von Reckwitz (2003, S. 294). Das damit be-
zeichnet Problem ist aber auch unter den Begriffspaaren Stabilitit/Instabi-
litdt, Statik/ Dynamik oder Reproduktion/Transformation fassbar.

16  Das Thema der Routine und Kreativitit wird in Kapitel 6.2.2.2 nochmals
ausfithrlich besprochen und daher hier kiirzer gehalten.

41

am 19.01.2026, 12:11:18,


https://doi.org/10.5771/9783828877665-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Analytische Konzepte

42

heit und damit einhergehend die Moglichkeit ihrer Verinderung und
Innovation bestimmt Reckwitz in Anlehnung an Bourdieu als die
notwendige andere Seite der ,Logik der Praxis“’” und damit als wei-
tere Eigenschaft der sozialen Praktiken selbst. Die vier Quellen von
Verinderung und Innovationspotenzial ortet Reckwitz in den Uber-
raschungen des Kontextes, in der Zeitlichkeit sozialer Praktiken, in
der losen Koppelung von Komplexen und in der Uberschneidung
unterschiedlicher Wissensformen in den Subjekten (ebd., S. 294ff.).
Die Uberraschung des Kontextes und die Zeitlichkeit kénnen beide
Ausloser von Verdnderung sein, weil durch sie die Wiederholung von
Praktiken in gleicher Art und Weise herausgefordert wird. Wihrend
der Kontext auch Ausldser fiir prompte Verinderungen sein kann,
ist die Verdnderung tiber Zeit hinweg eher als schleichende Veridnde-
rung rekonstruierbar. Des Weiteren sind Praktiken offen fiir Innova-
tion, da sie in einer losen Koppelung zu anderen Praktiken stehen,
in denen unterschiedliche soziale Logiken zueinander in Konkur-
renz treten konnen (ebd., S. 295). Und zuletzt ortet Reckwitz das Po-
tenzial fir die Unberechenbarkeit der Praktiken in der gleichzeitigen
Prisenz und teilweisen Uberschneidung unterschiedlicher Wissens-
formen im Subjekt. In der potenziellen Inkommensurabilitit dieser
Wissensformen sieht Reckwitz dann das Potenzial fiir die Transfor-
mation der Praxis (ebd., S. 296).

2.1.6 Das Potenzial der Praxistheorie fiir die
Religionswissenschaft

Das Potenzial der Praxistheorie fiir die Religionswissenschaft und
dabei besonders die empirische Religionsforschung ist vielverspre-
chend.'® Die Praxistheorie interessiert sich fur den materiellen Vollzug

17 ,Diese beiden Aspekte [Routinisiertheit und Unberechenbarkeit, K. L.]
(die allerdings bei verschiedenen praxeologischen Autoren in unterschied-
licher Weise betont werden) markieren keinen Widerspruch, sondern zwei
Seiten der ,Logik der Praxis‘. Beide sind gegen eine rationalititstheoretische
Interpretation des sozialen Lebens, insbesondere in der Moderne, gerich-
tet (ebd., S. 294).

18  Zwar wurden praxissoziologische Zuginge in der Religionswissenschaft bis-
lang nicht flichendeckend rezipiert, es gibt aber durchaus einzelne Positio-

am 18.01.2028, 12:11:18,


https://doi.org/10.5771/9783828877665-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2.1 Praxistheorie

der Praxis und damit fir die Verhaltensroutinen, die doings und say-
ings, die durch Know-how angeleitet werden. Sie differenziert nicht zwi-
schen Mikro- und Makorebene des Sozialen, sondern geht stattdessen
von einer ,flachen Ontologie® aus. Sie interessiert sich fiir den Kozn-
text, in welchem diese Praktiken stattfinden, und sie interessiert sich
far Routine und Kreativitit von Praktiken, wihrend sie sich gleichzeitig
von Strukturbegriffen distanziert.

Damit fordert eine soziologische Praxistheorie die Formulierung
von Fragen und Anliegen, die fiir die Religionswissenschaft auch im
Zuge der Kritik aus poststrukturalistischer Perspektive von Interes-
se sind, wie ein Blick auf die aktuelle empirische Forschung zeigt.
Aktuelle Arbeiten schlieffen an unterschiedliche Theoretikerinnen
und Theoretiker im Feld der Praxistheorien an, sie lassen sich aber
alle zu einer spezifischen Heuristik sozialer Praktiken verdichten. Ei-
nem postkolonialen Kulturverstindnis verpflichtet, ist die Analyse
des religionssoziologischen Diskurses von Anna Daniel (2016) ge-
pragt von einem Kultur- und Religionsverstindnis, das Hybriditdt
und eine vieldimensionale Eingebundenheit religioser und kultu-
reller Praktiken in den Vordergrund stellt. [hre Thematisierung von
Kontext und Reflexivitit in der Auseinandersetzung mit Religions-
soziologie ldsst sich gut mit dem praxistheoretischen Anspruch der
Anerkennung von Situativitit und der Erkenntnis, dass auch wissen-
schaftliches Arbeiten als Praxis reflexiv thematisiert wird, verbinden.
Torsten Cress (2019) interessiert sich in seinen Einzelstudien an aus-
gesuchten christlichen Pilgerstitten insbesondere fiir die materielle
Dimension religioser Praktiken. Den Arbeiten von Theodore Schatz-
ki folgend und mit Impulsen aus den material culture studies stellt er
die doppelte Frage nach der Ermoglichung und Stabilisierung von
Praktiken durch Materialitit und umgekehrt nach der Wirkung von
Praktiken auf Materialitit. Ausgehend von Emile Durkheim prisen-

nen, die den analytischen Wert der Praxistheorie fiir die Religionswissen-
schaft diskutieren, sowie ein Interesse aus der praxissoziologischen Ecke am
Phinomen der Religion (Hillebrandt 2012). Der Entwurf von Hillebrandt
erliutert zwar detailliert die Vorziige einer praxissoziologischen Analyseein-
stellung, wie Hillebrandt sie v. a. im Anschluss an Marx” Materialismus und
Wittgensteins Sprachphilosophie ausarbeitet, allerdings wird Religion eher
beispielhaft verwendet, auf Beziige zu religionserforschenden Disziplinen
wird weitgehend verzichtet.

43

am 18.01.2028, 12:11:18,


https://doi.org/10.5771/9783828877665-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Analytische Konzepte

44

tiert Rafael Walthert (2020) unter Einbezug der praxistheoretischen
Positionen von Wittgenstein, Marx und Bourdieu eine Verhiltnis-
bestimmung der Beziehung zwischen (religiésen) Ritualen und sozi-
aler Ordnung. Mit der Bestimmung von Ritualen anhand formaler
Merkmale als ritualisierte Praxis und einer davon unabhingigen dis-
kursiven Deutung dieser Praxis als potenziell religios entflicht Walt-
hert einige der Probleme, die sich bei der religionswissenschaftlichen
Auseinandersetzung mit Ritualen stellen. Barbara Zeugin (2020) er-
forscht in ihrer Ethnografie alternativ-religiose Praktiken in der Pal-
liativpflege. Mit Bezug auf Bourdieu und Reckwitz skizziert sie eine
Heuristik sozialer Praktiken, die unterschiedliche Handlungsfor-
men und die ithnen entsprechenden Rationalisierungen ins Zentrum
der Analyse stellt. Damit zeichnet sie ein Bild alternativer Formen
der Gestaltung des Lebensendes und ihrer Rationalisierung, bei der
»hdufig nicht zwischen medizinischer und religiéser Begleitung un-
terschieden wird“ (ebd., S. 231). Dieser Uberblick verdeutlicht, was
die Arbeiten mit Praxistheorien auch in anderen Disziplinen aus-
zeichnet: dass die Alternative zu sogenannten subjektivistischen und
objektivistischen Positionen vom Versprechen begleitet wird, sozia-
les Handeln adiquat erfassen zu koénnen, ohne dabei der Allmacht
des Subjektes oder einer Uberdetermination sozialer Strukturen als
bestimmenden Elementen in der Erklirung von Sozialitit anheim
zu fallen. Limacher und Walthert (2021) schliefllich versammeln pra-
xistheoretische Arbeiten aus der deutschsprachigen Religionswissen-
schaft, um unterschiedliche Perspektiven dieser Entwicklung auch
Studierenden zuginglich zu machen.

Die vorliegende Studie reiht sich in die praxistheoretisch ori-
entierte Religionsforschung ein und geht der Frage nach, wie Hin-
dutempel im praktischen Vollzug entstehen. Dabei ist die Materi-
alitit von Praktiken essentiell fiir das Verstindnis dieses Vollzugs.
Wihrend die klassische Soziologie lange Mithe bekundete, so un-
terschiedliche Aspekte wie Korper, materiale Artefakte und symbo-
lische Formen zusammenzubringen (Hillebrandt 2012, S. 50), inte-
ressiert sich auch die Religionswissenschaft erst seit Kiirzerem fiir
Materialitit und Religion bzw. Materialitit in siidasiatischen Traditi-
onen. (z.B. Briunlein 2017, S.27ff.,Vasquez 2011, Prohl 2012, Pintch-
man und Dempsey 2016). Gerade die drei wichtigsten Zuginge zu
Materialitit, die Hazard (2013) in der Religionsforschung identifi-

am 19.01.2026, 12:11:18,


https://doi.org/10.5771/9783828877665-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2.1 Praxistheorie

ziert — den Symbolismus, die material culture studies und die Phino-
menologie -, stellen allesamt die menschliche Erfahrung ins Zen-
trum und interessieren sich fiir Materialitit nur, insofern sie neue
Einblicke in dieser anthropozentrischen Einstellung ermoglichen:
»Religionists tend to care about material things only in so far as they
bear an anthropocentric reference, that is, as they offer, insight into
human experience, thought, culture or subjectivity” (ebd., S. 64).

Hier kann die Praxistheorie eine gute Alternative bieten. Sie geht
zwar, in der hier prisentierten Version, nicht so weit, die Asymmet-
rie zwischen Subjekt und Objekt aufzuheben und einen posthuma-
nistischen new materialism auszurufen, allerdings hat die Materialitdt
einen konstitutiven Platz im Theoriegebiude, ohne phinomenolo-
gisch reduziert zu werden. Die Analyse von Praktiken und ihrer Ma-
terialitit verspricht damit einen neuen Blick auf die Dinge zu werfen,
die im Tempel ,einfach so geschehen® und auf die Art und Weise,
wie Artefakte in das Geschehen involviert sind, es mit hervorbringen
oder beschrinken.

Nach den Ausfithrungen in der Einleitung, in der das Interesse
der Religionswissenschaft fiir Phinomene der Mesoebene skizziert
wurde, kann mithilfe der flachen Ontologie der Praxis der Blick jus-
tiert werden. Zwar ist es korrekt, dass sich der Blick der Religionsfor-
schung zunehmend auf Gruppen oder Gemeinschaften richtet. Die
praxistheoretische Anlage hilt aber das Potenzial bereit, Praktiken
uber eine klar umrissene Ebenenunterscheidung des Sozialen hin-
aus zu analysieren. Gerade fur Tempelpraktiken in der Migrations-
gesellschaft diirfte dies eine vielversprechende Moglichkeit sein, um
einen Umgang zwischen rdumlich weit ausgebildeten Biindelungen
von Praktiken, wie etwa den transnationalen Wegen der Materialitit,
und solchen, die riumlich weniger weit ausgedehnt sind, wie etwa
die lokale Art, ein Fest zu feiern, zu finden. Und zwar ohne dass die
kontingenten Verhiltnisse zwischen diesen Biindelungen zum Prob-
lem werden.

Die Betonung der Kontextualitit ist ein weiterer Aspekt, der fiir
die vorliegende Forschungsarbeit wesentlich ist. Dabel ist einerseits
der Kontext des situativen Vollzuges gemeint. Es ist aber auch die
Kontextualitit des praktischen Wissens angesprochen, das gerade in
Bezug auf Religion und religiose Orte sehr spezifisch ist. Die wenigs-
ten Nichthindus wissen beispielsweise einfach so um die unausge-

45

am 18.01.2028, 12:11:18,


https://doi.org/10.5771/9783828877665-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Analytische Konzepte

46

sprochenen Regeln eines Tempelbesuchs Bescheid. Gerade fiir hin-
duistische Traditionen in Europa trifft also zu, was Horning und
Reuter (2004, S. 10) formulieren, dass praktisches Wissen mit den
teils widerspriichlichen Wissensarten im Zuge der Globalisierung
konfrontiert ist. Im Umgang mit dieser Kontextualitit tut in einem
ndchsten Schritt die Explizierung des analytischen Umgangs mit
dem Thema der Migration Not.

2.2 Migrationsgesellschaft

Migration ist aufgrund der Wahl des Forschungsgegenstandes von Be-
ginn an Bestandteil dieser Untersuchung. Dies spiegelt einen Trend in
der Religionswissenschaft wider, in der das Interesse fir Forschung an
der Schnittstelle der Themen Religion und Migration seit den 1980er-
Jahren - nicht zuletzt beeinflusst durch eine politisch zunehmend
polemische Debatte — bestindig steigt (Saunders, Fiddian-Qasmiyeh
und Snyder 2016, Bava 2011). Gegenstand religionswissenschaftlicher
Untersuchungen ist dann etwa die zunehmende religitse Diversitit
nationalstaatlicher Gesellschaften (Stolz und M. Baumann 2007, Vila-
¢a et al. 2014), transnationale religiose Praktiken (Julia Koch 2016),
die Entstehung transnationaler religios-ethnischer Gemeinschaften
(Pries und Sezgin 2010), die Entwicklung und Verinderung von Dia-
spora (M. Baumann 2000, Vertovec 2000) oder die Rolle von Religi-
on in der Identititsbildung von Migrantinnen und Migranten (Arens
et al. 2017), um nur einige wenige Beispiele zu nennen. Auch die vor-
liegende Forschungsarbeit positioniert sich an der Schnittstelle dieser
beiden Themenkomplexe. Das hier vertretene Verstindnis von Mig-
ration orientiert sich nun, wie bereits mit der Begriffswahl im Titel
deutlich wird, an den Arbeiten des Bildungswissenschaftlers Mecheril
(Mecheril et al. 2013, Reuter und Mecheril 2015, Lingen-Ali und Me-
cheril 2016). Mecheril ist bei Weitem nicht der Einzige, der Migration
als Erfahrung betrachtet, die die Gegenwartsgesellschaft tiber ein sub-
stantialistisches Verstindnis — Migration als Hindernis oder Ressour-
ce — hinaus prigt. Ein Blick in die in den letzten Jahren entstandene
Migrationsforschung gentigt, um der Vielschichtigkeit und Komplexi-
tit des Themas gewahr zu werden. Wichtig ist nun, zu explizieren, wie
diesem Phinomen im Zuge der Forschung begegnet wird. Schliefilich

am 19.01.2026, 12:11:18,


https://doi.org/10.5771/9783828877665-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2.2 Migrationsgesellschaft

ist gerade das wissenschaftliche Schreiben tiber Migration ein essenti-
eller Beitrag zu dessen Konstruktion, ganz egal, wie sehr sich die For-
schende um Differenzierung bemithen mag. Die Position zwischen
einem kritischen Blick auf Migration auf der einen Seite und dem be-
grundbaren Interesse an der Erforschung von Phinomenen, die im
Zusammenhang mit Migration stehen, auf der anderen Seite zeichnet
auch die vorliegende Studie aus. Dabei kann diese Position im bes-
ten Fall als ambivalent bezeichnet werden. Der Weg, den die Autorin-
nen und Autoren um Mecheril einschlagen, scheint geeignet, um die-
ser Ambivalenz zu begegnen. Hier wird das Thema der Migration zu
einem Konstituens der Gegenwartsgesellschaft:

»Die Gegenwart kann also mit guten Griinden unter der Perspek-
tive Migrationsgesellschaft untersucht und diskutiert werden, da
Phinomenen der Uberschreitung kulturell, juristisch, lingual und
(geo-)politisch signifikanter Grenzen unter Bedingungen der Ge-
genwart weltweit (gewiss jedoch in unterschiedlicher Weise) sehr
grofle Bedeutung zukommt. Migrationsphinomene und die sich
um sie rankenden politischen, kulturellen und wissenschaftlichen
Auseinandersetzungen stellen die Funktionalitit und Legitimitit
gesellschaftlicher Realitdt auf den Priifstand, stirken sie und un-
terziehen sie Wandlungsprozessen® (Mecheril et al. 2013, S. 8).

Mit dieser Beschreibung der Gesellschaft als Migrationsgesellschaft
wird versucht, konzeptuell den Ubergang von der Behandlung des
ySonderfalls Migration® im Zuge der Entstehung der Forschungsar-
beiten, die Mecheril et al. als ,,Auslinderforschung® (ebd., S. 16) be-
zeichnen, zu einer neuen Form der Auseinandersetzung mit dem The-
ma nachzuvollziehen. Neu wird ein Verstindnis von Migration als
gesellschaftlicher Normalitit postuliert, die das Ergebnis unterschied-
licher politischer, kultureller, rechtlicher und nicht zuletzt religioser
Praktiken ist (vgl. Limacher, Mattes und Novak 2019). Damit soll ver-
mieden werden, Migration deterministisch — lediglich als Objekt ei-
nes nationalstaatlichen Grenzregimes — und Migrierte essentialistisch
— also als homogene und ausschlie8lich aufgrund ihrer Migrationser-
fahrung handelnde Personen - zu verstehen. In der Forschung, die
sich dieser Perspekive verpflichtet, kommt daher ,die wechselseitig
konstitutive Dynamik von Grenzformationen und Zugehorigkeits-

47

am 18.01.2028, 12:11:18,


https://doi.org/10.5771/9783828877665-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Analytische Konzepte

48

ordnungen in den Blick” (Lingen-Ali und Mecheril 2016, S. 18, Anm.
8). Damit werden Individuen und ihre Migrationserfahrungen bis zu
einem gewissen Grad entlastet, da sie nicht das Zentrum der Auf-
merksamkeit bilden. Dies ist ein Grund, wieso der Fokus auf hindu-
istische Tempelpraktiken — und erstmal nicht auf die Menschen, die
daran beteiligt sind - gewinnbringend sein kann. Wichtig ist dabeti,
zu betonen, dass die Konsequenzen, die sich aus den unterschiedli-
chen Verhiltnissen von Individuen zu ,natio-ethno-kulturellen® Zu-
gehorigkeitsordnungen' ergeben, sehr wohl mitgedacht werden miis-
sen. Gerade hier manifestieren sich ndmlich die konkreten Folgen
dieser Zugehorigkeitsordnungen fiir die einzelnen Menschen im For-
schungsfeld. Aus diesem Grund wird in Kapitel 4 der aktuelle poli-
tisch-rechtliche Kontext und seine Geschichte erarbeitet, in dem sich
Tempelpraktiken in der Schweiz und Osterreich im Verlauf der letz-
ten 40 Jahre etablierten.

Ein weiterer Grund, wieso hier das Konzept der Migrationsge-
sellschaft und nicht beispielsweise ein Konzept von Diaspora (Verto-
vec 1997, M. Baumann 2000, Mayer 2005) zum Zug kommt, liegt an
der Beschaffenheit des Forschungsfeldes. Wihrend die sri-lankisch
tamilischen Hindus in der Schweiz aufgrund der Geschichte ihrer
Flucht, aber auch aufgrund ihrer starken, ethnonationalistischen ge-
fiarbten Positionierung gut iiber das Konzept einer ethnischen und/
oder religiosen Diaspora untersucht werden konnen (vgl. Eulberg
2017), ist dieser Rahmen fiir die indischen Hindus in Osterreich we-
nig gewinnbringend. Die Geschichten und Motive ihrer Migration
sowie ihre regionale Herkunft sind vielfiltig. Von der Bildung ei-
ner religiosen oder ethnischen Diaspora-Community zu sprechen,
ist daher nur schwer moglich. Auch deshalb wird der Begriff der Mi-
grationsgesellschaft favorisiert. Er bringt zum Ausdruck, dass die Ge-
genwartsgesellschaft durch unterschiedliche Arten der Grenziiber-
schreitung geprigt ist und dass dieses Uberschreiten von Grenzen
einen Normalfall kontemporirer Gesellschaften darstellt und nicht
die Ausnahme.

19 Mecheril et al. sehen in der Verinderung des Verhiltnisses von Individu-
en zu Zugehorigkeitsordnungen die ,Grundkategorie der Migrationsfor-
schung® (Mecheril et al. 2013, S. 22f.).

am 18.01.2028, 12:11:18,


https://doi.org/10.5771/9783828877665-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2.3 Hinduismus

2.3 Hinduismus

Eine Untersuchung, die sich vornehmlich Hindutempel anschaut,
muss sich auch mit dem Begriff des Hinduismus befassen. Der wissen-
schaftliche Umgang mit Hinduismus bzw. der indischen Kultur allge-
mein ist das Kind einer spezifischen Epoche der europiischen Geistes-
geschichte (vgl. Inden 2000, Stietencron 2015). Die Begriffsschopfung
SHinduismus “ist nur das offensichtlichste Beispiel der normativen Be-
strebungen, nichtchristliche religiose Praktiken in eurozentristischer
Manier zu inventarisieren.?’ Der Wortursprung liegt zudem im Per-
sischen und bezeichnet zuallererst eine Region rund um den Indus-
Fluss, ein Gewisser auf dem Staatsgebiet des heutigen Pakistan.?! Der
daraus abgeleitete Begriff Hinduismus setzt sich als Fremdbezeich-
nung - zusammen mit einer Vorstellung von Religion als instituti-
onalisiertem Glaubenssystem, das von anderen gesellschaftlichen
Teilbereichen getrennt ist — erst im 19. Jahrhundert im Zuge der Kolo-
nialherrschaft des British Empire Gber Indien durch (Kippenberg und
Stuckrad 2003, S. 37). Bereits lange davor existieren in Indien diverse
Selbstbezeichnungen, die aber nicht unbedingt dem europiischen Re-
ligionsbegriff, der im Begriff Hinduismus durchdringt, gleichgesetzt
werden konnen (Schlieter 2010, S. 257).

Der Begriff Hinduismus sagt erstmal wenig tiber den bezeich-
neten Sachverhalt aus. Eine Person Hindu zu nennen, verrit we-
der, ob sie sich als Vaisnava versteht, noch ob sie einer bestimm-
ten sampradaya angehort, die Bhagavadgita liest, die Veden fir heilig
hilt, (k)einen Tempel besucht, die samskaras vollzieht — kurzum, er
verrit nichts iber Zugehorigkeiten, Praktiken und Glaubenssysteme
der so Bezeichneten. Und dennoch findet der Begriff weiterhin Ver-
wendung — selbst wenn inzwischen jeder Einfithrungsband auf die

20  Eine postkoloniale Kritik einzelner indologischer Arbeiten findet sich
bei Sugirtharajah (2003), eine historische Abhandlung macht Gottschalk
(2012).

21 ,The term ,Hindoo® is the Persian variant of the Sanskrit sindhu, referring
to the Indus river, and as such was used by the Persians to denote the peo-
ple of that region. Al-Hind, therefore, is a term denoting the people of a
particular geographical area“ (King 1999, S. 98).

49

am 18.01.2028, 12:11:18,


https://doi.org/10.5771/9783828877665-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Analytische Konzepte

50

Entstehung des Begriffs als europiische Fremdbezeichnung? und die
daraus resultierenden Probleme suggerierter religioser Einheitlichkeit
hinweist (vgl. etwa Knott 2000, Malinar 2009, Nehring 2012).

Vor diesem Hintergrund ist es wichtig, bei der Erforschung von
Hindutempeln in Europa der vielgestaltigen Geschichte des Begriffs
Hinduismus Rechnung zu tragen. So kann nur vor dem historischen
Hintergrund seiner Entstehung die Selbstbeschreibung und Iden-
titdtskonstruktion vieler Hindus kontextualisiert werden. Gerade
auch die oft vorgebrachte (Selbst-)Beschreibung hinduistischer Tra-
ditionen als ,offen®, ,spirituell® oder ,ganzheitlich®?® muss als Re-
sultat der Aneignung eines westlichen Hinduismuskonstruktes ver-
standen werden (King 1999, S. 92). In diesem Konstrukt existieren
unterschiedliche Notionen nebeneinander. Hinduismus trigt dann
sowohl die Spuren einer evolutionistischen Entwicklung, das dem
aufgeklirten Europa das Bild eines unaufgeklirten Indiens gegen-
uberstellt (Auffarth 2002, S. 5), als auch die orientalistische Vorstel-
lung, die Indien und die von dort stammenden religiésen Traditio-
nen mit einem vermeintlich rationalen, europidischen Kulturraum
kontrastiert und sie als besonders spirituell und mystisch versteht
(King 1999, S. 90).

Der Umstand, dass die Menschen im Forschungsfeld mir gegen-
tber viel ofter von Hinduismus, Hindu-Religion oder Hindu-Sein
sprechen, als etwa von sandatanadbarma oder dbarma®, unterstreicht

22 Dabei darf nicht vergessen gehen, dass sich sowohl indigene Eliten, Re-
formbewegungen als auch nationalistische Bestrebungen orientalistische
Ideen rund um hinduistische Spiritualitit und ,Hinduismus® fiir ihre Zwek-
ke zu eigen gemacht haben (ebd., S. 86ft.). Hinduismus lediglich als euro-
paische Konstruktion zu bezeichnen, wire folglich reduktionistisch (Neh-
ring 2012, S. 116).

23 Hier handelt es sich um einige der Begriffe, die mir meine Gesprichspartne-
rinnen und -partner genannt haben.

24 Der Sanskritbegriff sanatanadharma wird unter anderem mit dem Begriff
»Religion® oder ,ewige Religion“ iibersetzt und ist eine Selbstbezeichnung,
die im Zuge der Auseinandersetzung mit Fremdbezeichnungen durch Ko-
lonialherren und Indologen und deren Fokus auf die Identifikation eines
separaten gesellschaftlichen Teilbereichs der Religion an Popularitit gewann
(Gottschalk 2012, S. 104). Dagegen streicht Sherma (2008, S. 11ff.) heraus,
dass dbarma viel stirker als praktische Hermeneutik zur Erlangung einer
inneren Erkenntnis letzter Wahrheiten verstanden werden muss. In dieser

am 18.01.2028, 12:11:18,


https://doi.org/10.5771/9783828877665-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2.3 Hinduismus

Kings Aussage, wonach das westliche Bild indischer Religionen auch
in der Gegenwart die Identitit von Hindus prigt — umso mehr ver-
mutlich, wenn sie in einem mehrheitlich nichthinduistischen Um-
feld leben. Der Blick auf die Geschichte des Hinduismus-Begriffs
zeigt also, dass es keine Option ist, in einem wissenschaftlichen Kon-
text auf ihn zu verzichten. Damit wiirde ein wichtiger Teil imperia-
listischer, kolonialistischer Geschichte ausgeblendet und ein Aspekt
der Selbstbeschreibung gliubiger Menschen ignoriert (Malinar 2009,
S. 23). Beide Aspekte sind aber wichtig fir das Verstindnis hinduisti-
scher Gldubiger und ihrer Tempel in Europa. Und sie zeigen: Hindu-
ismus ist in erster Linie eine dynamische Kategorie (Reddy und Zavos
2009, S. 242). Die Tradition der Sasvas, also Verehrende des Gottes
Siva als hochster Gott, und in meinem Forschungsfeld zumeist Ta-
milinnen und Tamilen aus Sri Lanka, z3hlt genauso zum Hinduis-
mus wie etwa religidse Traditionen von Menschen aus Bangladesch
und West-Bengal, fiir die die Gottin Durga im Zentrum ihrer religi-
Osen Praxis steht. Aber auch die Verehrung von Baba Balaknath, der
in Osterreich — in einem der wenigen europiischen Tempel aufler-
halb Englands - als Teil des $ivaitischen Pantheons (hauptsichlich
von Menschen aus dem Punjab) verehrt wird, wird den hinduisti-
schen Traditionen zugerechnet. Nebst dieser Vielfalt an theistischen
Ausrichtungen zeichnet sich die Begriffsverwendung in der vorlie-
genden Forschungsarbeit auch dadurch aus, dass der Begriff Hindu-
ismus sowohl von Experten angeleitete Rituale, etwa in Form einer
Pija oder der sogenannten Samskaras, als auch religiose Praktiken,
die ohne Experten auskommen, umfasst. Genauso wie gemeinschaft-
liche religitse Praktiken in Form gemeinsamen Bhajan-Singens und
Arati-Feierns umfasst der Begriff die personliche bhakti, wie sie in
privaten Ritualen zum Ausdruck kommt. Und schliefflich wird auch
das offentliche Feiern von Festen und Prozessionen unter dem Be-
grift Hinduismus gefasst.

Unter Hinduismus wird in dieser Untersuchung zudem eine
nichtexklusive religiose Praxis verstanden, wie sie im indischen Kon-
text durchaus tiblich ist. Die Verehrung von Guru Nanak Dev oder

Funktion wird seine Bedeutung eher in der Nihe der Idee der Verpflich-
tung positioniert, verstanden als verpflichtende respektive als zu vermei-
dende Handlung.

51

am 19.01.2026, 12:11:18,


https://doi.org/10.5771/9783828877665-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Analytische Konzepte

52

der christlichen Maria sowie der Besuch von Gurdwaras oder Kir-
chen gehoren hier genauso dazu wie das Gebet zu Ganesa oder Siva
am Hausaltar, der Besuch einer interkonfessionellen Meditations-
gruppe oder der Gang in den Tempel.?® Allerdings findet die priva-
te religidse Praxis, etwa in der Form von Heim-P#ja oder religiosem
Fasten, aufgrund des Fokus der Forschungsfrage wenig Erwihnung.?
Der Fokus auf einen ,Tempel-Hinduismus“ ist folglich eine Verzer-
rung, die bewusst in Kauf genommen wird, die aber keinesfalls repri-
sentativ fir Gesamtheit der Hindupraktiken ist, in die die Menschen
im Forschungsfeld involviert sind.”

Die weitere Verwendung des Begriffs Hinduismus orientiert sich
daher an seiner Verwendung als Selbst- wie auch als Fremdbezeich-
nung, die in einem spezifisch historischen Kontext entstanden ist
und vielfiltige religiose Traditionen bezeichnet, die ihren Ursprung
in Indien haben, die aber in der Migrationsgesellschaft genauso au-
Rerhalb Siidasiens, etwa in der Schweiz und in Osterreich, beheima-
tet sind.

2.4 Religion

Es scheint naheliegend, dass in der Rekonstruktion von Tempelprak-
tiken Religion eine Rolle spielt. Der Hindu-Tempel wird — zumindest
in seiner Anlage?® — schliefilich explizit als sakraler Raum in Abgren-
zung zu dem ihn umgebenden, nichtsakralen Raum und als Ort fiir

25  Nihere Ausfithrungen zu den konkreten Traditionen im Forschungsfeld
finden sich in Kapitel 4.

26 Obwohl meine Gesprichspartnerinnen und -partner durchaus von ihrer
privaten religidsen Praxis erzihlen, etwa Garvit Raaz, der sehr ausfiihrlich
tber die beiden tiglichen Pijas am Hausaltar spricht, die er und seine Frau
sich aufteilen (vgl. IGR, Z67-85).

27  Gerade wenn man spezifische Gesundheitspraktiken dazu zihlt, die mir
etwa das Ehepaar Narasimhan in einem Gesprich als wichtigen Bestandteil
ihres Verstindnisses von Hinduismus darlegen, diirfte der Tempelbesuch
im Endeffekt einen relativ kleinen Teil der alltiglichen Hindupraktiken aus-
machen.

28  Orr (2009, S. 497) verweist darauf, dass es nicht so sehr das Innere des
Schreins ist, das als heilig angesehen wird, sondern vielmehr die Stitte, auf
der ein Tempel erbaut wurde.

am 19.01.2026, 12:11:18,


https://doi.org/10.5771/9783828877665-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2.4 Religion

Rituale verstanden. Zudem ist der Hindutempel zumindest zeitwei-
se ein Ort rituellen Geschehens. ,Religion tendiert in Teilen dazu,
sich durch solcherart Rituale auszudriicken, durch Anbetung, Gebete,
Opfergaben und dergleichen mehr* (Smart 1969, S. 5 zit. n. Schlie-
ter 2010, S. 215).

Ahnlich wie Kulturwissenschaft oder Politikwissenschaft zeich-
net sich die Religionswissenschaft aber durch eine fehlende Stabilitdt
ihrer namensgebenden Kategorie aus. Folglich sind die Bemithungen
um die Bestimmung des Begriffes Religion eng verwoben mit der Ent-
stehung des Faches Religionswissenschaft (Briick 2013, Zinser 2010).
Diese Entstehung wiederum - auch das ein Teil des wissenschaftli-
chen common sense — wurzelt in einer spezifischen historisch-politi-
schen Konstellation: in der Zeit, als ein imperialistisches Europa da-
mit beschiftigt ist, die eigenen kolonialistischen Bestrebungen durch
die Ausarbeitung binirer Oppositionen wie Ost und West zu legiti-
mieren, aus denen der Osten und alles, was mit ihm assoziiert wird,
als Zerrbild des Westens hervorgeht, wie die Ausfithrungen zum
Hinduismus aufzeigen konnten.?” Die Begriffsgeschichte und die in-
haltliche Bestimmung von Religion ist daher alles andere als einfach.
Weder findet sich eine allgemeine Definition, die alle Ausprigungen
von Religion beriicksichtigen wiirde, ohne vollkommen konturlos zu
sein, noch sind Religionen etwas Statisches (Stausberg und Gardiner
2016). Sie sind, im Gegenteil, einem steten Wandel unterworfen. Der
hier verfolgte Umgang mit einem Religionsbegriffs als sensitizing con-
cept bewegt sich folglich in einem Spannungsfeld zwischen den Dis-
kursen der religionserforschenden Disziplinen einerseits und der hier
verfolgten Fragestellung andererseits, die den Fokus auf die Rekonst-
ruktion von Praktiken legt.

Erstmal stellt sich die Frage, wie ein Religionsbegriff zu bestim-
men sei. Schliefflich tragen gingige Definitionsstrategien in der
Religionswissenschaft ihre Kritik immer schon mit sich. An einer
substantiellen Begriffsbestimmung wird kritisiert, dass der Fokus auf
charakteristische Wesensmerkmale von Religion immer eine kul-
turhistorische Engfithrung zur Folge hat (z. B. Bochinger, Engel-
brecht und Gebhardt 2009, S. 4). Die Bestimmung des Religionsbe-
griffs gemifd dieser Strategie lduft folglich der Anforderung an eine

29  Wichtiger Impulsgeber dieser Debatte ist etwa Said (1978).

53

am 18.01.2028, 12:11:18,


https://doi.org/10.5771/9783828877665-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Analytische Konzepte

54

kontextsensitive Begriffsbestimmung zuwider, denn sobald Wesens-
merkmale von Religion bestimmt werden, wird - so der Vorwurf -
eine bestimmte religiose Tradition, der diese Merkmale zwingender-
weise entstammen, gegeniiber anderen priferiert. Dagegen miissen
sich Vertretende eines funktionalen Religionsbegriffs den Vorwurf ge-
fallen lassen, dass sich die Konzeption von Religion entlang spezifi-
scher Funktionen in der Gesellschaft gerade fiir empirische Zuginge
nur bedingt eigne; zum Beispiel dann, wenn herausgearbeitet werden
soll, was denn genau die spezifische Funktion von Religion sei und
wie sie sich plausibel in der Abgrenzung zu anderen gesellschaftli-
chen Teilbereichen, wie etwa Politik, identifizieren lasse (z. B. Schlie-
ter 2009, S. 26).

Des Weiteren sieht sich die Religionswissenschaft mit der Fra-
ge konfrontiert, ob es sinnvoll ist, z#berbanpt einen Religionsbegriff
zu bestimmen. So wurde im Zuge postkolonialer Arbeiten zuneh-
mend Kritik an einem universell angelegten Religionsbegriff laut.
Als ein prominenter Kritiker duffert Asad, ,that there cannot be an
universal definition of religion, not only because its constituent ele-
ments and relationships are historically specific, but because that de-
finition is itself the historical product of a discursive process” (Asad
1993, S. 29). Die kritischen Stimmen weisen zurecht darauf hin, dass
die Verwendung des Religionsbegriffs als westliches, akademisches
Konstrukt, das unter dem Einfluss der Moderne entstanden ist, ein
Werkzeug ist, mit dem Machtstrukturen und Deutungshoheiten in
Bezug auf Identititen von Individuen und Gruppen legitimiert und
aufrechterhalten werden (McCutcheon 2001).3° Auf Grundlage die-
ser Uberlegungen schlagen neuere Arbeiten in der Religionswissen-
schaft einen radikalen Perspektivenwechsel vor, weg vom Phinomen
der Religion(en) hin zur Erforschung disziplindrer Klassifikations-
versuche der Religionswissenschaft selbst. Diese Idee, dass ,nicht
die Phinomene als solche, ihre Beschreibung oder Erklirung [...]
im Fokus des Interesses [stehen], sondern die Erforschung der Kon-

30  In diesem Sinne kann sich auch die vorliegende Arbeit nicht dem Vorwurf
entziehen, Bestandteil dessen zu sein, was Mecheril et al. (2013, S. 45) als
religidses othering bezeichnen, da ein Fokus auf hinduistische Migrantinnen
und Migranten diese Gruppe durch ,Essentialisierung, Attribuierung und
Reprisentation® erst hervorbringt.

am 18.01.2028, 12:11:18,


https://doi.org/10.5771/9783828877665-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2.4 Religion

zepte oder klassifikatorischen Kategorien, mit denen die uns umge-
bende Welt benannt wird, sowie die Auswirkungen dieser Klassifika-
tionsakte” (Fiihrding 2015, S. 17) ist ansprechend. Nicht zuletzt im
Lichte der Diskussionen um das Selbstverstindnis der Religionswis-
senschaft verspricht der ,Riickzug” auf diese Metaebene nebst inter-
essanten Forschungsperspektiven auch eine gewisse Entlastung.

Fir religionsethnografisch arbeitende Forscherinnen und For-
scher ist dies nun kein gangbarer Weg, denn im wissenschaftlichen
Alltagsgeschift dringen sich ganz pragmatische Fragen auf: ,How
does one study the doing of religion? [...] Is looking at religioning
any different from looking at other aspects of culture?, fragt etwa
Nye (2000a, S. 231). Wie also muss im Kontext ethnografischer For-
schung mit Religion umgegangen werden? Und wie kénnen bei der
Rekonstruktion von Praktiken religiése Praktiken identifiziert und
von anderen, eventuell kulturellen oder politischen unterschieden
werden? Nye fordert mit einem Blick auf die kritische Selbstreflexi-
on der Kulturwissenschaften im Zuge des Postkolonialismus ein Be-
kenntnis bzw. ein Zeichen der Anerkennung dieser Entwicklungen®!
in der Religionswissenschaft und schligt vor, Religion als Praxis zu
verstehen, also als etwas, was getan wird (er prigt dafiir den Aus-
druck religioning; Nye 2000b, S. 476).

Zu einem dhnlichen Ergebnis kommt Daniel (2016). Inspiriert
von der Auseinandersetzung mit postkolonialen Arbeiten und deren
Votum fiir eine gegenstandsnahe, kontextsensitive Betrachtung sozi-
aler Phinomene konstatiert sie fiir den religionssoziologischen Dis-
kurs einen verengten Blick auf die vielfiltige religitse Praxis. Diese
Engfuhrung sieht sie in den fachlichen Bestrebungen begriindet, ei-
nen allgemeinen Religionsbegriff formulieren zu wollen. Sie schligt
daher vor, im Zuge einer Analyse herauszuarbeiten, wie Praxis sich
selbst als religiose Praxis ausweist:

sindem nicht danach gefragt wird, was Religion ist, sondern
vielmehr analysiert wird, wie sich die Praxis ereignet, die sich
selbst als religiose Praxis ausweist, ermoglicht es eine solche Sicht-

31  Nye bezieht sich dabei auf die Entwicklungen der Kulturwissenschaften,
der postcolonial studies, des Poststrukturalismus und der Ethnologie (Nye
2000b, S. 476).

55

am 18.01.2028, 12:11:18,


https://doi.org/10.5771/9783828877665-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Analytische Konzepte

56

weise, die Konstitution religioser Praktiken durch ihre Einge-
bundenheit in breitere globalgeschichtliche Zusammenhinge zu
beriicksichtigen® (ebd., S. 303).

Dabei arbeitet Daniel relevante Aspekte einer solchen multidimen-
sionalen Rekonstruktion aus. Ihrer Ansicht nach umfassen sie nebst
einer erhohten Sensibilitit fir die Verflechtung jeglicher kulturel-
ler Praktiken auch die Materialitit der Praxis in der Form von Kor-
pern, Dingen, Symbolen, Architektur u. v. m. (ebd., S. 279ft.). Religi-
Ose Symbole, beispielsweise das Om-Zeichen im Tempel, die bildliche
Darstellung von religiosen Epen oder die Mirtis selbst, finden damit
genauso analytische Beachtung wie Diskurse tiber die ,richtige” Tem-
pelfihrung oder die ,echte” Ritualpraxis in der Erzihlung der Gliu-
bigen. Sie stehen auf Augenhohe mit Dingen und Koérpern. Diese
analytische Einbettung von Dingen und Kérpern und damit die Un-
tersuchung des komplexen Verhiltnisses zwischen sich vollziehenden
Praktiken und ihren materialen Voraussetzungen ist auch fiir den vor-
liegenden Kontext zentral. Daniels Perspektive ist fiir das vorliegen-
de Vorhaben also Einiges abzugewinnen. Schliefflich kann eine Ar-
beit, die sich fiir die Rekonstruktion von Tempelpraktiken interessiert,
nicht plotzlich von der Perspektive der Praxistheorie zuriicktreten,
welche Kategorien ganz generell — und so auch Religion - gleichzei-
tig als Ergebnis und Voraussetzung wiederkehrender Praktiken ver-
steht (Schmidt 2017, S. 5f.). Dabei kann aber auch Daniel nicht ne-
gieren, dass es bei der Analyse religidser Praktiken immer schon ein
Vorwissen gibt:

»Auch wenn hier fir die Unvoreingenommenheit des Analyse-
zugangs plidiert wird, wire es naiv anzunehmen, das Vorwis-
sen fiir dasjenige, was gegenwirtig als Religion verstanden wird,
im Forschungsprozess komplett ausschalten zu konnen® (Dani-
el 2016, S. 296).

Im Anschluss an diesen Hinweis und im Sinne eines sensitizing con-
cept soll expliziert werden, welche Vorstellung von Religion im Laufe
der Erhebung erkenntnisleitend war, bevor in der Auswertung analy-
siert werden kann, wie sich die nach dieser Weise beobachtete Pra-
xis selbst als religios ausweist. Das Vorwissen der Erhebung orientier-

am 18.01.2028, 12:11:18,


https://doi.org/10.5771/9783828877665-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2.4 Religion

te sich demgemifS an einer funktionalen Religionsdefinition, die dem
Bereich der immanenten Alltagswelt die Erfahrung einer Transzen-
denz gegeniuiberstellt, wie dies Luckmann (1991, S. 85f.) tut:

»Es deckt sich mit einer elementaren Bedeutungsschicht des Re-
ligiosen, wenn man das Transzendieren der biologischen Natur
durch den menschlichen Organismus ein religidses Phinomen
nennt.*

Religion kann sich folglich iberall dort zeigen, wo Menschen ihre
biologische Natur tiberschreiten bzw. transzendieren. Sie hat dann die
Funktion, diese Transzendenzerlebnisse sinnhaft zu deuten bzw. ,all-
tigliche Erfahrungen mit einer ,transzendenten‘ Wirklichkeitsschicht
in Beziehung [zu] setzen® (ebd., S. 80). Luckmann unterscheidet drei
Arten von Transzendenzen. Die sogenannte (1) kleine Transzendenz
ist dadurch gekennzeichnet, dass ,das in der gegenwirtigen Erfahrung
angezeigte Nicht-Erfahrene grundsitzlich genauso erfahrbar ist wie
das gegenwirtig Erfahrene® (ebd., S. 167). Ein Beispiel dafiir ist die
Erinnerung: Erlebnisse der Vergangenheit, an die ich mich heute er-
innere, iiberschreiten die unmittelbare Erfahrung z. B. in zeitlicher
und rdumlicher Hinsicht. Unter (2) mittleren Transzendenzen ver-
steht Luckmann die mittelbare Erfahrung alltiglicher Grenzen (ebd.,
S. 168), also beispielsweise die Situation der Zwischenmenschlichkeit,
in der mir das Bewusstsein meines Gegentibers, so gut ich es auch zu
kennen meine, nie unmittelbar zuginglich ist, sondern blof§ durch
die Interpretation seiner Aussagen, seiner Gestik und Mimik mittel-
bar verstindlich wird. Als (3) gro8e Transzendenzen werden schlief-
lich Verweise auf eine aufleralltdgliche, nichterfahrbare Wirklichkeit
verstanden. In ihnen wird die Alltagswirklichkeit tiberschritten, wie
bspw. im Rahmen religioser Erfahrungen, aber auch in anderen For-
men z. B. in der Ekstase oder im Traum. Knoblauch (1998, S. 155f.)
schligt vor, den Begriff des Religiosen auf die grofien Transzenden-
zen zu beschrinken, da dieser Begriff eine ,,groflere Trennschirfe® er-
laube. Dies, weil damit explizit nur Transzendenzen gefasst sind, die
sich durch ihre Aufleralltiglichkeit auszeichnen (ebd., S. 155f.). Gera-
de fiir eine Analyse, die an der Unterscheidung religiéser von ande-
ren, nichtreligitsen Praktiken interessiert ist, bietet es sich an, diesem
Vorschlag zu folgen. Fiir die Verwendung von Luckmanns Religions-

57

am 18.01.2028, 12:11:18,


https://doi.org/10.5771/9783828877665-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Analytische Konzepte

58

begriff als Ausgangslage spricht weiter sein Interesse fiir neue Sozial-
formen der Religion.

Die Idee, dass Religion auch unabhingig von offiziell reprisen-
tierenden Institutionen — Luckmanns Kritik richtet sich insbeson-
dere gegen die christlichen Kirchen - gelebt wird, gehort heute zum
Courant normal religionserforschender Disziplinen. An dieses Inte-
resse fiir Sozialformen der Religion, wie es Luckmanns ,,Unsichtba-
re Religion® (1991) portritiert, will die vorliegende Forschungsarbeit
anschlieffen. Erreicht wird dies durch die Fundierung in Praktiken
und der damit gegebenen Moglichkeit des Wechselns zwischen un-
terschiedlichen ,Grolenordnungen® sozialer Formen der Religion.
Als religiose Praktiken konnen dann gleichermaflen personliche Ge-
bete, Pijas und Tempelfeste in den Blick treten.

Wihrend er anfinglich stark anthropologisch argumentiert,
formt Luckmann seinen Transzendenzbegriff spiter als die Uber-
schreitung der unmittelbaren Evidenz lebensweltlicher Erfabrung. In dieser
»Erfahrungstranszendenz® (Knoblauch 1991, S. 14) sieht Knoblauch
das phinomenologische Potenzial verortet, das eben nicht kognitiv
verkiirzt ist, sondern sich auf einen breiten Wissensbegriff stiitzt, wie
er auch fiir Praxistheorien relevant ist:

#Wissen® umfasst auch Grundbefindlichkeiten, korperliche Fer-
tigkeiten und eingeschliffene Verhaltensgewohnheiten, und so
sind Formen religioser Erfahrung, leiblicher Zustinde und be-
sonderer ,Zustinde‘ durchaus Gegenstand einer so verstandenen
religionssoziologischen Forschung® (ebd., S. 14).

Fiir den vorliegenden Kontext ist dies interessant, da die Konzeption
von Praktiken sich an einer Idee von Wissen orientiert, die sich mit
seingeschliffenen Verhaltensgewohnheiten bzw. einem ,Knowing-
how beschreiben ldsst. Ein Religionsbegriff, der einen breiten Wis-
sensbegriff als Grundlage nimmt, lisst zu, dass die Uberschreitung der
unmittelbaren Evidenz lebensweltlicher Erfahrung etwas ist, was auch
eine korperliche Dimension hat (vergleichbar mit Luckmanns Beispiel
des Traums, der zwar eine primir kognitive Erfahrung ist, der aber ei-
nen spezifisch korperlichen Zustand voraussetzt).

Religion wird darum im Folgenden als (durchaus korperliche)
Erfahrung einer Uberschreitung der unmittelbaren Evidenz alltig-

am 18.01.2028, 12:11:18,


https://doi.org/10.5771/9783828877665-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2.4 Religion

lich erfahrbarer Wirklichkeit verstanden. Religiose Praktiken sind
folglich solche, in denen eine Erfahrungstranszendenz nachvollzieh-
bar bzw. accountable gemacht wird.

59

am 19.01.2026, 12:11:18,


https://doi.org/10.5771/9783828877665-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

148,



https://doi.org/10.5771/9783828877665-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	2.1 Praxistheorie
	2.1.1 Praxis und Praktiken und ihre Ontologie
	2.1.2 Praktisches Wissen
	2.1.3 Materialität
	2.1.4 Zeitlichkeit und Kontextualität sozialer Praktiken
	2.1.5 Routine und Kreativität sozialer Praktiken
	2.1.6 Das Potenzial der Praxistheorie für die Religionswissenschaft

	2.2 Migrationsgesellschaft
	2.3 Hinduismus
	2.4 Religion

