| Eine Kybernetik menschlichen Werdens?

Was regelt unsere Lebensfithrung? Wir kénnen die Frage nicht theoretisch, ab-
ziiglich des Lebens, das wir aktuell fithren, beantworten. Wir wissen ja nicht
einmal, was Subjekt und Objekt unseres Fragesatzes ist. Was, wenn unser Leben
in nichts als dem Vollzug der Ununterscheidbarkeit unseres Subjekt- und Ob-
jektseins fiir uns selbst bestiinde? Zur Antwort erhielten wir zwei neue Fragen:
Bedeutet deren Ununterscheidbarkeit den Verlust unserer selbst? Oder bekom-
men wir, im Gegenteil, uns nur tber diesen Verlust, indem wir ihn bewusst
durchlaufen, tiberhaupt erst in die Hand?

Regel und Regler

Unser Leben fithrend, miissen wir unserer eigenen Fithrung folgen: Wir sind uns
so sehr voraus, wie wir uns selbst gegeniiber verspaten. Nicht nur, dass unser
Geist willig, unser Korper aber schwach ist'; wir sind zu keinem Zeitpunkt
gleichzeitig mit uns. Im Bewusstsein dieser Ungleichzeitigkeit erfahren wir uns
erst als lebendig, als Subjekt und Objekt unseres Lebens. Wir konnen das eine
nicht vom anderen trennen und miissen es dennoch tagtéglich. Weder kennen wir
unser Leben schon, noch kann uns irgendjemand dieses lehren. Es wiirde uns
auch nicht viel niitzen; was wir auch immer, woher auch immer, wissen mogen,
so miissen wir unser Leben doch im Unwissen um das, was kommt, leben. Das
heif3t nicht, dass unser Leben keiner Regel unterworfen wire. Wir kennen sie
bloB nicht schon. Wir kdnnen sie erst nachtraglich ermitteln. Die Frage, was un-
sere Lebensfiihrung regelt, stellt sich uns in der Zeitform des Futur II: Was wird
meine Lebensfithrung geregelt haben? Es ist dieser Vorgriff auf die Nachtréig-

1 Vgl Matthius 26: 41.

https://dol.org/10.14361/9783839436325-001 - am 14.02.2026, 14:32:31. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839436325-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

18 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

lichkeit meines Wissens, welcher die Fithrung meines Lebens strukturell aus-,
d.h. mich bereit macht, zu meinen eigenen Gunsten von mir selber abzusehen.

»Regelung« ist ein kybernetischer, der antiken Schifffahrt entlehnter Begriff.
Etwas regeln heif3t, einen gegebenen Ist-Wert mit einem gewollten Soll-Wert ab-
zugleichen: Ein Regler geht an, bis der gewiinschte Wert erreicht ist, um dann
wieder auszugehen. Schifffahrtstechnisch gesprochen gibt der Kapitin das Ziel
der Fahrt vor. Der Lotse hat auf seinem Hochsitz den augenblicklichen Stand zur
See auf jenes Ziel hin im Blick; er gibt den Kurs an den Steuermann weiter. Die-
ser setzt die erhaltenen Informationen durch Korrekturen am Steuer um, indem
er die Ruderer im Maschinenraum anweist, die Fahrt des Schiffs durch Wind
und Wetter per Muskel- und Hebelkraft zu gewéhrleisten.”

Sprechen wir, wenn wir uns zu etwas entschlossen haben, nicht davon, >den
Schalter umgelegt« zu haben? Wie Technisch-Maschinelles menschlichem Han-
deln abgeschaut ist, fassen wir gelingendes, regelhaftes Handeln wiederum als
Technik auf, die wir »beherrschen<. Als Norbert Wiener™ in den 1940er Jahren
den Begriff der Kybernetik einfiihrte, hatte er einerseits maschinelle Kommuni-
kations- und Steuerungssysteme im Blick, andererseits Parallelen zu unseren ei-
genen Handlungen im Sinn. So wird unser alltéigliches zweckrationales Handeln
und Verhalten von verstirkenden bzw. korrigierenden Riickkopplungen be-
stimmt. Um unsere Vorhaben durchzuhalten, bené6tigen wir Bestitigung und Be-
starkung; jeder Fehlschlag dagegen ist Anlass zum Lernen. So oder so wird un-
ser jetziges Handeln und Verhalten von in der Zukunft liegenden Zwecken und
Zielen geleitet. Und nicht nur bei uns Menschen: Wie der Steinzeitmensch das
Wild zu erbeuten vermochte, indem er binnen Sekunden die Flugbahn des Stei-
nes oder WurfspieBBes und die Fluchtbahn des Tieres auf ihren Konvergenzpunkt
hochrechnete und dementsprechend zielte, extrapoliert die Méuse jagende Katze
den Weg ihrer Beute auf jenen Kreuzungspunkt hin, wo sie sich selber hinbege-
ben wird, um die Maus zu stellen.’

Es ist unser Ausgerichtetsein auf Zukiinftiges, das uns als Subjekte ausweist:
Indem wir Wille und Wahrnehmung auf Kommendes hin ausrichten, machen wir
uns selbsttitig zu Verdnderungen bereit. Wir treten in Prozesse ein, die uns nicht

2 Vgl Felix von Cube: Was ist Kybernetik? Grundbegriffe, Methoden, Anwendungen.
Miinchen 1975, S. 23ff.

#  Norbert Wiener (1894-1964), amerikanischer Mathematiker. Neben dem Deutschen
Hermann Schmidt (1894-1968) Begriinder der Kybernetik.

3 Vgl. Norbert Wiener: Verhalten, Absicht und Teleologie. In: Futurum Exactum. Aus-
gewidhlte Schriften zur Kybernetik und Kommunikationstheorie. Hrsg. v. Bernhard
Dotzler. Wien — New York 2002, S. 65 und 69.

https://dol.org/10.14361/9783839436325-001 - am 14.02.2026, 14:32:31. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839436325-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

EINE KYBERNETIK MENSCHLICHEN WERDENS? | 19

nur mit Verdnderungen duflerer, ereignishafter Natur konfrontieren, sondern uns
von innen her, freiwillig, umwilzen lassen. Von dorther beginnen wir, die Re-
geln, die unser bisheriges Leben und Wissen geleitet haben, infrage zu stellen.’
Indem wir sie aktiv infrage stellen, entwerfen wir uns. Wir entwerfen uns von ei-
ner vorweggenommenen Zukunft her, indem wir in deren Vorwegnahme uns
selber Griinde geben, die uns determinieren. Das heif3t, wir fithren in unser Le-
ben eine nicht-kausale, kontrafaktische Transformationsregel ein, iiber die wir
uns gegeniiber den Verhéltnissen, in denen wir leben, ja, noch uns selbst gegen-
iiber, als freie Menschen erweisen.’

Verdnderung wahrnehmend, bestitige ich die Verédnderung des Wahrgenom-
menen durch die Mitbewegung meiner Augen. Ich gehe mit dem Wahrgenom-
menen mit. Ich nehme dabei nicht nur ein duBleres Datum auf, sondern bereits
inneren Anteil an ihm. Umgekehrt versage ich, wenn ich etwas nicht wahrneh-
me, dem Wahrzunehmenden meine Bestdtigung. Da sich meine Pupillen unwill-
kiirlich weiten oder verengen, um die mich umgebende Helligkeit konstant zu
halten bzw. den Lichteinfall in mein Inneres zu regulieren, kann der Grund fiir
Nicht-Wahrnehmung von Verdnderung, wie von Foerster zu bedenken gibt, nicht
in meiner Sehfdhigkeit liegen. Er liegt vielmehr in meiner fehlenden Bereit-
schaft, mich einem Wahrzunehmenden zu 6ffnen und meiner eigenen Wahrneh-
mung zu folgen — mich hier und jetzt einer Zukunft bereit zu machen, die mich
Vergangenes und Heutiges neu denken lieBe. Andererseits konnen wir uns nicht
allem und jedem jederzeit und tiberall 6ffnen. Von Foerster spricht von einer Art
internem Regler, der unsere Wahrnehmungsbereitschaft an- und abschaltet und
dariiber unser Gefiihl fiir Identitit — sagen wir: das Verhiltnis von Verdnderung
und Wiedererkennung — in einer sich wandelnden Welt regelt.®

Was aber, wenn >Identitét« eigens in einem Wahrnehmungsboykott, der Ab-
lehnung von Verdnderung, besteht? Wovon wird dann unsere Lebensfithrung be-
stimmt? Oder ist hier nicht vielmehr der interne Regler defekt, unsere Wahr-
nehmungsbereitschaft im Ganzen und mit ihr unser Wille, selber, aktiv, Verdn-
derungsprozesse in Gang zu setzen?

4 Vgl. Heinz von Foerster: Zukunft der Wahrnehmung: Wahrnehmung der Zukunft. In:
Wissen und Gewissen, S. 194 und 203.

5 Vgl. ders. im Gesprich mit Bernhard Porksen: Wahrheit ist die Erfindung eines Liig-
ners. Gespréche fiir Skeptiker. Heidelberg 1998, S. 56.

6 Vgl ders.: Zukunft der Wahrnehmung: Wahrnehmung der Zukunft. A.a.O., S. 205.

https://dol.org/10.14361/9783839436325-001 - am 14.02.2026, 14:32:31. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839436325-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

20 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

Von der Maschinen-Metapher zur Sprache der Existenz

Hier spétestens endet die Parallele zwischen maschinellen Funktionsweisen und
menschlichem Handeln. Als Kybernetiker hilt von Foerster gleichwohl an ihrer
Parallele fest, unterscheidet jedoch zwischen »trivialen« und »nicht-trivialen«
Maschinen.” Eine triviale Maschine, egal ob Toaster oder Diisenjet, untersteht
dem Ursache-Folge-Prinzip: Eine Signaleingabe (Input) veranlasst eine be-
stimmte Funktion (Output), die interne Regelkreise er6ffnet, in denen sich das
Ursache-Folge-Prinzip weiter verzweigt. Die Funktionsweise trivialer Maschi-
nen ist werksseitig festgelegt und nur im Malle dieser Vorfestlegung fiir uns
tiberhaupt von Nutzen. Sie sind sinnvoll nur, sofern sie einem vorgegebenen
Zweck gehorchen, d.h. von auen vorausseh- und steuerbar bleiben.

Nicht so bei nicht-trivialen Maschinen wie uns Menschen. Zwar funktionie-
ren auch wir physisch nach internen Regelkreisen, etwa eines konstanten Tempe-
ratur-Solls oder eines aufrechtzuerhaltenen Wasser-, Stoffwechsel- und Hor-
monhaushalts. Psychologisch jedoch unterliegt die Verarbeitung du3erer Einfliis-
se den Gesetzen unserer mitgebrachten Eigenbewegung: Anstof3e von auflen ver-
binden sich je schon mit unserem Inneren. Noch wo es von aulen angestoflen
wird, wandelt sich unser Inneres intrinsisch, geméf der von ihm selbst geleiste-
ten, unwillkiirlichen Assoziationen. Hierin sieht Ernst Mach™ einen Grundzug
psychischen Lebens.® So ruft ein von irgendeinem #uBeren Reiz ausgeloster Be-
wusstseinsinhalt immer schon einen anderen hervor, welcher wiederum einen
anderen Bewusstseinsinhalt hervorruft und derart eine assoziative Kette bildet.
Diese kann, je nach Intensitdt des Erlebens, unterschiedlich lang sein und eine
Person, sei es kurz aufmerken lassen, sei es im Tiefsten aufwiihlen. Uber diesen
assoziativen Mechanismus macht sich die Psyche von dufleren Verursachungen,
einem bloBen Reiz-Reaktions-Verhéltnis zum Auflen, unabhéngig; wéhrend es
eine einmal gemachte AuBlenerfahrung bereits auf eine Weise verarbeitet, die ein
Bewiltigungsmuster noch fiir kiinftige, ganz anders geartete Ereignisse entstehen
lasst.

7 Vgl ebd, S. 205f.
Ernst Mach (1838-1916), osterreichischer Physiker und Philosoph. Zusammen mit
dem deutschen Philosophen Richard Avenarius (1843-1896) Hauptvertreter des Empi-
riokritizismus. Danach werden wir stets von Empfindungen, die gleichzeitig physi-
scher und psychischer Natur sind, erfahrungsmifBig bestimmt.

8 Vgl. Ernst Mach: Die Analyse der Empfindungen und das Verhéltnis des Physischen
zum Psychischen. Darmstadt 2005, S. 195.

https://dol.org/10.14361/9783839436325-001 - am 14.02.2026, 14:32:31. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839436325-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

EINE KYBERNETIK MENSCHLICHEN WERDENS? | 21

So beginnt unser Inneres, sich selbst zu determinieren. Die Selbstdetermina-
tion bewirkt in uns eine Umkehrung des Ursache-Folge-Prinzips: Das entstande-
ne Verarbeitungsmuster legt den Grund fiir entsprechende — negative oder posi-
tive — Erwartungen. So bereiten wir uns unser eigenes Schicksal, wenn wir denn
nicht bewusst gegen unsere Erwartungen und Gewohnheiten anarbeiten und die
Regel unseres Handelns hinterfragen. Wir erfahren uns als frei, entwickelte
Denk- und Handlungsmuster entweder fortzuschreiben oder zu durchbrechen.
Wir mogen noch so sehr von Auerem bestimmt sein; innerlich unterliegen wir
keiner festen Kausalitit, sondern bestimmen unsererseits, was uns bestimmen
soll. Wir sind lernféhig. So hat sich Sigmund Freud in seiner psychoanalytischen
Methode des Mittels der bewusstes Nachdenken ausdriicklich ausschlieBenden
freien Assoziation bedient, um seine Patienten selbsttétig, aus ihrem Inneren her-
aus, hinter ihre Phobien und Zwangshandlungen bringen zu lassen.’

Wenn wir lernen, lernen wir nicht nur etwas, sondern etwas iiber uns selber.
Lernend lernen wir uns selbst erst kennen. Noch wenn wir zum Lernen gezwun-
gen werden, lernen wir doch immer aus uns selbst heraus. Von auflen herausge-
fordert, bilden wir uns selbst tiberraschende Féhigkeiten heraus, mit uns und der
Welt zunechmend auswegorientiert umzugehen.'® Nicht nur, dass wir angesichts
von Problemen und Bedrangungen, von denen wir uns gestellt sehen, Erfinder-
und Entdeckergeist entwickeln; erfindend erfinden, entdeckend entdecken wir
uns selbst mit: Wir werden unserer als Werdende inne. Heinz von Foerster er-
setzt denn auch menschlichen »Wesen« konsequent durch menschliches »Wer-
den«'' — womit er seine eigene Maschinen-Metaphorik verldsst und in die Spra-
che des Existenziellen hiniiberwechselt. Was aber driickt sich in diesem
Sprachwechsel aus, wenn nicht, dass auch kybernetisches Denken, vor die Frage
gestellt, was unsere Lebensfithrung als Kapitine unseres eigenen Lebens regelt,

9 Vgl Sigmund Freud: Vorlesungen zur Einfiihrung in die Psychoanalyse. 6. Vorle-
sung: Voraussetzung und Technik der Deutung. In: Studienausgabe. Herausgegeben
von Alexander Mitscherlich, Angela Richards und James Strachey. Bd. I. Frank-
furt/M. 2000, S. 122.

10 Vgl. Ernst Mach: Die Analyse der Empfindungen und das Verhiltnis des Physischen
zum Psychischen, S. 206f. — Sowie: Heinz von Foerster: Lethologie. Eine Theorie des
Lernens und Wissens angesichts von Unbestimmbarkeiten, Unentscheidbarkeiten,
UngewiBheiten. In: Ders.: KybernEthik. Berlin 1993, S. 144f.

11 Vgl. Heinz von Foerster: Epistemologie und Kybernetik. A.a.O., S. 104. — In diesem
Zusammenhang erweist er existenzphilosophischen Autoren wie Viktor F. Frankl,
Jean-Paul Sartre und Karl Jaspers seine ausdriickliche Reverenz als Sachwalter einer

Anthropologie menschlichen Werdens.

https://dol.org/10.14361/9783839436325-001 - am 14.02.2026, 14:32:31. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839436325-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

22 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

an die Grenzen der Conditio humana st6Bt? Kapitine unserer selbst, sind wir
nicht schon Kapitine unsere Seelen.'”

Forum fiir die von Norbert Wiener aus der Taufe gehobenen Kybernetik wa-
ren die ab 1946 jihrlich in New York abgehaltenen Macy-Konferenzen. Unter
der Schirmherrschaft der Josua-Macy-Stiftung, geleitet vom Neurologen Warren
McCulloch, traf sich die amerikanische Wissenschaftselite, um sich zu Themen
wie Geddchtnis, Wahrnehmung, Kommunikation und Sprache unter dem Aspekt
von Regelkreis und Riickkopplungsgeschehen in biologischen wie gesellschaftli-
chen Zusammenhingen auszutauschen. Heinz von Foerster, als junger Emigrant,
wurde mit der Aufgabe betraut, die Protokolle der Zusammenkiinfte (deren letzte
1953 stattfand) zu redigieren und herauszugeben — nicht zuletzt, damit er Gele-
genheit erhielte, sein rudimentires Englisch aufzubessern."

Verschafften diese Treffen der Kybernetik den Durchbruch als universalwis-
senschaftliche »Briicke der Wissenschaften«, so fungierte das rund zehn Jahre
spéter von Heinz von Foerster an der Universitét von Illinois ins Leben gerufene
»Biological Computer Laboratory« als Keimzelle einer weiterfithrenden Kyber-
netik zweiter Ordnung, einer selbstreflexiven »Kybernetik der Kybernetik«. Hier
ging es nicht mehr nur um &uflerlich beschreibbare Steuerungs- und Riickkopp-
lungsprozesse, sondern um Vorgdnge, die sich intrinsisch steuern und organisie-
ren. Auf sie wird der Wissenschaftler gestof3en, sobald er in seinen Beobachtun-
gen sich als Beobachtenden mit einschlieit. Der Beobachter ist sonach angehal-
ten, seinen Beobachterstatus in seinen Beobachtungen mit zu reflektieren, um
von dorther der Selbst- und Riickbeziiglichkeit seiner eigenen mentalen Opera-
tionen inne zu werden, mitsamt dem blinden Fleck, der jeder Wahrnehmung als
das Nicht-Wahrnehmbare des Wahrnehmungsprozesses eigen ist. Vor diesem
Hintergrund erscheint das wissenschaftliche Ideal der Objektivitit als ein uns
selbst auferlegtes Verbot, uns in dem, was wir wahrnehmen, als Wahrnehmende
mit wahrzunehmen." »Objektivitdt« wird zum Instrument eines Reduktionismus,
tiber den wir uns selbst von unserer Teilhabe am Wahrgenommenen ausschlie-
Ben, um uns stattdessen auf die hohe Warte einer autoritiren, gottgleichen Per-
spektive zuriickzuziehen.

12 Vgl. Gregory Bateson: Kybernetische Erklirung. In: Okologie des Geistes. Anthropo-
logische, psychologische, biologische und epistemologische Perspektiven. Frank-
furt/M. 1983, S. 564.

13 Vgl. Heinz von Foerster und Ernst von Glasersfeld: Wie wir uns erfinden. Eine Auto-
biographie des radikalen Konstruktivismus. Heidelberg 1999, S. 96.

14 Vgl. Heinz von Foerster: Ethik und Kybernetik zweiter Ordnung. In: KybernEthik,
S. 63.

https://dol.org/10.14361/9783839436325-001 - am 14.02.2026, 14:32:31. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839436325-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

EINE KYBERNETIK MENSCHLICHEN WERDENS? | 23

An seinem Institut, das bis 1976 bestehen sollte, entwickelten Forscher ver-
schiedenster Disziplinen — Biologie, Linguistik, Soziologie, Logik etc. — ihre
spezifischen Konzepte der Selbstbeziiglichkeit und -organisation. Heinz von
Foerster selber hat aus der Entdeckung der Rekursivitdt aller Lebens- und Be-
wusstseinsvorgénge heraus Idee und Begriff des »Radikalen Konstruktivismus«
gezogen. Dessen Radikalitdt besteht darin, dass er die Existenz einer dufleren
Wirklichkeit, von der wir naiverweise meinen, dass wir denkend auf sie referie-
ren, dass unsere Sprachen sie abbilden wiirden, negiert. Eine andere Frage ist,
inwiefern hinter dieser Negation wiederum ein reduktionistisches Verstandnis
von Wirklichkeit steht. Geht letztlich damit der Radikale Konstruktivismus nicht
in dieselbe Falle wie die von ihm als naiv distanzierten Vertreter eines >objekti-
ven« Wirklichkeitsbegriffs, diesmal nur in der komplementédren Form von dessen
kompletter Negation? Das eine wie das andere {iberfordert uns, nur mit eben ent-
gegengesetztem Vorzeichen.

Damit, dass wir in unsere Uberforderung einwilligen, machen wir uns wehr-
los gegeniiber theorieférmiger Selbstiiberhebung. Dieser Uberhebung, jener
Uberforderung gegeniiber stellt das existenzphilosophische Paradigma ein theo-
retisches Antidot dar. Es erinnert uns daran, dass wir uns nicht selbst geschaffen
haben. Wir verfiigen immer nur, selbst in unseren Theorien, iiber die zweite Ini-
tiative.

Doppelaspekt und objektives Selbst

Bevor ich nur anfangen kann zu denken, finde ich mich schon denkend vor. Ich
finde mich denkend vor, wie ich mich als existierend vorfinde. Zugleich gehe ich
denkend tiber mein schieres Dasein, mich selber, hinaus. Ich bin in einem Zirkel
gefangen: Ich bin zugleich Subjekt und Objekt meiner Erkenntnis. Ich bin im
empirischen Sinne Subjekt, als diese leibhaftige Person; aber auch im transzen-
dentalen Sinne, als jemand, der fahig ist zu wissen, dass er denkt. Aber woher
nur? Und: WeiB} ich denn immer schon, auf welcher Seite ich mich gerade befin-
de, ob ich im Augenblick des Nachdenkens iiber mich Subjekt oder Objekt mei-
ner Erkenntnis bin? Habe ich jederzeit ein Bewusstsein von meinem jeweiligen
Bewusstseinsstatus, konstruktivistisch gesprochen: meinem Beobachterstandort?
Kann ich géinzlich vermeiden, dass sich mir meine Bewusstseinslage eintriibt
und verwischt, mein Beobachterstandort auf einen mir selber nicht ganz klaren,
gleichwohl unumgénglichen Metastandpunkt hin verrutscht?

Ich kann gar nicht anders, als einen solchen Standpunkt iiber allen Stand-
punkten einzunehmen. Ich bin ja nicht nur in einer empirisch-punktuellen Weise

https://dol.org/10.14361/9783839436325-001 - am 14.02.2026, 14:32:31. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839436325-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

24 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

Subjekt, sondern in einem mir selber nicht fassbaren, transzendentalen Sinne,
demgemil ich zu meiner eigenen Verbliiffung vermag, entgegen meinem Inte-
resse an meinem Selbsterhalt Abstand zu mir herzustellen. Nichts anderes ist,
sich selbst voraus zu sein. Bin ich es einmal nicht, so ist es, als ob ich mir ent-
gleiten wiirde. Ohne dass ich wiisste, woher, besitze ich einen inneren Sinn da-
fiir, wie ich unter widrigen Bedingungen >durchkomme«. Was heiflt Durchkom-
men aber anderes, als auf meine Weise durchzukommen, auf eine Weise, die
mich, bei aller Unfreiheit, mich selbst als frei erleben 1dsst?

Mein Leben fiihrend, navigiere ich durch die Differenz von Innen und Au-
Ben. Nicht nur in Bezug auf die dulere Wirklichkeit, sondern auch in Hinblick
auf mich selber. So ist die Realisierung meines Selbstseins an einen Korper ge-
bunden, dessen Materialitdt und Schwere mich auf mich begrenzt. Nach dem
Wort Hellmuth Plessners” »>bin¢ ich so sehr mein Korper, wie ich einen Kérper
»habe<.”” Ich bin mein Kérper als diese von aufien identifizierbare Person, mit
dem, von innen her gesehen, mein Ich assoziiert ist. Gleichermallen habe ich ei-
nen Korper, insofern ich ihn instrumentell einsetze und derart zum Objekt ma-
che, zu einem Fremdkorper, den ich sowohl stolz herzeige, wie ich unter ihm
leiden kann. Es ist diese Differenz von Kérpersein und Korperhaben, die mein
Selbstgefiihl nicht minder als die Verhéltnisse, in denen ich lebe, bestimmt: Ich
bin nicht nur von meiner Umgebung, sondern noch einmal von mir selbst unter-
schieden.

Mein Korper stellt einen Ort sich durchkreuzender duBlerer und innerer
Wahrmehmung dar. So komme ich, Schmerz empfindend, gleichsam tiber meine
Peripherie zur Vorstellung meines Inneren und dariiber meiner selbst.'® Was sich
als »Ich< empfindet, bleibt zugleich unklar abgegrenzt gegen seine Umwelt. Von

*  Hellmuth Plessner (1892-1985), neben Max Scheler (1874-1928) und Arnold Gehlen
(1904-1976) Hauptvertreter der Philosophischen Anthropologie in Deutschland. Diese
stellte, auch zeitlich, eine mehr naturwissenschaftlich ausgerichtete Konkurrenzdiszi-
plin zur Existenzphilosophie dar. An die Stelle von »Existenz« setzte sie »Leben«.
Die Conditio humana ist fiir sie, in der Tradition des deutschen Schriftstellers und
Theologen Johann Gottfried Herder (1744-1803), bestimmt durch die einerseits bio-
logische Invarianz des Menschen als eines instinktarmen »Méangelwesens«, das sich,
um zu Uberleben, organverstirkende Werkzeuge schaffen muss, andererseits durch
seine umweltunabhingige, weltoffene Anpassungsfihigkeit.

15 Vgl. Hellmuth Plessner: Lachen und Weinen. Eine Untersuchung menschlichen Ver-
haltens. In: Gesammelte Schriften VII: Ausdruck und menschliche Natur. Frank-
furt/M. 1982, S. 249.

16 Vgl. Sigmund Freud: Das Ich und das Es. A.a.O., Bd. 111, S. 294.

https://dol.org/10.14361/9783839436325-001 - am 14.02.2026, 14:32:31. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839436325-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

EINE KYBERNETIK MENSCHLICHEN WERDENS? | 25

daher zieht denn auch das Ich bisweilen seine eigenen Grenzen falsch, indem es
etwa Teile seiner selbst, korperliche wie seelische, als fremd und nicht zu sich
gehorig empfindet, wihrend es sich auf der anderen Seite mit etwas ihm AuBer-
liches zu identifizieren Vermag.17

Ich bin nicht schon eins mit mir; ich muss es immer erst werden. Daraufhin
bin ich mir selbst voraus. Wire ich es nicht, hitte ich mich langst verloren. Aus
unerfindlichen Griinden bin ich aber in der Lage, jederzeit eine Metaperspektive
auf mich einzunehmen. Als ob mir eine H6he innerlich wire, die mich bereit und
fahig erhilt, iiber mich hinauszugehen. Mein Selbst ist diese Hohe, auf die hin
ich mich selbst tibersteige: Aus mir herausgehend, schliee ich mich in mir ei-
nem mich Ubersteigenden an. Nach Thomas von Aquin~ wissen wir uns gerade
als in sich selbst Stehende, kraft unseres Gewissens, einem Hoheren als uns sel-
ber verpflichtet."® Montaigne beschreibt, wie seiner Seele ein bestindiges wie
unklares Bild vorschwebt. Von ihm weil er sich, in aller Undeutlichkeit, in sei-
nem Denken geleitet. Zugleich kommt er, gleich einem inneren Horizont, nie an
es heran. Mehr noch, das ihn leitende Idealbild fithrt ihm unbarmherzig seinen
eigenen Abstand zu ihm, seine Defizite als Denker und Schriftsteller, vor Augen.
Statt ihn jedoch zu entmutigen, sensibilisiert ihn seine Einsicht nur umso mehr
fur die GroBe, derer er sich wiirdig machen will. Die Messlatte geben da die von
ihm bewunderten — zumeist lateinischen — Autoren vor, aus deren Werken er zi-
tiert."” Sie sind es, die ihn von auBen her zur Reflexion seiner inneren Unruhe
wie Trégheit herausfordern und dabei nach innen hin Halt und Orientierung bie-
ten.

Die eingesehene Diskrepanz seiner eigenen Féhigkeiten gegeniiber dem ihm
vorschwebenden Ideal st68t ihn auf eine »Grundform, die er in sich selbst vor-
findet. Sie wird ihn fortan gleichermaflen gegen die nivellierenden Einfliisse von
auBen wie, von innen, gegen die Gefihrdungen der Selbstablehnung schiitzen.”’
Thomas Nagel* hat auf dieses Beieinander von innerlicher Hohe einerseits, inne-

17 Vgl. ders.: Das Unbehagen in der Kultur. A.a.O., Bd. IX, S. 199.

*  Thomas von Aquin (ca. 1225-1274), italienischer Philosoph der Hochscholastik. Wan-
delte die Philosophie des Aristoteles (384-322 v. Chr.) dem christlichen Denken an
und begriindete dieses dariiber neu.

18 Vgl. Thomas von Aquin: Uber die Wahrheit. Quaestiones Disputatae de Veritate.
Wiesbaden 2013, quaestio 24, 8 ad 4.

19 Vgl. Michel de Montaigne: Uber den Diinkel. A.a.0., S. 508.

20 Vgl. ders.: Uber die Reue. A.a.0., S. 632.

*  Thomas Nagel (geb. 1937), amerikanischer Philosoph. Erhielt 2008 den Balzan-Preis
fiir Praktische Philosophie.

https://dol.org/10.14361/9783839436325-001 - am 14.02.2026, 14:32:31. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839436325-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

26 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

rer Grundform andererseits den Begriff des »objektiven Selbst« gemiinzt. Es
stellt das Gesamt unserer Moglichkeiten dar, uns weiterzuentwickeln.”' Das
Selbst ist mehr als es selbst; es ist Platzhalter von Selbsttranszendenz. Ich weil3
nicht schon, von woher und worauthin ich meine ichgebundene Perspektive je-
weils tliberschreite. Wiisste ich es, tite ich es nicht. Ich tue es, weil meinem Ich
keine beliebige Moglichkeit der Selbstentwicklung offensteht, sondern eine in
mir in nuce >eingewickelte¢, die ich anldsslich der je zu absolvierenden Innen-
Aulen-Differenz >auswicklex.

Ich habe nicht die Wahl, ich selbst oder es nicht zu sein. Ich kann mich nur
entweder nach vorne hin, ins Offene, Ungeschaffene entfalten wollen oder eben
vor der mich aktuell bestimmenden Differenz von Innen und Auflen als einer
mich beschrankenden Schranke stehen bleiben. Woher ich die Kraft und das Zu-
trauen zur Selbstentfaltung nehme, weill ich nicht. Wiisste ich es, wiirde ich
mich schwerlich ins fiir mich Ungewisse entwickeln wollen. Es ist gleichsam ein
Nirgendwo, von dem her ich mich von meiner mich blockierenden Ichzentriert-
heit 16se, mich mir als subjektivem Wesen 6ffne, das in all seiner gebotenen
Selbsterhaltung ein Korrektiv seiner Ichzentriertheit sucht und braucht. Ich 6ffne
mich damit zunehmend einer azentrischen Weltauffassung, in der ich mein Ich
neben anderen vorfinde und mich selber wie von aullen sehen lerne, wo ich ler-
ne, mich als den, der ich bin, plus meiner Fahigkeit zur Selbstdistanz zu sehen.

Auf diese Weise erfahre ich mich gleichermaflen in und auBlerhalb dieser
Welt. Die Gleichzeitigkeit dieses In- und AuBlenseins in unserem zu lebenden
Leben zu bewerkstelligen, ist, mit Nagel zu sprechen, die von uns jeweils zu
leistende philosophische Aufgabe. Sie besteht darin, die Anspriiche des in uns
eingewickelten objektiven mit denen unseres bereits entfalteten subjektiven
Selbst immer neu auszubalancieren: iiber uns hinauszugehen, ohne uns dabei
selbst zu missachten. Wir konnen weder permanent noch ins Unendliche aus uns
herausgehen. Unser Streben ins Azentrische bedarf bei alledem unseres Gehal-
tenseins durch unsere Subjektivitat als Trégerin. Andererseits ist unserer Vorstel-
lung, uns weiterzuentwickeln, damit nicht schon Grenzen gesetzt, so wenig wir
uns unsere eigene Subjektivitit als vergénglich vorstellen kénnen.*

21 Vgl. Thomas Nagel: Das objektive Selbst. In: Letzte Fragen / Mortal Questions. Ham-
burg 2008, S. 329.
22 Vgl. ders.: Der Blick von Nirgendwo. Frankfurt/M. 2012, S. 111, 116f., 321 und 393.

https://dol.org/10.14361/9783839436325-001 - am 14.02.2026, 14:32:31. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839436325-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

EINE KYBERNETIK MENSCHLICHEN WERDENS? | 27

Innere Freiheit

Unser objektives Selbst gibt also die Steig- und Fallhohe unseres Freiseins vor,
wihrend uns unser subjektives Selbst in Ichgebundenheit hilt. Wir sind und
bleiben egozentrische Wesen, deren Bediirftigkeit nach Bestitigung uns dazu
bringt, Dinge zu tun, die uns vor uns selbst herabsetzen. Noch bei aller narzissti-
schen Selbstentwiirdigung bleiben wir dabei nicht ohne inneren Beobachter, der
uns dazu bringt, uns vor uns selbst zu schidmen, und sei es, dass wir noch unsere
Scham vor uns verbergen.

Selbsterniedrigung wie Scham représentieren unser Bestimmtsein durch die
Differenz von Innen und AuBen. Wir verkdrpern sie selber, kraft des uns eignen-
den Doppelaspekts, wonach wir einerseits sind, die wir sind, andererseits Ab-
stand zu uns herstellen kénnen. Das Konnen ist ein Sollen: Wir haben< uns nur,
indem wir die Differenz zu uns selber annehmen. Sie tritt uns entgegen, wenn
wir uns auf Fotos sehen, unsere aufgezeichnete Stimme horen oder alte Auf-
zeichnungen von uns lesen. Unsere Féhigkeit zur Selbstbefremdung verweist auf
eine tiefer liegende Irritierbarkeit in Bezug auf uns selbst, darauf, dass »>Identitét«
kein Zustand, sondern ein Tun ist. Dieses Tun ist wiederum weniger souverénes
Handeln als eine antwortende Geste auf die Differenz von Innen und Aullen, vor
die wir uns augenblicklich gestellt sehen.

Wir kommen weder je eigens beim Auflen — bei der Realitdt — noch beim In-
nen — bei uns selbst — an. Wie die Realitét bleibt uns unser eigenes Inneres ein
Ausland.” Wir stehen immer nur am Kreuzungspunkt von Innen und AuBen; wir
selber sind deren Kreuzungspunkt. Im selben Maf3e »sind«< wir Freiheit, aller-
dings in einem spezifischen, von dem uns eignenden konkreten Doppelaspekt
bestimmten Sinne. Danach sind wir gerade in unserer Freiheit auf uns selbst als
diese Menschen, die wir nun einmal sind, begrenzt, wihrend wir unsere Selbst-
begrenztheit zugleich als variabel und weiter gestaltbar, eben: als Innen-Auf3en-
Differenz an uns selber, erleben. In dieser Logik fasst Paul Tillich” den Men-
schen als »endliche Freiheit« auf, als in seiner Endlichkeit frei. Freiheit meint
innere Freiheit. Sie besteht darin, dass wir uns selbst zu determinieren, selbstti-
tig ein Selbst herauszubilden vermdgen.™

23 Vgl. Sigmund Freud: Neue Folge der Vorlesungen zur Einfiithrung in die Psychoana-
lyse. 31. Vorlesung: Die Zerlegung der psychischen Personlichkeit. A.a.O., Bd. I,
S. 496.

*  Paul Tillich (1886-1965), deutsch-amerikanischer protestantischer Theologe und Re-
ligionsphilosoph.

24 Vgl. Paul Tillich: Der Mut zum Sein. Hamburg 1968, S. 56.

https://dol.org/10.14361/9783839436325-001 - am 14.02.2026, 14:32:31. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839436325-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

28 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

Weder werde ich jemals bei meinem objektiven Selbst ankommen (meine ei-
genen Moglichkeiten ganz ausschopfen), noch mich als subjektives Selbst je
loswerden (meine Neigungen und Vorlieben ganz abstreifen). Ich gehe aus mir
heraus, um immer wieder zu mir zuriickzukehren, und umgekehrt. Unmerklich
wird sich dabei mein Denken verdndern wie mein Denken mich. Es sind diese
Verdnderungen, die mir das Gefiihl geben, lebendig und autonom zu sein. Tillich
sieht hier eine der Zweideutigkeit des Lebens geschuldete doppelte Bewegung
am Werk. So streben wir fortgesetzt iiber uns hinaus. Zugleich dridngt uns etwas,
schon wihrend wir tiber uns hinausgehen, zu uns zuriick; jederzeit, in allen Ver-
anderungen, suchen wir uns als uns selbst wiederzuerkennen. Wir durchlaufen
hierbei drei Phasen: die der Selbst-Integration (indem wir dafiir sorgen, dass wir
uns im Hinausgang aus uns nicht verlieren), der Selbst-Produktion (innerhalb de-
rer wir uns als verdndert wiedererkennen) und der Selbst-Sublimation (wo wir,
uns selbst voraus, uns schon wieder hinter uns lassen). In jedem Augenblick sind
wir es selber, die unser Leben in diesem Dreischritt, von innen her, fithren. Auf
diese Weise nechmen wir am Leben im Ganzen teil, ndmlich indem wir uns zu
uns selbst individuieren, sozusagen von uns selber transitiven Gebrauch machen
gegen die Krifte der Desintegration einerseits, der Erstarrung andererseits.”

Die Differenz von Innen und Aufen stellt hierbei sowohl die Einlassstelle al-
ler zu machenden Erfahrung von Verinderung dar als auch den Ausgangspunkt,
von dem aus wir aus unserem Umschlossensein von uns, der Trigheit unseres
Gewordenseins, heraustreten. Wir treten allein schon dariiber aus uns heraus,
dass wir denken. Dazu gehort, dass wir fiir Momente den Gegenstand unseres
Denkens aus den Augen verlieren, Momente, in denen Innen und Auflen die
Plitze tauschen, ununterscheidbar werden. Wir selbst durchlaufen eine Wand-
lung. Es ist, als ob wir die Kontrolle iiber uns selber verloren, wihrend unser
Denken schon ldngst jener Wandlung folgt. Indem es uns dem hingeben lésst,
was uns den Uberblick verlieren lieB, dirigiert es diese Wandlung.

Was unsere Lebensfithrung regelt, ist, paradoxerweise, zugleich, was ihr —
uns — hinderlich ist. Es sind gerade die Hindernisse, die, bewiltigt, uns erst zu
denen machen, die wir sein konnen. Worauf aber greifen wir zuriick, um sie zu
iiberwinden, wenn nicht wiederum und immer nur auf uns selbst? Selbstorgani-
sation ist eine notwendige, aber nicht hinreichende Bedingung unserer Lebens-
fithrung. Solange wir leben, kénnen wir nicht schon wissen, was unsere Lebens-
fuhrung regelt. Was wir wissen, ist etwas Negatives: dass nichts, nicht einmal
unsere Selbstorganisation, sich von selbst macht. Es gibt kein Perpetuum mobile.

25 Vgl. ders.: Die verlorene Dimension. Not und Hoffnung unserer Zeit. Hamburg 1962,
S. 86ff.

https://dol.org/10.14361/9783839436325-001 - am 14.02.2026, 14:32:31. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839436325-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

EINE KYBERNETIK MENSCHLICHEN WERDENS? | 29

So bedarf noch unsere Selbstorganisation eines Anstofles, sei es von aullen, sei
es von innen. Was aber ist gerade Innen, was Auflen? Dies herauszufinden, treibt
unser Denken an. Was aber, wenn es zu keinem letzten Ergebnis kommen kann,
weil es selbst bereits eine Bewéltigungsform der Differenz von Innen und Auflen
darstellt?

Ich lebe nicht nur mein Leben. Ich lebe, in alter Ausdrucksweise, mein Le-
ben »dar«: Ich entfalte mich auf etwas hin, das mehr ist als ich selbst. Im Zuge
dieser Entfaltung erfahre ich mich von allem unterschieden und darin mit allem
verbunden. Ich individuiere mich zu »mir< um den Preis des sich vertiefenden
Gefiihls meiner Verlassenheit von allem. So sehr ich mich als unteilbares Gan-
zes, als Individuum, weiB, so sehr weil} ich, dass ich in keinem Ganzen aufgehe.
Bewusster Vollzug dieses Nichtaufgehens ist Denken. Es ist kein Wissen von
etwas, kein Entsprechen, sondern »inneres Handeln«’. Dieses geht, als ein »pro-
beweises Handeln mit kleinen Energiemengen«’’, realem, duBeren Handeln vor-
aus.

Selbstorganisation als existenzielle Haltung

Es ist mein Denken, das mich imstande erhilt, aus mir selbst heraus, frei, zu
handeln. Es hilft mir dabei, die Differenz von Innen und AuBlen auszuhalten,
iibers Aushalten der Differenz in mir selbst Halt zu finden. Als einerseits in sich
selbst kreisendes, monadisches, andererseits aus sich herausgehendes, transzen-
denzfihiges Wesen suche ich mein Gleichgewicht auf immer nur metastabile
Weise. Ja, es ist gerade mein Entferntbleiben von einem endgiiltigen Gleichge-
wicht, das, nach Ilya Prigogine und Isabelle Stengers’, meine Fihigkeit zur
Selbstorganisation antreibt, das andererseits nicht zu grof3, nicht absolut werden
darf.”® So muss ich mich in irgendeiner Form noch auBerhalb meiner als Ich spii-
ren, will ich mir selber nicht verloren gehen. Ohne ein Mindestmal} an duBerer
Stabilitdt — und sei es nur in Aussicht auf sie — wiirde ich meiner Kraft zur

26 Karl Jaspers: Von der Wahrheit. Miinchen 1947, S. 352.

27 Sigmund Freud: Neue Folge der Vorlesungen zur Einfiihrung in die Psychoanalyse.
32. Vorlesung: Angst und Triebleben. A.a.O., S. 524.

* Ilya Prigogine (1917-2003), russisch-belgischer Chemiker und Philosoph. Nobelpreis
fiir Chemie 1977. Isabelle Stengers (*1949), belgische Philosophin.

28 Vgl. im Folgenden Ilya Prigogine und Isabelle Stengers: Dialog mit der Natur. Frank-
furt/M. — Olten — Wien 1987, S. 150, 170f. und 291.

https://dol.org/10.14361/9783839436325-001 - am 14.02.2026, 14:32:31. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839436325-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

30 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

Selbstorganisation als der Fahigkeit beraubt, mich aus dem Gefiihl meines Un-
terschiedenseins von allem heraus zu individuieren.

So sehr jede Person auf eigene, unverwechselbare Weise die sie bestimmen-
de Differenz von Innen und Auflen durchliuft, so sehr braucht es, nach Paul Til-
lich, Mut, ein Selbst herauszubilden.” Umgekehrt ist der Mut, wir selbst zu sein,
unser Schliissel zum Sein. Wir schlieen es uns nicht direkt auf, sondern darii-
ber, dass wir im Sein ein Nicht-Sein ausmachen, aus dem heraus jenes >wird< —
und wir mit ihm. Dies erst macht Sein zum Da-Sein. Wir erfahren es zunéchst
negativ, als Angst vor dem Tod. Dieselbe Angst dringt uns aber auch zur Selbst-
werdung. Selbstwerdung ist abgewendeter Selbstverlust. Wo uns die Angst nicht
ldahmt, schirft sie nur unseren Sinn fiir die Conditio humana, fiir uns selber als
prekidre endliche Freiheiten.

Begreifen wir Freiheit als innere Freiheit, so scheint dieses Freiheitsver-
standnis nur mehr hohere Hindernisse fiir unser Freisein aufzutiirmen. Danach
miissen wir gerade um unserer Autonomie willen uns unserer Fremdbestimmt-
heit bewusst bleiben. Diese besteht, anfanglich und letztlich, in unserer Be-
stimmtheit durch die Differenz von Innen und Auflen. Unser Autonomiestreben
stellt nichts als eine iiberausgleichende Bewiltigungsform eben dieses Be-
stimmtseins dar. Indem es Ernst mit dem Gebot zu erlangender Ichstirke macht
(und sei es um die Gefahr der Selbstiiberschidtzung, ohne die wir nie mit unserer
Freiheit wahr machten), leistet das konstruktivistische Paradigma etwas fiir unse-
re Individuation Unverzichtbares. Eine andere Frage ist, inwieweit unsere Frei-
heit an unserer Ichstéirke selbst Schaden nimmt. Was ndmlich, wenn wir im Zuge
unseres Selbstaufbaus und -erhalts eine von uns unabhéngige Wirklichkeit zu
leugnen beginnen, um sie stattdessen unserem Willen zu uns selber zu unterwer-
fen? Wir wiirden damit die Existenz der Differenz von Innen und AuBlen mit
leugnen. In dem Malle, wie unser Autonomiestreben ein tieferes Genétigtsein
iiberausgleicht, bedarf es auch weiterhin der Innen-Auflen-Differenz als seines
AnstoBes. Auch die konstruktivistische Theorie bezieht ja ihren »Stoff< nicht aus
sich selber. Keine Theorie tut dies. Theorien sind metaperspektivische Vollziige
unseres In-der-Welt-Seins. Sie stellen Antworten auf etwas dar, das uns zum
Denken bringt, noch bevor wir wissen, was {iberhaupt Denken ist.

So wenig sich die Organisation unserer selbst schon von selbst macht, so
sehr ist sie, existenziell gesehen — unter dem Gesichtspunkt einer sowohl frei zu
erlangenden als auch frei zu verspielenden Individuation —, etwas Dramatisches.
Es ist das Drama eines offenen, lebendigen Systems, das sich gerade in seiner
anfechtbar bleibenden Stabilitit seiner selbst und der Welt, in der es lebt, verge-

29 Vgl. im Folgenden Paul Tillich: Der Mut zum Sein, S. 7, 37, 40 und 47.

https://dol.org/10.14361/9783839436325-001 - am 14.02.2026, 14:32:31. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839436325-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

EINE KYBERNETIK MENSCHLICHEN WERDENS? | 31

wissert. Auf der Suche nach unserem Gleichgewicht haben wir teil an einem
universalen Lernprozess. Dessen Regeln ermitteln wir immer erst in praxi, darii-
ber, dass wir das, was uns bestimmend umfingt, iiberschreiten. Erich Jantsch”
sieht in dieser Uberschreitung eine Freude am Werk, die die Freude des Lebens
an sich selber darstellt. Indem wir von uns selbst transitiven Gebrauch machen,
freuen wir uns sozusagen mit. So gesehen misst Jantsch dem konstruktivisti-
schen Begriff der Selbstorganisation eine existenzielle Haltung in globalem Aus-
mal} bei — womit der Begriff der Selbstorganisation aufhort, ein auf wissen-
schaftliche Gleichgewichtsstrukturen ausgerichteter akademischer Selbstldufer
zu sein.”’

Ob unsere Individuationen gliicken oder scheitern, ist offen. Ohne diese Of-
fenheit bleibt Freiheit ohne Gewicht. Einzig unserem Selbstaufbau und -erhalt
verpflichtet, blieben wir in und um uns kreisende, freud- wie trauerlose Inseln,
denen es im buchstiblichen Sinne um nichts geht, was sie nicht schon selber
sind. Damit aber entgingen wir uns erst recht. Kénnen wir das jedoch im Letz-
ten? Da ist die Differenz von Innen und Auflen vor. Sie nétigt uns, uns unter
Druck aufzurichten. Dazu gehért, dass wir in der Lage sind, Theorien {iber uns
und die Welt verfassen, Theorien, die uns und der Welt eine gewisse Schliissig-
keit geben, derweil, was unsere eigene Existenz angeht, unsere Sorge um uns
und die Welt, deren Schliissigkeiten, immer neu aufstort.

*  Erich Jantsch (1929-1980), in Berkeley lehrender Osterreichischer Astrophysiker.
Mitbegriinder der internationalen und —diszplindren Expertengruppe »Club of Romex,
die 1972 mit ihrem Bericht »Die Grenzen des Wachstums« weltweites Aufsehen er-
regte.

30 Vgl. Erich Jantsch: Die Selbstorganisation des Universums. Vom Urknall zum
menschlichen Geist. Miinchen — Wien 1979, S. 34f. und 274.

https://dol.org/10.14361/9783839436325-001 - am 14.02.2026, 14:32:31. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839436325-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839436325-001 - am 14.02.2026, 14:



https://doi.org/10.14361/9783839436325-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

