
Aus dem Dunkel ins Licht 
Michel Foucaults Bildgeschichte des Wahnsinns1

Claudia Blümle

1975 hält Michel Foucault in einem Gespräch mit der Zeitschrift Quel Corps? 
über »Macht und Körper« fest: »Die Macht ist in den Körper vorgedrungen, 
sie sieht sich im Körper selbst Angriffen ausgesetzt.«2 Auf der einen Seite ist 
in Foucaults Betrachtung der Körper ein Schauplatz von Mächten geworden, 
die sich in ihren Formationen historisch wandeln: »In Wirklichkeit ist der  
Eindruck, die Macht wanke, falsch, denn sie kann einen Umschlag herbei-
führen, ihren Ort wechseln, anderswo besetzen […] und die Schlacht geht 
weiter.«3 Auf der anderen Seite ist die Macht selbst körperlich und materiell  
zu denken: »In Wirklichkeit ist nichts materieller, ist nichts physischer, kör-
perlicher als die Ausübung von Macht.«4 Dieser Zusammenhang von Macht  
und Körper betrifft nicht nur die Geschichte der peinlichen Strafen und  

1 | Die hier vorgestellten Forschungen sind Teil des Publikationsprojektes von Clau-

dia Blümle und Ann-Cathrin Drews zu Michel Foucault. Schriften zur Kunst- und Bildge-

schichte im Suhrkamp Verlag.

2 | Foucault, Michel: »Macht und Körper. Ein Gespräch mit der Zeitschrif t ›Quel Corps?‹«, 

übers. von Werner Garst, in: ders.: Mikrophysik der Macht. Über Strafjustiz, Psychiatrie 

und Medizin, Berlin 1976, S. 105-113, hier S. 106. Vgl. zum Körper bei Michel Foucault 

bezogen auf die hier entwickelten Überlegungen insbesondere Gros, Frédéric: Foucault 

et la folie, Paris 1997; Sarasin, Philipp: Reizbare Maschinen. Eine Geschichte des Kör-

pers 1765-1914, Frankfur t a.M. 2003; Sarasin, Philipp: Michel Foucault zur Einführung, 

Hamburg 2005; Gros, Frédéric: Michel Foucault, Paris 2010; Courtine, Jean-Jacques: 

Déchiffrer le corps. Penser avec Foucault, Grenoble 2011; Prinz, Sophia: Praxis des 

Sehens. Über das Zusammenspiel von Körpern, Artefakten und visueller Ordnung, Bie-

lefeld 2014; Sforzini, Arianna: Michel Foucault. Une pensée du corps, Paris 2014.

3 | Foucault: »Macht und Körper«, a.a.O., S. 106.

4 | Ebd., S. 108.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-004 - am 14.02.2026, 11:44:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Claudia Blümle70

Marter im Mittelalter bis hin zur physischen Verinnerlichung der Beobach-
tungskonstellation im panoptisch gebauten Gefängnis, wie sie Foucault in 
Überwachen und Strafen (1975) beschrieben hat. Bereits in seiner Dissertation 
Wahnsinn und Gesellschaft aus dem Jahre 1961 analysierte er den Wandel der 
Macht im Zugriff auf die Körper der Wahnsinnigen von der Renaissance bis 
in die Moderne.5 

Foucault bestimmt dabei »das Thema der Grenzziehung einer Kultur als de-
ren wahre Geschichte«.6 Es handelt sich somit um »die Geschichte des Ande-
ren«,7 die zugleich eine Geschichte der Vernunft ist und »ihren Gegenstand über 
dessen Anderes zu fassen versucht«.8 Diese »Geschichte der Grenzen  – dieser 
obskuren Gesten, die, sobald sie ausgeführt, notwendigerweise schon vergessen 
sind –, mit denen eine Kultur etwas zurückweist, was für sie außerhalb liegt«,9 
nimmt Foucault in den Blick, da sie die Räume wie die Körper als Objekte und 
Subjekte erfasst. Die Geschichte der Grenze, die ein Innen, Außen und Anders 
hervorbringt, ist daher nicht nur mit dem Sagbaren, sondern auch mit dem Sicht-
baren eng verbunden. Deshalb interessiert sich Foucault für die Architektur und 
Malerei. Dabei geht es ihm nicht um eine ikonografische Bildanalyse oder primär 
um den dargestellten Inhalt eines Gemäldes, sondern darum wie eine jeweils 
gegebene Sichtbarkeit im Zusammenspiel von Licht, Schatten, Raum oder Blick 
erzeugt wird. Gilles Deleuze beschreibt dies in seinem Buch Foucault wie folgt:

»Müssen wir […] die Werte der Imagination beschwören, an denen sich die Wahrneh-

mung orientier t, oder Spiele von Sinnesqualitäten, die der Wahrnehmung ›Themen‹ vor-

geben? Dann wäre das dynamische Bild oder die dynamische Qualität die Bedingung 

des Sichtbaren, und Foucault drückt sich in Wahnsinn und Gesellschaft manchmal in 

Bachelardscher Manier aus. Er gelangt jedoch rasch zu einer anderen Lösung. Wenn 

5 | Foucault, Michel: Wahnsinn und Gesellschaft. Die Geschichte des Wahnsinns im 

klassischen Zeitalter [Folie et Déraison. Histoire de la folie à l’âge classique, 1961], 

übers. von Ulrich Köppen, Frankfur t a.M. 1973. Vgl. zum Körper des Wahnsinns Brugger, 

Ingried: »Der fiktive Körper des Geisteskranken. Eine Geschichte zwischen Voyeurismus 

und Identifikation«, in: Brugger, Ingried, Gorsen, Peter und Schröder, Klaus Albrecht 

(Hg.): Kunst & Wahn, Köln 1997, S. 17-59; Porter, Roy: »Monster und Verrückte im Frank-

reich des 18. Jahrhunderts«, in: Hagner, Michael (Hg.): Der falsche Körper. Beiträge zu 

einer Geschichte der Monstrositäten, Göttingen 1995, S. 108-126; Regener, Susanne: 

»Vom sprechenden zum stummen Bild. Zur Geschichte der psychiatrischen Fotografie«, 

in: Schuller, Marianne, Reiche, Claudia und Schmidt, Gunnar (Hg.): BildKörper. Ver-

wandlungen des Menschen zwischen Medium und Medizin, Hamburg 1998, S. 185-211.

6 | Sarasin: Michel Foucault zur Einführung, a.a.O., S. 36.

7 | Foucault: Wahnsinn und Gesellschaft, a.a.O., S. 177.

8 | Ebd.

9 | Ebd., S. 9.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-004 - am 14.02.2026, 11:44:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Aus dem Dunkel ins Licht 71

beispielsweise die Architekturen Sichtbarkeiten sind, Orte der Sichtbarkeit, so deshalb, 

weil sie nicht nur Steinformen sind, das heißt Anordnungen von Dingen und Verbindun-

gen von Qualitäten, sondern zunächst Formen des Lichts, die Helligkeit und Dunkelheit 

ver teilen, das Opake und das Transparente, das Gesehene und das Ungesehene.«10 

Und kurz darauf fasst Deleuze Foucaults Analysen des Lichts mit den Worten 
zusammen:

»Es gibt […] ein ›Es gibt‹ des Lichts, ein Sein des Lichts oder ein Licht-Sein […]. Muß man 

nun dieses ursprüngliche Licht bei Foucault der Lichtung* Heideggers, Merleau-Pontys, 

dem Freien oder Offenen annähern, die sich nur sekundär auf das Sehen beziehen? Mit zwei 

Unterschieden: das Licht-Sein Foucaults ist nicht ablösbar von diesem oder jenem Modus; 

es ist als Apriori gleichwohl doch historisch und zudem eher epistemologisch als phäno-

menologisch. Auf der anderen Seite steht es dem Sprechen nicht in derselben Weise offen 

wie dem Blick […]. Man kann hieraus folgern, daß jede historische Formation all das sieht 

und sichtbar macht, was sie gemäß ihren Bedingungen der Sichtbarkeit zu sehen vermag.«11 

Für die von Foucault unterschiedenen Zeitalter der Renaissance, der Klassik 
und der Moderne wandeln sich die Bezüge von Licht und Schatten, von Raum 
und Blick. Diese Formen des Sichtbaren bringen eine Geschichte der Grenze 
hervor, die in Foucaults Werk als Markierung und Klassifizierung des Körpers 
Eingang findet und seine Betrachtungen zur Bildgeschichte des Wahnsinns 
prägen. Dabei spricht er nicht über die Kunst, sondern er denkt mit der Kunst.

Innen und Aussen: Hieronymus Bosch

Für das Zeitalter der Renaissance wird Das Narrenschiff (1490-1500) von Hiero-
nymus Bosch zur Inkunabel für die Figur des Wahnsinnigen (Abb.1). Foucault 
geht dabei nicht auf die Darstellung des Narrenschiffes im Sinne einer kunst-
historischen Deutung ein, sondern er kündigt stattdessen die Unterscheidung 
zwischen dem Sichtbaren und Sagbaren als Stoßrichtung des Buches von 
Wahnsinn und Gesellschaft an:

»Man kann wahrscheinlich über dieses Thema [das Narrenschif f] keine Analyse erstel-

len, wie es Émile Mâle12 für die voraufgehenden Epochen und besonders bezüglich des 

10 | Ebd., S. 82.

11 | Deleuze, Gilles: Foucault [Foucault, 1986], übers. von Hermann Kocyba, Frankfur t 

a.M. 1992, S. 83-85.

12 | Foucault bezieht sich hier auf folgende kunsthistorische Studie: Mâle, Émile: L’art 

religieux du XIIIe siècle en France. Étude sur l’iconographie du Moyen Âge et sur ses 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-004 - am 14.02.2026, 11:44:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Claudia Blümle72

Todesthemas vermocht hat. Zwischen Sprache und Bild, zwischen dem, was die Sprache 

abbildet und was die plastische Form aussagt, beginnt die schöne Einheit sich aufzu-

lösen. Ihnen ist keine einzige und selbe Bedeutung unmittelbar gemeinsam. Und wenn 

das Bild auch die Funktion hat, etwas auszusagen, etwas der Sprache Konsubstantiel-

les zu übermitteln, muß man doch anerkennen, daß es bereits nicht mehr das gleiche 

sagt und daß die Malerei durch ihre plastischen Eigenheiten sich in Experimente ein-

läßt, die sie immer weiter von der Sprache entfernt, wie groß die oberflächliche Identität 

des Themas auch sein mag. Gestalt und Wort illustrieren noch die gleiche Fabel des 

Wahnsinns in der gleichen moralischen Welt, aber schon hier nehmen sie zwei verschie-

dene Richtungen, indem sie durch eine noch kaum spürbare Spaltung bereits anzeigen, 

wie die große Trennungslinie in der abendländischen Er fahrung des Wahnsinns verlau-

fen wird.«13

Dem Narrenschiff und der mit ihm verbundenen Struktur des gleichzeitigen 
Einschlusses und Ausschlusses widmet sich Foucault zu Beginn von Wahn-
sinn und Gesellschaft ausführlich. Bis ins 16. Jahrhundert wurden die Irren auf 
diesen ausgesetzt, wobei jede Fahrt »möglicherweise die letzte«14 war. Die Aus-
gestoßenen fuhren in eine andere Welt, gingen entweder unter oder kamen in 
einem anderen Land an, wo sie nicht aufgenommen, sondern wieder ins Meer 
zurückgestoßen wurden. Zwischen diesen zwei Welten, die beide nicht ihnen 
gehören konnten, waren die Irren in einer »Liminarsituation«: Im Schiff waren 
sie ausgeschlossen und zugleich – in den Worten Foucaults – »vor den Toren 
der Stadt eingeschlossen«15, »Gefangene inmitten der freisten und offensten al-
ler Straßen« auf dem Meer.16 

In Boschs Narrenschiff hat das Schiff nicht im sicheren Hafen seinen An-
ker geworfen, sondern es befindet sich auf offener See. Diese tut sich als ein 
unendlicher und weiter Raum auf, in welchem eine Silhouette eines Ufers 
am Horizont sich abzeichnet. Der Himmel als monochrome Fläche kündigt 
keine heilsgeschichtliche Erlösung an und auch am Ufer im Hintergrund ist 
kein narrativer Hinweis einer möglichen Stadt zu erkennen. Die Erzählung ist 
hier zerbrochen und stattdessen wird das Schiff zum Ort einer verrückten In-
nenszene, die einem unbestimmten und offen Raum ausgesetzt ist. Das Innen 
wird von einem Außen bedroht. Unter freiem Himmel, vor einer unendlichen 

sources d’inspiration, Paris 1891, vgl. Foucault: Wahnsinn und Gesellschaft, a.a.O. 

S. 33 und S. 37. Zudem hat Foucault Brion, Marcel: Bosch, Paris 1938 sowie das Vor-

wort von Marcel Brion aus dem Ausstellungskatalog Bosch, Goya et le fantastique, hg. v. 

Gilberte Martin-Méry (Bordeaux 1957) konsultier t.

13 | Foucault: Wahnsinn und Gesellschaft, a.a.O., S. 36. Herv.i.O.

14 | Ebd., S. 9.

15 | Ebd., S. 29. Herv.i.O.

16 | Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-004 - am 14.02.2026, 11:44:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Aus dem Dunkel ins Licht 73

Weite und der unklaren Verortung zwischen Schatten und Licht entsteht eine 
Konturlosigkeit der Seelandschaft. Das Schiff in einer Überschärfe und als ein 
in sich geschlossener Innenraum im Vordergrund steht der in die Offenheit 
geworfenen Situation im Hintergrund gegenüber.

Im Anschluss an Friedrich Nietzsche setzt für Foucault der Wahnsinn als 
eine tragische Erfahrung in dem Moment ein, in dem das Subjekt in sein Au-
ßen stürzt und sich mit der kosmischen Ordnung der Welt verbündet. Hier-
für bezieht sich Foucault mehrfach auf ein weiteres Gemälde von Bosch: die 
»Versuchung des Heiligen Antonius (Museum Lissabon)«17 (Abb. 2). In diesem 
Gemälde sind verschiedene Gestalten der phantastischen Fauna, die die Lein-
wand belebt, den traditionellen Masken entlehnt«.18 Im Rückgriff auf den 
Kunsthistoriker Ludwig von Baldass stellt Foucault einen Bezug zu den Mas-
kenbildern aus dem Hexenhammer her.19 In einer längeren Bildbeschreibung 
betont Foucault dabei, wie die Faszination für den Anderen, die Unvernunft 
und für phantastische Figuren im Außen das Gemälde bestimmt (Abb. 2a):

»In der Versuchung von Lissabon sitzt gegenüber dem heiligen Antonius eine dieser in 

seiner Einsamkeit, seiner Buße, seinen Entbehrungen wahngeborenen Gestalten. Ein 

schmales Lächeln belebt dieses körperlöse Gesicht, repräsentier t lediglich die Unruhe 

in der Form einer agilen Grimasse. Nun ist es gerade diese Silhouette eines Nachtmahr, 

die zugleich Subjekt und Objekt der Versuchung ist; sie faszinier t den Blick des Aske-

ten – wobei beide Gefangene einer Ar t Spiegelbefragung bleiben, die für immer unbe-

antwortet bleibt in einem Schweigen, das nur von dem dämonischen Schwarm, der sie 

umgibt, bewohnt ist.«20

Neben Hieronymus Bosch bezieht sich Foucault auch auf die Malerei von Mat-
thias Grünewald, Albrecht Dürer, Dieric Bouts, Pieter Brueghel bis zu Frans 
Hals und zieht im Blick auf die Vielzahl dieser Gemälde folgenden Rück-
schluss: 

»Auf allen Seiten faszinier t der Wahnsinn den Menschen. Die phantastischen Bilder, 

die er entstehen läßt, sind keine flüchtigen Erscheinungen, die schnell von der Ober-

fläche der Dinge verschwinden. […] Als der Mensch das Willkürliche seines Wahnsinns 

17 | Ebd. S. 35. 

18 | Ebd.

19 | Es handelt sich hierbei um folgende Schrif t von Baldass, Ludwig: Hieronymus 

Bosch, Wien 1943 (in der Bibliothèque nationale de France liegt die zweite Ausgabe 

von 1945 vor). »Selbst wenn die in Lissabon aufbewahrte Versuchung nicht zu den letz-

ten Werken von Bosch gehört, wie es Baldass annimmt, ist sie sicher nach dem Malleus 

maleficarum, der 1487 entstand, geschaffen worden.« Ebd., Fußnote 52, S. 35-36. 

20 | Ebd., S. 38

https://doi.org/10.14361/9783839435755-004 - am 14.02.2026, 11:44:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Claudia Blümle74

entfaltet, begegnet er der dunklen Notwendigkeit der Welt; das Tier, das seine Trugbilder 

und seine Nächte der Entbehrung heimsucht, ist seine eigene Natur, die die unerbittli-

che Wahrheit der Hölle klarlegt […]. In so vielen Bildern – und das hat ihnen wahrschein-

lich dieses Gewicht gegeben, hat ihrer Phantasie eine so starke Kohärenz verliehen – hat 

die Renaissance ausgedrückt, was sie an Drohungen und an Geheimnissen dieser Welt 

vorausahnte.«21

Im Gegensatz hierzu hat das Zeitalter der Klassik diese »alten tragischen 
Diskurse der Renaissance vergessen, wo es um die Zerrissenheit der Welt, 
das Ende der Zeiten oder den von der Animalität verschlungenen Menschen 
ging«.22 Stattdessen werden die Wahnsinnigen in Kerker gesperrt, der Wahn-
sinn fällt ins Dunkel und wird ausgeschlossen. Zugleich rückt er als Objekt 
eines neuen kritischen Bewusstseins ins Zentrum rationaler Untersuchun-
gen. Die zu dieser Zeit etablierte binäre Trennung zwischen Vernunft und Un-
vernunft wird im Zeitalter der Moderne schließlich durch die »dreigliedrige 
anthropologische Struktur – der Mensch, sein Wahnsinn und seine Wahrheit 
[…]« ersetzt.23 Erst im Zeitalter der Moderne wird ein ausleuchtendes und kon-
kretes Licht auf die Körper der Wahnsinnigen geworfen. Entsprechend werden 
um 1800 die Wahnsinnigen aus den Gefängnissen in die neuen Institutionen 
der Irrenanstalten gebracht. An die Stelle der Dunkelheit der Klassik, die den 
Wahnsinn als das Andere der Vernunft markiert und zugleich unsichtbar ge-
macht hatte, »tritt in der Moderne eine Helligkeit, die den Wahnsinn auf eine 
neue Weise zu erfassen suche«.24 Die räumliche Trennung des Einschlusses 
und Ausschlusses, wie sie über die Figur des Narrenschiffs versinnbildlicht 
wurde oder über den Dialog mit Unvernunft, der sich mit der Nacht und dem 
Phantasiegebilde verbündet, wird in der Moderne durch die Trennung »zwi-
schen Schatten und Licht«25 ersetzt.

21 | Ebd., S. 41f.

22 | Foucault: Der anthropologische Zirkel, [»Le cercle anthropologique«, 1961], 

übers. von Markus Sedlaczek, Berlin 2003, S. 19.

23 | Ebd., S. 28.

24 | Geisenhanslüke, Achim: »Wahnsinn und Gesellschaft«, in: Kammler, Clemens, 

Parr, Rolf und Schneider, Ulrich Johannes (Hg.): Foucault-Handbuch. Leben  – Werk  – 

Wirkung, Stuttgart 2008, S. 18-31, hier S. 26.

25 | Foucault: Wahnsinn und Gesellschaft, a.a.O., S. 15.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-004 - am 14.02.2026, 11:44:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Aus dem Dunkel ins Licht 75

Körperliche Zurschaustellung des Wahnsinns: 
Fr ancisco di Goya

Dieser Wandel kündigt sich an der Schwelle zur Moderne in zwei Gemälden 
Goyas an. Die Körper der Wahnsinnigen, die teils im Schatten verschwinden 
und teils aus einem leuchtenden, fast gleißenden und blendenden Licht auf-
tauchen, stellte der Maler 1794 in seinem Gemälde Hof der Irren dar (Abb. 3).26 
In diesem Licht, das von oben herab ins Innere eines Gefängnishofes hinein-
bricht, werden die Wahnsinnigen dem Blick preisgeben, während andere Ge-
stalten in der Finsternis kaum zu erkennen sind.27 Auch in dem späteren Ge-
mälde Goyas, Das Irrenhaus von 1812, verschwinden einige Wahnsinnige noch 
teils im Dunkel, während andere in einem deutlich helleren Licht auftauchen 
(Abb. 4). Es handelt sich hier um ein innerbildliches Licht, das durch das ver-
gitterte Fenster und die weiteren Architekturöffnungen im Hintergrund he-
reinströmt. Wie in einem kleinen Theater spielen sich hier mehrere Szenen 
ab, die einige der Wahnsinnigen als singuläre Figuren hervortreten lassen. 
Gerahmt von Wärtern unterscheiden sich die wahnsinnigen Insassen von die-
sen durch ihre nackten Körper, ihre Kleidung und Gestik. Die Figur mit einer 
Papstkrone auf dem Kopf gebärdet sich so, als würde sie der ganzen Welt ihren 
Segen geben. Der nackte Mann mit dem militärischen Dreispitz gibt vor, mit 
der Hand zu schießen und die sich wie auf einem Trohn an einer Säule anleh-
nende Figur mit einer aus Spielkarten geformten Krone scheint mit dem Zep-
ter in der Hand über die Welt zu herrschen. Dieses Gemälde, die für Künstler 
bestimmt waren,28 beschreibt und analysiert Foucault ausführlich im letzten 
Kapitel von Wahnsinn und Gesellschaft, »Der anthropologische Zirkel«, das in 
der deutschen Ausgabe nicht übersetzt wurde.29

26 | Vgl. Klein, Peter K.: »›La fantasía abandonada de la razón‹. Zur Darstellung des 

Wahnsinns in Goyas ›Hof der Irren‹«, in: Held, Jutta (Hg.): Goya. Neue Forschungen. Das 

internationale Symposium 1991 in Osnabrück, Berlin 1994, S.  161-194; ders.: »Insa-

nity and the Sublime: Aesthetics and Theories of Mental Illness in Goya’s Yard with Lu-

natics and Related Works«, in: Journal of the Warburg and Courtauld Institutes, Bd. 

61, 1998, S. 198-253; Marques, Manuela B. Mena: »Corall de locos. Hof der Irren«, in: 

Schuster, Peter-Klaus und Seipel, Wilfried: Goya. Prophet der Moderne, Ausst.kat., Köln 

2005, S. 137f. 

27 | Marques: »Corall de locos. Hof der Irren«, a.a.O., S. 138. Herv.i.O.

28 | Goya hat Corral de Locos von 1793 an die Akademie San Fernando in Madrid ge-

schenkt, verbunden »mit der Bitte, es seinen Kollegen zu zeigen«. Wedekind, Gregor: Le 

portrait mis à nu. Théodore Géricault und die Monomanen, München 2007, S. 71.

29 | Im deutschsprachigen Kontext ist Foucaults Zugrif f auf die Bildgeschichte in 

Wahnsinn und Gesellschaft deswegen wenig ver traut, da im letzten Kapitel »Der an-

thropologische Kreis« längere Textpassagen zur Malerei Francisco di Goyas gestrichen 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-004 - am 14.02.2026, 11:44:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Claudia Blümle76

»Der Goya, der das Irrenhaus malte, empfand angesichts dieses im Leeren wimmelnden 

Fleisches, dieser Nackten entlang nackter Wände, zweifellos etwas, das einem zeitgenössi-

schen Pathos gleichkam: die symbolischen Lumpen, in die die verrückten Könige gekleidet 

sind, lassen flehende Körper sichtbar, Körper, die den Ketten und Peitschen ausgeliefert 

sind, die dem Delirium der Gesichter weniger durch das Elend ihrer Entblößtheit wiederspre-

chen als durch die menschliche Wahrheit, die aus all dem unversehrten Fleisch hervorbricht. 

[…] Das Irrenhaus erzählt weniger von Verrücktheiten und jenen seltsamen Figuren, wie man 

sie zum Beispiel in den Caprichos findet, als vielmehr von der großen Monotonie dieser in all 

ihrer Kraft dargestellten neuen Körper, deren Gesten, wenn sie an ihre Träume erinnern, vor 

allem ihre düstere Freiheit besingen: Seine Sprache ist der Welt Pinels verwandt.«30

Als das Andere, wie es als Unvernunft der Vernunft gegenübergestellt und 
unter den Blick der Vernunft gerückt wird, schauen einzelne Wahnsinnige zu-
rück und blicken die Betrachtenden vor dem Bild unmittelbar an. Die Anfänge 
einer anthropologischen Größe beginnen sich abzuzeichnen, indem Goya die 
uns anblickenden Wahnsinnigen in ihrer körperlichen Nacktheit als Kehrseite 
der geistigen Vernunft zeigt. Hierzu Foucault:

»Der Blick, den man auf den Irren richtet – und der die konkrete Er fahrung ist, auf der 

die medizinische oder die philosophische Er fahrung aufbauen wird –, kann nicht mehr 

derselbe sein. Zur Zeit der Besuche in Bicêtre oder Bedlam konnte man, indem man 

den Irren von außen betrachtete, den ganzen Abstand ermessen, der die Wahrheit des 

Menschen von seiner Animalität trennt. Nun betrachtet man ihn neutraler und leiden-

schaftlicher zugleich. Neutraler, weil man in ihm die tiefen Wahrheiten des Menschen 

entdecken wird, jene schlummernden Formen, aus denen entsteht, was er ist. Und lei-

denschaftlicher, weil man ihn nicht erkennen wird, ohne sich selbst zu erkennen […]. 

Dieser Blick, der sich das Schauspiel einer endlich nackten Wahrheit des Menschen 

versprechen kann […], kann nun nicht mehr umhin, die eigene Schamlosigkeit zu be-

trachten. Er sieht nicht, ohne sich selbst zu sehen.«31

wurden. Das in der französischen Originalausgabe von Wahnsinn und Gesellschaft, Fo-

lie et déraison. Histoire de la folie à l’âge classique (1961) enthaltene letzte Kapitel 

»Le cercle anthropologique« erschien komplett in einer Neuübersetzung als einzelne 

Publikation bei Merve. Foucault, Michel: Der anthropologische Zirkel, a.a.O; zur Nicht-

aufnahme der Textpassen zu den Künsten in der Erstübersetzung siehe auch Gelhard, 

Andreas: »Foucault und die Malerei«, in: Kleiner, Marcus S. (Hg.): Michel Foucault. Eine 

Einführung in sein Denken, Frankfur t a.M. 2001, S.  239-260 und Geisenhanslüke, 

Achim: »›Diskurs ohne Boden‹. Zu ›Der archäologische Zirkel. Zur Ontologie der Sprache 

in Michel Foucaults Geschichte des Wissens‹ von Pravu Mazumdar«, in: kultuRRevoluti-

on 55/56, 2009, S. 100-102.

30 | Foucault: Der anthropologische Zirkel, a.a.O., S. 47ff.

31 | Ebd., S. 21f.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-004 - am 14.02.2026, 11:44:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Aus dem Dunkel ins Licht 77

Foucault weist in diesem Zusammenhang auf Praktiken der Zurschaustellung 
von Wahnsinnigen hin. Diese Praktiken existierten bereits im Mittelalter und sie 
bilden eine Ausnahme in der Geschichte des Verbergens von Wahnsinnigen im 
Dunkeln der Gefängnisse. Sie verdeutlichen dadurch, dass die Körper der Wahn-
sinnigen durchaus auch »des Zeigens wert«32 waren. Foucault analysiert eine 
ambivalente Situation, in welcher der Wahnsinn die Gesellschaft durchdringt, 
er zurückgewiesen wird und wiederum wie auf eine Bühne gedrängt wird, um 
nach vorne zu treten. Diese Form der Sichtbarkeit beschreibt er am Beispiel der 
theatralen Vorführung von Wahnsinnigen vom Mittelalter bis in die Moderne:

»Wahrscheinlich war es eine sehr alte Sitte des Mittelalters, die Irren zur Schau zu stellen. 

In einigen der Narrentürme in Deutschland sind Gitterfenster eingebaut worden, die den 

Außenstehenden erlaubten, die darinnen angeketteten Irren zu beobachten. Sie boten 

auf diese Weise ein Schauspiel an den Toren der Stadt. Merkwürdig ist die Tatsache, dass 

diese Sitte nicht verschwand, als einmal die Tore der Asyle geschlossen wurden, sondern 

daß sie sich im Gegenteil gerade dann entwickelte und in Paris und London geradezu ei-

nen institutionellen Charakter annahm. Noch 1815 […] stellte das Hospital von Bedlam 

jeden Sonntag Irre für einen Penny aus. Das jährliche Einkommen dieser Ausstellungen 

betrug etwa 400 Pfund, was die erstaunlich hohe Zahl von 96.000 Besuchern jährlich be-

deutet. In Frankreich blieben ein Ausflug nach Bicêtre und die Schaustellung der Irren bis 

zur Revolution eines der Sonntagsvergnügen der Bourgeoisie der Rive Gauche. Mirabeau 

schreibt in seinen Observations d’un voyageur anglais, dass die Irren in Bicêtre ›wie selt-

same Tiere dem erstbesten Trottel, der bereit war, Geld zu geben‹, gezeigt wurden. Man 

lässt die Wärter die Irren ausstellen, wie der Dompteur auf dem Jahrmarkt von Saint-Ger-

main die Affen zeigt. Einige Wärter waren bekannt für ihr Geschick, die Irren Tänze und 

Akrobatik vorführen zu lassen, während sie mehrmals mit der Peitsche knallten.«33

Goya selbst erwähnt in einem Brief, in welchem er das Gemälde Hof der Irren 
erläutert, ein Schauspiel solcher Art. Dieses Bild zeigt ihm zufolge »einen Hof 
voll Irrer mit zwei kämpfenden Nackten und einen Bewacher, der sie mit der 
Peitsche antreibt. (Ich habe einem solchen Vorgang in Saragossa beigewohnt)«.34 
Pinel bezog sich für seine Reform auf das Irrenhaus von Saragossa, das als fort-
schrittliche Anstalt galt.35 Neben dem Irrenhaus, das besichtigt werden konnte, 
ist es zudem möglich, dass Goya auf eine zeitgenössische Theateraufführung 
mit dem Titel Das Haus der Irren von Saragossa anspielt.36 Er könnte das Stück, in 
dem der Direktor selbst als Irrer endet, gekannt haben und über diesen Weg zum 

32 | Foucault: Wahnsinn und Gesellschaft, a.a.O., S. 139.

33 | Ebd., S. 138.

34 | Zitier t nach Marques: »Corall de locos. Hof der Irren«, a.a.O., S. 138.

35 | Wedekind: Le portrait mis à nu, a.a.O., S. 71.

36 | Marques: »Corall de locos. Hof der Irren«, a.a.O., S. 138.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-004 - am 14.02.2026, 11:44:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Claudia Blümle78

Besuch eines Irrenhauses animiert worden sein. Auch die weiteren Kabinett-
stücke entstammen den volkstümlichen Themen der Wanderbühnen.37 In der 
Zeit, in der die Irrenanstalten sich als Asyle herausbildeten, nahm die Zurschau-
stellung von Irren immer mehr zu. In Goyas Gemälde ist jeder Irrer Teil einer 
Masse. Zudem wird der Raum in Schatten und Licht unterteilt. Genau wie Las 
Meninas von Velazquez in Die Ordnung der Dinge38 kündigen die zwei Gemälde 
Goyas die Episteme des Menschen im Zeitalter der Moderne an, die darin be-
steht, nicht nur »das Wesen des Wahnsinns selbst«, sondern insbesondere »den 
Menschen zu objektivieren, ihn aus seinem Selbst zu verjagen, ihn letzten Endes 
auf das Niveau einer reinen und einfachen Natur, auf das Niveau der Dinge zu 
bringen«.39 Während das kritische Licht der Klassik eine Trennung zwischen 
Vernunft und Wahnsinn hervorbringt, so erzeugt in der Moderne das praktische 
Licht die Differenz von Norm und Abnorm im Bezug zum Wahnsinn als Wahr-
heit des Menschen und das analytische Licht ermöglicht es entsprechend, den 
Wahnsinn in all seinen Erscheinungsformen zu beobachten und zu benennen.

»Das kritische Bewußtsein des Wahnsinns tritt also unablässig besser ans Licht, während 

die tragischen Gestalten des Wahnsinns fortschreitend in den Schatten gedrängt wer-

den. […] Allein einige Seiten von de Sade und das Werk Goyas bezeugen, daß dieses Ver-

schwinden nicht mit völliger Vernichtung gleichgesetzt werden kann, sondern daß diese 

tragische Erfahrung im Dunkel der Nächte des Denkens und der Träume fortbesteht […].«40 

Bei den Gemälden Goyas, auf die Foucault hier verweist, handelt es sich nicht 
um die zwei Irrenanstalten, sondern um Schlaf der Vernunft, Disparate Nummer 
13, Disparate ridiculo oder Der Mönch41 (Abb. 5), die alle Figuren des Wahnsinns 
ortlos in einen Bezug zur schwarzen Oberfläche als Grund des Bildes belassen. 
Bezogen auf Goyas Irrenanstalten zeigt Foucault, dass erstens das Licht und der 
Schatten den Raum unterteilen und dass zweitens das Licht alleine als Instru-
ment der Macht den Wahnsinnigen zum Objekt der Wissenschaft gemacht wird. 
Im Gegensatz zu diesem Licht widmet sich Foucault genauso der Nacht, dem 
Schatten, der Finsternis, dem Dunkel, die nicht wie in der Aufklärung negativ zu 
bewerten sind, sondern Foucault zufolge einen anderen, freien Raum eröffnen. 
Diesen findet Foucault in den Gemälden Goyas, die sich einer anderen Darstel-
lung des Wahnsinn zuwenden: »Nicht dem der eingekerkerten Irren, sondern 

37 | Ebd.

38 | Foucault, Michel: Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwissen-

schaften, Frankfur t a.M. 1997, S. 384-404.

39 | Foucault: Wahnsinn und Gesellschaft, a.a.O., S. 31f.

40 | Ebd., S. 49.

41 | Zu Foucaults Deutung von Goyas Gemälden als insistierende Wiederkehr des 

Wahns gegen die Vernunft vgl. Gelhard: »Foucault und die Malerei«, a.a.O., S. 239-260.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-004 - am 14.02.2026, 11:44:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Aus dem Dunkel ins Licht 79

dem des in seine Nacht geworfenen Menschen.«42 Dabei fällt dieses Dunkel, das 
Schwarz, mit dem Grund des Bildes zusammen, den Foucault als »Grund-los«43 
beschreibt. Goyas Gemälde haben keinen Hintergrund und heben sich von »der 
monotonsten aller Nächte« ab.44 Foucaults Analyse des schwarzen Grundes wird 
zur Folie, vor der sich der moderne Blick und das helle Licht des Wissens abset-
zen wie etablieren.

In seinen Beobachtungen zu den Formen der Sichtbarkeit wie Licht, Schat-
ten, Räume, Körper und Blick nimmt Foucault nicht nur einzelne Bilder, son-
dern auch eine Aneinanderreihung oder Vergleiche zwischen zwei verschiede-
nen Bildern aus unterschiedlichen Epochen in den Blick. Explizit vergleicht er 
Boschs Heiligen Antonius von 1510 (Abb. 2) mit Goyas Mönch von 1820 (Abb. 5). 
Einerseits erkennt Foucault Gemeinsamkeiten zwischen den Bildern: »Ist das 
Monster, das dem Mönch seine Geheimnisse ins Ohr flüstert, nicht ein Ver-
wandter des Gnoms, der den Heiligen Antonius von Bosch faszinierte?«45 Im Ver-
gleich entdeckt Foucault zum einen eine Rückkehr der tragischen Erfahrung 
in den Künsten der Moderne. Den epistemischen Unterschied zwischen Bosch 
und Goya wiederum hält Foucault in den Formen des Lichts und finsteren Grun-
des fest. Während bei Bosch eine Komplizenschaft mit dem Wahnsinn besteht, 
bei dem die Formen aus seiner Welt selbst entstehen, gehen bei Goya diese For-
men aus dem Nichts der schwarzen, grundlosen Fläche hervor. »In dieser Nacht 
steht der Mensch […] mit dem Tiefsten und Einsamsten in Verbindung, das er in 
sich birgt.« Während die »Wüste des Heiligen Antonius von Bosch […] unendlich 
bevölkert«46 ist, bleibt »Goyas Mönch hingegen, mit dem warmen Tier im Rü-
cken, dessen Pfoten auf seinen Schultern ruhen und dessen Maul ihm ins Ohr 
schnaubt, […] allein«.47 Im Gegensatz zum schwarzem Grund als finstere Schat-
ten, die eine Rückkehr der tragischen Erfahrung eröffnen, tritt mit dem immer 
stärker werdenden Licht ein Dispositiv im Zeitalter der Moderne zum Vorschein, 
das die Körper der Wahnsinnigen in neuer Weise ergreifen wird.

Das panop tische Licht

Zu Beginn seiner Vorlesung Die Macht der Psychiatrie (1973-74) hält Foucault 
fest, dass in Wahnsinn und Gesellschaft die Mikrophysik der Macht genauso im 

42 | Foucault: Der anthropologische Zirkel, a.a.O., S. 49.

43 | Ebd., S. 51.

44 | Ebd.

45 | Ebd., S. 49f.

46 | Ebd., S. 53.

47 | Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-004 - am 14.02.2026, 11:44:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Claudia Blümle80

Zentrum seines Interesses stand.48 Es ging ihm bereits hier, wie er 1975 in ei-
nem Interview mit François Ewald betont, »um die Frage, wie und warum der 
Wahnsinn seinerzeit in einer bestimmten institutionellen Praktik und in ei-
nem bestimmten Erkenntnisapparat problematisiert worden ist«.49 Das Wirken 
verschiedener Machtstrukturen auf den Körper von der Renaissance bis zur 
Klassik greift Foucault auf, um den Wandel einer zunehmend unkörperlichen 
und entindividualisierten Macht auf die individualisierten Körper der Wahn-
sinnigen in der Moderne zu untersuchen. Die Wende zu diesem Zeitalter der 
Moderne verbindet Foucault mit dem Jahr 1795, in dem der Arzt Philip Pinel 
die Wahnsinnigen von ihren Ketten befreite. Foucault kritisiert die Lektüre 
dieses Datums als Moment der großen Befreiung des Wahnsinns. In seiner 
Vorlesung Die Macht der Psychiatrie schildert er ausführlich, dass nur kurze 
Zeit nach dieser ›Befreiung‹ aus den Gefängnisketten neue Körperapparaturen 
ins Spiel kommen, wie die Zwangsjacke oder der Stuhl, an den der Kranke 
festgebunden wird, Hundehalsbänder mit Spitzen unter dem Kinn oder das 
Kleidungsstück mit Handschuhfingern, das dem Insassen um den Hals gelegt  
wurde.50 Solche Techniken schnürten die Körper so zusammen, dass die Hän-
de auf den Oberschenkeln ruhen mussten, wie die Abbildung von Ambroise  
Tardieu für das Buch des französischen Psychiaters Jean-Étienne Esquirol 
Von den Geisteskrankheiten (1816) und der Kupferstich Restraining Chair (Tran-
quilizing Chair) von 1811 für den amerikanischen Psychiater Benjamin Rush  
zeigen (Abb. 6 und Abb. 7).51 Diese Körperapparaturen dienten der Dressur 
und Stillstellung des Körpers, um diesen gleichzeitig als Objekt der Untersu-
chung in den Blick nehmen zu können.52 Foucault schildert einen solchen Fall 
im Kontext der von Pinel und Tuke entwickelten Asyle ohne Gefängnisketten 
und Körpergewalten wie der des Auspeitschens: 

»Als ein Anstaltsdirektor in Lille […] die Verantwortung für die Anstalt übernahm, war er 

beim Eintreten überrascht, von überall her entsetzliche Schreie zu vernehmen, doch er war 

48 | Vgl. Foucault, Michel: Die Macht der Psychiatrie. Vorlesungen am Collège de 

France (1973-1974) [Le Pouvoir psychiatrique. Cours au Collège de France, 1973-

1974], hg. von Jacques Lagrange, übers. von Claudia Brede-Konersmann und Jürgen 

Schröder Frankfur t a.M. 2005, S. 28: »ungefähr der Zielpunkt oder jedenfalls der Unter-

brechungspunkt der Arbeit [sei], die ich ehedem in der Histoire de la folie ausgebreitet 

habe«. 

49 | Ewald, François: Pariser Gespräche mit Michel Foucault, Gilles Deleuze, Georges 

Dumezil, Fernand Braudel, Georges Duby, Paul Veyne, François Furet und Roger Char-

tier, übers. von Walter Seitter, Berlin 1989, S. 15.

50 | Foucault: Die Macht der Psychiatrie, a.a.O., S. 157.

51 | Ebd.

52 | Ebd., S. 158-159.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-004 - am 14.02.2026, 11:44:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Aus dem Dunkel ins Licht 81

beruhigt und zugleich beunruhigt, das muß freilich gesagt werden, als er bemerkte, daß 

die Kranken in Wirklichkeit sehr ruhig waren, weil er sie alle im Blick hatte, festgemacht an 

der Wand, wobei jeder auf einem Stuhl festgebunden war, der selbst an der Wand fixiert 

war – Sie sehen, ein System, das den Mechanismus der Panoptik reproduzierte.«53

Foucault verdeutlicht, dass an die Stelle der Hand, welche zuvor die Ketten 
angelegt hat, nun ein panoptisches Licht und ein ärztlicher Blick auf den Plan 
tritt, der im Feld der Klinik alles sieht und in der Masse zu unterscheiden be-
ginnt. In seiner Vorlesung Die Macht der Psychiatrie kündigt Foucault an, wie 
die kollektive Macht jeden Einzelnen im Zeitalter der Moderne erfassen wird: 
»Und wir werden es mit einer Macht zu tun haben, die eine Gesamtmacht über 
jedermann sein wird, die jedoch immer nur Reihen voneinander getrennter 
Individuen anvisiert. Die Macht ist in ihrem Zentrum kollektiv, doch von der 
Zielseite her ist sie stets nur individuell.«54

In Überwachen und Strafen beschreibt Foucault diesen Wandel anhand des pa-
noptischen Gefängnisses und des Lichts als neue Körpertechnik der Macht im 
Sichtbaren, die im Gegensatz zu Goyas Irrenanstalten stehen (Abb. 4). Inner-
halb der panoptischen Architektur ist das

»Prinzip des Kerkers […] umgekehrt, genauer gesagt: von seinen drei Funktionen – ein-

sperren, verdunkeln und verbergen  – wird nur die erste aufrechterhalten, die beiden 

anderen fallen weg. Das volle Licht und der Blick des Aufsehers er fassen besser als das 

Dunkel, das auch schützte. Die Sichtbarkeit ist eine Falle.

Zunächst wird damit jene dicht gedrängte und ruhelose Masse von Eingekerker ten 

vermieden, wie sie Goya gemalt […] hat. Jeder ist an seinem Platz sicher in eine Zelle ein-

gesperr t, wo er dem Blick des Aufsehers ausgesetzt ist; aber die seitlichen Mauern hin-

dern ihn daran, mit seinen Gefährten in Kontakt zu treten. Er wird gesehen, ohne selber 

zu sehen; er ist Objekt einer Information, niemals Subjekt in einer Kommunikation«.55

Die neue Macht, die sich zu Beginn des 19. Jahrhunderts etabliert hat, basiert 
Foucault zufolge auf der Trennung, dass in den »Zellen ein Individuum«56 
konstituiert wird. Jeder Körper erhält in diesem Moment seinen eigenen Ort: 
»Also räumliches Festsetzen. Und in jeder Richtung, die der Blick des Aufse-
hers einnehmen kann, am Ende jeder dieser Richtungen wird der Blick auf 

53 | Ebd., S. 160.

54 | Ebd., S. 116.

55 | Foucault, Michel: Überwachen und Strafen. Die Geburt des Gefängnisses [Surveil-

ler et Punir. La naissance de la prison, 1975], übers. von Walter Seitter, Frankfur t a.M. 

1994, S. 257.

56 | Foucault: Die Macht der Psychiatrie, a.a.O., S. 115.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-004 - am 14.02.2026, 11:44:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Claudia Blümle82

einen Körper treffen«.57 Diese Macht ist insofern entkörperlicht, entindividua-
lisiert und anonym, da sie einfach über das Spiel mit dem Licht, also der Sicht-
barkeit, ausgeübt wird. Mit den Worten Foucaults: »Diese Macht braucht kein 
Instrument; ihre einzige Stütze ist der Blick und das Licht.«58 Der Wahnsinni-
ge, der nun mit einem klinischen Blick erfasst wird, erscheint, wie Foucault in 
Die Geburt der Klinik beschreibt, im Feld einer »konkreten Sinnlichkeit«.59 Es 
ist ein »Blick, der von Körper zu Körper wandert, und zwar immer im Raum 
sinnlicher Gegenwart«.60 Diese konkrete Sinnlichkeit und diese Wanderung 
von Körper zu Körper, von Bild zu Bild, konstituieren den Mythos des ärztli-
chen Blicks, der alles sieht.61 Das medizinische Auge blickt auf die Gesamtheit 
des Spitalfeldes, es sammelt alle einzelnen Ereignisse, die sich in ihm abspie-
len, um die Wahrheit, die sich in den Wiederholungen und Konvergenzen der 
Ereignisse unter seinem Blick abzeichnet, zu erfassen.62 

In Verbindung mit der neuen Methode der Statistik, die im Vergleich den 
Mittelwert als Norm erfasst, wird der Wahnsinn fortan als Abnorm, als Über-
schreitung der Normalitätsgrenzen betrachtet.63 So wird das Sammeln und die 
Reihung von Bildern zu einem konstitutiven Moment des Wissens, des Erken-
nens und des Identifizierens, das einen zentralen Wendepunkt in der Psychi-
atriegeschichte markiert. Dabei ist diese neue immaterielle Macht »mit einer 
fortwährenden Wissensentnahme verbunden«.64 Diese geht mit einer Aufnah-
me der Kodifizierungen und Notationen einher, um all das, »was die Individu-
en eben gerade in ihren Zellen tun«65 zu erfassen. Es handelt sich dabei um 

57 | Ebd.

58 | Ebd., S. 118.

59 | Foucault, Michel: Die Geburt der Klinik. Eine Archäologie des ärztlichen Blicks [La 

naissance de la clinique. Une archéologie du regard médical, 1963], übers. von Walter 

Seitter, Frankfur t a.M. 1999, S. 134.

60 | Ebd.

61 | Ebd., S. 124.

62 | Ebd., S. 129.

63 | Barkhaus, Annette; Mayer, Matthias; Roughley, Neil und Thürnau, Donatus (Hg.): 

Identität. Leiblichkeit. Normativität. Neue Horizonte anthropologischen Denkens, Frank-

furt a.M. 1996; Gadebusch Bondio, Mariacarla: »Das Bild vom Bösen. Photographie als 

Instrument zur Stigmatisierung der Devianz«, in: Hess, Volker (Hg.): Normierung der Ge-

sundheit. Messende Verfahren der Medizin als kulturelle Praktik um 1900, Husum 1997, 

S.  93-118; Engstörm, Eric J.: »Die Kapillarität des Normbegriffs«, in: ebd., S.  57-64; 

Schmiedebach, Heinz-Peter: »›Abweichung vom Durchschnitt im Sinne der Zweckwidrig-

keit‹ – Der psychiatrische Blick auf die psychische Normalität«, in: ebd., S. 39-56. Link, 

Jürgen: Versuch über den Normalismus. Wie Normalität produziert wird, Opladen 1999.

64 | Foucault: Die Macht der Psychiatrie, a.a.O., S. 119.

65 | Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-004 - am 14.02.2026, 11:44:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Aus dem Dunkel ins Licht 83

eine »Ansammlung dieses Wissens, Bildung von Folgen und Serien, welche 
die Individuen charakterisieren«66 sollen. Durch das Nebeneinanderstellen der 
Wahnsinnigen konnte der medizinische Blick vergleichen, um Ähnlichkeiten 
und weitere Differenzen herzustellen. Diese Verfahren und ihre statistischen 
Auswertungen gingen mit den Beschreibungen medizinischer Klassifikationen 
einher. Dabei verdeutlicht Foucault, dass im Spital das pathologische Faktum als 
einzelnes Ereignis erscheint und den Patienten in seiner singulären Individuali-
tät erfasst, während er zugleich im seriellen Zusammenhang der Klinik steht.67

Der är z tliche Blick: Théodore Géricault

Diese neue Form der Macht auf die Körper des Wahnsinns im Zeitalter der Mo-
derne wird in den fünf erhaltenen und in der Zeit von 1819-1824 entstandenen 
Monomanenporträts von Théodore Géricault sichtbar (Abb. 8-12).68 Zu seiner 
Zeit wurden die Patientinnen und Patienten in den Irrenanstalten voneinander 
getrennt und isoliert. Im Gegensatz zur undifferenzierten Menge von Körpern 
in Goyas Irrenanstalten wird bei Géricault jeder Insasse im Rahmen eines Bil-
des vereinzelt dargestellt (Abb. 3 und Abb. 4 im Vergleich zu Abb. 8-12). Wie im 
panoptischen Gefängnis können die Porträtierten von Géricault nicht unterei-
nander kommunizieren. Ihre Hände sind nicht dargestellt und sie erscheinen 
dadurch ruhig gestellt vor einer Wand. In den bisher erschienenen Schriften 
Foucaults ist kein Verweis auf diese Gemälde zu finden, auch wenn eines aus 
der Bilderserie sich im Louvre befindet (Abb. 11). Ein möglicher Grund, wes-
halb Foucault sich nicht auf diese Bilder bezieht, ist, dass diese keine Analyse 
ermöglichen, da sie genau Foucaults Thema sind.69

66 | Ebd.

67 | Foucault: Die Geburt der Klinik, a.a.O., S. 123.

68 | Vgl. zu diesen Porträts insbesondere Goodman, Rita Susan: Théodore Géricault’s 

Portraits of the Insane: Art, Psychiatry and the Politics of Philanthropy, Diss., The Univer-

sity of Michigan 1996; Wedekind: Le portrait mis à nu, a.a.O.; Schrader, Kristin: »Gesicht 

und Widerspruch. Verwandtschaften von Marlene Dumas und Géricault«, in: Wedekind, 

Gregor und Hollein, Max: Géricault. Bilder auf Leben und Tod, Schirn Kunsthalle Frank-

furt, Museum voor Schone Kunsten Gent, Ausst.kat., München 2013, S. 179-180; Snell, 

Robert: Portraits of the Insane. Théodore Géricault and the Subject of Psychotherapy, 

London 2017.

69 | Der Hinweis zu dieser möglichen Deutung geht auf Ann-Cathrin Drews (Berlin) und 

ihr Gespräch mit dem Neffen Foucaults, Henri-Paul Fruchaud, in Paris über die fehlende 

Rezeption Géricaults bei Foucault zurück. Beiden sei an dieser Stelle herzlich für diesen 

Denkanstoss gedankt.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-004 - am 14.02.2026, 11:44:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Claudia Blümle84

Géricaults Gemälde sind Bilder, die das Wissen und die Körper des Wahn-
sinns im Zeitalter der Moderne beleuchten, und das heißt, dass sie den anth-
ropologischen Blick der Gegenwart ins Bild überführen. Daher sind es keine 
Gemälde, die eine Geschichte der Grenze zum Außen und zur tragischen Erfah-
rung mehr zulassen, sondern sie befinden sich mitten in der Episteme, die das 
Wissen über den Menschen als ein neues Innen verankern. Diskursanalytisch 
ist mit Foucault prägnant, dass die Entstehung dieser fünf Porträts genau in die 
Zeit fällt, in der sich die Psychiatrie als Wissenschaft und als Institution erst 
zu konstituieren begann.70 Mit Foucault betrachtet, soll im Folgenden gezeigt 
werden, dass sich in diesen Gemälden Géricaults, die nur wenige Jahre nach 
Goyas Irrenanstalten entstanden sind, nicht mehr die Erfahrung der Unvernunft 
niederschlägt, sondern allein der ärztliche Blick. Sie stellen einen Endpunkt dar, 
in dem der Wahnsinn zur inneren Wahrheit des Menschen geworden ist.

Nicht der Gegenstand oder die Klassifikation ist dabei entscheidend, sondern 
wann und wie der Wahnsinn aus dem Dunkel ins Licht tritt. An dieser Stelle sei 
in Erinnerung gerufen, wie Deleuze Foucaults Umgang mit den Sichtbarkeiten 
beschrieben hat: »Die Sichtbarkeiten sind nicht Gegenstandsformen, auch keine 
Formen, die sich in der Berührung von Licht und Ding kundgäben, sondern For-
men der Helligkeit, die vom Licht selbst geschaffen wurden.«71 In der Bilderserie 
von Géricault formt genau in diesem Sinne ein Licht die Körper der Wahnsin-
nigen, die aus dem Dunkel geholt werden und sich vor einer fensterlosen Wand 
positionieren. Sie werden in diesen Gemälden sichtbar gemacht, gezeigt und 
unserem Blick dargeboten, jedoch nicht in der von Goya gezeigten Andersheit 
und unterhaltsamen Kuriosität. Stattdessen werden sie nüchtern und objektiv in 
ihrer Individualität ausgestellt und in diesem Moment ihrer Sichtbarmachung 
zugleich zu einer medizinischen Untersuchungsperson gemacht. Während in 
Goyas Gemälden das Licht noch blendend und dumpf auf eine Masse von Wahn-
sinnigen fällt, trifft es in Géricaults Porträts das Individuum. 

Ohne den historisch konkreten Kontext oder die konkrete Ausstellungssitua
tion der Monomanenbildnisse zu kennen,72 sind diese Bilder Teil der Bildgeschichte 

70 | Vgl. hierzu Goodman: Théodore Géricault’s Portraits of the Insane, a.a.O.; Roelcke, 

Volker: »›Gesund ist der moderne Culturmensch keineswegs…‹: Natur, Kultur und die Ent-

stehung der Kategorie ›Zivilisationskrankheit‹ im psychiatrischen Diskurs des 19. Jahrhun-

derts«, in: Barsch, Achim und Hejl, Peter M. (Hg.): Menschenbilder. Zur Pluralisierung der 

Vorstellung von der menschlichen Natur (1850-1914), Frankfurt a.M. 2000, S. 215-236 

und Quétel, Claude: »Géricault und die Psychiatrie der Romantik – eine doppelte Begeg-

nung«, in: Wedekind und Hollein: Géricault. Bilder auf Leben und Tod, a.a.O., S. 205-212.

71 | Deleuze: Foucault, a.a.O., S. 75.

72 | Der Kontext, in welchem diese fünf Porträts entstanden sind, und weshalb diese in 

einer Serie gemalt wurden, bleibt bis heute ungeklärt. Mittlerweile liegen elf verschiede-

nen Hypothesen vor. Die erste Deutung fasst die fünf Bilder als Studien auf und betrachtet 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-004 - am 14.02.2026, 11:44:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Aus dem Dunkel ins Licht 85

des Wahnsinns, wie sie Foucault in Wahnsinn und Gesellschaft und später in Macht 
der Psychiatrie als Epoche analysiert hat. Mitten in der historischen Herausbildung 
und Etablierung der Psychiatrie als Wissenschaft zeigen die Gemälde Géricaults 
das neue Licht und den neutralen, analytischen Blick auf die Körper der Wahnsin-
nigen. Aufgrund dieses auf die Insassen geworfenen Lichts können sich individu-
elle Gesichtszüge aufs Genaueste abzeichnen, wie beispielsweise die große und 
langgezogene Nase, die hohen einfallenden, hageren Wangenknochen, die roten 
Hautflecken und dunklen Augenringe. In Lebensgröße und ohne Typisierung 
wird hier ein Individuum gezeigt, das aufgrund seiner spezifischen Physiognomie 
sofort wiedererkannt und identifiziert werden kann.73 

Der Dargestellte, der noch zur Zeit Géricaults porträtunwürdig galt, wird for-
mal in die Nähe eines geläufigen Porträts gerückt, als ob es sich um eine alltägli-
che Darstellung handeln würde. Der Maler Géricault bricht somit in seiner Dar-
stellungsweise radikal mit den bisherigen Bildern des Wahnsinns, wie sie noch 
in Goyas Irrenanstalten als theatrales Schauspiel gezeigt wurde. Der Betrachter 
nähert sich Géricaults Gemälden wie gewöhnlichen Porträts, ohne irgendwelche 
äußerlichen Zeichen direkt mit dem Wahnsinn verbinden zu können. Diese Bil-
derserie macht somit den ereignishaften Moment in der Geschichte der Psychia-
trie sichtbar, in welchem die Grenze zwischen Norm und Abnorm diskursiv fest-
gehalten und institutionell begründet wurde. Die Statik und Passivität der Körper, 
die dunklen, kargen Wände, welche keinen Ausblick auf ein Außen gewähren, 

sie deshalb nicht als salonfähig. Die zweite These lautet, dass die Bilder zur Illustration 

eines psychiatrischen Buches dienen sollten. Drittens wurden sie als medizinisches Vorle-

sungsmaterial gedeutet, in dem die Bilder reale Patienten stellvertretend repräsentieren 

würden. Die vierte Deutung besagt, dass die Bilder als Therapie an die Insassen gerichtet 

waren. Fünftes wurde die Hypothese aufgestellt, dass sie nicht nur eine Therapiefunktion 

für die Betrachter besäßen. Siebtens besagt eine künstlerbiografische sowie werkimma-

nente These, dass der Maler im eigenen Wahn die Bilder für sich selbst gemalt hätte und 

der behandelnde Arzt Géricaults in Verbindung mit dem Ideen- oder Auftraggeber der Bil-

derserie stand. Nach der achten These könnten die Bilder Geschenke an die Ärzte anstelle 

eines Honorars gewesen seien, wobei mehrere Ärzte in Frage kommen. Neuntens wird ver-

mutet, dass fünf verschollene Gemälde als Pendant zu den noch erhaltenen Bilder unter-

schiedliche Krankheitsphasen darstellen würden. Zehntens könnte die Bilderserie als ein 

politischer Appell gedeutet werden, wenn man berücksichtigt, dass die Geisteskrankheit 

als Folge sozialer Entwicklungen und als Effekt einer progressiven Politik angesehen wur-

de. Elftens können sie in einem Kunstkontext bzw. im Ausstellungswesen auch losgelöst 

von ihrem Bezug zur Medizin stehen. Vgl. hierzu Goodman: Théodore Géricault’s Portraits 

of the Insane, a.a.O. sowie Wedekind: Le portrait mis à nu, a.a.O.

73 | Vgl. zum Identifizieren von Personen insbesondere Spaemann, Robert: »Über das 

Identifizieren von Personen«, in: Barkhaus, Mayer, Roughley und Thürnau (Hg.): Identi-

tät. Leiblichkeit. Normativität, a.a.O., S. 222-228.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-004 - am 14.02.2026, 11:44:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Claudia Blümle86

und die ausleuchtende Lichtregie: All dies lenkt die Aufmerksamkeit auf die hell 
beleuchtenden Gesichter, die in ihrer Einsamkeit einem Blick preisgegeben wer-
den. Das panoptische Licht und der praktische und analytische Blick haben hier 
die Körper der Wahnsinnigen bereits ergriffen. Sie sind ruhig gestellt und werden 
gezeigt. Der Wahnsinn, der den Körper des Menschen heimsucht, wird als ein 
Kampf zwischen Dunkel und Licht zugleich zu seiner Wahrheit gemacht.

Angesichts von Géricaults Bilderserie stellt sich aber unweigerlich die Frage, 
worin und weshalb es sich bei den Porträtierten um Insassen einer Irrenanstalt 
handeln soll, die im Werk von Géricault in einer Reihe von Darstellungen mit 
Sklaven, guillotinierten Kriminellen, Leichnamen, Bettlern, Kindern oder Tie-
ren stehen. In welcher Weise wird in den Porträts der Monomanen überhaupt 
zwischen wahnsinnig und vernünftig, ›geisteskrank‹ und ›gesund‹, ›normal‹ 
und ›anormal‹ unterschieden? Es ist genau diese Frage, die mit der Klassifika-
tion der Monomanie, die 1814 von Esquirol eingeführt wurde, entsteht und die 
in Folge dessen als größte Gefahr für die Gesellschaft angesehen wurde, die 
Foucault in Wahnsinn und Gesellschaft wie folgt diskursanalytisch gelesen hat:

»Der Ausdruck Monomanie […] wird völlig um den Skandal herum konstruier t, den ein 

Individuum darstellt, das in einem Punkt wahnsinnig ist, in allen anderen aber vernünf-

tig bleibt. […] Ein Mensch, der in jedem anderen Punkt normal ist, begeht plötzlich ein 

über die Maßen grausames Verbrechen; für seine Tat lässt sich keine Ursache und kein 

Grund finden […]: nachdem die Tat einmal begangen ist, wird der Verbrecher wieder zu 

dem, was er zuvor war. Kann man sagen, dass es sich einen Wahnsinnigen handelt? 

Erlaubt die völlige Abwesenheit sichtbarer Determinationen, das totale Fehlen vernünf-

tiger Gründe, auf die Nicht-Vernunft dessen zu schließen, der die Tat begangen hat?«74

Vor diesem Hintergrund führen Géricaults Gemälde ein doppeltes Theater 
auf. Einerseits zeigen sich die Wahnsinnigen als bürgerliche Individuen in all-
täglicher Kleidung75 und zugleich wird ihr Gesicht zu einem Schauplatz, auf 
dem sich seriell etwas zeigt, ohne Beteiligung der Person. Hier setzt stattdes-
sen der ärztliche Blick ein. Géricaults Gemälde sind deshalb verstörend, weil 
der Wahnsinn nicht nur unbestimmt zwischen Norm und Abnorm verharrt, 
sondern weil er – bezogen auf die ausgestellten und ins Licht gerückten Kör-
per – zu einer Frage wird, die hinter jedem einzelnen Gesicht liegt.

74 | Foucault: Der anthropologische Zirkel, a.a.O., S. 37.

75 | Zum Aspekt des Alltäglichen im Werk von Géricault vgl. Fornari, Bruno: »Géricault 

oder die Grausamkeit des Alltäglichen«, in: Wedekind und Hollein: Géricault. Bilder auf 

Leben und Tod, a.a.O., S. 155-166.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-004 - am 14.02.2026, 11:44:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Abbildung 1: Hieronymus Bosch: Das Narrenschiff, 1475-1480, 
55,8 x 33,3 cm, Paris, Musée du Louvre. © bpk/Musée du 
Louvre, Dist. RMN – Grand Palais/Angèle Dequier.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-004 - am 14.02.2026, 11:44:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Abbildung 2: Hieronymus Bosch: Versuchung des heiligen Antonius, um 1450-1516, 
Triptychon, 131,5 × 53 cm (Flügel) und 131,5 × 119 cm (Mitteltafel), Lissabon, Museu 
Nacional de Arte Antiga, aus: Baldass, Ludwig: Hieronymus Bosch, Wien 1943, Abb. 84. 

Abbildung 2a: Hieronymus Bosch: Ausschnitt aus der Versuchung des heiligen 
Antonius, um 1450-1516, Triptychon, 131,5 × 53 cm (Flügel) und 131,5 × 119 cm 
(Mitteltafel), Lissabon, Museu Nacional de Ar te Antiga, aus: Baldass, Ludwig: 
Hieronymus Bosch, Wien 1943, Abb. 84. 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-004 - am 14.02.2026, 11:44:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Abbildung 3: Francisco José de Goya y Lucientes: Corral de locos, 1793, 46 x 31 cm, Öl 
auf verzinntem Eisen, Dallas, Meadows Museum, SMU, Algur H. Meadows Collection, 
MM.67.01. Foto: Michael Bodycomb.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-004 - am 14.02.2026, 11:44:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Abbildung 4: Francisco José de Goya y Lucientes: Irrenhaus, um 1812-
19, Öl auf Holz, 45 x 72 cm, Madrid, Museo de la Real Academia de 
Bellas Ar tes de San Fernando. © bpk/Alfredo Dagli Or ti.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-004 - am 14.02.2026, 11:44:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Abbildung 5: Francisco José de Goya y Lucientes: Der 
Mönch, um 1820-23, Öl auf Putz und auf Leinwand 
übertragen, 144 x 66 cm, Madrid, Museo del Prado. 
© akg-images/Erich Lessing.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-004 - am 14.02.2026, 11:44:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Abbildung 6: Ambroise Tardieu: Illustration für Jean-Étienne 
Esquirol von 1816, aus: Esquirol, Jean-Étienne Dominique: Von den 
Geisteskrankheiten (1816). Reprint von 1838, Bern/Stuttgart 1968, 
S 46. © Hans Huber Verlag, Bern.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-004 - am 14.02.2026, 11:44:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Abbildung 7: Benjamin Rush: Restraining Chair/Tranquilizer, 1811. 
© Science Source/Getty Images.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-004 - am 14.02.2026, 11:44:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Abbildung 8: Théodore Géricault: Monoman des Diebstahls (Der 
Kleptomane), 1819-1824, Öl auf Leinwand, 60 x 50 cm, MSK Gent. 
© Lukas – Ar t in Flanders vzw, Foto: Hugo Maertens.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-004 - am 14.02.2026, 11:44:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Abbildung 9: Théodore Géricault: Monoman der Kindesentführung (Der 
Kindsentführer), 1819-1824, 65 x 54 cm, Öl auf Leinwand, Michele 
and Donald D’Amour Museum of Fine Ar ts, Springfield, Massachusetts, 
USA. The James Philip Gray Collection. Foto: David Stansbury.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-004 - am 14.02.2026, 11:44:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Abbildung 10: Théodore Géricault: Geisteskranker mit militärischem 
Grössenwahn, um 1819/22, 81 x 65 cm, Öl auf Leinwand, Sammlung 
Oskar Reinhart »Am Römerholz«, Winter thur. © Bundesamt für Kultur, 
Bern.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-004 - am 14.02.2026, 11:44:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Abbildung 11: Théodore Géricault: Monomanin des Spiels (Die 
Spielhexe), 1822/23, 77 x 64 cm, Öl auf Leinwand, Paris, Musée du 
Louvre. © bpk/Musée du Louvre, Dist. RMN – Grand Palais/Angèle 
Dequier.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-004 - am 14.02.2026, 11:44:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Abbildung 12: Théodore Géricault: Die irrsinnige Neiderin (Monomanin 
des Neids), 1822/23, 72 x 58 cm, Öl auf Leinwand, Lyon, Musée des 
Beaux-Arts. © bpk/Félicien Faillet.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-004 - am 14.02.2026, 11:44:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

