Aus dem Dunkel ins Licht

Michel Foucaults Bildgeschichte des Wahnsinns!

Claudia Bliimle

1975 hilt Michel Foucault in einem Gesprich mit der Zeitschrift Quel Corps?
iiber »Macht und Korper« fest: »Die Macht ist in den Kérper vorgedrungen,
sie sieht sich im Kérper selbst Angriffen ausgesetzt.«> Auf der einen Seite ist
in Foucaults Betrachtung der Korper ein Schauplatz von Michten geworden,
die sich in ihren Formationen historisch wandeln: »In Wirklichkeit ist der
Eindruck, die Macht wanke, falsch, denn sie kann einen Umschlag herbei-
fuhren, ihren Ort wechseln, anderswo besetzen [..] und die Schlacht geht
weiter.«> Auf der anderen Seite ist die Macht selbst kérperlich und materiell
zu denken: »In Wirklichkeit ist nichts materieller, ist nichts physischer, kor-
perlicher als die Ausiibung von Macht.«* Dieser Zusammenhang von Macht
und Korper betrifft nicht nur die Geschichte der peinlichen Strafen und

1 | Die hier vorgestellten Forschungen sind Teil des Publikationsprojektes von Clau-
dia Bliimle und Ann-Cathrin Drews zu Michel Foucault. Schriften zur Kunst- und Bildge-
schichte im Suhrkamp Verlag.

2 | Foucault, Michel: »Machtund Koérper. Ein Gesprach mitderZeitschrift:Quel Corps?«,
iibers. von Werner Garst, in: ders.: Mikrophysik der Macht. Uber Strafjustiz, Psychiatrie
und Medizin, Berlin 1976, S. 105-113, hier S. 106. Vgl. zum Kdrper bei Michel Foucault
bezogen auf die hier entwickelten Uberlegungen insbesondere Gros, Frédéric: Foucault
et la folie, Paris 1997; Sarasin, Philipp: Reizbare Maschinen. Eine Geschichte des Kor-
pers 1765-1914, Frankfurt a.M. 2003; Sarasin, Philipp: Michel Foucault zur Einfiihrung,
Hamburg 2005; Gros, Frédéric: Michel Foucault, Paris 2010; Courtine, Jean-Jacques:
Déchiffrer le corps. Penser avec Foucault, Grenoble 2011; Prinz, Sophia: Praxis des
Sehens. Uber das Zusammenspiel von Kérpern, Artefakten und visueller Ordnung, Bie-
lefeld 2014; Sforzini, Arianna: Michel Foucault. Une pensée du corps, Paris 2014.

3 | Foucault: »Macht und Kérpere, a.a.0., S. 106.

4 | Ebd., S. 108.

- am 14.02.2026, 11:44:30.


https://doi.org/10.14361/9783839435755-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

70

Claudia Bliimle

Marter im Mittelalter bis hin zur physischen Verinnerlichung der Beobach-
tungskonstellation im panoptisch gebauten Gefingnis, wie sie Foucault in
Uberwachen und Strafen (1975) beschrieben hat. Bereits in seiner Dissertation
Wahnsinn und Gesellschaft aus dem Jahre 1961 analysierte er den Wandel der
Macht im Zugriff auf die Koérper der Wahnsinnigen von der Renaissance bis
in die Moderne.®

Foucault bestimmt dabei »das Thema der Grenzziehung einer Kultur als de-
ren wahre Geschichte«.® Es handelt sich somit um »die Geschichte des Ande-
ren,” die zugleich eine Geschichte der Vernunft ist und »ihren Gegenstand iiber
dessen Anderes zu fassen versucht«.® Diese »Geschichte der Grenzen — dieser
obskuren Gesten, die, sobald sie ausgefiihrt, notwendigerweise schon vergessen
sind —, mit denen eine Kultur etwas zuriickweist, was fiir sie aufRerhalb liegt«,’
nimmt Foucault in den Blick, da sie die Rdume wie die Korper als Objekte und
Subjekte erfasst. Die Geschichte der Grenze, die ein Innen, Auflen und Anders
hervorbringt, ist daher nicht nur mit dem Sagbaren, sondern auch mit dem Sicht-
baren eng verbunden. Deshalb interessiert sich Foucault fiir die Architektur und
Malerei. Dabei geht es ihm nicht um eine ikonografische Bildanalyse oder primar
um den dargestellten Inhalt eines Gemildes, sondern darum wie eine jeweils
gegebene Sichtbarkeit im Zusammenspiel von Licht, Schatten, Raum oder Blick
erzeugt wird. Gilles Deleuze beschreibt dies in seinem Buch Foucault wie folgt:

»Missen wir [...] die Werte der Imagination beschwdren, an denen sich die Wahrneh-
mung orientiert, oder Spiele von Sinnesqualitaten, die der Wahrnehmung Themen«vor-
geben? Dann ware das dynamische Bild oder die dynamische Qualitat die Bedingung
des Sichtbaren, und Foucault driickt sich in Wahnsinn und Gesellschaft manchmal in
Bachelardscher Manier aus. Er gelangt jedoch rasch zu einer anderen Losung. Wenn

5 | Foucault, Michel: Wahnsinn und Gesellschaft. Die Geschichte des Wahnsinns im
klassischen Zeitalter [Folie et Déraison. Histoire de la folie a I'age classique, 1961],
Uibers. von Ulrich Kdppen, Frankfurta.M. 1973. Vgl. zum Korper des Wahnsinns Brugger,
Ingried: »Der fiktive Kérper des Geisteskranken. Eine Geschichte zwischen Voyeurismus
und ldentifikation«, in: Brugger, Ingried, Gorsen, Peter und Schrdder, Klaus Albrecht
(Hg.): Kunst & Wahn, K6In 1997, S. 17-59; Porter, Roy: »Monster und Verriickte im Frank-
reich des 18. Jahrhunderts«, in: Hagner, Michael (Hg.): Der falsche Kdrper. Beitrdge zu
einer Geschichte der Monstrositaten, Gottingen 1995, S. 108-126; Regener, Susanne:
»Vom sprechenden zum stummen Bild. Zur Geschichte der psychiatrischen Fotografie«,
in: Schuller, Marianne, Reiche, Claudia und Schmidt, Gunnar (Hg.): BildKdrper. Ver-
wandlungen des Menschen zwischen Medium und Medizin, Hamburg 1998, S. 185-211.
6 | Sarasin: Michel Foucault zur Einfiihrung, a.a.0., S. 36.

7 | Foucault: Wahnsinn und Gesellschaft, a.a.0., S. 177.

8 | Ebd.

9 | Ebd., S. 9.

- am 14.02.2026, 11:44:30.


https://doi.org/10.14361/9783839435755-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Aus dem Dunkel ins Licht

beispielsweise die Architekturen Sichtbarkeiten sind, Orte der Sichtbarkeit, so deshalb,
weil sie nicht nur Steinformen sind, das heifit Anordnungen von Dingen und Verbindun-
gen von Qualitaten, sondern zunachst Formen des Lichts, die Helligkeit und Dunkelheit
verteilen, das Opake und das Transparente, das Gesehene und das Ungesehene.«!®

Und kurz darauf fasst Deleuze Foucaults Analysen des Lichts mit den Worten
zusammen:

»Es gibt [...] ein»Es gibt« des Lichts, ein Sein des Lichts oder ein Licht-Sein [...]. Mu man
nun dieses urspriingliche Licht bei Foucault der Lichtung* Heideggers, Merleau-Pontys,
dem Freien oder Offenen annadhern, die sich nur sekundar auf das Sehen beziehen? Mit zwei
Unterschieden: das Licht-Sein Foucaults ist nicht ablésbar von diesem oder jenem Modus;
es ist als Apriori gleichwohl doch historisch und zudem eher epistemologisch als ph&no-
menologisch. Auf der anderen Seite steht es dem Sprechen nicht in derselben Weise offen
wie dem Blick [...]. Man kann hieraus folgern, dafi jede historische Formation all das sieht
und sichtbar macht, was sie gemag ihren Bedingungen der Sichtbarkeit zu sehen vermag.«!'!

Fiir die von Foucault unterschiedenen Zeitalter der Renaissance, der Klassik
und der Moderne wandeln sich die Beziige von Licht und Schatten, von Raum
und Blick. Diese Formen des Sichtbaren bringen eine Geschichte der Grenze
hervor, die in Foucaults Werk als Markierung und Klassifizierung des Kérpers
Eingang findet und seine Betrachtungen zur Bildgeschichte des Wahnsinns
prigen. Dabei spricht er nicht iiber die Kunst, sondern er denkt mit der Kunst.

INNEN UND AusSEN: HIERONYMUS BoscH

Fiir das Zeitalter der Renaissance wird Das Narrenschiff (1490-1500) von Hiero-
nymus Bosch zur Inkunabel fiir die Figur des Wahnsinnigen (Abb.1). Foucault
geht dabei nicht auf die Darstellung des Narrenschiffes im Sinne einer kunst-
historischen Deutung ein, sondern er kiindigt stattdessen die Unterscheidung
zwischen dem Sichtbaren und Sagbaren als Stofrichtung des Buches von
Wahnsinn und Gesellschaft an:

»Man kann wahrscheinlich iiber dieses Thema [das Narrenschiff] keine Analyse erstel-
len, wie es Emile Male!? fiir die voraufgehenden Epochen und besonders beziiglich des

10 | Ebd., S. 82.

11 | Deleuze, Gilles: Foucault [Foucault, 1986], ibers. von Hermann Kocyba, Frankfurt
a.M. 1992, S. 83-85.

12 | Foucault bezieht sich hier auf folgende kunsthistorische Studie: Male, Emile: L'art
religieux du Xllle siécle en France. Etude sur Iiconographie du Moyen Age et sur ses

- am 14.02.2026, 11:44:30.

71


https://doi.org/10.14361/9783839435755-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

72

Claudia Bliimle

Todesthemas vermocht hat. Zwischen Sprache und Bild, zwischen dem, was die Sprache
abbildet und was die plastische Form aussagt, beginnt die schone Einheit sich aufzu-
I6sen. Ihnen ist keine einzige und selbe Bedeutung unmittelbar gemeinsam. Und wenn
das Bild auch die Funktion hat, etwas auszusagen, etwas der Sprache Konsubstantiel-
les zu ibermitteln, mu man doch anerkennen, daf es bereits nicht mehr das gleiche
sagt und daf die Malerei durch ihre plastischen Eigenheiten sich in Experimente ein-
|4Rt, die sieimmer weitervon der Sprache entfernt, wie grof die oberflachliche Identitét
des Themas auch sein mag. Gestalt und Wort illustrieren noch die gleiche Fabel des
Wahnsinns in der gleichen moralischen Welt, aber schon hier nehmen sie zwei verschie-
dene Richtungen, indem sie durch eine noch kaum spiirbare Spaltung bereits anzeigen,
wie die grofie Trennungslinie in der abendl&ndischen Erfahrung des Wahnsinns verlau-
fen wird.«!3

Dem Narrenschiff und der mit ihm verbundenen Struktur des gleichzeitigen
Einschlusses und Ausschlusses widmet sich Foucault zu Beginn von Wahn-
sinn und Gesellschaft ausfiihrlich. Bis ins 16. Jahrhundert wurden die Irren auf
diesen ausgesetzt, wobei jede Fahrt »moglicherweise die letzte« war. Die Aus-
gestofenen fuhren in eine andere Welt, gingen entweder unter oder kamen in
einem anderen Land an, wo sie nicht aufgenommen, sondern wieder ins Meer
zuriickgestoflen wurden. Zwischen diesen zwei Welten, die beide nicht ihnen
gehoren konnten, waren die Irren in einer » Liminarsituation«: Im Schiff waren
sie ausgeschlossen und zugleich — in den Worten Foucaults — »vor den Toren
der Stadt eingeschlossen«®, »Gefangene inmitten der freisten und offensten al-
ler StraRen« auf dem Meer.'®

In Boschs Narrenschiff hat das Schiff nicht im sicheren Hafen seinen An-
ker geworfen, sondern es befindet sich auf offener See. Diese tut sich als ein
unendlicher und weiter Raum auf, in welchem eine Silhouette eines Ufers
am Horizont sich abzeichnet. Der Himmel als monochrome Fliche kiindigt
keine heilsgeschichtliche Erlésung an und auch am Ufer im Hintergrund ist
kein narrativer Hinweis einer moglichen Stadt zu erkennen. Die Erzihlung ist
hier zerbrochen und stattdessen wird das Schiff zum Ort einer verriickten In-
nenszene, die einem unbestimmten und offen Raum ausgesetzt ist. Das Innen
wird von einem Auflen bedroht. Unter freiem Himmel, vor einer unendlichen

sources d’inspiration, Paris 1891, vgl. Foucault: Wahnsinn und Gesellschaft, a.a.0.
S. 33 und S. 37. Zudem hat Foucault Brion, Marcel: Bosch, Paris 1938 sowie das Vor-
wortvon Marcel Brion aus dem Ausstellungskatalog Bosch, Goya et le fantastique, hg. v.
Gilberte Martin-Méry (Bordeaux 1957) konsultiert.

13 | Foucault: Wahnsinn und Gesellschaft, a.a.0., S. 36. Herv.i.O.

14 | Ebd., S. 9.

15 | Ebd., S. 29. Herv.i.O.

16 | Ebd.

- am 14.02.2026, 11:44:30.



https://doi.org/10.14361/9783839435755-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Aus dem Dunkel ins Licht

Weite und der unklaren Verortung zwischen Schatten und Licht entsteht eine
Konturlosigkeit der Seelandschaft. Das Schiff in einer Uberschirfe und als ein
in sich geschlossener Innenraum im Vordergrund steht der in die Offenheit
geworfenen Situation im Hintergrund gegentiber.

Im Anschluss an Friedrich Nietzsche setzt fiir Foucault der Wahnsinn als
eine tragische Erfahrung in dem Moment ein, in dem das Subjekt in sein Au-
Ren stiirzt und sich mit der kosmischen Ordnung der Welt verbiindet. Hier-
fur bezieht sich Foucault mehrfach auf ein weiteres Gemilde von Bosch: die
»Versuchung des Heiligen Antonius (Museum Lissabon)«?” (Abb. 2). In diesem
Gemilde sind verschiedene Gestalten der phantastischen Fauna, die die Lein-
wand belebt, den traditionellen Masken entlehnt«.”® Im Riickgriff auf den
Kunsthistoriker Ludwig von Baldass stellt Foucault einen Bezug zu den Mas-
kenbildern aus dem Hexenhammer her.” In einer lingeren Bildbeschreibung
betont Foucault dabei, wie die Faszination fiir den Anderen, die Unvernunft
und fiir phantastische Figuren im Auflen das Gemilde bestimmt (Abb. 2a):

»In der Versuchung von Lissabon sitzt gegeniiber dem heiligen Antonius eine dieser in
seiner Einsamkeit, seiner Bufie, seinen Entbehrungen wahngeborenen Gestalten. Ein
schmales Lacheln belebt dieses kirperldse Gesicht, reprdsentiert lediglich die Unruhe
in der Form einer agilen Grimasse. Nun ist es gerade diese Silhouette eines Nachtmahr,
die zugleich Subjekt und Objekt der Versuchung ist; sie fasziniert den Blick des Aske-
ten - wobei beide Gefangene einer Art Spiegelbefragung bleiben, die fiirimmer unbe-
antwortet bleibt in einem Schweigen, das nur von dem damonischen Schwarm, der sie
umgibt, bewohnt ist.«2°

Neben Hieronymus Bosch bezieht sich Foucault auch auf die Malerei von Mat-
thias Griinewald, Albrecht Diirer, Dieric Bouts, Pieter Brueghel bis zu Frans
Hals und zieht im Blick auf die Vielzahl dieser Gemilde folgenden Riick-
schluss:

»Auf allen Seiten fasziniert der Wahnsinn den Menschen. Die phantastischen Bilder,
die er entstehen 1&8t, sind keine fliichtigen Erscheinungen, die schnell von der Ober-

flache der Dinge verschwinden. [...] Als der Mensch das Willkiirliche seines Wahnsinns
17 | Ebd. S. 35.
18 | Ebd.

19 | Es handelt sich hierbei um folgende Schrift von Baldass, Ludwig: Hieronymus
Bosch, Wien 1943 (in der Bibliothéque nationale de France liegt die zweite Ausgabe
von 1945 vor). »Selbst wenn die in Lissabon aufbewahrte Versuchung nicht zu den letz-
ten Werken von Bosch gehort, wie es Baldass annimmt, ist sie sicher nach dem Malleus
maleficarum, der 1487 entstand, geschaffen worden.« Ebd., FuBnote 52, S. 35-36.

20 | Ebd., S. 38

- am 14.02.2026, 11:44:30.

73


https://doi.org/10.14361/9783839435755-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

74

Claudia Bliimle

entfaltet, begegnet er der dunklen Notwendigkeit der Welt; das Tier, das seine Trugbilder
und seine Nachte der Entbehrung heimsucht, ist seine eigene Natur, die die unerbittli-
che Wahrheit der Holle klarlegt [...]. In so vielen Bildern - und das hatihnen wahrschein-
lich dieses Gewicht gegeben, hatihrer Phantasie eine so starke Kohdrenz verliehen - hat
die Renaissance ausgedriickt, was sie an Drohungen und an Geheimnissen dieser Welt
vorausahnte.«?!

Im Gegensatz hierzu hat das Zeitalter der Klassik diese »alten tragischen
Diskurse der Renaissance vergessen, wo es um die Zerrissenheit der Welt,
das Ende der Zeiten oder den von der Animalitit verschlungenen Menschen
ging«.? Stattdessen werden die Wahnsinnigen in Kerker gesperrt, der Wahn-
sinn fillt ins Dunkel und wird ausgeschlossen. Zugleich riickt er als Objekt
eines neuen kritischen Bewusstseins ins Zentrum rationaler Untersuchun-
gen. Die zu dieser Zeit etablierte binire Trennung zwischen Vernunft und Un-
vernunft wird im Zeitalter der Moderne schliellich durch die »dreigliedrige
anthropologische Struktur — der Mensch, sein Wahnsinn und seine Wahrheit
[...]« ersetzt.” Erst im Zeitalter der Moderne wird ein ausleuchtendes und kon-
kretes Licht auf die Koérper der Wahnsinnigen geworfen. Entsprechend werden
um 1800 die Wahnsinnigen aus den Gefingnissen in die neuen Institutionen
der Irrenanstalten gebracht. An die Stelle der Dunkelheit der Klassik, die den
Wahnsinn als das Andere der Vernunft markiert und zugleich unsichtbar ge-
macht hatte, »tritt in der Moderne eine Helligkeit, die den Wahnsinn auf eine
neue Weise zu erfassen suche«.* Die riumliche Trennung des Einschlusses
und Ausschlusses, wie sie iiber die Figur des Narrenschiffs versinnbildlicht
wurde oder iiber den Dialog mit Unvernunft, der sich mit der Nacht und dem
Phantasiegebilde verbiindet, wird in der Moderne durch die Trennung »zwi-
schen Schatten und Licht«* ersetzt.

21 | Ebd,, S. 41f.

22 | Foucault: Der anthropologische Zirkel, [»Le cercle anthropologique«, 1961],
libers. von Markus Sedlaczek, Berlin 2003, S. 19.

23 | Ebd., S. 28.

24 | Geisenhansliike, Achim: »Wahnsinn und Gesellschafte, in: Kammler, Clemens,
Parr, Rolf und Schneider, Ulrich Johannes (Hg.): Foucault-Handbuch. Leben - Werk -
Wirkung, Stuttgart 2008, S. 18-31, hier S. 26.

25 | Foucault: Wahnsinn und Gesellschaft, a.a.0., S. 15.

- am 14.02.2026, 11:44:30.


https://doi.org/10.14361/9783839435755-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Aus dem Dunkel ins Licht

KORPERLICHE ZURSCHAUSTELLUNG DES WAHNSINNS:
FrANcISCO DI GoYA

Dieser Wandel kiindigt sich an der Schwelle zur Moderne in zwei Gemilden
Goyas an. Die Korper der Wahnsinnigen, die teils im Schatten verschwinden
und teils aus einem leuchtenden, fast gleifenden und blendenden Licht auf-
tauchen, stellte der Maler 1794 in seinem Gemilde Hof der Irren dar (Abb. 3).26
In diesem Licht, das von oben herab ins Innere eines Gefingnishofes hinein-
bricht, werden die Wahnsinnigen dem Blick preisgeben, wihrend andere Ge-
stalten in der Finsternis kaum zu erkennen sind.” Auch in dem spiteren Ge-
milde Goyas, Das Irrenhaus von 1812, verschwinden einige Wahnsinnige noch
teils im Dunkel, wihrend andere in einem deutlich helleren Licht auftauchen
(Abb. 4). Es handelt sich hier um ein innerbildliches Licht, das durch das ver-
gitterte Fenster und die weiteren Architekturéffnungen im Hintergrund he-
reinstrémt. Wie in einem kleinen Theater spielen sich hier mehrere Szenen
ab, die einige der Wahnsinnigen als singuldre Figuren hervortreten lassen.
Gerahmt von Wirtern unterscheiden sich die wahnsinnigen Insassen von die-
sen durch ihre nackten Kérper, ihre Kleidung und Gestik. Die Figur mit einer
Papstkrone auf dem Kopf gebirdet sich so, als wiirde sie der ganzen Welt ihren
Segen geben. Der nackte Mann mit dem militdrischen Dreispitz gibt vor, mit
der Hand zu schiefen und die sich wie auf einem Trohn an einer Siule anleh-
nende Figur mit einer aus Spielkarten geformten Krone scheint mit dem Zep-
ter in der Hand iiber die Welt zu herrschen. Dieses Gemalde, die fiir Kiinstler
bestimmt waren,?® beschreibt und analysiert Foucault ausfiihrlich im letzten
Kapitel von Wahnsinn und Gesellschaft, »Der anthropologische Zirkel«, das in
der deutschen Ausgabe nicht {ibersetzt wurde.”

26 | Vgl. Klein, Peter K.: mLa fantasia abandonada de la razén«. Zur Darstellung des
Wahnsinns in Goyas »Hof der Irren«, in: Held, Jutta (Hg.): Goya. Neue Forschungen. Das
internationale Symposium 1991 in Osnabriick, Berlin 1994, S. 161-194; ders.: »Insa-
nity and the Sublime: Aesthetics and Theories of Mental lliness in Goya’s Yard with Lu-
natics and Related Works«, in: Journal of the Warburg and Courtauld Institutes, Bd.
61, 1998, S. 198-253; Marques, Manuela B. Mena: »Corall de locos. Hof der Irreng, in:
Schuster, Peter-Klaus und Seipel, Wilfried: Goya. Prophet der Moderne, Ausst.kat., KéIn
2005, S. 137f.

27 | Marques: »Corall de locos. Hof der Irren«, a.a.0., S. 138. Herv.i.O.

28 | Goya hat Corral de Locos von 1793 an die Akademie San Fernando in Madrid ge-
schenkt, verbunden »mit der Bitte, es seinen Kollegen zu zeigen«. Wedekind, Gregor: Le
portrait mis a nu. Théodore Géricault und die Monomanen, Miinchen 2007, S. 71.

29 | Im deutschsprachigen Kontext ist Foucaults Zugriff auf die Bildgeschichte in
Wahnsinn und Gesellschaft deswegen wenig vertraut, da im letzten Kapitel »Der an-
thropologische Kreis« langere Textpassagen zur Malerei Francisco di Goyas gestrichen

- am 14.02.2026, 11:44:30.

75


https://doi.org/10.14361/9783839435755-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

76

Claudia Bliimle

»Der Goya, der das Irrenhaus malte, empfand angesichts dieses im Leeren wimmelnden
Fleisches, dieser Nackten entlang nackter Wande, zweifellos etwas, das einem zeitgendssi-
schen Pathos gleichkam: die symbolischen Lumpen, in die die verriickten Kdnige gekleidet
sind, lassen flehende Koérper sichtbar, Korper, die den Ketten und Peitschen ausgeliefert
sind, die dem Delirium der Gesichter weniger durch das Elend ihrer Entbldftheit wiederspre-
chenals durch die menschliche Wahrheit, die aus all dem unversehrten Fleisch hervorbricht.
[...] Das Irrenhaus erzéhlt weniger von Verriicktheiten und jenen seltsamen Figuren, wie man
sie zum Beispiel in den Caprichos findet, als vielmehrvon der groRen Monotonie dieserin all
ihrer Kraft dargestellten neuen Korper, deren Gesten, wenn sie an ihre Trdume erinnern, vor
allem ihre diistere Freiheit besingen: Seine Sprache ist der Welt Pinels verwandt.«3°

Als das Andere, wie es als Unvernunft der Vernunft gegentibergestellt und
unter den Blick der Vernunft geriickt wird, schauen einzelne Wahnsinnige zu-
riick und blicken die Betrachtenden vor dem Bild unmittelbar an. Die Anfinge
einer anthropologischen Gréfle beginnen sich abzuzeichnen, indem Goya die
uns anblickenden Wahnsinnigen in ihrer kérperlichen Nacktheit als Kehrseite
der geistigen Vernunft zeigt. Hierzu Foucault:

»Der Blick, den man auf den Irren richtet - und der die konkrete Erfahrung ist, auf der
die medizinische oder die philosophische Erfahrung aufbauen wird -, kann nicht mehr
derselbe sein. Zur Zeit der Besuche in Bicétre oder Bedlam konnte man, indem man
den Irren von aufien betrachtete, den ganzen Abstand ermessen, der die Wahrheit des
Menschen von seiner Animalitat trennt. Nun betrachtet man ihn neutraler und leiden-
schaftlicher zugleich. Neutraler, weil man in ihm die tiefen Wahrheiten des Menschen
entdecken wird, jene schlummernden Formen, aus denen entsteht, was er ist. Und lei-
denschaftlicher, weil man ihn nicht erkennen wird, ohne sich selbst zu erkennen [...].
Dieser Blick, der sich das Schauspiel einer endlich nackten Wahrheit des Menschen
versprechen kann [...], kann nun nicht mehr umhin, die eigene Schamlosigkeit zu be-
trachten. Er sieht nicht, ohne sich selbst zu sehen.«3!

wurden. Das in der franzdsischen Originalausgabe von Wahnsinn und Gesellschaft, Fo-
lie et déraison. Histoire de la folie a I'age classique (1961) enthaltene letzte Kapitel
»Le cercle anthropologique« erschien komplett in einer Neuilibersetzung als einzelne
Publikation bei Merve. Foucault, Michel: Der anthropologische Zirkel, a.a.0; zur Nicht-
aufnahme der Textpassen zu den Kiinsten in der Erstiibersetzung siehe auch Gelhard,
Andreas: »Foucault und die Malerei«, in: Kleiner, Marcus S. (Hg.): Michel Foucault. Eine
Einfihrung in sein Denken, Frankfurt a.M. 2001, S. 239-260 und Geisenhansliike,
Achim: »Diskurs ohne Boden«. Zu»Der archédologische Zirkel. Zur Ontologie der Sprache
in Michel Foucaults Geschichte des Wissens«von Pravu Mazumdare, in: kultuRRevoluti-
on 55/56, 2009, S. 100-102.

30 | Foucault: Der anthropologische Zirkel, a.a.0., S. 47ff.

31 | Ebd,, S. 21f.

- am 14.02.2026, 11:44:30.


https://doi.org/10.14361/9783839435755-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Aus dem Dunkel ins Licht

Foucault weist in diesem Zusammenhang auf Praktiken der Zurschaustellung
von Wahnsinnigen hin. Diese Praktiken existierten bereits im Mittelalter und sie
bilden eine Ausnahme in der Geschichte des Verbergens von Wahnsinnigen im
Dunkeln der Gefingnisse. Sie verdeutlichen dadurch, dass die Kérper der Wahn-
sinnigen durchaus auch »des Zeigens wert«* waren. Foucault analysiert eine
ambivalente Situation, in welcher der Wahnsinn die Gesellschaft durchdringt,
er zuriickgewiesen wird und wiederum wie auf eine Bithne gedringt wird, um
nach vorne zu treten. Diese Form der Sichtbarkeit beschreibt er am Beispiel der
theatralen Vorfithrung von Wahnsinnigen vom Mittelalter bis in die Moderne:

»Wahrscheinlich war es eine sehr alte Sitte des Mittelalters, die Irren zur Schau zu stellen.
In einigen der Narrentiirme in Deutschland sind Gitterfenster eingebaut worden, die den
AuRenstehenden erlaubten, die darinnen angeketteten Irren zu beobachten. Sie boten
auf diese Weise ein Schauspiel an den Toren der Stadt. Merkwirdig ist die Tatsache, dass
diese Sitte nicht verschwand, als einmal die Tore der Asyle geschlossen wurden, sondern
dafd sie sich im Gegenteil gerade dann entwickelte und in Paris und London geradezu ei-
nen institutionellen Charakter annahm. Noch 1815 [...] stellte das Hospital von Bedlam
jeden Sonntag Irre fiir einen Penny aus. Das jéhrliche Einkommen dieser Ausstellungen
betrug etwa 400 Pfund, was die erstaunlich hohe Zahl von 96.000 Besuchern jahrlich be-
deutet. In Frankreich blieben ein Ausflug nach Bicétre und die Schaustellung der Irren bis
zur Revolution eines der Sonntagsvergniigen der Bourgeoisie der Rive Gauche. Mirabeau
schreibt in seinen Observations d’un voyageur anglais, dass die Irren in Bicétre »wie selt-
same Tiere dem erstbesten Trottel, der bereit war, Geld zu geben¢, gezeigt wurden. Man
lasst die Warter die Irren ausstellen, wie der Dompteur auf dem Jahrmarkt von Saint-Ger-
main die Affen zeigt. Einige Warter waren bekannt fiir ihr Geschick, die Irren Ténze und
Akrobatik vorfiihren zu lassen, wéhrend sie mehrmals mit der Peitsche knallten.«%3

Goya selbst erwdhnt in einem Brief, in welchem er das Gemalde Hof der Irren
erldutert, ein Schauspiel solcher Art. Dieses Bild zeigt ihm zufolge »einen Hof
voll Irrer mit zwei kimpfenden Nackten und einen Bewacher, der sie mit der
Peitsche antreibt. (Ich habe einem solchen Vorgang in Saragossa beigewohnt)«.>*
Pinel bezog sich fiir seine Reform auf das Irrenhaus von Saragossa, das als fort-
schrittliche Anstalt galt.® Neben dem Irrenhaus, das besichtigt werden konnte,
ist es zudem mdglich, dass Goya auf eine zeitgenossische Theaterauffithrung
mit dem Titel Das Haus der Irren von Saragossa anspielt.*® Er konnte das Stiick, in
dem der Direktor selbst als Irrer endet, gekannt haben und iiber diesen Weg zum

32 | Foucault: Wahnsinn und Gesellschaft, a.a.0., S. 139.

33 | Ebd., S. 138.

34 | Zitiert nach Marques: »Corall de locos. Hof der Irren«, a.a.0., S. 138.
35 | Wedekind: Le portrait mis a nu, a.a.0., S. 71.

36 | Marques: »Corall de locos. Hof der Irren«, a.a.0., S. 138.

- am 14.02.2026, 11:44:30.

77


https://doi.org/10.14361/9783839435755-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

78

Claudia Bliimle

Besuch eines Irrenhauses animiert worden sein. Auch die weiteren Kabinett-
stiicke entstammen den volkstiimlichen Themen der Wanderbiithnen.” In der
Zeit, in der die Irrenanstalten sich als Asyle herausbildeten, nahm die Zurschau-
stellung von Irren immer mehr zu. In Goyas Gemilde ist jeder Irrer Teil einer
Masse. Zudem wird der Raum in Schatten und Licht unterteilt. Genau wie Las
Meninas von Velazquez in Die Ordnung der Dinge®® kiindigen die zwei Gemilde
Goyas die Episteme des Menschen im Zeitalter der Moderne an, die darin be-
steht, nicht nur »das Wesen des Wahnsinns selbst«, sondern insbesondere »den
Menschen zu objektivieren, ihn aus seinem Selbst zu verjagen, ihn letzten Endes
auf das Niveau einer reinen und einfachen Natur, auf das Niveau der Dinge zu
bringen«.*® Wihrend das kritische Licht der Klassik eine Trennung zwischen
Vernunft und Wahnsinn hervorbringt, so erzeugt in der Moderne das praktische
Licht die Differenz von Norm und Abnorm im Bezug zum Wahnsinn als Wahr-
heit des Menschen und das analytische Licht ermdglicht es entsprechend, den
Wahnsinn in all seinen Erscheinungsformen zu beobachten und zu benennen.

»Das kritische Bewuftsein des Wahnsinns tritt also unablassig besser ans Licht, wahrend
die tragischen Gestalten des Wahnsinns fortschreitend in den Schatten gedrangt wer-
den. [...] Allein einige Seiten von de Sade und das Werk Goyas bezeugen, daf dieses Ver-
schwinden nicht mit volliger Vernichtung gleichgesetzt werden kann, sondern daf diese
tragische Erfahrung im Dunkel der Nachte des Denkens und der Trdume fortbesteht [...].«*°

Bei den Gemilden Goyas, auf die Foucault hier verweist, handelt es sich nicht
um die zwei Irrenanstalten, sondern um Schlaf der Vernunft, Disparate Nummer
13, Disparate ridiculo oder Der Monch* (Abb. 5), die alle Figuren des Wahnsinns
ortlos in einen Bezug zur schwarzen Oberfliche als Grund des Bildes belassen.
Bezogen auf Goyas Irrenanstalten zeigt Foucault, dass erstens das Licht und der
Schatten den Raum unterteilen und dass zweitens das Licht alleine als Instru-
ment der Macht den Wahnsinnigen zum Objekt der Wissenschaft gemacht wird.
Im Gegensatz zu diesem Licht widmet sich Foucault genauso der Nacht, dem
Schatten, der Finsternis, dem Dunkel, die nicht wie in der Aufklirung negativ zu
bewerten sind, sondern Foucault zufolge einen anderen, freien Raum eréffnen.
Diesen findet Foucault in den Gemailden Goyas, die sich einer anderen Darstel-
lung des Wahnsinn zuwenden: »Nicht dem der eingekerkerten Irren, sondern

37 | Ebd.

38 | Foucault, Michel: Die Ordnung der Dinge. Eine Archdologie der Humanwissen-
schaften, Frankfurt a.M. 1997, S. 384-404.

39 | Foucault: Wahnsinn und Gesellschaft, a.a.0., S. 31f.

40 | Ebd., S. 49.

41 | Zu Foucaults Deutung von Goyas Gemadlden als insistierende Wiederkehr des
Wahns gegen die Vernunft vgl. Gelhard: »Foucault und die Malerei«, a.a.0., S. 239-260.

- am 14.02.2026, 11:44:30.


https://doi.org/10.14361/9783839435755-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Aus dem Dunkel ins Licht

dem des in seine Nacht geworfenen Menschen.«* Dabei fillt dieses Dunkel, das
Schwarz, mit dem Grund des Bildes zusammen, den Foucault als »Grund-los«*
beschreibt. Goyas Gemailde haben keinen Hintergrund und heben sich von »der
monotonsten aller Nichte« ab.** Foucaults Analyse des schwarzen Grundes wird
zur Folie, vor der sich der moderne Blick und das helle Licht des Wissens abset-
zen wie etablieren.

In seinen Beobachtungen zu den Formen der Sichtbarkeit wie Licht, Schat-
ten, Rdume, Kérper und Blick nimmt Foucault nicht nur einzelne Bilder, son-
dern auch eine Aneinanderreihung oder Vergleiche zwischen zwei verschiede-
nen Bildern aus unterschiedlichen Epochen in den Blick. Explizit vergleicht er
Boschs Heiligen Antonius von 1510 (Abb. 2) mit Goyas Ménch von 1820 (AbD. s).
Einerseits erkennt Foucault Gemeinsamkeiten zwischen den Bildern: »Ist das
Monster, das dem Ménch seine Geheimnisse ins Ohr fliistert, nicht ein Ver-
wandter des Gnoms, der den Heiligen Antonius von Bosch faszinierte?«* Im Ver-
gleich entdeckt Foucault zum einen eine Riickkehr der tragischen Erfahrung
in den Kiinsten der Moderne. Den epistemischen Unterschied zwischen Bosch
und Goya wiederum hilt Foucault in den Formen des Lichts und finsteren Grun-
des fest. Wihrend bei Bosch eine Komplizenschaft mit dem Wahnsinn besteht,
bei dem die Formen aus seiner Welt selbst entstehen, gehen bei Goya diese For-
men aus dem Nichts der schwarzen, grundlosen Fliche hervor. »In dieser Nacht
steht der Mensch [...] mit dem Tiefsten und Einsamsten in Verbindung, das er in
sich birgt.« Wihrend die »Wiiste des Heiligen Antonius von Bosch [...] unendlich
bevolkert«*® ist, bleibt »Goyas Ménch hingegen, mit dem warmen Tier im Rii-
cken, dessen Pfoten auf seinen Schultern ruhen und dessen Maul ihm ins Ohr
schnaubt, [...] allein«.” Im Gegensatz zum schwarzem Grund als finstere Schat-
ten, die eine Riickkehr der tragischen Erfahrung erdfinen, tritt mit dem immer
stirker werdenden Licht ein Dispositivim Zeitalter der Moderne zum Vorschein,
das die Korper der Wahnsinnigen in neuer Weise ergreifen wird.

DAsS PANOPTISCHE LICHT

Zu Beginn seiner Vorlesung Die Macht der Psychiatrie (1973-74) hilt Foucault
fest, dass in Wahnsinn und Gesellschaft die Mikrophysik der Macht genauso im

42 | Foucault: Der anthropologische Zirkel, a.a.0., S. 49.

43 | Ebd., S. 51.
44 | Ebd.

45 | Ebd., S. 49f.
46 | Ebd., S. 53.

47 | Ebd.

- am 14.02.2026, 11:44:30.

79


https://doi.org/10.14361/9783839435755-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8o

Claudia Bliimle

Zentrum seines Interesses stand.*® Es ging ihm bereits hier, wie er 1975 in ei-
nem Interview mit Francois Ewald betont, »um die Frage, wie und warum der
Wahnsinn seinerzeit in einer bestimmten institutionellen Praktik und in ei-
nem bestimmten Erkenntnisapparat problematisiert worden ist«.* Das Wirken
verschiedener Machtstrukturen auf den Kérper von der Renaissance bis zur
Klassik greift Foucault auf, um den Wandel einer zunehmend unkérperlichen
und entindividualisierten Macht auf die individualisierten Koérper der Wahn-
sinnigen in der Moderne zu untersuchen. Die Wende zu diesem Zeitalter der
Moderne verbindet Foucault mit dem Jahr 1795, in dem der Arzt Philip Pinel
die Wahnsinnigen von ihren Ketten befreite. Foucault kritisiert die Lektiire
dieses Datums als Moment der groflen Befreiung des Wahnsinns. In seiner
Vorlesung Die Macht der Psychiatrie schildert er ausfithrlich, dass nur kurze
Zeitnach dieser >Befreiung<aus den Gefingnisketten neue Kérperapparaturen
ins Spiel kommen, wie die Zwangsjacke oder der Stuhl, an den der Kranke
festgebunden wird, Hundehalsbander mit Spitzen unter dem Kinn oder das
Kleidungsstiick mit Handschuhfingern, das dem Insassen um den Hals gelegt
wurde.® Solche Techniken schniirten die Kérper so zusammen, dass die Hin-
de auf den Oberschenkeln ruhen mussten, wie die Abbildung von Ambroise
Tardieu fiir das Buch des franzésischen Psychiaters Jean-Etienne Esquirol
Von den Geisteskrankheiten (1816) und der Kupferstich Restraining Chair (Tran-
quilizing Chair) von 1811 fiir den amerikanischen Psychiater Benjamin Rush
zeigen (Abb. 6 und Abb. 7).>! Diese Kérperapparaturen dienten der Dressur
und Stillstellung des Korpers, um diesen gleichzeitig als Objekt der Untersu-
chung in den Blick nehmen zu kénnen.* Foucault schildert einen solchen Fall
im Kontext der von Pinel und Tuke entwickelten Asyle ohne Gefingnisketten
und Korpergewalten wie der des Auspeitschens:

»Als ein Anstaltsdirektor in Lille [...] die Verantwortung fir die Anstalt Gbernahm, war er
beim Eintreten iberrascht, von iiberall her entsetzliche Schreie zu vernehmen, doch erwar

48 | Vgl. Foucault, Michel: Die Macht der Psychiatrie. Vorlesungen am Collége de
France (1973-1974) [Le Pouvoir psychiatrique. Cours au Collége de France, 1973-
1974], hg. von Jacques Lagrange, iibers. von Claudia Brede-Konersmann und Jiirgen
Schroder Frankfurt a.M. 2005, S. 28: »ungefahr der Zielpunkt oder jedenfalls der Unter-
brechungspunkt der Arbeit [sei], die ich ehedem in der Histoire de la folie ausgebreitet
habe«.

49 | Ewald, Francois: Pariser Gesprache mit Michel Foucault, Gilles Deleuze, Georges
Dumezil, Fernand Braudel, Georges Duby, Paul Veyne, Francgois Furet und Roger Char-
tier, Ubers. von Walter Seitter, Berlin 1989, S. 15.

50 | Foucault: Die Macht der Psychiatrie, a.a.0., S. 157.

51 | Ebd.

52 | Ebd., S. 158-159.

- am 14.02.2026, 11:44:30.


https://doi.org/10.14361/9783839435755-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Aus dem Dunkel ins Licht

beruhigt und zugleich beunruhigt, das muf freilich gesagt werden, als er bemerkte, dafl
die Kranken in Wirklichkeit sehr ruhig waren, weil er sie alle im Blick hatte, festgemachtan
der Wand, wobei jeder auf einem Stuhl festgebunden war, der selbst an der Wand fixiert
war - Sie sehen, ein System, das den Mechanismus der Panoptik reproduzierte.«

Foucault verdeutlicht, dass an die Stelle der Hand, welche zuvor die Ketten
angelegt hat, nun ein panoptisches Licht und ein arztlicher Blick auf den Plan
tritt, der im Feld der Klinik alles sieht und in der Masse zu unterscheiden be-
ginnt. In seiner Vorlesung Die Macht der Psychiatrie kiindigt Foucault an, wie
die kollektive Macht jeden Einzelnen im Zeitalter der Moderne erfassen wird:
»Und wir werden es mit einer Macht zu tun haben, die eine Gesamtmacht iiber
jedermann sein wird, die jedoch immer nur Reihen voneinander getrennter
Individuen anvisiert. Die Macht ist in ihrem Zentrum kollektiv, doch von der
Zielseite her ist sie stets nur individuell.«>*

In Uberwachen und Strafen beschreibt Foucault diesen Wandel anhand des pa-
noptischen Gefingnisses und des Lichts als neue Kérpertechnik der Macht im
Sichtbaren, die im Gegensatz zu Goyas Irrenanstalten stehen (Abb. 4). Inner-
halb der panoptischen Architektur ist das

»Prinzip des Kerkers [...] umgekehrt, genauer gesagt: von seinen drei Funktionen - ein-
sperren, verdunkeln und verbergen - wird nur die erste aufrechterhalten, die beiden
anderen fallen weg. Das volle Licht und der Blick des Aufsehers erfassen besser als das
Dunkel, das auch schiitzte. Die Sichtbarkeit ist eine Falle.

Zundachst wird damit jene dicht gedréngte und ruhelose Masse von Eingekerkerten
vermieden, wie sie Goya gemalt [...] hat. Jederistan seinem Platz sicherin eine Zelle ein-
gesperrt, wo er dem Blick des Aufsehers ausgesetzt ist; aber die seitlichen Mauern hin-
dern ihn daran, mit seinen Geféhrten in Kontakt zu treten. Er wird gesehen, ohne selber
zu sehen; er ist Objekt einer Information, niemals Subjekt in einer Kommunikation«.%®

Die neue Macht, die sich zu Beginn des 19. Jahrhunderts etabliert hat, basiert
Foucault zufolge auf der Trennung, dass in den »Zellen ein Individuum«®
konstituiert wird. Jeder Korper erhilt in diesem Moment seinen eigenen Ort:
»Also rdumliches Festsetzen. Und in jeder Richtung, die der Blick des Aufse-
hers einnehmen kann, am Ende jeder dieser Richtungen wird der Blick auf

53 | Ebd., S. 160.

54 | Ebd., S. 116.

55 | Foucault, Michel: Uberwachen und Strafen. Die Geburt des Gefdngnisses [Surveil-
ler et Punir. La naissance de la prison, 1975], iibers. von Walter Seitter, Frankfurt a.M.
1994, S. 257.

56 | Foucault: Die Macht der Psychiatrie, a.a.0., S. 115.

- am 14.02.2026, 11:44:30.

81


https://doi.org/10.14361/9783839435755-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

82

Claudia Bliimle

einen Korper treffen«.”” Diese Macht ist insofern entkérperlicht, entindividua-
lisiert und anonym, da sie einfach iiber das Spiel mit dem Licht, also der Sicht-
barkeit, ausgeiibt wird. Mit den Worten Foucaults: »Diese Macht braucht kein
Instrument; ihre einzige Stiitze ist der Blick und das Licht.«’® Der Wahnsinni-
ge, der nun mit einem klinischen Blick erfasst wird, erscheint, wie Foucault in
Die Geburt der Klinik beschreibt, im Feld einer »konkreten Sinnlichkeit«.’® Es
ist ein »Blick, der von Korper zu Kérper wandert, und zwar immer im Raum
sinnlicher Gegenwart«.*® Diese konkrete Sinnlichkeit und diese Wanderung
von Korper zu Koérper, von Bild zu Bild, konstituieren den Mythos des drztli-
chen Blicks, der alles sieht.*! Das medizinische Auge blickt auf die Gesamtheit
des Spitalfeldes, es sammelt alle einzelnen Ereignisse, die sich in ihm abspie-
len, um die Wahrheit, die sich in den Wiederholungen und Konvergenzen der
Ereignisse unter seinem Blick abzeichnet, zu erfassen.®

In Verbindung mit der neuen Methode der Statistik, die im Vergleich den
Mittelwert als Norm erfasst, wird der Wahnsinn fortan als Abnorm, als Uber-
schreitung der Normalititsgrenzen betrachtet.®* So wird das Sammeln und die
Reihung von Bildern zu einem konstitutiven Moment des Wissens, des Erken-
nens und des Identifizierens, das einen zentralen Wendepunkt in der Psychi-
atriegeschichte markiert. Dabei ist diese neue immaterielle Macht »mit einer
fortwihrenden Wissensentnahme verbunden«.®* Diese geht mit einer Aufnah-
me der Kodifizierungen und Notationen einher, um all das, »was die Individu-
en eben gerade in ihren Zellen tun«®® zu erfassen. Es handelt sich dabei um

57 | Ebd.

58 | Ebd., S. 118.

59 | Foucault, Michel: Die Geburt der Klinik. Eine Arch&ologie des &rztlichen Blicks [La
naissance de la clinique. Une archéologie du regard médical, 1963], iibers. von Walter
Seitter, Frankfurt a.M. 1999, S. 134.

60 | Ebd.
61 | Ebd., S. 124.
62 | Ebd., S. 129.

63 | Barkhaus, Annette; Mayer, Matthias; Roughley, Neil und Thiirnau, Donatus (Hg.):
Identitét. Leiblichkeit. Normativitat. Neue Horizonte anthropologischen Denkens, Frank-
furt a.M. 1996; Gadebusch Bondio, Mariacarla: »Das Bild vom Bdsen. Photographie als
Instrument zur Stigmatisierung der Devianz«, in: Hess, Volker (Hg.): Normierung der Ge-
sundheit. Messende Verfahren der Medizin als kulturelle Praktik um 1900, Husum 1997,
S. 93-118; Engstérm, Eric J.: »Die Kapillaritat des Normbegriffs«, in: ebd., S. 57-64;
Schmiedebach, Heinz-Peter: mAbweichung vom Durchschnitt im Sinne der Zweckwidrig-
keit« - Der psychiatrische Blick auf die psychische Normalitat, in: ebd., S. 39-56. Link,
Jirgen: Versuch iber den Normalismus. Wie Normalitét produziert wird, Opladen 1999.
64 | Foucault: Die Macht der Psychiatrie, a.a.0., S. 119.

65 | Ebd.

- am 14.02.2026, 11:44:30.



https://doi.org/10.14361/9783839435755-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Aus dem Dunkel ins Licht

eine »Ansammlung dieses Wissens, Bildung von Folgen und Serien, welche
die Individuen charakterisieren«® sollen. Durch das Nebeneinanderstellen der
Wahnsinnigen konnte der medizinische Blick vergleichen, um Ahnlichkeiten
und weitere Differenzen herzustellen. Diese Verfahren und ihre statistischen
Auswertungen gingen mit den Beschreibungen medizinischer Klassifikationen
einher. Dabei verdeutlicht Foucault, dass im Spital das pathologische Faktum als
einzelnes Ereignis erscheint und den Patienten in seiner singuliren Individuali-
tit erfasst, wihrend er zugleich im seriellen Zusammenhang der Klinik steht.”

DER ARZTLICHE BLICK: THEODORE GERICAULT

Diese neue Form der Macht auf die Kérper des Wahnsinns im Zeitalter der Mo-
derne wird in den fiinf erhaltenen und in der Zeit von 1819-1824 entstandenen
Monomanenportrits von Théodore Géricault sichtbar (Abb. 8-12).%% Zu seiner
Zeit wurden die Patientinnen und Patienten in den Irrenanstalten voneinander
getrennt und isoliert. Im Gegensatz zur undifferenzierten Menge von Kérpern
in Goyas Irrenanstalten wird bei Géricault jeder Insasse im Rahmen eines Bil-
des vereinzelt dargestellt (Abb. 3 und Abb. 4 im Vergleich zu Abb. 8-12). Wie im
panoptischen Gefingnis kénnen die Portritierten von Géricault nicht unterei-
nander kommunizieren. Thre Hinde sind nicht dargestellt und sie erscheinen
dadurch ruhig gestellt vor einer Wand. In den bisher erschienenen Schriften
Foucaults ist kein Verweis auf diese Gemailde zu finden, auch wenn eines aus
der Bilderserie sich im Louvre befindet (Abb. 11). Ein méglicher Grund, wes-
halb Foucault sich nicht auf diese Bilder bezieht, ist, dass diese keine Analyse
ermdglichen, da sie genau Foucaults Thema sind.%

66 | Ebd.

67 | Foucault: Die Geburt der Klinik, a.a.0., S. 123.

68 | Vgl. zu diesen Portrats insbesondere Goodman, Rita Susan: Théodore Géricault’s
Portraits of the Insane: Art, Psychiatry and the Politics of Philanthropy, Diss., The Univer-
sity of Michigan 1996; Wedekind: Le portrait mis a nu, a.a.0.; Schrader, Kristin: »Gesicht
und Widerspruch. Verwandtschaften von Marlene Dumas und Géricaulte, in: Wedekind,
Gregor und Hollein, Max: Géricault. Bilder auf Leben und Tod, Schirn Kunsthalle Frank-
furt, Museum voor Schone Kunsten Gent, Ausst.kat., Miinchen 2013, S. 179-180; Snell,
Robert: Portraits of the Insane. Théodore Géricault and the Subject of Psychotherapy,
London 2017.

69 | Der Hinweis zu dieser méglichen Deutung geht auf Ann-Cathrin Drews (Berlin) und
ihr Gesprédch mit dem Neffen Foucaults, Henri-Paul Fruchaud, in Paris iber die fehlende
Rezeption Géricaults bei Foucault zuriick. Beiden sei an dieser Stelle herzlich fiir diesen
Denkanstoss gedankt.

- am 14.02.2026, 11:44:30.

83


https://doi.org/10.14361/9783839435755-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

84

Claudia Bliimle

Géricaults Gemailde sind Bilder, die das Wissen und die Kérper des Wahn-
sinns im Zeitalter der Moderne beleuchten, und das heifdt, dass sie den anth-
ropologischen Blick der Gegenwart ins Bild iiberfithren. Daher sind es keine
Gemilde, die eine Geschichte der Grenze zum Aufien und zur tragischen Erfah-
rung mehr zulassen, sondern sie befinden sich mitten in der Episteme, die das
Wissen {iber den Menschen als ein neues Innen verankern. Diskursanalytisch
ist mit Foucault prignant, dass die Entstehung dieser funf Portrits genau in die
Zeit fillt, in der sich die Psychiatrie als Wissenschaft und als Institution erst
zu konstituieren begann.”® Mit Foucault betrachtet, soll im Folgenden gezeigt
werden, dass sich in diesen Gemilden Géricaults, die nur wenige Jahre nach
Goyas Irrenanstalten entstanden sind, nicht mehr die Erfahrung der Unvernunft
niederschligt, sondern allein der drztliche Blick. Sie stellen einen Endpunkt dar,
in dem der Wahnsinn zur inneren Wahrheit des Menschen geworden ist.

Nicht der Gegenstand oder die Klassifikation ist dabei entscheidend, sondern
wann und wie der Wahnsinn aus dem Dunkel ins Licht tritt. An dieser Stelle sei
in Erinnerung gerufen, wie Deleuze Foucaults Umgang mit den Sichtbarkeiten
beschrieben hat: »Die Sichtbarkeiten sind nicht Gegenstandsformen, auch keine
Formen, die sich in der Berithrung von Licht und Ding kundgiben, sondern For-
men der Helligkeit, die vom Licht selbst geschaffen wurden.«’! In der Bilderserie
von Géricault formt genau in diesem Sinne ein Licht die Kérper der Wahnsin-
nigen, die aus dem Dunkel geholt werden und sich vor einer fensterlosen Wand
positionieren. Sie werden in diesen Gemilden sichtbar gemacht, gezeigt und
unserem Blick dargeboten, jedoch nicht in der von Goya gezeigten Andersheit
und unterhaltsamen Kuriositit. Stattdessen werden sie niichtern und objektiv in
ihrer Individualitit ausgestellt und in diesem Moment ihrer Sichtbarmachung
zugleich zu einer medizinischen Untersuchungsperson gemacht. Wihrend in
Goyas Gemilden das Licht noch blendend und dumpf auf eine Masse von Wahn-
sinnigen fillt, trifft es in Géricaults Portrits das Individuum.

Ohne den historisch konkreten Kontext oder die konkrete Ausstellungssitua-
tion der Monomanenbildnisse zu kennen,’ sind diese Bilder Teil der Bildgeschichte

70 | Vgl. hierzu Goodman: Théodore Géricault’s Portraits of the Insane, a.a.0.; Roelcke,
Volker: »Gesund ist der moderne Culturmensch keineswegs...<: Natur, Kultur und die Ent-
stehung der Kategorie »Zivilisationskrankheit<im psychiatrischen Diskurs des 19. Jahrhun-
dertse, in: Barsch, Achim und Hejl, Peter M. (Hg.): Menschenbilder. Zur Pluralisierung der
Vorstellung von der menschlichen Natur (1850-1914), Frankfurt a.M. 2000, S. 215-236
und Quétel, Claude: »Géricault und die Psychiatrie der Romantik - eine doppelte Begeg-
nunge, in: Wedekind und Hollein: Géricault. Bilder auf Leben und Tod, a.a.0., S. 205-212.
71 | Deleuze: Foucault, a.a.0., S. 75.

72 | Der Kontext, in welchem diese fiinf Portrats entstanden sind, und weshalb diese in
einer Serie gemalt wurden, bleibt bis heute ungeklart. Mittlerweile liegen elf verschiede-
nen Hypothesen vor. Die erste Deutung fasst die fiinf Bilder als Studien auf und betrachtet

- am 14.02.2026, 11:44:30.


https://doi.org/10.14361/9783839435755-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Aus dem Dunkel ins Licht

des Wahnsinns, wie sie Foucault in Wahnsinn und Gesellschaft und spiter in Macht
der Psychiatrie als Epoche analysiert hat. Mitten in der historischen Herausbildung
und Etablierung der Psychiatrie als Wissenschaft zeigen die Gemilde Géricaults
das neue Licht und den neutralen, analytischen Blick auf die Kérper der Wahnsin-
nigen. Aufgrund dieses auf die Insassen geworfenen Lichts konnen sich individu-
elle Gesichtsziige aufs Genaueste abzeichnen, wie beispielsweise die groRe und
langgezogene Nase, die hohen einfallenden, hageren Wangenknochen, die roten
Hautflecken und dunklen Augenringe. In Lebensgrofle und ohne Typisierung
wird hier ein Individuum gezeigt, das aufgrund seiner spezifischen Physiognomie
sofort wiedererkannt und identifiziert werden kann.”®

Der Dargestellte, der noch zur Zeit Géricaults portritunwiirdig galt, wird for-
mal in die Nihe eines geldufigen Portrits geriickt, als ob es sich um eine alltigli-
che Darstellung handeln wiirde. Der Maler Géricault bricht somit in seiner Dar-
stellungsweise radikal mit den bisherigen Bildern des Wahnsinns, wie sie noch
in Goyas Irrenanstalten als theatrales Schauspiel gezeigt wurde. Der Betrachter
nihert sich Géricaults Gemilden wie gewohnlichen Portrits, ohne irgendwelche
duferlichen Zeichen direkt mit dem Wahnsinn verbinden zu kénnen. Diese Bil-
derserie macht somit den ereignishaften Moment in der Geschichte der Psychia-
trie sichtbar, in welchem die Grenze zwischen Norm und Abnorm diskursiv fest-
gehalten und institutionell begriindet wurde. Die Statik und Passivitit der Kérper,
die dunklen, kargen Winde, welche keinen Ausblick auf ein Auflen gewihren,

sie deshalb nicht als salonfahig. Die zweite These lautet, dass die Bilder zur Illustration
eines psychiatrischen Buches dienen sollten. Drittens wurden sie als medizinisches Vorle-
sungsmaterial gedeutet, in dem die Bilder reale Patienten stellvertretend représentieren
wirden. Die vierte Deutung besagt, dass die Bilder als Therapie an die Insassen gerichtet
waren. Finftes wurde die Hypothese aufgestellt, dass sie nicht nur eine Therapiefunktion
fiir die Betrachter beséfen. Siebtens besagt eine kiinstlerbiografische sowie werkimma-
nente These, dass der Maler im eigenen Wahn die Bilder fiir sich selbst gemalt htte und
der behandelnde Arzt Géricaults in Verbindung mit dem Ideen- oder Auftraggeber der Bil-
derserie stand. Nach der achten These kdnnten die Bilder Geschenke an die Arzte anstelle
eines Honorars gewesen seien, wobei mehrere Arzte in Frage kommen. Neuntens wird ver-
mutet, dass fiinf verschollene Gemalde als Pendant zu den noch erhaltenen Bilder unter-
schiedliche Krankheitsphasen darstellen wiirden. Zehntens kénnte die Bilderserie als ein
politischer Appell gedeutet werden, wenn man beriicksichtigt, dass die Geisteskrankheit
als Folge sozialer Entwicklungen und als Effekt einer progressiven Politik angesehen wur-
de. Elftens kdnnen sie in einem Kunstkontext bzw. im Ausstellungswesen auch losgeldst
von ihrem Bezug zur Medizin stehen. Vgl. hierzu Goodman: Théodore Géricault’s Portraits
of the Insane, a.a.0. sowie Wedekind: Le portrait mis a nu, a.a.0.

73 | Vgl. zum Identifizieren von Personen insbesondere Spaemann, Robert: »Uber das
Identifizieren von Personens, in: Barkhaus, Mayer, Roughley und Thiirnau (Hg.): Identi-
tat. Leiblichkeit. Normativitat, a.a.0., S. 222-228.

- am 14.02.2026, 11:44:30.

85


https://doi.org/10.14361/9783839435755-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

86

Claudia Bliimle

und die ausleuchtende Lichtregie: All dies lenkt die Aufmerksamkeit auf die hell
beleuchtenden Gesichter, die in ihrer Einsamkeit einem Blick preisgegeben wer-
den. Das panoptische Licht und der praktische und analytische Blick haben hier
die Kérper der Wahnsinnigen bereits ergriffen. Sie sind ruhig gestellt und werden
gezeigt. Der Wahnsinn, der den Kérper des Menschen heimsucht, wird als ein
Kampf zwischen Dunkel und Licht zugleich zu seiner Wahrheit gemacht.
Angesichts von Géricaults Bilderserie stellt sich aber unweigerlich die Frage,
worin und weshalb es sich bei den Portritierten um Insassen einer Irrenanstalt
handeln soll, die im Werk von Géricault in einer Reihe von Darstellungen mit
Sklaven, guillotinierten Kriminellen, Leichnamen, Bettlern, Kindern oder Tie-
ren stehen. In welcher Weise wird in den Portrits der Monomanen iiberhaupt
zwischen wahnsinnig und verniinftig, >geisteskrank< und >gesunds, >normal<
und >anormal« unterschieden? Es ist genau diese Frage, die mit der Klassifika-
tion der Monomanie, die 1814 von Esquirol eingefiihrt wurde, entsteht und die
in Folge dessen als grofite Gefahr fiir die Gesellschaft angesehen wurde, die
Foucault in Wahnsinn und Gesellschaft wie folgt diskursanalytisch gelesen hat:

»Der Ausdruck Monomanie [...] wird vollig um den Skandal herum konstruiert, den ein
Individuum darstellt, das in einem Punkt wahnsinnig ist, in allen anderen aber verniinf-
tig bleibt. [...] Ein Mensch, der in jedem anderen Punkt normal ist, begeht pldtzlich ein
liber die Maen grausames Verbrechen; fiir seine Tat |&sst sich keine Ursache und kein
Grund finden [...]: nachdem die Tat einmal begangen ist, wird der Verbrecher wieder zu
dem, was er zuvor war. Kann man sagen, dass es sich einen Wahnsinnigen handelt?
Erlaubt die véllige Abwesenheit sichtbarer Determinationen, das totale Fehlen verniinf-
tiger Griinde, auf die Nicht-Vernunft dessen zu schliefen, der die Tat begangen hat?«™

Vor diesem Hintergrund fithren Géricaults Gemilde ein doppeltes Theater
auf. Einerseits zeigen sich die Wahnsinnigen als biirgerliche Individuen in all-
tiglicher Kleidung” und zugleich wird ihr Gesicht zu einem Schauplatz, auf
dem sich seriell etwas zeigt, ohne Beteiligung der Person. Hier setzt stattdes-
sen der drztliche Blick ein. Géricaults Gemilde sind deshalb verstérend, weil
der Wahnsinn nicht nur unbestimmt zwischen Norm und Abnorm verharrt,
sondern weil er — bezogen auf die ausgestellten und ins Licht geriickten Kor-
per — zu einer Frage wird, die hinter jedem einzelnen Gesicht liegt.

74 | Foucault: Der anthropologische Zirkel, a.a.0., S. 37.

75 | Zum Aspekt des Alltdglichen im Werk von Géricault vgl. Fornari, Bruno: »Géricault
oder die Grausamkeit des Alltaglichen«, in: Wedekind und Hollein: Géricault. Bilder auf
Leben und Tod, a.a.0., S. 155-166.

- am 14.02.2026, 11:44:30.


https://doi.org/10.14361/9783839435755-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Abbildung 1: Hieronymus Bosch: Das Narrenschiff, 1475-1480,
55,8 x 33,3 c¢m, Paris, Musée du Louvre. © bpk/Musée du
Louvre, Dist. RMN - Grand Palais/Angéle Dequier.

- am 14.02.2026, 11:44:30.



https://doi.org/10.14361/9783839435755-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Abbildung 2: Hieronymus Bosch: Versuchung des heiligen Antonius, um 1450-1516,
Triptychon, 131,5 x 53 cm (Fligel) und 131,5 x 119 cm (Mitteltafel), Lissabon, Museu
Nacional de Arte Antiga, aus: Baldass, Ludwig: Hieronymus Bosch, Wien 1943, Abb. 84.

Abbildung 2a: Hieronymus Bosch: Ausschnitt aus der Versuchung des heiligen
Antonius, um 1450-1516, Triptychon, 131,5 x 53 c¢cm (Fligel) und 131,5 x 119 cm
(Mitteltafel), Lissabon, Museu Nacional de Arte Antiga, aus: Baldass, Ludwig:
Hieronymus Bosch, Wien 1943, Abb. 84.

- am 14.02.2026, 11:44:30.


https://doi.org/10.14361/9783839435755-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Abbildung 3: Francisco José de Goya y Lucientes: Corral de locos, 1793, 46 x 31 cm, o]
auf verzinntem Eisen, Dallas, Meadows Museum, SMU, Algur H. Meadows Collection,
MM.67.01. Foto: Michael Bodycomb.

- am 14.02.2026, 11:44:30.


https://doi.org/10.14361/9783839435755-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Abbildung 4: Francisco José de Goya y Lucientes: Irrenhaus, um 1812-
19, Ol auf Holz, 45 x 72 cm, Madrid, Museo de la Real Academia de
Bellas Artes de San Fernando. © bpk/Alfredo Dagli Orti.

- am 14.02.2026, 11:44:30.



https://doi.org/10.14361/9783839435755-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Abbildung 5: Francisco José de Goya y Lucientes: Der
Ménch, um 1820-23, Ol auf Putz und auf Leinwand
ibertragen, 144 x 66 cm, Madrid, Museo del Prado.
© akg-images/Erich Lessing.

- am 14.02.2026, 11:44:30.



https://doi.org/10.14361/9783839435755-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Abbildung 6: Ambroise Tardieu: lllustration fiir Jean-Etienne
Esquirol von 1816, aus: Esquirol, Jean-Etienne Dominique: Von den
Geisteskrankheiten (1816). Reprint von 1838, Bern/Stuttgart 1968,
S 46. © Hans Huber Verlag, Bern.

- am 14.02.2026, 11:44:30.


https://doi.org/10.14361/9783839435755-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Abbildung 7: Benjamin Rush: Restraining Chair/Tranquilizer, 1811.
© Science Source/Getty Images.

- am 14.02,2026, 11:44:30.


https://doi.org/10.14361/9783839435755-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Abbildung 8: Théodore Géricault: Monoman des Diebstahls (Der
Kleptomane), 1819-1824, 01 auf Leinwand, 60 x 50 cm, MSK Gent.
© Lukas - Artin Flanders vzw, Foto: Hugo Maertens.

- am 14.02.2026, 11:44:30.



https://doi.org/10.14361/9783839435755-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Abbildung 9: Théodore Géricault: Monoman der Kindesentfiihrung (Der
Kindsentfiihrer), 1819-1824, 65 x 54 cm, Ol auf Leinwand, Michele
and Donald D’Amour Museum of Fine Arts, Springfield, Massachusetts,
USA. The James Philip Gray Collection. Foto: David Stansbury.

- am 14.02.2026, 11:44:30.



https://doi.org/10.14361/9783839435755-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Abbildung 10: Théodore Géricault: Geisteskranker mit militdrischem
Gréssenwahn, um 1819/22, 81 x 65 cm, Ol auf Leinwand, Sammlung

Oskar Reinhart »Am Rémerholz«, Winterthur. © Bundesamt fiir Kultur,
Bern.

- am 14.02.2026, 11:44:30.


https://doi.org/10.14361/9783839435755-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Abbildung 11: Théodore Géricault: Monomanin des Spiels (Die
Spielhexe), 1822/23, 77 x 64 cm, Ol auf Leinwand, Paris, Musée du
Louvre. © bpk/Musée du Louvre, Dist. RMN - Grand Palais/Angele
Dequier.

- am 14.02.2026, 11:44:30.



https://doi.org/10.14361/9783839435755-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Abbildung 12: Théodore Géricault: Die irrsinnige Neiderin (Monomanin
des Neids), 1822/23, 72 x 58 c¢m, Ol auf Leinwand, Lyon, Musée des
Beaux-Arts. © bpk/Félicien Faillet.

- am 14.02.2026, 11:44:30.



https://doi.org/10.14361/9783839435755-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

