
174 

Anmerkungen zur Methode einer theologischen 
Wirtschafts- und Sozialethik* 

ELKE MACK 

Remarks on the Method of a Theological Business and Social Ethics 
Modern theological business and social ethics follows a method of three simultaneous 
steps: analyses, synthesis and operationalisation. A theological ethics in this mode meets 
the quest for a modern theory of justice, which discloses its understanding of hermeneutics 
and analysis the moral problems in the first step. In a second step this theory guaranties, 
that norms are justified by a hypothetical consensus of all persons that are concerned by 
the consequences of the underlying problems - this is called a paradigm of consensus. In a 
third step norms are managed to be implemented into economic, political, social and cul-
tural contexts, which is done by the help of economic theory. In this way a theological 
business and social ethics can combine results of social sciences with a normative theory of 
justice in a way of interdisciplinary study without losing its specific Christian approach. 
 
key words: Business Ethics, Theological Ethics, Christian Social Ethics, 
Normative Ethics, Justice, Hermeneutics 
 

1 Einführung: Das Spezifische einer theologischen Wirtschafts- und 
Sozialethik 

Wirtschaftsethik hat die Aufgabe, eine ethische Theorie der Moral wirt-
schaftlichen Handelns (Unternehmensethik) und wirtschaftlicher Ordnung 
(Wirtschaftsstrukturenethik) zu begründen und diese zur Geltung zu brin-
gen. Diese ethische Theorie soll dazu dienen, für konkrete Problemfelder in 
Wirtschaft und Gesellschaft Normen zu begründen und diese zur Imple-
mentierung vorzuschlagen, so dass wirtschaftliche Interaktionen in ihrer 
Folgewirkung zur Entfaltung freier und gleicher Personen beitragen. Denn 
auch der Wirtschaftsethik geht es um die Entfaltung des Humanums und 
damit um die Förderung, den Schutz und die Entwicklung menschlicher 
Personen.  
In der katholischen und evangelischen Theologie ist die Wirtschaftsethik 
traditionell ein Teilbereich der „Christlichen Sozialethik“. Dies ist im katho-
lischen Bereich eine Fachdisziplin, die historisch aus der Kritik an der so-

                                                      
* Beitrag eingereicht am 05.06.02; überarbeitete Fassung angenommen am 08.07.02 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-2-174 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:54:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-2-174


zfwu, 3/2 (2002), 174-200  175 

zialen Frage des 19. Jahrhunderts entstand und zu ihrem überwiegenden 
Teil wirtschaftsethisch motiviert war und heute noch ist (vgl. Anzenbacher 
1997: 126-138). In dieser theologischen Disziplin geht es um die ethische 
Begründung und Implementierung von Normen, Institutionen und Syste-
men aus dem Horizont eines christlich motivierten Gerechtigkeitsan-
spruchs für die menschliche Person, also einer theologischen Theorie der 
Gerechtigkeit sowie einer sozialethischen Theorie gerechter Rahmenbedin-
gungen.1 Es wird in der modernen Theorie bewusst auf ausführliche inhalt-
liche Ausführungen zu Fragen des guten Lebens verzichtet, was diese Dis-
ziplin seit ihrem Beginn methodisch freigesetzt hat, interdisziplinär zu ar-
beiten, an sozialwissenschaftliche Erkenntnisse anzuschließen2 und indivi-
duelle Moral den Fachkollegen aus der Moraltheologie zu überlassen. 
Was unterscheidet nun aber eine moralphilosophische Gerechtigkeitstheo-
rie von einer theologischen? Die moderne theologische Wirtschafts- und 
Sozialethik begründet eine ethische Theorie der Moral ähnlich wie andere 
moderne moralphilosophische Ansätze mit universalistischen, gerechtig-
keitstheoretischen oder konsenstheoretischen Methoden, was sie auf den 
ersten Blick anderen wirtschaftsethischen Ansätzen - selbst ökonomischen 
- sehr ähnlich macht. Parallele Begründungsansätze sind hier gewollt und 
zeugen nur von einem einheitlichen Stand der ethischen Forschung in Phi-
losophie, Theologie und Ökonomie. Der „moral point of view“ und die 
damit verbundene hermeneutische Reflexion über den Ausgangspunkt, die 
jeder Moralbegründung noch einmal vorausgeht und in allen genannten 
Ethikansätzen stattfinden muss, werden im Fall der theologischen Wirt-
schafts- und Sozialethik mit einem wesentlichen Unterschied eingenommen 
und durchgeführt. Sie erfolgen nicht mit der moralphilosophischen Selbst-
beschränkung eines Verzichtes auf transzendente Bezüge, sondern in be-
wusster Einbeziehung derselben. Menschliche Bedürfnisse, Interessen, ihre 
Würdeansprüche oder ihr Selbstverständnis überhaupt, das durch wirt-
schaftsethische Normen geschützt werden soll, werden auch und grund-
sätzlich unter der Differenz von Immanenz und Transzendenz reflektiert. 
Insofern der christliche Gott die Einheit der Differenz von Immanenz und 
Transzendenz ist, stellt dies auch das Spezificum der theologischen Ethik 
dar. In diesem Sinne stellt Schramm fest, dass der Code der Theologie das 
Verhältnis von Transzendenz-Immanenz ist und sie grundsätzlich mit der 
Perspektive dieser spezifischen Unterscheidung an ihre Forschungsobjekte 
herangeht und diese aussucht (vgl. Schramm 2002:153-165).  
Dies steht im Einklang mit der modernen Wissenschaftstheorie, welche 
Wissenschaftsdisziplinen bekanntlich nicht hinsichtlich des Gegenstandsbe-
reiches, sondern hinsichtlich der spezifischen Herangehensweise, Perspek-
tive und Methode ihrer Analysen unterscheidet. In der Wissenschaftstheo-

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-2-174 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:54:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-2-174


176 

rie besteht weitgehender Konsens darüber, dass sich eine Wissenschaft 
nicht durch ihr Realobjekt, sondern durch ihr Formalobjekt definiert, also 
durch ihr Paradigma (vgl. Kuhn 1976). Die Perspektive, mit der, oder die 
Rücksicht, unter der eine spezifische Wissenschaft forscht, konstituiert sie 
als Wissenschaft und grenzt sie zu anderen ab. 
Wenn die spezifisch theologische Perspektive das Verhältnis von Imma-
nenz und Transzendenz ist, bedeutet dies, dass theologische Ethik nicht bei 
einem Postulat Gottes oder dem Nachweis des Würdestatus des Menschen 
stehen bleibt, sondern dessen tieferen transzendentalen Bedingungs- und 
Sinnhorizont erschließt. Die theologische Ethik interessiert die Relationen 
von Welt, Mensch, Moral zu deren transzendentaler Bedingung.  
Aber nicht nur bei derartig weitreichenden Prämissen der Ethik erfolgt eine 
Prüfung transzendentaler Bezüge, sondern auch dann, wenn Wirtschafts-
ethik nur bei den Interessen einzelner Individuen ihren unhintergehbaren 
normativen Ausgangspunkt sieht. Gerade hier ist es spannend, aufzuzeigen, 
dass theologische Wirtschafts- und Sozialethik im Grundsatz der Anerken-
nung dieser Prämissen übereinstimmt und individuelle Interessen als exis-
tentielle Lebensvollzüge ebenso ernst nimmt, wie Vertreter des methodi-
schen Individualismus.  
Die spezifische Leistung der theologischen Wirtschafts- und Sozialethik 
liegt gerade darin, nicht bei ersten hermeneutischen Ausgangspunkten halt 
zu machen, sondern sie noch einmal auf ihren tieferen Sinnhintergrund zu 
hinterfragen, warum sie eigentlich der Ethik als Datum aufgegeben sind. 
Autonomie und Freiheit, Bedürfnisse und Interessen, individuelles Vorteils-
streben und konsensuelle Abstimmung sind zu begründende Ausgangs-
punkte unterschiedlicher Ethiken. Ohne die transzendentale Begründung 
ihres Ausgangspunktes, nämlich die menschliche Person und deren An-
sprüche, wäre die Christliche Sozialethik eine Ethikdisziplin unter vielen 
und wäre nicht in der Lage, einen tatsächlichen Mehrwert der Forschung 
beizusteuern.  
Diese theologische Anstrengung der Begründung von Ausgangsbegriffen 
der Ethik geschieht bei den Autorinnen und Autoren der christlichen Ethik 
aus der theologischen Überzeugung heraus, dass der christliche Glaube zu-
tiefst etwas mit ethischer Verantwortung für andere und die Gesellschaft als 
Ganze zu tun hat. Der moralphilosophische Zusammenhang von Glaube 
und Ethik ist ebenso ein Grundspezificum der christlichen Theologie wie 
der fundamentaltheologische Zusammenhang von Glaube und Vernunft. 
Papst Paul VI. nennt in seiner Sozialenzyklika Populorum progressio „die 
Entfaltung der menschlichen Person unsere oberste Pflicht“ (Papst Paul 
VI. 1982). Auch im zweiten Vatikanum kann man in vielen Dokumenten 
über die Verschränkung von christlicher Verantwortung in der Welt von 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-2-174 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:54:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-2-174


zfwu, 3/2 (2002), 174-200  177 

heute und christlichem Glauben nachlesen, wobei die ethische Verantwor-
tung sich personal versteht, also auf die menschliche Person als solche be-
zogen ist: „Wurzelgrund nämlich, Träger und Ziel aller gesellschaftlichen 
Institutionen ist und muss sein die menschliche Person.“3 Die theologische 
Ethik befasst sich über eine vernunftorientierte Normbegründung hinaus 
mit den theologischen Hintergründen, die denjenigen, die für eine solche 
transzendenzeröffnende Fragestellung offen sind, ein tieferes Verständnis 
ethischer Normen ermöglichen.  

2  Methodische Grundsätze 
Wenn theologische Ethik darüber hinaus zur Lösung praktischer Probleme 
wirtschaftlicher Interaktionen einen Beitrag leisten soll, so müssen wir zu-
nächst die Frage stellen: Welche wissenschaftstheoretischen Möglichkeiten 
gibt es, theologische Sinnhorizonte, eine philosophisch übliche Begründung 
von Normen und deren geeignete ökonomische Implementation zu kom-
binieren, ohne dass Widersprüche und Aporien entstehen?  
Bei theologischen Wirtschafts- und Sozialethiken besteht eine Gefahr, dass 
die theologische Theorie andere wissenschaftliche Ansätze dominiert und 
diese als einzelwissenschaftliche Hilfsdisziplinen zur Konkretisierung ihrer 
eigenen Konzeption zur Hand nimmt. Deshalb sollten folgende Regeln für 
eine moderne theologische Wirtschafts- und Sozialethik gelten: 
a. Eine Dominanz der Ökonomie über die Ethik ist ebenso falsch wie es 

die lange Tradition einer Dominanz der Theologie bzw. Philosophie ü-
ber die Sozialwissenschaften war. Es handelt sich bei theologischer, phi-
losophischer und ökonomischer Ethik um gleichrangige wissenschaftli-
che Disziplinen. Theologie kann weder durch ihre Fragestellung nach 
dem Transzendenz-Immanenzverhältnis noch in ihrem Selbstverständ-
nis überlegen sein.4 Überlegenheit stellt sich für die eine oder andere 
Disziplin allenfalls durch die bessere Problemlösungskompetenz in ethi-
schen Fragestellungen ein, die im Einzelfall erwiesen werden muss. 

b. Wirtschaftsethik bedeutet auch für die theologische Ethik, eine „Ethik 
in der Wirtschaft“ (nicht über die Wirtschaft) zu entwickeln und damit 
den Versuch einer Ethik zu machen, welche die wirtschaftliche Theorie 
und Praxis in ihrer Eigenständigkeit belässt, sie jedoch an den Stellen 
kritisiert, an denen negative Effekte für die Gesellschaft als Ganze und 
ihre einzelnen Wirtschaftsteilnehmer auftreten. Auch theologische Wirt-
schaftsethik kann sich heute nicht mehr als Bereichsethik verstehen, 
sondern allenfalls als theologische oder christliche Ethik in wirtschafts-
spezifischen Fragestellungen oder unter wirtschaftlicher Rücksicht.  

c. Ihr genuiner Ansatzpunkt bei gesellschaftlichen Handlungen und Insti-
tutionen ermöglicht der theologischen Wirtschafts- und Sozialethik die 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-2-174 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:54:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-2-174


178 

Anschlussfähigkeit an ein Ökonomieverständnis, das sich selbst als all-
gemeine Theorie gesellschaftlicher Interaktionen und Institutionen ver-
steht (vgl. Homann/Suchanek 2001: 4-5). Christliche Sozialethik und 
moderne Ökonomik sind sich in diesem Selbstverständnis sehr ähnlich; 
sie unterscheiden sich maßgeblich nur hinsichtlich der genannten Trans-
zendenzoffenheit, ihrer je spezifischen wissenschaftlichen Perspektive 
und ihrer Methoden. Bedauerlicherweise wird dies bislang weder von 
der einen noch von der anderen Seite positiv anerkannt, obwohl bereits 
die Definitionen der Disziplinen die Analogie deutlich machen. 

Nach dem bisher Gesagten sind drei methodisch differenzierbare Kompo-
nenten erforderlich, wenn eine solche Wirtschafts- und Sozialethik von Sei-
ten der theologischen Ethik entwickelt werden soll: Zum einen eine e-
thisch-theologische Hermeneutik, zum zweiten die universale Begründung 
von wirtschaftsethischen Normen aus sozialwissenschaftlichen und moral-
philosophischen Kenntnissen heraus, und zum dritten eine geeignete Imp-
lementierungstheorie ethischer Normen, so dass ethische Normen auch 
tatsächlich umsetzbar sind und wirksam werden können. Eine diesen drei 
Komponenten  entsprechende Strukturierungsmöglichkeit in der Christli-
chen Sozialethik stellt traditionell der von Kardinal Cardijn entworfene 
Dreischritt ,,Sehen, Urteilen, Handeln” dar (vgl. Heimbach-Steins 1995: 
111-115). Diese Faustregel sozialethischer Argumentation ist für die wis-
senschaftliche Methode der Disziplin weit verbreitet, grundsätzlich sinnvoll, 
erscheint auf den ersten Blick für die moderne Wirtschaftsethik jedoch viel 
zu trivial, als dass sie ausreichen würde, ihr eine ausreichende methodische 
Grundlegung zu geben. Die bekannte Faustregel ist jedoch trotz ihrer 
scheinbaren Banalität in ihrem Kern rezeptionswürdig, wenn sie mit mo-
dernen wissenschaftstheoretischen Erkenntnissen angereichert wird.  
Eine methodische Erweiterung könnte folgendermaßen aussehen: Zu-
nächst beinhaltet ein erster Schritt des „Sehens“ in der Ethik ein Doppeltes: 
Im Fall der theologischen Ethik wird die hermeneutische Reflexion funda-
mentale ethische Begriffe gewinnen, sie überprüfen und dies mit Bezug auf 
deren transzendentale Dimensionen tun. Gleichzeitig muss eine sozialwis-
senschaftliche Problemanalyse erfolgen, weil jede ethische Argumentation 
von den vorliegenden ethischen Problemen ausgehen muss und nicht 
problemunspezifisch nach allgemeingültigen Normen suchen kann. In ei-
nem zweiten Schritt wird ein erstes ethisches „Urteil“ begründet, das auf 
einer universalen Begründung von wirtschaftsethischen Normen gründet. 
Diese universalpragmatische Synthese wird entweder in einer prinzipiellen 
theologischen Argumentation oder in einem der modernen Ethik entlehn-
ten Konsensparadigma der Gerechtigkeit durchgeführt. In einem dritten 
Schritt kommen wir zur Handlungsrelevanz der wirtschaftsethischen Nor-
men, die am besten mit Hilfe einer kritischen Rezeption des Implementati-

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-2-174 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:54:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-2-174


zfwu, 3/2 (2002), 174-200  179 

onsparadigmas der ökonomischen Ethik sichergestellt wird. Diese Anstren-
gung der Operationalisierung muss jede Wirtschafts- und Sozialethik leis-
ten, will sie nicht im Bereich idealer Hermeneutik oder theoretischer Mo-
ralphilosophie verbleiben. Was ganz wesentlich ist: Alle drei Schritte dürfen 
nicht nacheinander erfolgen, sondern müssen problemspezifisch synchron 
bzw. simultan zusammengedacht werden. Dies ist die eigentliche Schwie-
rigkeit, die auch der theologischen Wirtschafts- und Sozialethik in Zukunft 
nicht erspart werden kann, weil die unzureichende Methode einer nachträg-
lichen Anwendung von wirtschaftsethischen Normen aufgrund der man-
gelnden Berücksichtigung der Interdependenz von Zielen und Mitteln ein-
dringlich erwiesen wurde (vgl. Homann 1980). 
Was es mit den drei synchron zu vollziehenden Schritten im Detail auf sich 
hat, soll im Folgenden erläutert werden.  

3 Hermeneutische Reflexion und empirische Problemanalyse 

3.1 Klärung des hermeneutischen Vorverständnisses und Gewin-
nung von heuristischen Beurteilungsgrundsätzen  

Hans-Georg Gadamer, der Vater der Hermeneutik, führte das „Verstehen„ 
als unverzichtbares Element in die wissenschaftliche Theoriebildung ein 
(vgl. Gadamer 1960). Er wies darauf hin, dass jede wissenschaftliche Analy-
se mit einem evaluativ geprägten Vorverständnis beginnt, das zwischen 
Norm und Sachverhalt eine vorgängige Relation herstellt und den Horizont 
für weitere Schlussfolgerungen eröffnet. Niemand, auch nicht analytisch 
vorgehende Wissenschaftler, können vom eigenen Vorverständnis absehen. 
Denken und Forschen sind immer mitbestimmt durch Voraussetzungen, 
Vorverständnisse und Überzeugungen, die gerade nicht direkte Resultate 
des Denkens und Forschens sind.5  
Diese hermeneutische Einbettung ist aufgrund ihrer Unvermeidlichkeit le-
gitim, aber auch kritisierbar. Ein hermeneutischer Ansatz ist anschlussfähig 
an moderne wissenschaftstheoretische Theoriebildung, welche zu Beginn 
die Reflexion des eigenen Selbstverständnisses erforderlich macht. Diese 
Selbstreflexion, die in unserem Fall eine theologische Reflexion ist, hat die 
Klärung und Veranschaulichung des spezifisch christlich-hermeneutischen 
Vorverständnisses zum Gegenstand. Das im eigentlichen Sinne theologi-
sche Sehen und Reflektieren bezieht den theologischen Denkhorizont ein, 
in dem wir stehen, und prüft, welche Relevanz einer Hermeneutik des 
Christentums für die Theoriebildung der Wirtschafts- und Sozialethik zu-
kommt.  
Die Hermeneutik als die Kunst, diese Voraussetzungen auszuweisen und zu 
reflektieren, ist in der theologischen Ethik - ähnlich wie bei Gadamer - on-

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-2-174 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:54:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-2-174


180 

tologisch gewendet. Sie geht also davon aus, dass es um das Verstehen des 
Seienden geht. „Unser Vorwissen, das eine Weltorientierung beinhaltet, 
muss als Vorentwurf eines Sinnganzen verstanden werden. Dabei ist die 
kulturell bestimmte Position des Erkennenden unhintergehbar, was der 
Wissenschaftlichkeit des Verstehens keinen Abbruch tut“ (Nida-Rümelin 
2002), so Nida-Rümelins aktuelle Interpretation Gadamers. Die Bedingun-
gen geisteswissenschaftlichen Verstehens sind also noch einmal zu reflek-
tieren, will eine ethische Argumentation ihre Hermeneutik, auf der sie be-
ruht, als Markenzeichen ihres Vorgehens ausweisen und nicht etwa unbe-
sprochen voraussetzen.  
Hierbei ist zu beachten, dass dieses hermeneutische Vorverstehen nicht 
etwa mit denselben unbedingten Begründungsansprüchen und strikten Gel-
tungsansprüchen erfolgt wie eine universale Moralbegründung, auf die wir 
im zweiten Schritt eingehen werden. Hier handelt es sich um das Ausweisen 
und die Bezugnahme zu einer umfassenden Theorie des Guten, also einer 
sinnstiftenden Orientierung eines „umfassenden Deutungshorizontes“ 
(Römelt 1997: 155). Somit wird die Hermeneutik nie universal verallgemei-
nerbar für alle oder verpflichtend für alle sein können. Sie setzt, theologisch 
gesprochen, einen Akt gläubiger Annahme und evidenter Einsicht in offen-
barungstheologische Zusammenhänge voraus. Im säkularen Kontext setzt 
sie die Annahme eines Sinnkonzeptes für das eigene Leben voraus, das sehr 
unterschiedlichen weltanschaulichen Theorien entspringen kann.  
Wenn man diese hermeneutische Bezugnahme nun auch der Theologie ges-
tattet, so wird die theologische Wirtschafts- und Sozialethik mit einem be-
stimmten hermeneutischen Vorverständnis an die von ihr zu bearbeitenden 
Probleme herangehen. Sie sucht hierbei die Verbindung einer streng uni-
versalistischen Normbegründung zu einem weiteren Sinnhorizont und zu 
den narrativen Gehalten religiöser Tradition. Zur grundlegenden Herme-
neutik der Christlichen Wirtschafts- und Sozialethik gehören beispielsweise 
die Reflexion der biblischen Quellen, der theologische Offenbarungshinter-
grund, die christliche Anthropologie ebenso wie die christliche Sozialver-
kündigung der Kirchen, aber auch die christliche Lebenspraxis und Erfah-
rung. Aus diesen Quellen bezieht die Disziplin ihre grundsätzliche Orientie-
rung und ihre theologischen Grundoptionen.  
Mit der christlich hermeneutischen Fokussierung auf die menschliche Per-
son und der damit verbundenen spezifischen „Option für die Armen“ ist 
auf einer Ebene etwas formuliert, was in der philosophischen Hermeneutik 
auf der selben Ebene, unter anderem Vorzeichen benannt wird: Individuel-
le Freiheit und Selbstbestimmung, Integrität der menschlichen Existenz, 
soziale Interaktionsbedürfnisse, personale Menschenwürde und die Gleich-
heit aller. Dies alles sind ethische Ausgangspunkte und Basiskriterien, die in 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-2-174 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:54:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-2-174


zfwu, 3/2 (2002), 174-200  181 

fast jeder Ethik vorkommen. Sie werden je nach hermeneutischer Position 
gewichtet und zum Ausgangspunkt oder zur obersten Zielsetzung der Ethik 
gemacht. Ihre Gültigkeit wird erst auf der zweiten Ebene, nämlich der 
normativen Begründung erwirkt, sie werden jedoch bereits auf der Ebene 
der Hermeneutik vorformuliert und gewonnen. Diese hermeneutischen 
Ausgangspunkte sind auf dieser Ebene insoweit unbedingt, als jeder Ethi-
ker oder jede Ethikerin einen moralischen Standpunkt hat, der unhinter-
gehbar ist. Es handelt sich hierbei um ein individuell unterschiedliches 
hermeneutisches Vorverständnis, in dem die Prämissen des jeweiligen An-
satzes festgelegt und erfahrungsbezogen begründet sind. Wir beobachten 
deshalb eine Pluralität der Ethikansätze. Einmal spielen normative Gleich-
heit wie in der Diskursethik (vgl. Habermas 1988), in der Gerechtigkeits-
theorie (vgl. Rawls 1975 u. 1993) die größte Rolle, in anderen Ethikansätzen 
drängen Autonomie und Freiheitsansprüche Gleichheitsideale zurück (vgl. 
Hayek 5/1982 u. 2/1986) wie im klassischen Liberalismus oder in der neu-
en ökonomischen Ethik. 
Die theologische Ethik vollzieht diese Positionen insofern mit, als sie das 
normative Freiheits- und Gleichheitsideal sowie den unbedingten Würde-
status der menschlichen Person von ihrer christlichen Hermeneutik her 
bereits immer schon integriert hat. Sie grenzt sich allerdings, auch wenn sie 
eine hermeneutische Position vertritt, gegen Emotivismus und moralischen 
Intuitionismus ab, weil sie traditionell eine kognitivistische Position vertritt. 
Dennoch kann in einer normativen Wirtschafts- und Sozialethik, die eine 
hermeneutisch-theologische Grundlegung hat, deutlich gemacht werden, 
dass eben diese hermeneutische Grundlegung grundsätzlich plural sein 
kann, was ja selbst innertheologisch verschiedene christliche Ansätze bele-
gen.  
Trotz eines kognitivistischen Anspruchs in der Normbegründung, wie ihn 
die theologische Ethik vertritt, wird durch die Anerkennung der Pluralität 
verschiedener Ausgangspunkte ein moralischer Monismus vermieden. Die 
Unbedingtheit bestimmter normativer Rechte lässt sich auf plurale herme-
neutische Einsichten wie zum einen auf die transzendentale Relation des 
Menschen, zum anderen auf die Selbstzwecklichkeit oder wiederum anders 
auf das Motiv der Freiheit des Individuums zurückführen. Man würde der 
theologischen Ethik deshalb etwas Unrichtiges unterstellen, würde man ihr 
die Toleranz gegenüber nichttheologischen Hermeneutiken absprechen. 
Die kollegiale Anerkennung anderer Weltanschauungen ist seit dem zweiten 
Vatikanischen Konzil verankert6 und scheint es in der Philosophie zu Be-
ginn des einundzwanzigsten Jahrhunderts auch gegenüber theologischen 
Ansätzen vice versa zu werden (vgl. Habermas 2001). 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-2-174 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:54:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-2-174


182 

In der theologischen Wirtschafts- und Sozialethik spiegelt sich diese Plura-
lismusoffenheit in der Begriffsbezeichnung der normativen Ausgangspunk-
te wieder. Es sprechen immer weniger theologische Ethiker von Prinzipien 
und Prämissen, sondern von der regulativen Idee der Menschenwürde oder 
christlichen Grundoptionen sowie von Leitbildern wie Solidarität und Sub-
sidiarität oder der heuristischen Idee der sozialen Gerechtigkeit. Mit dieser 
Begriffswahl trägt die theologische Ethik sowohl dem Status der Herme-
neutik der Ethik Rechnung sowie deren pluralen Ansatzpunkten, die zu 
einem humanen Ganzen einen sinnvollen Beitrag leisten können. Sie hat 
diesbezüglich einen weiten und diskussionsreichen Weg von der komplexen 
Struktur klassisch naturrechtlicher Argumentation (vgl. Messner 1975: 324-
335) über eine prinzipielle Argumentation (Sozialprinzipien) hin zu einer 
hermeneutisch verankerten, normativen Institutionen- und Gerechtigkeits-
ethik (vgl. Höhn 1997) hinter sich gebracht, die als moderne naturrechtliche 
Position bezeichnet wird (vgl. Anzenbacher 1997: 68).  
Im Rahmen eines solchen Ansatzes würde beispielsweise ein theologisch-
anthropologischer Rückbezug eine transzendentaltheologische Personali-
tätsbegründung zugrunde legen. Diese besagt, dass personale Würde nicht 
nur in der Autonomie, dem freien Willen, der Individualiät und dem 
Selbstbesitz des Subjektes begründet ist. Der Selbstbesitz eines Subjektes in 
seinem wissenden und freien Bezogensein auf das Ganze weist für die theo-
logische Ethik immer schon auf dessen Transzendenzbezug hin. So veran-
kert Karl Rahner die Würde menschlicher Person direkt in der Selbst-
offenbarung Gottes. Für ihn ist die von Gott gegebene Würde ein Existen-
tial des Menschen (vgl. Rahner 8/1968: 247-277 u. 12/1982: 37). Anders als 
viele Ansätze philosophischer Ethik und neuerdings auch die ökonomische 
Ethik, in denen die Würde in der Locke’schen Tradition aufgrund eines 
interpersonalen Aktes der Zuschreibung von anderen Individuen erfolgt, 
zeichnet sich die theologische Wirtschafts- und Sozialethik dadurch aus, 
dass sie die  Würde des Menschen in seinem Gottesbezug begründet. 

3.2 Empirische Analyse des normativen Problems unter Berücksich-
tigung sozialwissenschaftlicher Methoden 

Wir beziehen als christliche Wirtschafts- und Sozialethiker/innen ein christ-
liches Vorverständnis ethischer Grundbegriffe auf einen kontroversen poli-
tischen Diskurs und unternehmen eine normative ethische Begründung von 
Kriterien, Regeln, Ordnungen und Institutionen sozialer Interaktionen. Zu-
vor wird allerdings eine präzise Analyse des konkreten ethischen Ausgangs-
problems erfolgen müssen. Dabei geht es um das Prinzip der ausreichenden 
Sachkenntnis.  

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-2-174 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:54:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-2-174


zfwu, 3/2 (2002), 174-200  183 

Für das Erkennen des eigentlichen ethischen Problems sind sozialwissen-
schaftliche Erkenntnisse über politische Entwicklungen, gesellschaftliche 
Strukturen sowie Veränderungen, kulturelle Standards, rechtliche Neuerun-
gen oder ökonomische Zusammenhänge unentbehrlich. Dies wird sowohl 
aus sachlichen, dann aus methodischen Gründen berücksichtigt werden 
müssen, weil die Folgen verschiedener Lösungsstrategien und Handlungs-
möglichkeiten vor einer geeigneten Normbegründung genau kalkuliert wer-
den müssen. Für die Qualität der wirtschafts- und sozialethischen Argu-
mentation ist also der Sachverstand über die Methoden und die aktuellen 
Ergebnisse der mit dem zu analysierenden Problem verbundenen naturwis-
senschaftlichen, gesellschaftswissenschaftlichen oder auch empirischen Er-
kenntnissen unverzichtbar. 
Diesbezüglich lässt sich von Seiten der theologischen Wirtschafts- und So-
zialethik sehr gut und ohne Schwierigkeiten an die ökonomische Ethik an-
schließen wie sie von Karl Homann und Andreas Suchanek in die Debatte 
gebracht wird (vgl. Homann/Suchanek 2001). Hier wird zwischen drei Din-
gen genau unterschieden: Erstens Handlungsbedingungen, zweitens 
Handlungen und drittens Handlungsfolgen. Erstens sind Handlungsbedin-
gungen das dem Handelnden zunächst konstant vorgegebene, also von 
„Naturgegebenheiten über geschichtliche Entwicklungen, die Rechtsord-
nung, Organisationsstrukturen bis hin zu Bedingungen der persönlichen 
Situation, einschließlich der eigenen Fähigkeiten des Wissens“ (Suchanek 
2001: 34). Zweitens werden individuelle Handlungen durch Handlungsbe-
dingungen angereizt und mit Hilfe von interessegeleiteten rationalen Ent-
scheidungen umgesetzt. Das eigentlich ethische Moment an dieser Hand-
lungstheorie ist jetzt, wenn drittens die Handlungsfolgen für alle von der 
Handlung Betroffenen kalkuliert und vor diesem Hintergrund die zum 
Handeln erforderlichen Normen im Konsens aller Betroffenen gefunden 
werden; also nicht nur individuelle ad hoc sich verändernde Präferenzen 
handlungsleitend sind, sondern normierte Handlungsregeln, welche die Zu-
stimmung aller anderen Betroffenen erhalten würden. Wenn im Konsens 
begründete Normen darüber hinaus dazu dienen, kritisierbare Handlungs-
bedingungen zu verändern, um damit dem Wohl und den Interessen der 
einzelnen Betroffenen besser zu dienen, dann sind wir auf der Ebene einer 
erfolgreichen Wirtschafts- und Sozialethik angelangt.   
Die empirische und ökonomische Analyse der Handlungsbedingungen ist 
unentbehrlich, weil nur durch die Betrachtung der Handlungsbedingungen 
deutlich wird, dass Handlungsfolgen auch unter ethischer Rücksicht positiv 
oder negativ für die Betroffenen sind. Auch für eine theologische Wirt-
schafts- und Sozialethik verbietet es sich im genannten Fall, bei den Hand-
lungspräferenzen anzusetzen und Einfluss auf die freie Entscheidung der 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-2-174 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:54:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-2-174


184 

einzelnen durch moralische Werturteile auszuüben, so dass die eine oder 
andere Präferenz vorgezogen würde. Freiheitsbeeinflussung ist auch in der 
modernen Wirtschafts- und Sozialethik ein Tabu; demgegenüber steht eine 
Pflicht der Ethik, qualifizierte Informationen über alternative Handlungs-
folgen und institutionelle Arrangements zu liefern, die dann den einzelnen 
die Entscheidung für oder gegen eine Handlungsalternative erleichtern. Das 
empirische „Sehen“ einer theologischen Wirtschafts- und Sozialethik offe-
riert die unterschiedlichen Möglichkeitsbedingungen und deren Produktivi-
tät, um hermeneutische Grundoptionen und Ideale zum Tragen zu bringen. 
Diese Grundoptionen sind nämlich nur und ausschließlich mit Hilfe einer 
empirischen Analyse der Handlungsbedingungen und der Akzeptanz aller 
hiervon Betroffenen einer normativen Lösung zuzuführen, die jetzt im 
zweiten Schritt der Wirtschafts- und Sozialethik angegangen wird.  
Der Weg führt also bei Präferenzenkollissionen über die institutionelle 
Korrektur mit dem Ziel, positive Anreize für die Ausübung aller Präferen-
zen zu ermöglichen, die nicht sozial defektiv sind. Durch diese Tradition 
der empirischen Institutionenanalyse, die nicht nur von der neuen Instituti-
onenökonomik betrieben wird, bezeichnet sich die moderne Sozialethik 
bereits seit längerem als sozialwissenschaftliche Institutionen-, Verfahrens- 
und Strukturenethik.7 Damit ist das doppelte Sehen von Hermeneutik und 
empirischer Problemanalyse als erster unverzichtbarer Schritt der theologi-
schen Wirtschafts- und Sozialethik ausgewiesen.  

4 Normative ethische Begründung 
Der zweite Schritt der Ethik ist der Versuch, mit Hilfe der in der Herme-
neutik gewonnenen Grundoptionen Normen zu begründen, die menschli-
che Personen schützen, deren Grundgüter sichern, ihnen verantwortbares 
Handeln ermöglichen und im sozialen Miteinander gerechte Interaktionen 
zur Bedingung machen. Bei der normativen Begründung wird eine gerechte 
Normierung verallgemeinerbarer Handlungsregeln gesucht, um ethische 
Problemfälle zu vermeiden oder zu beheben, so dass für alle Betroffenen 
deren grundlegende Rechte, Ansprüche und Interessen gesichert sind.  

4.1 Methodische Grundunterscheidung zwischen Gerechtigkeits-
theorien und Theorien des Guten 

Seit Kant lassen sich auch in der theologischen Ethik zwei Bereiche tren-
nen, der Bereich der universalisierbaren Rechtsethik bzw. Gerechtigkeits-
theorie und der Bereich einer Ethik der Tugenden, des guten Lebens bzw. 
des Guten. Auch wenn Aristoteles und Thomas diese Differenz durchaus 
bekannt war, haben sie die Ethik in methodischer Hinsicht noch nicht in 
zwei Bereiche differenziert wie Kant und erkannten die Einhaltung von 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-2-174 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:54:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-2-174


zfwu, 3/2 (2002), 174-200  185 

Rechten noch nicht als die hinreichende Basis politischer Ethik bzw. der 
Institutionenethik an. Erst seit Locke und Kant können wir vom Rechtsan-
spruch des Menschen auf Beachtung seiner natürlichen Freiheit und 
Gleichheit sprechen.8 Die von Kant initiierte Differenz von Rechts- und 
Tugendlehre ist heute in der philosophischen Ethik wieder ganz aktuell und 
wird in zahllosen, zumeist angelsächsischen Publikationen als Debatte über 
die Differenz von Gerechtigkeit und gutem Leben geführt. 
Rechtsethiken oder Theorien der Gerechtigkeit dürfen für sich einen deut-
lich strengeren Verbindlichkeitsanspruch vertreten als eine Theorie indivi-
dualethischer Werte und Güter mit weiter Geltung. Sie unterscheiden sich 
hinsichtlich ihrer Methode, ihrer ethischen Bestimmtheit, ihrer Begrün-
dungstiefe und ihrer normativen Verbindlichkeit. Durch das moderne Ideal 
einer freiheitlichen Verantwortung gegenüber der eigenen moralischen Le-
bensgestaltung empfiehlt es sich für die Individualethik bzw. für Theorien 
des Guten - auch für die theologische - sich der Bescheidenheit der Reich-
weite eigener Geltungsansprüche bewusst zu sein.  
Die theologische Wirtschafts- und Sozialethik kann sich auf diese methodi-
sche Tradition der kantischen Theorie der Rechtslehre bzw. der modernen 
Theorien der Gerechtigkeit einlassen und rezipiert insbesondere die hieraus 
entspringende moderne Tradition der Möglichkeit einer normativen Ethik 
(vgl. Mack 2002). Die theologische Wirtschafts- und Sozialethik hat die ge-
rechte Gestaltung von Ordnungsstrukturen und Institutionen zum Ziel und 
wird deshalb im Sinne aller davon Betroffenen nur strikt verallgemeinerbare 
Normen, Kriterien und Lösungsstrategien für einen übergeordneten Ord-
nungsrahmen vorschlagen, die rechtsethische Gültigkeit bzw. einen univer-
salen gesellschaftlichen Geltungsanspruch von Normen der Gerechtigkeit 
für sich in Anspruch nehmen dürfen. 
Als Ethik gerechter Rahmenbedingungen für ein gutes Leben einzelner darf 
die theologische Wirtschafts- und Sozialethik hermeneutisch gewonnene 
Grundgüter und Theorien des Guten nicht unberücksichtigt lassen, son-
dern muss deren Einlösung institutionell betreiben. Die ethische Kunst be-
steht darin, aus der hermeneutischen Komplexität vieler Einsichten in das 
Gute, korrespondierende Brücken zu universalen Normen zu schaffen, in 
denen das Gerechte das Gute im Sinne einzelner Individuen sichert und 
Handlungsregeln mit deren Präferenzen für Grundgüter korrelieren.  Eine 
solche Ausdifferenzierung der theologischen Wirtschafts- und Sozialethik 
hat den Ansprüchen moderner Ethik genüge getan und verleiht ihr den Sta-
tus gleichrangiger wissenschaftlicher Argumentation wie formalen philoso-
phischen Vernunft- und Rechtsethiken, Menschenrechtsethiken und Theo-
rien der Gerechtigkeit, von deren Argumentationsstruktur sie in den meis-
ten Fällen profitiert. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-2-174 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:54:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-2-174


186 

4.2 Begründung von Normen mittels philosophisch-ethischer Ar-
gumentation 

Eine philosophische Differenzierung hinsichtlich der Realisierung prinzi-
pieller Ansprüche wird aus zwei Gründen notwendig: Erstens bedarf die 
theologische Wirtschafts- und Sozialethik als Wissenschaft nicht nur der 
Fundierung in der theologischen Hermeneutik, sondern einer philosophi-
schen Selbstvergewisserung im Denken - und dies in einer interdis-
ziplinären Ausrichtung auf andere Wissenschaften hin. Zweitens lassen sich 
ethische Probleme auf einer institutionellen Ebene nur dann lösen, wenn 
verallgemeinerbare Lösungsansätze gefunden und universale Normen vor-
geschlagen werden können. Genau diese problemindikatorische Vorge-
hensweise mit dem Ziel der normativen Begründung hat die theologische 
Wirtschafts- und Sozialethik zum Gegenstand. Sie kann dies jedoch nur, 
wenn sie rational akzeptanzfähige Argumente in den politischen Diskurs 
einbringt. Um im Konzert anderer Wissenschaftsdisziplinen diese rationale 
Kommunikationsfähigkeit zu erreichen, muss sich die theologische Wirt-
schafts- und Sozialethik auf die Erkenntnisse ihrer Partnerdisziplinen, der 
philosophischen Ethik und der Moralphilosophie, einlassen, also beispiels-
weise bis zu einem gewissen Grad die prozedurale Wende der philosophi-
schen Ethik der letzten Jahrzehnte mit vollziehen. Selbst wenn die theologi-
sche Wirtschafts- und Sozialethik durch ihre prinzipielle Verankerung in 
einer theologischen Hermeneutik über eine säkulare Ethik hinausreicht, so 
steht dies nicht im Widerspruch zu einer hierauf aufbauenden rationalen 
Argumentation. Es bleiben weiteste Strecken einer völlig gleichgerichteten 
vernunftethischen Argumentation. 
Im Grunde besitzt die moderne theologische Wirtschafts- und Sozialethik 
eine zutiefst rationale Argumentationsstruktur, in der die Bedingungen von 
Humanität ergründet werden, während wissenschaftliche Verallgemeiner-
barkeit der Aussagen und Schlussfolgerungen oberstes Ziel sind. Durch die 
philosophische Argumentation auf dem Hintergrund einer Hermeneutik 
des Christentums kann das Ziel der Geltung des Humanum argumentativ 
erhärtet werden, ohne dass dies dem Plausiblilitätskern eines christlichen 
Lebensverständnisses einen Abbruch täte. Die Theoriediskussion der letz-
ten Jahre innerhalb der Disziplin weist auf deutliche paradigmatische Fort-
entwicklungen in dieser Richtung hin.  

4.3 Diskurs- und gerechtigkeitstheoretische Begründung 
Der nächste Schritt bleibt in der inner-disziplinären Debatte offen und kon-
trovers. Offensichtlich ist für die meisten Vertreter der theologischen Wirt-
schafts- und Sozialethik, dass die Begründung von sozialethischen Normen 
in einem traditionellen Zuschnitt sehr schnell den Ansprüchen einer mo-

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-2-174 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:54:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-2-174


zfwu, 3/2 (2002), 174-200  187 

dernen Gesellschaftstheorie und Ethik nicht standhält. Denn dies macht es 
erforderlich, dass sich die Geltung von Normen durch ihre Gültigkeit bes-
tätigt. Sie macht es auch erforderlich, dass die autonome sittliche Entschei-
dung der Subjekte bezüglich der Zustimmung zu diesen Normen von Sei-
ten der Wissenschaft nicht autoritativ vorweggenommen werden darf.  
Was sich hier aufgrund der geforderten Interdisziplinarität mit der Sozial-
philosophie anbietet, ist eine konsensuelle Begründungsstrategie für ethi-
sche Normen, Regelsysteme und Institutionen, die modernen diskurs- und 
gerechtigkeitstheoretischen Kriterien genügt. Verschiedene Ansätze inner-
halb der deutschsprachigen Sozialethik belegen, dass sich die ethische Be-
gründung von sozialen Normen und gesellschaftlichen Regelsystemen so-
wohl diskurs- wie gerechtigkeitstheoretisch angehen lässt (vgl. Jahrbuch für 
Christliche Sozialwissenschaften 2002). Insgesamt geht die paradigmatische 
Entwicklung dahin, dass die Begründung von Normen nach dem Konsens-
prinzip erfolgen sollte, das ich als modernes „Konsensparadigma“ (Mack 
1994: 186ff.) gedeutet habe. Das Konsensparadigma ist die gewandelte 
Form der Universalisierbarkeit von Normen in der Moderne.  Nicht ich al-
lein kann in einem sozialen Kontext feststellen, ob die Maxime meines 
Handelns einer allgemeinen Gesetzmäßigkeit entspricht, sondern alle po-
tentiell Betroffenen müssen in einer interaktiven Übereinkunft begründen, 
welche Gesetzmäßigkeit für alle verbindlich sein soll.  
Von Beginn an muss deshalb die Suche nach einem vernünftigen Konsens 
über gerechte Normen bei allen potentiell betroffenen Personen auch ein 
Konstitutivum der theologischen Wirtschafts- und Sozialethik sein, will sie 
den Anspruch erheben, Gesellschaften durch Institutionen und Normen-
systeme zu humanisieren. Wenn dieses Konsensparadigma nicht berück-
sichtigt wird, ist der Dezisionismusvorwurf an die Disziplin nicht unbe-
gründet und die Kompatibilität mit moderner Ethik in Frage gestellt. 
Ein modernes Gerechtigkeitsverständnis beinhaltet also folgende Verfah-
rensregel: Als gerecht können diejenigen Regeln gelten, die auf dem Hinter-
grund vernünftiger Konzeptionen eines ethisch guten Lebens in einem 
gleichrangigen Diskurs aller Personen für jede und jeden Betroffenen kon-
sensfähig sind und damit die Bedingungen für die Einhaltung personaler 
Rechte in sozialer Interaktion garantieren. In diesem Gerechtigkeitsbegriff 
kann der Schlüssel für eine Kompatibilität bzw. weitgehende Überschnei-
dung der theologischen Wirtschafts- und Sozialethik mit einer modernen 
Gerechtigkeitstheorie Rawls‘scher Provenienz gesehen werden.9 Die eigent-
liche Funktion moderner Theorien der Gerechtigkeit ist die Schaffung und 
die Garantie der formalen Rahmenbedingungen, Institutionen und Struktu-
ren zur Ermöglichung eines guten Lebens. Darüber hinaus geht es in der 
theologischen Wirtschafts- und Sozialethik noch darum, dass auch die tran-

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-2-174 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:54:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-2-174


188 

zendentalen Bedingungen der Möglichkeit des Subjektseins mit Hilfe von 
Gerechtigkeitsnormen garantiert werden.  Und selbst dies dürfen wir den 
Betroffenen zutrauen, dass sie diese Bedingungen ergründen und normativ 
innerhalb von Gerechtigkeitsnormen abzusichern suchen. Die theologische 
Wirtschafts- und Sozialethik unterstützt sie hierbei auf der Suche nach ei-
nem dauerhaften hypothetischen Konsens, der durch Institutionen und 
rechtliche Strukturen abgesichert wird wie beispielsweise in geeigneten Ver-
fassungen rechtsstaatlicher Demokratien. 
Die Brücke zwischen Hermeneutik und normativer Ethik wird dadurch 
geschaffen, dass universale hermeneutische Einsichten in Grundgüter10 wie 
soziale Gerechtigkeit, Gleichheit, Freiheit und Selbstzwecklichkeit als all-
gemeine Basis in die Rekonstruktion eines hypothetischen Konsenses trotz 
ihrer Komplexität mit hineingenommen werden können. Der Konsens er-
streckt sich dann auf gerechte Normen, die aus der Sicht der betroffenen 
Personen diese Grundgüter sichern, weil sie mit ihnen korrespondieren. 
Hierbei handelt es sich um konstitutive Präferenzen für eine dünne Theorie 
des Guten.  
Auf der hermeneutischen Ebene können in einem solchen Ethikansatz ver-
schiedene Ansatzpunkte auf dieselben normativen Schlussfolgerungen hin-
weisen. Beispielsweise würde eine säkular begründete Menschenwürde ne-
ben einem transzendentalen Personenbegriff stehen und beide würden auf 
der normativen Ebene mit den Menschenrechten korrespondieren. Analog 
korrespondiert die Einsicht in die Gleichheit aller Menschen vor Gott so-
wie die philosophisch begründete Gleichheit der Menschen untereinander 
mit dem Rechtsprinzip der Gleichheit vor dem Gesetz, mit Nichtdiskrimi-
nierungsgesetzen und Gleichstellungsansprüchen von Frauen und Män-
nern. Selbstzwecklichkeit ebenso wie das Existential der transzendentalen 
Relation von Gott und Mensch korrespondieren auf der Ebene der Rechts-
ethik mit dem Gesetz der Nicht-Instrumentalisierbarkeit von Menschen 
und der generellen Schutzwürdigkeit menschlichen Lebens. Eine solche 
Liste könnten wir weiterführen. Sie soll zeigen, wie hypothetische Konsen-
se auf rechtsethischem Gebiet wissenschaftlich simuliert werden können, so 
dass Hermeneutik und Normativität sich nicht widersprechen, sondern 
trotzt pluraler Theorien des Guten, Übereinkunft über das Gerechte erzielt 
werden kann. Die Komplexität des Guten unterstützt die Begründung des 
Gerechten, reicht jedoch nicht aus, um normative Rechtsansprüche als für 
alle verbindlich zu formulieren. Hierzu brauchen wir eine gesellschaftliche 
Übereinkunft und einen qualifizierten hypothetischen Konsens.  
Ein Beispiel zur Erläuterung: Wir erkennen unschwer, dass menschliche 
Würde noch kein Menschenrecht ist. Auch wenn beide als natürlich und 
vorstaatlich erachtet werden, sind sie moraltheoretisch unterscheidbar und 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-2-174 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:54:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-2-174


zfwu, 3/2 (2002), 174-200  189 

liegen auf unterschiedlichen Ebenen. Dies lässt sich sogar historisch zeigen. 
Trotz der frühzeitigen Diskussion der Würde des Menschen bei christlichen 
Autoren, mussten philosophische Aufklärer die Würde erst in normative 
Rechtsansprüche, nämlich in die Menschenrechte überführen. Dies zeigt 
uns erstens, dass die Brücke von hermeneutischen Einsichten in die Würde 
des Menschen hin zur normativen Verwirklichung durch die Menschen-
rechte, historisch und moralphilosophisch erst mühsam erarbeitet werden 
musste, aber möglich ist. Es zeigt uns zum zweiten, dass hermeneutische 
Kontroversen (hier zwischen Theologen und Philosophen) auch geschicht-
lich nicht in Aporien führen müssen und Grundkonsense unmöglich ma-
chen. Vielmehr ermöglicht eine wissenschaftliche Reibung oft erst den evo-
lutiven Erkenntnisprozess, der zu einer sich fortentwickelnden gerechten 
Normierung führt. Vielfältige kontroverse Debatten schaffen in pluralisti-
schen Gesellschaften eine argumentative Grundlage, um moralische Ideen 
durch gesellschaftliche Übereinkunft rechtsethisch zu kodifizieren.  
Der gesellschaftliche Diskurs geht weiter und keiner kann ausschließen, 
dass sich nicht zukünftig ein allseitiger Konsens über das, was für den Men-
schen gerecht ist, finden lässt. Denn die Kluft zwischen vielfältigen Ideen 
des guten Lebens und einer gerechten Form ihrer Garantie hat sich in vie-
len Kardinalfragen der Ethik nach langen Jahren kontroverser Positionen 
auf einen Konsens hin bewegt.  

5 Die Operationalisierung von Normen 
Was Theologen von Ökonomen lernen können ist insbesondere der konti-
nuierliche Blick auf die Umsetzbarkeit und Realisierbarkeit von Normen, 
Normsystemen und Präferenzen freier Individuen.  
Zwei voneinander unabhängige Argumente machen diesen dritten Schritt 
der Implementierung von Normen unverzichtbar:  
Erstens fordert die moderne Wissenschaftstheorie ebenso wie die Ökono-
mie, dass Theorien operationalisierbar sind. Ethische Begründungen blei-
ben in der theoretischen Argumentation stecken, wenn die Implementation 
von Kriterien, Normen und Institutionen bei der Begründung und Formu-
lierung methodisch nicht zugleich berücksichtigt wird. Der dritte Schritt 
wirtschafts- und sozialethischer Argumentation kann also nicht nur die Pa-
ränese der normativen Theorie beinhalten. Wirtschafts- und sozialethische 
Normen besitzen erst dann Wirkkraft, wenn sie dauerhaft und stabil in ge-
sellschaftliche Zusammenhänge implementiert werden. Die idealsten hypo-
thetischen Konsense sind nutzlos, wenn deren Implementierbarkeit nicht 
bereits bei der Formulierung von Normen mitbedacht wird - eine Einsicht, 
die für eine theologische Hochmoral zeitweilig schwer akzeptierbar ist.  

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-2-174 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:54:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-2-174


190 

Zweitens erreichen gut gemeinte, in individueller Rationalität entworfene 
Moralen in anonymen und globalisierten gesellschaftlichen sowie ökonomi-
schen Zusammenhängen unter Umständen das Gegenteil von dem, was sie 
als ethisches Ziel anstreben, nämlich größere Gerechtigkeit. Nehmen wir 
nur einfache Beispiele wie Preisfestlegungen von Grundnahrungsmitteln in 
einem nationalen Kontext, Subventionen eines heimischen Industriezwei-
ges oder Spendenaktionen in Entwicklungsländern ohne ökonomische 
Wirksamkeitsanalyse. Dies alles sind scheinbar auf den ersten Blick sozial 
motivierte Normen, aber wirtschaftlich kontraproduktive Instrumente. 
Ohne Ökonomiekompatibilität und Implementierbarkeitskontrolle inner-
halb einer globalen Marktwirtschaft werden intuitiv einsichtige und sozial 
motivierte Lösungsansätze zu Handlangern einer sozial schädlichen Politik 
und Wirtschaftsethik. Ethische Zielsetzungen werden noch nicht mit der 
Begründung von Normen sondern erst mit deren Implementation erreicht, 
also dann wenn gegebenenfalls kontraintuitive, aber systemadäquate Mittel 
zur Realisierung in komplexen ausdifferenzierten Wirtschaftssystemen an-
gewandt werden. 
Ich plädiere auch aus diesen Gründen dafür, Schritt zwei und drei der theo-
logischen Wirtschafts- und Sozialethik nicht als konsekutiv zu verstehen, 
sondern grundsätzlich simultan zu durchdenken. Es wird zurecht von 
Hans-Joachim Höhn eine ,,entwickelte Sozialtheorie” (vgl. Höhn 1997: 30) 
gefordert, die sich aus soziologischen Kenntnissen über die Funktionszu-
sammenhänge moderner Gesellschaften, deren kulturellen Aufbau und die 
sie konstituierenden ökonomischen und politischen Prozesse speist. Hinzu 
muss ein ökonomischer Test der best möglichen Implementierbarkeit für 
Normen erfolgen, der Moral nicht der Machbarkeit anheim stellt, sondern 
deren Einlösbarkeit unter gegebenen Bedingungen, also unter den Bedin-
gungen einer konkurrenzgesteuerten Weltgesellschaft, gerade erst sicher-
stellt. Die neue ökonomische Ethik nimmt in einem solchen Test die „Re-
konstruktion knappheitsbedingter Konflikte“ (vgl. Homann/Suchanek 
2001: 196) vor, berücksichtigt die nichtintendierten Folgen intentionaler 
Handlungen und formuliert institutionelle Normen und Normsysteme in 
Form entsprechender ökonomischer Anreize.  
Ein Test der Ökonomiekompatibilität von Normen und das „Sich-zu-
Nutze-Machen“ ökonomischer Zusammenhänge bleiben auch für eine mo-
derne theologische Wirtschafts- und Sozialethik unverzichtbar.  
Gerade aufgrund einer notwendigen großen Zustimmung zu Implementati-
onserfordernissen von Normen soll zu Bedenken gegeben werden, dass die 
wissenschaftliche Brücke für eine Implementation von Normen in empiri-
sche Zusammenhänge nicht von einer sozialwissenschaftlichen oder öko-
nomischen Theorie allein, sondern von der theologischen Wirtschafts- und 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-2-174 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:54:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-2-174


zfwu, 3/2 (2002), 174-200  191 

Sozialethik selbst geleistet werden muss. Dies geschieht am besten dadurch, 
dass - wie Wilhelm Korff bereits vor jeder ökonomischen Ethik vorschlägt 
- die theologische Wirtschafts- und Sozialethik sich als „kombinatorische 
Theorie“ (vgl. Korff 1985: 84ff.) versteht, in der Interdisziplinarität mit den 
empirischen Sozial- und Gesellschaftswissenschaften die Regel ist. Hierzu 
kann von seiten der theologischen Wirtschafts- und Sozialethik die metho-
dische Neukonstruktion ethischen Argumentierens aus der Ökonomik re-
zipiert werden, die den Schwerpunkt auf die Implementation von Normen 
legt, nämlich das Implementationsparadigma von Karl Homann und seiner 
Schule. Ich würde vorschlagen, es im dritten Schritt der theologischen 
Wirtschafts- und Sozialethik zu rezipieren, ohne es zu unterlassen, sich in 
Einzelpunkten abzusetzen und auf den wesentlichen Unterschied zwischen 
ökonomischer und theologischer Ethik hinzuweisen, nämlich die Unver-
zichtbarkeit des ersten Schritts der theologischen Ethik.11 
Das wichtigste Instrumentarium, das Homann vorschlägt, um die Brücke 
der Implementation zu schlagen, hat in der christlichen Sozialethik bereits 
Eingang gefunden. Es handelt sich um die methodische Differenzierung 
zwischen einer handlungstheoretischen Grundlegung einerseits und einer 
systemischen Ordnung gesellschaftlicher Sozialzusammenhänge anderer-
seits (vgl. Höhn 1985: 38f.), die aufgrund anonymer Dilemmastrukturen in 
modernen Marktwirtschaften und aufgrund der funktionalen Differenzie-
rung in der Moderne erforderlich wird.  
In der ökonomischen Ethik wird die systemische Ordnung vom Prinzip des 
Wettbewerbs her gedeutet, der sich durch Gefangenendilemmasituationen 
auszeichnet. Mit Hilfe eines solchen Modells wird erreicht, dass Struktur-
prozesse hinsichtlich gerechter Stabilität überprüft werden, inwiefern sie 
auch ökonomisch implementierbar sind. Dilemmata können in Konkur-
renzsituationen nicht überwunden werden, wollten wir nicht die Arbeitstei-
lung einer globalisierten Weltwirtschaft aufheben und in mittelalterliche 
Kleinökonomien zurückfallen. Die sozialen Konsequenzen einzelner eigen-
nütziger, aber kollektiv nicht schädigender Handlungen können unter be-
stimmten Bedingungen zu gemeinwohlfördernden Institutionen führen, die 
durch altruistische Handlungen niemals entstanden wären (vgl. Menger 
2/1969: 163).  
Homann geht bezüglich dieser Dilemmastruktur moderner marktwirt-
schaftlich gesteuerter Gesellschaften davon aus: Der primäre Ort moderner 
Normierung sollte in den Strukturen und den Spielregeln der gesellschaftli-
chen und wirtschaftlichen Ordnung liegen und damit muss sich der ethi-
sche Konsens nicht auf individuelle Werte und Konzeptionen des Guten, 
sondern primär auf gerechte Regeln beziehen. Hier dürfte eine Überein-

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-2-174 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:54:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-2-174


192 

stimmung zwischen dem klassischen Liberalismus, der ökonomischen E-
thik und der klassischen Tradition der katholischen Soziallehre liegen.  
Die Überwindung eines individuellen Handlungsparadigmas, das in der 
theologischen Ethik häufig vorrangig war, ist also ein Theorieelement, das 
Ökonomie und theologische Wirtschafts- und Sozialethik gemeinsam ha-
ben. Kein einzelner Mensch, keine einzelne Gruppe oder auch keine Partei 
kann in demokratischen Rechtsstaaten allgemein wünschbare Ergebnisse 
erzielen, ohne dass sie mit anderen interagiert, kooperiert oder sich einigt. 
Ist diese Einigung auf der Präferenzenebene aufgrund der Komplexität der 
Verhältnisse oder der Marktbedingungen unter Wettbewerbsbedingungen 
nicht möglich, dann müssen von allen Beteiligten neue Regeln auf der 
Strukturenebene gesetzt werden. Diese werden den einzelnen auch in sei-
nen individuellen Handlungen dazu anreizen, so zu handeln, dass normativ 
wünschbare Ergebnisse erreicht werden. Für die Bestimmung eines geeig-
neten Interaktionsrahmens muss die Gesellschaft jedoch genau unterschei-
den, wo sie auf der einen Seite weiterhin Dilemmata wünscht, die Koopera-
tion verhindern, wie beispielsweise beim Wettbewerb im Markt oder bei der 
Konkurrenz im Rahmen von Bildungsabschlüssen. Sie muss dann aber 
auch entscheiden, wo sie auf der anderen Seite die Aufhebung von Dilem-
mata wünscht, beispielsweise bei der Erziehung von Kindern, bei der sozia-
len Ausfallbürgschaft für Arbeitslose oder Arbeitsunfähige, bei der Versor-
gung von Kranken, Behinderten oder alten Menschen oder überhaupt im 
Zusammenhang mit öffentlichen Gütern.  
Der entscheidende Differenzpunkt von Institutionenökonomie und Institu-
tionenethik ist die von der ökonomischen Ethik geforderte ausschließliche 
Begründbarkeit von Normen aus den Dilemmastrukturen des marktwirt-
schaftlichen Wettbewerbs heraus. Eine Ethik aus dem Gefangenendilemma 
heraus zu entwickeln, erfordert folgende Grundsätze: Eigeninteressierte 
Präferenzen werden als legitime ethische Momente anerkannt; Vorteilsstre-
ben, das gesellschaftlich nicht defektiv ist, wird als dominante Strategie der 
Individuen angenommen; ökonomische Anreize und Bedingungen gelten 
als handlungssteuernde Instanzen, die individuelle Präferenzen indirekt be-
einflussen; Handlungen sind wechselseitig abhängig, so dass eine Einzel-
handlung allein keine Kontrolle und weitreichende Wirkung in gesellschaft-
lichen Kontexten erzielen kann (vgl. Suchanek 2001: 43). Grundsätzlich 
habe ich an anderer Stelle dargelegt, wie diese Theorieelemente sich ohne 
theoretische Brüche in die theologische Wirtschafts- und Sozialethik integ-
rieren lassen (Mack 2002: 248-257; vgl. auch Hausmanninger 1987: 82ff.). 
Wenn wir diese genannten Grundsätze auch hier zunächst einmal im me-
thodischen Test übernehmen, eingehend prüfen und dabei feststellen, dass 
sich viele theologische Konzepte hierin übersetzen lassen12, dann ergeben 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-2-174 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:54:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-2-174


zfwu, 3/2 (2002), 174-200  193 

sich dennoch drei grundsätzliche Anfragen, die Kritik an der ökonomischen 
Ethik nahe legen: 
Erstens: Ist es wirklich der Fall, dass ein einzelner Defektierer, der in der 
modelltheoretischen Annahme, die anderen zur Kooperation zwingt (vgl. 
Homann/Suchanek 2001: 25), auch in einer Welt, die sich deutlich komple-
xer als ein Gefangenendilemma darstellt, ausreicht, um ethische Normen zu 
begründen oder ihnen tatsächlich zur Implementation zu verhelfen? Wenn 
die Hypothese empirisch bestreitbar ist, dass ein Einzelner zum Kooperati-
onszwang aller ausreicht, dann würde ein Großteil der Argumentation der 
ökonomischen Ethik nicht haltbar sein. Dies scheint mir vor allem dadurch 
gegeben, dass einzelne ohne Ausgangsausstattung und ohne Marktmacht 
nur dann Kooperationsgewinne durchsetzen können, wenn sie Fürsprecher 
finden oder andere, stärkere Kooperationspartner mit solidarischen Präfe-
renzen oder Präferenzen, die die der Schwächeren eigeninteressiert integrie-
ren können. Diese empirische Hypothese lässt daran zweifeln, dass die 
Kompatibilität von Normen mit den Dilemmastrukturen der Marktwirt-
schaft immer hinreichend ist, um sie auch vollständig zu begründen. Unter 
Umständen muss sich der ethische Konsens gerade auf eine Überwindung 
von bestimmten Dilemmastrukturen beziehen, in denen einzelne kein Stör-
potential besitzen, aber ein Vetorecht. Die langfristige Vorteilhaftigkeit von 
Normen für alle ist dann ein unterstützendes Plausibilitätsargument für die 
Begründung und damit auch ein notwendiges und unverzichtbares Argu-
ment für die Ethik, aber oft ist sie noch kein hinreichendes logisch zwin-
gendes Implementationsargument.  
Hinzu kommt, dass von Suchanek und Homann zwar ein Rekurs auf die 
kantische Selbstzwecklichkeit des Menschen erfolgt (vgl. Homann/ Sucha-
nek 2001: 187ff.) – ich würde dies als entscheidende Theorieentwicklung 
werten wollen -, dass jedoch der Schluss auf die Nichtinstrumentalisierbar-
keit und Nichtverrechenbarkeit des Individuums aufgrund dieser 
Selbstzwecklichkeit nicht in weitere Stadien der Theoriekonzeption eingeht. 
Die Selbstzwecklichkeit des Individuums wird in der modernen ökonomi-
schen Ethik ausschließlich als hermeneutischer Ausgangspunkt für den 
Konsens in der Demokratietheorie verwendet, so dass die gleichrangige 
Freiheit der einzelnen begründet ist, sie spielt jedoch für weitere Begrün-
dungs- und Implementationsargumente keine Rolle, insofern die Präferen-
zen der Teilnehmer an der konsensuellen Übereinkunft rein individuelle 
Nutzenargumente beachten dürfen und sollen, so dass die Nichtinstrumen-
talisierbarkeit anderer die eigene Normbegründung selbst nicht beeinflusst. 
Gerechtigkeit ist damit als Normbegründungs- und als Normimplementati-
onsargument  abgesehen vom formalen Prozedere entbehrlich. Ob sie dies 
wirklich ist, darüber möchte ich Zweifel anmelden.    

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-2-174 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:54:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-2-174


194 

Zweitens: Ist es kein Selbstwiderspruch, wenn einzelne in der ökonomischen 
Ethik die Interessen anderer als Restriktionen beachten müssen,13 in der 
ökonomischen Ethik an anderer Stelle jedoch gesagt wird, dass der hypo-
thetische Konsens lediglich einen Test für die Zustimmungsfähigkeit von 
Regeln darstellt und damit erklärtermaßen gerade nicht als Grundlage für 
politische Verbindlichkeit und Zwang ausreicht?14 Muss nicht Wirtschafts-
ethik an Stellen, in denen keine plausiblen Kooperationsgewinne erkennbar 
sind, oder bei Personen und Regierungen, die grundlegende Menschenrech-
te missachten, Rechtsimperative kritisch in die Diskussion bringen – gerade 
wenn Menschenrechte für manche Entscheidungsträger empfindliche Ge-
winneinbußen bedeuten und keine Kooperationsgewinne erkennbar sind? 
Müssen wir nicht in Recht und Ethik hypothetische Konsense über Grund-
güter menschlichen Lebens universal begründen, weil die Interessen aller 
wechselseitig als Restriktionen zwischen einzelnen Individuen Beachtung 
finden müssen und deren Selbstzwecklichkeit insofern unbedingt verpflich-
tend ist? Gilt also nach wie vor nicht Kants Autonomieprinzip ebenso wie 
das klassische Freiheitsideal Hayeks zugleich, dass die Freiheit des einen die 
Freiheit des anderen begrenzt und hier ihre eigenen unbedingten Grenzen 
findet? Hier sind unter Umständen rechtsethische Argumente wie zum Bei-
spiel eine klassische Menschenrechtsethik, die auf der Basis universaler 
hypothetischer Konsense gewonnen worden ist, unverzichtbar für die 
Implementationsnotwendigkeit ethischer Normen. 
Drittens, sind Eigeninteresse, Konkurrenz und Wettbewerb zweifellos Steu-
erungsinstrumente der modernen Weltwirtschaft, die in der Wirtschafts-
ethik Berücksichtigung finden müssen. Dennoch stehen menschliche Indi-
viduen im Mittelpunkt aller gesellschaftlichen Institutionen der Ethik, die 
erst einmal unabhängig von Konkurrenz und Wettbewerb zu betrachten 
und als mit Würde ausgestattete Personen zu respektieren sind. Besonders 
die wirtschaftlich Benachteiligten, deren Eigeninteressen durch Machtver-
teilung und mangelnde Anfangsausstattung nicht in derselben Weise zur 
Geltung kommen als andere, und deren Besserstellung nicht grundsätzlich 
im langfristigen Eigeninteresse aller steht, sind bereits aus hermeneutischen 
Gründen im Mittelpunkt der theologischen Wirtschafts- und Sozialethik. 
Ich erinnere an die christliche Option für die Armen. Wenn jetzt in der ö-
konomischen Ethik aus Gründen der Kompatibilität mit Pareto die eigent-
liche regulative Idee der ökonomischen Ethik, die „Besserstellung aller“ (Su-
chanek 2001: 39) ist, dann kann die theologische Wirtschafts- und Sozial-
ethik dies nur insofern akzeptieren als die Besserstellung aller den am meis-
ten Benachteiligten den größt möglichen Vorteil einräumt. Die „Besserstel-
lung aller“ ist ohne Zusatzkriterien, ohne ein Differenzkriterium a la 
Rawls15, eine ethische Idee, die des entscheidenden ethischen Kriteriums 
entbehrt. Für aufgeklärte Ökonomen und Theologen, die nicht an kurzfris-

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-2-174 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:54:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-2-174


zfwu, 3/2 (2002), 174-200  195 

tige trickle-down-Effekte glauben, besteht die Befürchtung, dass ohne ein 
solches Kriterium für ausgleichende Gerechtigkeit nicht viel mehr als der 
Status quo und das Ergebnis vorhandener Marktmacht manifestiert wird. 
Empirisch fundierte Studien über Armutsprobleme der Weltbevölkerung 
von Amartya Sen und Thomas Pogge belegen die Hypothese der Problema-
tik vorherrschender ökonomisch-globaler Machtstrukturen und mangelnder 
Armutsreduktion in vielen Regionen der Erde, die in der Ethik nicht außer 
Acht gelassen werden dürfen.16 Eine ökonomische Ethik müsste angesichts 
des Zweifels an ihrer Durchschlagsstärke den Gegenbeweis für die nutze-
ninklusive Berücksichtigung negativer Entwicklungen anführen, um zu be-
legen, dass auch die ökonomische Rationalität ihres Ansatzes positive ar-
mutsspezifische Wirkungen zeigt.  
Unter Einbeziehung dieser Kritikpunkte wird dennoch im dritten Schritt 
der Wirtschafts- und Sozialethik die ökonomische Ethik als wichtiges The-
orieelement für die Implementation von ethischen Normen einbezogen 
und deshalb grundsätzlich immer befragt werden müssen. Die eigentliche 
Frage des dritten Schritts ist: Wie müssen wirtschaftsethische Regeln öko-
nomiekompatibel formuliert sein, um implementiert zu werden? Was also 
von der theologischen Wirtschafts- und Sozialethik erlernt werden muss, 
ist, dass eine ethische Zielerreichung nur mit Normen erfolgen kann, die 
sich sowohl durch Implementierbarkeit in die moderne Wirtschaft als auch 
durch kritische Ökonomiekompatibilität auszeichnen. Individuelle und kol-
lektive Spielzüge sollten in geeigneter Weise ethisch angereizt werden und ihre 
Handlungsspielräume mit Spielregeln versehen werden, die Rahmenbedingun-
gen für den freien Markt darstellen. Wenn wir von einer ethischen Selbst-
verpflichtung der Ethik ausgehen, Normen bis zu ihrer Implementierbar-
keit hin auszuformulieren, dann muss dies durch eine vorhergehende Ana-
lyse knappheitsbedingter Konflikte und nichtintendierter Handlungsfolgen 
durchgeführt werden. Eine geeignete Analyse der Handlungsfolgen kann 
jedoch nur in Abhängigkeit der Handlungsbedingungen erfolgen und wird 
sich nicht in Abhängigkeit individueller Wertpräferenzen allein durchführen 
lassen – ein Fehler, den die theologische Ethik lange begangen hat. „Kon-
kurrenzgesteuerte Kooperation“ ist das Stichwort, das eine Leitidee für die 
Implementationsfähigkeit von ethischen Normen bilden kann und ausführ-
liche Rezeption von Seiten der theologischen Wirtschafts- und Sozialethik 
verdient (vgl. Habisch/ Homann 1994: 113-137). Erst unter Berücksichti-
gung eines solchen Methodenelementes kann eine folgenorientierte Wirt-
schafts- und Sozialethik geeignete Normen implementieren. 
Mit Hilfe einer solchen interaktionsethischen Rekonstruktion können im-
plementationsfähige Normen modelliert werden. Zugleich kann mit der 
Zuordnung von Spielregeln und Spielzügen größtmögliche Freiheit in der 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-2-174 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:54:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-2-174


196 

Wahl eines ethisch guten Lebens ermöglicht werden. Der Ort der Sozial-
moral in modernen Gesellschaften ist damit primär die Rahmenordnung. 
Aber „dass der 'systematische Ort' der Moral in der Marktwirtschaft die 
Rahmenordnung sei, meint keinesfalls, sie sei der alleinige Ort der Moral“ 
(Homann/ Blome-Drees 1992: 37). Die ethische Beurteilung, ob die soziale 
Ordnung einer Gesellschaft gerecht ist, hängt sowohl von der regelgeleite-
ten Koordination aller potentiell betroffenen Personen bzw. deren Eini-
gung über gerechte Normen ab, als auch von der tatsächlichen Ermögli-
chung von deren Bedürfnissen, Zwecken und Optionen für ein gutes Le-
ben, was mit Hilfe von implementierbaren, universal begründbaren Regeln 
erreicht wird. Die Qualität wirtschafts- und sozialethischer Restriktionen 
erstreckt sich nicht nur auf die Ermöglichung von Freiheit, sondern hat 
eine vielseitige, auch soziale Aufgabe, insbesondere gegenüber den am 
meisten Benachteiligten.17 Diese kann in der christlichen Wirtschafts- und 
Sozialethik als transzendentale Bedingung der Möglichkeit für die Entfal-
tung menschlicher Grundgüter bezeichnet werden. Gerechte Regeln sind in 
einem theologischen Interaktionsparadigma nämlich die Bedingung der 
Möglichkeit für die Realisierung des Guten (vgl. Mack 2000: 183-202).  
Zum Schluss will ich trotz aller Einwände ein abschließendes Plädoyer für 
eine ökonomische Rekonstruktion der Ethik anführen, die ihren Platz im 
dritten Schritt der Ethik hat. Historisch lässt sich belegen, dass sich immer 
dann ethische Innovationen empirisch als umsetzbar erwiesen haben, wenn 
politische und ökonomische Notwendigkeiten mit ethischen Einsichten 
korrelierten, sei es die Abschaffung der Leibeigenschaft und der Sklaverei, 
die Einführung der Gewerbefreiheit, die politische Partizipation bürgerli-
cher Schichten an politischer Machtausübung, die Einführung von Berufs-
tätigkeit, Bildungspartizipation und politischem Wahlrecht für die Frau o-
der die Erklärung der Menschenrechte nach einer Erfahrung eines bislang 
nicht da gewesenen Zerstörungspotentials zweier Weltkriege. Viele ethische 
Erkenntnisse wurden historisch erst dann umgesetzt, als sie auch politisch 
und ökonomisch von Nutzen waren.  
Wenn sich jetzt eine Forschungsrichtung wie die ökonomische Ethik mit 
der Übersetzung von Moral in Ökonomik, von moralischen Idealen in ö-
konomische Interessen und mit der Korrelation von Moral und langfristi-
gem Nutzen beschäftigt, dann sollte dies von Seiten einer theologischen 
Wirtschafts- und Sozialethik vorbehaltlos honoriert werden. Denn dieser 
Dienst einer Plausibilisierung der Korrelation von Moral und Ökonomie 
wäre aufs Ärgste missverstanden, wenn sie als die Aufgabe moralischer An-
sprüche interpretiert würde, wie das zum Teil von Fachkollegen aus der 
Theologie vermutet wird. Vielmehr trägt sie gegebenenfalls durch die Plau-
sibilisierung des Nutzens von Moral (eben nicht der Reduktion von Moral 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-2-174 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:54:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-2-174


zfwu, 3/2 (2002), 174-200  197 

auf Nutzen) sogar zu einer Beschleunigung geschichtlich-evolutiver Prozes-
se der Implementation von Moral innerhalb einer sich globalisierenden 
Weltgesellschaft bei. Es bleibt offen in diesem Prozess, ob die Plausibilität 
langfristiger Interessenbestätigung schneller zu einer Implementation von 
Moral im Sinne des Menschen führt oder das Einklagen von Rechtsnor-
men. Ich plädiere dafür, dass wir es aufgrund des Wettbewerbs der ver-
schiedenen Ethikansätze durchaus auf die Produktivität einzelner Ansätze 
ankommen lassen und beobachten, ob ein mehr oder weniger an Rechts- 
oder an Nutzenargumenten zu besseren Ergebnissen im Hinblick auf je 
größere Gerechtigkeit führen. 

6 Fazit für die theologische Wirtschafts- und Sozialethik: 
Der Dreischritt ,,Sehen, Urteilen, Handeln” kann zu den wissenschaftstheo-
retischen Schritten ,,Analyse, Synthese, Operationalisierung” entwickelt 
werden, so dass eine moderne Theorie normativer Wirtschafts- und Sozial-
ethik entsteht. Die christliche Wirtschafts- und Sozialethik erfüllt dann den 
Anspruch einer modernen theologischen Gerechtigkeitstheorie, die erstens 
ihr hermeneutisches Vorverständnis hinreichend klärt und analytisch an 
Problemstellungen herangeht, die zweitens konsenstheoretisch zu normati-
ven Theorien kommt und die als dritten Baustein die Implementation von 
Normen gewährleistet. Theologische Wirtschafts- und Sozialethik kann auf 
diese Weise mit Hilfe ihres eigenen ethischen Instrumentariums sozialwis-
senschaftliche Erkenntnisse interdisziplinär mit normativer Theoriebildung 
verzahnen, ohne ihre spezifische theologische Ausrichtung aufzugeben. 
Ich denke, dass ein solches methodisches Vorgehen zeigt: Die eigentliche 
Stärke dieser theologischen Disziplin besteht darin, tatsächlich an der Ge-
staltung gesellschaftlicher Strukturen und Institutionen mitzuwirken und in 
Gesellschaft, Politik und Ökonomie hineinzuwirken. Im Grunde haben die 
Vertreter der katholischen Soziallehre die institutionen- und gerechtigkeits-
theoretische Wende der Moderne im 19. Jahrhundert sehr viel früher und 
deutlicher vollzogen als andere. Wenn jetzt noch die methodischen Errun-
genschaften der modernen normativen philosophischen Ethik und der ö-
konomischen Ethik in die Disziplin Eingang finden, dürfte die Zukunft der 
theologischen Wirtschafts- und Sozialethik von ihrer eigenen Leistungsfä-
higkeit her nicht mehr in Frage stehen. 
 
                                                      
1 Vgl. zur gerechtigkeitstheoretischen Einordnung der Christlichen Sozialethik: Mack 

(2002). 
 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-2-174 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:54:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-2-174


198 

 
2 Insofern wird die Disziplin in vielen Fällen auch statt Christliche Sozialethik „Christliche 

Sozialwissenschaft“ oder „Christliche Sozialwissenschaften“ genannt. 
3 Rahner/Vorgrimler (Hrsg.) (17/1984), Gaudium et Spes, 449-552, 472 (Nr.25).  
4 Theologen sollten deshalb besonders vorsichtig sein, wenn sie den Begriff der Einzelwis-

senschaft verwenden. Ich schlage vor, ihn möglichst schnell aus dem Vokabular wissen-
schaftlicher Erörterungen zu streichen und stattdessen von Partnerdisziplinen oder ande-
ren Wissenschaften zu sprechen. 

5 Vgl. diese These auch bei: Anzenbacher (1998: 32). 
6 Vgl. Rahner/Vorgrimler (17/1984) Nostra Aetate Nr.2, 356: „Die katholische Kirche 

lehnt nichts von alledem ab, was in diesen [nichtchristlichen] Religionen wahr und heilig 
ist. Mit aufrichtigem Ernst betrachtet sie jene Handlungen und Lebensweisen, jene Vor-
schriften und Lehren, die zwar in manchem von dem abweichen, was sie selber für wahr 
hält und lehrte, doch nicht selten einen Strahl jener Wahrheit erkennen lassen, die alle 
Menschen erleuchtet.“ Vgl. auch Lumen Gentium Nr. 8, 131: „Diese Kirche (…) ist ver-
wirklicht in der katholischen Kirche (…). Das schließt nicht aus, dass außerhalb ihres 
Gefüges vielfältige Elemente der Heiligung und der Wahrheit zu finden sind, die als der 
Kirche Christi eigenen Gaben auf die katholische Einheit hindrängen“.  

7 Vgl. die Ausführungen von Thomas Hausmanninger und Hans-Gerhard Kruip in: Höhn 
(1997). 

8 Locke ([1690]7/1998: 253): „Der Mensch wird (…) mit einem Rechtsanspruch auf voll-
kommene Freiheit und uneingeschränkten Genuss aller Rechte und Privilegien des natür-
lichen Gesetzes in Gleichheit mit jedem anderen Menschen oder jeder Anzahl von Men-
schen auf dieser Welt geboren.“  

9 Vgl. weitergehende Ausführungen: Mack (2002: 132ff und 257ff.) 
10 Die ökonomische Ethik würde dies sekundäre oder konstitutive Präferenzen nennen (vgl. 

Homann/ Suchanek 2001: 189; vgl. auch Vanberg/Buchanan 1991: 61-78).  
11  Eine ausführliche Rezeption und Stellungnahme zu Karl Homann: vgl. Mack (2002). 
12 Beispielsweise können die von Homann genannten sekundären, konstitutionellen Präfe-

renzen in der Theologie übersetzt werden als eine grundlegende Präferenz für das Ge-
meinwohl, für die Demokratie, für gesellschaftliches Wohl, für eine Option für die Ar-
men etc. (vgl. Homann/Suchanek 2001: 196). 

13 Vgl. Homann/Suchanek 2001: 188: „Über dieses Konsenserfordernis kommen die Inte-
ressen der anderen sehr wohl ins Spiel (…) als Restriktionen, die beachtet werden müs-
sen, wenn eine soziale Ordnung überhaupt zustande kommen soll.“ 

14 Homann/Suchanek (2001: 194): „Strittig ist lediglich (…), ob sie [im Konsens begründe-
te Regeln] die Zustimmung aller beweisen und als Grundlage auch politischer Verbind-
lichkeit und damit von Zwang ausreichen oder ob sie lediglich eine Heuristik für die Ab-
schätzung der Zustimmungsfähigkeit von Regeln darstellen. Wir tendieren zu letzterem.“ 

15 Vgl. das Rawls’sche Differenzprinzip, das der christlichen Option für die Armen ihr nö-
tige ökonomische Umsetzbarkeit garantiert (Rawls 1975: 96ff.). 

16 Vgl. Sen (2000: 196-229) (Sen über Hungersnöte und deren Prävention) u. vgl. Pogge/ 
Reddy (2002).  

17 Vgl. hierzu den Ansatz von Amartya Sen (Sen 2000). 
 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-2-174 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:54:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-2-174


zfwu, 3/2 (2002), 174-200  199 

 

Literaturverzeichnis 
Anzenbacher, Arno (1997): Christliche Sozialethik. Einführung und Prinzipien, 
Paderborn.  ►  Gadamer, Hans-Georg (1960): Wahrheit und Methode. Grund-
züge einer philosophischen Hermeneutik, Tübingen.  ►  Habermas, Jürgen 
(2001): Rede zur Verleihung des Friedenspreises des deutschen Buchhandels, in: 
Habermas, Jürgen, Glauben und Wissen, Frankfurt.  ►  Habermas, Jürgen 
(1988): Theorie des kommunikativen Handelns, Bd.I-II, Neue Folge Bd.502, 
Frankfurt.  ►  Habisch, André/ Karl Homann (1994): Der Ertrag der Koopera-
tion. Institutionenethische Zugänge zur Nord-Süd-Problematik, in: Ulrich Pö-
ner/André Habisch (Hrsg.), Signale der Solidarität. Wege christlicher Nord-Süd-
Ethik, Paderborn, 113-137.  ►  Hayek von, Friedrich A. (5/1982): Der Weg zur 
Knechtschaft, Landsberg am Lech.  ►  Hayek von, Friedrich A. ( 2/1986): 
Recht, Gesetzgebung und Freiheit. Eine neue Darstellung der liberalen Prinzipien 
der Gerechtigkeit und der politischen Ökonomie, Bd.2, Landsberg am Lech.  ►  
Heimbach-Steins, Marianne (1995): Konversion und Begegnung. Ansatzpunkte 
einer theologischen Profilierung christlicher Sozialethik, in: dies./ Lienkamp, And-
reas/ Wiemeyer, Joachim (Hrsg.) (1995), Brennpunkt Sozialethik. Theorien, Auf-
gaben, Methoden, Freiburg/ Basel/ Wien.  ►  Höhn, Hans-Joachim (1997): 
Christliche Sozialethik interdisziplinär, Paderborn.  ►  Höhn, Hans-Joachim 
(1985): Kirche und kommunikatives Handeln. Studien zur Theologie und Praxis 
der Kirche in der Auseinandersetzung mit den Sozialtheorien Niklas Luhmanns 
und Jürgen Habermas', Frankfurt.  ►  Homann, Karl (1980): Die Interdependenz 
von Zielen und Mitteln, Tübingen.  ►  Homann, Karl/ Blome-Drees (1992): 
Wirtschafts- und Unternehmensethik, Göttingen.  ►  Homann, Karl/ Sucha-
nek, Andreas (2001): Ökonomik, Tübingen.  ►  Jahrbuch für Christliche Sozi-
alwissenschaften (2002): Münster, 43. Bd.  ►  Korff, Wilhelm (1985): Wie kann 
der Mensch glücken? München.  ►  Kuhn, Thomas S. (2/1976): Die Struktur 
wissenschaftlicher Revolutionen, Frankfurt.  ►  Locke, John ([1690] 7/1998): 
Zwei Abhandlungen über die Regierung, Frankfurt.  ►  Mack, Elke (2000): Das 
Menschenrecht auf Gesundheit, in: Knoepffler, Nikolaus/ Haniel, Anja (Hrsg.), 
Das Prinzip der Menschenwürde, Ethische Konfliktfälle der medizinischen Praxis, 
Stuttgart/ Leipzig, 183-202.  ►  Mack, Elke (1994): Ökonomische Rationalität. 
Grundlage einer interdisziplinären Wirtschaftsethik, Berlin.  ►  Mack, Elke 
(2002): Gerechtigkeit und gutes Leben. Christliche Ethik im politischen Diskurs, 
Paderborn.  ►  Menger, Carl (2/1969): Untersuchungen über die Methode der 
Sozialwissenschaften und der Politischen Ökonomie, Tübingen.  ►  Messner, 
Johannes (1975): Das Naturrecht im Disput, in: ders., Ethik und Gesellschaft, 
Aufsätze 1965-1974, Köln.  ►  Messner, Johannes (4/1960): Das Naturrecht. 
Handbuch der Gesellschaftsethik, Staatsethik und Wirtschaftsethik, Innsbruck/ 
Wien/ München.  ►  Nida-Rümelin, Julian (2002): Vom Sinnganzen, in: Süd-
deutsche Zeitung.  ►  Papst Paul VI., Populorum Progressio, in: KAB 
 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-2-174 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:54:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-2-174


200 

 
(5/1982): Texte zur katholischen Soziallehre, 435-470.  ►  Pogge, Thomas/ 
Reddy G., Sanjay (2002): How not to count the poor, in: socialanalysis.org., 1-69.  
►  Rahner Karl/ Vorgrimler (Hrsg.) (17/1984): Kleines Konzilskompendium, 
Freiburg.  ►  Rahner, Karl (8/1968): Schriften zur Theologie Bd. II, Zürich.  ►  
Rahner, Karl (1987): Grundkurs des Glaubens, Einführung in den Begriff des 
Christentums, Freiburg/ Basel/ Wien.  ►  Rawls, John (1975): Eine Theorie der 
Gerechtigkeit, Frankfurt.  ►  Rawls, John (1993): Political Liberalism, New York.  
►  Römelt, Josef (1997): Die appräsentative Funktion des Naturrechts, in: Ders. 
(Hrsg.), Ethik und Pluralismus, Innsbruck.  ►  Schramm, Michael (2000): Got-
tesunternehmen oder Religion und moderne Gesellschaft, in: Nothelle-Wildfeuer 
(Hrsg.), Christliche Sozialethik im Dialog: zur Zukunftsfähigkeit von Wirtschaft, 
Politik und Gesellschaft; Festschrift zum 65. Geburtstag von Lothar Roos, Graf-
schaft, 153-165.  ►  Sen, Amartya (2000): Ökonomie für den Menschen. Wege 
zu Gerechtigkeit und Solidarität in der Welt, München/ Wien.  ►  Suchanek, 
Andreas (2001): Ökonomische Ethik, Tübingen.  ►  Vanberg, Victor/ Bucha-
nan, James (1991): Constitutional Choice, Rational Ignorance and the Limits of 
Reason, in: Jahrbuch für Neue Politische Ökonomie 10, 61-78.  
 
Zur Autorin 
 
Professor Dr. Elke Mack 
Lehrstuhl für Wirtschafts- und 
Unternehmensethik 
Universität Kassel 
Nora-Platiel-Str. 4 
34109 Kassel 
Tel: +49-(0)561/804-2992 
oder -3089 
Email: e-mack@gmx.de oder  
e-mack@wirtschaft.uni-
kassel.de 

Studium der katholischen Theologie, 
Philosophie, Volkswirtschaftslehre in 
Frankfurt, Berkeley USA und München. 
1994 Promotion zum Dr. rer. pol. in In-
golstadt/Katholische Universität Eich-
stätt. Außeruniversitäre Tätigkeiten in 
Wirtschaft und Bundesverwaltung, u.a. 
Planungsstab von Bundespräsident Prof. 
Dr. Roman Herzog. 2001 Habilitation in 
Katholischer Theologie; Privatdozentur 
in Christlicher Sozialethik, Universität 
Würzburg. Lehrtätigkeiten in Köln, 
Bonn, Würzburg; 2001-2002 Lehrstuhl-
vertretung theologische Fakultät Erfurt.  
Privat: verheiratet, wohnhaft in Erding 
bei München 

 
 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-2-174 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:54:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2002-2-174

